104

Alltag in der Moschee

3.5 Annahmen und Forschungsdesiderate

Die hier vorgestellten Studien und Rahmenbedingungen bilden den Ausgangs-
punkt fiir diese Arbeit. Aus ihnen lassen sich mehrere Forschungsdesiderate und
Annahmen ableiten. Die Studien sind sich weitgehend darin einig, dass Moscheen
Orte mit sowohl religiser als auch sozialer Funktion sind. Arbeiten mit organi-
sationssoziologischem Zugang gibt es bislang kaum, vor allem nicht solche mit
einer religionswissenschaftlichen Perspektive, welche religiése Vorstellungen und
Konzepte mit einbringt. Ich bin mir sicher, dass sich aus der Kombination beider
Zuginge eine fruchtbare Forschungsperspektive ergibt, die neue Moglichkeiten
der Erklirung organisationalen Handelns eréffnet (vgl. DiMaggio 1998). In meiner
Analyse werde ich drei zentrale Aktivititen untersuchen: das Gebet, Bildungsan-
gebote sowie 6ffentlichkeitswirksame Veranstaltungen. Aufbauend auf die Ergeb-
nisse der vorgestellten Arbeiten formuliere ich Teilfragen und Annahmen zu den
Aktivititen sowie zu den erwarteten Einflussfaktoren. Diese sind im Folgenden
kursiv dargestellt.

Das Gebet ist die Hauptaktivitit in Moscheen. Allerdings liegen zur Gebetspra-
xis in Moscheen und der Schweiz meiner Kenntnis nach bislang keine Arbeiten
vor, die sich kontextuell mit ihr auseinandersetzen wiirden (vgl. auch G. Monnot
1995). Hier stellen sich daher zundchst grundlegende Fragen danach, wie das Gebet in den
Moscheen in der Schweiz und in Osterreich iiberhaupt durchgefiihrt wird. Weiterhin fehlen
Erkenntnisse dariiber, wie die Menschen das Gebet in der Moschee in ihren Alltag integrie-
ren und welche kontextuellen und theologischen Faktoren dafiir ausschlaggebend sind. Wie
wirkt sich beispielsweise die rdumliche Marginalisierung von Moscheen im Stadtbild auf die
Gebetspraxis aus? Welche Anpassungsmaglichkeiten ergeben sich fiir die Moscheen, um den
Glaubigen die gemeinsame religidse Praxis zu ermdoglichen? Welche Rolle spielen dabei reli-
gidse Vorgaben und werden diese verhandelt?

Dariiber hinaus erscheint die rdumliche Trennung der Geschlechter konstitutiv
fiir das Gebet in der Moschee zu sein. Wihrend einige Studien auf die raumli-
che Marginalisierung von Frauen hinweisen, betonen andere die ausreichenden
riaumlichen Ressourcen und geben religiése Begriindungen fiir das Fehlen von
Frauen in Moscheen an. Auch hinsichtlich der partizipativen Rolle von Frauen
in anderen Bereichen gibt es keine iibereinstimmenden Erkenntnisse. Daher be-
darf es hier einer genaueren qualitativen und multidimensionalen Untersuchung
der Praxis von Frauen in Moscheen, um ihre Bediirfnisse und Gewohnheiten zu
erschliefden. Dabei halte ich es fiir wichtig, auch den Aspekt des Generationen-
wandels mit einzubeziehen. Wie wirkt sich dieser auf das Nutzungsverhalten von Frau-
en in Moscheen aus? Wie setzen die Moscheen raumliche Geschlechtertrennung um? Welche
Auswirkungen hat dies auf die Partizipation von Frauen in den Moscheen? Mit welchen Be-
diirfnissen und Erwartungen von Seiten der Frauen sind Moscheen konfrontiert? Welche Rolle
spielt die Raumfrage?

13.02.2026, 15:49:51.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Muslimische Glaubige und Organisationen

Zu den zentralen Angeboten, welche sich an die Zielgruppe der Menschen
muslimischen Glaubens richten, zihlt weiterhin der Religions- und Koranunterricht
fiir Kinder und Jugendliche. Zwar liegen einige Arbeiten vor, die sich aus der Per-
spektive der Pidagogik mit Inhalten und Zielen auseinandersetzen. Zur sozialen
Bedeutung aber gibt es bislang nur wenige Anhaltspunkte. Religionsunterricht
als Format fir religiése Erziehung und Weitergabe von Traditionen ist ein Spie-
gelbild fir das Spannungsfeld zwischen kultureller Bewahrung und struktureller
Integration, in dem sich die Moscheen befinden. Der damit verbundene Aus-
handlungsprozess zwischen Lehrpersonen und Schiilerinnen und Schiilern birgt
die Gelegenheit fiir religiosen Wandel (vgl. A.-K. Nagel 2012a: 29). In dieser Hin-
sicht diirfte eine Analyse von religiosen Bildungsangeboten in den Moscheen Er-
kenntnisse iiber religiésen Wandel in Moscheen in der Schweiz und in Osterreich
geben. Daher mochte ich fragen: Welche Bedeutung hat der Religionsunterricht in der
Moschee fir die Eltern, Kinder und Jugendlichen? Was wird vom Unterricht erwartet und
wie reagieren Moscheen darauf? Welchen Einfluss haben religiose Konzepte und mitgebrach-
te Traditionen auf das Handeln und wie werden diese in den Kontext der Bedingungen in der
schweizerischen und Gsterreichischen Gesellschaft iibersetzt?

Dariiber hinaus gehe ich davon aus, dass der Generationenwandel neue Aufga-
ben fiir die Moscheen mit sich bringt und sie sich mit einem geinderten Nut-
zungsverhalten konfrontiert sehen. Welche Herausforderungen gibt es im Hinblick auf
den Generationenwandel und wie reagieren die Moscheen darauf? Wie beeinflussen sich in
dieser Hinsicht religiose Individualisierungstendenzen und institutionelle Zugehorigkeit?

Andere Angebote wie der Tag der offenen Moschee oder Moscheefiilhrungen richten
sich an die weitere, in erster Linie nicht-muslimische Offentlichkeit. Offentlich-
keitswirksame Veranstaltungen und Integrationsangebote werden in der Litera-
tur meist als Aktivititen beschrieben, die aufgrund einer gesellschaftlichen und
politischen Erwartung durchgefithrt werden. Daher ist die Analyse besonders in-
teressant, denn ich erwarte, dass sich in diesen Veranstaltungen der Islamdiskurs
als »Erwartungserwartung« widerspiegelt. Musliminnen und Muslime reagieren
auf den Islam-Diskurs im Rahmen ihrer Selbstdarstellung. Fiir das weitverbrei-
tete Format des Tags der offenen Moschee liegen fiir die Schweiz und Osterreich
noch keine Untersuchungen vor. In Deutschland wurden Iftar- und interreligiose
Dialog-Veranstaltungen untersucht und als politische Steuerungsmittel (Tezcan
2008), Mittel fir Kooperation (Klinkhammer 2008) und als Quelle fiir Legitimi-
tit (A.-K. Nagel & Kalender 2014) beschrieben. Aufbauend auf genannte Arbeiten
mochte ich deshalb fragen: Inwiefern zeigt sich in den ffentlichen Veranstaltungen die
Reaktion auf den Islamdiskurs, und zwar nicht nur durch die Veranstaltung an sich, sondern
auch durch die Selbstprisentation? Welche Bedeutung haben diese Veranstaltungsformate fiir
die Mitglieder der Moschee?

Wie im Theorieteil dargelegt geht neo-institutionalistische Forschung davon
aus, dass regulative Institutionen Einfluss auf Organisationen haben und zu

13.02.2026, 15:49:51.

105


https://doi.org/10.14361/9783839456330-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106

Alltag in der Moschee

Strukturdhnlichkeiten fithren kénnen. Verschiedene Arbeiten haben gezeigt, dass
sich staatliche Forderung positiv auf die Aktivititen und Angebote in den Moscheen
auswirken kann und integrationsrelevante Angebote meist als Anstofy von au-
fen kommen. Zugezogene Religionsgemeinschaften, zu denen in der 6ffentli-
chen Verwaltung auch Moscheen gezihlt werden, sind den kommunalen Amtern
fiir Migration und Integration zugeordnet. Die Angebote der Kommunen stel-
len Moglichkeiten fiir die Moscheen dar, sich zu vernetzen und ihre Angebote
aufzustocken. Gleichzeitig fithren sie dazu, dass sich die Organisationen ihn-
lich werden, was ihr Handeln betriftt, denn fiir sie werden Zhnliche Angebote
gemacht und sie werden unter dem Label »Migrant*innenvereine« gefithrt. Die
institutionelle Verortung der Moscheen im kommunalen Aufgabengebiet »Inte-
gration« weist darauf hin, dass Moscheen von staatlicher Seite nach wie vor als
Orte einer zugezogenen Religionsgemeinschaft betrachtet werden und es hier ein
Integrationsdefizit gesehen wird, das es abzubauen gilt. Durch die Unterstiitzung
integrationsrelevanter Angebote nehmen die Kommunen letztlich aber Einfluss
auf das Handeln in den Moscheen. Ich michte daher fragen, welche Erwartungen sich
in den kommunalen Forderprogrammen widerspiegeln und welche Auswirkungen diese auf
die Moscheen haben.

Die Vereinsform ist in der Schweiz und in Osterreich eine weit verbreitete und
beliebte Losung fiir eine rechtliche Verfasstheit von Moscheen. Allerdings werfen
Forschende die Frage auf, ob sie die optimale Lsung fiir lokale Religionsgemein-
schaften ist (vgl. Gartner 2011; Rilegg 2002; Chaves 1998), wobei hier besonders
auf Aspekte der Nutzung und Zugehorigkeit aufmerksam gemacht wird. Die Ver-
einsverfasstheit bringt zwar eine demokratische Struktur mit sich, allerdings ist
eine religiése Autoritit darin nicht vorgesehen. Ich werde daher in der Analyse fra-
gen, wie sich diese »profane« Rechtsform auf das Handeln in den Moscheen, besonders was die
Rolle der Imame betrifft, auswirkt. Wie gestaltet sich das Verhdltnis von administrativer Ver-
einsleitung zu religioser Autorititsperson? Welche Funktionen sind mit dem Amt des Imams
verbunden und welche Dynamiken ergeben sich aus der Situation, dass der Imam ein Ange-
stellter des Vereins ist? Dariiber hinaus werde ich Formen von Mitgliedschaft, Zugehirigkeit
und Inanspruchnahme von Angeboten untersuchen.

Beziiglich der Auswirkungen der &ffentlich-rechtlichen Anerkennung der 1GGiO
auf die Moscheen in Osterreich liegen bislang kaum Erkenntnisse vor. Ich ver-
mute, dass die Anerkennung des Islams in Osterreich bzw. der IGGiO sich nur
unwesentlich auf das Handeln in Moscheen auswirkt, da die Anerkennung vor
allem fur den islamischen Religionsunterricht an 6ffentlichen Schulen relevant
ist. Allerdings ist zu fragen, ob mit der rechtlichen Anerkennung eine gesellschaftliche Aner-
kennung einhergeht und wie sich diese im Handeln in den Moscheen zeigt.

SchlieRlich hat Ornig in ihrer Studie von 2006 festgestellt, dass Moscheen
nach wie vor stark an ethnisch-kulturellen Grenzen ausgerichtet sind. Dies deutet
auf starke Beziige zum Herkunftsland hin und auf die Funktion von Moscheen

13.02.2026, 15:49:51.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Muslimische Glaubige und Organisationen

als Bewahrer von Tradition. Wenig ist bisher allerdings iiber den Umgang von
Moscheen mit der Situation bekannt, dass in der Diaspora Musliminnen und
Muslime aus unterschiedlichen Regionen und mit jeweiligen Vorstellungen von
religiéser Praxis aufeinandertreffen. Bezogen auf die Feststellung des Generationenwan-
dels machte ich weiterhin fragen, ob sich mittlerweile ethnisch-kulturelle Moscheen auflosen
oder ob eine Offnung gegeniiber einem multiethnischen Klientel stattfindet. Was bedeutet es
fiir die Moscheen, wenn Menschen mit anderen kulturell bedingten Vorstellungen von islami-
scher Praxis die Moschee aufsuchen? Welche Aushandlungsprozesse finden statt?

Die Analysen, die sich in Kapitel 5 anschliefRen, bauen auf eine qualitative
Datenerhebung auf, die ich in Wien und Ziirich durchgefiihrt habe. Die metho-
dologischen Grundlagen fiir die Erhebung und Auswertung des Materials sowie
die verwendeten Methoden werden im Folgenden vorgestellt.

13.02.2026, 15:49:51.

107


https://doi.org/10.14361/9783839456330-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13.02.2026, 15:49:51.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

