
104 Alltag in der Moschee

3.5 Annahmen und Forschungsdesiderate

Die hier vorgestellten Studien und Rahmenbedingungen bilden den Ausgangs-

punkt für diese Arbeit. Aus ihnen lassen sich mehrere Forschungsdesiderate und

Annahmen ableiten. Die Studien sind sich weitgehend darin einig, dass Moscheen

Orte mit sowohl religiöser als auch sozialer Funktion sind. Arbeiten mit organi-

sationssoziologischem Zugang gibt es bislang kaum, vor allem nicht solche mit

einer religionswissenschaftlichen Perspektive, welche religiöse Vorstellungen und

Konzepte mit einbringt. Ich bin mir sicher, dass sich aus der Kombination beider

Zugänge eine fruchtbare Forschungsperspektive ergibt, die neue Möglichkeiten

der Erklärung organisationalen Handelns eröffnet (vgl. DiMaggio 1998). In meiner

Analyse werde ich drei zentrale Aktivitäten untersuchen: das Gebet, Bildungsan-

gebote sowie öffentlichkeitswirksame Veranstaltungen. Aufbauend auf die Ergeb-

nisse der vorgestellten Arbeiten formuliere ich Teilfragen und Annahmen zu den

Aktivitäten sowie zu den erwarteten Einflussfaktoren. Diese sind im Folgenden

kursiv dargestellt.

Das Gebet ist die Hauptaktivität in Moscheen. Allerdings liegen zur Gebetspra-

xis in Moscheen und der Schweiz meiner Kenntnis nach bislang keine Arbeiten

vor, die sich kontextuell mit ihr auseinandersetzen würden (vgl. auch G. Monnot

1995). Hier stellen sich daher zunächst grundlegende Fragen danach, wie das Gebet in den

Moscheen in der Schweiz und in Österreich überhaupt durchgeführt wird. Weiterhin fehlen

Erkenntnisse darüber, wie die Menschen das Gebet in der Moschee in ihren Alltag integrie-

ren und welche kontextuellen und theologischen Faktoren dafür ausschlaggebend sind. Wie

wirkt sich beispielsweise die räumliche Marginalisierung von Moscheen im Stadtbild auf die

Gebetspraxis aus? Welche Anpassungsmöglichkeiten ergeben sich für die Moscheen, um den

Gläubigen die gemeinsame religiöse Praxis zu ermöglichen? Welche Rolle spielen dabei reli-

giöse Vorgaben und werden diese verhandelt?

Darüber hinaus erscheint die räumliche Trennung der Geschlechter konstitutiv

für das Gebet in der Moschee zu sein. Während einige Studien auf die räumli-

che Marginalisierung von Frauen hinweisen, betonen andere die ausreichenden

räumlichen Ressourcen und geben religiöse Begründungen für das Fehlen von

Frauen in Moscheen an. Auch hinsichtlich der partizipativen Rolle von Frauen

in anderen Bereichen gibt es keine übereinstimmenden Erkenntnisse. Daher be-

darf es hier einer genaueren qualitativen und multidimensionalen Untersuchung

der Praxis von Frauen in Moscheen, um ihre Bedürfnisse und Gewohnheiten zu

erschließen. Dabei halte ich es für wichtig, auch den Aspekt des Generationen-

wandels mit einzubeziehen. Wie wirkt sich dieser auf das Nutzungsverhalten von Frau-

en in Moscheen aus? Wie setzen die Moscheen räumliche Geschlechtertrennung um? Welche

Auswirkungen hat dies auf die Partizipation von Frauen in den Moscheen? Mit welchen Be-

dürfnissen und Erwartungen von Seiten der Frauen sindMoscheen konfrontiert?Welche Rolle

spielt die Raumfrage?

https://doi.org/10.14361/9783839456330-015 - am 13.02.2026, 15:49:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 105

Zu den zentralen Angeboten, welche sich an die Zielgruppe der Menschen

muslimischen Glaubens richten, zählt weiterhin der Religions- und Koranunterricht

für Kinder und Jugendliche. Zwar liegen einige Arbeiten vor, die sich aus der Per-

spektive der Pädagogik mit Inhalten und Zielen auseinandersetzen. Zur sozialen

Bedeutung aber gibt es bislang nur wenige Anhaltspunkte. Religionsunterricht

als Format für religiöse Erziehung und Weitergabe von Traditionen ist ein Spie-

gelbild für das Spannungsfeld zwischen kultureller Bewahrung und struktureller

Integration, in dem sich die Moscheen befinden. Der damit verbundene Aus-

handlungsprozess zwischen Lehrpersonen und Schülerinnen und Schülern birgt

die Gelegenheit für religiösen Wandel (vgl. A.-K. Nagel 2012a: 29). In dieser Hin-

sicht dürfte eine Analyse von religiösen Bildungsangeboten in den Moscheen Er-

kenntnisse über religiösen Wandel in Moscheen in der Schweiz und in Österreich

geben. Daher möchte ich fragen: Welche Bedeutung hat der Religionsunterricht in der

Moschee für die Eltern, Kinder und Jugendlichen? Was wird vom Unterricht erwartet und

wie reagieren Moscheen darauf? Welchen Einfluss haben religiöse Konzepte und mitgebrach-

te Traditionen auf das Handeln und wie werden diese in den Kontext der Bedingungen in der

schweizerischen und österreichischen Gesellschaft übersetzt?

Darüber hinaus gehe ich davon aus, dass der Generationenwandel neue Aufga-

ben für die Moscheen mit sich bringt und sie sich mit einem geänderten Nut-

zungsverhalten konfrontiert sehen. Welche Herausforderungen gibt es im Hinblick auf

den Generationenwandel und wie reagieren die Moscheen darauf? Wie beeinflussen sich in

dieser Hinsicht religiöse Individualisierungstendenzen und institutionelle Zugehörigkeit?

Andere Angebote wie der Tag der offenen Moschee oder Moscheeführungen richten

sich an die weitere, in erster Linie nicht-muslimische Öffentlichkeit. Öffentlich-

keitswirksame Veranstaltungen und Integrationsangebote werden in der Litera-

tur meist als Aktivitäten beschrieben, die aufgrund einer gesellschaftlichen und

politischen Erwartung durchgeführt werden. Daher ist die Analyse besonders in-

teressant, denn ich erwarte, dass sich in diesen Veranstaltungen der Islamdiskurs

als »Erwartungserwartung« widerspiegelt. Musliminnen und Muslime reagieren

auf den Islam-Diskurs im Rahmen ihrer Selbstdarstellung. Für das weitverbrei-

tete Format des Tags der offenen Moschee liegen für die Schweiz und Österreich

noch keine Untersuchungen vor. In Deutschland wurden Iftar- und interreligiöse

Dialog-Veranstaltungen untersucht und als politische Steuerungsmittel (Tezcan

2008), Mittel für Kooperation (Klinkhammer 2008) und als Quelle für Legitimi-

tät (A.-K. Nagel & Kalender 2014) beschrieben. Aufbauend auf genannte Arbeiten

möchte ich deshalb fragen: Inwiefern zeigt sich in den öffentlichen Veranstaltungen die

Reaktion auf den Islamdiskurs, und zwar nicht nur durch die Veranstaltung an sich, sondern

auch durch die Selbstpräsentation?Welche Bedeutung haben diese Veranstaltungsformate für

die Mitglieder der Moschee?

Wie im Theorieteil dargelegt geht neo-institutionalistische Forschung davon

aus, dass regulative Institutionen Einfluss auf Organisationen haben und zu

https://doi.org/10.14361/9783839456330-015 - am 13.02.2026, 15:49:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 Alltag in der Moschee

Strukturähnlichkeiten führen können. Verschiedene Arbeiten haben gezeigt, dass

sich staatliche Förderung positiv auf die Aktivitäten und Angebote in den Moscheen

auswirken kann und integrationsrelevante Angebote meist als Anstoß von au-

ßen kommen. Zugezogene Religionsgemeinschaften, zu denen in der öffentli-

chen Verwaltung auch Moscheen gezählt werden, sind den kommunalen Ämtern

für Migration und Integration zugeordnet. Die Angebote der Kommunen stel-

len Möglichkeiten für die Moscheen dar, sich zu vernetzen und ihre Angebote

aufzustocken. Gleichzeitig führen sie dazu, dass sich die Organisationen ähn-

lich werden, was ihr Handeln betrifft, denn für sie werden ähnliche Angebote

gemacht und sie werden unter dem Label »Migrant*innenvereine« geführt. Die

institutionelle Verortung der Moscheen im kommunalen Aufgabengebiet »Inte-

gration« weist darauf hin, dass Moscheen von staatlicher Seite nach wie vor als

Orte einer zugezogenen Religionsgemeinschaft betrachtet werden und es hier ein

Integrationsdefizit gesehen wird, das es abzubauen gilt. Durch die Unterstützung

integrationsrelevanter Angebote nehmen die Kommunen letztlich aber Einfluss

auf das Handeln in den Moscheen. Ich möchte daher fragen, welche Erwartungen sich

in den kommunalen Förderprogrammen widerspiegeln und welche Auswirkungen diese auf

die Moscheen haben.

Die Vereinsform ist in der Schweiz und in Österreich eine weit verbreitete und

beliebte Lösung für eine rechtliche Verfasstheit von Moscheen. Allerdings werfen

Forschende die Frage auf, ob sie die optimale Lösung für lokale Religionsgemein-

schaften ist (vgl. Gartner 2011; Rüegg 2002; Chaves 1998), wobei hier besonders

auf Aspekte der Nutzung und Zugehörigkeit aufmerksam gemacht wird. Die Ver-

einsverfasstheit bringt zwar eine demokratische Struktur mit sich, allerdings ist

eine religiöse Autorität darin nicht vorgesehen. Ich werde daher in der Analyse fra-

gen, wie sich diese »profane« Rechtsform auf dasHandeln in denMoscheen, besonders was die

Rolle der Imame betrifft, auswirkt.Wie gestaltet sich das Verhältnis von administrativer Ver-

einsleitung zu religiöser Autoritätsperson? Welche Funktionen sind mit dem Amt des Imams

verbunden und welche Dynamiken ergeben sich aus der Situation, dass der Imam ein Ange-

stellter des Vereins ist? Darüber hinaus werde ich Formen von Mitgliedschaft, Zugehörigkeit

und Inanspruchnahme von Angeboten untersuchen.

Bezüglich der Auswirkungen der öffentlich-rechtlichen Anerkennung der IGGiÖ

auf die Moscheen in Österreich liegen bislang kaum Erkenntnisse vor. Ich ver-

mute, dass die Anerkennung des Islams in Österreich bzw. der IGGiÖ sich nur

unwesentlich auf das Handeln in Moscheen auswirkt, da die Anerkennung vor

allem für den islamischen Religionsunterricht an öffentlichen Schulen relevant

ist. Allerdings ist zu fragen, ob mit der rechtlichen Anerkennung eine gesellschaftliche Aner-

kennung einhergeht und wie sich diese im Handeln in den Moscheen zeigt.

Schließlich hat Ornig in ihrer Studie von 2006 festgestellt, dass Moscheen

nach wie vor stark an ethnisch-kulturellen Grenzen ausgerichtet sind. Dies deutet

auf starke Bezüge zum Herkunftsland hin und auf die Funktion von Moscheen

https://doi.org/10.14361/9783839456330-015 - am 13.02.2026, 15:49:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 107

als Bewahrer von Tradition. Wenig ist bisher allerdings über den Umgang von

Moscheen mit der Situation bekannt, dass in der Diaspora Musliminnen und

Muslime aus unterschiedlichen Regionen und mit jeweiligen Vorstellungen von

religiöser Praxis aufeinandertreffen. Bezogen auf die Feststellung des Generationenwan-

dels möchte ich weiterhin fragen, ob sich mittlerweile ethnisch-kulturelle Moscheen auflösen

oder ob eine Öffnung gegenüber einem multiethnischen Klientel stattfindet. Was bedeutet es

für die Moscheen, wennMenschen mit anderen kulturell bedingten Vorstellungen von islami-

scher Praxis die Moschee aufsuchen? Welche Aushandlungsprozesse finden statt?

Die Analysen, die sich in Kapitel 5 anschließen, bauen auf eine qualitative

Datenerhebung auf, die ich in Wien und Zürich durchgeführt habe. Die metho-

dologischen Grundlagen für die Erhebung und Auswertung des Materials sowie

die verwendeten Methoden werden im Folgenden vorgestellt.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-015 - am 13.02.2026, 15:49:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456330-015 - am 13.02.2026, 15:49:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

