Sarah K. Weber

Alter Held - Neue Welt

Der Heros in der germanischen
Heldenepik des Mittelalters

e
=
[¥]
o



https://doi.org/10.5771/9783828867215

Sarah K. Weber

Alter Held - Neue Welt

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

218.73.216:106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Inhatt.

Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828867215

Sarah K. Weber

Alter Held - Neue Welt

Der Heros in der germanischen
Heldenepik des Mittelalters

Tectum Verlag

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

Sarah K. Weber

Alter Held — Neue Welt. Der Heros in der germanischen Heldenepik des
Mittelalters

© Tectum - ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2017
ISBN: 978-3-8288-6721-5

(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Werk unter der ISBN 978-3-8288-3959-5
im Tectum Verlag erschienen.)

Umschlagabbildung;: shutterstock.com © Tom Grundy/EVKA (bearbeitet)

Besuchen Sie uns im Internet
www.tectum-verlag.de

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben sind
im Internet {iber http://dnb.ddb.de abrufbar.

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



http://www.tectum-verlag.de
http://dnb.ddb.de
https://doi.org/10.5771/9783828867215
http://www.tectum-verlag.de
http://dnb.ddb.de

to min gelufod beorn:

pec meé for ceorl wylle fréogan on ferhpe

218.73.216:106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Inhatt.

Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828867215

218.73.216:106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Inhatt.

Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828867215

Inhalt

I. Alt, aber nicht veraltet 9
II. Die Epen 13
I1.1 Beowulf 13
11.2 Siegfried 14
11.3 Wolf Dietrich 16
II1. Drei Ebenen der Epen 19
II1.1 Zur animalisch/menschlichen Ebene 19
I11.1.1 Beowulf 19
I11.1.2 Siegfried 28
I11.1.3 Wolf Dietrich 35
II1.1.4 Zusammenfassung 40
II1.2 Zur heroisch/h6fischen (bzw. non-heroic) Ebene 43
I11.2.1 Beowulf 43
I11.2.2 Siegfried 52
I11.2.3 Wolf Dietrich 59
I11.2.4 Zusammenfassung 64
II1.3 Zur heidnisch/christlichen Ebene 67
I11.3.1 Beowulf 67
I11.3.2 Siegfried 77
I11.3.3 Wolf Dietrich 78
I11.3.4 Zusammenfassung 83
IV. Die neue Hiille der Helden 85
V. Abkiirzungs-, Quellen- und Literaturverzeichnis 91

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

218.73.216:106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Inhatt.

Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828867215

I. Alt, aber nicht veraltet

,»Uns ist in alten meren wunders vil geseit
von helden lobebeeren, von grozer arebeit,
von fréuden, hochgeziten, von weinen und von klagen,

von kiiener recken striten muget ir nu wunder heeren sagen.!

Das Wiedererzdhlen ist ein Phidnomen, das die gesamte mittelalterliche Literatur
durchzieht und sie wesentlich ausmacht. Die Heldenepik bildet dabei zusammen
mit Heldenliedern, Balladen und Prosaerzdhlungen die mittelalterliche
Heldendichtung.” So betont auch die beriihmte FEingangsstrophe des
Nibelungenliedes — Prototyp mittelhochdeutscher Heldenepik — den Bezug zu
den alten meeren, deren Begrifflichkeit unterschiedlich interpretiert worden ist.
Von der Gleichsetzung mit der Geschichtsdichtung iiber die alte germanische
Zeit ist man zugunsten einer heterogenen Bedeutungsfiille, welche auf der Basis
anderer mittelalterlicher Autoren erschlossen wurde, abgeriickt: So spreche
Reinmar der Alte in diesem Zusammenhang von friiherem Dichten in
unbeschwerter Freude, der Jiingere Titurel meine mit dem Begriff alte Geriichte,
in der Dietrichepik werden die alten meren als alte Sitten verstanden oder sie
konnen retrospektiv das eigene Erleben aufgreifen. In der obigen Strophe des
NL bleibt allerdings unklar, ob mit den alten mceren eine bereits fertige
Dichtung oder eine stoffliche Grundlage gemeint ist.* Die Doppeldeutigkeit der
alten meeren bewegt sich also zwischen den altiiberlieferten Geschichten und

solchen Geschichten, die von alten Zeiten berichten.*

1  Strophe 1 des Nibelungenliedes (im Folgenden als NI abgekiirzt), Handschrift C:

»Uns wird in alten Erz&hlungen viel Wunderbares berichtet/von beriihmten Helden,
grolBer Miihsal/von gliicklichen Tagen und Festen, von Trdnen und Klagen/und vom
Kampf tapferer Recken konnt Thr jetzt Erstaunliches erfahren.«

Der Bezug zu Vergangenem dient vielen Epen als Auftakt der Einleitung, so auch z.B. im
Beowulf.

2 Vgl Karl Reichl: [Art.] Heldendichtung, in: LexMa, Bd. 4 (2002), Sp. 2115-2117.

3 Vgl Florian Kragl: Gibt es eine Heldenzeit? Vergangenheitskonzeptionen in hoch- und
spatmittelalterlicher Literatur, in: Johannes Keller (Hrsg.): Heldenzeiten — Heldenrdume:
Wann und wo spielen Heldendichtung und Heldensage? 9. Pochlamer
Heldenliedgesprach (Philologica Germanica 28), Wien 2007, S. 67f.

4 Auch das Annolied, das von altiu dinge spricht, impliziert dies, vgl. Haferland, Harald:
Miindlichkeit, Gedachtnis und Medialitét: Heldendichtung im deutschen Mittelalter,
Gottingen 2004, S. 75.

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

Der Dichter,” der ,gleichzeitig héfisiert und archaisiert, kann den Unterschied
zwischen historisierender und modernisierender Darstellung noch nicht fassen,
aber dennoch ,besitzen sie [die mere] fiir das Mittelalter in einem gewissen
Ausmal Zeugniswert (vgl. ez ist von alten stunden/viir die wdrheit her
gesaget)“.’

In Bezug auf die Frage nach der Historizitit ist das Heldensagenmodell Andreas
Heuslers” in berechtigte Kritik geraten, da er einen Merkmalkatalog entwirft,
welcher das ,,Heldenlied“ vom ,,Preislied“ unterscheidet und davon noch eine
dritte Gattung, das ,,Historische Lied“, abgrenzt, wobei letzteres seiner Ansicht
nach in der germanischen Dichtung nicht anzusetzen ist. Gerade an diesem
undurchfiihrbaren ,,Schubladendenken setzt die Kritik an und stellt die Frage
nach historischer Erfahrung fiir die Heldendichtung neu, indem sie ihre
literarische Autonomie, wie Heusler sie postuliert, anzweifelt und ihr
entgegensetzt, dass die literarische Ausformung eines Stoffes gerade nicht
autonom, sondern in historischem Bewusstsein gestaltet wird, was ihr auch fiir
die zeitgendssische Gegenwart eine gesellschaftlich-politische Funktion sichert.®
Wo die Lieder auerdem zu einem Epos werden, greift Heuslers Bezeichnung
als bloRe ,, Anschwellung“ des Stoffes also gerade wegen der Herausbildung
eines historischen Bewusstseins zu kurz. Im Eingangszitat findet sich dieses
Bewusstsein sofort im ersten Vers wieder, denn , wunders vil meint eine
andersartig-ungewohnte Welt“.® Trotz aller historischen Entfernung des
Heroischen Zeitalters, des heroic age,® von der Gegenwart und aller
Distanzierungen von der historischen Grundlage, dockt also die Vorzeitsage —

gemeint ist ein Stoffkreis — an die Gegenwart der Dichter an,™ deren Leistung in

5 Fin Zusammenwirken mehrerer Dichter an einem Text ist an dieser Stelle mitgedacht.

6  Haferland, 2004, S. 79.

7 Vgl. Andreas Heusler: Die altgermanische Dichtung, 2. Aufl. 1943. Nachdruck
Darmstadt 1967.

8  ,Heroische Epik konstituiert sich dadurch, daB historische Erfahrung mittels literarischer
Schemata zu sich selbst kommt.“ (Walter Haug: Andreas Heuslers Heldensagenmodell:
Prémissen, Kritik und Gegenentwurf, in: ZfdA, Bd. 104 (1975), S. 273-292.) Einen
Uberblick iiber den Diskurs ist zu finden bei Alfred Ebenbauer: Heldenlied und
,Historisches Lied“, in: Heinrich Beck: Heldensage und Heldendichtung im
Germanischen (Ergidnzungsbiande zum Reallexikon der Germanischen Altertumskunde,
Bd. 2), Berlin 1988, S. 15-34.

9  Walter Haug: Hofische Idealitét und heroische Tradition im Nibelungenlied, in:
Colloquio Ttalo-Germanico sul Tema: I Nibelunghi, Rom 1974, S. 35-50, hier: S. 41.

10 Den Begriff pragt Hector M. Chadwick: The Heroic Age, Cambridge 1912, repr. 1967.

11 Klein trifft die Unterscheidung zwischen der ,,Vorzeitsage“, mit der die Fremdartigkeit

10

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

der Fixierung eines ,kulturelles Gedéchtnis“'? gesehen wurde. Dabei sehen sich
jedoch die Epen selbst nicht als eine exakte Abbildung der Geschichte; ihnen
liegt vielmehr an der AuBergewdéhnlichkeit der Erzdhlung und an der sich darin
dulernden ,literarisch vermittelten Vergangenheitskonzeption“.”® Einiges passt
dabei besser, anderes schlechter oder gar nicht mehr in ihre zeitgendssische
kulturelle Umwelt, doch gerade die verschiedenen Einbindungs- und
Ausgrenzungsversuche, deren Ergebnisse in den Heldenepen vorliegen, zeigen
vielfiltige Moglichkeiten, wie das heroic age transformiert werden kann und

t.* An dieser

sich in die Nischen der kulturellen Gegenwartssituation einniste
Stelle sei betont: Heldenepen sind nicht etwa die neu aufbereitete Form eines
vermeintlichen ,Ur“-Epos, sondern ein uns vorliegendes Ergebnis eines
Prozesses, der sich dem neuen schriftlichen Medium bedient. Dennoch trigt die
Verschriftlichung und die Zeit, in der sie von statten geht, unweigerlich ihre
kulturellen Voraussetzungen an die Geschichten heran. Ein zentraler — um nicht
zu sagen: der zentrale — Bestandteil dieser verschiedentlich zu interpretierenden
alten meeren ist der Held oder der Heros, um den sich die jeweilige Erzihlung
rankt. Die Literatur kennt dabei grundsitzlich drei verschiedene Heldentypen:
den christlichen, den héfischen und den heidnisch-germanischen Helden, der
sich durch den Kampf gegen Heiden, das Durchleben eines persénlichen
Abenteuers oder den schicksalhaften Kampf gegen bése Michte auszeichnet.'
In der germanischen Heldenepik tauchen diese Typen nicht separiert
voneinander auf, sondern verbinden sich in der Figur des Helden, wodurch die

Uberfithrung des Helden in die zeitgendssische Gegenwart mitnichten

und Andersartigkeit dieser Welt (fast immer die Volkerwanderungszeit) betont wird, und
der ,klassischen“ Heldensage“, die die Gegenwartsndhe markiert, wobei er gleichzeitig
zwischen Vorzeit- bzw. klassischen Helden differenziert, vgl. Thomas Klein: Vorzeitsage
und Heldensage, in: Heinrich Beck: Heldensage und Heldendichtung im Germanischen
(Ergénzungsbdnde zum Reallexikon der Germanischen Altertumskunde, Bd. 2), Berlin
1988, S. 115-147.

12 Kragl, 2007, S. 83 [Anm. 72] folgt mit diesem Begriff Assmann, Jan: Das kulturelle
Gedichtnis, Miinchen 1992.

13 Kragl, 2007, S. 84.

14 Kragl spricht einerseits vom chronometrisch-historischen Aspekt und andererseits vom
empathischen Aspekt, deren Zusammenspiel von negativer Proportionalitét
gekennzeichnet ist, je mehr Wert auf die historische Verankerung gelegt wird, desto
geringer féllt der interpretatorischer Spielraum fiir die Dichtung aus und umgekehrt, vgl.
Kragl, 2007, S. 84.

15 Vgl. Johannes Frey: Die Gegner der Helden in germanischer Heldendichtung.
Nibelungen und Edda (Erlanger Studien 138), Erlangen/Jena 2009, S. 188, Anm. 400.

11

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

eindimensional und reibungslos ist, sondern den Heros auf seinem Weg in die
schriftlich'® fixierte Dichtung auf mehreren Ebenen mit unterschiedlich
ausgeprdgten Konfliktpotentialen konfrontiert. Der vormals animalische,
heroische und heidnische Held steht auf den ersten Blick unvereinbar den
zivilisierten, héfischen, christlichen Anforderungen gegeniiber, was die Frage
aufwirft, wie und mit welchen Erfolgsaussichten diese Anforderungen aber dann
doch in der Figur des Helden Erfiillung finden. Udo Friedrich definiert:

,Heldensage ist Verdrdngung und Stilisierung von FErinnerung, die
Transformation von unmittelbar subjektiver und kollektiver Erinnerung in ein

institutionalisiertes Gedéchtnis, das sozialen Sinn organisiert.“"

In der germanischen Heldenepik tritt die Figur des Helden daher vielmehr als
Dreh- und Angelpunkt zwischen den zwei gegensitzlichen Lebenswelten auf:
des vorzeitlichen heroic age und der zeitgendssischen Gegenwart der Dichter.™

Der Fokus liegt dabei auf der Integration des ,alten“ Helden in die ,neue“
(Adels-)Kultur. Anhand von drei Ebenen ist dieser zu untersuchen:
animalisch/menschlich, heroisch/héfisch und heidnisch/christlich. Dabei sollen
die Verbindungen der Ebenen untereinander genauso aufgezeigt werden, wie die
moglichen Griinde fiir die gelungene oder misslungene Integration des Helden.
Ist der Vorzeitheld von iibernatiirlicher Stirke und affekthaftem sowie
rubmfixiertem Antrieb gekennzeichnet, so zeichnet den epischen Helden der
Konflikt aus, zu deren Gunsten die Krafthyperbolik zuriicktritt.'® Der Held stellt

aber nach wie vor ,die Moglichkeiten dessen [dar], was der Mensch in extremen

16 Zur Medialitdt der Heldendichtung vgl. Haferland, 2004 und Hans Kuhn: Heldensage vor
und auferhalb der Dichtung, in: Karl Hauck (Hrsg.): Zur germanisch-deutschen
Heldensage (WdF 14), Darmstadt 1965, S. 173-194 sowie die jeweils angefiihrte
Literatur zum Thema Miindlichkeit und Schriftlichkeit.

17 Udo Friedrich: Held und Narrativ. Zur narrativen Funktion des Heros in der
mittelalterlichen Literatur, in: Victor Millet (Hrsg.): Narration and Hero: Recounting the
Deeds of Heroes in Literature and Art of the Early Medieval Period, Berlin 2014, S. 180.;
vgl. Wolfgang Miiller-Funk: Die Kultur und ihre Narrative. Eine Einfiihrung, Wien/New
York 2008, S. 93-100.

18 Dabei reicht die Spannweite von einem iibermenschlichen und zauberhaften Helden der
Vorzeit bis hin zu dem einem ,,Helden wie wir®. Letzterer fasziniert dann weniger durch
sein monstroses oder magisch anmutendes Auftreten, sondern vielmehr durch seine
Gesinnung und sein Verhalten — im Positiven wie im Negativen, vgl. Klein 1988, S. 119.

19 WVgl. ebd,, S. 126, der sich hier auf Josef Franz von Paula ORberger stiitzt.

12

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

AuRerungsformen wollen und tun kann“.”® Mit dieser auBergewdhnlichen
Extremitdt ist der Briickenschlag zu seinen animalischen Eigenschaften leicht
gemacht, die nach einem Uberblick iiber die ausgewdihlten Epen zuerst
betrachtet werden sollen und an die sich unmittelbar die heroisch/héfische und

die christlich/heidnische Ebene anschlieSen.

I1. Die Epen

Die Auswahl der drei zu untersuchenden Epen ist zum einen aus dem
interdisziplindren Blickwinkel, zum anderen unter dem Gesichtspunkt der
rdumlichen und zeitlichen Distanz der Texte getroffen worden, was ermoglicht,
das breite Spektrum an Gestaltungsméglichkeiten der Heldenfiguren

exemplarisch aufzeigen kénnen.

I1.1 Beowulf

Das Beowulf-Epos® ist das ilteste, singuldr in der Cotton MS Vitellius A. XV
iiberlieferte germanische Heldenepos und das berithmteste Stiick in altenglischer
Sprache. Es mutet bei einem Umfang von 3182 Stabreimzeilen geradezu an, als
sei ,built as it is from old stone“.” Seine Wurzeln hat das Epos in der
Volkerwanderungszeit, wobei es hier verschiedenste Annahmen und

Interpretationen zur Entstehungszeit gibt.”

20 Klaus von See: Was ist Heldendichtung?, in: Ders. (Hrsg.): Européische Heldendichtung
(Wege der Forschung 500), Darmstadt 1978, S. 38.

21 Die Textgrundlage bilden R. D. Fulk; Robert E. Bjork; John D. Niles: Klaeber’s Beowulf,
Fourth Edition, Toronto 2008.; George Jack: Beowulf. A Student Edition. Oxford 2009;
Martin Lehnert: Beowulf. Ein altenglisches Heldenepos (iibersetzt und herausgegeben
von dems.), Stuttgart 2004.

22 Andy Orchard: Beowulf, in: Malcolm Godden; Michael Lapidge (Hrsg.): The Cambridge
Companion to Old English Literature. Second Edition, Cambridge 2013, S. 157.

23 Vgl Jack, 2009, hier: Introduction [dort ist auch die Uberlieferungsgeschichte des
Manuskripts in ihren wichtigsten Ziigen dargelegt]. Aktuelle Untersuchungen zur
Datierung unter anderem zu finden bei I.eonard Neidorf (Hrsg.): The Dating of Beowulf.
A Reassesment, Cambridge 2014.

13

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

Nach einem kurzen Vorwort zum dinischen Konigsgeschlecht steigt die
Erzdhlung in medias res mit den Uberfillen Grendels auf die dinische
Konigshalle Heorot ein und schildert die Ankunft des Gauten Beowulf mit
seinem Gefolge bei Kénig Hrodgar, um Hilfe im Kampf gegen das Ungeheuer
zu leisten. Der Kampf zieht eine Ruhmesfeier nach sich, die den , Finnsburg®-
Vortrag des Skopen Hrodgars beinhaltet, doch die Stimmung wird schnell
getriibt, denn die Rachsucht ldsst ein weiteres Monster, die Mutter Grendels, aus
den Siimpfen emporsteigen und den Dinen im néchtlichen Uberfall Leid
zufiigen. Daraufhin ergreift Beowulf erneut die Initiative und sucht die Mérderin
in ihrem See heim, wo er mit dieser einen ungleich schwierigeren Kampf
ausfechten muss. Siegreich geht er auch aus diesem hervor und wird wieder an
Hrodgars Hof gefeiert. Nach dem Erhalt von Geschenken und Danksagungen
reisen die Gauten wieder ab und werden von ihrem Kénig Hygelac ehrfiirchtig
empfangen. An dieser Stelle kommt es zu dem gréfSten Sprung in der Erzdhlung,
da innerhalb weniger Verse der Tod Hygelacs, die Wahl des neuen Konigs
(Beowulf) und dessen Amtszeit von 50 Jahren abgehandelt werden. Der letzte
und bedeutendste Kampf des Epos setzt an dieser Stelle ein. Ausgeldst durch
einen entlaufenen Sklaven, der aus dem Drachenhort einen Goldbecher
entwendet hat, beginnen die Angriffe eines Drachen auf Beowulfs Volk. Ein
letztes Mal zieht Beowulf in die Schlacht, in der er zwar den Drachen mit Hilfe

von Wiglaf t6ten kann, aber am Ende selbst stirbt.

1.2 Siegfried

Das in seiner frilhesten Fassung ins 13. Jh. datierte NL,** dessen Sagenzeugnisse
vom Beowulf bis hin zu skandinavischen Ritzzeichnungen reichen, ist in 11

t,”> wobei die

Handschriften vollstindig und in 24 fragmentarisch iiberliefer
dltesten vollstindigen Fassungen mit den Siglen A, B und C vesehen wurden

und je ca. 2400 vierzeilige Langzeilenstrophen umfassen. Daneben existiert

24 Die Textgrundlage bildet Ursula Schulze (Hrsg.): Das Nibelungenlied.
Mittelhochdeutsch/Neuhochdeutsch. Nach der Handschrift B [herausgegeben von ders.].
Ins Neuhochdeutsche tibersetzt und kommentiert von Siegfried Grosse, Stuttgart 2011.

25 Vgl Victor Millet: Germanische Heldendichtung im Mittelalter: Eine Einfiihrung, Berlin
2008, S. 187.

14

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

auch die mittelniederlindische Adaption, das Nevelingenlied.”® Die hier zitierte
Fassung B beruht auf der Uberlieferung des Codex Sangallensis 857, die im
ersten Teil, der Siegfrieds Geschichte enthilt, Folgendes erzahlt:

Nachdem der hofisch erzogene und zum Ritter geschlagene Siegfried
beschlossen hat, um Kriemhild zu werben, tritt er seine Reise an den
Burgundenhof an, wo er von Hagen sofort als Siegfried erkannt und noch vor
dem ersten Kontakt mit dem Empfangskomitee als Drachentdter vorgestellt
wird. Dem einladenden Empfang antwortet Siegfried dann passend zu den
einfiihrenden Worten Hagens mit einer provokanten Aufforderung zu einem
Kriftemessen, dem die Burgunden ihrerseits mit Ruhe begegnen und Siegfried
einladen, zu bleiben. Es dauert ein Jahr bis Siegfried sich in der héfischen
Umwelt eingefunden hat und dann als Gefdhrte der Burgunden in die Schlacht
gegen die Sachsen zieht. Nach einem iiberwiltigenden Sieg benétigt Konig
Gunter aber sogleich wieder Siegfrieds Hilfe, denn er ist der einzige, der
Briinhild zu iiberwinden vermag, um sie fiir ihn zu gewinnen. Mithilfe des
magischen Tarnumhangs gelingt Siegfried diese Aufgabe, sodass Briinhild nach
Worms gebracht werden kann, wo sie Gunter heiratet. Siegfried, dem die Ehe
mit Kriemhild versprochen worden ist, wird ebenfalls vermdhlt, womit die
Konflikte beginnen: Briinhild hélt Siegfried fiir einen Unfreien und betrachtet
ihn dadurch als unwiirdig, die Schwester des Kénigs heiraten zu diirfen. Gunter,
der seinen Segen zu dieser Ehe gegeben hat, entzieht sie zur Strafe das Ehebett
und bindet ihn mit einem Giirtel an die Wand. Siegfried ist es erneut, der unter
der Tarnkappe und im Schutze der Nacht die Konigin iiberwiltigt, ihr einen Ring
abnimmt und dem Kénig seinen Platz im Ehebett zuriickerobert.

Die folgenden Jahre verbringen die Paare getrennt von einander, da Siegfried
mit Kriemhild zur Familiengriindung und Kroénung nach Xanten zuriickkehrt.
Als Gunter dann zu einem Fest an seinen Hof einlddt, dauert es nicht lange, bis
die (alten) Reibungen beziiglich des Status Siegfrieds wieder entfacht werden
und Kriemhild die zunédchst heimlichen Konflikte 6ffentlich macht. Dies gipfelt

am Dom, den beide Frauen betreten wollen, da Briinhild sich weigert hinter der

26 Zur Verbindung zwischen Nibelungenlied und Nevelingenlied siehe Bernd Bastert:
Fremde Helden?: narrative Transcodierung und Konnexion des 'Nibelungenlieds' im
mittelniederléndischen 'Nevelingenlied, in: Victor Millet (Hrsg.): Narration and Hero:
Recounting the Deeds of Heroes in Literature and Art of the Early Medieval Period,
Berlin 2014, S. 385-402.

15

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

Frau eines (vermeintlich) Unfreien hinein zu gehen. Daraufthin kann Kriembhild
Ring und Giirtel vorzeigen, die in der Hochzeitsnacht eine wichtige Rolle
gespielt haben und Siegfrieds Ehevollzug mit Briinhild demonstrieren. Briinhild
wendet sich mit der Bitte um Kldrung dieses Umstandes an Gunter, der diese
Streitigkeit als Frauenzank abtut, weshalb sich seine Frau beleidigt fiihlt. Hagen
wiederum nimmt dies als Anlass, dem Konig sein Mordvorhaben an Siegfried zu
unterbreiten. Sogleich wird ein erneuter Krieg gegen die Sachsen erdacht, was
Hagen die Méglichkeit gibt, vor Kriemhild behaupten zu kénnen, dass er ihren
Siegfried schiitzen wolle und daher die Schwachstelle in seiner Hornhaut kennen
miisse. Kriemhild kennzeichnet sie in gutem Glauben auf einem Hemd mit
einem Kreuz. Der Krieg, der nie hat stattfinden sollen, wird scheinheilig
abgesagt und in héfischer Manier durch einen Jagdritt ersetzt. Im Wald punktet
Siegfried wieder auf ganzer Linie, indem er verschiedene Tier und sogar einen
Béren erlegt. Sein Ubermut macht es fiir Hagen zu einem leichten Spiel, den
durstigen Siegfried zu einem Wettlauf zu einer Quelle zu bewegen, nur um ihn
dort an der gekennzeichneten Stelle tédlich zu verwunden. Die tieftraurige
Kriemhild verbleibt nach dem Tod ihres Ehemanns in Worms bei ihrer Familie
und ihrem toten Gatten.

Der zweite Teil des NL, das die Rache Kriemhilds erzdhlt, spielt fiir diese

Untersuchung keine Rolle.

I1.3 Wolf Dietrich

Je nach Fassung besteht der Wolf Dietrich’” aus 600 bis 2240 Strophen, ist in 15
Handschriften sowie einem Druck im ,,Gedruckten Heldenbuch® iiberliefert und
stellt das jiingste der hier behandelten Epen dar.”® Eng mit ihm verbunden ist

eine weitere Geschichte, die von dem scheiternden Koénig Ortnit und seiner

27 Die Textgrundlage bilden Stephan Fuchs-Jolie; Victor Millet; Dietmar Peschel (Hrsg.):
Otnit. Wolf Dietrich. Frithneuhochdeutsch/Neuhochdeutsch, Stuttgart 2013; Walter
Kofler (Hrsg.): Ortnit und Wolfdietrich A, Stuttgart 2009.

28 Es werden vier Hauptfassungen A, B, C und D unterschieden, wobei C lediglich
verschiedene Fragmente beinhaltet. A wird um 1230, B ebenfalls in die erste und D in die
zweite Hélfte des 13. Jh. datiert, vgl. Millet, 2008, S. 387.).

16

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

elbischen Riistung® berichtet.

Der Wolf Dietrich setzt in Fassung A, welche die Hauptquelle dieser
Untersuchung ist, nach Ortnits Tod ein und beginnt unmittelbar vor Wolf
Dietrichs Geburt, die durch einen Engel angekiindigt wird. Seine Mutter, die
Koénigin von Konstantinopel, ldsst ihn heimlich auf den Namen Dietrich taufen,
wobei sie selbst eine Heidin ist. Der Einsiedler, der die Taufe vollzieht, gibt der
Mutter ein magisches Taufthemd mit Riistungsqualititen fiir den Jungen mit.
Zuriick am Hof, stellt Wolf Dietrich schon als Neugeborener iibermiRige Krifte
unter Beweis, weshalb er dort als Teufelsbrut verschrien ist und letztlich vom
Vater und Koénig Hugdietrich zur Ermordung weggegeben wird. Der Vasall
Berchtung, dem diese Aufgabe anvertraut wird, bringt es aber nicht iiber sich
und setzt den Jungen stattdessen in dem Bewusstsein aus, dass er in einer Quelle
im Wald ertrinken wiirde. Die Nacht, in der wilde Tiere und vor allem Wélfe
auftauchen, iibersteht der Knabe jedoch und erhilt seine neue Identitit als Wolf
(Herr) Dietrich. Seine rohe, undisziplinierte Art, die er beibehilt und als
Dietrich, der Wolf, verinnerlicht hat, verschlieft ihm die Riickkehr an den Hof
des Vaters, an dem dieser zwischenzeitlich vor Gericht die Schuld fiir den
Aussatz des Jungen hat auf sich laden miissen. Dabei hat Berchtungs Brief, der
die Wahrheit iiber Wolf Dietrichs Herkunft und Kindheit festhilt, Aufschluss
gegeben und bringt somit Klarheit iiber die Sachlage. Daraufhin iibernimmt
Berchtung auch die ihm aufgetragen Erziehung Wolf Dietrichs und hat alle
Miihe, den Ziehsohn zu bdndigen, doch letztlich gelingt es ihm. Nach einigen
Jahren verstirbt Hugdietrich, was dem Intriganten Sabene die Méglichkeit gibt,
die beiden Briider Wolf Dietrichs gegen Mutter und Bruder aufzuhetzen und die
Macht an sich zu reifen. Die Kénigin flieht nach Meran, wo Wolf Dietrich in
dem Glauben, Berchtung sei sein Vater, erzogen wird, und offenbart ihrem Sohn
seine wahre Herkunft mit Hilfe des bereits erwédhnten Briefs. Im Gegensatz zu
Ortnit, der alles von Anfang an besitzt, muss Wolf Dietrich selbst alles (zuriick)
erlangen: So zieht er mit seinen Dienstmannen, Berchtungs Sohnen, in den
Kampf gegen die usurpatorischen Briider. Die Schlacht ist fiir beide Seiten ein

Verlust und Wolf Dietrich sieht sich gezwungen, Koénig Ortnit um Hilfe zu

29 Die Riistung des Zwergenkonigs Alberich, der sich als Ortnits Vater herausstellt, ist in
dessen Konigreich hergestellt worden und gelangt durch Ortnit in die Drachenhohle, wo
er aus der Riistung gesogen und als Held aufgelost wird. Die Paraphrase dieser Riistung
ist wie auch im Beowulf oftmals ,,die Ringe*.

17

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

ersuchen, ohne zu ahnen, dass dieser bereits tot ist.*

Mit dem magischen
Taufthemd ausgeriistet, zieht der Held in die Wildnis, besteht verschiedene
Abenteuer,® insbesondere die Begegnung mit dem Meerweib und den Réubern,
bevor er in Garda ankommt und von Ortnits Frau Liebgart die Todesumstinde
des Konigs erfahren muss. Sofort beschlieRt Wolf Dietrich, dessen Tod zu
richen, indem der Drache und dessen Kinder, die Ortnis aus seiner Riistung
gesogen haben, selbst zur Strecke gebracht werden. Im Wald treffen Held und
Drache aufeinander und Wolf Dietrich sieht, wie ein Léwe bereits mitten im
Kampf mit dem Untier ist. Da er einen Lowen auf seinem Wappen trdgt, fiihlt
sich Wolf Dietrich verpflichtet, an die Seite des Léwen zu treten und gemeinsam
mit ihm gegen den Drachen zu kdmpfen.

An dieser Stelle bricht Fassung A ab. Die Fortsetzung der Erzihlung wird dem
Dresdner Heldenbuch (Fassung k) entnommen, da die Handlung und die
Figurenkonstellation der aus Fassung A gleichen. Fassung k erzihlt, wie die
jungen Drachen den Lowen fressen und Wolf Dietrich die Riistung Ortnits
auffindet, anzieht und zusammen mit seinem Taufhemd, das sich zwischen die
Ringe fiigt, optimal geschiitzt ist. Er besiegt die Drachen, schneidet ihnen die
Zungen heraus, die ihn vor Liebgart als rechtméBigen Drachenbezwinger
ausweisen. Der Weg in die Ehe und seine Reintegration bei Hofe sind ihm
sicher. Zum Schluss kann er auch seine beiden Briider besiegen und die dortige

Herrschaft iibernehmen.

30 Dies gilt fiir Fassung A, wobei Fassungen B und D von der Begegnung der beiden
wissen.
31 Auch hier berichten die Fassungen Verschiedenes.

18

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

IT1. Drei Ebenen der Epen

Im Folgenden sollen die vorgestellten Heldenepen anhand der eingangs
erwdhnten Ebenen nédher betrachtet werden. Diese ergeben sich aus den
verschiedenen Schwierigkeiten, die der Heros offenkundig zu bewiltigen hat
und deren Integration die jeweilige Erzdhlung zu meistern versucht. Der Begriff
,Ebene“ suggeriert zundchst eine Fliche, dhnlich einer Schablone, die sich iiber
das Epos erstreckt. Das ist natiirlich impliziert, doch da hier der Held im
Mittelpunkt der Betrachtung steht, sind die sog. Ebenen als Lagen oder
Schichten zu verstehen, welche sich an die Heldenfigur schmiegen. Eine
Kapitelbezeichnung wie bspw. ,,Schichten der Epen® wére hier aber deshalb
irrefiihrend gewesen, weil es nicht um die Untersuchung verschiedener
Textschichten der Epen geht. Vielmehr geht es um Freilegung der verschiedenen
Textebenen, die den Helden einhiillen, um am Ende ihre Bedeutung und

Wechselwirkung erkennen zu kénnen.

I11.1. Zur animalisch/menschlichen Ebene

Schon beim Versuch einer knappen Inhaltsangabe zeigen sich unterschiedliche
Komplexititsgrade der Erzdhlungen sowie die verschiedenen Dispositionen fiir
die Helden und deren Uber- bzw. Unmenschlichkeit, woran sich sogleich die
Frage nach dem Verhiltnis zwischen Tier und Mensch in den Heldenfiguren und
nach der jeweiligen Gestaltung des Verhiltnisses von Natur und Kultur

anschlieBen.

I11.1.1 Beowulf

Beim altenglischen Heldenepos Beowulf bekommen wir es nicht nur mit dem

gleichnamigen, monstrésen Heros, sondern auch mit einem monstrosen, weil

19

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

bizarren und durch zahlreiche Digressionen unterfiitterten Text zu tun.*
Versuche, Beowulfs wundersame und iibernatiirliche Qualititen zu relativieren,*
sind gescheitert;* es sind und bleiben die monstrés-animalischen Charakterziige
des Helden, die ihn im Kern zu einem germanischen Heros formen. Dass diese
,2Form“ alles andere als eindimensional gestaltet ist, macht ihn zu einer
ambivalenten Figur. Gerade auf der ersten Ebene, die die animalische, ja
zuweilen monstrose Seite des Helden ebenso beleuchten soll wie ihren
Gegenpol, die Menschlichkeit des Helden, zeichnet sich die Verankerung
Beowulfs im heroic age in gleicher Weise ab wie seine radikale
Andersartigkeit.*®

Zunichst soll das wohl nichstliegende Merkmal, der Name, in den Blick
genommen werden, denn dieser ist sinn- und charakterstiftendes Element des
jeweiligen Trégers.

Der Name Beowulf stellt ein bitheriophores Kompositum dar, welches in der
(friih-)mittelalterlichen Welt — und dort besonders im westgermanischen

t36

Sprachraum — durchaus geldufig, wenn auch eine Sonderform ist.”* Beowulf

wird mit ,,Bienenwolf iibersetzt, was ein Kenning® fiir ,Bir“ ist. Sein Name

32 Vgl. Matthias Teichert: Der monstrose Heros oder Wenn der ungeheure Held zum
Ungeheuer wird. Zur Rezeptionsgeschichte des Figuren-Typus ,,Drachenkédmpfer in der
altnordischen und altenglischen Literatur, in: Victor Millet (Hrsg.): Narration and Hero:
Recounting the Deeds of Heroes in Literature and Art of the Early Medieval Period,
Berlin 2014, S. 168.

33 Vgl. Fred C. Robinson: Element of the Marvellous Characterization of Beowulf: A
Reconsideration of the Textual Evidence, in: Robert B. Burlin; Edward B. Irving, jr.
(Hrsg.): Old English Studies in Honour of John C. Pope, Toronto 1974, S. 119-137.

34 Vgl. Stanley B. Greenfield: A Touch of the Monstrous in the Hero or Beowulf re-
marvellized, in: Ders. (Hrsg.): Hero and Exile: the Art of Old English Poetry, L.ondon
1989, S. 67-73.

35 Vgl. Jennifer Neville: Representations of the Natural World in Old English Poetry
(Cambridge Studies in Anglo-Saxon FEngland 27), Cambridge 1999. Die
Gegensétzlichkeit von Natur und Kultur im Verstédndnis der Angelsachsen wird hier
besonders in den Blick genommen, wobei die Autorin dem Hybrid aus beidem
(humanoid monsters’) in einem gesonderten Aufsatz ebenfalls Beachtung schenkt
(Jennifer Neville: Monsters and criminals: defining humanity in Old English poetry, in:
L. A. J. R. Houwen; Karin E. Olsen: Monsters and the Monstrous in Medieval Northwest
Europe (Mediaevalia Groningana, NS 3), Leuven 2001, S. 103-122.).

36 Vgl. Christa Jochum-Godgliick: ,,Wolf" und ,Bar" in germanischer und romanischer
Personennamengebung, in: Interferenz-Onomastik. Namen in Grenz- und
Begegnungsrdaumen in Geschichte und Gegenwart, 2011, S. 447-478, hier: S. 455.

37 Mit diesem Stilmittel der altislandischen und altnorwegischen Skaldendichtung sollten
keinesfalls wortwortliche Assoziationen geweckt werden. Vielmehr diente es
kiinstlerischen Zwecken und der ,Kennzeichnung“, was es tibersetzt bedeutet, vgl.

20

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

taucht erstmals bei seinem Empfang in Heorot® in V. 343 auf (,,Béowulf is min
nama“). Schon unmittelbar in diesem Zusammenhang wird er mit der
Bezeichnung heard under helme® als starker, mutiger Held in Riistung
vorgestellt. Man darf sich dem Text zufolge also einen Mann vor Augen fiihren,
der Bérenkréfte besitzt. Einen &hnlichen Helden kennt auch die nordische
Sagawelt: Bjoédvarr-Bjarki (,,kleiner Bar“)* aus der Saga von Hrolf Kraki. Wie
Sigurd (altn. Sigurpr) aus altnordischen Liedern und Sagas das Pendant zum
Siegfried des Nibelungenliedes darstellt, so verhilt es sich zwischen Beowulf
und Bjédvarr-Bjarki.*! Obwohl nur Bjéévarr-Bjarki die Gestalt eines Béren
annehmen kann, wodurch seine animalischen Ziige eine korperliche
Komponente erhalten, die bei Beowulf zwar auch, aber in anderer Form in
Erscheinung tritt, ldsst sich aufgrund der Parallelen zwischen den beiden Helden

eine Verbindung zu den Berserkern ziehen.*

Darunter ist die Gruppe der
bdrenartig anmutenden, ekstatischen Elitekrieger mit ihrem zeitweise
trancedhnlichen Bewusstseinszustand zu verstehen, die in engem Verhiltnis zu
Odin steht.* Weil Bjodvarr-Bjarkis Vater also ein Bér ist, spricht Friedrich
Panzer vom Birensohnmérchen bzw. Béirensohnmotiv, welches er auch in

t.* Uber eine

anderen Heldenfiguren wie Beowulf und Siegfried iiberliefert sieh
deratige Herkunft Beowulfs verrdt das Gedicht nichts; lediglich der Name und

die bereits angesprochene Nihe zu nordischen Aquivalenten liefern Hinweise

Harald Ehrhardt: [Art.] Kenning, in: LexMa, Bd. 5 (2003), Sp. 1102f.

38 Ein weiteres Beispiel fiir den Gebrauch von Kenningar: Der Name der Halle, in der sich
ein Grofteil des Epos abspielt, bedeutet 'Hirsch' und wird auch im ae. Widsith bezeugt
(V. 49).

39 ,hart unter dem Helm*“.

40 Nora K. Chadwick: The Monsters and Beowulf, in: Peter Clemoes (Hrsg.): The Anglo-
Saxons: Studies in some Aspects of their History and Culture presented to Bruce Dickins,
London 1959, S. 171-203.

In der é&lteren Forschung auch als ,,Kampfbérchen“ iibersetzt, vgl. Walter A. Berendsohn:
Zur Vorgeschichte des Beowulf, Kopenhagen 1935, S. 217.

41 Vergleichende Darstellung und weiterfiihrende Literatur u.a. bei Chadwick, 1959 und
Michael Koch: Beowulf — Siegfried — Dietrich. Vergleichende Studien zur Darstellung
und Charakterisierung des Helden in der germanischen Epik, Osnabriick 2009.

42 Vigl. Koch 2009, S. 5-9.

43 Altn. berserkr, ,Bérenfelltrager”, vgl. Arnulf Krause: [Art.] Berserker, in: Reclams
Lexikon der germanischen Mythologie und Heldensage. Mit 64 Abbildungen (2010), S.
33.

44 Vgl. Friedrich Panzer: Studien zur germanischen Sagengeschichte I, Beowulf, Wiesbaden
1969 (Nachdruck von 1910), S. 1-208 sowie Panzer, Friedrich: Studien zur germanischen
Sagengeschichte II. Sigfried, Wiesbaden 1969 (Nachdruck von 1912). Siehe auch Anm.
127 zu Wolf Dietrich.

21

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

auf einen animalischen Ursprung Beowulfs, wie ihn auch andere Helden des
heroic age besitzen. Als namensgebendes Element ist das Tier, in Beowulfs Fall
der Bir, eng an den Helden gebunden.” Wie diese Bindung und die Integration
von Tier und Mensch in der Figur des Helden gelingt, soll im Folgenden
aufgezeigt werden.

Was den Menschen unter anderem grundsitzlich von Tieren unterscheidet, ist
rein duflerlich das Tragen von Kleidung, welche an Beowulf in Form seiner
Riistung in Erscheinung tritt. Hinzu kommt der Gebrauch von (geschmiedeten)
Waffen. Gerade diese Elemente sind ausschlieRlich der menschlichen Sphére in

Abgrenzung zu Tierwelt zuzuordnen. Cavell folgert:

»It is, thus, the human realm of civilisation and knowledge that is seen to
determine the value of every object, animal or person in the Anglo-Saxon

world.“*

Mit dem Wissen iiber die Verwendung und den Einsatz von Materialien, wie
beispielsweise in der Schmiedekunst, geht also einerseits die Kontrolle iiber die
Natur einher, andererseits wird dadurch ein Wertesystem etabliert. Dass
bestimmte Riistungselemente und Schwerter sowie Schmuck ein bestimmtes
gesellschaftliches Prestige fiir den Besitzer ausdriicken, ist fiir die
angelsichsische Geschichte insbesondere durch den beriihmten Fund von Sutton
Hoo bezeugt.” In den insgesamt drei Kdmpfen, die Beowulf gegen die
verschiedenen Wesen und Monster austrdgt, spielt die Riistung ebenfalls eine
tragende Rolle. Kidmpft er der Nacktheit des Gegners entsprechend ohne
Riistung und Waffe gegen Grendel, steigert sich in den folgenden Kdmpfen die
»ochutzhiille um seinen Korper soweit, dass er in den Drachenkampf als
hringa fengel”® zieht. Das Verstindnis des menschlichen Kérpers als ein aus

Einzelteilen zusammengesetztes Gebdude ist in der mittelalterlichen Literatur

45 Vgl. Dieter Lamping: Der Name in der Erzédhlung : zur Poetik d. Personennamens
(Wuppertaler Schriftenreihe Literatur 21), Bonn 1983, der dem FEigennamen die
Funktionen der Identifikation, Illusionierung, Charakterisierung, Akzentuierung und
Konstellierung, Perspektivierung, Asthetisierung und Mythisierung zuweist (S. 42).

46 Megan Cavell: Constructing the Monstrous Body in Beowulf, in: Anglo-Saxon England
Bd. 43, Cambridge 2014, S. 155-181, hier: S. 156.

47 Vgl. Michael P. Pearson; Robert van De Noort; Alex Woolf: Three Men and a Boat.
Sutton Hoo and the Fast Saxon Kingdom, in: Anglo-Saxon England 22, 1993, S. 27-50.

48 V. 2345, Herr der Ringe“.

22

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

verbreitet, da die Physiologie als additive Struktur verstanden wird, die sich
auch im menschlichen Handwerk wiederfindet, weil es einzelne Teile zu einem

t.* Wenn also das kiinstlich-technische Merkmal an

(Kunst-)Werk zusammensetz
Beowulf — seine Riistung — im Verlauf der drei Kimpfe an Bedeutung gewinnt,
so ist zu fragen, wie und ob es sich auf seine animalischen und menschlichen
Ziige auswirkt. Der Umstand, dass Beowulfs Riistung vom sagenumwobenen
Schmied Wieland stammen soll, verankert den Helden ebenso wie sein Name in
der alten Sagentradition, wenn gleich er sich auch, wie noch zu zeigen sein wird,
in vielerlei Hinsicht von den , Helden des alten Schlags” unterscheidet.

Gleich beim Empfang in Heorot stellt sich Beowulf selbst als aulSerordentlich
starker Kampfer bei Konig Hrodgar vor (,,[...] forpan hie magenes creeft min[n]e
cipon; [...]°). In diesem Zusammenhang berichtet er auch von seinen
bisherigen Kdmpfen, u.a. dem Kampf gegen Wasserungeheuer und Riesen, was
seine monstrose Kraft unterstreicht. Der zweite Teil seiner Rede ldsst ebenfalls
nicht an seinem Selbstbewusstsein oder seiner Monstrositidt zweifeln, da er um
die Chance bittet, allein und mit seiner blofen Hand gegen Grendel anzutreten
(,[...] ac ic mid grape sceal [...]**'). Hierin wird die Angleichung an den
monstrésen Gegner Grendel und die animalische Rohheit Beowulfs deutlich, da
er sich seiner Briinne und Waffen entledigen und dadurch die &uferen
menschlichen Ziige ablegen will.*® Er will auf Augenhéhe gegen Grendel 1G6
wid labum® kimpfen und ist bolgemod,® wodurch der Prozess der

Wutansammlung unterstrichen wird. Seine Intuition enttduscht ihn nicht, denn er

49 Vgl. Cavell 2014, S. 156.

50 V. 418: ,[...] denn sie kannten meine Kraft und meine Stérke; [...].

51 V. 438: ,[...] wie ich mit einem Griff zu tun vermag [...].“

52 So auch zu finden bei Schultz-Balluff, Simone: Minner, Macht und Monster, in: Gunther

Gebhard, Oliver Geisler und Steffen Schroter (Hrsg.): Von Monstern und Menschen.
Begegnungen der anderen Art in kulturwissenschaftlicher Perspektive, Bielefeld 2009, S.
47-68.
Beowulf erfiillt durch das Ablegen der Kleidung eine typische Voraussetzung fiir das
(ekstatische) Flitekriegertum bzw. einzelne Soéldner, vgl. Helmut Birkhan: Furor
Heroicus, in: Alfred Ebenbauer.; Johannes Keller (Hrsg.): Das Nibelungenlied und die
europdische Heldendichtung. 8. Pochlarner Heldenliedgesprédch (Philologica Germanica
26), Wien 2006, S. 12 u. 24.

53 V. 440: ,,Feind gegen Feind“.

54 V. 709:erziirnt“; so wie kurze Zeit spater auch Grendel in V. 723. Das DOE liefert zu
belgan die Ubersetzung ,,to swell with anger; become angry, vgl. Dictionary of Old
English: A to G online, ed. Angus Cameron, Ashley Crandell Amos, Antonette diPaolo
Healey et al. (Toronto: Dictionary of Old English Project 2007), online vom 01.09.2016
(http://taporlibrary.utoronto.ca/doe/dict/indices/headwordsindexa.html).

23

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



http://tapor.library.utoronto.ca/doe/dict/indices/headwordsindexa.html
https://doi.org/10.5771/9783828867215
http://tapor.library.utoronto.ca/doe/dict/indices/headwordsindexa.html

gewinnt den nidchtlichen Kampf gegen Grendel, indem er sich innerlich wie
duRerlich animalisch-kdmpferisch gibt. Der Nacktkampf koénne, so Birkhan,
nicht nur bei einem modernen Menschen, sondern auch bei einem
mittelalterlichen Ritter auf Unverstindnis stoBen, da der Held durch die
EntbloBung wissentlich die eigene Angriffsfliche und somit die
Verletzungsgefahr erheblich vergroRert. Allerdings solle — und das ist das
Paradoxon — gerade die Nacktheit hochste Widerstandskraft spenden und den
Gegner durch die heroische Entschlossenheit, sich ganz zu exponieren,
einschiichtern.”® Auch wenn beide in dieser Situation gleichermaBen yrre weeron
(V. 769), also zornige, erhitzte Gemiiter besitzen, die nahezu irrsinnig auf die
bangenden Umstehenden gewirkt haben miissen, wird Grendel gewahr, dass ihn
bisher kein hérterer als Beowulfs Griff gepackt hat (vgl. Vv. 750-753). Gerade
dieses wilde, zerstérungswiitige Verhalten, das den anderen Mdénnermn
erschreckend erscheint® (vgl. Vv. 782-784), steht im Kontrast zu Beowulfs
ansonsten demiitigen und bescheidenen Auftreten in Heorot. Von einer
Reintegration in die zivilisierte Welt ist hier im Gegensatz zu anderen
Heldendichtungen nicht die Rede, sondern Beowulf gelingt hier vielmehr ein
Situations- und damit einhergehend ein Verhaltenswechsel nach dem Kampf
problemlos.

Nach dem siegreichen Ausgang des Grendelkampfes fiir Beowulf ldsst die
Rachsucht der Mutter Grendels nicht lange auf sich warten. Der Racheakt spielt
im Beowulf-Epos eine entscheidende Rolle fiir den Fortgang der Handlung und
ist das Motiv der Mutter, um die Halle Heorot und ihre Bewohner anzugreifen

7

und den zweiten Kampf zu initiieren.”” Durch den sich nun immer

55 Vgl. Birkhan, 2006, S. 21.

56 Vgl. Heiko Hiltmann: Das Tier im Mann — Altnordische Tierkrieger-Erzdhlungen, in:
Rainer Poppinghege (Hrsg.): Tiere im Krieg. Von der Antike bis zur Gegenwart,
Paderborn 2009, 181-198, hier: S. 183f. Hiltmann hebt besonders hervor, dass es sich um
die vom Autor konstruierte AuBenwirkung handelt, die in vielen (isldndischen) Sagas
transportiert wird. Es gehe beim Bersekergang nicht um die unkontrollierte Raserei, die
den Kampfer — passiv verstanden — tiberkommt, sondern um die Inszenierung und
Demonstration von Wildheit. Fiir Beowulf scheint dies gleichermallen zuzutreffen, da
auch er seine Stérke durch das Ablegen der Riistung und seine Wildheit demonstriert.

57 In dieser Episode scheinen die inneren Beweggriinde im Vordergrund zu stehen. Die
Handlung von Grendels Mutter geschieht im Affekt und keinesfalls vorbereitet, denn sie
ist voller Zorn und Rachsucht (V. 1276f.). Nachdem sie einen von Hrodgars Mé&nnern
getotet hat, ist Beowulf in der Pflicht, diesen an ihr zu rdchen. Zur Rache siehe
weiterfilhrend: Thomas Mébius: Studien zum Rachegedanken in der deutschen Literatur
des Mittelalters (Furopéische Hochschulschriften. Reihe 1. Deutsche Sprache und

24

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

weiterdrehenden Kreislauf der Rache begleiten Beowulf neben seinen
animalisch-monstrésen Elementen auch menschliche Beweggriinde sowie die
Verwurzelung in der germanischen Rachetradition. Eine besondere Form der
Rache stellt die Blutrache dar - oft auch im Begriff der Fehde impliziert. Diese
findet sich in vielen alten Sagen (z.B. Vélsunga Saga) und stellt die hochste
Pflicht eines Verwandten fiir einen anderen sowie fiir Sippenmitglieder dar.*®
Nach Beck ist der Rachebegriff vom Begriff der Vergeltung teilweise zu
differenzieren.®® Dies betrifft unter anderem die Tatsache, dass der
Vergeltungstat eine objektiv giiltige Norm zugrunde liegt (z.B. in Form einer
Rechtsgrundlage, die der jeweiligen menschlichen Gemeinschaft entspringt). Im
Beowulf-Epos tauchen beide Begriffe durch die Verben wrecan und forgyldan
auf.®® Nach dem Uberfall von Grendels Mutter auf Heorot macht sich Beowulf
diesmal auf die Suche nach seiner Gegnerin und wird dabei mit allerlei wilden
Tieren und gefihrlichem Gewdisser konfrontiert,” die allerdings keine
Bedrohung fiir ihn darstellen. Der Klang des Kampfhorns ldsst sie schon von
dannen ziehen und hétte das nicht gereicht, wire Beowulfs erfolgreiche Jagd auf
eines der Ungeheuer ein Zeichen der Abschreckung und seiner eindeutigen
Ubermacht gewesen (vgl. Vv. 1430-1440). Es bedarf nur weniger
Kriegsutensilien (giidhorn, flanbogan, und herestr@l®), um die schlangenartigen
Ungeheuer und Tiere auf Distanz zu halten. Sogleich spielt der Dichter aber
auch wieder mit dem Néihe- und Distanzverhéltnis Beowulfs zu diesen wilden

Wesen:

o [...]; weras sceawedon
gryrelicne gist. Gyrede hine Beowulf

eorlgewedum, [...].“%

Literatur), Frankfurt a. Main/Berlin/New York/Paris/Wien 1993.

58 Vgl. Heinrich Beck: [Art.] Rache, in: Reallexikon der germanischen Altertumskunde. Bd.
24 (2000), S. 45-47.

59 Ebd, S. 46.

60 Dies scheint zumindest darauf hinzudeuten, dass bereits im frithen angelsdchsischen
Kulturraum die Unterscheidung der Begriffe nétig war, vgl. Mobius, 1993, wo auch die
Verankerung der Begriffe in der menschlich-kulturellen Sphére hingewiesen wird.

61 Das Motiv des Weggehens aus dem Kulturraum in die wilde Natur ist heldentypisch.

62 ,Kriegshorn“ (V. 1432), ,Bogen“ (V. 1433) und ,,Kriegspfeil“ (V. 1435).

63 Vv. 1440-1442:,[...] Die Ménner betrachteten den schrecklichen Fremden. Beowulf zog
sich das Kriegsgewand an [...]“.

25

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

Zunichst betrachtet der Leser®™ gemeinsam mit den Ménnern das Ungeheuer.
Dann aber schweift der Blick des Lesers innerhalb des Verses vom eben
erlegten, fremdartig anmutenden Wesen zu Beowulf, der sich in seine Riistung
kleidet, um in den Kampf gegen Grendels Mutter zu ziehen. Auf der einen Seite
des Verses ist das nackte Tier, der gryrelicne gist, auf der anderen Seite Beowulf,
dessen Menschlichkeit sogleich durch die angelegte Riistung betont wird. Der
Held und seine Kleidung verkérpern das Wechselspiel zwischen animalischer
und menschlicher Sphire. Auf formaler Ebene gelingt diese Verbindung der
beiden Vershilften mit Hilfe des Stabreims (gyrede).” Im Kampf gegen
Grendels Mutter setzt sich dieses Wechselspiel fort, weil Beowulf dort einem
Wesen gegeniibertritt, mit dessen Namen ebenfalls in Form von Kenningar
gespielt wird. Sie wird zweimal als brimwyIf*® bezeichnet, weshalb die Grenzen
zwischen Tier und Mensch verwischen und man sich die Frage stellen kann, ob
nun Mensch gegen Monster oder zwei monstrose ,Wolfe“ (Beowulf und
brimwylf) gegeneinander kimpfen.®’

Demnach ist es stringent, anhand der Riistung fiir den dritten und letzten Kampf
die deutlichste Abgrenzung Beowulfs von seinen animalisch-monstrésen
Gegnern anzunehmen. War er anfangs noch innerlich wie duRerlich eine Art
Berserker, entwickelt Beowulf sich rein &uferlich in den Kdmpfen zu einem
Krieger mit immer mehr (Riistungs-)Elementen. Mit jedem Kampf grenzt sich
Beowulf mehr und mehr durch seine dufere Hiille von seinen Gegnern
kérperlich ab und driickt seine Machtposition aus.®® Im Drachenkampf scheint

von dem Wechselspiel der animalischen und menschlichen Elemente, das in den

64 In dem Bewusstsein, dass das urspriinglich miindlich tradierte Epos mehr Zuhorer als
Leser hatte, verwende ich des besseren Leseflusses wegen im Folgenden den Leser als
BezugsgroBe, beziehe aber dabei die gesamte Rezipientengruppe mit ein.

65 Die hier vom Dichter beabsichtigte Ieserlenkung auf die (nun gesteigerte) Riistung
Bewulfs betont auch Andersson und sieht darin einen Ankniipfungspunkt fiir Heuslers
»Anschwellungstheorie“, vgl. Theodore M. Andersson: Die Oral-Formulaic Poetry im
Germanischen, in: Heinrich Beck (Hrsg): Heldensage und Heldendichtung im
Germanischen (Ergidnzungsbiande zum Reallexikon der Germanischen Altertumskunde,
Bd. 2), Berlin/New York 1988, S. 8.

66 V. 1506; 1599:, Wolfin des Meeres*.

67 Zu dieser Uneindeutigkeit fiihrt Cavell aus, dass es weder fiir Grendel noch seine Mutter
eine klare Zuweisung zur naturgegebenen (animalischen) oder kulturellen
(menschlichen) Welt gebe, weil sie sich insbesondere durch ihre Kérperlichkeit stets auf
der Grenzlinie befinden, vgl. Cavell 2014, S. 181.

68 Vgl. Sutton Hoo, Anm. 47.

26

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

vorherigen Kdmpfen deutlich zum Tragen kam, nicht mehr viel iibrig zu sein:*
Beowulf ahnt, auf was er sich einstellen und wie er sich dementsprechend riisten
muss (vgl. Vv. 2522-2524). So tritt er erneut heard under helme auf, zieht in den
Kampf und gleicht sich hier auch wieder seinem Gegner, einem gepanzerten

Drachen an,”

wobei er sich gleichzeitig nach aullen vor diesem schiitzt und
dadurch zwischen sich und dem Gegner eine Grenze zieht. So menschlich und
fiirsorglich mit hreow on hredre” Beowulfs Absicht gerade in diesem Kampf ist,
ndmlich sein Volk vor den Drachenangriffen zu schiitzen,” so rau und
festgefahren ist sein Kampfstil. Er ist und bleibt heard, doch seine Abgrenzung
ldsst ihn allein dastehen und scheitern.” Zwar werden sowohl die Monster als
auch Beowulf selbst allesamt durch Attribute wie agleca™ niher bezeichnet,

t,”> aber wir haben es

was deren prinzipielle Angleichung aneinander unterstreich
bei Beowulf bereits auf der ersten Ebene mit einem ambivalenten Helden zu tun,

der auf der Schwelle zwischen animalischer und menschlicher Sphére steht.”® So

69 Der Gegner weist in diesem Fall auch iiberhaupt keine menschlichen Ziige auf. Es ist ein
mythologisches Wesen, dem Beowulf gegeniibertritt.

70 Das Vorhandensein eines Panzers entspringt V. 2680, da dort davon die Rede ist, wie
Beowulfs Schwert am Drachen zerbarst.

71 V. 2328:,Sorge im Herzen®.

72 Die explizit flirsorgliche Seite Beowulfs scheint mit dem Besteigen des Konigsthrons neu
gewonnen oder entfacht worden zu sein, denn dass die Motivation fiir Beowulfs Fahrt
nach Dénemark fiirsorglicher Natur gewesen ist, wird nie erwéhnt (auch kein anderer
Grund). Was immer ihn urspriinglich zur Hilfeleistung fiir Heorot bewogen hat: Als
Beowulf einmal in den Kreislauf geraten ist und gegen Grendel gesiegt hat, motiviert ihn
die Rache und er zieht weiter stellvertretend fiir die Dénen gegen dessen Mutter in den
Kampf.

73 Allein steht er zunédchst nicht nur vor dem Drachen, sondern auch als der Held, der trotz
seiner Verwurzelung in der heroic age so anders ist als andere Helden.

74 Nom., mask., das DOE macht zur Ubersetzung folgende Angaben: ,,awesome opponent;
ferocious fighter, vgl. Dictionary of Old English, online vom 01.09.2016
(http://taporlibrary.utoronto.ca/doe/dict/indices/headwordsindexa.html). Das Bosworth-
Toller Anglo-Saxon Dictionary bietet dariiber hinaus noch ,,A miserable being, wretch,
monster an, vgl. Bosworth, Joseph. "An Anglo-Saxon Dictionary Online." Agl&ca.
March 21, 2010, online vom 01.09.2016 (http://www.bosworthtoller.com/001252). Das
Attribut ist beispielsweise zu finden fiir Grendel in V. 645 und 739, Grendels Mutter in V.
1259 (als Femininum: aglecwif) sowie V. 1269, Beowulf und der Drache: V. 2592. Auch
Sigemund, der als Siegfrieds Vater bekannt ist, wird mit diesem Begriff bezeichnet (V.
893).

75 Vgl Greenfield, 1989, S. 70.

76 Zu verschiedenen Schwellenzustdnden des Beowulfepos siehe u.a. Sarah L. Higley.:
Thought in Beowulf and Our Perception of it: Interiority, Power, and the Problem of the
Revealed Mind, in: Robin Waugh; James Weldon (Hrsg.): The Hero Recovered: Essays
on Medieval Heroism in Honour of George Clark, Kalamazoo 2010, S. 23-46.

27

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



http://tapor.library.utoronto.ca/doe/dict/indices/headwordsindexa.html
http://www.bosworthtoller.com/001252
https://doi.org/10.5771/9783828867215
http://tapor.library.utoronto.ca/doe/dict/indices/headwordsindexa.html
http://www.bosworthtoller.com/001252

wie er sich kontrastiv von seinen Gegnern abhebt und das Animalische
vermeintlich in den Hintergrund riickt, so grenzt er sich andererseits von
anderen (animalischen) Helden, die in den zahlreichen Digressionen auch
Erwéhnung finden,”” durch sein vorbildliches Verhalten ab. Man kénnte Beowulf
einen Mangel flexibler Kampftechniken vorwerfen, weil er mit Stirke (heard
under helme) siegen will, wie er es gewohnt ist,”® doch seine Kontrastierung zu
Gegnern und anderen Helden, die das Epos zeichnet, sind gerade ein Beleg fiir
die Fahigkeit zur Andersartigkeit und Grenzverschiebung. Sein Tod und somit
sein Scheitern miissen also noch eine andere Erkldrung haben und kénnen nicht
allein auf die Tatsache geschoben werden, dass Beowulf ein monstréser
,2Haudegen des alten Schlags“ geblieben ist, dem im Alter womdglich die Kraft
fehlt.

I11.1.2 Siegfried

»Noch weiz ich an im mére, daz mir ist bekannt:
einen lintdrachen, den sluoc des heldes hant.
er badet sich in dem bluote. Sin hiit wart hurnin.

des snidet in kein wdfen. Daz ist dicke worden schin.*”®

Die Distanzierung von dem magisch anmutenden Geschehen, der Verwandlung
Siegfrieds und der damit verbunden Aneignung (iiber-)natiirlicher Elemente

geschieht im NL durch den Erinnerungsbericht Hagens.?* Neben Eigenschaften

77 Vgl. Sigemunde in V. 875, dessen Erwidhnung sogleich zum Vergleich mit der
Sigurd-/Siegfriedsage einladt.

78 Vgl. Schultz-Balluff, 2009, S. 57.

79 Str. 98: ,,Ich wei noch mehr von ihm, das mir bekannt ist/einen Drachen, der schlug die
Hand des Helden./Er badete sich in dem Blut; seine Haut wurde hornern./Darum verletzt
ihn keine Waffe. Das hat sich schon oft erwiesen.“

80 Vgl. Jan-Dirk Miiller: Spielregeln fiir den Untergang. Die Welt des Nibelungenliedes,
Tiibingen 1998, S. 130-136; ihm folgend: Udo Friedrich: Menschentier und Tiermensch.
Diskurse der Grenzziehung und Grenziiberschreitung im Mittelalter, Géttingen 2009, S.
216. Gleichzeitig ist hier Siegfrieds positiver Ruf dokumentiert.

Zum ersten Mal taucht Siegfried jedoch in Kriemhilds Traum als Falke auf (vgl. Str.
11f.), der die Bedeutung des Tiersymbols fiir Siegfried deutlich hervorhebt und
gegeniiber dem Habicht aus der nordischen Tradition aufwertet, vgl. Gernot Miiller: Zur
sinnbildlichen Représentation der Siegfriedgestalt im Nibelungenlied, in: SNPH 47

28

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

wie Siegfrieds Mut, Stirke und Entschlossenheit, weill er, dass Siegfried ein

Drachentéter ist und in Drachenblut gebadet hat. Daher erklért sich auch dessen

Unverwundbarkeit:

,sDurch das Blut des Tieres kénnen sowohl physiologische als auch
hierarchische Qualitédten auf den Empfénger {ibertragen werden. Eine solche
Ubertragung findet, ins mythisch-fabelhafte entriickt, wihrend Siegfrieds Bad
im Drachenblut statt: Siegfrieds Haut nimmt die physischen Qualititen der

Drachenhaut an.*“®

Der Kontakt der animalischen und der menschlichen Sphire findet also

unmittelbar kérperlich durch den Erwerb einer Zweithaut statt.” Diese schiitzt

und imprégniert nicht nur seine eigene Haut vor tédlichen Waffen, wie die oben

zitierte Strophe berichtet, sondern panzert ihn nahezu in Génze.* Siegfried ist

animalisch (degenliche®®) und menschlich (edel®) zugleich. Wie manifestiert

81

82

83

84

85

(1975), S. 95-98.

Britta Simon: Héfisch — Heroisch — Fragmentiert: Korpergebundene Kommunikation
im ,Nibelungenlied (Diss.), Ann Arbor 1998, S. 136. Die Schlussfolgerung lautet:
Siegfried wird als Drache zum AuBenseiter der Zivilisation.

Die animalische Hornhaut Siegfrieds stellt die erste Schicht von dreien dar. Sie wird von
der Kleidung/Riistung iiberdeckt und alles zusammen kann durch die Tarnkappe verhiillt
werden, weshalb Ebenbauer von einer ,,Asthetik des Verschwindens“ spricht, vgl. Alfred
Ebenbauer: Achillesferse — Drachenblut — Kryptonit: Die Unverwundbarkeit der Helden,
in: Ders., Johannes Keller (Hrsg.): Das Nibelungenlied und die europdische
Heldendichtung. 8. Péchlarner Heldenliedgesprach (Philologica Germanica 26), Wien
2006, S. 78.

Drachenblut galt im Mittelalter als Hértemittel (vgl. Simone A. Kraft: Der Drachenkampf
in der Literatur des Mittelalters, Philologisch-Kulturwissenschaftliche Fakultét der
Universitdt Wien, unvertffentlichte Diplomarbeit aus dem Jahr 2009, S. 71, online vom
09.10.2016 (http://othes.univie.ac.at/4220/1/2009-03-16_0301829.pdf)), aber auch als
todlich (vgl. Hildegard von Bingen: Naturkunde. Das Buch von dem inneren Wesen der
verschiedenen Naturen in der Schopfung. Hrsg. von Peter Riethe. Salzburg 1974, S.
139.).

Dieses Adjektiv ist mit ,heldenhaft“ oder ,furchtlos“ zu iibersetzen, vgl. Beate Hennig:
Kleines Mittelhochdeutsches Worterbuch, 5. durchges. Aufl., Tibingen 2007, S. 51.
Furcht ist aber gerade eine wesentliche, schiitzende Emotion, die Menschen wie Tieren
instinktiv zueigen ist. Insofern macht die Kombination beider
Ubersetzungsmoglichkeiten deutlich, dass es bei einem Helden auch immer um
(unnatiirliche) Furchtlosigkeit geht, die iiber das Menschliche hinausragt bzw. das
Ubermenschliche einschlieBt. Degen kann einen ,,Kampfer“ oder einfach einen ,Mann“
meinen.

Fiir edel bietet Hennig, 2007, S. 62 im Kontrast zu degen(lich) die Ubersetzung ,,adlig”
an, welches eindeutig ein menschliches Attribut ist.

29

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



http://othes.univie.ac.at/4220/l/2009-03-16_0301829.pdf
https://doi.org/10.5771/9783828867215
http://othes.univie.ac.at/4220/l/2009-03-16_0301829.pdf

sich beides? Wie stehen Siegfrieds Heldenhaftigkeit, also seine animalisch-
kidmpferische Natur, und sein adeliges Betragen zueinander?®

Dafiir lohnt auch in Siegfrieds Fall ein Blick auf das nordische Pendant, in
seinem Fall Sigurd.” Dieser ist in der nordischen Version, die im Gegensatz zum
NL ausfiihrlicher auf die Jugendgeschichte und den Drachenkampf eingeht, der
Halbbruder Sinfjétlis und somit auch der Sohn Sigemunds (vgl. Beowulf). Im
Unterschied zur deutschen Fassung isst Sigurd das Drachenherz und trinkt das
Blut, wodurch er nicht nur seine Unverwundbarkeit erlangt, sondern auch die
Fdhigkeit erwirbt, die Vogelsprache zu verstehen. Mit Sigurd wird das
Animalische im Helden explizit angesprochen und genauer skizziert als bei
Siegfried im NL, das den Drachenkampf zweimal und beide Male nur indirekt

durch Figurenerzihlungen erwéhnt.®

Sigurd ,verinnerlicht“ den Drachen
geradezu durch den Verzehr. Die Herkunft Siegfrieds und Sigurds aus einem
gemeinsamen Sagenkreis erlaubt aber die Schlussfolgerung, dass das
Animalische auch fiir Siegfried ein elementares und sagenhaftes Souvenir aus
dem heroic age ist, das — im wahrsten Sinne des Wortes — an ihm haftet.* Eine
weitere Variante des Erwerbs der Hornhaut bietet dariiber hinaus die , Historie
des Hiirnen Seyfrid“ aus dem 16. Jahrhundert: Neben der Wildheit des jungen
Seyfrid erzihlt die Historie von dem im Feuer schmelzenden Hornpanzer des
Drachen, mit dessen nun fliissiger Masse sich Seyfrid selbst einreibt.* In jedem

Fall steht fest, dass nur durch die Angleichung an das Untier dem Helden der

86 In dieser Frage zeigt sich wie eng die Ebenen, auch wenn sie hier einzeln dargestellt
werden, miteinander zusammenhéngen.

87 Sowohl die Liederedda als auch die Snorraedda sowie die Thidrek- und die Volsunga
saga berichten von Sigurd; daneben gibt es auch noch die fardischen Sigurdlieder, vgl.
Amulf Krause: [Art.] Sigurd; Sigurdlieder, in: Reclams ILexikon der germanischen
Mythologie und Heldensage. Mit 64 Abbildungen (2010), S. 254-257. AuBerhalb der
literarischen Quellen ist die Sigurdsage auch auf verschiedenen Steinritzungen verewigt.
Der bekannteste ist der Ramsund-Felsen in Schweden, denn er bietet die ,,prachtvollste
Darstellung“ (Klaus Diiwel: Runenkunde, 4. iiberarb. und aktual. Aufl., Stuttgart/Weimar
2008, S. 140.).

88 Vgl. Str. 98 und 899.

89 ,[...] Die Uberhaut macht Siegfried — mit den anderen Gaben — zu einem Uberkrieger.“
(Walter Seitter: Das politische Wissen im Nibelungenlied. Vorlesungen, Berlin 1987, S.
82.).

90 Vgl. K. C. King: Das Lied vom Hiirnen Seyfrid. Critical Edition with Introduction and
Notes by K. C. King, Manchester 1958, hier Str. 8-11. So erklért sich auch auch die freie
Stelle am Riicken, die er mit den eigenen Héanden nicht erreichen kann. In der Thidrek
saga bestreicht sich Sigurd ebenfalls — allerdings mit dem Blut — nachdem er das
Drachenfleisch gekostet hat.

30

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

Sieg iiber selbiges sicher ist.”

Siegfried wird in gewisser Weise zu dem, was er
getotet hat: einem Drachen. Der Drache ist in der Nibelungensage immer ein
verwandelter Mann: Edda, Volsunga saga, Thidrek saga und das Seyfridlied
bestitigen dies.” Insofern gelten auch die Metamorphose und die monstrose
Stirke fiir Siegfried.” Da Siegfried ein verwandelter Mann ist, verwundert es
nicht, dass ihm das Adjektiv vreislich® zugeschrieben wird. Er hat, auch wenn er
das Blut nicht wie Sigurd verzehrt, die dimonischen Eigenschaften des Drachen
verinnerlicht und verleiht ihnen gleichzeitig mit der Drachenhaut an seinem
Koérper eine menschliche Kontur.® Er bietet seiner Umwelt trotz seiner edlen
und stolzen Erscheinung (vgl. Str. 84) ein furchterregendes, grausames Bild
seiner Person (vgl. Str. 95). Er ist auBergewdhnlich edel und zugleich
aulergewdhnlich gefdhrlich, weshalb ihm sein Ruf weit vorauseilt; andernfalls
konnte Hagen die Aussagen iiber Siegfried, bevor er ihm iiberhaupt erstmalig
begegnet, nicht titigen. Bei der ersten Begegnung sagt ihm Siegfried sofort
provokativ den Kampf an (vgl. Str. 108) und zeigt dadurch seine
Uberheblichkeit, der die Wormser Gesellschaft mit geiibter Fassung
gegeniibertritt. An dieser kontrastiert Siegfrieds raue Art.

Als furchteinfloBender Kédmpfer scheint Siegfried eine Gemeinsamkeit mit

Beowulf zu haben.*

Mit Blick auf die nordischen Erzdhlungen iiber die
Fdhigkeiten seines Vaters Sigemund und seines Halbbruders Sinfjotli, die zwar
nicht explizit als Ulfhednar — Wolfshauttrdger — betitelt werden, aber dennoch
Wolfskrieger sind, ist es nicht abwegig, die ihnen ebenbiirtige Kampfeswut auch
in Siegfried zu erkennen: ,Die vreisliche sit (B 210,4) Siegfrieds im

Nibelungenlied erhilt so eine weitere, archaischere Dimension!“*’

91 Vgl. Walter Haug: Szenarien des heroischen Untergangs, in: Alfred Ebenbauer, Johannes
Keller (Hrsg.): Das Nibelungenlied und die européische Heldendichtung. 8. Péchlarner
Heldenliedgesprach (Philologica Germanica 26), Wien 2006, S. 151.

92 Vgl. Thomas Eichfelder: Siegfriedmythen vor 1200, in: Volker Gallé (Hrsg.): Siegfried.
Schmied und Drachentéter (Nibelungeneditionen 1), Worms 2005, S. 81.

93 Koch, 2009, S. 132-135 fiihrt Belege der nordischen Uberlieferungen in Bezug auf
Siegfrieds physische Exobitanz an.

94 Str. 95: ,wild“, ,geféhrlich®, ,stark“, ,grausam“, ,furchterregend“ (Hennig, 2007, S.
438.). Vreislich taucht sonst nur in Str. 328,2 und Str. 652,4 als Beschreibung fiir Briinhilt
auf.

95 Zu diesem Schluss kommt auch Joyce T. Lionarons: The Medieval Dragon: The Nature
of the Beast in Germanic Literature, Enfield Lock 1998, S. 82: ,[...he] internalized the
characteristics of the dragon while retaining his human form.«

96 Zu diesem Schluss kommt auch Koch, 2009, S. 140.

97 Koch, 2009, S. 144.

31

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

Bevor in der 16. Aventiure sein Ende naht, trdgt der Held noch eine andere
Hiille:

,, Von einer ludemes hiite waz alles sin gewant.

Von houbet unz an daz ende gestreut man dar {iffe vant.**

Siegfried befindet mit den anderen Burgunden auf der Jagd,” um — zum
wiederholten Mal — sein grofles Geschick und seine iibermenschliche Stirke zu
demonstrieren. Dabei jagt er in seiner Fellbekleidung sdmtlichen Tieren des
Waldes hinterher und wird selbst ganz wild.'® SchlieRlich entwickelt er einen
solch h6éhen muot,”®* der ihn zur Birenjagd verleitet. Der Jiger wird bereits hier
als ,,Jagdwild“ prasentiert: Das Fell, das Siegfried von Kopf bis FuR trdagt, macht
ihn dem Tier, das er nun jagen will, dhnlich.’”” Dennoch spricht der Text im
unmittelbarem Umfeld des obigen Zitats vom ritter edele (Str. 954). Siegfrieds
dulere Erscheinung lésst also beides zu: er mutet nach der Bérenjagd an wie ein
edler Ritter, der sich aber zugleich mit animalischen Elementen bestiickt hat.
Daraufhin beginnt das Festmahl, doch ein natiirliches Verlangen, das die anderen
Recken mit valschem muot'® einkalkuliert haben, treibt Siegfried in die

geplante, tddliche Falle: Aufgrund seines Durstes geht er auf den Wettlauf zur

98 Str. 951,1f.: Aus seltsamem Fell war sein ganzes Gewand.
Von Kopf bis Ful fand man verschiedenes Fell.«

99 [...] die Jagd [bringt] den Adeligen in eine positive Ndhe zum Tier [...]“, Friedrich, 2009,
S. 216.

100 Auch hier ist der Briickenschlag zu den verkleideten Fkstasekriegern des Nordens leicht.
Die menschliche Wildheit ist allerdings auch in anderen Vélkern und ihren Traditionen
bekannt. Man denke dabei z.B. an den Wilden Mann, der durch Fellbekleidung und das
Tragen anderer tierischer Elemente (Homer, Geweihe) seinen naturnahen, unzivilisierten
Randstatus markiert, vgl. Rudolf Simek: Monster im Mittelalter, Kéln/Weimar/Wien
2015, S. 101. Auf die Hirschsymbolik (Geweih) geht Eichfelder, 2005, S. 83f. ein. Eine
Adaption der Hirschspiele um den keltischen Gott Cernunnos (,der Gehornte®), die
neben erotischen auch jégerhafte Motive umfasst, sei in der Nibelungensage
wahrscheinlich.

101 Str. 947: ,Hochmut“; ,Ubermut“. Dabei sei nicht superbia, sondern eine extreme
Selbstsicherheit gemeint, die ebenso wie der Zorn zum Helden gehére, vgl. Ursula
Schulze: Siegfried- ein Heldenleben? Zur Figurenkonstituierung im Nibelungenlied, in:
Mattias Meyer, Hans-Jochen Schiener (Hrsg.): Literarische I.eben. Rollenentwiirfe in der
Literatur des Hoch- und Spéatmittelalters. Festschrift fiir Volker Mertens zum 65.
Geburtstag, Tiibingen 2002, S. 683, Anm. 36. Superbia ist dariiber hinaus auch als
Todsiinde bekannt, was dem Erfolg des Helden sicher nicht dienlich wére.

102 Eichfelder, 2005, S. 83. Die positive Ndhe zum Tier (vgl. Anm. 98) wird umgekehit.
Spater wird Siegfried tatsdchlich zum Gejagten von Hagen und Gunther.

103 Str. 961,3: ,,Falschheit*.

32

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

sprudelnden Quelle ein (Str. 969-973). Siegfried trdgt neben seinen vielen
anderen Hiillen auch noch ein Hemd, auf dem seine Schwachstelle an der
Schulter markiert ist.'®™ Ausgerechnet dieses von seiner Frau priparierte

Kleidungsstiick wird ihm zusammen mit sine ziihte'”

zum Verhdngnis.

Siegfried steht auf der Grenzlinie des Animalischen und Menschlichen. Die
misslungene Integration beider Seiten ist an seinem Scheitern maRgeblich
beteiligt.'® Seine Erscheinung und sein Verhalten verlaufen hiufig kontrir,
wobei es sich um ,,die gewollte, bewult ins Werk gesetzte Nicht-Entsprechung
von AuBBen und Innen, Zeichen und Sachverhalt“'”” handelt. Siegfried trigt trotz
seiner Drachenhaut noch eine Briinne (und sein Schwert), was seine
Schutzbediirftigkeit als Mensch hervorhebt, denn andernfalls konnte die
Drachenhaut ausreichen. Ebenbauer wirft die Frage nach dem Sinn dieses
,Mehrfach-Verteidigungssystem[s]“!® auf und versucht sie mit dem
unvermeidbaren Schicksal aller Menschen, Helden und sogar Gotter zu
beantworten: dem Tod.!” Doch in diesem beziehungslosen Ubereinander'’
verschiedener (Haut-)Schichten und Verhiillungen manifestiert sich auch ein
Charakterisierungsproblem,"™  denn  die  Integration  verschiedener

innerpersénlicher Aspekte kann der Held nicht allein durch das Uberstiilpen

104 Kriemhilds Absicht war, dass Hagen genau diese Stelle beschiitzt, doch das Gegenteil ist
der Fall (vgl. Str. 900).

105 Str. 977,1: ,,hofische Erziehung“.

106 Wenn auch nicht ausschlieflich, da Kriemhilds Markierung einen wesentlichen Teil zu
seiner Ermordung betrégt.

107 Ingrid Hahn: Zur Theorie der Personenerkenntnis in der deutschen Literatur des 12. bis
14. Jahrhunderts, in: PBB 99 (1977), S. 425.

108 Ebenbauer, 2006, S. 81.

109 Der Tod eines Helden ist eines seiner wesentlichen Merkmale, denn nur so ist ihm der
Nachruhm gesichert.

110 ,In keinem Fall setzt der Held die Partien reflektierend zueinander in Beziehung.®,
Schulze, 2002, S. 688.

111 In der heroischen Epik kann nicht von einem Identitdtsproblem, wie es beispielsweise
Wigalois, Iwein, Gawein und Tristan widerféhrt, gesprochen werden, vgl. Jan-Dirk
Miiller: Identitdtskrisen im hofischen Roman, in: Peter von Moos (Hrsg.):
Unverwechselbarkeit. Personliche Identitdt und Identifikation in der vormodernen
Gesellschaft (Norm und Struktur 23), Kéln/Weimar 2004, S. 300. Wohl aber legen es die
vielen Uberlieferungen der Nibelungensage darauf an, dass fiir Siegfried ein Spektrum
von Glorifizierung seiner Person bis zur Damonisierung geboten werden kann und
wurde, vgl. Lydia Miklautsch: Miide Méanner-Mythen: Muster heroischer Méannlichkeit in
der Heldendichtung, in: Alfred Ebenbauer, Johannes Keller (Hrsg.): Das Nibelungenlied
und die europdische Heldendichtung. 8. Péchlarner Heldenliedgesprach (Philologica
Germanica 26), Wien 2006, S. 254.

33

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

einer animalischen oder menschlichen Hiille vollziehen. In der Vielzahl seiner
Hiillen &uBert sich seine innere Vielschichtigkeit.'* Doch weil Siegfried eine
Vielheit verkorpert, scheint es keine eindeutige BezugsgroRe fiir die Integration
der animalischen und menschlichen Elemente zu geben, sondemn diese tauchen
mitunter willkiirlich auf, ob es fiir ihn férderlich ist oder nicht. Diese durch die
Hiillen des Helden angedeutete Uberlappung oder Vermischung ist nur mit
Einschrankung integrativ zu verstehen, denn Animalisches und Menschliches
sind zwar in allen Bereichen vorhanden,'” aber das Problem ist, dass sie keiner
eindeutigen Rollen- oder Selbstfindung dienlich sind, sondern die Vielzahl
seiner Rollen widerspiegeln, die sich ,.an dem Faden des Lebenslaufs aneinander
gereiht, ohne scharfe Abgrenzung durchdringen®.’* Weder das Animalische
noch das Menschliche an Siegfried ist einer festen Rolle oder Sphére zu- bzw.
untergeordnet.® Ob er nun die Rollen am Hof oder in der Wildnis bekleidet: In
beiden Welten zeigen sich animalische, monstrése, aber auch menschlich-
zivilisierte Elemente, die er nicht seiner Umgebung und dem Anlass
entsprechend einzusetzen vermag. Sie haften in jedem Augenblick an ihm wie

eine zweite Haut.

112 Das Modell der schichtweisen Zusammensetzung der Figur verfolgen auch Miiller, 1998,
S. 248, und Schulze, 2002, S. 687f., vgl. auch Anm. 82.

113 Gemeint sind hier die GroBridume Natur und Kultur, zwischen denen ein Held sich
sténdig bewegt. Siegfried ist sowohl wild und wohlerzogen am Hof als auch héflich und
animalisch anmutend im Wald.

114 Schulze, 2002, S. 688. Folgende Rollen Siegfrieds werden hier aufgelistet: Kénigssohn
und Herrscher, mythischer Held, Minneritter, fiirstlicher Gast und Verbiindeter,
Brautwerbungshelfer, iiberlegener Jiager, Mordopfer, betrauerter Fiirst. Wé&hrend die
heutige Gesellschaft durch ,partizipative Identititen“ ausgezeichnet ist, lebt das
mittelalterliche Individuum durch ,,Inklusionsidentitét®, also der priméren Zugehorigkeit
zu einer Gruppe, wobei die individuelle (biographische) Abweichung die Idee einer
vollstdndigen Inklusion relativiert, vgl. Jan-Dirk Miiller: Hofische Kompromisse. Acht
Kapitel zur héfischen Epik, Tiibingen 2007, S. 227f. Weiterfiihrend zur mittelalterlichen
Identitdtsproblematik: Gerhard O. Oexle: Luhmanns Mittelalter (Rechtshistorisches
Journal 10), 1991, S. 53-66.

115 Wenzel thematisiert die Rollendifferenzierung des ,,unfesten Helden“ und postuliert, dass
,wir in den hofischen Texten grundsétzlich keine Individualbiographien, sondermn
Fallbeispiele gelungener und miRlungener Inszenierung [finden] [...].“ (Horst Wenzel:
Der unfeste Held. Wechselnde oder mehrfache Identitéten, in: Peter von Moos (Hrsg.):
Unverwechselbarkeit. Personliche Identitdt und Identifikation in der vormodernen
Gesellschaft (Norm und Struktur 23), Koln/Weimar 2004, S. 183.).

34

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

I11.1.3 Wolf Dietrich

Das Animalische in der Figur Wolf Dietrichs wird wie bei Beowulf schon durch
den Namen markiert, der eine wichtige Komponente fiir dessen Individuation
darstellt."® Zunichst heift das neugeborene Kind Dietrich wie seine beiden
anderen Briider, wodurch der Held in die Tradition des Dietrich von Bern
gestellt wird. Der Wolf Dietrich basiert auf einem der Heldenepik typischen
Fundus an Motiven und narrativen Mustern, wie er auch der Dietrichepik zu
eigen ist."” Doch diese weniger personal, sondern vielmehr genealogisch
angelegte Identitit jenes Dietrichs, der spéter seinen individuellen Weg als Wolf
Dietrich fernab vom Vater gehen wird, ist in doppelter Hinsicht — einmal fiir die
Einordnung in den Dietrichkomplex und dann fiir die Erzdhlung selbst — eine
Verankerung der Figur in der Tradition und ihrer Geschichte. Sein
Wolfsabenteuer als Kind hebt ihn allerdings hervor, denn seit der iiberlebten
Aussetzung in der Wildnis tragt er den Namen Wolf Herr Dietrich, was ihm eine
neue, jetzt ganz persénliche Identitit in Abgrenzung zu den anderen Dietrichen
verleiht."® Er wird so so einem Wolfsherrn erhoben und dadurch zu einem
anderen, einem neuen und besonderen Dietrich, aber gleichzeitig auch zum ,,Ur-
Dietrich“, da dem Sagenkundigen bekannt ist, dass Wolf Dietrich der
UrurgrofRvater Dietrichs von Bem ist.

Neben den furchteinfl6Renden FEigenschaften eines Wolfs existieren auch

positive Zuschreibungen, die beide seit der Antike an diesem zwiespdltigen Tier

116 Die Selbstwerdung und die Verfestigung der eigenen Individualitdt des Menschen geht
auf C. G. Jung zuriick, auf den auch eine Studie in Bezug auf Beowulf zu sprechen
kommt, vgl. Anm. 306.

117 Obwohl der Versuch einer Verwurzelung des Wolf Dietrich in der Volkerwanderungszeit
und Friihmittelalter zu keinen befriedigenden Ergebnissen gefiihrt hat (vgl. Millet, 2008,
S. 393f.), wird Wolf Dietrich dennoch literarisch in eine genealogische Beziehung zu
Dietrich von Bern gesetzt, da er in der Einleitung von Dietrichs Flucht als dessen Ur-Ur-
GroRvater angegeben und somit in den Erzédhlkomplex um Dietrich verwoben wird, vgl.
Fuchs-Jolie, Millet, Peschel, 2013, S. 700f. [Nachwort]. Als weiteres gattungskonformes
Merkmal ist die metrische Form zu nennen.

118 Hierin wird nun die Beziehung zu Dietrich von Bern ebenfalls personlich gestaltet; in
dem Moment der Namensénderung in Wolf Dietrich ist dieser nun nicht mehr nur aus
dem heroic age stammend, sondern stellt selbst einen Vorfahren Dietrichs dar.

35

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

haften.!® Wolf Dietrich iibernimmt namentlich und innerlich wélfische, wilde®

Ziige. Namensbildungen mit ,Wolf* (germ. *wulfa-z'*') zidhlen zu den

héufigsten germanischen theriophoren Namenskomposita:'*

»50 pflegen auch die Barbarenvilker ihren Kindern Namen von wilden
Tieren, Raubv6geln und anderen Bestien zu geben, die mit Zerstérung zu tun
haben, da sie es fiir ehrenvoll halten, solche Kinder zu haben, die

kriegstiichtig und blutdurstig sind.“'*

Bei Wolf Dietrich handelt es sich ebenfalls um friihkindliche Anlagen, wobei das
Besondere — im Vergleich zu den Helden des héfischen Romans, die eine Zeit in

der Wildnis verbringen'** — ist, dass die wilde, wolfische Art in ihm bestindig

119 Die (negativen) Eigenschaften des Wolfs lassen sich in einigen Redensarten finden, z.B.
'lupus in fabula', was darauf abzielt, dass jemand (in der fabula — Fabel — der Wolf) im
Moment der Nennung seines Namens erscheint (vgl. (dt.) ,,Wenn man vom Teufel
spricht...“) oder (engl.) '(to) cry wolf ,was bedeutet, blinden Alarm zu schlagen. Der
Wolf tritt aber auch als Wegweiser und Helfer in Erscheinung (als Tieramme dient die
Wolfin, die Romulus und Remus séugt; den Helden in den germanischen Mythologien
steht er oftmals als Reittier zur Verfiigung), vgl. Werner Bies: [Art.] Wolf, in:
Enzyklopéddie des Mérchens Bd. 14 (2014), Sp. 912-923.; Julia Weitbrecht: Lupus in
fabula. Mensch-Wolf-Relationen und die mittelalterliche Tierfabel, in: Hans J. Scheuer,
Ulrike Veddar (Hrsg.): Tiere im Text. Exemplaritdit und Allegorizitét literarischer
Lebewesen (Publikationen zur Zeitschrift fiir Germanistik. Neue Folge 29), Bern 2015, S.
31-35.

120 Mit wilde sind hier die in der Wildnis intensivierten, affektgeleiteten Charakterziige
gemeint. Ganz allgemein gesprochen, kénnen diese aber sowohl positive (wunderbares
Wesen) als auch negative Ziige (Sittenlosigkeit) meinen und in der mittelalterlichen
Literatur verschiedenste Ausprdgungen aufweisen, vgl. Larissa Schuler-Lang: Wildes
Erzihlen — Erzdhlen vom Wilden: Parzival, Busant und Wolfdietrich D, Berlin 2014, S.
13-17.

121 Es ist fiir mehrere indogermanische Sprachen als Namenselement nachgewiesen.
Jochum-Godgliick, 2011, S. 450 fiihrt altindisch Vrkala, Vrkaajina, griechisch Avkav6fog,
Avkounfng, tschechisch VIk, Vikimir, slowenisch Vlkonja, polnisch Suchowilk als
Beispiele an.

122 Vgl. Jochum-Godgliick, 2011, S. 450f. Der urspriinglich aufféllige Bezug der
Namenskomposita zum Wortfeld ,,Kampf und Krieg“ wird hier mit Beispielen wie
Hildufus, Gundulfus (beides fiir ,Kampf-Wolf"), Gerwulf (,Speer-Wolf"), Brandolf
(,Schwert-Wolf") verdeutlicht.

123 Vgl. Jochum-Godgliick, 2011, S. 453: Sicut solent et barbarae gentes nomina filiis
imponere ad devastationem respicientia bestiarum, ferarum, vel rapacium volcrum,
gloriosum putantes filios tales habere, ad bellum idoneos, et insanientes in sanguinem.,
Zitat aus dem Opus imperfectum in Matthaeum, 5./6. Jh. nach Gunter Miiller: Studien zu
den theriophoren Personennamen der Germanen (Niederdeutsche Studien 17),
Koln/Wien 1970, S. 178.

124 Beispielsweise Iwein, vgl. Andreas KraB: Der bastardierte Ritter. Zur Dekonstruktion

36

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

ist.'” Die Antwort auf die Frage ,, Warum heiBt unser Dietrich Wolf?“**® vermutet
Baecker in der nicht mehr rekonstruierbaren urspriinglichen Sage, die
moglicherweise um einen ,Outlaw“ kreise und deren Uberbleibsel das
Wolfsabenteuer darstelle.'”” Von dieser Spekulation nimmt die aktuellere
Forschung Abstand,’”® und spricht im Gegenteil nicht so sehr von der
Ausgrenzung einer urspriinglich ausgedehnteren (Jugend-)Erzdhlung, sondemn
von einem bewusst inszenierten , identitiren double bind“'* und der ,hybride[n]
Konzeption des Haupthelden“."* Dies soll im Folgenden niher betrachtet und
erldutert werden.

Die Strophen 95-113 thematisieren das bereits erwihnte Wolfsabenteuer,'!
welches seinen Anfang darin nimmt, dass Berchtung den Jungen, obwohl er mit

der Ermordung des Sduglings beauftragt worden ist,’* lieber im Wald an einer

hofischer Identitdt im groBSen Wolfdietrich, in: Wolfgang Harms, C. Stephen Jaeger und
Horst Wenzel (Hrsg.): Ordnung und Unordnung in der Literatur des Mittelalters, Stuttgart
2003, S. 170.

125 Die Verbindung Wolf Dietrichs zum germanischen Tierkriegertum ist eher abwegig, denn
verhandelt wird vielmehr das Thema Gewalt in der Feudalgesellschaft und in diesem
Zusammenhang dient die Tier-Mensch-Beziehung als Stilisierung ihrer Ordnung, vgl.
Friedrich, 2009, S. 321-324. Die Unéhnlichkeit Wolf Dietrichs zu einem ulfhednar oder
berserkr stellt auch Bernd Kratz: Von Werwolfen, Gliickshauben und Wolfdietrichs
Tauthemd, in: Archiv fiir das Studium der neueren Sprachen und Literaturen Bd. 211
(1974), S. 18-30 heraus.

126 Linde Baecker: Die Grundlagen der Geschichte des Wolfdietrichstoffes. Teildruck aus:
Die Sage von Wolfdietrich und das Gedicht Wolfdietrich A, Mainz 1961, S. 27.

127 Demnach miisse Wolf Dietrich eben dieser ,Outlaw’ gewesen sein (vgl. Wulfes-heafod fiir
,Achter' bei den Angelsachsen, uifr und vargr im Altnordischen sowohl fiir ,Wolf' als
auch fiir , Verbrecher'), der als Waldgéanger konzipiert worden ist — dhnlich wie Sigemund
und Sinfjotli (Barensohnmotiv). Im 12. und 13. Jh. habe man sich von diesem Konzept
distanziert, dem zeitgenossischen Geschmack angepasst und den Beinamen Wolf, der
urspriinglich andere Zwecke verfolgte, durch die Kindheitsabenteuer erklért, vgl.
Baecker, 1961, S. 27-39.

128 Lydia Miklautsch: Montierte Texte — Hybride Helden. Zur Poetik der Wolfdietrich-
Dichtungen, in: Quellen und Forschungen zur Literatur- und Kulturgeschichte 36, Berlin
2005, S. 101.

129 Kral, 2003, S. 171. Diesen erkennt er auch in Siegfried.

130 Miklautsch, 2005, S. 242.

131 In den Fassungen B und D wird der Junge als Bastard geboren, von einer Wélfin geraubt,
aber dann von einem Jéager aus dem Bau geholt und erhélt daraufhin seinen Namen. In C
wird er ausgesetzt und — wie Romulus und Remus — zeitweise von einer Wolfin
aufgenommen.

132 Die unkontrollierte und auBergewthnliche Kraft des Sduglings macht der Hofgesellschaft
Angst, das Kind kénne vom Teufel abstammen. Die Verbindung zwischen Wolf und
Teufel bzw. Damon ist seit der Antike verbreitet. Zur Beziehung zwischen Teufel und
Wolf (im Mittelalter) siehe Manfred Lurker: Hund und Wolf in ihrer Beziehung zum
Tode, in: Mircea Eliade, Ernst Jiinger (Hrsg.): Antaios Bd. 10, Stuttgart 1969, 199-216.

37

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

Quelle aussetzt, statt ihn selbst zu t6ten. Berchtung geht schlechterdings davon
aus, dass dieser die Nacht nicht iiberleben wird (vgl. Str. 96). Der ahnungslose,
friedliche Knabe sitzt an Ort und Stelle, an der verschiedenste Tiere zum
Trinken auftauchen (zu dem brunnen liefen lewen, bern, wiltswein'®), ihm
jedoch nichts anhaben. Es folgen die hungrigen Waolfe, die sich um das kleine
Kind versammeln und ihre brennenden Augen auf es richten, welche der Knabe
sogleich mit seinem Griff unschidlich macht (vgl. Str. 103).'"* Ganz furchtlos
bewegt sich das Kind auf die Raubtiere zu und alles, wes er mit ine begunde,
das muosten si im vertragen'”; andernfalls zégert der Junge auch nicht, die
Wolfe zu schlagen. Da die (nédchtliche) Begegnung mit einem Wolf
grundsitzlich gefdhilich ist und dariiber hinaus auch als ,Bild fiir die Ddmonie

des Todesgeschehens“'®

gilt, der der Mensch hilflos gegeniibersteht, ist die
Reaktion des Jungen hier mehr als verwunderlich. Dieser kleine Dietrich hat
offenbar eine auBergewdéhnlich starke Wirkung auf die Tiere, die von seinem
siiflichen Korpergeruch unterstiitzt wird (vgl. Str. 101) und wieder auf seine
Affinitit zum Animalischen schlieBen ldsst.'” Die Wolfe kommen eigentlich

von grossen hungers note'*

zu ihm gelaufen, da sie der siie Duft auf die Fahrte
bringt, doch sobald sie ankommen, verspiiren sie ein unmittelbares
Sattigungsgefiihl, das sie ihren T6tungsinstinkt vergessen ldsst und dafiir sorgt,
dass sie den Jungen nicht anriihren. Es muss auch eine Folge seiner Wirkung

sein, dass die Wolfe trotzdem seine Ndhe suchen bzw. in seiner Nahe bleiben,

133 Str. 99,3: ,,Zur Quelle liefen Léwen, Biren, Wildschweine®.

134 Der Wolfsblick ist seit der Antike mit Mythen verkniipft und fiir den Menschen
geféhrlich. So erklért z.B, Plinius in seiner Naturalis historia, dass der von einem Wolf
Erblickte seine Stimme verliert, was spiter Thomas von Aquin als Vertrocknung oder
Erstarrung des Menschen durch die Sehstrahlen des Wolfs uminterpretiert. Umgekehrt
kann der Mensch durch seinen Blick, laut Ambrosius von Mailand und Isidor von Sevilla,
den Wolf bannen, vgl. Christian Hiinemorder: [Art.] Wolf, in: LexMa, Bd. 9 (2002), Sp.
302f.

135 Str. 104,1: ,Was er mit ihnen anstellte, mussten sie ihm nachsehen®.

136 Lurker, 1969, S. 213.

137 Der siiBe Geruch eines Tieres, der andere Tiere und Menschen anlockt, ist von dem
Panther aus dem Physiologus bekannt. Hier wird dieses als &uRerst friedfertig
beschriebene Tier in christlicher Persepektive mit Gott gleichgesetzt, da auch Christi
Wohlgeruch nach seiner Auferstehung allen Menschen Frieden bringt, vgl. u.a. Ursula
Treu: Physiologus. Naturkunde in friihchristlicher Deutung, Berlin 1981; George P.
Krapp, Elliot Van Kirk (Hrsg.): The Old English Physiologus. The Exeter Book, New
York 1936.

138 Str. 101,2:,,von groBem Hunger getrieben®.

38

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

denn ohne Hunger ist es fiir Wélfe duBerst untypisch, sich Menschen zu
nihern.”* Sie scheinen ihn in ihrer Mitte als ihresgleichen zu akzeptieren. Dieses
ungewdhnliche, unnatiirliche Verhalten der Wolfe gegeniiber Menschen und des
Knaben gegeniiber gefdhrlichen Raubtieren sticht auch Berchtung sofort ins
Auge, der die wundersame Szene versteckt beobachtet, und dem Jungen
daraunfhin zusammen mit der zweiten Lebenschance auch den Namen Wolf Herr
Dietrich gibt (vgl. Str. 113). Dabei riihrt die Namensgebung hier wie iiblich aus
der Ndhe zum Tier, doch stehen — anders als bei Beowulf und &hnlichen
,Wolfskriegern“** — der Friede und die Herrschaft im Vordergrund (vgl. Str.
106). Wolf Dietrich wird als ,,Herr der Wolfe“ benannt, weil er die wilden Wolfe
durch seinen Geruch und seine offensive Art besédnftigt bzw. gezdhmt und sich
dadurch selbst gerettet hat.'*

Einige Zeit verbringt Wolf Dietrich darauf hin in der Obhut eines Jdgers und
seiner Frau, denn seine Familie glaubt an den Tod des Jungen. Berchtung wird
derweil am Hof dafiir angeklagt, doch dank seiner schriftlichen Stellungnahme
vor Gericht kann der Kénig seine eigene Schuld an den Umstinden erkennen
und die Anklage wird fallen gelassen. Dann endlich kehrt der Knabe nach Jahren
mit folgenden wertschdtzenden Worten Berchtungs aus der Wildnis zuriick zu

seiner Familie:

»[...],nu secht wo er dort geet,
flreaz

der lengist und der gréssist, der under in allen stee
Berchtung geht auch ndher auf Wolf Dietrichs Zeit bei der Familie des Jagers
ein, in der sich der Knabe héufig gerauft haben soll und voll Zorn in den Wald

geflohen sei. Sogar die Frau des Jigers habe sich vor ihm versteckt (vgl. Str.

139 Vgl. Gottfried Schramm: Zweigliedrige Personennamen der Germanen. Ein Bildtyp als
gebrochener Widerschein frither Heldenlieder, in: Ergénzungsbédnde zum Reallexikon der
Germanischen Altertumskunde, Bd. 82, Berlin/Boston 2013, S. 67.

140 Diese erhielten, wie das Beispiel Beowulf zeigt, ihre Namen aufgrund ihres Mutes, ihrer
Kraft oder ihrer Erscheinung in Anlehnung an das namensgebende Tier.

141 Die Herrschaft iiber die Tiere ist beispielsweise bei Achill im Trojanerkrieg Konrads von
Wiirzburg nicht theologisch, sondern als gewaltsame Erziehungsmalnahme zu verstehen,
vgl. Friedrich, 2009, S. 265f. Im Wolf Dietrich wird das Wolfsabenteuer hingegen
sogleich durch Berchtung in einen theologischen Kontext gesetzt.

142 Str. 233,3f.: ,,Nun seht, wo er dort geht:/Der GroéBte und der Kréftigste da unter allen!'

39

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

234-236). Mit aller Deutlichkeit kommt Wolf Dietrichs Wildheit zum Ausdruck,
die er wieder mit an den Hof bringt. Sie ist seine ganz personliche Eigenschaft,
die ihn von anderen unterscheidet.'* Die immense Kraft und sein Ubermut
schlieBen nahtlos an Wolf Dietrichs Betragen vor dem Wildnisaufenthalt an,**
was sich beispielsweise darin duRert, dass das Kind seinen Vater heftig tritt (vgl.
Str. 237) und als so frével und auch miielich*® beschrieben wird. Das Wolfische
bleibt ein Teil von ihm, auch wenn die menschliche Erziehung ihn zihmen kann.
Zu Tieren pflegt Wolf Dietrich auch nach seinem Wolfsabenteuer ein
vertrauensvolles Verhéltnis. Sei es wenn er seinem Pferd den Sattel trdgt oder
das Pferd ihm das Leben rettet und er — ganz heroisch — an der Seite des Léwen

mit dem Léwen auf seinem Schild gegen den Drachen kdmpft.

I11.1.4 Zusammenfassung

Auf dieser Ebene zeigt Beowulf durch das proportional zu den drei Kdmpfen
steigende RiistungsausmaR, wie kontrastiv zu seinen Gegnern die eigene Grenze
zwischen ,monstrés-animalisch“ und ,menschlich“ verstirkt wird. Anfangs
noch innerlich wie duBerlich eine Art Berserker, entwickelt er sich rein dulerlich
in den Kimpfen zu einem Krieger mit immer mehr technischen
Riistungselementen. Je monstroser die Kampfgegner werden, desto deutlicher
grenzt sich Beowulf von ihnen durch seine dullere Hiille korperlich ab, doch die
innere Starrheit in Form der Kampfeswut scheint ihn letzten Endes sein Leben
zu kosten. Fiir seine Person ist aulerdem bezeichnend, dass sein Name ein rein
animalisches Kompositum ist und keinen menschlichen Bestandteil enthilt. Die
Bezeichnung ,Bir“ teilt er mit anderen Helden des heroic age, was
dementsprechend als Mitbringsel aus selbiger zu betrachten ist. Das Animalische
an Beowulf ist seine Verankerung in der heroic age. Doch auch ein kiinstlich-
technisches Element stammt aus alten Sagen: seine von Wieland gefertigte

Riistung. Beowulfs duBerliche Wandlungsfihigkeit wird daher vor allem in den

143 Er hat nicht nur durch seinen Namen einen Sonderstatus unter den Dietrichen, sondern ist
auch der Besondere, der under in allen steet (Str. 233,4).

144 Er hatte bereits als Séugling die Kraft, Hunde gegen die Wand zu schleudern (vgl. Str.
38).

145 Str. 253,1: ,[...] so frech und anstrengend*.

40

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

drei Kdmpfen sichtbar, da er mal nackt, mal voll geriistet gegen die Monster
antritt und dabei einerseits klassisch animalisch auftritt, andererseits als Konig
gegen den Drachen kdmpft. Er passt sich seiner Rolle und seinen Gegnern — im
Riistungsausmal — an. Gerade durch seine Menschlichkeit, die sich beim
Herrscher Beowulf im Innern als Demut und Fiirsorge manifestiert, wendet er
sich in seinem letzten Kampf von alten animalisch anmutenden Helden ab und
erweist sich als andersartig, doch besitzt er zugleich immer noch wesentliche
Verbindungen zu ihnen. Obwohl ihm der Ubergang von seinem Leben als
animalischer Heros zum Herrscher vortrefflich gelingt und er die Rolle des
Konigs gut ausfiillt, iiberkommen ihn die alten Ziige eines animalischen
Kéampfers aber erneut, als er sich auf den Drachenkampf vorbereitet. Das alte
Muster aus lingst vergangenen Tagen ist aber in seiner jetzigen Rolle als Konig
nicht mehr umsetzbar und er scheitert. Natiirlich muss er sich im Kampf gegen
einen Drachen besser schiitzen als gegen die menschendhnlichen Monster, die er
in Dédnemark besiegt hat, aber die harte Schale demonstriert auch seine
Inflexibilitit und zeigt mogliche Starrheit. Die Integration der alten
animalischen Kriegerrolle in seinen neuen Status als Konig kann (nach so vielen
Jahren) nicht stattfinden und trdgt zu dem tédlichen Ausgang fiir Beowulf bei.
Beides existiert in ihm, doch eine erfolgreiche Verbindung misslingt.*®

Siegfried ist dagegen multifunktional angelegt, findet aber keinen geeigneten
Kanal, der seine animalischen und menschlichen Ziige sinnvoll biindelt und
richtig lenkt. In seinem Fall kann von einem vermischten Ineinander statt
separierten  Nebeneinander gesprochen werden, das ebenso wenig
gewinnbringend fiir den Helden ist wie Beowulfs Rollentrennung. Beiden
Protagonisten gemein ist ihr Ubermut (mhd. hoher muot, ae. oferméd). Der
Drachentéter Siegfried ist durch sein Drachenblutbad gleichsam zu einem
Drachen mit Hornhaut geworden und hat, auch wenn er das Blut nicht wie
Sigurd verzehrt, die ddmonischen Eigenschaften des Drachen verinnerlicht,
wobei er ihnen gleichzeitig mit der anschmiegsamen Drachenhaut an seinem
Korper eine menschliche Kontur verleiht. Hierin unterscheidet er sich von

Beowulf, der seinen animalischen Kern peu a peu nach auflen durch die Riistung

146 Die Frage nach inkompatiblen Identitéten und die Ungereimtheiten in der Beowulf-Figur
wirft auch Gwara auf (Gwara, Scott: Heroic Identity in the World of Beowulf (Medieval
and Renaissance Authors and Texts 2), Leiden 2009.).

41

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

abschottet. Das Verhdngnis der stindigen Grenziiberschreitung Siegfrieds wird
dann auch im Wald ganz deutlich: Durch seine Fellbekleidung wird der Jager
zum ,Jagdwild“ und seine wilde Natur geht dort mit ihm durch, sodass er sich
leicht zum Wettlauf verleiten ldasst. Er wird sterben, weil seine Drachenhaut
durch das Lindenblatt eine Stelle ausspart, an der das menschliche Fleisch
verwundbar bleibt. Thm fehlt der kiinstlich-technische Schutz, der bei den
anderen Helden eine exponierte Rolle einnimmt.

Wolf Dietrich ist in seiner Kindheit einem Wolfsrudel ausgesetzt, iiberlebt und
trdgt seither auch den Namen ,Wolf Herr Dietrich“, was ihn neben seinem
eigenen Wolfsein auch zum Herrn iiber die Wélfe macht. Dies spiegelt sich auch
in seinem theriophoren Namen wider, der die menschliche und die animalische
Komponente vereint. In Wolf Dietrichs Fall ist die Zdhmung durch Menschen,
genauer gesagt die Erziehung durch Berchtung, méglich, doch das Wélfische
bleibt — zumindest im charakterstiftenden Namen — erhalten und ldsst ihn
zeitlebens nicht mehr los. Die animalische Wildheit ist von Anfang an
zusammen mit der Herrscherfunktion in Wolf Dietrich angelegt, was nicht nur
der Verwendung beider Namen — Wolf Dietrich und Wolf Herr Dietrich —,
sondern auch der Welt des Helden idealerweise entspricht, da sein Leben mehr
als eine Aneinanderreihung von pausenlosen Kdmpfen darstellt und er sich auch
in sein soziales Umfeld eingliedern muss. Er nimmt im Optimalfall die Rolle als

,Krieger und Friedenswahrer“'¥’

ein und nutzt im Kampf weder sein
menschliches noch sein animalisches Element als exklusive Schutzhiille,
sondern integriert im Vergleich zu den anderen Helden Animalisches und
Menschliches, indem er das, was er ist — ein Wolf — auch zugleich als Mensch

beherrscht.

147 Schramm, 2013, S. 86. Hier heildt es weiter: ,Die Personennamen fassen also keine
dramatischen Momente wie das Anstliirmen oder Anspringen ins Auge, sondern eine
Lebensform.“ In diesem Sinn ist auch Wolf Dietrichs Existenz mit animalischen und
menschlichen Elementen zu verstehen.

42

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

I11.2. Zur heroisch/héfischen (bzw. non-heroic) Ebene

Das sich und andere Beherrschen sowie das Oszillieren des Helden um die
Begriffe wild und zam schlieft unmittelbar an die heroisch/héfische Ebene an.
Genauso sind die Rolle des Konigs, die Beowulf im zweiten Teil des Epos
einnimmt, und die Funktion des rauen Betragens Siegfrieds im Folgenden ndher

zu betrachten.

I11.2.1 Beowulf

Der formale und erhabene Ton des Beowulf-Epos deutet darauf hin, dass die
Adressaten bzw. das Auditorium — ob nun Mitglieder des angelsdchsischen

Kriegeradels oder Monche — gebildet waren.™*®

Wie bereits erortert, wird
Beowulf zwar als archaischer, aber auch als andersartiger Held inszeniert und
befindet sich im stdndigen Kontrast und Vergleich zu alten Heroen sowie
frevelhaften Monstern und anderen Herrschern (insbesondere Hrodgar und

Heremod).'*

Die Reibung geschieht dabei einerseits in drei offen ausgetragenen
Kéampfen, andererseits vollzieht sie sich im Streitgespriach (Unferd) oder auch
fiir den Leser in Ankniipfung an seine eigene Lebenswelt. In diesem Kapitel soll
der Held in seinem Spannungsverhiltmis zu heroischen Vergleichsgréfen und
der Einbindung in die zeitgenéssische (adelige) Welt néiher betrachtet werden.

Beowulf, dessen glinzende Kriegerkarriere im ersten Teil des Epos erzihlt
wurde, wird im zweiten Teil als ausgezeichneter Herrscher beschrieben (He

gehéold tela fiftig wintra™®). Die Verse 2183-2189 lassen allerdings auch

148 Fiir einen Uberblick der Forschungsmeinungen dazu siehe Robert E. Bjork, Anita
Obermeier: Date, Provenance, Author, Audiences, in: Robert E. Bjork, John D. Niles
(Hrsg.): A Beowulf Handbook, Exeter 1997, S. 13-34.

149 Die Bekanntheit dieser Vergleichsgréen kann vorausgesetzt werden.

150 Vv. 2208f.: ,Er regierte fiinfzig Winter lang gut®. Eine weitere Stelle (V. 2390: Pt wes
god cyning.- ,,Das war ein guter Kénig.“) ist doppeldeutig lesbar, denn die Aussage kann
in diesem Kontext auf Onela, den Schwedenkonig, oder Beowulf bezogen werden. In
jedem Fall werden in diesem Zusammenhang positive Zustimmung und die Erwartung
des Racheaktes an einen ,guten Konig“ ausgedriickt, was Qualitdtsmerkmal eines
solchen darstellt, vgl. Jennifer Neville: Redeeming Beowulf. The Heroic Idiom as a
Marker of Quality in Old English Poetry, in: Victor Millet (Hrsg.): Narration and Hero:
Recounting the Deeds of Heroes in Literature and Art of the Early Medieval Period,

43

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

durchscheinen, dass Beowulfs Ansehen im Volk nicht immer das beste gewesen
ist (swyde [wen]don Pet hé sléac were, @deling unfrom™") und er sich Ruhm

und Ehre erst erarbeiten musste!®

— selbst wenn Gott ihm immer wohlgesinnt
zur Seite stand. Das Bemiihen um seinen Ruhm bestétigt auch der Umstand,
dass neben den christlichen Werten, die in die Figur des Kriegers und die
gesamte Frzdhlung eingewoben sind, der Dichter keinesfalls auf eine typisch
heroische Ausdrucksweise verzichtet."*® Der Heros, den Friedrich in Anlehnung
an Weber und von See als ,Reprisentant[en] eines Kollektivs“'** beschreibt,
weist sich neben dieser ihm zugeschriebenen Funktion durch seine
inkommensurable Exorbitanz aus, welche allerdings gleichzeitig auch seine
Abgrenzung von eben diesem durchschnittlichen gesellschaftlichen Kollektiv
markiert.” Trotzdem hat Beowulf weder in Heorot noch in seinem eigenen
Land Probleme durch seine Aulerordentlichkeit, auch wenn ihm manche
Mitglieder der Gemeinschaft, wie die o.g. Verse berichten, anfinglich mit
gewisser  Skepsis = gegeniiberstehen. @ Dies  mag  sowohl  seiner
Anpassungsfahigkeit geschuldet sein als auch dem Umstand, dass er zugleich
immer der AuRenseiter bleibt."*® Fr vereint also heroische und nicht-heroische
Fahigkeiten in sich: er ist der Andere, der das vermag, was den Ubrigen versagt
bleibt, aber er ist auch der das heroische Modell Hinterfragende, indem er

traditionelle Muster meidet. Die Frage, die auf der animalisch/menschlichen

Berlin 2014, S. 61-63.

151 Vv. 2187f.: ,Sie vermuteten stark, dass er [Beowulf] faul sei, ein schwéchlicher
Edeling“.

152 Haubrichs definiert Ehre als , intersubjektive[n] Konstitution einer Persénlichkeit* und
bezieht sich damit auf die wichtigen Bindungen, die der Protagonist aufbaut (Wolfgang
Haubrichs: Ein Held fiir viele Zwecke. Dietrich von Bern und sein Widerpart in den
Heldensagenzeugnissen des frilhen Mittelalters, in: Ders., Emst Hellgardt, Reiner
Hildebrandt etal. (Hrsg.): Theodisca. Beitrdge zur althochdeutschen und
altniederdeutschen Sprache und Literatur in der Kultur des friilhen Mittelalters. Eine
internationale Fachtagung in Schénmiihl bei Penzberg vom 13. bis zum 16. Méarz 1997
(Ergénzungsbédnde zum Reallexikon der germanischen Altertumskunde 22), Berlin 2000,
S. 362).

153 Vgl. Neville, 2014, S. 63. In dieser Untersuchung wird herausgestellt, dass selbiges auch
auf den ae. Andreas, Judith und Genesis A zutrifft.

154 Udo Friedrich: Held und Narrativ. Zur narrativen Funktion des Heros in der
mittelalterlichen Literatur, in: Victor Millet (Hrsg.): Narration and Hero: Recounting the
Deeds of Heroes in Literature and Art of the Early Medieval Period, Berlin 2014, S. 175.

155 Vgl. Anm. 20.

156 Teichert sieht Beowulf in Heorot als den AuBenseiter schlechthin, vgl. Teichert, 2014, S.
164.; Millet betont die Konfliktvermeidungsstrategie Beowulfs und die Infragestellung
eines Heroenmodells von innen heraus, vgl. Millet, 2008, S. 83.

44

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

Ebene bereits angeklungen ist, begleitet den Helden auch auf dieser Ebene:
Wieso vermag Beowulf als Konig gegeniiber dem Drachen seine bisherige
heroische Uberlegenheit und seine Fahigkeiten nicht nutzbar zu machen? Der
Autor weckt im Leser die Erwartung, dass Beowulf genau wie Sigemund fihig
ist, einen Drachen zu téten und den Hort — das Machtsymbol schlechthin — zu
gewinnen (Vv. 874-915). Nachdem Beowulf jedoch die Schitze in der
Grendelhohle unangeriihrt gelassen hat, was atypisch fiir einen Helden ist, darf
man wohl auch zukiinftig das Unerwartete von Beowulf erwarten. Durch diesen
Spiegel der Andersartigkeit macht der Autor, indem er ihn zerbricht, darauf
aufmerksam, wie das Tradieren von (altbekannten) Erzihlmustern, ndmlich mit
Hilfe der Erwartungshaltung, funktioniert.’”” Das Brechen mit diesen
Traditionen inszeniert also etwas Neues und sichert dadurch die dauerhafte
Aufmerksamkeit der Rezipienten, die gewisse Imaginationen mitbringen, aber
immer wieder aus diesen herausgerissen werden. Auch die Interlace Structure,
die er gebraucht, setzt hier an. Sie flickt die im Grunde recht kompakte
Geschichte aus zahlreichen kleinen Fasern zusammen, die erst nach und nach
ein (nicht immer stimmiges) Ganzes bilden. Mit Beowulf verhilt es sich wie
folgt:

,The hero follows a code that exalts indomitable will and valour in the

individual, but society requires a king who acts for the common good, not for

his own glory. '
Einen solchen Helden verkérpert Beowulf, denn him wes geomor sefa, wefre
ond weelfiis," als er zum Schutz seines Volkes als Kénig in den Drachenkampf
zieht, doch der typisch heroische Drang nach Ruhm begleitet ihn noch immer. Er
ist trotz seines Alters mit ,Leib und Seele“, deren bevorstehende Trennung als
Metapher fiir sein Ableben dienen wird (V. 2422f.: sundur gedelan Iif wid
160

lice™), bei der Sache. Moglicherweise liegt hier einer der Griinde vor, weshalb

Beowulf der Sieg im Drachenkampf verwehrt ist: Stiirbe er nicht, wire sein

157 Vgl. Victor Millet: Deconstructing the Hero in Early Medieval Heroic Poetry, in: Ders.
(Hrsg.): Narration and Hero: Recounting the Deeds of Heroes in Literature and Art of the
Early Medieval Period, Berlin 2014, S. 235.

158 John Leyerle: Beowulf the Hero and the King, in: Medium Aevum 34, 1965, S. 89-102,
hier: S. 89.

159 Vv. 2419f.: ,Er hatte ein betriibtes Herz, ruhelos und bereit fiir den Tod, [...]“.

160 Hier lassen sich auch religiése Vorstellungen wiedererkennen.

45

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

Ruhm auch in letzter Instanz im Fokus der Erzdhlung und nicht der sich fiir das
Wohl des Volkes aufopfernde Kénig, dem die Ehre posthum erst erwiesen wird
(vgl. Vv. 2821-2891: Rede Wiglafs; Vv. 3137-3182: Beowulfs Bestattung'®").

An dieser Stelle bietet sich die genauere Betrachtung zweier durch den Dichter
vorgegebenen VergleichsgréBen fiir die Uberlegungen zu Beowulf und dem
Drachenkampf an: Sigemund (Vv. 875-900) und Heremod (Vv. 901-915).
Ersterer (,,Siegeshand“) ist aus der Volsunga saga als Vater Sigurds bekannt,
zweiterer wird gewdhnlich als dédnischer Konig interpretiert, zu dem es

allerdings keine weiteren Quellen gibt.'®

Sigemund werden groRe Taten
nachgesagt, u.a. ein siegreicher Drachenkampf,'®® den er im Alleingang ohne
seinen treuen Kampfgefdhrten und Neffen Fitela ausgetragen hat. Der errungene
Schatz und der Ruhm gehoren daraufhin ihm allein, wéhrend der Drache in
seiner eigenen Glut verendet. Ohne an dieser Stelle auf Beowulf einzugehen,
beginnt nach dem Bericht iiber Sigemund in V. 901 die in mehrfacher Hinsicht
gegenldufige Vorstellung Heremods. Dieser beschiftigte sich zu lange mit
personlichen Sorgen, enttiuschte die Hoffnungen seines Volkes, das er vor Ubel
schiitzen sollte, und wurde daher in die Verbannung geschickt.® In V. 914

taucht dann Beowulf als meg Higelaces'®

auf, was zum einen auf seine
genealogische Verbindung zum Koénig aufmerksam macht,'® zum anderen auch
einen Hinweis darauf gibt, worum es bei dieser Wiedergabe geht: das Formen
von Beowulfs zukiinftiger Herrschergestalt im Kontrast und in Tradition zu
anderen. Der Blick zuriick auf den Anfang des gesamten Berichts impliziert
ebenfalls, dass nun eine Umformung stattfindet, und gibt einen deutlichen
Hinweis darauf, dass es sich bei der vergleichenden Vorstellung der Figuren um

(literarisches) Wiedererzidhlen und Weiterentwickeln eines traditionellen Inhalts

161 Vgl. das Schiffsgrab von Sutton Hoo, Anm. 47.

162 Vgl. Anm. zu den entsprechenden Versen bei Jack, 2009.

163 Dieser ist in der altn. und mhd. Tradition seinem Sohn Sigurd/Siegfried zugeschrieben,
gilt jedoch auch fiir Sigemund, vgl. Anm. zu Vv. 874b-97 bei Jack, 2009, S. 78; vgl.
Anm. zu Vv. 875-900 bei Lehnert, 2004, S. 188.

164 In einem weiteren Exkurs, in dem sich diesmal Hrodgar auf Heremod zu sprechen
kommt (Vv. 1709-1724), erfahrt man von dessen gewalttédtigem Herrschaftsstil (er totet
im Zorn seine Gefolgsleute) und seinem trostlosen Ende.

165 ,,Verwandter Hygelacs [Gautenkonig]“.

166 Genealogie ist neben dem unhinterfragbaren Ursprung und der Partizipation am Heiligen
einer der Eckpfeiler eines Mythos, vgl. Friedrich, 2014, S. 182; Miiller-Funk, 2008, S.
84-143; dies zeigt einmal mehr die Vermischung vieler Elemente, die charakteristisch fiir
das gesamte Epos ist.

46

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

handelt, in den Beowulf eingebettet werden soll:

»1...J. Hwilum cyninges pegn,
guma, gilphleden, gidda gemyndig,
sé Je ealfela ealdgesegena

worn gemunde, word ober fand
so0e gebunden;, secg eft ongan

sid Beowulfes snyttrum styrian,
ond on sped wrecan spel gerade,

wordum wrixlan.“**

Es liegt auf der Hand, was Beowulf und Sigemund gemeinsam haben: Sie sind
tapfer und kdmpfen gegen Drachen.'®® Mit Heremod einen Beowulf aber auch
die Sorgen und das Scheitern. In dieser Dichotomie verkérpert Beowulf
demnach einen ,neuen” Sigemund, der aber zugleich heroische Schwachstellen
dhnlich der Heremods aufweist.'® Was kristallisiert sich also im Einzelnen aus
dem Vergleich mit Sigemund und Heremod fiir Beowulf heraus? Zuerst fallt in
dem Bericht iiber Sigemund auf, dass dieser offenbar einen guten Vertrauten in

170
t,

seinem Neffen Fitela ha mit dem er stets im Stillen iiber Fehden und

Feindschaften gesprochen hat, sodass es vor der Offentlichkeit verborgen

167 Vv. 867-874: ,,Ein friiherer Dienstmann des Konigs, ein wortgewandter Mann, die vielen

Geschichten in groer Menge erinnernd, fand neue wahrheitsgemé&B verbundene Worte;
der Mann begann wieder, Beowulfs Werke und Wirken nachzuerzihlen, und mit Erfolg
eine kunstvolle Geschichte darzulegen, mit wechselnden Worten.«
Bemerkenswert ist, dass nach diesen einleitenden Worten nicht die wortliche Rede des
Skopen folgt, sondemn der Beowulf-Dichter selbst die Aufgabe iibernimmt, die
angekiindigten wordum wrixlan zu formulieren. Seine indirekte Rede wird dieser
Ankiindigung gerecht und verflechtet Beowulf mit altbekannten Personlichkeiten.
Ebenso stellt sich der Dichter selbst in eine Tradition derer, die die Kunstfertigkeit der
alten mere besitzen, interessant und abwechslungsreich zu dichten.

168 Die Volsunga saga berichtet auch von den Schattenseiten Sigemunds, die hier unerwahnt
bleiben. Da wiére zum einen die inzestudse Beziehung, zum anderen die Tatsache, dass er
zusammen mit dem in dieser inzestudsen Beziehung gezeugten Sohn Sinfjétli von einem
Ungeheuertéter zum Ungeheuer wird (Werwolf-Metamorphose) und dass beide
schlieBlich aufgrund ihrer soziopathischen Lebensweise zu Outlaws und vargar erklart
werden, vgl. Teichert, 2014, S. 154f.

169 Die Konsequenz, dass Beowulf beides kombiniert, zieht auch Leyerle, 1965, S. 93.

170 Laut Teichert sind Sigemund und Sinfjotli sagenhistorisch identisch mit Sigemund und
Fitela im Beowulf, vgl. Teichert, 2014, S. 162. Beide Paare eint das
Verwandschaftsverhéltnis und zugleich die langjahrige, vertraute Beziehung und
Kampferfahrung.

47

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

bleiben konnte (vgl. V. 879). Beowulf hingegen schart viele Gefdhrten um sich,
aber von einem dauerhaft guten Vertrauten ist keine Rede.'”* Trotz des guten
Vertrauten zog Sigemund aber allein in den Drachenkampf und ging siegreich
aus ihm hervor. Beowulf hat keinen solchen, doch wenigstens einen ehrenhaften
Verwandten (Wiglaf), der ihm erst in der Not zu Hilfe eilt (vgl. Vv. 2600f.).'”
Die Tatsache, dass ein Held allein in einen Drachenkampf zieht, um seinen Stolz
nicht zu verletzen und den Anspruch auf alleinigen Ruhm nicht durch einen
Begleiter zu schmalern, ldsst sich im Falle Sigemunds nicht als Kriterium fiir
das Scheitern des Helden festmachen, da er siegreich aus dem Kampf
hervorgeht.'® Vielmehr noch: Der alleinige Drachenkampf stellt die
entscheidende Ausnahme von der Regel dar, denn zuvor hat er zahlreiche
Kdmpfe gemeinsam mit Fitela gekdmpft. Es mag Beowulfs Stolz und
Uberheblichkeit aus jiingeren Tagen geschuldet sein, weil er bisher jeden Kampf
konsequent allein und siegreich ausgetragen hat,'"’* aber im Vergleich zu
Sigemund schwingt hier die Tatsache mit, dass Beowulf es auch als Konig nie

geschafft hat, Menschen an sich zu binden und ins Vertrauen zu ziehen.'” Aus

171 Vgl. Vv. 207f.: Beowulf kommt mit 14 Mé&nnern in Dénemark an; Vv. 2596f.: keiner der
Gefahrten steht ihm im Drachenkampf bei; der Rede Wiglafs in den Vv. 2821-2891 ist zu
entmehmen, dass zehn Kampfer zu feige waren, um Beowulf zu Hilfe zu eilen.

172 Aufféllig ist, dass auch Wiglaf die Sorge im Sinn hat, bevor er in die Schlacht zieht (das
Gleiche hat auch Beowulf vor seinem Kampf durchlebt).

173 Er scheitert an anderen Umstédnden, die dem Hérer aber sicherlich bekannt gewesen sind,
vgl. Anm. 168.

174 Vgl. Vv. 2518-2535: Beowulfs Aufforderung an seine Manner, ihn allein kdmpfen zu
lassen wie in den anderen Kampfen.

175 Zehn der Geféhrten Beowulfs (hfajndgesteallan V. 2596) entpuppen sich als Verréter
(treowlogan V. 2847), und weil gerade das Beowulf-Epos neben der angelsdchsischen
Gesetzgebung Hinweise auf die groBe Bedeutung von Gefolgschaft enthélt (vgl. Gabriele
von Olberg: [Art.] Gefolgschaft, in: LLexMa Bd. 4 (2003), Sp. 1171f.), scheint genau hier
ein wunder Punkt zu liegen. Haubrichs betont fiir das gesamte Friihmittelalter die
Gleichberechtigung der Werte von Verwandtschaftsbindung und sozialer Bindung aus der
Gefolgschaft heraus, die in der Literatur in Konflikt geraten, vgl. Haubrichs, 2000, S.
362. Dies ldsst sich auch in der Figur des Beowulf feststellen. Nur Wiglaf, der hier
erstmalig  in  FErscheinung  tritt, fiilhlt sich - allein aufgrund des
Verwandtschaftsverhdltnisses (vgl. V. 2600f.) — verpflichtet, sich Beowulfs Wunsch,
allein zu kédmpfen, zu widersetzen und zu Hilfe zu eilen. Dieser kleine, aber feine
Unterschied zwischen Beowulf und Sigemund in der Schaffung eines Vertrauten l&sst,
wenn man Beowulfs Ende im Blick hat, die Deutung zu, dass er als Einzelgénger
scheitert, der sich lieber mit Monstern umgibt und mit ihnen in den Konflikt, als in
vertrauensvollen Kontakt mit Menschen tritt, vgl. Vv. 2426-2509: Beowulfs
Abschiedsrede vor dem Drachenkampf, in der er ganz klar und wiederholt auf das
Rachemotiv eingeht; Vv. 499-606: Selbst den Schwimmwettkampf mit Breca bringt
Beowulf der Erzédhlung zufolge nicht zu Ende, sondern kdmpft mit gréBerer Vorliebe

48

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

diesem Blickwinkel ist vielleicht auch die o.g. Bemerkung iiber sein fehlendes
Ansehen in frilheren Tagen zu deuten.'’® Obgleich Beowulfs finaler Kampf eine
Reminiszenz an Sigemunds darstellt, verweist der unterschiedliche Ausgang der
Kampfe bei aller Ahnlichkeit zwischen beiden auf ihre Differenzen hin. Dass
Beowulf stirbt, ist also den Schwachstellen seiner heroischen Existenz
geschuldet, die aber erst ihren dramatischen Lauf nehmen, als er bereits — und
auch das unterscheidet ihn von Sigemund — Ko6nig und im gehobenen Alter ist.
Auf die steigenden Anforderungen und die eigene Verwicklung in den
Rachekreislauf kann Beowulf auBer durch seine Riistung nicht adiquat
reagieren.'”” In dem Spiegel, den Hrodgar ihm in seinem Sermon vorgehalten hat
(vgl. Vv. 1700-1784), wamt er Beowulf vor der ,tendency to unreflective
confidence in his own strength, to impetuosity in acting, and to excessive

concern for praise“”

und gibt damit eine Vorausschau auf diese zukiinftigen
Schwierigkeiten: Er wird in die Ubermiitigkeit eines Heros zuriickfallen.

Der sich in den Versen 901-915 unmittelbar anschlieRende Bericht iiber
Heremods Abfall vom Heldentum skizziert ein Negativbeispiel eines Herrschers,
dem im Vergleich mit Beowulf das Prinzip ,good king“-,bad king“ zugrunde
t.179

lieg Die hreow on hredre (V. 2328) bei Beowulf entsprechen den

sorhwylmas'®

Heremods (V. 904), nur mit dem Unterschied, dass Heremod sie
nicht beiseite zu schieben vermag, sondern ihn diese lemede t6 lange.'® Auch
Heremods Unbeliebtheit im Volk bildet einen Kontrast zu Beowulfs Ansehen

unter den Menschen, da Beowulf nun Beliebtheit und Ansehen erlangt hat (vgl.

gegen Ungeheuer; im Drachenkampf selbst sind es auch Beowulfs menschliche
»Accessoires, die zuerst versagen: Sein Schwert ist ungeniigend im Kampf und sein
Schild verspricht ihm auch keinen Schutz (vgl. V. 2584 und 2680).

Die Vélsunga saga, der Sigemund als die hier verwendete Vergleichsgroe entstammt,
spricht genau diesen Aspekt des einzelgéngerischen und a(nti)sozialen ,,Wolfs*“ an (vgl.
Anm. 168).

176 Er schafft es zwar, sich Hrodgar zum Freund zu machen, wie dieser betont (V. 1706),
doch ist es eher als Dankbarkeit und Wertschitzung Beowulfs zu werten, denn als
vertraute Beziehung unter Kriegsgeféhrten.

177 Auf die Inflexibilitit Beowulfs, die er seit seinen jungen Jahren aufgrund seines
,Erfolgskonzepts® des alleinigen Kampfes gegen Monster nie hatte d&ndern miissen, geht
Schultz-Balluff, 2008 ein.

178 Leyerle, 1965, S. 93.

179 Vgl. Raymond P. Tripp: Literary Essays on Language and Meaning in the Poem Called
Beowulf: Beowulfiana Litteraria, Lewiston 1992, S. 146.

180 ,,anschwellende Sorgen*“.

181 ,,Jéhmten (ihn) zu lang*.

49

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

V. 914).

Der Vergleich mit dem heroischen Drachenbezwinger Sigemund'® einerseits
und dem frilheren Herrscher Heremod andererseits zeigt, dass sich das
Integrationsproblem zwischen diesen beiden Rollen befindet, sich genau
genommen in der Liicke befindet: Beowulf hat mit Beendigung der Kampfe fiir
die Didnen den Posten des (jungen) Heros verlassen und muss sich in seiner
Heimat in Rolle des Konigs einfiigen, was ihm — laut Angabe — auch fiir fiinfzig
Jahre zur Zufriedenheit des Volkes gelingt. Er nimmt den bedeutendsten Platz
der Gesellschaft ein und wird Teil (und somit der Reprisentant) des
Kollektivs.'® Doch sobald er dem Drachen gegeniibertreten muss, wird erneut
der Heros in ihm herausgefordert. Dieses Dilemma hatten die Helden des heroic
age, die zum Vergleich herangezogen werden, nicht zu bewiltigen. Im
Unterschied zu Sigemund, der erst gegen den Drachen kdmpft und dann Konig
wird, fallt fir Beowulf jetzt beides zusammen. Beowulf glaubt, auch dieser
Situation als Einzelkdmpfer gewachsen zu sein, weil er auf siegreiche Kdmpfe in
seinem Lebenslauf zuriickblicken kann. Dabei brduchte er jetzt neben der
Fdhigkeit, vom mittlerweile alteingesessenen Konig auf den ,Heroen-Modus“
zu wechseln, einen vertrauten — und jiingeren'® — Unterstiitzer. Wiglaf konnte

t,'% aber

diese Unterstiitzung sein, weil er die nétigen Voraussetzungen erfiill
sein Finsatz im Drachenkampf wird, anstatt eine Hilfestellung fiir Beowulfs
(Wieder-)Einfindung in die Rolle des Heros zu sein, zu einer Weitergabe von
Beowulfs ,Erbe“ an Wiglaf, das die Riistung symbolisch besiegelt (vgl. Vv.
2809-2812). Beowulfs Wiederaufnahme alter heroischer Muster und sein
einzelgingerisches Auftreten lassen ihn letzten Endes scheitern; er erweckt
férmlich das Tier in ihm zum Leben.'® Wiglafs Einsatz kann dies nicht

wettmachen, wohl aber das Schlimmste, den Verlust der Ehre, verhindern. Doch

182 Dieser wird wie Beowulf und die Monster mit dem Epitheton agleca (V. 893)
bezeichnet.

183 Vgl. Anm. 20.

184 Neben der Nennung der Regierungszeit von 50 Jahren féllt auch die Bemerkung, dass
Beowulf mittlerweile frod und eald, bejahrt und alt sei (V. 2209 und 2210), was auch auf
seine Heroen-Rolle zutrifft.

185 Teichert formuliert: ,,[...] die Figur des Drachenkdmpfertypus ist auf der Ebene der
Erzahlstruktur von vornherein darauf ausgelegt, von auBerhalb der Mitte eines
menschlichen Kollektivs zu kommen, weil einem ,gewohnlichen' Vertreter des
Menschengeschlechts die physischen und psychischen Voraussetzungen fiir einen
siegreichen Kampf gegen einen monstrosen Drachen fehlen.“ (Teichert, 2014, S. 148.).

186 Vgl. Anm. 56.

50

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

dass Beowulf ein stabiles Bindungsgeflecht innerhalb seiner Gefolgschaft fehlte,
zeigt sich an den zehn Deserteuren.'®

Beowulf sticht auch unter den anderen Heroen heraus, weil er nicht wie sie einer
Metamorphose unterzogen wird.'"® In der neuen Welt ist er in der Hauptsache
Konig, nicht mehr Heros. Zwar weist er — wie der Drache — monstrgse
Eigenschaften und immense Kraft auf, aber er ist in ebendiesen vielmehr die
positive Spiegelung des (bdsen, nicht teufelsgleichen) Drachen. Er riistet sich
mehr denn je fiir diesen letzten Kampf und versucht sich vor dem Drachen
bestméglich zu schiitzen. Das sah im Grendelkampf noch ganz anders aus. Von
innen heraus hat Beowulf keine angemessenen Qualitdten entwickelt, die er dem

feuerspeienden Untier entgegensetzen kann,'®

weshalb er Konig und damit
Mensch bleibt, und ihn der Biss des Untiers tétet.!* Beowulf kann trotz seines
Alters noch so stark sein, doch als sich die beiden getrennten Rollen zu
vermischen beginnen, ist sein Ende eingeleitet. Damit ist seiner Verkdrperung
eines germanischen Kriegerideals aber kein Abbruch getan, denn er hat durch
seine Taten Heldenhaftigkeit bewiesen. Die Problematik manifestiert sich
vielmehr darin, dass die Sphiren voneinander getrennt bleiben, auch wenn sie
im Drachenkampf iiberlagert werden. Gerade in der ,Uberschwemmung®, die
das alte Heroenmuster erzeugt, wird deutlich, dass sie nicht aufeinander
abgestimmt und angepasst sind. So ist auch das gesamte Epos von
Verflechtungen und Uberlagerungen  gekennzeichnet. Weil es  oft
widerspriichlich ist, scheint es fiir unser ,heutiges Gefiihl oft nicht gegliickt*'**
und das Ende des Epos zeigt, dass auch der Tod des Helden den ,heroic fault“'*
nicht auflést: Beowulf will sich in Anlehnung an seine ruhmreichen Zeiten nun
auch allein am Drachen richen und Ruhm ernten. Er zieht mit den typischen

Handlungsimpulsen eines Heroen - Selbstméchtigkeit, Ungebundenheit,

187 Beowulfs offensichtliche Konflikte mit Menschen konstatiert auch Timo Rebschloe: Der
Drache in der mittelalterlichen Literatur Europas, Heidelberg 2014, S. 165. Daraus
resultiert, dass nur ein Drache einem Helden einen angemessenen Gegner darstellt.

188 Neben Sigmund und Sinfjétli sind u.a. besonders Sigurd/Siegfried und Thidrek/Dietrich
zu nennen, die sich verwandeln konnen.

189 Vgl. Teichert, 2014, der Siegfrieds Drachenhaut, Dietrichs Giftatem, Thors
Schlangenblick als weitere Beispiele fiir Metamorphosen anfiihrt.

190 Die animalischen, iibermenschlichen Fahigkeiten aus alten Tagen sind nun nicht mehr
erfolgreich einsetzbar.

191 Lehnert, 2004, S. 6.

192 Leyerle, 1965, S. 102.

51

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

Unvemiinftigkeit und Regelwidrigkeit'*

— in den Drachenkampf, doch in
seinem Ubermut setzt er sein Leben aufs Spiel. Er nimmt zwar dem Volk die
Bedrohung durch den Drachen, aber durch seinen Tod auch die wichtigste
Stiitze, denn er befand sich in der Rolle des Kénigs und nicht in der des
(ehemaligen) Heroen.' Dennoch bleiben Beowulf und der Drache Vertreter des
heroic age, was sie einerseits eint, andererseits auch radikal unterscheidet.
Beowulf, dem weder Menschen noch menschendhnliche Monster etwas anhaben
konnen, ,braucht” in Kontrast zu sich selbst die bose Kreatur, die iiber- und
unmenschlich ist, um sterben zu kénnen. Das muss er wohl — genauso wie der
Drache —, weil sie beide in die neue Zeit nicht (mehr) hineinpassen.'*® Friiher
oder spdter muss Altes imnmer Neuem weichen, doch obwohl der Dichter diesem
Axiom formal wie inhaltlich durch die bereits beschriebenen Innovationen
gerecht wird, zeichnet er am Ende eine dunkle Zukunft fiir die neue Welt nach
Beowulfs Tod, stellt somit die Frage nach den negativen Aspekten dieses

Grundprinzips und gibt dem heroischen Tod einen bitteren Beigeschmack.

I11.2.2 Siegfried

Die Schnittmenge der animalisch/menschlichen und der heroisch/héfischen
Ebene hat sich bei Siegfried bereits deutlich angekiindigt. Irgendwann zwischen

seiner von hofischer Erziehung geprégten Jugend (vgl. Str. 19-22)'* und seinem

193 Vgl. von See, 1978, S. 38. Selbiges trifft auch auf Wiglafs Einschreiten in den
Drachenkampf zu, was ihn spétestens zu dem Zeitpunkt der Erzéhlung zu einem Helden
macht.

194 Die Gesellschaft ist ohne funktionierenden Kénig dem Verfall und den Gefahren, die
durch seinen Wegfall entstehen, ausgeliefert, vgl. Leyerle, 1965, S. 99; das Epos zeichnet
nach Beowulfs Tod diistere Aussichten fiir das Gautenreich (vgl. Vv. 2892-3027).

195 Vgl. Rebschloe, 2014, S. 166.

196 Das NL liefert zu Siegfrieds Jugend nur ,,h6fische“ Informationen, die nur einmal eine
Interpretationsliicke zulassen: er versuochte vil der riche durch ellenthaften muot [, Er
suchte viele Reiche in mutiger Neugier auf.“] (Str. 19,2). Hagen greift diese Iiritation des
hofischen Bildes in dem Bericht tiber den wilden Teil von Siegfrieds Adoleszenz auf, vgl.
Volker Mertens: Hagens Wissen — Siegfrieds Tod. Zu Hagens Erzdhlung von
Jungsiegfrieds Abenteuern, in: Harald Haferland, Michael Mecklenburg (Hrsg.):
Erzdhlungen in Erzdhlungen. Phidnomene der Narration in Mittelalter und Friiher
Neuzeit, Miinchen 1996, S. 61.

52

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

Erscheinen am Wormser Hof, kdmpft er gegen einen Drachen.'”” Dieses
siegreiche Ereignis priagt ihn — wie bereits erldutert — auch kérperlich. Simon

formuliert wie folgt:

,Durch den Kontakt mit dem Drachenblut wird Siegfrieds K&rper in den

unverwundbaren Korper des heroischen Drachentéters verwandelt.“'*

Darin manifestiert sich quasi unmissverstindlich eine Neugeburt des
Antagonisten zum Héfischen, ndmlich des heroischen Kérpers, der jedoch
liickenhaft bleibt (vgl. das Lindenblatt oder das Riicken-Einreiben). Das
Konzept seiner Unverwundbarkeit wird dann auch spéiter infrage gestellt, als
Siegfried plotzlich blutet.!”® Die Veretzung geschieht am Mund, also einer
Korperéffoung, die offenbar nicht durch die Hornhaut bedeckt wird.” Diese
Passage zeigt, dass nicht nur die Stelle am Riicken die heroische
Unverwundbarkeit einschriankt, sondern auch der Kérper selbst natiirliche
,Liicken“ besitzt. Andernfalls kénnten auch elementare Grundbediirfnisse nicht
mehr befriedigt werden.” Trotz seiner immensen Stirke und des (animalischen)
Schutzmechanismus ist es fiir Helden iiblich, eine (oder mehrere)

Schwachstellen zu besitzen (vgl. Achill).”” Insofern entspringt Siegfried ganz

197 Nach Heinzle dient das Drachenkampfmotiv in vielen Mythen der symbolischen
Entstehung einer neu geordneten Welt, vgl. Joachim Heinzle: Das Nibelungenlied. Eine
Einfiihrung, Miinchen/Ziirich 1987, S. 22. Wolf hingegen betont fiir das Nibelungenlied,
die Erwdhnung des Drachenkampfes diene exklusiv der Erklarung fiir Siegfrieds
Unverwundbarkeit, vgl. Alois Wolf: Heldensage und Epos. Zur Konstituierung einer
mittelalterlichen volkssprachlichen Gattung im Spannungsfeld von Miindlichkeit und
Schriftlichkeit, Tiibingen 1995, S. 295.

198 Simon, 1998, S. 135.

199 Wéhrend der Werbung um Briinhild wird Siegfried, der sich unter der Tarnkappe
befindet, verwundet (vgl. Str. 456). Ebenbauer, 2006, S. 81 hebt diesen verwunderlichen
Umstand in Anbetracht des ,komplexen Verteidigungs- und Schutzsystems“ hervor, vgl.
Anm. 108.

200 Dies ist wohl auch gewollt, denn wiirde der Mund iiberzogen sein, wére er wohl auch
zugleich dauerhaft verschlossen.

201 Ein solches Bediirfnis ist es, das Siegfried zum Wettlauf im Wald und zu Ort seiner
Ermordung fiihrt. Der Mund ist in der nordischen Sigurdtradition von entscheidender
Bedeutung, da Sigurd das Drachenherz briét, sich daran verbrennt und den Finger in den
Mund steckt, was ihm die Gabe fiir das Verstehen der Vogelsprache verleiht. AuBerdem
verzehrt er anschlieBend Herz und Blut. Seitter geht in seinen Ausfiihrungen auf die
Korperoffnungen und besonders auf den Bezug zur Sexualitét ein, vgl. Seitter, 1987, S.
82ff.

202 Dean A. Miller: The Epic Hero, Baltimore/l.ondon 2000, S. 126 zieht Achill und seine

53

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

dem alten Heroentypus. Doch Wyss stellt mit Recht die Frage: ,Warum tritt er
[Siegfried] am Wormser Hof in der Rolle eines 'Recken’, eines heimatlosen und
landlosen Kriegers also, auf?“**

Die Antwort liegt moéglicherweise in der Notwendigkeit von inadidquatem
Handeln, das in dem iibermiRigen Machtgefiihl des Heros griindet.”®* Siegfried
sind mit der hofischen Erziehung die Grundlagen eines Lebens am Hof
vermittelt worden,”® woraufhin er sich im Drachenkampf in einen heroischen
,2Haudegen“ — und in letzter Konsequenz auch in einen Drachen — verwandelt
hat, und nun bei der Ankunft am Wormser Hof als eben dieser ,,Haudegen“ nicht
zur gesitteten, hofischen Gesellschaft passt (vgl. Str. 105-110). Er geht aggressiv
auf die Burgunden zu und fordert sie heraus. Das Hereinbrechen von aufen ist

«206  ajnleitet.

eine Variante, die erzdhlerisch einen ,heroischen Untergang
Siegfried versichert den Burgunden nach seiner Herausforderung zum
Zweikampf*” um Land und Besitz: ich bin ein kunec riche.*® Damit revidiert er
nicht nur seinen Status als recke (Str. 107,1) und entpuppt sich als ,méchtiger
Konig“, sondern zeigt gerade in der Herausforderung zum Zweikampf ein
typisch héfisches Verhalten.”” Die Art und Weise der Herausforderung missfillt

jedoch Gemnot und seiner Gefolgschaft sehr, was aber nicht zu einem Blutbad,

Ferse als beriihmtes Beispiel fiir die Schwachstelle eines Helden heran. Achill wurde als
Kind im Totenfluss Styx gebadet und an der Ferse, an der ihn seine Mutter festhalten
musste, entstand eine ungeschiitzte Liicke, weil das Wasser sie nicht erreichte.

203 Ulrich Wyss: Mittelalterliche Helden, in: Volker Gallé (Hrsg.): Siegfried. Schmied und
Drachenttter (Nibelungeneditionen 1), Worms 2005, S. 62.

204 Gewisse Momente von Irrationalitét sind einem Helden typischerweise internalisiert, vgl.
Wyss, 2005, S. 63.

205 Im 12. Jh. setzt Hugo von St. Viktor schon voraus, dass die Erziehung die Seele und den
Korper gleichermaBen formt, vgl. Klaus Oschema: Die ganze Person. Korper als Medium
sozialer Authentizitit im Mittelalter, in: Wolf G. Schmidt (Hrsg.): Korperbilder in Kunst
und Wissenschaft, Wiirzburg 2014, S.183.

206 Haug, 2006, S.151. Neben der aggressiv-offensiven Variante, in der man auf das Andere
zugeht, existiert noch die abwehrend-passive, in der der Held die Abwehrhaltung
einnimmt, nachdem das Andere iiber ihn hereingebrochen ist.

207 In erzéhlenden Quellen ist der Zweikampf eine angemessene Option, die eigene Position
im Herrschaftsgefiige darzustellen, zu verteidigen oder zu verbessern, vgl. Sarah
Neumann: Der gerichtliche Zweikampf. Gottesurteil — Wettstreit — FEhrensache
(Mittelalter-Forschungen, Bd. 31), Ostfildern 2010, S. 164.

208 Str. 116,3: ,,Ich bin ein méchtiger Konig, [...].“ Die Machtstellung ist den Burgunden
bereits aus dem Bericht Hagens bekannt, denn der Hort, den Siegfried erworben hat, ist
das Macht- und Herrschaftssymbol schlechthin, vgl. Millet, 2008, S. 79.

209 Vgl. Jan-Dirk Miiller: Das Nibelungenlied, Berlin 2002, S. 74.; vgl. Neumann, 2010, S.
164.

54

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

sondern zum Aufruf zur MiRigung gegeniiber Siegfried fiihrt. Dies stellt
gewissermafen die ,héfische Kontrafaktur“'® der Burgunden zu Siegfrieds

Provokation dar:

,» Ersprach ze Ortwine: lat iuwer zurnen stan.
Uns enhdt der herre Sivrit solches niht getan,
wir enmugenz noch wol scheiden mit ziichten, deist min rat,

und haben in ze friuwende. daz uns noch lolicher stat.“*"

Dieser Plan wird nicht aufgehen, denn Siegfried erweist sich spéter — allerdings
nach seiner erfolgreichen Eingliederung — am Wormser Hof als Bedrohung fiir
eben diesen. Siegfried setzt seine Kraft nur noch zur Durchsetzung eigener
Absichten ein.*? Fr muss (erst wieder) lernen, sich den héfischen

Anforderungen entsprechend zu verhalten,*”

ist aber dabei gezwungen, sein
Inneres, seine Natur, zu verleugnen und zu vertuschen, was seine letzte und
dulerste Hiille, die Tarnkappe,”* unterstiitzen soll.*’* Wihrend der Werbung um

Briinhild spielt diese Kappe eine wichtige Rolle, um den Einsatz seiner

210 Haug, 1974, S. 41. und weiter: ,,[...] die htfische Form bewdltigt den heroischen Ansatz,
Siegfrieds Anspruch auf das Burgundenreich wird durch Gunthers BegriiBungsformel auf
hoherer Ebene zugleich akzeptiert und aufgehoben.“ (S. 42).

211 Str. 118: ,Er sprach zu Ortwin: ,Lasst Euren Zorn,/uns hat Herr Siegfried nichts
getan,/das wir nicht auf hofische Art schlichten kénnten, so rate ich,/und dann haben wir
ihn zum Freund. Das steht uns besser an.“

212 Vgl. Lydia Miklautsch: Miide Ménner-Mythen: Muster heroischer Mannlichkeit in der
Heldendichtung, in: Alfred Ebenbauer, Johannes Keller (Hrsg.): Das Nibelungenlied und
die europdische Heldendichtung. 8. Pochlarmer Heldenliedgesprdach (Philologica
Germanica 26), Wien 2006, S. 254.

213 Vgl. Str. 127: Alle sind ihm wohlgesinnt; Str. 128: Siegfried ist der Beste bei den
hofischen Spielen; Str. 129: Seine Gedanken gelten der Hohen Minne; Str. 133: Er ist
iiber alle Malen liebenswert. Dass ,hofisches Benehmen“ als Summe von der
Gesellschaft als positiv bewerteter Figenschaft einhergeht, fiihit auch C. Stephen Jaeger:
Die Entstehung hofischer Kultur Vom hofischen Bischof zum hofischen Ritter
(Philologische Studien und Quellen 167), Berlin 2001, S. 219 an.

214 Von ahd. tarni heimlich, vgl. Horst Wenzel: Ze hove und ze holze — offenlich und tougen.
Zur Darstellung und Deutung des Unhofischen in der héfischen Epik und im
Nibelungenlied, in: Gert Kaiser, Jan-Dirk Miiller (Hrsg.): Hofische Literatur,
Hofgesellschaft, hofische Lebensformen um 1200 (Studia humanoria 6), Diisseldorf
1986, S. 290.

215 Vgl. Dirk R. Glogau: Untersuchungen zur konstruktivistischen Mediavistik. Tiere und
Pflanzen im ,, Tristan“ Gottfrieds von StraBburg und im ,,Nibelungenlied®, Essen 1993, S.
118.; ihm folgend: Kraft, 2009, S. 74. In mittelalterlichen Texten sind Psyche und Kérper
ununterscheidbar miteinander verbunden, vgl. Miiller, 2007, S. 340. Daraus folgt, dass
Siegfried AuReres sowie Inneres gleichermaRen verhiillt.

55

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

iibermenschlichen Kraft zu verheimlichen. Wo die isldndische Kénigin ihre
aulergewdhnliche Stirke mit Stolz nach aulen trdgt, muss Siegfried seine
tarnen:*'%,Siegfried [ist] nichts als eine nicht personal zuzuordnende Kraft“.*
War er zu Beginn herausfordernd, passt er sich mit dem Gebrauch der Tarnkappe
nun den Anforderungen an:*'® Die intrigante Hofgesellschaft lebt vom Betrug,
den Siegfried nun mit unterstiitzt, denn er bewegt sich wie diese zwischen den
diametralen BezugsgréBen heimlich und offenliche.***

Mit seinen zahlreichen Fihigkeiten ist Siegfried ein idealer Held und potentiell
perfekter Herrscher, doch in Heimlichkeit und Offentlichkeit liegen sowohl
Chancen als auch Gefahren fiir ihn und den Hof. Indem er aus dem unsichtbaren
Hintergrund heraus agiert, entsteht die Gefahr der Unkontrollierbarkeit
Siegfrieds, die wiederum fiir den Hof gefdhrlich ist. Zunichst nutzt Gunther
dessen heimliche Hilfe bei der Brautwerbung, doch Siegfried selbst erliegt
spiter der Doppelbddigkeit, die hinter der Dichotomie heimlich und offenliche
lauert (vgl. Str. 844-852).”° Deshalb wird schlieBlich ,Jagd“ auf Siegfried
gemacht: Der Streit der beiden Koéniginnen (beginnend in Str. 835) bringt das
Verborgene ans Licht,” woraufhin der fursten vonme Rineg’* (Siegfried)
herbeigerufen wird, um sich 6ffentlich zu seiner Tat zu duBern. Als Siegfried von
Kriemhilds verrdterischem Geschwitz hort, kiindigt er an, sie zu erzieherischen
Zwecken zu verpriigeln (vgl. Str. 855 und 859; in 891 bestitigt Kriemhild
Hagen, dass Siegfried seine Drohung wahrgemacht hat), was ein grobes,
geradezu antihéfisches Betragen Siegfrieds zeigt’® und eine irrationale,

inaddquate Reaktion zu der in den vorigen Jahren aufgebauten hofischen Welt,

216 Briinhilt enthélt briinne, was die harte Schale und die Kraft der Frau verdeutlichen soll,
vgl. Kraft, 2009, S. 73.

217 Miiller, 2007, S. 233.

218 ,,Er [Siegfried] muss [...] sich der hofischen Welt, besser den hdfischen Intrigen
anpassen, [...].“, Kraft, 2009, S. 74. Hierin kiindigt sich an, dass das ,,Geriist“ dieser
Gesellschaft briichig ist.

219 Vgl. Wenzel, 1986, S. 278 und 289: Zu diesem Gegensatzpaar gehéren semantisch die
Verben verhelen und verbergen.

220 Vgl. Ebd,, S. 298.

221 Wahrend Gunther von Briinhild gefesselt an der Wand héngt, muss der getarnte Siegfried
mit ihr ringen, um schlieBlich ihren Giirtel und den Ring zu bekommen. Daraufhin
schléft er in ihrem Bett. Dieser Umstand tritt nun im Streitgespréch, in der Briinhild
Beweise fordert, zutage. Zur Licht-Dunkel-Metaphorik im Zusammenspiel von
Heimlichkeit und Offentlichkeit vgl. Wenzel, 1986, S. 291f.

222 Str. 848,2: , Fiirst vom Rhein®.

223 Vgl. Schulze, 2011, Komm. zu Str. 855, S. 770 sowie zu Str. 891, S.774.

56

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

in die er bislang fahig war, sich einzufiigen, darstellt. Hier zeigt sich, dass das
Begriffspaar unkontrolliert/kontrolliert weitgehend kongruent zu
heroisch/héfisch, der Bezeichnung dieser FEbene, ist.”* Das Heroische
manifestiert sich — wie die Beispiele gezeigt haben — neben seiner drakonischen
Existenz im groben, iibermiitigen Agieren, das im letzteren Fall sogar die
héfische Damenwelt in zwei Lager spaltet (Str. 860,1: Mit rede was gescheiden
manic scheene wip). War er zuvor in seiner Zeit am Wormser Hof noch am
Minnedienst interessiert und darin so aktiv wie erfolgreich (vgl. Str. 129),
verhdlt er sich nun destruktiv, indem er Kriemhild ziichtigt und seine eigene
Rolle als Minneritter zerstért. Unmittelbar im Anschluss an diese Szene folgt der
Beschluss von Siegfrieds Bestrafung durch Hagen. Wieder wird das Thema
Erziehung ins Spiel gebracht, diesmal von Hagen, der fragt: ,Suln wir gouche
ziehen?“*® und damit Siegfried meint. Sie wollen sich nicht zum Narren halten
lassen, sondern streben Kontrolle an. In den folgenden Strophen versucht Hagen
als alleiniger Befiirworter des Mordplans den Umgang mit Siegfried zu
verhandeln. SchlieRlich kann er Kénig Gunther iiberzeugen, dass durch einen
heimlichen Mord niemand sein Gesicht verlieren, er aber seine verdiente Rache
bekommen wiirde (vgl. Str. 865-870). Die Vorstellung, dass der Held makellos,
unverwundbar und durchweg grofartig ist, gibt dem Konig jedoch in puncto
Rache zu denken (ouch ist s6 grimme starc der wundernkiiene man®%). Diese
Imagination wird sich aber auch (und gerade) durch Siegfrieds Ende nicht
erweisen. Siegfried ist verwundbar, aber er stirbt nicht, weil er einem Kampf auf
Leben und Tod nicht (mehr) gewachsen wire, sondern aufgrund der Intrige, die
von Hagen und Gunther — mit der unwissentlichen Unterstiitzung seiner eigenen

t.227

Frau — geplant is Kontrollierbarkeit, Planung und Beherrschung gehéren in

die hofische Welt, nicht in die heroische:

224 Ehrismann gebraucht diese Gegeniiberstellung ebenfalls, vgl. Otfrid Ehrismann:
Archaisches und Modernes im Nibelungenlied. Pathos und Abwehr, in: Achim Masser
(Hrsg.): Hohenemser Studien zum Nibelungenlied, Dornbirn 1980, S. 165.

225 Str. 864,1: ,,Sollen wir uns einen Narren groziehen?“.

226 Str. 869,3: ,,Auch ist er so furchtbar stark, der unvorstellbar tapfere Mann“, was eine
deutliche Bezugnahme auf den Helden ,,des alten Schlags® ist. Siegfried wird mit seiner
immensen Stérke auch deshalb zum Problem, weil er den Kénig substituiert, vgl. Miiller,
1998, S. 188. Zur Rollenproblematik des mittelalterlichen Konigs siehe weiterfiihrend:
Sergio Bertelli: The King’s Body. Sacred Rituals of Power in Medieval and Farly
Modern Europe (translated by R. Burr Litchfield), State College 2003.

227 Dieser Umstand rettet seine Heldenhaftigkeit, weil er gewissermalen in die Opferrolle
gekleidet wird.

57

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

,Die heroische Konstellation tibt zwar unerwartet doch noch ihren Zwang aus,
aber aus dem selbstverstindlichen, in sich logischen Mechanismus ist

etwas Irrationales geworden.“??®

Es scheint etwas Blitzlichtartiges an sich zu haben, das unerwartet und
unkontrollierbar aufleuchtet. Das Heroische lduft der héfischen Welt jedoch

zuwider und muss unterbunden bzw. entfernt werden. Kriemhild weilS:

»[...]1 ob er niht wolde volgen siner tibermuot,

86 weere im sicher der degen kiiene und guot. “**

Eines wird deutlich: die heldentypische Destruktivitit liegt im Helden selbst und
in den mit ihm konkurrierenden Minnern.”** Seine provokative Natur, die ihn —
mit Unterbrechungen®' — sein ganzes Heldenleben lang begleitet und die hier an
ausgewdhlten Szenen betrachtet wurde, wird ihm zum Verhédngnis. Hagen fiihrt
sie nie explizit als Begriindung fiir den Mordplan an, doch bleibt sie das
entscheidende, weil omniprdsente Indiz fiir das heroische Muster in einer
héfischen Welt.”? Als er sich dann — wohlgemerkt im Wald, nicht am Hof — nach
héfischen Konventionen verhilt, leitet er dadurch sein Ende ein (Str. 977,1: D6

entgalt er sine ziichte’™).

228 Haug, 1974, S. 45f.

229 Str. 893,3f.: ,,Wenn er nicht seiner Uberheblichkeit folgen wiirde,
so wdre der kiihne und gute Held sicher.«

230 Vgl. Miklautsch, 2006, S. 244.

231 Der Erziehungsprozess kann die Schwéchen des Helden iiberwinden, vgl. Gerd W.
Weber: ,,Sem konungr skyldi“. Heldendichtung und Semiotik. Griechische und
germanische heroische Fthik als kollektives Normensystem einer archaischen Kultur, in:
Hermann Reichert, Giinter Zimmermann (Hrsg.): Helden und Heldensage. Otto
Gschwantler zum 60. Geburtstag (Philologica Germanica 11), Wien 1990, S. 480. In
Siegfrieds Fall findet die Erziehung — nach seiner elterlichen Erziehung — in der Zeit am
Wormser Hof statt, an den er sich anpasst. In einer immer wiederkehrenden Schleife
verféllt er jedoch in alte Muster zuriick.

232 Dazu auch Haug, 2006, S. 153, der konstatiert, dass Ungereimtheiten nicht als ,,Relikte
einer unbewdltigten Vorstufe“ zu verstehen sind, sondern um Erfahrungen und ein
Muster, das auch in einer hofischen Welt offenkundig noch Giiltigkeit besitzt, bewusst
werden zu lassen. ,Jedenfalls: das Muster verlangt, dass der Sieger am heroischen
Ubermut stirbt, der ihn zum Sieger gemacht hat.“ (Haug, 2006, S. 155). Passenderweise
ist an dieser Stelle auch die Tatsache zu beachten, dass Siegfried das Bose (Drache)
besiegt hat, selbst zu diesem wurde, und nun das Bése, Bedrohliche verkorpert.

233 ,,Da biifte er fiir seine hofische Erziehung [...]“.

58

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

I11.2.3 Wolf Dietrich

Nachdem Wolf Dietrich eine Zeit in ziigelloser Wildheit gelebt hat, weil ihn
nicht einmal die zustindigen Erwachsenen in die Schranken weisen konnen,
bricht er nach der Riickkehr aus seinem ersten Exil*** ungebremst mit seiner
Unzivilisiertheit in die héfische Welt seiner Familie ein.”* Den Zugang zum Hof
versperrt er sich aber sogleich selbst, indem er die liebevolle BegriiBungsgeste
des Vaters gewaltsam zuriickweist. Wiisste er, dass der Kénig sein Vater ist und
dass er die Schuld an seinem Aussatz trigt, so wire diese Reaktion des Kindes
nachvollziehbar, doch Wolf Dietrich ist unwissend. Folglich ist sein Tritt nicht
als Wut auf den Vater zu bewerten, sondern als Vergegenwairtigung seines
Aggressionspotentials und Entsprechung von Berchtungs Bericht iiber Wolf
Dietrichs Verhalten wihrend des Aufenthalts beim Jdger. Sogleich steht fest,
dass der Junge erzogen werden muss. Mit witzen”® betreut der K6nig Berchtung
mit dieser Aufgabe, denn er hat sich bereits im Umgang mit Wolf Dietrich
bewiesen. Die Anfinge der Erziehung stellen aber auch ihn vor eine
Herausforderung. So muss er den Knaben, der streit- und raufsiichtig durch die
Burg streift, beispielsweise erst fesseln, bevor er ihn ziichtigen kann. Diese
Methode stellt sich als einzig nutzbringende heraus, da Wolf Dietrich die
Versprechen seiner Besserung unter Schmerzen immer einhélt (vgl. Str. 254). Es
wird deutlich: Die Erziehung folgt keinen héfischen Idealen, denn der Text
erwdhnt auch keine héfischen Fertigkeiten,”’ die dadurch erzielt werden sollen.
Allein die Einddimmung seiner Gewalttitigkeit durch Gegengewalt wird betont,
denn seine Wildheit hat am Hof keinen Platz. Wolf Dietrichs Rolle und Stellung

234 Wolf Dietrichs Schicksal wird sich dahingehend wiederholen, wenn er sich mit
Berchtung und dessen S6hnen nach einer erfolglosen Schlacht in Konstantinopel in den
Wald zuriickziehen muss und zum Getriebenen und Gejagten wird, vgl. Kra, 2003, S.
170.

235 Der Jager und seine Frau, die Wolf Dietrich aufgenommen haben, sind selbst dem Teufel
wohlgesonnener als dem Jungen. Sie kiissen Bertchung und freuen sich {iber alle MaRen,
als er Wolf Dietrich wieder abholt (vgl. Str. 236).

236 Str. 241,3:,,mit gewitzten Worten®, ,,mit Verstand*“.

237 Dazu zéhlen u.a. korperliche Leistung und hofische Kunstfertigkeiten, vgl. Friedrich,
2009, S. 331. Auch Schneider betont als Entwicklungsziel ,die heldenhaft beherrschte
Ménnlichkeit altgermanischen Schlags [...], nicht die hofische maze“ (Hermann
Schneider: Wolfdietrich. 1. Heft. Der echte Teil des Wolfdietrich der Ambraser
Handschrift (Wolfdietrich A), Halle (Saale) 1931, S. 18.).

59

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

sind ihm unbekannt, solange sein leiblicher Vater, der Kénig, lebt. Erst als die
Koénigin Berchtungs Burg Meran, wo Wolf Dietrich erzogen wird,”® aufsucht,
weil sie von den eigenen Séhnen vertrieben worden ist, erfidhrt Wolf Dietrich
(schriftlich) von ihr, wer er ist, woher er kommt und dass Berchtung, wie er
immer geglaubt hat, nicht sein leiblicher Vater ist. In diesem Moment der
Erkenntnis seiner wahren Identitdt, vergisst er das Schwert, das er vor Wut zu
dem Treffen mit der Koénigin, seiner leiblichen Mutter, genommen hat, und

nimmt die Miihe und Gnade der Erziehung durch Berchtung wahr:

,»[...] da suochte er Berchtungen, das schwert er ligen liess.
Da bot er seinem maister vil senlichen gruos,

er kiisste im an die hende und naigt im auf den fuoss.“?*

Diese Neuerung in Wolf Dietrichs Leben verhilft ihm zum letzten Schritt seiner
Rehabilitierung,*® denn die Ziichtigung durch Berchtung gibt ihm zusammen
mit der Offenbarung seiner wahren Herkunft die notigen Voraussetzungen fiir
seinen zukiinftigen Weg (Ich han vil recht erfraget, von wann ich bin bekomen;
So bin auch ich gewachsen vil nach zu ainem starken man.**"). Gleichzeitig wird
auch der Kampfgeist um sein rechtméBiges Erbe geweckt, weshalb er sich trotz
Berchtungs Wamung selbst zum Krieger ernennt (vgl. Str. 316,4). Wolf
Dietrichs Gewaltpotential hat einen sinnvollen, héfischen Kanal gefunden. Er
zieht jedoch nicht allein gegen seine Briider, sondern gemeinsam mit Berchtungs

sechzehn Séhnen, die dieser ihm als Dienstmannen unterstellt.>** Fortan ist Wolf

238 Es gibt zahlreiche Belege fiir die adelige Erziehung an einem anderen Hof, vgl. Joachim
Bumke: Hofische Kultur. Literatur und Gesellschaft im hohen Mittelalter, 10. Aufl.,
Miinchen 2002, S. 433f.

239 Str. 306,2-4: ,,Da suchte er Berchttung, das Schwert lie er liegen./Dann bot er seinem
Lehrmeister einen langersehnten Grull:/Er kiisste ihm die Hénde und neigte sich zu
seinen Fiien.

240 Wolf Dietrich wird nun als ,,wohlerzogen® bezeichnet (mit ziichten: Str. 293,2 und311,1).

241 Str. 308,1: ,Ich habe griindlich erkundet, woher ich gekommen bin.“; Str. 309,1:
~Inzwischen bin ich doch erwachsen und eigentlich ein starker Mann.“.

242 Die éltere Forschung, die noch an dem Wolfskriegertum in der Wolfdietrichsage festhielt,
wollte in den Dienstmannen die germanischen Stdmme der Wolfinge, Ylfinge oder
Glomman wiedererkennen und die Gruppe um Wolf Dietrich selbst als ,,Wolfinge“
sehen., wodurch auch die Anlehnung an die Dietrichepik verstiarkt wiirde, denn im
Hildebrandslied taucht der Name Woélfing in Verbindung mit Wolf Dietrich auf, vgl.
Rudolph Much: Der germanische Osten in der Heldensage, in: ZfdA, Bd. 57 (1920), S.
154, 175; Kurt Abels: Germanische Uberlieferung und Zeitgeschichte im Ambraser Wolf
Dietrich (Wolf Dietrich A), Freiburg i. Br. 1965, S. 25f.

60

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

Dietrich der Dienstherr, der eine triuwe-Bindung zu seinen Dienstmannen
unterhilt. Jemandes Dienstmann®*® zu sein, beschreibt seit dem 12. Jahrhundert
ein feudal strukturiertes Abhidngigkeitsverhdltnis und stellt in der
Wolfdietrichepik ,das eigentlich heldische FElement“*** dar, denn der
Handlungstrdger selbst ist als Dienstherr in den Kreis der Dienstmannen

integriert, deren Treue stabilisierend wirkt.**

Die Schlacht, die sie gemeinsam
gegen Wolf Dietrichs usurpatorische Briider schlagen, verldsst keines der
gegnerischen Heere siegreich. Sechs der Dienstmannen Wolf Dietrichs sterben,
was diesen in tiefe Trauer stiirzt. Daraufhin sinnt er auf Rache, was die starke

Bindung der Gemeinschaft unterstreicht.?*® Wolf Dietrich fragt Berchtung:

,» [...],s0lt ich nu deine kind
ungerochen lassen, die bei mir erstorben sint,

wem liess ich meine gesellen und meine dienstman?'“*¥

Diese  Selbstreflexion =~ Wolf Dietrichs zeugt sowohl von dem
Verantwortungsbewusstsein eines Herm als auch von der traditionellen
Racheverpflichtung des Helden. Die Frage lautet also: Spricht hier Wolf Dietrich
als Held oder als Herrscher von sich?** Eine Differenzierung zwischen diesen
beiden ,Ko6rpern”“ scheint unméglich und ist auch im weiteren Verlauf der
Handlung nicht angelegt, denn Wolf Dietrich integriert diese Doppelfunktion,
indem er die iibrigen gefangengenommenen Dienstmannen als heroischer

249
t

Einzelkdmpfer befreit* und seine selbstauferlegte Schuld am Tod der sechs

243 Vorlaufer des Dienstmanns sind im 10./11. Jh. lat. serviens, cliens, famulus, minister und
miles, vgl. Knut Schulz: [Art.] Dienstmann, in LexMa Bd. 3 (2003), Sp. 1004f.

244 Linde Baecker: Die Sage von Wolfdietrich und das Gedicht Wolfdietrich A, in: ZfdA 92
(1963), S. 46.

245 Vgl. Miklautsch, 2005, S. 197.

246 Wolf Dietrich geht sogar so weit, dass er Berchtung auffordert, Rache an ihm selbst fiir
seine gefallenen Sthne vorzunehmen, da er als Dienstherr die Verantwortung fiir seine
Dienstmannen tragt (vgl. Str. 364).

247 Str. 372,1-3: ,/Sollte ich nun deine Kinder/ungerédcht lassen, die hier an meiner Seite
gestorben sind,/wem {iberlieB ich da meine Gefdhrten und Dienstmannen?'

248 Als er die schwere Last der Verantwortung fiir den Tod der Dienstmannen auf sich
nimmt, tritt er als Wolf Herr Dietrich auf (Str. 366,4:,“[...] allererst bin ich in sorgen’
sprach Wolf herr Diettrich“), wobei er ansonsten als Wolf Dietrich bezeichnet wird.
Siehe dazu auch in der Textausgabe die Anm. zu Str. 272,2f., S. 660, die an dieser Stelle
ebenfalls auf die ,,zwei Kérper des Konigs® zu sprechen kommt.

249 Str. 439 bietet in A einen impliziten Hinweis auf deren Gefangenschaft, Fassungen B und
D berichten von dieser explizit.

61

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

anderen Dienstmannen begleicht. Fiir dieses exilische Einzelabenteuer ist die
Dienstmannenhandlung zusammen mit dem briiderlichen Zerwiirfnis ein
Grundstein und erfiillt somit auch eine erzihltechnische Funktion.” Wolf
Dietrich hat nur wegen seiner triuwe-Bindung zu den Dienstmannen die
Verpflichtung — und die Gelegenheit — sich als Held zu erweisen.*! Er zieht aus,
um bei Konig Ortnit Hilfe zu erbitten und gelangt so in die Wildnis, wo seine
eigene Wildheit emeut zum Vorschein kommt, legt er peu a peu seine
Ritterlichkeit ab, indem er die Riistung des Vaters auszieht, zu FuR geht und
letztlich sogar den Sattel seines Pferdes trigt.”>* Aus diesem Tiefpunkt hilft ihm
aber die Wilde Frau mit einer magischen Speisewurzel heraus, die sowohl Wolf
Dietrich als auch dem Pferd neue Kraft verleiht. Sogleich erschldgt er in
heroischer Haudegenmanier zwei Dutzend Réuber, denen ein Mddchen in der
Wildnis zum Opfer gefallen ist (vgl. Str. 512).

Allen Fassungen ist der Drachenkampf gemein, der von Anfang an durch die
Geschichte Ortits im Wolf Dietrich angelegt ist, weshalb Wolf Dietrich bereits
mit dem Attribut wurms veind™ eingefiihrt wird. Im Drachenkampf selbst ist
Wolf Dietrich durch seine Kleidung und Ortnits elbische Riistung geschiitzt.”>*
AuBerdem kdmpft er gegen das Untier zunéchst Seite an Seite mit einem Loéwen,
der allerdings sein Leben lésst, sodass Wolf Dietrich dem Drachen ganz allein
entgegentreten muss.” Dem Léwen gegeniiber zeigt sich Wolf Dietrich deshalb

hilfsbereit, weil er ihn als Wappentier auf seinem Schild trigt.”® Dieser greift

250 Vgl. Miklautsch, 2005, S. 126. Berchtung fordert zum Riickzug in den Wald auf (Str.
375), wo die verschiedenen Abenteuer stattfinden werden.

251 Immer wieder wird die sorge Wolf Dietrichs betont, z.B. Str. 309, 396, 407, 410; siehe
hierzu weiterfiihrend: Walter Kofler: Aventiure und sorge. Anmerkungen zur Textstruktur
von 'Ortnit’ und "Wolfdietrich' A, in: ZfdA, Bd. 138 (2009), S. 361-373.

252 Er dient seinem edlen Begleittier, das spéater dann wiederum fiir ihn eintritt, als es ihn vor
dem Drachen warnt und an dieser Stelle den Adel repréasentiert, vgl. Friedrich, 2009, S.
335.

253 Str. 33,3: ,,Drachenfeind®.

254 Auf seine Kleidung ist auf der christlich/heidnischen Ebene noch néher einzugehen.

255 Das unterscheidet ihn von Ortnit, der nicht fahig war, allein gegen das Monstrum zu
kémpfen, siehe dazu auch Millet, 2008, S. 395.

256 Die Anspielung auf Lowenritter Twein ist mehr als deutlich, vgl. Kraft, 2009, S. 50. Wolf
Dietrich hat sich zuvor selbst ein Wappentier erwéhlt, indem er gegen alle m&glichen
wilden Tiere kdmpfte und das tapferste, das er besiegt hat, auf dem Schild tragen wollte
(vgl. Str. 425). In langer Tradition spiegeln sich Herrscher und Léwe ineinander, weil die
furchterregende, grausame, wilde und tapfere Natur des Lowen als die des Herrschers
behauptet wird, vgl. Matthias Naumann: Der Lowe und die Low/innen. Das sich
wandelnde Auftreten eines Wappentieres kriegerischer Politik, in: Rainer P&ppinghege

62

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

Wolf Dietrich nicht an, denn zum einen hat er den Lowen seine Treue
geschworen (vgl. Str. 426) und zum anderen driickt das Tragen eines Léwen im
Wappen die eigene Herrscherlegitimation aus, weshalb der ,Herr der Tiere“ in
seinem menschlichen Gegeniiber seinesgleichen erkenne.” Identifiziert sich
Wolf Dietrich also mit einem Loéwen, so driickt sich darin erneut sein double
bind aus, indem er heroische Wildheit und Herrschaft bzw. Beherrschung
integriert.”™® In Anlehnung daran kimpft er als ,Lowenritter anstelle des
Lowen, nachdem die Drachenjungen das Tier gefressen haben, weiter gegen den
Drachen und nimmt so dessen Platz ein, den er auch siegreich verteidigen kann.
Die Fassungen B und D*° berichten ab hier ausfiihrlicher als die Fassung k von
einem dreifachen Drachenkampf: Der erste stellt eine Rachehandlung fiir Ortnit

%0 jst als heroische Finzeltat inszeniert und der dritte wird zu

dar, der zweite
einem hofischen Schaukampf mit Publikum.”® Hat Wolf Dietrichs Vorgéinger
Ortnit im Drachenkampf versagt, begriindet der Sieg iiber den Drachen (und
dessen Jungen) Wolf Dietrichs Heirat mit Ortnits Witwe Liebgart und damit die

vollstdndige Integration in die hofische Welt:

»Sein Aventiureweg als ellender ist damit beendet und er hat seine Beféhigung

zum Landesherm 6ffentlich unter Beweis gestellt.“**

Im Wolf Dietrich spielt sich der Drachenkampf also hauptsdchlich auf der
heroisch/hofischen Ebene ab und zeigt Integration in Perfektion, da das auf
gegenseitiger Treue aufgebaute Feudalwesen durch den Sieg iiber das Monster
hergestellt und bestitigt wird. Die unmittelbare Verbindung und der Kontakt
zum Lowen verstitken diese Lesart und halten das Kreisen um Wildheit und

Zihmung bzw. Bezwingung aufrecht, das sich auf dieser Ebene abspielt. Das

(Hrsg.): Tiere im Krieg. Von der Antike bis zur Gegenwart, Paderborn 2009, S. 167.

257 Vgl. Naumann, 2009, S. 169.

258 ,,So ist der Konflikt von Herrschaftsanspruch und Herrschaftsentzug, von Erwéahlung und
VerstoRBung bereits in der Kindheitsgeschichte Wolfdietrichs vorprogrammiert.“ (Kraf,
2003, S. 170.).

259 A bricht unmittelbar zu Beginn des Drachenkampfes ab. Die Schlusspartie des Wolf
Dietrich aus dem Dresdner Heldenbuch (k) berichtet neben dem Sieg Wolf Dietrichs
noch von Zaubermichten, die er anschliefend iiberwinden muss, bevor er sich als
rechtmaRiger Brautigam zum Hochzeitsfest erscheint.

260 Hier hat der Drache einen geféhrlichen Feueratem.

261 Vgl. Miklautsch, 2005, S. 181-184.

262 Ebd., S. 186.

63

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

Wilde und Wélfische in Wolf Dietrich wird zu einem Konfliktfeld zwischen
Herrschaftsanspruch (Zihmung) und Herrschaftsentzug (Wildnis/Wildheit)
ausgeweitet, was sich auch in der emeuten Identititskrise Wolf Dietrichs in der
Wildnis zeigt,”®® aber am Ende von ihm allein iiberwunden wird. Dabei steigern
sich die Drachenkdmpfe, die ein typisches Element der Heldensagen sind, von
der heroischen Motivation zu einem héfischen Spektakel und iiberfiihren Wolf
Dietrich von der Wildnis an den Hof. Drachenbezwingung und EheschlieBung
folgen unmittelbar aufeinander, weshalb ein unwiirdiger Drachentéter (Ortnit)
die hofische Ordnung gefihrdet und ein fihiger die Ordnung wahrt bzw.
herstellt.”®

Die (wilde) Natur ist fiir Wolf Dietrich seit seiner Geburt der zentrale
Bezugspunkt und somit ist es nur konsequent, dass es die Wildnis ist, die ihn

durch Uberwindung in seiner Entwicklung voranbringt.”®

I11.2.4 Zusammenfassung

Als Konig der Gauten verkérpert Beowulf einen erfolgreichen Herrscher, jedoch
kann ihn sein heroischer Instinkt nicht retten und so scheitert er am Ende, auch
wenn er den Drachen besiegt. Seine Schwachstellen sind nicht die Probleme bei
der Reintegration in eine Gesellschaft oder dhnliche Schwierigkeiten, die die
beiden anderen Helden dieser Untersuchung aufweisen. In Beowulfs Fall liegen
sie inwendig, da sie mit seinem Rollenwechsel konform gehen. Sie treten erst zu
seiner Regierungszeit in FErscheinung. Als Heros sind Rubhm und Ehre
erfolgreiche Motivationen, aber fiir einen Koénig sind sie destruktiv. Obwohl er
sich in den drei Kdmpfen duBerlich wandelbar gezeigt hat und sich auch in
Heorot zu benehmen weifs,” bleibt er, was das Kdmpfen angeht, Finzelginger

und im Innern heroisch. Beowulf scheitert nicht am Hof, also dem &ulSeren

263 Er nimmt den Brief, den ihm seine Mutter gegeben hat, erneut zur Hand, um sich seine
Herkunft und seine Stellung vor Augen zu fiihren, vgl. Str. 477.

264 Vgl. Rebschloe, 2014, S. 233.

265 Siehe dazu auch Friedrich, 2009, S. 262.

266 Millet spricht hierbei von Beowulfs un- bzw. antiheroischem Verhalten, da er Konflikte,
denen andere Helden ausgesetzt sind, vermeidet, indem er sich von sich heraus
situationsangemessen verhdlt, vgl. Millet, 2008, S. 82f.

64

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

Umfeld und in der Funktion des Konigs, sondern an der Integration seiner
beiden Funktionen, was auch die (zeitliche) Trennung von 50 Jahren
unterstreicht. Im Vergleich zu anderen Heroen zeigt sich die Andersartigkeit
Beowulfs auch auf dieser Ebene erneut: Anders als der schlechte Herrscher
Heremod erweist sich Beowulf gliicklicherweise als fahig, gravierende Fehler zu
vermeiden, doch mit dem Drachenbezwinger kann Beowulf nicht (mehr?)
mithalten und den Drachen besiegen, denn er kann nicht gleichzeitig beide
Rollen vereinen. Er ist am Schluss — in voller Riistung — ganz in der Rolle des
Konigs, nicht mehr allein des Heros, der er friiher war. Dennoch wendet er alte
heroische Muster und Motivationen im Drachenkampf an, die aber nicht
erfolgreich sind. Zwar ist ein heldenhafter Tod durchaus ein wichtiges
Charakteristikum fiir einen Heros, doch gilt dies nicht ohne Weiteres fiir einen
Konig. Dieses Dilemma der Doppelfunktion hatten die angefiihrten Helden des
heroic age nicht zu bewdltigen, denn Heroen- und Herrscherrolle sind getrennt,
wie auch das Beispiel Sigemund zeigt, der lange bevor er Kénig wird, den
Drachen besiegt hat. Obgleich der Tod durch den Kampf elementar zu seinem
Heroentum gehort, muss er — genauso wie der Drache — aber auch deswegen
sterben, weil er in die neue Zeit nicht mehr hineinpasst.

Bei Siegfried zeigt sich die Kombination aus kérperlicher Kraft, die einen
Vorzeithelden auszeichnet, und mentaler Stirke, die eine Tugend eines hofischen
Helden ist, deutlich. Unterstrichen wird die auBerordentliche koérpetliche
Verfassung durch seine Drachen(horn)haut. Doch sie hat eine Schwachstelle, die
ihm zum Verhdngnis wird. Schreibt man also dem Heros der Vorzeit in erster
Linie Unverwundbarkeit und iibermenschliche Kraft zu, so wird spétestens zur
Zeit der schriftlichen Fixierung auf Schwachstellen hingewiesen, die die
hofischen Anforderungen zum Vorschein bringen und nicht allein die
AuRerlichkeit ansprechen (vgl. Liicke in der Hornhaut). Siegfried befindet sich
im immerwdhrenden Wechsel zwischen einem degen und ritter edele: Er weist
zwar hoéfische Tugenden auf, doch weil er sich durch einen Wettkampf hinreilen
lasst, gibt fiir den Beginn des Mordkomplotts sein heroischer Drang nach
Anerkennung den Ausschlag. Den TodesstoB, auf den das ganze Szenario
hinauslaufen soll, erleidet er dann, weil seine hdéfische Erziehung, die
ausgerechnet zum falschen Zeitpunkt zum Vorschein kommt, im Wald fehl am

Platz ist. Das Hofische trdgt zu seinem Tod bei, obwohl es ein ihm anerzogenes

65

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

und erwiinschtes Verhalten ist, das er aber mit dem unzivilisiert-heroischen
filschlicherweise vermischt. Das legt die Vermutung nahe, dass — auch im
Vergleich zu Beowulf - die Erfilllung nur einer der Rollen
erfolgsversprechender gewesen wire. Als Drache, der sich scheinbar wahllos
héfischen Tugenden bedient, muss er in der hofischen Welt versagen.

Ahnlich verhélt es sich mit Wolf Dietrichs Undiszipliniertheit und A ffektivitit,
die ihm den Zugang zum Hof des Vaters verschlieBen. Es sind kérperliche
Ziichtigung und Keuschheit, die ihm letztendlich die EheschlieBung und einen
neuen Konigshof ermoglichen. Wie bei Siegfried sind Kontrolle und
Beherrschung die hofischen Mittel zur Zdhmung des Heros, die Wolf Dietrich in
Gegensatz zu diesem im Verlaufe seiner Jugend anerkennt und in Génze
verinnerlicht. In einer sinnvollen Berufung (dem Kampf gegen die
usurpatorischen Briider) hat sein heroisches Gewaltpotential einen Kanal
gefunden, der héfisch vertretbar und ehrenhaft ist. Dabei wird er auch in die
Gemeinschaft der Dienstmannen integriert (triuwe), ohne dass er unkontrolliert
in gegenldufige Muster zuriickfallt: Das Verantwortungsgefiihl fiir die Seinen
kombiniert sich mit der (heroischen) Racheverpflichtung. Der Weg durch die
Wildnis und die Priifung, die ihm durch das Meerweib auferlegt wird, muss er
als heroischer Einzelkimpfer bestehen, bevor er als edler Ritter mit
Lowenwappen in den Drachenkampf ziehen und siegen kann. Wolf Dietrich
integriert heroische Wildheit und héfische ziihte, weshalb er seinen aventiure-

Weg erfolgreich abschliefen und in einen neuen Koénigshof eintreten kann.

66

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

I11.3. Zur heidnisch/christlichen Ebene

Die dritte Ebene befasst sich mit den religiosen Aspekten, die zweifellos in der
Kultur, welcher die schriftlich konzipierten Epen entstammen, eine wichtige
Rolle spielen. Das Christentum hat sich durchgesetzt und Einfluss auf die
Entstehung der Texte genommen. Die entstehenden Verwicklungen sind von
Anfang an — also schon beim ersten und éltesten der drei Epen — nicht von der

Hand zu weisen.

I11.3.1 Beowulf

Im Lichte der parallelen Existenz sowohl heidnischer als auch christlicher
Sphéiren verkorpert Beowulf diese gleichermalen: Er ist mutig, kiihn und
pflichtbewusst, wenn er mit bloRen Hédnden gegen Grendel kdmpft und sich
dessen Mutter stellt, aber auch selbstlos, bescheiden und aufopferungsvoll,
indem er vollen Einsatz fiir die Didnen zeigt und spéter fiir sein Volk in den Tod
zieht. In diesem Sinne ist er ein Held mit Charakter und Personlichkeit, der
heidnische Tugenden und christliche Werte durchschimmern lidsst. Das bereits
griindlich untersuchte Feld der pagan and christian elements im Beowulf"®” wird
fiir den Rahmen dieser Arbeit auf die wichtigsten Aspekte, die sich um den
Protagonisten drehen, beschrinkt. Es steht auler Frage, dass der Dichter in
seinen Beowulf christliche Inhalte und den Glauben an den einen Gott einflieSen

ldsst.® Nicht nur das Epos gewinnt durch die christliche Perspektivierung an

267 Um auch nur die Idee eines Uberblicks iiber den uniiberschaubaren Umfang der
Forschungsliteratur zu diesem Themenkomplex zu bekommen, siehe z.B. Malcolm R.
Godden, Michael Lapidge (Hrsg.): The Cambridge Companion to Old English Literature,
Cambridge 1991; T. Hofstra, .. A. J. R. Houwen, A. A. MacDonald (Hrsg.): Pagans and
Christians. The Interplay between Christian Latin and Tratitional Germanic Cultures in
Early Medieval Europe. Proceedings of the Secons Germania [Latina Conference held at
the University of Groningen. May 1992 (Germania Latina IT), Groningen 1995; oder
eines der zahlreichen Handbiicher zum Beowulf, z.B.: Edward B. Irving, jr.: Christian and
Pagan Elements, in: Robert E. Bjork, John D. Niles (Hrsg.): A Beowulf Handbook,
Exeter 1996, S. 175-192.

268 Hier sind u.a. die gottliche Schépfung (Vv. 86-98), Grendels Abstammung von Kain (Vv.

67

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

Tiefe, sondern auch der Protagonist Beowulf wird dadurch gezeichnet, doch ob
in Beowulfs Fall deshalb von einem Christen gesprochen werden kann, ist
fraglich.”® Thm wurde in dem breiten Spektrum vom Abbild eines germanischen
Teufels auf der einen bis hin zu einer angelsdchsichen Version von Christus auf
der anderen Seite alles angedichtet, doch welche Kriterien und MaRstébe fiir die
Zuordnung zu einem der beiden religiésen Lager festgesetzt worden sind, bleibe
oft im Dunkeln, kritisiert Tripp.”® Es verhélt sich vielmehr so — wie bereits
eingangs erwdhnt —, dass beide Religionsformen auseinander hervor gehen und
aneinander zu wachsen scheinen. Fiir die friihmittelalterliche Welt gilt diese
Mischung insbesondere. Um einen besseren Uberblick zu behalten, postuliert
Tripp eine drei- statt zweigliedrige Begriffsdefinition: ,pagan, early-Christian,
and post-Christian, which is to say non-materialistic polytheism, non-
materialistic monotheism, and materialistic humanism.“*’”* Zugrunde liegt die
Annahme, dass die Unterscheidung heidnisch/christlich zugleich zwischen zwei
verschiedenen Anschauungen beziiglich der menschlichen Fihigkeiten in der
Welt und der Verbindung des Menschen zu dieser differenziert. Das Wissen, das
im Christentum durch Einschrinkung der menschlichen Kenntnisse auf
pragmatisches Alltagswissen limitiert wird, sei dabei der MaRstab. Wéahrend
»,paganism“ und ,early-Christianity“ das Wissen um spirituelle Wesen und
Michte, also iiber weltliche, materielle Dinge Hinausgehendes, mit einschlieSen
und dafiir prinzipiell offen sind, spalte die ,post-Christianity” diese als ein
Abstraktum ab.””? Ddmonen, Heilige, Gott oder Gatter — fiir die pagans und die
early-Christians der , Tripp schen Dreifaltigkeit” sind diese konkret greifbar in
der Wirklichkeit und keine rein iibernatiirlichen (oder gar pathologischen)

Projektionen.’” Die ,post-Christianity“ sieht sie — ganz humanistisch verstanden

106-110), Hrodgars homiletische Rede (Vv. 1700-1784), die Vorstellung vom Leben nach
dem Tod (Vv. 2468f.) als Belege fiir die christlichen Wurzeln des Autors zu nennen.

269 Vgl. Margaret E. Goldsmith: The Christian Perspektive in Beowulf, in: Robert D. Fulk
(Hrsg.): Interpretations of Beowulf: A Critical Anthology, Bloomington (Ind.) 1991, S.
109.

270 Vgl. Tripp, 1992, S. 22.

271 Ders., S. 25.

272 Ebd.

273 Ebd., S. 26. Fiir die Angelsachsen stellte der christliche (alttestamentliche) Gott einen
dryhten (warlord) dar, dessen konkretes Eingreifen in ihre kriegerisch geprédgte Welt eine
logische Konsequenz seines Amtes als Kriegsherr darstellt. Die Synthese von bekannten
Strukturen und neuen Elementen veranschaulicht Franks Casket, ein Runenkéstchen, das
angelséchsische, rémische und christliche Traditionen abbildet, vgl. Richard Abels: What

68

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

— als vage, unerkennbar und transzendent an oder lehnt ihre Existenz ab.”* Das
Bewusstwerden der verschiedenen Entwicklungsstufen und Vorstellungen von
Religiositit in der Geschichte soll davor schiitzen, in die Falle zu geraten,
Beowulf entweder in die Schublade des ,schlechten Heiden“ oder ,guten
Christen“ zu befoérdem. Vielmehr sollen die Dynamik der Zeit und die Frage
nach ihrer Integration in Beowulf in den Blick genommen werden.

Genauso wenig wie heden, kommt die Erwidhnung von Christus im
Zusammenhang mit Beowulf vor,”” doch er wird als Gesandter Gottes (Vv.
381f.) bezeichnet. Es ist der harte Harnisch zusammen mit Gott, der Beowulf im
Kampf zum Sieg verhilft (herenet hearde — ond halig God””®). AuRerlich scheint
also erst einmal alles drauf hinzuweisen, dass es sich bei dem im Beowulf-Epos
vorliegenden Beowulf eher um einen Christenmenschen als um einen Heiden
handelt, doch scheint es sinnvoll — ganz dem Beowulf-Epos entsprechend (vgl.
Interlace Structure) — von der AulBenansicht (Was) in die Innenansicht (Wie) zu
wechseln. Wenn Gott iiberhaupt eine Rolle fiir den Helden spielt, dann taucht er
im Hintergrund der Handlungen Beowulfs auf. Daher bietet sich hier — wie
schon auf der animalisch/menschlichen Ebene — ein Blick auf den
Handlungsverlauf an, fiir den Rache eine besondere Dynamik in Bezug auf den
Helden und sein Handeln in Gang setzt. Sie stellt ein Phdnomen dar, das Thema
in christlichen wie heidnischen Kulturen und Gesellschaften ist.”’”” Durch die
christlichen Elemente, die der Autor dem Beowulf-Epos ganz offensichtlich
einstreut, ist es legitim, Beowulfs Kampfhandlungen unter christlichen und

heidnischen Aspekten zu betrachten.””®

Has Weland to Do with Christ? Franks Casket and the Acculturation of Christianity in
Early Anglo-Saxon England, in: Speculum, Bd. 84, 3 (2009), S. 568.

274 Das Unbegreifliche wird als Schwarze Magie abgetan und ganz verleugnet. Aberglaube
darf aber nicht unmittelbar mit Heidentum gleichgesetzt werden, denn diesen gab und
gibt es in allen Bereichen und Zeiten, vgl. C. E. Fell: Paganism in Beowulf: A Semantic
Fairy-Tale, in: T. Hofstra, L.. A. J. R. Houwen, A. A. MacDonald (Hrsg.): Pagans and
Christians. The Interplay between Christian Latin ans Tratitional Germanic Cultures in
Early Medieval Europe. Proceedings of the Secons Germania [Latina Conference held at
the University of Groningen. May 1992 (Germania Latina IT), Groningen 1995, S. 33.

275 Heden (vgl. heathen) wird im gesamten Text nicht einmal mit Beowulf in Verbindung
gebracht; vielmehr taucht es in Bezug auf Grendel (Vv. 852 und 986) und den Hort (Vv.
2216 und 2276) sowie als Kompositum h[e]rgtrafum (V. 175) fiir den heidnischen
Tempel im Gétzendienstbericht auf. Christus wird nirgends genannt.

276 V. 1553: ,,der harte Harnisch — und der heilige Gott“.

277 Vgl. Fell, S. 15.

278 Die Verflechtung des heidnischen Glaubens mit dem biblischen Gott zeigt sich

69

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

Im Beowulf-Epos beginnt der Kreislauf der Rache mit den nédchtlichen
Angriffen auf die Halle Heorot und die Sippe des dénischen Herrschers
Hrodgar.”® Im ersten Teil des Epos stehen die heidnischen Flemente bei den
Dénen sehr stark im Vordergrund (vgl. Vv. 175-181: Anbetung der Gétter und
das Misstrauen gegeniiber dem Christengott; Vv. 201-204: Glaube an
Vorzeichen fiir gute Reisebedingungen). Doch auch biblische Beziige sind
hervorgehoben: So fingt der Rachekreislauf im Beowulf zwar mit Grendels
Angriffen an, viel friiher aber (vgl. Vv. 106-115) beginnen Mord und Verrat in
Genesis 4 durch Kain, von welchem Grendel und auch andere Monster
abstammen. Die urspriingliche Tat eines Einzelnen (Kain) ist so tief in der
Menschheit verwurzelt, dass sich diese Tat auch noch Jahrhunderte spéter in der
Welt rdacht und durch dessen Nachkommen ein Teil von ihr ist. Hier zeigt sich
erstmals ein wichtiger Aspekt von Rache: der Bezug zu Vergangenem, mit dem
Beowulf in Konflikt gerdt. Rache fordert zwangsldufig eine vorausgegangene
Tat, auf die sie sich bezieht und die sich in der Gegenwart auswirkt. In Kains
Fall ist es der Neid auf seinen Bruder Abel, der ihn zu seiner Tat motiviert.
Grendels Motivation ist dem Text nicht sicher zu entnehmen, doch analog zu
Kain liegt die Vermutung nah, dass auch er Neid auf das fréhliche Treiben in
Heorot empfindet (Vv. 86-90).*° Schon der Beginn des Beowulf-Epos verankert
die gesamte Erzdhlung in der Vergangenheit, doch wie tritt nun Beowulf, der
selbst aus einer heidnischen Umgebung kommt, in Kontakt mit dem
,,biblischen“** Unhold und dem christlichen Gott?

Grendel, der Spross aus Kains Geschlecht, treibt in Heorot sein Unwesen und

ermordet mehrere von Hrodgars Ménnern. Hrodgar ist sich allerdings sicher,

beispielsweise deutlich in V. 696f., da hier beides gleichermalen als Quelle des Mutes
und der Kraft fiir den Kampf benannt wird, vgl. Lehnert, 2004, S. 187, Anm. zu V. 696b-
697a.

279 Da in dieser Untersuchung der Held im Fokus steht, soll die Rache exemplarisch
aufzeigen, wie beide Elemente fiir den Protagonisten und sein Handeln von Bedeutung
sind.

280 Da Kain als Begriinder der ersten Stadt, also dem organisierten menschlichen
Zusammenleben, gilt, kommt es nicht von ungeféhr, dass sein Nachkomme Grendel als
Ausgeschlossener die groe Halle Heorot hinterhéltig angreift und das Zusammenleben
zerstoren will.

281 Obwohl Grendel zweimal als heidnischer Kémpfer charakterisiert wird, wird in ihm der
biblische Bezug deutlich. Das Vergehen gegen die Menschen nimmt in Kain seinen
Anfang, zieht sich durch die Geschichte und entfremdet dessen Nachkommen (offenbar
auch phénotypisch) von einem gottgeschaffenen Menschen.

70

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

dass Gott den Ubeltiter stoppen kann (V. 478).*> Obwohl Beowulf von ihm als
Gesandter Gottes verstanden wird, scheint sich Beowulf selbst auf wyrd, das
Schicksal, zu verlassen (Ged a@ wyrd swa hio scel!”®*). Doch der religiose
Hintergrund ist nicht sicher einzuordnen. Der nur in altenglischen Quellen
iiberlieferte Begriff ist Krause zufolge wohl aber eher -christlichen als
heidnischen Ursprungs.”® In dem ersten der insgesamt drei Kadmpfe richt
Beowulf die Ddnen und ihren Verlust, den Grendel sie erleiden lieB, mit Mord.
Von Rache ist dabei nur mit Einschrankung zu sprechen, weil es gerade nicht der
direkt Betroffene ist, der Rache iibt, sondern Beowulf in Stellvertretung. Auch
der Text weist an keiner Stelle explizit auf Rache hin. Die Verben wrecan und
forgyldan kommen hier nicht vor.”®

Beowulf bringt dieser Kampf vor allem Ehre und Anerkennung ein, welche
zentrale Bestandteile im germanischen Wertekanon sind.”® Dass ihm Ruhm und
Ehre wichtig sind, zeigt auch sein Wunsch, ganz allein gegen Grendel antreten
zu wollen. Der Mord an Grendel, der als ganz bewusst geplante Tat beschrieben
und von Hrodgar wiederum als Wunder bezeichnet wird (Vv. 930-942),% stellt
eine verteidigende Antwort auf vorausgegangenes Ubel dar, das durch einen
Einzelnen hervorgerufen wird. Das Wunderbare und AuBerordentliche an
Beowulf scheint nicht nur auf seine korperliche Stirke beschrinkt zu sein,
sondern wird erneut in eine Sphidre des Goébttlichen ausgeweitet: Beowulf
vollbrachte mit Gottes Hilfe eine Tat de we ealle er ne meahton snyttrum

besyrwan.®® Fr scheint nach dem Beweis seiner Fihigkeiten nun endgiiltig in

282 Hier lassen sich eine der vielen Ungereimtheiten und widerspriichlichen Aussagen des
Beowulf-Dichters feststellen: Zuvor hat er die heidnischen Riten und Gepflogenheiten in
Heorot betont und schwingt nun ganz beildufig um, wenn er von Hrodgars Gottesglauben
berichtet. Ein Nebeneinander beider Glaubensvorstellungen scheint — wie bereits
erldutert — Usus zu sein. Die inhérente Logik konnte sein, dass die Opfer und
Anbetungen, von denen Vv. 175-181 berichten, offensichtlich keinen Nutzen bringen und
daher die Konsequenz lauten muss, dass ein anderer Gott — von auBen — zuhilfe eilen
muss.

283 V. 455: ,,Wyrd, das Schicksal, geht stets seinen Lauf.“.

284 Vgl. Arnulf Krause: [Art.] Wyrd, in: Reclams Lexikon der germanischen Mythologie und
Heldensage. Mit 64 Abbildungen (2010), S. 316.

285 Vgl. Anm. 60.

286 Es wire auBerdem eine Schande, die Tat ungerédcht zu lassen. Siehe dazu: Wilhelm
Gronbech: Kultur und Religion der Germanen, Leipzig 1996.

287 Ein Wunder vollbringen typischerweise Heilige, doch als solcher ist Beowulf nicht zu
sehen. Denkbar ist allerdings, dass eine leise Idee dessen beim Ieser mitschwang.

288 Vv. 941f.. ,[...] die wir alle zuvor nicht vermochten, mit Weisheit zu ersinnen.“

71

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

ein Vorbild verwandelt zu werden,” insofern ist er spétestens jetzt ein in Heorot
allgemein anerkannter Held.”® Papahagi zufolge erfiillt Beowulf die gleiche
archetypische Funktion wie ein Heiliger: den Sieg im Machtkampf des Lichtes
gegen das Dunkel.”®" Die oben angefiihrten Uberlegungen von Tripp ermahnen
aber zu Recht zur Vorsicht bei einer Einordnung in das christliche
Heiligenverstdndnis. Dieses scheint fiir Beowulf irrefiihrend zu sein.

Im zweiten Kampf bittet Hrodgar Beowulf um erneute Hilfe. Er soll auch mit
Grendels Mutter den Kampf aufnehmen (Vv. 1376ff.) und bietet ihm Geld zur
Belohnung. Die erneute Verteidigung riickt wieder in den Fokus. Hier bestitigt
sich, dass Beowulf von Hrodgar als sein Stellvertreter betrachtet wird, denn
Grendels Mutter hat nicht Beowulf persénlich Leid zugefiigt, sondern Hrodgar,
indem sie zur Strafe fiir den Mord an ihrem Sohn einen der Manner getotet hat.
Beowulf spielt auch im zweiten Kampf wieder die zwischen Téter und Opfer
geschaltete Instanz als Récher.”®® Auch wenn sich dieser Kampf als bedeutend
schwieriger als jener mit Grendel erweist, gelingt Beowulf der Sieg und somit
die Rache. AbschlieBend schligt Beowulf dem toten Grendel auch noch den

Kopf ab. Hier zeigt sich der extreme Zorn, von welchem die Rache (sei es in

289 Hrodgar betont in seiner Rede auch immer den Vergleich zu den vorherigen Bemiihungen
seiner Ménner, was die Vorstellung eines Vorbilds in Beowulf unterstreicht.

290 Siehe dazu G. C. Britton: Unferth, Grendel and the Christian Meaning of 'Beowulf', in:
Neuphilologische Mitteilungen 72, 1971, S. 246-250. Den Zweifel an Beowulfs
Heldenhaftigkeit versucht Unferd zu séhen, indem er in der Schwimmwettkampf-Episode
(Vv. 499-606) Beowulfs Niederlage gegen Breca hervorhebt. Beowulf betont darauthin
seinen Sieg gegen die Meeresungeheuer, was ihm wichtiger zu sein scheint als das
Kriftemessen mit einem Menschen, denn er berichtet nicht davon, dass er dieses nach
den Kampfen beendet hat.

291 Vgl. Adrian Papahagi: The Anglo-Saxon Hero: angel or Demon? A reading of Beowulf,
in: Leo Martin Carruthers (Hrsg.): Anges et démons dans la littérature anglaise du
Moyen-Age, Paris 2002, S. 83. Zur Lichtmetaphorik im Beowulf siehe auch Robert I..
Milgrom: Light Against Dark: The Presentation of Heroic Life in Four Medieval English
Alliterative Poems: ,,Beowulf“, ,Maldon“, ,Morte Arthure®, and ,,Gawain and the Green
Knight“, New York 1979.

292 Die Stellvertretungsfunktion Beowulfs erinnert den christlich sozialisierten Teser an
Christus und die Stellung, die Heilige zwischen Gott und den Menschen einnehmen. In
seiner stellvertretenden Funktion mag diese Idee mitklingen, aber er nimmt keine
Heiligenposition ein (auch nicht die eines Christen wie es bei den Helden im Battle of
Maldon und der Passio Sancti Eadmundi der Fall ist, weil deren heidnische Gegner ein
christliches Pendant fordern, vgl. Paul R. Cavill: Heroic Saint and Saintly Hero: the
Passio Sancti Eadmundi and The Battle of Maldon, in: Robin Waugh, James Weldon
(Hrsg.): The Hero Recovered: Essays on Medieval Heroism in Honour of George Clark,
Kalamazoo 2010, S. 110-124.).

72

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

Handlung oder Edeiden) stindig begleitet ist.”*® Rache duldet also keine
Nachgiebigkeit, was keinerlei Platz fiir den christlichen Vergebungsgedanken
ldasst. Wann immer es moglich ist, wird dem Gegner Schaden zugefiigt, wobei
beide Kampfepisoden immer auch Ruhm und Ehre fiir Beowulf im Blick haben,
die er fiir sich gewinnt und auch Hrodgar dadurch zuriickgibt.”* Der Held bleibt
dabei jeweils in der Rolle als Hrodgars Stellvertreter’ und kann seine
Konzentration auf das Geschehen richten. Beowulf kann zwar auf seinen
Kampfeszorn zuriickgreifen, um in der konkreten Kampfsituation die notige
korperliche und mentale Kraft aufzubringen, doch sobald diese voriiber ist, kann
er bescheiden und demiitig auftreten (vgl. Vv. 1677f.: Ubergabe des Schwertes
an den Dénenkénig), was entweder von seinem starken Charakter zeugt oder an
der personlichen Unbetroffenheit der wiitenden Monster liegen mag. Dieser fast
schon professionelle Umgang mit der jeweiligen Situation erméglicht ihm
offenbar die Siege, denn im Folgenden sieht die Lage fiir ihn ganz anders aus.
Mit einem grofen zeitlichen Abstand kommt es in Beowulfs Heimat, iiber die er
mittlerweile als Konig herrscht, zu Drachenangriffen.”® An dieser Stelle
durchlebt Beowulf das, was Tripp als ,,psychology of anger“*” beschreibt. Ihm
zufolge verschmelzen die ,senses of hreoh, 'fierce, savage, rough,” and hreow,
sorrow, regret, repentance,’ and reow, 'fierce, cruel,’ into a new category of rage’,
as our emotions turn first upon ourselves and then upon the world*.**®

Neben seiner bislang hiufig bewiesenen Fahigkeit zu Zorn und Rage, wird
Beowulfs inneres Erleben nun mit hréow on hredre, hygesorga meest™™

beschrieben. Er bezieht die Gefiihle zunédchst auf sich und sinniert, ob er Gott

293 Vgl. Berserkerwut.

294 Hierzu Wehrli: ,[...] Held-Sein heift sich selbst behaupten, unter dem unausweichlichen
Gebot der Ehre, die keinen Unterschied zwischen Innen und AuBen kennt.“ (Max Wehrli:
Literatur im Deutschen Mittelalter. Eine poetologische Einfiihrung, Stuttgart 1987, S.
204).

295 Zum ,,Sermon“ (Vv. 1700-1784) und dessen homiletischer Deutung auf Beowulfs
Zukunft siehe Goldsmith, 1991.

296 An dieser Stelle wird iiblicherweise eine Zasur angenommen, da die bisherigen die
Erzahlmuster des bereits genannten Bérensohnmotivs, das in ganz Europa verbreitet war,
ausklingen und mit der Drachenepisode der andere, noch verbreitetere Stoffkreis beginnt,
vgl. u.a. John D. Niles: Pagan Survivals and Popular Belief, in: Malcolm R. Godden,
Michael Lapidge (Hrsg.): The Cambridge Campanion to Old English Literature, Second
Edition, Cambridge 2013, S.120-136, der Bezug auf Panzer nimmt.

297 Tripp, 1992, S. 144.

298 Ebd,, S. 144.

299 V. 2328: ,Sorge im Herzen, groBte Sorgen“.

73

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

wohl erziirnt habe, indem er gegen das alte Gesetz verstiel§ (Vv. 2329f.). Dabei
wird auch betont, dass solche Gedanken und Gefiihle bei ihm sonst nicht iiblich
sind (V. 2332). Beowulf impliziert mit seinen sorgenvollen Gedanken, dass Gott
nicht nur Gutes, sondern auch Boses schicken kann, wenn er es als angemessene
Reaktion auf vorausgegangenes Verhalten betrachtet. Die dahinter steckende
Logik des Tun-Ergehen-Zusammenhangs, die Beowulf offenbar in sich trdgt und
die auch biblischen Ursprungs ist. Sie stellt gleichzeitig den Katalysator fiir den
Rachekreislauf dar. Der gottliche Zorn, den die Menschen durch ihre Taten
hervorrufen, kann also zu Racheakten fiihren. Diese Tatsache hat sich auch
bereits in der Geschichte von Kain und Abel erwiesen. Gott, auch der

Wealdende®™ oder ecean Dryhtne®™

genannt, taucht nicht nur in der fiir Beowulf
belastenden Situation mehrfach auf, sondern insgesamt in dieser letzten
Kampfepisode viel hédufiger als in den vorherigen auf, was mitunter in
Beziehung zu seiner neuen Rolle als Konig steht. Beowulf, der diesmal als
unmittelbar Betroffener handelt, bereitet sich nun intensiv und voller Zorn auf
einen Kampf gegen den Drachen vor und ist sogar bereit zu sterben (Vv.
2418ff.). Diese Bereitschaft zeugt einerseits von den germanischen Tugenden
wie Kiihnheit, Tapferkeit und Entschlossenheit, doch schwingt hier auch
andererseits das fiir das christliche Heiligenverstindnis zentrale Merkmal des
Martyrertums mit.*? Rache kennt keinerlei Verséhnlichkeit oder anderweitige
Entschddigung und Fehde stellt in damaligen Gesellschaften ein legales
Instrument dar, das zur Sanktion dienen soll. Im eigentlichen Kampf mit dem
Drachen, der der aufwendigste der drei Kdmpfe ist, ist Beowulf erstmalig selbst
ganz in der Opferrolle. Hat er zuvor das Leiden der Dédnen gerdcht, so will er
sich nun fiir sich selbst und seinen eigenen Verlust rdchen. Dass fiir ihn in dieser

Episode etwas ganz Neues beginnt, zeigt auch schon die Bemerkung iiber die

300 V. 2329: ,,der Waltende“.

301 V. 2330: ,,der standige Herr“.

302 Das Beowulf-Epos nimmt allerdings keinen expliziten Bezug zu Christus auf, sondern
wenn biblische Ankniipfungen erfolgen, dann riickt das Alte Testament in den Fokus, vgl.
Shami Ghosh: Writing the Barbarian Past: Studies in Early Medieval Historical Narrative
(Brill's Series on the Early Middle Ages 24), Leiden [u.a] 2016, S. 200f. Der Gedanke an
einen Heiligen ist eher abwegig und ,post-Christian®“. Es gibt auch keinen Hinweis
darauf, dass Beowulf der Retter oder gar Erléser seines Volkes ist, da die Zukunft in
diisteren Farben gezeichnet wird (vgl. Goldsmith, 1991, S. 117; Millet, 2008, S. 80). Fiir
das offenbar christlich versierte Auditorium scheint mir aber eine Anspielung nicht véllig
undenkbar. Immerhin wurde zuvor auch von Wundertaten und der Gottesgesandtschaft
Beowulfs gesprochen.

74

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

unbekannten Gedanken, die in ihm geweckt werden (V. 2331) und auch der
zeitliche Abstand von 50 Jahren deutet auf Distanz zu den anderen Kdmpfen hin.
Das Besondere am letzten Kampf ist, dass Beowulf sich fiir sein Volk opfert und
zugleich Ehre und Ruhm erhilt. Wiglaf weist in seiner Trauerrede auch darauf
hin, dass es Gottes Wille war, der Beowulf die Rache fiir sich selbst gewihrt
habe (Vv. 2874f.). Immerhin hat er auch persénlich unter den Angriffen des
Drachen gelitten und sich ihm daher — und seinem WVolk zuliebe -
entgegengestellt. Nicht Wiglaf sieht sich selbst als Wegbereiter fiir Beowulfs
Rache, sondern Gott ist der Einzige, der Rache autorisieren kann. Dieser
Gedanke ist in der christlichen Tradition belegbar.**® Einen Gott der Rache kennt
auch das Alte Testament (vgl. u.a. Ps 94) und dieser wohnt auch dem Beowulf-
Epos inne.*

Durch den Tod beider Kontrahenten hat Gott dafiir gesorgt, dass der Kreislauf
der Rache durchbrochen und die Ordnung — vorerst? — wiederhergestellt wird.*
Die Interpretation des Beowulf auf Basis der psychoanalytischen Theorien C. G.
Jungs kommt in Bezug auf den Tod Beowulfs zu dem Schluss, dass eine
symbiotische Beziehung zwischen ihm und dem Drachen intendiert ist.**® Eine
weitere Lesart, die Beowulf mit St. Georg in Verbindung bringt, fiihrt ebenfalls
zu dem Ergebnis, dass Beowulf genau wie der heilige Georg gleichzeitig auch
gegen den eigenen inneren Drachen ankdmpft.*” Der Text schildert aber auch
sein Wissen um seine iibermenschliche Kraft, die ihm am Ende nicht mehr
helfen kann und zum Verhdngnis wird: Der Drachenkampf zeigt ihm die

Grenzen seiner monstrosen Kraft auf.*® Beowulf, der von Anfang an als ,der

303 Susan Jacoby: Wild Justice. The Evolution of Revenge, New York 1983, S. 170.

304 Vgl. Goldsmith, 1991, S. 109. Die Autorin weist auf die Moglichkeit, dass der Autor
sowohl Hrodgar als auch Beowulf unter dem Zeichen des Alten Bundes und Gesetzes der
Israeliten zeichnet, weil beiden die Offenbarung Gottes fehlt.

305 Ch. Maier: [Art.] Rache, in: Calwer Bibellexikon, Bd. 1., (2003), Sp. 1110.

306 Vgl. Judy A. White: Hero-Ego in Search of Self: a Jungian Reading of Beowulf, New
York 2004, S. 110. Analog zum Drachen als das Selbst von Beowulfs Helden-Ich, das in
seinem Individuationsprozess nur beinahe zum Abschluss komme, stelle Grendel den
Schatten (die dunkle Seite seiner Personlichkeit) und Grendels Mutter Beowulfs Anima
(die weiblichen Anteile eines jeden Mannes) dar. Whites psychologischer Interpretation
zufolge steht Beowulf also in jedem der drei Kdmpfe seinen inneren, unbewussten
Seelenanteilen bzw. am Ende deren Gesamtheit gegeniiber und ist gezwungen, sich mit
diesen auseinanderzusetzen, vgl. Anm. 116.

307 Vgl. Papahagi, 2002, S. 89f. In der Heiligenerzdhlung des St. Georg von Jacob de
Voragine ist bemerkenswerterweise ein Palimpsest des Beowulf nachweisbar.

308 Vgl. Schultz-Balluff, 2009, S. 57. Thr zufolge legt der Text das Augenmerk auf Wiglafs

75

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

Gute“ eingefiihrt wird, nimmt im Verlauf der Erzihlung an dem &ufleren, aber
auch an seinem inneren Dualismus von Gut und Bése teil. Der duBere ist
eindeutig der Kampf gegen die bésen Michte — seien sie nun heidnische
Unholde oder eine Strafe Gottes. Er zeigt sich stets heard under helme, was sich
auch darin manifestiert, dass es nur einen zweifelhaften Moment gibt. Dieser
kommt im inneren Dualismus unmittelbar vor dem Drachenkampf ans
Tageslicht (Vv. 2327-2332). Seine hreow on hredre ist direkt auf Gott bezogen
und zeigt eine diistere Seite (péostre) in Beowulf. Meistens zieht er selbst seine
Siindhaftigkeit in Betracht. Dass er am Ende iiberhaupt stirbt, unterscheidet ihn
von anderen Helden, ganz gleich welcher religiésen Vorstellungswelt. Welchen
,oinn“ sein Tod auch haben mag — sowohl fiir die heidnische als auch fiir die
christliche Perspektive ist es ein erstrebenswerter Ausgang der Geschichte: Im
Kampf zu fallen, war eine groRe Ehre fiir einen Krieger.*”® Aus christlicher Sicht
ist die Aufopferung fiir den Néchsten (hier das Volk) eine Tugend, wobei von
einer allegorischen Interpretation Abstand genommen werden muss. Beowulf ist
weder Christus noch ein Heiliger und Hrodgar wird durch seinen ,Sermon“
nicht zu einem Moses.*® Sein Heldenleben lang hat er sich als ,der andere”
erwiesen: als Gegner der Monster, als Gottgesandter, als Krieger, der mit
christlichen und heidnischen Elementen®' imprigniert ist und das Publikum
durch sein ehrenhaftes Verhalten mit vielen Fragen konfrontiert, die zur

Selbstreflexion dienen kénnen:

»Thus in Beowulf the hero is a pagan, probably a fictional one, who
manifests some values ultimately to be condemned. Indeed, in one case he
participates in one of the chief evils of the poem — vengeance. But he
nevertheless represents the force of good, which on the one hand transcends

the mores of a given social moment to become the spirit of a good society in

Kreativitdt im Umgang mit dem Drachen, die das alte heroische Kraftmodell infrage
stellt.

309 Goldsmith sieht im Stolz den sicheren Untergang, vgl. Goldsmith, 1991, S. 105f.), wobei
Papahagi die Unterscheidung zwischen heroic pride und devilish pride vornimmt; erstere
sei durchaus akzeptabel und angemessen fiir einen Helden, vgl. Papahagi, 2002, S. 87.

310 Vgl. David Williams: Cain and Beowulf: a Study in Secular Allegory,
Toronto/Buffalo/London 1982, S. 97.

311 An dieser Stelle sei nochmals darauf hingewiesen, dass sich nicht alles, was sich fernab
des Christentums befindet mit dem Heidentum gleichzusetzen ist, sondern einfach als
sdkulare Gepflogenheit gemeint sein kann.

76

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

abstraction, and which on the other hand will evolve in time to the principles of

goodness.“*"

I11.3.2 Siegfried

Siegfried hingegen hat weder Gott noch Gotter, die seinen Weg begleiten,
sondern ist durch seine Drachenhaut eindeutig der animalischen Sphire des
heroic age zuzuordnen. Fiir diese spielt ebenso wie fiir den Helden das
Christentum keine Rolle. Daher ist es nicht verwunderlich, dass das NL auf
dieser FEbene diesbeziiglich am Helden keine Anderung oder Anpassung
vornimmt, obgleich das deutlich &ltere Beowulf-Epos es tut. In der Tatsache,
dass sich Siegfried in einen Drachen verwandelt, mag die Symbolik des Bésen
und Gottlosen in seiner Person mitschwingen,*? wie es im heidnischen sowie
christlichen Kontext fiir die mythische Gestalt des Drachen der Fall ist, doch
spielt der Drache hier keine Rolle als potentiell dimonischer Antagonist Gottes.
Am Hof der Burgunden wird Siegfried jedoch dann unweigerlich mit der
christlich geprigten Hofgesellschaft konfrontiert,”* die ihm zwar sein
anfingliches Auftreten als Haudegen abzugewdéhnen weil, aber auch nur den
Schein einer perfekten Welt abbildet, weshalb sie bei den zeitgendssischen
Klerikern in Kritik steht.*® Die Problematik am Hof ist im Zuge der
heroisch/héfischen Ebene eingehend betrachtet worden und hat keine
beobachtbaren Auswirkungen auf eine etwaige christliche Gesinnung Siegfrieds.
Die Abwesenheit solcher Glaubenselemente scheint in Anbetracht der Tatsache,
dass die Uberfiihrung in die Welt des Hofes misslingt, vielmehr auf eine weitere

,,Liicke® hinzudeuten.

312 Ders., S. 99f.

313 Schlange und Drache sind fiir den mittelalterlichen Menschen omniprasent, vgl.
Wolfgang Metternich: Teufel, Geister und Ddmonen. Das Unheimliche in der Kunst des
Mittelalters, Darmstadt 2011. Das Unheimliche in der Kunst des Mittelalters, Darmstadt
2011, S. 28; ihm folgend Rebschloe, 2014, S. 32.

314 Vgl. zu hofisch-christlichen Idealen und Tugenden wie Demut, Mitleid, Barmherzigkeit,
u.a. Bumke, 2002, S. 399-419.

315 Vgl. Bumke, 2002, S. 430-432; Jaeger, 2001.

77

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

I11.3.3 Wolf Dietrich

Wolf Dietrich besitzt als einziger der drei Helden ein christlich konnotiertes
Zauberhemd, ndmlich sein Taufgewand. Das besondere an diesem
Kleidungsstiick ist, dass es wie eine zweite Haut am Korper sitzt und sowohl
Schutz gegen Naturelemente (Feuer und Wasser) als auch gegen Waffenhiebe
bietet (vgl. Str. 30).*® Der Klausner, von dem die Kénigin ihren Siugling

widerwillig taufen ldsst, bemerkt zum Taufhemd:

1,88 Wirt in seinem alter ein ungefiieger man:

wie enge aber es dich dunke, so legt ers doch wol an.**"

Zusammen mit dem Gewand erhélt der Knabe die Prophezeiung, fiinfzig Jahre
zu leben und durch die Gnade Gottes in jedem seiner Lebensjahre die Stirke
eines Mannes dazu zu bekommen (vgl. Str. 31).*® Die Kraft und der Schutz, die
ihm wenig spater erfolgreich durch das Wolfsabenteuer helfen, sind von Anfang
an durch die Taufe gottlich vorbestimmt, weshalb seine iibernatiirliche Stirke
und Unverwundbarkeit nicht ausschlieflich als heroische Qualititen zu

verstehen, sondern auch legendarisch angelegt sind.*® Aufgrund dieser

316 Kratz formuliert die abenteuerliche These, dass das Taufhemd mit der urspriinglich
postnatal am Korper haftenden Embryonalhiille in Zusammenhang gebracht werden
konne, indem er Wolf Dietrich mit dem Fiirsten und Werwolf-Krieger Vseslav aus der
Nestorchronik, welcher mit einer sogenannten ,,Gliickhaube“ zur Welt kam, vergleicht.
Dieselbe Schutzfunktion, die diese Haut fiir Vseslav habe, werde im Wolf Dietrich dem
toufgewete zugeschrieben, weshalb er es als eine spitere Abwandlung der
,»Gliickshaube“ des Werwolf-Kriegers sieht, vgl. Kratz, 1974, S. 18-30. In jedem Fall
unterstreicht auch diese Annahme die hautgleiche Funktion des Taufhemdes.

317 Str. 29,3f.: ,er wird, wenn er groB ist, ein ganz ungefiiger Mann:/aber wie eng es dich
auch diinkt, er legt es an und es wird passen.“

318 Dazu passend kennen die Fassungen B und D ein kreuzfé6rmiges Mal auf Wolf Dietrichs
Riicken, das ihm zu seiner neuen, unverwechselbaren Identitéit verhilft. Zur Identifikation
und Identifizierung siehe Alois Hahn: Wohl dem, der eine Narbe hat: Identifikationen
und ihre soziale Konstruktion, in: Peter von Moos (Hrsg.): Unverwechselbarkeit.
Personliche Identitdt und Identifikation in der vormodernen Gesellschaft (Norm und
Struktur 23), Kéln/Weimar 2004, S. 43-62.

319 ,,Von Anfang an wird also Wolfdietrich als ein von Gott auserwéhlter und unter einem
besonderen Schutz stehender Held gesehen.“ (Miklautsch, 2005, S. 102.). Sowie auch die
Legende des Heiligen Georg hagiographische und epische Topoi integriert, ist dies in der
Wolfdietrichepik auch der Fall, was eine theologische Deutung des Drachenkampfes
nahelegt (vgl. Rebschloe, 2014, S. 77), auf den noch ndher einzugehen ist.

78

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

Disposition und weil sich die bedrohlichen Wélfe, denen Wolf Dietrich kurze
Zeit spiter ausgeliefert ist, als zahm und fiigsam erweisen, ist dieses
Wolfsabenteuer einem Wunder gleichzusetzen. Die Zdhmung von Wélfen bringt
beispielsweise den Heiligen in Legenden eine umso groRere Macht ein und
befihigt sie in einigen Fillen dazu, Wolfsfiihrer bzw. Herr der Tiere zu sein.*
So ist es auch bei Wolf Herr Dietrich, der seinen Namen genau deswegen erhalt.
Die Uberwindung der potentiell todbringenden Nacht schenkt ihm zum zweiten
Mal das Leben mit gottlicher Gnade, denn auch Berchtung, der die Szene

beobachtet, weill nun:

,» L...],dir ist der leib vil unbenomen.
Dir miiessen dies zaichen von gotes gliete kumen,
ich wil das wol gelauben, und wdrest du des teufels barn,

du wiirest von den wolfen erstorben und verfarn.'*%*

Der Knabe bestitigt seine christliche Identitdt dann endgiiltig dadurch, dass er
das Holzkreuz, dass Berchtung ihm gibt, nicht zerbricht (vgl. Str. 108f.). Das
,Wolfskind“ Dietrich geht aus dieser Nacht auch als Herr der Wélfe™ hervor
und — obwohl seine Mutter eine Heidin ist — erkennt Berchtung in ihm
Christliches, wobei er die Mdglichkeit, dass das Kind dennoch ein Heide ist,
nicht ganz ausschlieRen mag (vgl. Str. 110). Doch das spielt fiir ihn keine Rolle,
denn was zihlt, ist nicht die innere Veranlagung des Kindes als Christ oder
Heide, sondern die nach auflen hin sichtbare Wirkung, die ihm beweist, dass der
Junge Gott auf seiner Seite und er somit etwas Christliches an sich hat. Thm ist
bewusst, dass duBlere Zeichen allein offenbar nicht uneingeschrankt auf das

Innere schlieRen lassen, doch er nimmt die Situation als Grundlage fiir sein

320 Vgl. Bies, 2014, Sp. 918.

321 Str. 105,2-4:,,'Leib und Leben sind dir unbenommen./Diese Zeichen miissen dir von der
Giite Gottes kommen,/das will ich wohl glauben, wérst du ndmlich des Teufels Kind,/so
warst du unter den Wolfen gestorben und dahingegangen.'«.

322 Wolf Dietrich ist genealogisch die Rolle eines Herrschers vorbestimmt, da sein leiblicher
Vater der Konig ist. Insofern spiegelt der Name in der Form Wolf Herr Dietrich die
Herrscherfunktion des Helden wider. Denkbar ist, dass dabei sowohl auf seine Rolle als
Dienstherr und seine spétere Inthronisierung angespielt wird als auch die in Gen 1,28
festgelegte Bestimmung des Menschen als Herrscher iiber die Tiere anklingt, die er nun
annimmt.

79

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

weiteres Vorgehen;** er wird den Jungen nicht téten, sondern aufziehen. Durch
die Taufe ist die Trennschirfe zwischen Ritterschaft und Heiligkeit fiir den
Jungen infrage gestellt und spiegelt ein zentrales Problem héfischer Identitit
wider: ,[...] wie [kann] sich ein Mitglied der weltlichen Adelsgesellschaft
geistlich legitimieren[...]“?** Das Taufhemd stellt durch seine magisch-
universale Passform hierbei ein korperlich greifbares Symbol dar, denn der
Schutz des Glaubens wiéichst mit seinem Tréiger.** Die Mutter hat wihrend Wolf
Dietrichs Aufenthalt auf Meran das Hemd in Verwahrung und gibt es ihm, bevor
er auszieht, um bei Kénig Ortnit Hilfe zu ersuchen. Hier wird sichtbar, was
durch die Taufe vollzogen wurde: Die Hiille des Helden schiitzt ihn allein
deshalb, weil er sich iiber das herze der selden dach geschlauft**® hat. Die
Flexibilitit des Hemdes, die durch diese Eigenschaft der bereits thematisierten
Multifunktionalitit Wolf Dietrichs entspricht, fithrt Wolf Dietrich letzten Endes
auf den Thron. Zuvor begibt er sich jedoch in die Wildnis und sieht sich mit der
helle” und magischen Kriften konfrontiert. Die Wilde Frau, die Wolf Dietrich
eine Zauberwurzel anbietet, um ihm zu erneuter monstréser Kraft zu verhelfen,
verwandelt sich von einem ddmonischen Meerweib in eine helfende Schonheit
und zeigt ihm sogar wie er in Zukunft die Wurzel erkennt und sich selbst helfen

kann (vgl. Str. 500).*® Zauberei und Magie werden im Wolf Dietrich keineswegs

323 Wolf Dietrich wird teuflische Herkunft angedichtet, weil er so ungezéhmt und wild ist
(vgl. wa. Str. 45, 62, 92, 105; in Str. 236 wird der Teufel sogar milder als Wolf Dietrich
dargestellt), doch nun sieht Berchtung das Gegenteil bewiesen.

324 KraB, 2003, S. 172.

325 Wolf Dietrich wird aufgrund des Hemdes verschiedentlich als zweiter Sankt Georg, der
ebenfalls gegen einen Drachen kdmpft, stilisiert, vgl. Kratz, 1974; KraB, 2003, S. 173.
Der Erhalt des Hemdes ist in den Fassungen unterschiedlichen Umstédnden geschuldet; es
ist ein Taufgeschenk in A, eine Gabe der Sigeminne in B und in D muss er es sich
erkédmpfen. Fassung D zieht als einzige eine direkte Verbindung zwischen Wolf Dietrich
und Georg, indem das dort errungene Hemd zuvor dem Heiligen gehort haben soll, vgl.
Miklautsch, 2005, S. 180. Dabei ist Wolf Dietrich aber nicht als Heiliger oder Méartyrer
zu verstehen ist, vgl. Friedrich, 2009, S. 335.

326 Str. 435,1: ,,[Du hast dir tiber dein] Herz die Decke der Gottseligkeit gezogen.

327 Str. 462,2: ,Holle“. Die Kindheitserfahrung wiederholt sich: Wolf Dietrich erfahit sich
selbst als Teufelskind, wéhrend gleichzeitig alles Fremde verteufelt wird, vgl.
Wolfdietrich, Komm. zu Str. 489,4, S. 665.

328 Zauberpflanzen, die in die héfischen Literatur zuhauf Eingang gefunden haben, erfiillen
im Mittelalter einen oft mit Magie verbundenen Zweck, wobei sich die iibernatiirlichen
Krifte meist als reale Substanzeffekte erweisen. Erfahrungswissen und heidnischer
Aberglaube gehen dabei oftmals Hand in Hand, doch nicht alle Praktiken und Substanzen
wurden von der Kirche als ,,heidnisch“ verteufelt, vgl. Peter Dilg: [Art.] Zauberpflanzen,
in: LexMa, Bd. 9 (2002), Sp. 485f.

80

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

aus christlicher Perspektive abgelehnt, sie partizipieren sogar an der christlichen
Sphére, denn so ist auch das Taufhemd von Anfang an ein magisches Hemd.
Insofern bezeugt die Zauberwurzel méglicherweise heidnischen Aberglauben,
wie er im Mittelalter weit verbreitet war, oder aber einfach die Notwendigkeit
medizinisch fundierten Wissens. In jedem Fall scheint ihre Wirkung auf Wolf
Dietrich erwiinscht und nicht verteufelt zu sein. Im Gegenteil: Immer wenn er
mit dem Teufel — oder wie in diesem Fall mit der Hélle — in Verbindung
gebracht wird,” zerschligt sich diese Vermutung meist unmittelbar und Wolf
Dietrichs Christlichkeit hebt sich im Kontrast dazu ab.** Kontrastiv spielt der
gesamte Text auch mit der Konfrontation des Wolf Dietrich mit Ortit, des
Helden mit dem Antihelden.”! Durch diesen bestehenden Kontrast hebt die
Aussage Ortnits ,,ich bins ein wilder heiden“** deutlich die christliche bzw.
heidnische Farbung von Held und Antiheld hervor, die den gesamten Lebenslauf
durchzieht.**® Obwohl Wolf Dietrich heidnische Wurzeln hat, weil seine Mutter

Heidin ist, ist er selbst ein ganzer Christ. Das Taufhemd iibernimmt in

329 An seinem Tiefpunkt im Wald angekommen, hort Wolf Dietrich sogar in seinem
elendigen Leiden die Schreie Luzifers und dessen Abkémmlinge (vgl. Str. 463) und
meint, sich in der Holle wiederzufinden. Die Entriickung von Seele und/oder Leib in
einen anderen Raum, der von Hoéllenfahrt und Horrorszenarien geprégt ist, ist das
Charakteristikum der Visionsliteratur, wie sie in unzéhligen A usfiihrungen tiberliefert ist,
vgl. Peter Dinzelbacher: [Art.] Visio(n), -sliteratur. A, in: LexMa, Bd. 8 (2002), Sp. 1734-
1738. Wolf Dietrichs Abstieg in die Tiefe, die er mit allen Sinnen als Hélle wahrmimmt
(Identitétsverlust, Leid, Hunger- und Durstgefiihl, Miidigkeit, Schreie, unmittelbare
Todeserwartung), fiihrt ihn hinab zu der stainwant, einem Raum, der durch sein Material
Stabilitdt vorgibt, aber bei genauerer Betrachtung undeutlich und verschwommen — der
iibrigen Welt entzogen — ist, vgl. Stephan Fuchs-Jolie: stainwant. Koénig Otnits Tod und
die heterotope Ordnung der Dinge, in: Sonja Glauch, Susanne Kobele, Uta Stormer-
Caysa (Hrsg.): Projektion - Reflexion - Ferne: Raumliche Vorstellungen und Denkfiguren
im Mittelalter, Berlin 2011, S. 57.

330 Einige Beispiele: Wolf Dietrich wird als Teufelskind dargestellt und beweist durch sein
Wolfsabenteuer das Gegenteil; wegen seine Blutriinstigkeit im Kampf gegen die Briider
bezeichnet Saben ihn als Teufel (vgl. Str. 340), wobei er sich kurz darauf durch sein
Wehklagen um Berchtungs Schne alles andere als teuflisch présentiert; er gelangt zur
stainwant und stoBt doch dort durch Gottes Giite auf einen locus amoenus (oder gar das
Paradies?).

331 Insbesondere der kldgliche Tod macht Ortnit zu einem Antihelden, der zerféllt, indem
sein weicher Kern aus der massiven Riistung gesogen wird, und der vom nachfolgenden
Helden Wolf Dietrich gerdcht werden muss. Was Ortnit versagt bleibt, erlangt Wolf
Dietrich, vgl. Kraft, 2009, S. 49f.; Fuchs-Jolie, Millet, Peschel (Hrsg.), 2013, S. 706f.
[Nachwort].

332 Ortnit, Str. 203,4: ,,Ich bin's, ein wilder Heide [...]“.

333 In Wolf Dietrichs I.eben finden sich viele Elemente, die zu eine typischen Heiligenvita
gehoren: Taufe, Wunder, Gottesgabe, Moniage.

81

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

christlicher Uberzeichnung die Funktion einer Riistung, ersetzt eine solche aber
nicht ganz, sondern erginzt sie sinnvoll, denn Wolf Dietrich legt im
Drachenkampf die elbische Riistung Ortnits an, zwischen deren Ringe sich das
Hemd schmiegt und so verhindert, dass Wolf Dietrich — anders als Ortnit — aus
der Riistung gesogen wird (vgl. Str. 239 der Schlusspartie des Wolf Dietrich
nach dem Dresdner Heldenbuch). Das hautgleiche Taufhemd, das als duleres
Zeichen der selden Dach dient, ist im Drachenkampf geradezu mit Ortnits
Riistung verschmolzen, wodurch diese alte heroische Hiille ebenfalls zu einer
schiitzenden Haut wird.*** Wolf Dietrich kombiniert also den Glauben in seinem
Herzen — symbolisiert durch das Tauthemd — mit seiner heroischen Kraft — der
Riistung —, was ihn zu einem siegreichen Ritter macht. In seiner Ritterschaft
integriert er beides und fiillt die Riistung als ,providentiell ausgestatteter
Erléser“*® damit vollstindig aus. Berchtung konnte am heimlich getauften Wolf
Dietrich nur die duReren Zeichen als christliche wahrnehmen. Die Entwicklung
zeigt aber dann, dass das Innere dem AuReren entspricht und das Christliche voll
adaptiert und integriert ist. Von einem heidnischen Helden fehlt bei Wolf
Dietrich nach anfinglichen Schwierigkeiten jede Spur. Einzig und allein die
Gegeniiberstellung mit Ormit erinnert an das Heidnische eines ,,Helden des alten
Schlags“. Wolf Dietrich stellt am Ende nicht nur die politische Ordnung wieder
her, sondern auch die géttliche, die iiber das Heidentum und das Ddmonische
siegt.**® In diesem christlichen Licht wird auch die triuwe-Verbindung zu seinen

Dienstmannen betrachtet.®’

334 Im Bild des Korpers verbleibend stellt die Riistung als &ullerste Schicht die ,,Homhaut“
Wolf Dietrichs dar.

335 Vgl. Friedrich, 2009, S. 335; vgl. auch Anm. 325.

336 Die Schlange ist in vielen Kulturen seit jeher dasjenige Wesen, das dem Gott oder den
Gottern der Schopfung entgegentritt. Dabei ist anzunehmen, dass in gigantischen
Exemplaren ein Drache zu sehen ist, wobei dariiber im Einzelfall gesondert zu
entscheiden ist. Die Kraft des Bosen und die Hinterlistigkeit dieser Wesen kennen sowohl
christliche (z.B. Gen 3,1 sowie Hi 3,8) als auch heidnische Berichte (z.B. Der
Totendrache Nidhoggr, Véluspd Str. 39 und 50; Griminismal Str. 34f.). Er kann
unterirdisch, als fliegende Bedrohung, unter Wasser oder als Héhlenbewohner auftreten.
Dabei wird der Drache vielfach als Teufel — insbesondere in eschatologischer Perspektive
als der Antagonist Gottes schlechthin — verstanden, der sich zwischen Verfiihrung und
Schreckensverbreitung entscheiden kann. So zeichnet auch der Physiologus iiber den
Drachen eine negative Ideologie. Er tritt als unstetes Wesen und Sinnbild des Teufels in
Erscheinung und nur in Einzelféllen als ,einfache“ Schlange, vgl. Rebschloe, 2014, S.
31-33, 58f., 68-70, 94, 184f.; Treu, S. 24-27. Eine vollsténdige Auflistung der
Erwahnungen im Physiologus zu finden bei Rebschloe, 2014, S. 88-95.

337 Vgl. Miklautsch, 2005, S. 186.

82

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

111.3.4 Zusammenfassung

Obgleich das Christentum urspriinglich fiir den Heros keine Rolle spielt, zeigt
sich doch auf dieser Ebene, wie christliche Elemente bei seiner spiteren
Gestaltung im schriftlichen Epos zunéchst subtil eingeflochten werden und dann
noch spiter einen festen Bestandteil im Leben des Helden darstellen. So wird
bereits im Beowulf-Epos deutlich, wie fliefend plotzlich heidnische und
christliche Elemente ineinander verwoben sind. Neben der Erwdhnung des
christlichen Gottes als Beistand fiir Beowulf, sind es vor allem Handlungsmuster
und Denkweisen, die mal an eine Sphére angelehnt sind, mal beide Sphiren
implizieren. Der Held nimmt hierbei eine oszillierende Funktion ein, indem er
sowohl Teil des Dualismus von Gut und Bése ist als auch die Vorstellungen
beider Lebenswelten verkoérpert. Rubhm und Ehre, die im germanischen
Wertekanon eine wichtige Rolle spielten, treiben ihn genauso an wie die
Racheverpflichtung, doch auch das Schicksal wyrd leistet immer wieder seinen
Beitrag zum Geschehen. Mit Gottes Hilfe vollbringt er vorbildliche Wundertaten
und schafft den Schutzlosen Abhilfe von gottverstoRenen Monstern.

Siegfried hingegen ist nicht christlich umbhiillt, sondern durch seine Drachenhaut
der mythisch-heidnischen Sphére zuzuordnen. Die auch Lindwiirmer genannten
Drachen oder Schlangen spielen im christlichen Kontext auf den Siindenfall an
bzw. symbolisieren auch bei den Heiden das Bose und Gottesferne in der Welt.
Siegfried kann den Drachen besiegen, lddt durch dessen Blut aber einen Teil
dieser Chaosmacht auf sich. Am Hof der Burgunden ist er dann von der
christlich geprdgten Hofgesellschaft umgeben und ist nach wie vor um
vorbildliches Benehmen bemiiht. Doch nichts weist darauf hin, dass Siegfried
gottesfiirchtig ist oder seine Taten auf Gott (oder eine andere Macht)
zuriickzufiihren sind.

Wolf Dietrichs Taufhemd hingegen, das ein mit dem Korper des Helden
wachsendes Hemd ist und ihn vor menschlichen Waffen sowie vor den
Naturelementen Feuer und Wasser schiitzt, ist nur zusammen mit einem
gefestigten Glauben an Gott wirksam. Dies beweist der siegreiche
Drachenkampf und die Heirat mit Liebgart, die ihn endgiiltig fest in den Hof

integriert. Das Taufhemd gibt dem Helden den nétigen Schutz, aber auch

83

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

Stabilitdt und — im Fall Wolf Dietrichs — auch Flexibilitit, die dem Helden des
alten Schlags fehlt (vgl. Ortnit, dessen weicher Leib einfach aus der Riistung
gesogen wird). Wolf Dietrich verbindet Inneres und AuReres sinnvoll
miteinander, weil er die Hiille nicht nur iiberlegt, sondern dessen Bedeutung
intrinsisch  angelegt ist. Deshalb schafft er es, trotz anfdnglicher
Schwierigkeiten, selbstbewusst den Weg durch die Wildnis zu gehen, kann sich
dank des Briefes von Berchtung auch von seiner Identititskrise befreien und

seinen Individuationsprozess erfolgreich fiir den Sieg nutzen.

84

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

IV. Die neue Hiille der Helden

Alle Helden dieser Untersuchung weisen auf den verschiedenen Ebenen eine
doppelte Imprignierung ihrer Person auf.**® Dabei schichten sich diese doppelt
imprédgnierten Ebenen gewissermafen analog zu den verschiedenen Hiillen um
den Helden. Die animalisch/menschliche Ebene bildet den Kern, auf den sich
nach und nach die anderen Ebenen aufbauen. Sie stehen aber auch immer in
Wechselwirkung zu dieser. Gerade weil sie das archaische Motiv des
Animalischen beinhaltet, bildet sie den Kern, der maRgeblich fiir jeden der
Helden ist. Auf verschiedene Art und Weise wird dieses gemals der kiinstlich-
klerikalen Ideologie des Mittelalters christlich iiberzeichnet und abgeschliffen.
Die Metapher des Abschleifens soll allerdings nicht den Gedanken schiiren, die
Epen hitten eine steinerne Urform, deren Bearbeitung sich nun Handwerker — in
Gestalt von Schreibern — angenommen hétten. Vielmehr titigen die Autoren hier
Kunstgriffe, welche die Versuche der Konfliktbewdltigung an der Figur des
Helden demonstrieren. Dabei zeigen intertextuelle und historische Beziige, dass
das Kunstwerk aber auch nicht im luftleeren Raum entstanden ist. Alle Helden
beziehen ndmlich auf den verschiedenen Ebenen ihre ganz eigene Position und
beweisen im Vergleich einen unterschiedlichen Grad der Integration von den
alten meeren in den zeitgendssischen (Kon-)Text. Die dafiir nétigen Spielziige

und -regeln fiihren dabei so manchen Helden in den eigenen Untergang.**

Beowulf, der ,ilteste“ der drei Helden, spaltet seine animalisch-heroische
Existenz nach seinem ruhmreichen Auftreten bei den Déinen von seiner
unheroisch-zivilisierten Rolle als Konig der Gauten ab. Jedenfalls gibt die kurze
Erwdhnung keinerlei Anlass, eine Verbindung zwischen den beiden

Lebensabschnitten herzustellen. Graphisch sei dies einmal wie folgt dargestellt:

338 Siegfried stellt auf der christlich/heidnischen Ebene die einzige Ausnahme dar.
339 Vgl. Miiller, 1998.

85

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

Animalisch Menschlich

Herisch | (— G | Hosch

Heidnisch Christlich

In Leserichtung ist auch die Chronologie abgebildet; der Held steht zwischen
dem ehemaligen animalischen Kriegertum und der neuen Herrscherrolle. Die
kidmpferische Natur Beowulfs ist dem Leser zwar aufgrund des raschen
Zeitsprungs noch présent, doch ist der animalische Heros, dem kein Platz in der
gegenwdrtigen Herrscherposition Beowulfs eingerdumt ist, offenbar in seiner
Vergangenheit geblieben. Denn erst mit dem Erscheinen des Drachen wird er
wieder geweckt und gewinnt die Oberhand iiber den Herrscher, was ihn das
Leben kostet. Nicht einmal der einzige Helfer kann diesen Fehler ausgleichen.
In dem Moment, in dem die heroischen Charakterziige nach 50 Jahren wieder
benétigt werden, zeigt sich, dass Beowulf verlernt hat, die Folgen seines
Handelns addquat einzuschétzen.*® Es dringt sich die Tatsache auf, dass
Beowulf in beiden Sphéren fiir sich erfolgreich sein kann, doch die Integration
misslingt, was auch der vermehrte Bezug zum biblischen Gott in dieser letzten
Episode nicht verhindert. Dass sie aber ein notwendiger Schritt gewesen wire,
ergibt sich aus dem Drachenkampf, in dem sich zwei Gegner des heroic age

gegeniiberstehen, deren derartige Existenz in der neuen Zeit*"

unmaéglich ist.

In der Figur des Beowulf wird demnach die Trennung der beider Sphéren, aber
auch gleichzeitig die Notwendigkeit ihrer sinnvollen Verbindung verdeutlicht,
die nicht einfach durch die Gleichzeitigkeit des Auftretens beider Rollen in einer
Person erfiillt werden kann. Die Weisheit des Herrschers hétte um die monstrose
Kraft aus seiner heroischen Vergangenheit ergidnzt werden miissen und diesen

nicht einfach in kopfloser Raserei iiberwiltigen diirfen. Ein Blick auf die Zeit

340 Vgl. Koch, 2009, S. 319.

341 Hier ist sowohl die werkimmanente Zeit, die durch ihre Z&isur einen neuen
(Lebens-)Abschnitt fiir Beowulf einleitet, als auch der Zeitpunkt der Verschriftlichung
des Epos gemeint, der ebenfalls seine neuen Einfliisse mitbringt, z.B. monastische, vgl.
Jack, 2009, S. 7.

86

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

bei den Dénen zeigt, dass Hrodgar als Konig einen heroischen Kédmpfer von
aulen benétigte, um sein Volk beschiitzen zu kénnen. Dort waren die Rollen auf
zwei Personen aufgeteilt und beide sahen ihre Aufgabe am Ende als erfolgreich
erfiillt an: Der Held hat die Ungeheuer besiegt und der Koénig sein Volk
geschiitzt. Wie auch immer eine gelingende Integration fiir Beowulf aussehen
konnte, aus einem separierten Nebeneinander kann nicht plétzlich ein

erfolgreiches Zusammenspiel werden.

Siegfried bildet das andere Extrem im Vergleich zu Beowulf. Mit Vorsicht
formuliert: Die Sphéren diffundieren weitgehend unkontrolliert durch den

Helden in den jeweils anderen Bereich hinein:

' Animalisch
Heroisch

(Heidnisch)

Siegfried ;

. Menschlich
Hofisch

(Christlich) -

Schon in seiner Jugend wird er mit beidem konfrontiert, indem er sowohl die
héfische Erziehung und Schwertleite erhilt als auch durch den Drachenkampf
selbst zu einem Drachen mit Hornhaut wird. Diese mythisch-animalische Hiille
verwurzelt ihn in der sagenhaften Welt, die sein nordisches Pendant Sigurd noch
deutlicher hervorhebt. Ganz typisch duRert sich das verinnerlichte Monstrose in
iibertriecbenem Verhalten, das sich der hofischen Kontrolle entzieht. Die
Ubertreibungen und Uberdimensionierungen sowie sein Fehlverhalten sind
Folgen des inneren Heroischen, die Konflikte hervorrufen und sich in ihnen

2

entladen.>*? Dies verdeutlicht besonders eindrucksvoll der erste Kontakt

342 Zum Verhéltnis von Innen und AuBen vgl. Klein, 1988, S. 125.

87

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

Siegfrieds mit der Wormser Hofgesellschaft, den er nicht besser fiir sein
Vorhaben zu nutzen weil}, als sich degenlich und als recke zu prasentieren. Die
animalisch-heroischen Charakterziige prallen ungebremst auf die gastfreundlich
gesinnten Wormser. Seine Anpassungsfihigkeit ldsst ihn dann aber gut am Hof
zurecht kommen, doch je weiter er in eine Sphire — Natur oder Kultur —
hineingefunden hat, desto deutlicher und unerwartet tritt dann das Muster der
jeweils anderen Sphire zu Tage. So ist er dann spéter der ritter edele im Wald
und stirbt. Das Ventil, das den Fluss ins Gleichgewicht bringen und die
gelungene Integration herbeifiihren konnte, scheint Siegfried zu fehlen.
Stattdessen schlégt er plotzlich von einem ins andere um.

Was ihm fehlt, und das kénnte ein Hinweis auf den Grund des Misslingens der
Integration sein, ist der Glaube bzw. die christliche Verankerung wie sie fiir die

héfische Kultur maRgeblich ist.
Dies verkorpert Wolf Dietrich par excellence. Sein animalisch-heroischer Kern
ist vorhanden, aber durchgéngig von den neuen Pridikaten umbhiillt, sodass diese

auch bis ins Innere durchdringen kénnen:

Wolf Dietrich

Christlich

Menschlich Hofisch

Was Wolf Dietrich auf den ersten Blick von den anderen Helden unterscheidet,

ist sein Status als getaufter und gldubiger Christ. Dieser ist nicht nur eine Hiille,

88

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

die seinen Korper in Form des Taufhemdes bekleidet und ihn schiitzt, sondern
wird zur Erkldrung fiir seine heroische Identitdit erhoben, indem Berchtung
feststellt, dass der Junge ein Kind Gottes und nicht des Teufels ist. Seine
heroische Existenz bereitet ihm ebenso wie Siegfried am Hof Schwierigkeiten,
doch im Gegensatz zu diesem ist Wolf Dietrich mit Hilfe der Erziehung in der
Lage, seinen animalisch-heroischen Kern zu biindeln und in die Sphire des
Héfischen hineinzuwachsen. In Form des Namens begleitet ihn das Wélfische
sein Leben lang, doch im Drachenkampf versucht er nicht wie Beowulf seine
monstrésen Krifte zu reaktivieren, sondern siegt mit der durch seinen Glauben

wirksamen Magie des Taufhemdes. Mitklautsch postuliert:

»Wolfdietrich ist in jeder Altersstufe auf der Héhe seiner Perfektion®.*

Dies geschieht durch Kontrolle und Beherrschung — er ist Wolf und Herr der
Wélfe und insofern auch Herr seiner Selbst — und muss so manches affektierte
Verhalten ausmerzen, sich anderes aneignen und am Glauben festhalten. Trotz
seiner heidnischen Wurzeln zeichnet sein Lebensweg den aus Heiligenviten
bekannten Werdegang nach, fiir den der Sieg der truiwe ebenso wichtig ist wie
die gottliche Ordnung, die dann gesellschaftsstabilisierend wirksam werden.

Insgesamt scheint Wolf Dietrich derjenige Held unter den dreien zu sein, dem es
letztendlich gelingt, die inneren und dufleren Ambivalenzen auszuhalten bzw. zu
integrieren und somit sowohl als heroischer Drachenkdmpfer siegreich zu sein
als auch im héfischen Leben Fufl zu fassen. Die beiden anderen haben auf ihre
jeweils ganz eigene Weise Integrationsschwierigkeiten auf verschiedenen
Ebenen, die im Verlauf der Erzdhlung zu den aufgefiihrten Konflikten fiihren. In
der christlichen Uberformung des Heroischen, die sich in der passgenauen Form
des Kklerikal-kiinstlichen Hemdes widerspiegelt, ist der Konflikt fiir Wolf
Dietrich quasi aufgelést, wenn auch das Heroische noch immer im Kern Bestand
hat. Das omniprisente Wechselspiel zwischen beiden Sphiren bildet den
Rahmen, in dem der Held sich bewegen und seine Rollen darin integrieren muss.
Das Christentum scheint dann die Instanz zu sein, die iiber Gelingen oder
Misslingen entscheidet: Siegfried und Wolf Dietrich eint ihre Rollenvielfalt,

doch wo Siegfried diese nicht zielfiihrend einsetzen kann, biindelt sie sich fiir

343 Miklautsch, 2005, S. 115.

89

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

Wolf Dietrich unter dem Deckmantel des Christentums, das zu Beowulfs Zeiten
noch keine vergleichbare exponierte Stellung innehatte. Der christlich umbhiillte
Held ist zwar am weitesten von der Sagenwelt des heroic age entfernt, doch ist
diese Entfernung fiir ihn die einzige Mdglichkeit, in der christlichen Hofkultur
FuR zu fassen. Trotz aller Erneuerung, die mit dem Namen Wolf (Herr) Dietrich
einhergeht, ldsst es sich der Autor dennoch nicht nehmen, den ,neuen Helden®
an das heroic age riickzukoppeln. Dem sagenkundigen Leser erschlieft sich
ndmlich sogleich die Tatsache, dass Wolf Dietrich der UrurgroRvater Dietrichs

von Bern ist.

Der Blick auf den Anfang macht Folgendes deutlich:

Wie also die alten meeren in doppelter Hinsicht zu verstehen sind, weil sie
einerseits — wenn auch diffus und nicht rekonstruierbar — von der Historie
berichten, andererseits die alten Geschichten und Stoffe iiberliefern, so ist auch
der Held als Kemfigur der Frzihlung in diese Uberlieferungsdynamik
einbezogen. Sie manifestiert sich in der Doppelbindung des Helden, die auch
nochmals durch die diametralen Begriffe heard under helme/hreow on hredre,
wild/zam und degervritter edele aufgegriffen worden ist. Der Dichter hiillt seine
Erzdhlung auf den verschiedenen Ebenen um den Protagonisten und setzt ihn so
in Beziehung zu dem durch die Geschichte gewachsenen und durch das Medium
der Schrift aufkommenden neuen Kulturraum. Der aus den — wie das NL sie
nennt — alten meren stammende Heros prisentiert sich dementsprechend im

Verlauf seiner Geschichte in doppelter Hinsicht im neuen Gewand.**

344 Dessen Schonheit konnen wir zwar erkennen und untersuchen, doch ob und welche
»Schichten“ noch aus fritherer miindlicher Tradierung darunter sind, bleibt verborgen.
Dennoch kénnen in der Heldenepik besondere Erkenntnisse gewonnen werden: ,,Im
deutschen Raum war das traditionelle heroische Ereignislied offenbar die einzige
verfiighare Gattung, in der das Altheroische in problematisierender Verschriftlichung
niedergelegt werden konnte [...]. Im Altenglischen ging man, noch tiefer in die Substanz
des Altheroischen eingreifend, einen Schritt weiter, im Beowulf, in einem doppelt neuen
Medium, in der Schriftlichkeit und im GroBepos.“ (Wolf, Alois: Die Verschriftlichung
von europdischen Heldensagen als mittelalterliches Kulturproblem, in: Heinrich Beck
(Hrsg.): Heldensage und Heldendichtung im Germanischen, Berlin 1988, S. 305-328,
hier: S. 309).

90

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

V. Abkiirzungs-, Quellen- und Literaturverzeichnis

Abkiirzungsverzeichnis:
ae. altenglisch

altn. altnordisch
mhd. mittelhochdeutsch

Quellenverzeichnis:

Byock, Jesse L.. The Saga of King Hrolf Kraki. Translated with an
Introduction by Jesse L. Byock, London 2005.

Byock, Jesse L. (Hrsg.): The Saga of the Volsungs: The Norse Epic of Sigurd the
Dragon Slayer, London 2004.

Fuchs-Jolie, Stephan; Millet, Victor; Peschel, Dietmar (Hrsg.): Otnit. Wolf
Dietrich. Friihneuhochdeutsch/Neuhochdeutsch, Stuttgart 2013.

Fulk, R. D.; Bjork, Robert E.; Niles, John D.: Klaeber’s Beowulf, Fourth
Edition, Toronto 2008.

Haymes, Edward R. (Hrsg.): The Saga of Thidrek of Bem. Translated by
Edward R. Haymes, New York 1988.

Jack, George: Beowulf. A Student Edition. Oxford 2009.

King, K. C. (Hrsg.): Das Lied vom Hiirnen Seyfrid. Critical Edition with
Introduction and Notes by K. C. King, Manchester 1958.

Kofler, Walter (Hrsg.): Ortnit und Wolfdietrich A, Stuttgart 2009.

Krapp, George P. ; Van Kirk, Elliot (Hrsg.): The Old English Physiologus. The
Exeter Book, New York 1936.

91

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

Krause, Arnulf: Die Gétter- und Heldenlieder der Alteren Edda. Ubersetzt,

kommentiert und herausgegeben von dems., Stuttgart 2011.

Lehnert, Martin: Beowulf. Ein altenglisches Heldenepos. Ubersetzt und
herausgegeben von dems., Stuttgart 2004.

Riethe, Peter (Hrsg.): Hildegard von Bingen. Naturkunde. Das Buch von dem
inneren Wesen der verschiedenen Naturen in der Schépfung, Salzburg
1974.

Schulze, Ursula (Hrsg.): Das Nibelungenlied.
Mittelhochdeutsch/Neuhochdeutsch. Nach der Handschrift B. Ins
Neuhochdeutsche iibersetzt und kommentiert von Siegfried Grosse,
Stuttgart 2011.

Treu, Ursula (Hrsg.): Physiologus. Naturkunde in friihchristlicher Deutung,
Berlin 1981.

Literaturverzeichnis:

Abels, Kurt: Germanische Uberlieferung und Zeitgeschichte im Ambraser Wolf
Dietrich (Wolf Dietrich A), Freiburg i. Br. 1965.

Andersson, Theodore M.: Die Oral-Formulaic Poetry im Germanischen, in:
Heinrich Beck (Hrsg.): Heldensage und Heldendichtung im Germanischen
(Ergdnzungsbinde zum Reallexikon der Germanischen Altertumskunde,
Bd. 2), Berlin/New York 1988, S. 1-14.

Baecker, Linde: Die Sage von Wolfdietrich und das Gedicht Wolfdietrich A, in:
ZfdA 92 (1963), S. 31-82.

Baecker, Linde: Die Grundlagen der Geschichte des Wolfdietrichstoffes.
Teildruck aus: Die Sage von Wolfdietrich und das Gedicht Wolfdietrich A,
Mainz 1961.

92

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

Bastert, Bernd: Fremde Helden?: narrative Transcodierung und Konnexion des
'‘Nibelungenlieds' im mittelniederldndischen 'Nevelingenlied', in: Victor
Millet (Hrsg.): Narration and Hero: Recounting the Deeds of Heroes in
Literature and Art of the Early Medieval Period, Berlin 2014, S. 385-402.

Beck, Heinrich: [Art.] Rache, in: Reallexikon der germanischen
Altertumskunde. Bd. 24 (2000), S. 45-47.

Berendsohn, Walter A.: Zur Vorgeschichte des Beowulf, Kopenhagen 1935.

Bertelli, Sergio: The King’s Body. Sacred Rituals of Power in Medieval and
Early Modern Europe (translated by R. Burr Litchfield), State College
2003.

Bies, Werner: [Art.] Wolf, in: Enzyklopddie des Marchens Bd. 14 (2014), Sp.
912-923.

Birkhan, Helmut: Furor Heroicus, in: Alfred Ebenbauer, Johannes Keller
(Hrsg.): Das Nibelungenlied und die europdische Heldendichtung. 8.
Péchlarner Heldenliedgesprdach (Philologica Germanica 26), Wien 2006,
S. 9-38.

Bjork, Robert E.; Obermeier, Anita: Date, Provenance, Author, Audiences, in:
Bjork, Robert E.; Niles, John D. (Hrsg.): A Beowulf Handbook, Exeter
1997, S. 13-34.

Bosworth, Joseph: An Anglo-Saxon Dictionary Online, 2010, online vom
01.09.2016 (http://www.bosworthtoller.com/001252).

Britton, G. C.: Unferth, Grendel and the Christian Meaning of 'Beowulf, in:
Neuphilologische Mitteilungen 72, 1971, S. 246-250.

Bumke, Joachim: Héfische Kultur. Literatur und Gesellschaft im hohen
Mittelalter, 10. Aufl., Miinchen 2002.

93

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



http://www.bosworthtoller.com/001252
https://doi.org/10.5771/9783828867215
http://www.bosworthtoller.com/001252

Cameron, Angus; Crandell, Ashley [u.a.] (Hrsg.): Dictionary of Old English: A
to G online (Toronto: Dictionary of Old English Project 2007), online
vom 01.09.2016
(http://tapor.library.utoronto.ca/doe/dict/indices/headwordsindexa.html).

Cavell, Megan: Constructing the Monstrous Body in Beowulf, in: Anglo-Saxon
England Bd. 43, Cambridge 2014, S. 155-181.

Cavill, Paul R.: Heroic Saint and Saintly Hero: the Passio Sancti Eadmundi and
The Battle of Maldon, in: Robin Waugh, James Weldon (Hrsg.): The Hero
Recovered: Essays on Medieval Heroism in Honour of George Clark,
Kalamazoo 2010, S. 110-124.

Chadwick, Hector M.: The Heroic Age, Cambridge 1912, repr. 1967.

Chadwick, Nora K.: The Monsters and Beowulf, in: Peter Clemoes (Hrsg.): The
Anglo-Saxons: Studies in some Aspects of their History and Culture
presented to Bruce Dickins, London 1959, S. 171-203.

Dilg, Peter: [Art.] Zauberpflanzen, in: LexMa, Bd. 9 (2002), Sp. 485-486.

Dinzelbacher, Peter: [Art.] Visio(n), -sliteratur. A, in: LexMa, Bd. 8 (2002), Sp.
1734-1738.

Diiwel, Klaus: Runenkunde, 4. iiberarb. und aktual. Aufl., Stuttgart/Weimar
2008.

Ebenbauer, Alfred: Achillesferse — Drachenblut - Kryptonit: Die
Unverwundbarkeit der Helden, in: Ders., Johannes Keller (Hrsg.): Das
Nibelungenlied und die europdische Heldendichtung. 8. Péchlamner
Heldenliedgesprich (Philologica Germanica 26), Wien 2006, S. 73-102.

94

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



http://tapor.library.utoronto.ca/doe/dict/indices/headwordsindexa.html
https://doi.org/10.5771/9783828867215
http://tapor.library.utoronto.ca/doe/dict/indices/headwordsindexa.html

Ebenbauer, Alfred: Heldenlied und ,Historisches Lied“, in: Heinrich Beck:
Heldensage und Heldendichtung im Germanischen (Ergdnzungsbédnde
zum Reallexikon der Germanischen Altertumskunde, Bd. 2), Berlin 1988,
S. 15-34.

Ehrhardt, Harald: [Art.] Kenning, in: LexMa, Bd. 5 (2003), Sp. 1102-1103.

Ehrismann, Otfrid: Archaisches und Modernes im Nibelungenlied. Pathos und
Abwehr, in: Achim Masser (Hrsg.): Hohenemser Studien zum
Nibelungenlied, Dornbirn 1980, S. 164-174.

Eichfelder, Thomas: Siegfriedmythen vor 1200, in: Volker Gallé (Hrsg.):
Siegfried. Schmied und Drachentéter (Nibelungeneditionen 1), Worms
2005, S. 70-87.

Fell, C. E.: Paganism in Beowulf: A Semantic Fairy-Tale, in: T. Hofstra, L. A. J.
R. Houwen, A. A. MacDonald (Hrsg.): Pagans and Christians. The
Interplay between Christian Latin ans Tratitional Germanic Cultures in
Early Medieval Europe. Proceedings of the Secons Germania Latina
Conference held at the University of Groningen. May 1992 (Germania
Latina IT), Groningen 1995, S. 9-35.

Frey, Johannes: Die Gegner der Helden in germanischer Heldendichtung.
Nibelungen und Edda (Erlanger Studien 138), Erlangen/Jena 2009.

Friedrich, Udo: Held und Narrativ. Zur narrativen Funktion des Heros in der
mittelalterlichen Literatur, in: Victor Millet (Hrsg.): Narration and Hero:
Recounting the Deeds of Heroes in Literature and Art of the Early
Medieval Period, Berlin 2014, S. 175-194.

Friedrich, Udo: Menschentier und Tiermensch. Diskurse der Grenzziehung und

Grenziiberschreitung im Mittelalter, Gottingen 2009.

95

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

Fuchs-Jolie, Stephan: stainwant. Kénig Otnits Tod und die heterotope Ordnung
der Dinge, in: Sonja Glauch, Susanne Kobele, Uta Stérmer-Caysa (Hrsg.):
Projektion - Reflexion - Ferne: Rdumliche Vorstellungen und Denkfiguren
im Mittelalter, Berlin 2011, S. 39-60.

Ghosh, Shami: Writing the Barbarian Past: Studies in Early Medieval Historical
Narrative (Brill's Series on the Early Middle Ages 24), Leiden [u.a] 2016.

Glogau, Dirk R.: Untersuchungen zur konstruktivistischen Medidvistik. Tiere
und Pflanzen im ,Tristan“ Gottfrieds von Stralburg und im
,Nibelungenlied, Essen 1993.

Goddon, Malcolm R.; Lapidge, Michael (Hrsg.): The Cambridge Companion to
Old English Literature, Cambridge 1991.

Goldsmith, Margaret E.: The Christian Perspektive in Beowulf, in: Robert D.
Fulk (Hrsg.): Interpretations of Beowulf: A Critical Anthology,
Bloomington (Ind.) 1991, S. 103-119.

Greenfield, Stanley B.: A Touch of the Monstrous in the Hero or ,,Beowulf” Re-
marvellized, in: Ders. (Hrsg.): Hero and Exile: the Art of Old English
Poetry, London 1989, S. 67-73.

Gronbech, Wilhelm: Kultur und Religion der Germanen, Leipzig 1996.

Gwara, Scott: Heroic Identity in the World of Beowulf (Medieval and
Renaissance Authors and Texts 2), Leiden 2009.

Haferland, Harald: Miindlichkeit, Geddchtnis und Medialitdt: Heldendichtung
im deutschen Mittelalter, Gottingen 2004.

96

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

Hahn, Alois: Wohl dem, der eine Narbe hat: Identifikationen und ihre soziale
Konstruktion, in: Peter von Moos (Hrsg.): Unverwechselbarkeit.
Personliche Identitit und Identifikation in der vormodernen Gesellschaft
(Norm und Struktur 23), Kéln/Weimar 2004, S. 43-62.

Hahn, Ingrid: Zur Theorie der Personenerkenntnis in der deutschen Literatur des
12. bis 14. Jahrhunderts, in: PBB 99 (1977), S. 395-444.

Haubrichs, Wolfgang: Ein Held fiir viele Zwecke. Dietrich von Bern und sein
Widerpart in den Heldensagenzeugnissen des frilhen Mittelalters, in:
Ders., Emst Hellgardt, Reiner Hildebrandt, et.al. (Hrsg.): Theodisca.
Beitrdge zur althochdeutschen und altniederdeutschen Sprache und
Literatur in der Kultur des friilhen Mittelalters. Eine internationale
Fachtagung in Schénmiihl bei Penzberg vom 13. bis zum 16. Médrz 1997
(Ergdnzungsbinde zum Reallexikon der germanischen Altertumskunde
22), Berlin 2000, S. 330-363.

Haug, Walter: Szenarien des heroischen Untergangs, in: Alfred Ebenbauer,
Johannes Keller (Hrsg.): Das Nibelungenlied und die europiische
Heldendichtung. 8. Pochlamner Heldenliedgesprich (Philologica
Germanica 26), Wien 2006, S. 147-162.

Haug, Walter: Andreas Heuslers Heldensagenmodell: Primissen, Kritik und
Gegenentwurf, in: ZfdA, Bd. 104 (1975), S. 273-292.

Haug, Walter: Hofische Idealitdt und heroische Tradition im Nibelungenlied, in:
Colloquio Italo-Germanico sul Tema: I Nibelunghi, Rom 1974, S. 35-50.

Heinzle, Joachim: Das Nibelungenlied. Eine Einfithrung, Miinchen/Ziirich 1987.

Hennig, Beate: Kleines Mittelhochdeutsches Wérterbuch, 5. durchges. Aufl.,
Tiibingen 2007.

97

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

Heusler, Andreas: Die altgermanische Dichtung, 2. Aufl. 1943. Nachdruck
Darmstadt 1967.

Higley, Sarah L.: Thought in Beowulf and Our Perception of it: Interiority,
Power, and the Problem of the Revealed Mind, in: Robin Waugh, James
Weldon (Hrsg.): The Hero Recovered: Essays on Medieval Heroism in
Honour of George Clark, Kalamazoo 2010, S. 23-46.

Hiltmann, Heiko: Das Tier im Mann — Altnordische Tierkrieger-Erzdhlungen, in:
Rainer Poppinghege (Hrsg.): Tiere im Krieg. Von der Antike bis zur
Gegenwart, Paderborn 2009, 181-198.

Hiinemoérder, Christian: [Art.] Wolf, in: LexMa, Bd. 9 (2002), Sp. 302-303.

Irving, Edward B. jr.: Christian and Pagan Elements, in: Robert E. Bjork, John
D. Niles (Hrsg.): A Beowulf Handbook, Exeter 1996, S. 175-192.

Jacoby, Susan: Wild Justice. The Evolution of Revenge, New York 1983.

Jaeger, C. Stephen: Die Entstehung héfischer Kultur. Vom héfischen Bischof
zum hofischen Ritter (Philologische Studien und Quellen 167), Berlin
2001.

Jochum-Godgliick, Christa: ,,Wolf" und ,,Bar" in germanischer und romanischer
Personennamengebung, in: Interferenz-Onomastik. Namen in Grenz- und

Begegnungsrdumen in Geschichte und Gegenwart, 2011, S. 447-478.

Klein, Thomas: Vorzeitsage und Heldensage, in: Heinrich Beck: Heldensage und
Heldendichtung im Germanischen (Ergidnzungsbinde zum Reallexikon
der Germanischen Altertumskunde, Bd. 2), Berlin 1988, S. 115-147.

Koch, Michael: Beowulf — Siegfried — Dietrich. Vergleichende Studien zur
Darstellung und Charakterisierung des Helden in der germanischen Epik,
Osnabriick 2009.

98

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

Kofler, Walter: Aventiure und sorge. Anmerkungen zur Textstruktur von 'Ortnit’
und 'Wolfdietrich' A, in: ZfdA, Bd. 138 (2009), S. 361-373.

Kraft, Simone A.: Der Drachenkampf in der Literatur des Mittelalters,
Philologisch-Kulturwissenschaftliche Fakultit der Universitit Wien,
unveréffentlichte Diplomarbeit aus dem Jahr 2009, online vom
09.10.2016 (http://othes.univie.ac.at/4220/1/2009-03-16_0301829.pdf).

Kragl, Florian: Gibt es eine Heldenzeit? Vergangenheitskonzeptionen in hoch-
und spdtmittelalterlicher Literatur, in: Johannes Keller (Hrsg.):
Heldenzeiten — Heldenrdume: Wann und wo spielen Heldendichtung und
Heldensage? 9. Pochlarner Heldenliedgesprdch (Philologica Germanica
28), Wien 2007, S. 61-86.

Krall, Andreas: Der bastardierte Ritter. Zur Dekonstruktion héfischer Identitit
im groBlen Wolfdietrich, in: Wolfgang Harms, C. Stephen Jaeger und Horst
Wenzel (Hrsg.): Ordnung und Unordnung in der Literatur des Mittelalters,
Stuttgart 2003, S. 165-178.

Kratz, Bernd: Von Werwdlfen, Gliickshauben und Wolfdietrichs Taufhemd, in:
Archiv fiir das Studium der neueren Sprachen und Literaturen Bd. 211
(1974), S. 18-30.

Krause, Arnulf: [Art.] Berserker, in: Reclams Lexikon der germanischen
Mythologie und Heldensage. Mit 64 Abbildungen (2010), S. 33.

Krause, Amulf: [Art.] Sigurd; Sigurdlieder, in: Reclams Lexikon der
germanischen Mythologie und Heldensage. Mit 64 Abbildungen

(2010), S. 254-257.

Krause, Arnulf: [Art.] Wyrd, in: Reclams Lexikon der germanischen Mythologie
und Heldensage. Mit 64 Abbildungen (2010), S. 316.

99

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



http://othes.univie.ac.at/4220/l/2009-03-16_0301829.pdf
https://doi.org/10.5771/9783828867215
http://othes.univie.ac.at/4220/l/2009-03-16_0301829.pdf

Kuhn, Hans: Heldensage vor und aullerhalb der Dichtung, in: Karl Hauck
(Hrsg.): Zur germanisch-deutschen Heldensage (WdF 14), Darmstadt
1965, S. 173-194.

Lamping, Dieter: Der Name in der Erzdhlung : zur Poetik d. Personennamens
(Wuppertaler Schriftenreihe Literatur 21), Bonn 1983.

Leyerle, John: Beowulf the Hero and the King, in: Medium Aevum 34, 1965, S.
89-102.

Lionarons, Joyce T.. The Medieval Dragon: The Nature of the Beast in
Germanic Literature, Enfield Lock 1998.

Lurker, Manfred: Hund und Wolf in ihrer Beziehung zum Tode, in: Mircea
Eliade, Ernst Jiinger (Hrsg.): Antaios Bd. 10, Stuttgart 1969, 199-216.

Maier, Ch.: [Art.] Rache, in: Calwer Bibellexikon, Bd. 1 (2003), Sp. 1110.

Mertens, Volker: Hagens Wissen — Siegfrieds Tod. Zu Hagens Erzihlung von
Jungsiegfrieds Abendteuern, in: Harald Haferland, Michael Mecklenburg
(Hrsg.): Erzihlungen in FErzdhlungen. Phdnomene der Narration in
Mittelalter und Friiher Neuzeit, Miinchen 1996, S. 59-69.

Metternich, Wolfgang: Teufel, Geister und Ddmonen. Das Unheimliche in der
Kunst des Mittelalters, Darmstadt 2011.

Miklautsch, Lydia: Miide Méanner-Mythen: Muster heroischer Méannlichkeit in
der Heldendichtung, in: Alfred Ebenbauer, Johannes Keller (Hrsg.): Das
Nibelungenlied und die europdische Heldendichtung. 8. Péchlamer
Heldenliedgesprich (Philologica Germanica 26), Wien 2006, S. 241-260.

Miklautsch, Lydia: Montierte Texte — Hybride Helden. Zur Poetik der
Wolfdietrich-Dichtungen (Quellen und Forschungen zur Literatur- und
Kulturgeschichte 36), Berlin 2005.

100

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

Milgrom, Robert L.: Light Against Dark: The Presentation of Heroic Life in
Four Medieval English Alliterative Poems: ,Beowulf”, ,Maldon®, ,Morte
Arthure”, and ,,Gawain and the Green Knight“, New York 1979.

Miller, Dean A.: The Epic Hero, Baltimore/London 2000.

Millet, Victor: Deconstructing the Hero in Early Medieval Heroic Poetry, in:
Ders. (Hrsg.): Narration and Hero: Recounting the Deeds of Heroes in
Literature and Art of the Early Medieval Period, Berlin 2014, S. 229-

239.

Millet, Victor: Germanische Heldendichtung im Mittelalter: Eine Einfiihrung,
Berlin 2008.

Mobius, Thomas: Studien zum Rachegedanken in der deutschen Literatur des
Mittelalters (Europdische Hochschulschriften. Reihe 1. Deutsche Sprache
und Literatur, Band 1395), Frankfurt a. Main/Berlin/New York/Paris/Wien
1993.

Much, Rudolph: Der germanische Osten in der Heldensage, in: ZfdA, Bd. 57
(1920), S. 145-176.

Miiller, Jan-Dirk: Hofische Kompromisse. Acht Kapitel zur hofischen Epik,
Tiibingen 2007.

Miiller, Jan-Dirk: Identitdtskrisen im hoéfischen Roman, in: Peter von Moos
(Hrsg.): Unverwechselbarkeit. Persénliche Identitit und Identifikation in
der vormodernen Gesellschaft (Norm und Struktur 23), Koln/Weimar
2004, S. 297-323.

Miiller, Jan-Dirk: Das Nibelungenlied, Berlin 2002.

Miiller, Jan-Dirk: Spielregeln fiir den Untergang. Die Welt des
Nibelungenliedes, Tiibingen 1998.

101

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

Miiller, Gernot: Zur sinnbildlichen Reprédsentation der Siegfriedgestalt im
Nibelungenlied, in: SNPH 47 (1975), S. 88-119.

Naumann, Matthias: Der Loéwe und die Loéw/innen. Das sich wandelnde
Auftreten eines Wappentieres kriegerischer Politik, in: Rainer
Poppinghege (Hrsg.): Tiere im Krieg. Von der Antike bis zur Gegenwart,
Paderborn 2009, S. 161-180.

Neidorf, Leonard (Hrsg.): The Dating of Beowulf. A Reassesment, Cambridge
2014.

Neumann, Sarah: Der gerichtliche Zweikampf. Gottesurteil — Wettstreit —
Ehrensache (Mittelalter-Forschungen, Bd. 31), Ostfildern 2010.

Neville, Jennifer: Redeeming Beowulf. The Heroic Idiom as a Marker of Quality
in Old English Poetry, in: Victor Millet (Hrsg.): Narration and Hero:
Recounting the Deeds of Heroes in Literature and Art of the Early
Medieval Period, Berlin 2014, S. 45-70.

Neville, Jennifer: Monsters and criminals: defining humanity in Old English
poetry, in: L. A. J. R. Houwen, Karin E. Olsen: Monsters and the
Monstrous in Medieval Northwest Europe (Mediaevalia Groningana, NS
3), Leuven 2001, S. 103-122.

Neville, Jennifer: Representations of the Natural World in Old English Poetry
(Cambridge Studies in Anglo-Saxon England 27), Cambridge 1999.

Niles, John D.: Pagan Survivals and Popular Belief, in: Malcolm R. Godden,
Michael Lapidge (Hrsg.): The Cambridge Campanion to Old English

Literature, Second Edition, Cambridge 2013, S. 120-136.

Oexle, Gerhard O.: Luhmanns Mittelalter (Rechtshistorisches Journal 10), 1991,
S. 53-66.

102

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

Orchard, Andy: Beowulf, in: Malcolm Godden, Michael Lapidge (Hrsg.): The
Cambridge Companion to Old English Literature. Second Edition,
Cambridge 2013, S. 137-158.

Oschema, Klaus: Die ganze Person. Korper als Medium sozialer Authentizitit
im Mittelalter, in: Wolf G. Schmidt (Hrsg.): Korperbilder in Kunst und
Wissenschaft, Wiirzburg 2014, S. 167-190.

Panzer, Friedrich: Studien zur germanischen Sagengeschichte I, Beowulf,
Wiesbaden 1969 (Nachdruck von 1910), S. 1-208.

Panzer, Friedrich: Studien zur germanischen Sagengeschichte II. Sigfried,
Wiesbaden 1969 (Nachdruck von 1912).

Papahagi, Adrian: The Anglo-Saxon Hero: Angel or Demon? A reading of
Beowulf, in: Leo Martin Carruthers (Hrsg.): Anges et démons dans la
littérature anglaise du Moyen-Age, Paris 2002, S. 73-98.

Pearson, Michael P.; Van De Noort, Robert; Woolf, Alex: Three Men and a Boat.
Sutton Hoo and the East Saxon Kingdom. In: Anglo-Saxon England 22,
1993, S. 27-50.

Rebschloe, Timo: Der Drache in der mittelalterlichen Literatur Europas,
Heidelberg 2014.

Reichl, Karl: [Art.] Heldendichtung, in: LexMa, Bd. 4 (2002), Sp. 2115-2117.

Robinson, Fred C.: Element of the Marvellous Characterization of Beowulf: A
Reconsideration of the Textual Evidence, in: Robert B. Burlin, Edward B.
Irving, jr. (Hrsg.): Old English Studies in Honour of John C. Pope,
Toronto 1974, S. 119-137.

Schneider, Hermann: Wolfdietrich. 1. Heft. Der echte Teil des Wolfdietrich der
Ambraser Handschrift (Wolfdietrich A), Halle/Saale 1931.

103

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

Schramm, Gottfried: Zweigliedrige Personennamen der Germanen. Ein Bildtyp
als gebrochener Widerschein friiher Heldenlieder, in: Ergidnzungsbédnde
zum Reallexikon der Germanischen Altertumskunde, Bd. 82,
Berlin/Boston 2013.

Schuler-Lang, Larissa: Wildes Erzdhlen — FErzdhlen vom Wilden: Parzival,
Busant und Wolfdietrich D, Berlin 2014.

Schultz-Balluff, Simone: Méanner, Macht und Monster, in: Gunther Gebhard,
Oliver Geisler und Steffen Schréter (Hrsg.): Von Monstern und Menschen.
Begegnungen der anderen Art in kulturwissenschaftlicher Perspektive,
Bielefeld 2009, S. 47-68.

Schulz, Knut: [Art.] Dienstmann, in LexMa Bd. 3 (2003), Sp. 1004-1005.

Schulze, Ursula: Siegfried - ein Heldenleben? Zur Figurenkonstituierung im
Nibelungenlied, in: Mattias Meyer, Hans-Jochen Schiener (Hrsg.):
Literarische Leben. Rollenentwiirfe in der Literatur des Hoch- und
Spédtmittelalters. Festschrift fiir Volker Mertens zum 65. Geburtstag,
Tiibingen 2002, S. 669-689.

Seitter, Walter: Das politische Wissen im Nibelungenlied. Vorlesungen, Berlin
1987.

Simek, Rudolf: Monster im Mittelalter, Koln/Weimar/Wien 2015.

Simon, Britta: Hoéfisch — Heroisch — Fragmentiert: Korpergebundene

Kommunikation im ,Nibelungenlied', Ann Arbor 1998.

Hofstra, T.; Houwen, L. A. J. R.; MacDonald, A. A. (Hrsg.): Pagans and
Christians. The Interplay between Christian Latin and Tratitional
Germanic Cultures in Early Medieval Europe. Proceedings of the Secons
Germania Latina Conference held at the University of Groningen. May

1992 (Germania Latina IT), Groningen 1995.

104

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

Teichert, Matthias: Der monstrose Heros oder Wenn der ungeheure Held zum
Ungeheur wird. Zur Rezeptionsgeschichte des Figuren-Typus
,Drachenkdmpfer” in der altnordischen und altenglischen Literatur, in:
Victor Millet (Hrsg.): Narration and Hero: Recounting the Deeds of
Heroes in Literature and Art of the Early Medieval Period, Berlin
2014, S. 143-174.

Tripp, Raymond P.: Literary Essays on Language and Meaning in the Poem

Called Beowulf: Beowulfiana Litteraria, Lewiston 1992.

von Olberg, Gabriele: [Art.] Gefolgschaft, in: LexMa Bd. 4 (2003), Sp. 1171-
1172.

von See, Klaus: Was ist Heldendichtung?, in: Ders. (Hrsg.): Europdische
Heldendichtung (Wege der Forschung 500), Darmstadt 1978, S. 1-38.

Weber, Gerd W.: ,Sem konungr skyldi“. Heldendichtung und Semiotik.
Griechische und germanische heroische Ethik als kollektives
Normensystem einer archaischen Kultur, in: Hermann Reichert, Giinter
Zimmermann (Hrsg.): Helden und Heldensage. Otto Gschwantler zum 60.
Geburtstag (Philologica Germanica 11), Wien 1990, S. 447-481.

Wehtli, Max: Literatur im Deutschen Mittelalter. Eine poetologische
Einfiihrung, Stuttgart 1987.

Weitbrecht, Julia: Lupus in fabula. Mensch-Wolf-Relationen und die
mittelalterliche Tierfabel, in: Hans J. Scheuer, Ulrike Veddar (Hrsg.):
Tiere im Text. Exemplaritit und Allegorizitit literarischer Lebewesen
(Publikationen zur Zeitschrift fiir Germanistik. Neue Folge 29), Bern
2015, S. 23-35.

105

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

Wenzel, Horst: Der unfeste Held. Wechselnde oder mehrfache Identitéten, in:
Peter von Moos (Hrsg.): Unverwechselbarkeit. Persénliche Identitit und
Identifikation in der vormodernen Gesellschaft (Norm und Struktur 23),
Koln/Weimar 2004, S. 163-184.

Wenzel, Horst: Ze hove und ze holze — offenlich und tougen. Zur Darstellung
und Deutung des Unhéfischen in der héfischen Epik und im
Nibelungenlied, in: Gert Kaiser, Jan-Dirk Miiller (Hrsg.): Hofische
Literatur, Hofgesellschaft, héfische Lebensformen um 1200 (Studia
humanoria 6), Diisseldorf 1986, S. 277-300.

White, Judy A.: Hero-Ego in Search of Self: a Jungian Reading of Beowulf,
New York 2004.

Williams, David: Cain and Beowulf: a Study in Secular Allegory,
Toronto/Buffalo/London 1982.

Wolf, Alois: Heldensage und Epos. Zur Konstituierung einer mittelalterlichen
volkssprachlichen Gattung im Spannungsfeld von Miindlichkeit und
Schriftlichkeit, Tiibingen 1995.

Wolf, Alois: Die Verschriftlichung von europédischen Heldensagen als
mittelalterliches Kulturproblem, in: Heinrich Beck (Hrsg.): Heldensage
und Heldendichtung im Germanischen, Berlin 1988, S. 305-328.

Wyss, Ulrich: Mitteralterliche Helden, in: Volker Gallé (Hrsg.): Siegfried.

Schmied und Drachentéter (Nibelungeneditionen 1), Worms 2005, S. 52-
69.

106

216.73.216106, am 15.01.2026, 28:58:30. © Inhatt.
Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828867215

218.73.216:106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Inhatt.

Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828867215

218.73.216:106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Inhatt.

Untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen. Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828867215

	Inhalt
	I. Alt, aber nicht veraltet
	II. Die Epen
	II.l Beowulf
	II.2 Siegfried
	II.3 Wolf Dietrich

	III. Drei Ebenen der Epen
	III.l. Zur animalisch/menschlichen Ebene
	III.1.1 Beowulf
	III.1.2 Siegfried
	III.1.3 Wolf Dietrich
	III.1.4 Zusammenfassung

	III.2. Zur heroisch/höfischen (bzw. non-heroic) Ebene
	III.2.1 Beowulf
	III.2.2 Siegfried
	III.2.3 Wolf Dietrich
	III.2.4 Zusammenfassung

	III.3. Zur heidnisch/christlichen Ebene
	III.3.1 Beowulf
	III.3.2 Siegfried
	III.3.3 Wolf Dietrich
	III.3.4 Zusammenfassung


	IV. Die neue Hülle der Helden
	V. Abkürzungs-, Quellen- und Literaturverzeichnis

