
https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


Alter Held -  Neue Welt

S a ra h  K. W e b e r

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


Sarah K. Weber

Alter Held -  Neue W elt

Der Heros in der germanischen 
Heldenepik des Mittelalters

Tectum Verlag

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


Alter H eld  -  N eue W elt. Der H eros in der germ anischen H eldenepik  des 
M ittelalters

© Tectum -  ein Verlag in der Nom os Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2017 

ISBN: 978-3-8288-6721-5

(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Werk unter der ISBN 978-3-8288-3959-5 
im Tectum Verlag erschienen.)

U m schlagabbildung: shutterstock.com  © Tom  G rundy/EVKA  (bearbeitet)

Besuchen Sie uns im  Internet 
w w w .tectum -verlag.de

S arah  K. W eber

B ib lio g ra fisch e  In fo rm a tio n e n  d e r D e u tsc h en  N a tio n a lb ib l io th e k
Die D eutsche N ationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in  der 
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische A ngaben sind 
im  Internet über http ://dnb.ddb.de abrufbar.

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www.tectum-verlag.de
http://dnb.ddb.de
https://doi.org/10.5771/9783828867215
http://www.tectum-verlag.de
http://dnb.ddb.de


to min gelufod beorn:

^ec me for ceorl wylle freogan on ferh^e

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


Inhalt

I. Alt, aber nicht veraltet 9

II. Die Epen 13

11.1 Beowulf 13

11.2 Siegfried 14

11.3 Wolf Dietrich 16

III. Drei Ebenen der Epen 19

111.1 Zur animalisch/menschlichen Ebene 19

111.1.1 Beowulf 19

111.1.2 Siegfried 28

111.1.3 W olf Dietrich 35

111.1.4 Zusam menfassung 40

111.2 Zur heroisch/höfischen (bzw. non-heroic) Ebene 43

111.2.1 Beowulf 43

111.2.2 Siegfried 52

111.2.3 W olf Dietrich 59

111.2.4 Zusam menfassung 64

111.3 Zur heidnisch/christlichen Ebene 67

111.3.1 Beowulf 67

111.3.2 Siegfried 77

111.3.3 W olf Dietrich 78

111.3.4 Zusam menfassung 83

IV. Die neue Hülle der Helden 85

V. Abkürzungs-, Quellen- und Literaturverzeichnis 91

7

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


I. Alt, aber nicht veraltet

„Uns ist in alten m aren Wunders vil geseit

von helden lobebaren, von grözer arebeit,

von fröuden, höchgeziten, von weinen und von klagen,

von küener recken striten m uget ir nu wunder hären sagen.“1

Das W iedererzählen ist ein Phänomen, das die gesamte mittelalterliche Literatur 

durchzieht und sie wesentlich ausmacht. Die Heldenepik bildet dabei zusammen 

mit Heldenliedern, Balladen und Prosaerzählungen die mittelalterliche 

Heldendichtung.2 So betont auch die berühmte Eingangsstrophe des 

Nibelungenliedes -  Prototyp mittelhochdeutscher Heldenepik -  den Bezug zu 

den alten maren, deren Begrifflichkeit unterschiedlich interpretiert worden ist. 

Von der Gleichsetzung mit der Geschichtsdichtung über die alte germanische 

Zeit ist man zugunsten einer heterogenen Bedeutungsfülle, welche auf der Basis 

anderer mittelalterlicher Autoren erschlossen wurde, abgerückt: So spreche 

Reinmar der Alte in diesem Zusammenhang von früherem Dichten in 

unbeschwerter Freude, der Jüngere Titurel meine mit dem Begriff alte Gerüchte, 

in der Dietrichepik werden die alten m aren  als alte Sitten verstanden oder sie 

können retrospektiv das eigene Erleben aufgreifen. In der obigen Strophe des 

NL bleibt allerdings unklar, ob mit den alten m aren  eine bereits fertige 

Dichtung oder eine stoffliche Grundlage gemeint ist.3 Die Doppeldeutigkeit der 

alten m aren  bewegt sich also zwischen den altüberlieferten Geschichten und 

solchen Geschichten, die von alten Zeiten berichten.4

1 Strophe 1 des Nibelungenliedes (im Folgenden als NL abgekürzt), Handschrift C:
„Uns wird in alten Erzählungen viel Wunderbares berichtet/von berühmten Helden, 
großer Mühsal/von glücklichen Tagen und Festen, von Tränen und Klagen/und vom 
Kampf tapferer Recken könnt Ihrjetzt Erstaunliches erfahren.“
Der Bezug zu Vergangenem dient vielen Epen als Auftakt der Einleitung, so auch z.B. im 
Beowulf.

2 Vgl. Karl Reichl: [Art.] Heldendichtung, in: LexMa, Bd. 4 (2002), Sp. 2115-2117.
3 Vgl. Florian Kragl: Gibt es eine Heldenzeit? Vergangenheitskonzeptionen in hoch- und 

spätmittelalterlicher Literatur, in: Johannes Keller (Hrsg.): Heldenzeiten -  Heldenräume: 
Wann und wo spielen Heldendichtung und Heldensage? 9. Pöchlamer 
Heldenliedgespräch (Philologica Germanica 28), Wien 2007, S. 67f.

4 Auch das Annolied, das von altiu dinge spricht, impliziert dies, vgl. Haferland, Harald: 
Mündlichkeit, Gedächtnis und Medialität: Heldendichtung im deutschen Mittelalter, 
Göttingen 2004, S. 75.

9

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


Der Dichter,5 der „gleichzeitig höfisiert und archaisiert“, kann den Unterschied 

zwischen historisierender und m odernisierender Darstellung noch nicht fassen, 

aber dennoch „besitzen sie [die mare] für das M ittelalter in einem gewissen 

Ausmaß Zeugniswert (vgl. ez ist von alten stunden/vür die wärheit her 

gesaget)“.6

In Bezug auf die Frage nach der Historizität ist das Heldensagenmodell Andreas 

Heuslers7 in berechtigte Kritik geraten, da er einen M erkmalkatalog entwirft, 

welcher das „Heldenlied“ vom „Preislied“ unterscheidet und davon noch eine 

dritte Gattung, das „Historische Lied“, abgrenzt, wobei letzteres seiner Ansicht 

nach in der germanischen Dichtung nicht anzusetzen ist. Gerade an diesem 

undurchführbaren „Schubladendenken“ setzt die Kritik an und stellt die Frage 

nach historischer Erfahrung für die Heldendichtung neu, indem sie ihre 

literarische Autonomie, wie Heusler sie postuliert, anzweifelt und ihr 

entgegensetzt, dass die literarische Ausformung eines Stoffes gerade nicht 

autonom, sondern in historischem Bewusstsein gestaltet wird, was ihr auch für 

die zeitgenössische Gegenwart eine gesellschaftlich-politische Funktion sichert.8 

Wo die Lieder außerdem zu einem Epos werden, greift Heuslers Bezeichnung 

als bloße „Anschwellung“ des Stoffes also gerade wegen der Herausbildung 

eines historischen Bewusstseins zu kurz. Im Eingangszitat findet sich dieses 

Bewusstsein sofort im ersten Vers wieder, denn „Wunders vil meint eine 

andersartig-ungewohnte W elt“ .9 Trotz aller historischen Entfernung des 

Heroischen Zeitalters, des heroic age,10 von der Gegenwart und aller 

Distanzierungen von der historischen Grundlage, dockt also die Vorzeitsage -  

gemeint ist ein Stoffkreis -  an die Gegenwart der Dichter an ,11 deren Leistung in

5 Ein Zusammenwirken mehrerer Dichter an einem Text ist an dieser Stelle mitgedacht.
6 Haferland, 2004, S. 79.
7 Vgl. Andreas Heusler: Die altgermanische Dichtung, 2. Aufl. 1943. Nachdruck

Darmstadt 1967.
8 „Heroische Epik konstituiert sich dadurch, daß historische Erfahrung mittels literarischer

Schemata zu sich selbst kommt.“ (Walter Haug: Andreas Heuslers Heldensagenmodell:
Prämissen, Kritik und Gegenentwurf, in: ZfdA, Bd. 104 (1975), S. 273-292.) Einen 
Überblick über den Diskurs ist zu finden bei Alfred Ebenbauer: Heldenlied und 
„Historisches Lied“, in: Heinrich Beck: Heldensage und Heldendichtung im
Germanischen (Ergänzungsbände zum Reallexikon der Germanischen Altertumskunde, 
Bd. 2), Berlin 1988, S. 15-34.

9 Walter Haug: Höfische Idealität und heroische Tradition im Nibelungenlied, in: 
Colloquio Italo-Germanico sul Tema: I Nibelunghi, Rom 1974, S. 35-50, hier: S. 41.

10 Den Begriff prägt Hector M. Chadwick: The Heroic Age, Cambridge 1912, repr. 1967.
11 Klein trifft die Unterscheidung zwischen der „Vorzeitsage“, mit der die Fremdartigkeit

10

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


der Fixierung eines „kulturelles Gedächtnis“12 gesehen wurde. Dabei sehen sich 

jedoch die Epen selbst nicht als eine exakte A bbildung der Geschichte; ihnen 

liegt vielm ehr an der Außergewöhnlichkeit der Erzählung und an der sich darin 

äußernden „literarisch vermittelten Vergangenheitskonzeption“.13 Einiges passt 

dabei besser, anderes schlechter oder gar nicht m ehr in ihre zeitgenössische 

kulturelle Umwelt, doch gerade die verschiedenen Einbindungs- und 

Ausgrenzungsversuche, deren Ergebnisse in den Heldenepen vorliegen, zeigen 

vielfältige Möglichkeiten, wie das heroic age transformiert werden kann und 

sich in die Nischen der kulturellen Gegenwartssituation einnistet.14 An dieser 

Stelle sei betont: Heldenepen sind nicht etwa die neu aufbereitete Form eines 

vermeintlichen „Ur“-Epos, sondern ein uns vorliegendes Ergebnis eines 

Prozesses, der sich dem neuen schriftlichen Medium bedient. Dennoch trägt die 

Verschriftlichung und die Zeit, in der sie von statten geht, unweigerlich ihre 

kulturellen Voraussetzungen an die Geschichten heran. Ein zentraler -  um nicht 

zu sagen: der zentrale -  Bestandteil dieser verschiedentlich zu interpretierenden 

alten m aren  ist der Held oder der Heros, um den sich die jeweilige Erzählung 

rankt. Die Literatur kennt dabei grundsätzlich drei verschiedene Heldentypen: 

den christlichen, den höfischen und den heidnisch-germanischen Helden, der 

sich durch den Kam pf gegen Heiden, das Durchleben eines persönlichen 

Abenteuers oder den schicksalhaften Kam pf gegen böse Mächte auszeichnet.15 

In der germanischen Heldenepik tauchen diese Typen nicht separiert 

voneinander auf, sondern verbinden sich in der Figur des Helden, wodurch die 

Überführung des Helden in die zeitgenössische Gegenwart mitnichten

und Andersartigkeit dieser Welt (fast immer die Völkerwanderungszeit) betont wird, und 
der „klassischen“ Heldensage“, die die Gegenwartsnahe markiert, wobei er gleichzeitig 
zwischen Vorzeit- bzw. klassischen Helden differenziert, vgl. Thomas Klein: Vorzeitsage 
und Heldensage, in: Heinrich Beck: Heldensage und Heldendichtung im Germanischen 
(Ergänzungsbände zum Reallexikon der Germanischen Altertumskunde, Bd. 2), Berlin 
1988, S. 115-147.

12 Kragl, 2007, S. 83 [Anm. 72] folgt mit diesem Begriff Assmann, Jan: Das kulturelle 
Gedächtnis, München 1992.

13 Kragl, 2007, S. 84.
14 Kragl spricht einerseits vom chronometrisch-historischen Aspekt und andererseits vom 

empathischen Aspekt, deren Zusammenspiel von negativer Proportionalität 
gekennzeichnet ist, je mehr Wert auf die historische Verankerung gelegt wird, desto 
geringer fällt der interpretatorischer Spielraum für die Dichtung aus und umgekehrt, vgl. 
Kragl, 2007, S. 84.

15 Vgl. Johannes Frey: Die Gegner der Helden in germanischer Heldendichtung. 
Nibelungen und Edda (Erlanger Studien 138), Erlangen/Jena 2009, S. 188, Anm. 400.

11

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


eindimensional und reibungslos ist, sondern den Heros auf seinem Weg in die 

schriftlich16 fixierte Dichtung auf mehreren Ebenen mit unterschiedlich 

ausgeprägten Konfliktpotentialen konfrontiert. Der vorm als animalische, 

heroische und heidnische Held steht auf den ersten Blick unvereinbar den 

zivilisierten, höfischen, christlichen Anforderungen gegenüber, was die Frage 

aufwirft, wie und mit welchen Erfolgsaussichten diese Anforderungen aber dann 

doch in der Figur des Helden Erfüllung finden. Udo Friedrich definiert:

„Heldensage ist Verdrängung und Stilisierung von Erinnerung, die

Transformation von unmittelbar subjektiver und kollektiver Erinnerung in ein

institutionalisiertes Gedächtnis, das sozialen Sinn organisiert.“17

In der germanischen Heldenepik tritt die Figur des Helden daher vielm ehr als 

Dreh- und Angelpunkt zwischen den zwei gegensätzlichen Lebenswelten auf: 

des vorzeitlichen heroic age und der zeitgenössischen Gegenwart der Dichter.18 

Der Fokus liegt dabei auf der Integration des „alten“ Helden in die „neue“ 

(Adels-)Kultur. Anhand von drei Ebenen ist dieser zu untersuchen: 

animalisch/menschlich, heroisch/höfisch und heidnisch/christlich. Dabei sollen 

die Verbindungen der Ebenen untereinander genauso aufgezeigt werden, wie die 

möglichen Gründe für die gelungene oder misslungene Integration des Helden. 

Ist der Vorzeitheld von übernatürlicher Stärke und affekthaftem sowie 

ruhmfixiertem Antrieb gekennzeichnet, so zeichnet den epischen Helden der 

Konflikt aus, zu deren Gunsten die Krafthyperbolik zurücktritt.19 Der Held stellt 

aber nach wie vor „die Möglichkeiten dessen [dar], was der M ensch in extremen

16 Zur Medialität der Heldendichtung vgl. Haferland, 2004 und Hans Kuhn: Heldensage vor 
und außerhalb der Dichtung, in: Karl Hauck (Hrsg.): Zur germanisch-deutschen 
Heldensage (WdF 14), Darmstadt 1965, S. 173-194 sowie die jeweils angeführte 
Literatur zum Thema Mündlichkeit und Schriftlichkeit.

17 Udo Friedrich: Held und Narrativ. Zur narrativen Funktion des Heros in der 
mittelalterlichen Literatur, in: Victor MiUet (Hrsg.): Narration and Hero: Recounting the 
Deeds of Heroes in Literature and Art of the Early Medieval Period, Berlin 2014, S. 180.; 
vgl. Wolfgang Müller-Funk: Die Kultur und ihre Narrative. Eine Einführung, Wien/New 
York 2008, S. 93-100.

18 Dabei reicht die Spannweite von einem übermenschlichen und zauberhaften Helden der 
Vorzeit bis hin zu dem einem „Helden wie wir“. Letzterer fasziniert dann weniger durch 
sein monströses oder magisch anmutendes Auftreten, sondern vielmehr durch seine 
Gesinnung und sein Verhalten -  im Positiven wie im Negativen, vgl. Klein 1988, S. 119.

19 Vgl. ebd., S. 126., der sich hier auf Josef Franz von Paula Oßberger stützt.

12

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


Äußerungsformen wollen und tun kann“.20 Mit dieser außergewöhnlichen 

Extremität ist der Brückenschlag zu seinen animalischen Eigenschaften leicht 

gemacht, die nach einem Überblick über die ausgewählten Epen zuerst 

betrachtet werden sollen und an die sich unm ittelbar die heroisch/höfische und 

die christlich/heidnische Ebene anschließen.

II. Die Epen

Die Auswahl der drei zu untersuchenden Epen ist zum einen aus dem 

interdisziplinären Blickwinkel, zum anderen unter dem Gesichtspunkt der 

räumlichen und zeitlichen Distanz der Texte getroffen worden, was ermöglicht, 

das breite Spektrum an Gestaltungsmöglichkeiten der Heldenfiguren 

exemplarisch aufzeigen können.

II.l Beowulf

Das Beowulf-Epos21 ist das älteste, singulär in der Cotton MS Vitellius A. XV 

überlieferte germanische Heldenepos und das berühmteste Stück in altenglischer 

Sprache. Es mutet bei einem Umfang von 3182 Stabreimzeilen geradezu an, als 

sei „built as it is from old stone“ .22 Seine W urzeln hat das Epos in der 

Völkerwanderungszeit, wobei es hier verschiedenste Annahmen und 

Interpretationen zur Entstehungszeit gibt.23

20 Klaus von See: Was ist Heldendichtung?, in: Ders. (Hrsg.): Europäische Heldendichtung 
(Wege der Forschung 500), Darmstadt 1978, S. 38.

21 Die Textgrundlage bilden R. D. Fulk; Robert E. Bjork; John D. Niles: Klaeber’s Beowulf, 
Fourth Edition, Toronto 2008.; George Jack: Beowulf. A Student Edition. Oxford 2009; 
Martin Lehnert: Beowulf. Ein altenglisches Heldenepos (übersetzt und herausgegeben 
von dems.), Stuttgart 2004.

22 Andy Orchard: Beowulf, in: Malcolm Godden; Michael Lapidge (Hrsg.): The Cambridge 
Companion to Old English Literature. Second Edition, Cambridge 2013, S. 157.

23 Vgl. Jack, 2009, hier: Introduction [dort ist auch die Überlieferungsgeschichte des 
Manuskripts in ihren wichtigsten Zügen dargelegt]. Aktuelle Untersuchungen zur 
Datierung unter anderem zu finden bei Leonard Neidorf (Hrsg.): The Dating of Beowulf. 
A Reassesment, Cambridge 2014.

13

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


Nach einem kurzen Vorwort zum dänischen Königsgeschlecht steigt die 

Erzählung in m edias res m it den Überfällen Grendels auf die dänische 

Königshalle Heorot ein und schildert die Ankunft des Gauten Beowulf mit 

seinem Gefolge bei König Hroögar, um Hilfe im Kampf gegen das Ungeheuer 

zu leisten. Der Kam pf zieht eine Ruhm esfeier nach sich, die den „Finnsburg“- 

Vortrag des Skopen Hroögars beinhaltet, doch die Stimmung wird schnell 

getrübt, denn die Rachsucht lässt ein weiteres Monster, die M utter Grendels, aus 

den Sümpfen emporsteigen und den Dänen im nächtlichen Überfall Leid 

zufügen. Daraufhin ergreift Beowulf erneut die Initiative und sucht die Mörderin 

in ihrem See heim, wo er m it dieser einen ungleich schwierigeren Kampf 

ausfechten muss. Siegreich geht er auch aus diesem hervor und wird wieder an 

Hroögars Hof gefeiert. Nach dem Erhalt von Geschenken und Danksagungen 

reisen die Gauten w ieder ab und werden von ihrem König Hygelac ehrfürchtig 

empfangen. An dieser Stelle kommt es zu dem größten Sprung in der Erzählung, 

da innerhalb weniger Verse der Tod Hygelacs, die Wahl des neuen Königs 

(Beowulf) und dessen Am tszeit von 50 Jahren abgehandelt werden. Der letzte 

und bedeutendste Kampf des Epos setzt an dieser Stelle ein. Ausgelöst durch 

einen entlaufenen Sklaven, der aus dem Drachenhort einen Goldbecher 

entwendet hat, beginnen die Angriffe eines Drachen auf Beowulfs Volk. Ein 

letztes Mal zieht Beowulf in die Schlacht, in der er zwar den Drachen mit Hilfe 

von W iglaf töten kann, aber am Ende selbst stirbt.

II.2 Siegfried

Das in seiner frühesten Fassung ins 13. Jh. datierte N L,24 dessen Sagenzeugnisse 

vom B eow ulf bis hin zu skandinavischen Ritzzeichnungen reichen, ist in 11 

Handschriften vollständig und in 24 fragmentarisch überliefert,25 wobei die 

ältesten vollständigen Fassungen m it den Siglen A, B und C vesehen wurden 

und je  ca. 2400 vierzeilige Langzeilenstrophen umfassen. Daneben existiert

24 Die Textgrundlage bildet Ursula Schulze (Hrsg.): Das Nibelungenlied.
Mittelhochdeutsch/Neuhochdeutsch. Nach der Handschrift B [herausgegeben von ders.].
Ins Neuhochdeutsche übersetzt und kommentiert von Siegfried Grosse, Stuttgart 2011.

25 Vgl. Victor Millet: Germanische Heldendichtung im Mittelalter: Eine Einführung, Berlin
2008, S. 187.

14

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


auch die m ittelniederländische Adaption, das Nevelingenlied.26 Die hier zitierte 

Fassung B beruht auf der Überlieferung des Codex Sangallensis 857, die im 

ersten Teil, der Siegfrieds Geschichte enthält, Folgendes erzählt:

Nachdem der höfisch erzogene und zum Ritter geschlagene Siegfried 

beschlossen hat, um Kriemhild zu werben, tritt er seine Reise an den 

Burgundenhof an, wo er von Hagen sofort als Siegfried erkannt und noch vor 

dem ersten Kontakt mit dem Empfangskomitee als Drachentöter vorgestellt 

wird. Dem einladenden Empfang antwortet Siegfried dann passend zu den 

einführenden Worten Hagens mit einer provokanten Aufforderung zu einem 

Kräftemessen, dem die Burgunden ihrerseits m it Ruhe begegnen und Siegfried 

einladen, zu bleiben. Es dauert ein Jahr bis Siegfried sich in der höfischen 

Umwelt eingefunden hat und dann als Gefährte der Burgunden in die Schlacht 

gegen die Sachsen zieht. Nach einem überwältigenden Sieg benötigt König 

Gunter aber sogleich w ieder Siegfrieds Hilfe, denn er ist der einzige, der 

Brünhild zu überwinden vermag, um sie für ihn zu gewinnen. Mithilfe des 

magischen Tarnumhangs gelingt Siegfried diese Aufgabe, sodass Brünhild nach 

Worms gebracht werden kann, wo sie Gunter heiratet. Siegfried, dem die Ehe 

mit Kriemhild versprochen worden ist, wird ebenfalls vermählt, womit die 

Konflikte beginnen: Brünhild hält Siegfried für einen Unfreien und betrachtet 

ihn dadurch als unwürdig, die Schwester des Königs heiraten zu dürfen. Gunter, 

der seinen Segen zu dieser Ehe gegeben hat, entzieht sie zur Strafe das Ehebett 

und bindet ihn m it einem Gürtel an die Wand. Siegfried ist es erneut, der unter 

der Tarnkappe und im Schutze der Nacht die Königin überwältigt, ihr einen Ring 

abnimmt und dem König seinen Platz im Ehebett zurückerobert.

Die folgenden Jahre verbringen die Paare getrennt von einander, da Siegfried 

mit Kriemhild zur Fam iliengründung und Krönung nach Xanten zurückkehrt. 

A ls Gunter dann zu einem Fest an seinen Hof einlädt, dauert es nicht lange, bis 

die (alten) Reibungen bezüglich des Status Siegfrieds wieder entfacht werden 

und Kriemhild die zunächst heimlichen Konflikte öffentlich macht. Dies gipfelt 

am Dom, den beide Frauen betreten wollen, da Brünhild sich weigert hinter der

26 Zur Verbindung zwischen Nibelungenlied und Nevelingenlied siehe Bernd Bastert: 
Fremde Helden?: narrative Transcodierung und Konnexion des 'Nibelungenlieds' im 
mittelniederländischen 'Nevelingenlied', in: Victor Millet (Hrsg.): Narration and Hero: 
Recounting the Deeds of Heroes in Literature and Art of the Early Medieval Period, 
Berlin 2014, S. 385-402.

15

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


Frau eines (vermeintlich) Unfreien hinein zu gehen. Daraufhin kann Kriemhild 

Ring und Gürtel vorzeigen, die in der Hochzeitsnacht eine wichtige Rolle 

gespielt haben und Siegfrieds Ehevollzug mit Brünhild demonstrieren. Brünhild 

wendet sich mit der Bitte um Klärung dieses Um standes an Gunter, der diese 

Streitigkeit als Frauenzank abtut, weshalb sich seine Frau beleidigt fühlt. Hagen 

wiederum nimm t dies als Anlass, dem König sein M ordvorhaben an Siegfried zu 

unterbreiten. Sogleich wird ein erneuter Krieg gegen die Sachsen erdacht, was 

Hagen die M öglichkeit gibt, vor Kriemhild behaupten zu können, dass er ihren 

Siegfried schützen wolle und daher die Schwachstelle in seiner Hornhaut kennen 

müsse. Kriemhild kennzeichnet sie in gutem Glauben auf einem Hemd mit 

einem Kreuz. Der Krieg, der nie hat stattfinden sollen, wird scheinheilig 

abgesagt und in höfischer M anier durch einen Jagdritt ersetzt. Im Wald punktet 

Siegfried w ieder auf ganzer Linie, indem er verschiedene Tier und sogar einen 

Bären erlegt. Sein Übermut macht es für Hagen zu einem leichten Spiel, den 

durstigen Siegfried zu einem W ettlauf zu einer Quelle zu bewegen, nur um ihn 

dort an der gekennzeichneten Stelle tödlich zu verwunden. Die tieftraurige 

Kriemhild verbleibt nach dem Tod ihres Ehemanns in Worms bei ihrer Familie 

und ihrem toten Gatten.

Der zweite Teil des NL, das die Rache Kriemhilds erzählt, spielt für diese 

Untersuchung keine Rolle.

II.3 Wolf Dietrich

Je nach Fassung besteht der W olf D ietrich27 aus 600 bis 2240 Strophen, ist in 15 

Handschriften sowie einem Druck im „Gedruckten Heldenbuch“ überliefert und 

stellt das jüngste der hier behandelten Epen dar.28 Eng m it ihm verbunden ist 

eine weitere Geschichte, die von dem scheiternden König Ortnit und seiner

27 Die Textgrundlage bilden Stephan Fuchs-Jolie; Victor MiUet; Dietmar Peschel (Hrsg.): 
Otnit. Wolf Dietrich. Frühneuhochdeutsch/Neuhochdeutsch, Stuttgart 2013; Walter 
Kofler (Hrsg.): Ortnit und Wolfdietrich A, Stuttgart 2009.

28 Es werden vier Hauptfassungen A, B, C und D unterschieden, wobei C lediglich 
verschiedene Fragmente beinhaltet. A wird um 1230, B ebenfalls in die erste und D in die 
zweite Hälfte des 13. Jh. datiert, vgl. Millet, 2008, S. 387.).

16

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


elbischen Rüstung29 berichtet.

Der W olf D ietrich  setzt in Fassung A, welche die Hauptquelle dieser 

Untersuchung ist, nach Ortnits Tod ein und beginnt unmittelbar vor Wolf 

Dietrichs Geburt, die durch einen Engel angekündigt wird. Seine Mutter, die 

Königin von Konstantinopel, lässt ihn heimlich auf den Namen Dietrich taufen, 

w obei sie selbst eine Heidin ist. Der Einsiedler, der die Taufe vollzieht, gibt der 

M utter ein magisches Taufhemd m it Rüstungsqualitäten für den Jungen mit. 

Zurück am Hof, stellt W olf Dietrich schon als Neugeborener übermäßige Kräfte 

unter Beweis, weshalb er dort als Teufelsbrut verschrien ist und letztlich vom 

Vater und König Hugdietrich zur Ermordung weggegeben wird. Der Vasall 

Berchtung, dem diese Aufgabe anvertraut wird, bringt es aber nicht über sich 

und setzt den Jungen stattdessen in dem Bewusstsein aus, dass er in einer Quelle 

im Wald ertrinken würde. Die Nacht, in der w ilde Tiere und vor allem W ölfe 

auftauchen, übersteht der Knabe jedoch und erhält seine neue Identität als Wolf 

(Herr) Dietrich. Seine rohe, undisziplinierte Art, die er beibehält und als 

Dietrich, der Wolf, verinnerlicht hat, verschließt ihm die Rückkehr an den Hof 

des Vaters, an dem dieser zwischenzeitlich vor Gericht die Schuld für den 

Aussatz des Jungen hat auf sich laden müssen. Dabei hat Berchtungs Brief, der 

die Wahrheit über W olf Dietrichs Herkunft und Kindheit festhält, Aufschluss 

gegeben und bringt somit K larheit über die Sachlage. Daraufhin übernimmt 

Berchtung auch die ihm aufgetragen Erziehung Wolf Dietrichs und hat alle 

Mühe, den Ziehsohn zu bändigen, doch letztlich gelingt es ihm. Nach einigen 

Jahren verstirbt Hugdietrich, was dem Intriganten Sabene die M öglichkeit gibt, 

die beiden Brüder Wolf Dietrichs gegen M utter und Bruder aufzuhetzen und die 

M acht an sich zu reißen. Die Königin flieht nach Meran, wo Wolf Dietrich in 

dem Glauben, Berchtung sei sein Vater, erzogen wird, und offenbart ihrem Sohn 

seine wahre Herkunft m it Hilfe des bereits erwähnten Briefs. Im Gegensatz zu 

Ortnit, der alles von A nfang an besitzt, muss Wolf Dietrich selbst alles (zurück) 

erlangen: So zieht er mit seinen Dienstmannen, Berchtungs Söhnen, in den 

Kampf gegen die usurpatorischen Brüder. Die Schlacht ist für beide Seiten ein 

Verlust und Wolf Dietrich sieht sich gezwungen, König Ortnit um Hilfe zu

29 Die Rüstung des Zwergenkönigs Alberich, der sich als Ortnits Vater herausstellt, ist in 
dessen Königreich hergestellt worden und gelangt durch Ortnit in die Drachenhöhle, wo 
er aus der Rüstung gesogen und als Held aufgelöst wird. Die Paraphrase dieser Rüstung 
ist wie auch im Beowulf oftmals „die Ringe“.

17

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


ersuchen, ohne zu ahnen, dass dieser bereits tot ist.30 Mit dem magischen 

Taufhemd ausgerüstet, zieht der Held in die Wildnis, besteht verschiedene 

Abenteuer,31 insbesondere die Begegnung m it dem Meerweib und den Räubern, 

bevor er in Garda ankom mt und von Ortnits Frau Liebgart die Todesumstände 

des Königs erfahren muss. Sofort beschließt W olf Dietrich, dessen Tod zu 

rächen, indem der Drache und dessen Kinder, die Ortnis aus seiner Rüstung 

gesogen haben, selbst zur Strecke gebracht werden. Im Wald treffen Held und 

Drache aufeinander und Wolf Dietrich sieht, wie ein Löwe bereits mitten im 

Kampf m it dem Untier ist. Da er einen Löwen auf seinem Wappen trägt, fühlt 

sich Wolf Dietrich verpflichtet, an die Seite des Löwen zu treten und gemeinsam 

mit ihm gegen den Drachen zu kämpfen.

An dieser Stelle bricht Fassung A ab. Die Fortsetzung der Erzählung wird dem 

Dresdner Heldenbuch (Fassung k) entnommen, da die Handlung und die 

Figurenkonstellation der aus Fassung A gleichen. Fassung k erzählt, wie die 

jungen Drachen den Löwen fressen und W olf Dietrich die Rüstung Ortnits 

auffindet, anzieht und zusammen m it seinem Taufhemd, das sich zwischen die 

Ringe fügt, optimal geschützt ist. Er besiegt die Drachen, schneidet ihnen die 

Zungen heraus, die ihn vor Liebgart als rechtmäßigen Drachenbezwinger 

ausweisen. Der Weg in die Ehe und seine Reintegration bei Hofe sind ihm 

sicher. Zum Schluss kann er auch seine beiden Brüder besiegen und die dortige 

Herrschaft übernehmen.

30 Dies gilt für Fassung A, wobei Fassungen B und D von der Begegnung der beiden 
wissen.

31 Auch hier berichten die Fassungen Verschiedenes.

18

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


III. Drei Ebenen der Epen

Im Folgenden sollen die vorgestellten Heldenepen anhand der eingangs 

erwähnten Ebenen näher betrachtet werden. Diese ergeben sich aus den 

verschiedenen Schwierigkeiten, die der Heros offenkundig zu bewältigen hat 

und deren Integration d iejew eilige Erzählung zu meistern versucht. Der Begriff 

„Ebene“ suggeriert zunächst eine Fläche, ähnlich einer Schablone, die sich über 

das Epos erstreckt. Das ist natürlich impliziert, doch da hier der Held im 

M ittelpunkt der Betrachtung steht, sind die sog. Ebenen als Lagen oder 

Schichten zu verstehen, welche sich an die Heldenfigur schmiegen. Eine 

Kapitelbezeichnung wie bspw. „Schichten der Epen“ wäre hier aber deshalb 

irreführend gewesen, weil es nicht um die Untersuchung verschiedener 

Textschichten der Epen geht. Vielmehr geht es um Freilegung der verschiedenen 

Textebenen, die den Helden einhüllen, um am Ende ihre Bedeutung und 

W echselwirkung erkennen zu können.

III.l. Zur animalisch/menschlichen Ebene

Schon beim Versuch einer knappen Inhaltsangabe zeigen sich unterschiedliche 

Komplexitätsgrade der Erzählungen sowie die verschiedenen Dispositionen für 

die Helden und deren Über- bzw. Unmenschlichkeit, woran sich sogleich die 

Frage nach dem Verhältnis zwischen Tier und Mensch in den Heldenfiguren und 

nach der jeweiligen Gestaltung des Verhältnisses von Natur und Kultur 

anschließen.

III.1.1 Beowulf

Beim altenglischen Heldenepos B eow ulf bekom men w ir es nicht nur mit dem 

gleichnamigen, monströsen Heros, sondern auch mit einem monströsen, weil

19

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


bizarren und durch zahlreiche Digressionen unterfütterten Text zu tun.32 

Versuche, Beowulfs wundersam e und übernatürliche Qualitäten zu relativieren,33 

sind gescheitert;34 es sind und bleiben die monströs-animalischen Charakterzüge 

des Helden, die ihn im Kern zu einem germanischen Heros formen. Dass diese 

„Form“ alles andere als eindimensional gestaltet ist, macht ihn zu einer 

am bivalenten Figur. Gerade auf der ersten Ebene, die die animalische, ja 

zuweilen monströse Seite des Helden ebenso beleuchten soll wie ihren 

Gegenpol, die M enschlichkeit des Helden, zeichnet sich die Verankerung 

Beowulfs im heroic age in gleicher Weise ab wie seine radikale 

A ndersartigkeit.35

Zunächst soll das wohl nächstliegende Merkmal, der Name, in den Blick 

genommen werden, denn dieser ist sinn- und charakterstiftendes Element des 

jeweiligen Trägers.

Der Name Beowulf stellt ein bitheriophores Kompositum dar, welches in der 

(früh-)mittelalterlichen W elt -  und dort besonders im westgermanischen 

Sprachraum -  durchaus geläufig, wenn auch eine Sonderform ist.36 Beowulf 

wird m it „Bienenwolf“ übersetzt, was ein K enning37 für „Bär“ ist. Sein Name

32 Vgl. Matthias Teichert: Der monströse Heros oder Wenn der ungeheure Held zum 
Ungeheuer wird. Zur Rezeptionsgeschichte des Figuren-Typus „Drachenkämpfer“ in der 
altnordischen und altenglischen Literatur, in: Victor Millet (Hrsg.): Narration and Hero: 
Recounting the Deeds of Heroes in Literature and Art of the Early Medieval Period, 
Berlin 2014, S. 168.

33 Vgl. Fred C. Robinson: Element of the Marvellous Characterization of Beowulf: A 
Reconsideration of the Textual Evidence, in: Robert B. Burlin; Edward B. Irving, jr. 
(Hrsg.): Old English Studies in Honour of John C. Pope, Toronto 1974, S. 119-137.

34 Vgl. Stanley B. Greenfield: A Touch of the Monstrous in the Hero or Beowulf re- 
marvellized, in: Ders. (Hrsg.): Hero and Exile: the Art of Old English Poetry, London 
1989, S. 67-73.

35 Vgl. Jennifer Neville: Representations of the Natural World in Old English Poetry 
(Cambridge Studies in Anglo-Saxon England 27), Cambridge 1999. Die 
Gegensätzlichkeit von Natur und Kultur im Verständnis der Angelsachsen wird hier 
besonders in den Blick genommen, wobei die Autorin dem Hybrid aus beidem 
(’humanoid monsters') in einem gesonderten Aufsatz ebenfalls Beachtung schenkt 
(Jennifer Neville: Monsters and criminals: defining humanity in Old English poetry, in: 
L. A. J. R. Houwen; Karin E. Olsen: Monsters and the Monstrous in Medieval Northwest 
Europe (Mediaevalia Groningana, NS 3), Leuven 2001, S. 103-122.).

36 Vgl. Christa Jochum-Godglück: „Wolf" und „Bär" in germanischer und romanischer 
Personennamengebung, in: Interferenz-Onomastik. Namen in Grenz- und 
Begegnungsräumen inGeschichte undGegenwart, 2011, S. 447-478, hier: S. 455.

37 Mit diesem Stilmittel der altisländischen und altnorwegischen Skaldendichtung sollten 
keinesfalls wortwörtliche Assoziationen geweckt werden. Vielmehr diente es 
künstlerischen Zwecken und der „Kennzeichnung“, was es übersetzt bedeutet, vgl.

20

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


taucht erstmals bei seinem Empfang in Heorot38 in V. 343 auf („Beowulf is min 

nam a“). Schon unm ittelbar in diesem Zusammenhang wird er mit der 

Bezeichnung heard under helme39 als starker, mutiger Held in Rüstung 

vorgestellt. Man darf sich dem Text zufolge also einen Mann vor Augen führen, 

der Bärenkräfte besitzt. Einen ähnlichen Helden kennt auch die nordische 

Sagawelt: Bjöövarr-Bjarki („kleiner Bär“)40 aus der Saga von Hrolf Kraki. Wie 

Sigurd (altn. Sigurpr) aus altnordischen Liedern und Sagas das Pendant zum 

Siegfried des Nibelungenliedes darstellt, so verhält es sich zwischen Beowulf 

und Bjöövarr-Bjarki.41 Obwohl nur Bjöövarr-Bjarki die Gestalt eines Bären 

annehmen kann, wodurch seine animalischen Züge eine körperliche 

Komponente erhalten, die bei Beowulf zwar auch, aber in anderer Form in 

Erscheinung tritt, lässt sich aufgrund der Parallelen zwischen den beiden Helden 

eine Verbindung zu den Berserkern ziehen.42 Darunter ist die Gruppe der 

bärenartig anmutenden, ekstatischen Elitekrieger mit ihrem zeitweise 

tranceähnlichen Bewusstseinszustand zu verstehen, die in engem Verhältnis zu 

Odin steht.43 Weil Bjöövarr-Bjarkis Vater also ein Bär ist, spricht Friedrich 

Panzer vom Bärensohnmärchen bzw. Bärensohnmotiv, welches er auch in 

anderen Heldenfiguren wie Beowulf und Siegfried überliefert sieht.44 Ü ber eine 

deratige Herkunft Beowulfs verrät das Gedicht nichts; lediglich der Name und 

die bereits angesprochene Nähe zu nordischen Äquivalenten liefern Hinweise

Harald Ehrhardt: [Art.] Kenning, in: LexMa, Bd. 5 (2003), Sp. 1102f.
38 Ein weiteres Beispiel für den Gebrauch von Kenningar: Der Name der Halle, in der sich 

ein Großteil des Epos abspielt, bedeutet 'Hirsch' und wird auch im ae. Widsith bezeugt 
(V. 49).

39 „hart unter dem Helm“.
40 Nora K. Chadwick: The Monsters and Beowulf, in: Peter Clemoes (Hrsg.): The Anglo­

Saxons: Studies in some Aspects of their History and Culture presented to Bruce Dickins, 
London 1959, S. 171-203.
In der älteren Forschung auch als „Kampfbärchen“ übersetzt, vgl. Walter A. Berendsohn: 
Zur Vorgeschichte des Beowulf, Kopenhagen 1935, S. 217.

41 Vergleichende Darstellung und weiterführende Literatur u.a. bei Chadwick, 1959 und 
Michael Koch: Beowulf -  Siegfried -  Dietrich. Vergleichende Studien zur Darstellung 
und Charakterisierung des Helden in der germanischen Epik, Osnabrück 2009.

42 Vgl. Koch 2009, S. 5-9.
43 Altn. berserkr, „Bärenfellträger“, vgl. Arnulf Krause: [Art.] Berserker, in: Reclams 

Lexikon der germanischen Mythologie und Heldensage. Mit 64 Abbildungen (2010), S.
33.

44 Vgl. Friedrich Panzer: Studien zur germanischen Sagengeschichte I, Beowulf, Wiesbaden 
1969 (Nachdruck von 1910), S. 1-208 sowie Panzer, Friedrich: Studien zur germanischen 
Sagengeschichte II. Sigfried, Wiesbaden 1969 (Nachdruck von 1912). Siehe auch Anm. 
127 zu Wolf Dietrich.

21

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


auf einen animalischen Ursprung Beowulfs, wie ihn auch andere Helden des 

heroic age besitzen. A ls namensgebendes Element ist das Tier, in Beowulfs Fall 

der Bär, eng an den Helden gebunden.45 W ie diese Bindung und die Integration 

von Tier und Mensch in der Figur des Helden gelingt, soll im Folgenden 

aufgezeigt werden.

Was den Menschen unter anderem grundsätzlich von Tieren unterscheidet, ist 

rein äußerlich das Tragen von Kleidung, welche an Beowulf in Form seiner 

Rüstung in Erscheinung tritt. Hinzu kommt der Gebrauch von (geschmiedeten) 

Waffen. Gerade diese Elemente sind ausschließlich der menschlichen Sphäre in 

Abgrenzung zu Tierwelt zuzuordnen. Cavell folgert:

„It is, thus, the human realm of civilisation and knowledge that is seen to 

determine the value of every object, animal or person in the Anglo-Saxon 

world.“46

Mit dem W issen über die Verwendung und den Einsatz von Materialien, wie 

beispielsweise in der Schmiedekunst, geht also einerseits die Kontrolle über die 

Natur einher, andererseits wird dadurch ein W ertesystem etabliert. Dass 

bestimm te Rüstungselemente und Schwerter sowie Schmuck ein bestimmtes 

gesellschaftliches Prestige für den Besitzer ausdrücken, ist für die 

angelsächsische Geschichte insbesondere durch den berühmten Fund von Sutton 

Hoo bezeugt.47 In den insgesam t drei Kämpfen, die Beowulf gegen die 

verschiedenen Wesen und M onster austrägt, spielt die Rüstung ebenfalls eine 

tragende Rolle. Kämpft er der Nacktheit des Gegners entsprechend ohne 

Rüstung und Waffe gegen Grendel, steigert sich in den folgenden Kämpfen die 

„Schutzhülle“ um seinen Körper soweit, dass er in den Drachenkampf als 

hringa fengel48 zieht. Das Verständnis des menschlichen Körpers als ein aus 

Einzelteilen zusamm engesetztes Gebäude ist in der mittelalterlichen Literatur

45 Vgl. Dieter Lamping: Der Name in der Erzählung : zur Poetik d. Personennamens 
(Wuppertaler Schriftenreihe Literatur 21), Bonn 1983, der dem Eigennamen die 
Funktionen der Identifikation, IUusionierung, Charakterisierung, Akzentuierung und 
Konstellierung, Perspektivierung, Ästhetisierung und Mythisierung zuweist (S. 42).

46 Megan Cavell: Constructing the Monstrous Body in Beowulf, in: Anglo-Saxon England 
Bd. 43, Cambridge 2014, S. 155-181, hier: S. 156.

47 Vgl. Michael P. Pearson; Robert van De Noort; Alex Woolf: Three Men and a Boat. 
Sutton Hoo and the East Saxon Kingdom, in: Anglo-Saxon England 22, 1993, S. 27-50.

48 V. 2345:„Herr der Ringe“.

22

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


verbreitet, da die Physiologie als additive Struktur verstanden wird, die sich 

auch im menschlichen Handwerk wiederfindet, weil es einzelne Teile zu einem 

(Kunst-)Werk zusamm ensetzt.49 Wenn also das künstlich-technische M erkmal an 

Beowulf -  seine Rüstung -  im Verlauf der drei Kämpfe an Bedeutung gewinnt, 

so ist zu fragen, w ie und ob es sich auf seine animalischen und menschlichen 

Züge auswirkt. Der Umstand, dass Beowulfs Rüstung vom sagenumwobenen 

Schmied W ieland stammen soll, verankert den Helden ebenso w ie sein Name in 

der alten Sagentradition, wenn gleich er sich auch, wie noch zu zeigen sein wird, 

in vielerlei Hinsicht von den „Helden des alten Schlags“ unterscheidet.

Gleich beim Empfang in Heorot stellt sich Beowulf selbst als außerordentlich 

starker Kämpfer bei König Hroögar vor („[...] fo rtan  hie m sgenes c ra ft min[n]e 

cü^on; [...]“50). In diesem Zusammenhang berichtet er auch von seinen 

bisherigen Kämpfen, u.a. dem Kampf gegen W asserungeheuer und Riesen, was 

seine m onströse Kraft unterstreicht. Der zweite Teil seiner Rede lässt ebenfalls 

nicht an seinem Selbstbewusstsein oder seiner M onstrosität zweifeln, da er um 

die Chance bittet, allein und mit seiner bloßen Hand gegen Grendel anzutreten 

(„[...] ac ic mid gräpe sceal [,..]“51). Hierin wird die Angleichung an den 

monströsen Gegner Grendel und die animalische Rohheit Beowulfs deutlich, da 

er sich seiner Brünne und Waffen entledigen und dadurch die äußeren 

menschlichen Züge ablegen w ill.52 Er will auf Augenhöhe gegen Grendel lad 

wid läPum53 kämpfen und ist bolgemod,54 wodurch der Prozess der 

W utansammlung unterstrichen wird. Seine Intuition enttäuscht ihn nicht, denn er

49 Vgl. Cavell 2014, S. 156.
50 V. 418: „[...] dennsiekanntenm eineKraftundmeine Stärke;
51 V. 438: ,,[...] wie ich mit einem Griff zu tun vermag
52 So auch zu finden bei Schultz-Balluff, Simone: Männer, Macht und Monster, in: Günther 

Gebhard, Oliver Geisler und Steffen Schröter (Hrsg.): Von Monstern und Menschen. 
Begegnungen der anderen Art in kulturwissenschaftlicher Perspektive, Bielefeld 2009, S. 
47-68.
Beowulf erfüllt durch das Ablegen der Kleidung eine typische Voraussetzung für das 
(ekstatische) Elitekriegertum bzw. einzelne Söldner, vgl. Helmut Birkhan: Furor 
Heroicus, in: Alfred Ebenbauer.; Johannes Keller (Hrsg.): Das Nibelungenlied und die 
europäische Heldendichtung. 8. Pöchlarner Heldenliedgespräch (Phllologica Germanica 
26), Wien 2006, S. 12 u. 24.

53 V. 440: „Feind gegen Feind“.
54 V. 709:„erzürnt“; so wie kurze Zeit später auch Grendel in V. 723. Das DOE liefert zu 

belgan die Übersetzung „to swell with anger; become angry“, vgl. Dictionary of Old 
English: A to G online, ed. Angus Cameron, Ashley Crandell Amos, Antonette diPaolo 
Healey et al. (Toronto: Dictionary of Old English Project 2007), online vom 01.09.2016 
(http://tapor.library.utoronto.ca/doe/dict/indices/headwordsindexa.html).

23

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://tapor.library.utoronto.ca/doe/dict/indices/headwordsindexa.html
https://doi.org/10.5771/9783828867215
http://tapor.library.utoronto.ca/doe/dict/indices/headwordsindexa.html


gewinnt den nächtlichen Kam pf gegen Grendel, indem er sich innerlich wie 

äußerlich animalisch-kämpferisch gibt. Der Nacktkam pf könne, so Birkhan, 

nicht nur bei einem modernen Menschen, sondern auch bei einem 

mittelalterlichen Ritter auf Unverständnis stoßen, da der Held durch die 

Entblößung wissentlich die eigene Angriffsfläche und somit die 

Verletzungsgefahr erheblich vergrößert. A llerdings solle -  und das ist das 

Paradoxon -  gerade die Nacktheit höchste W iderstandskraft spenden und den 

Gegner durch die heroische Entschlossenheit, sich ganz zu exponieren, 

einschüchtem .55 Auch wenn beide in dieser Situation gleichermaßen yrre w aron  

(V. 769), also zornige, erhitzte Gemüter besitzen, die nahezu irrsinnig auf die 

bangenden Umstehenden gewirkt haben müssen, wird Grendel gewahr, dass ihn 

bisher kein härterer als Beowulfs Griff gepackt hat (vgl. Vv. 750-753). Gerade 

dieses wilde, zerstörungswütige Verhalten, das den anderen Männern 

erschreckend erscheint56 (vgl. Vv. 782-784), steht im Kontrast zu Beowulfs 

ansonsten demütigen und bescheidenen Auftreten in Heorot. Von einer 

Reintegration in die zivilisierte Welt ist hier im Gegensatz zu anderen 

Heldendichtungen nicht die Rede, sondern Beowulf gelingt hier vielm ehr ein 

Situations- und dam it einhergehend ein Verhaltenswechsel nach dem Kampf 

problemlos.

Nach dem siegreichen Ausgang des Grendelkampfes für Beowulf lässt die 

Rachsucht der M utter Grendels nicht lange auf sich warten. Der Racheakt spielt 

im Beowulf-Epos eine entscheidende Rolle für den Fortgang der Handlung und 

ist das Motiv der Mutter, um die Halle Heorot und ihre Bewohner anzugreifen 

und den zweiten Kam pf zu initiieren.57 Durch den sich nun immer

55 Vgl. Birkhan, 2006, S.21.
56 Vgl. Heiko Hiltmann: Das Tier im Mann -  Altnordische Tierkrieger-Erzählungen, in: 

Rainer Pöppinghege (Hrsg.): Tiere im Krieg. Von der Antike bis zur Gegenwart, 
Paderborn 2009, 181-198, hier: S. 183f. Hiltmann hebt besonders hervor, dass es sich um 
die vom Autor konstruierte Außenwirkung handelt, die in vielen (isländischen) Sagas 
transportiert wird. Es gehe beim Bersekergang nicht um die unkontrollierte Raserei, die 
den Kämpfer -  passiv verstanden -  überkommt, sondern um die Inszenierung und 
Demonstration von Wildheit. Für Beowulf scheint dies gleichermaßen zuzutreffen, da 
auch er seine Stärke durch das Ablegen der Rüstung und seine Wildheit demonstriert.

57 In dieser Episode scheinen die inneren Beweggründe im Vordergrund zu stehen. Die 
Handlung von Grendels Mutter geschieht im Affekt und keinesfalls vorbereitet, denn sie 
ist voller Zorn und Rachsucht (V. 1276f.). Nachdem sie einen von Hroögars Männern 
getötet hat, ist Beowulf in der Pflicht, diesen an ihr zu rächen. Zur Rache siehe 
weiterführend: Thomas Möbius: Studien zum Rachegedanken in der deutschen Literatur 
des Mittelalters (Europäische Hochschulschriften. Reihe 1. Deutsche Sprache und

24

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


weiterdrehenden Kreislauf der Rache begleiten Beowulf neben seinen 

animalisch-monströsen Elementen auch menschliche Beweggründe sowie die 

Verwurzelung in der germanischen Rachetradition. Eine besondere Form der 

Rache stellt die Blutrache dar - oft auch im Begriff der Fehde impliziert. Diese 

findet sich in vielen alten Sagen (z.B. Völsunga Saga) und stellt die höchste 

Pflicht eines Verwandten für einen anderen sowie für Sippenmitglieder dar.58 

Nach Beck ist der Rachebegriff vom Begriff der Vergeltung teilweise zu 

differenzieren.59 Dies betrifft unter anderem die Tatsache, dass der 

Vergeltungstat eine objektiv gültige Norm zugrunde liegt (z.B. in Form einer 

Rechtsgrundlage, die der jeweiligen menschlichen Gemeinschaft entspringt). Im 

Beowulf-Epos tauchen beide Begriffe durch die Verben wrecan und forgyldan 

auf.60 Nach dem Überfall von Grendels M utter auf Heorot macht sich Beowulf 

diesmal auf die Suche nach seiner Gegnerin und wird dabei mit allerlei wilden 

Tieren und gefährlichem Gewässer konfrontiert,61 die allerdings keine 

Bedrohung für ihn darstellen. Der Klang des Kampfhorns lässt sie schon von 

dannen ziehen und hätte das nicht gereicht, wäre Beowulfs erfolgreiche Jagd auf 

eines der Ungeheuer ein Zeichen der Abschreckung und seiner eindeutigen 

Übermacht gewesen (vgl. Vv. 1430-1440). Es bedarf nur weniger 

Kriegsutensilien (güdhorn, flänbogan, und herestral62), um die schlangenartigen 

Ungeheuer und Tiere auf Distanz zu halten. Sogleich spielt der Dichter aber 

auch wieder m it dem Nähe- und Distanzverhältnis Beowulfs zu diesen wilden 

Wesen:

weras sceawedon 

gryrelicne gist. Gyrede hine Beowulf 

eorlgewadum, [ ,..] .“63

Literatur), Frankfurt a. Main/Berlin/New York/Paris/Wien 1993.
58 Vgl. Heinrich Beck: [Art.] Rache, in: Reallexikon der germanischen Altertumskunde. Bd. 

24 (2000), S. 45-47.
59 Ebd., S. 46.
60 Dies scheint zumindest darauf hinzudeuten, dass bereits im frühen angelsächsischen 

Kulturraum die Unterscheidung der Begriffe nötig war, vgl. Möbius, 1993, wo auch die 
Verankerung der Begriffe in der menschlich-kulturellen Sphäre hingewiesen wird.

61 Das Motiv des Weggehens aus dem Kulturraum in die wilde Natur ist heldentypisch.
62 „Kriegshorn“ (V. 1432), „Bogen“ (V. 1433) und „Kriegspfeil“ (V. 1435).
63 Vv. 1440-1442:„[...] Die Männer betrachteten den schrecklichen Fremden. Beowulf zog 

sich das Kriegsgewand an

25

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


Zunächst betrachtet der Leser64 gemeinsam mit den Männern das Ungeheuer. 

Dann aber schweift der Blick des Lesers innerhalb des Verses vom eben 

erlegten, fremdartig anmutenden Wesen zu Beowulf, der sich in seine Rüstung 

kleidet, um in den Kampf gegen Grendels M utter zu ziehen. A uf der einen Seite 

des Verses ist das nackte Tier, der gryrelicne gist, auf der anderen Seite Beowulf, 

dessen M enschlichkeit sogleich durch die angelegte Rüstung betont wird. Der 

Held und seine Kleidung verkörpern das W echselspiel zwischen animalischer 

und m enschlicher Sphäre. A uf formaler Ebene gelingt diese Verbindung der 

beiden Vershälften mit Hilfe des Stabreims (gyrede).65 Im Kampf gegen 

Grendels M utter setzt sich dieses W echselspiel fort, weil Beowulf dort einem 

Wesen gegenübertritt, m it dessen Namen ebenfalls in Form von Kenningar 

gespielt wird. Sie wird zweimal als b rim w ylf6 bezeichnet, weshalb die Grenzen 

zwischen Tier und M ensch verwischen und man sich die Frage stellen kann, ob 

nun Mensch gegen M onster oder zwei monströse „W ölfe“ (Beow ulf und 

brimwyl/) gegeneinander käm pfen.67

Demnach ist es stringent, anhand der Rüstung für den dritten und letzten Kampf 

die deutlichste Abgrenzung Beowulfs von seinen animalisch-monströsen 

Gegnern anzunehmen. War er anfangs noch innerlich wie äußerlich eine Art 

Berserker, entwickelt Beowulf sich rein äußerlich in den Kämpfen zu einem 

Krieger m it im m er m ehr (Rüstungs-)Elementen. Mit jedem  Kam pf grenzt sich 

Beowulf m ehr und m ehr durch seine äußere Hülle von seinen Gegnern 

körperlich ab und drückt seine Machtposition aus.68 Im Drachenkam pf scheint 

von dem W echselspiel der animalischen und menschlichen Elemente, das in den

64 In dem Bewusstsein, dass das ursprünglich mündlich tradierte Epos mehr Zuhörer als 
Leser hatte, verwende ich des besseren Leseflusses wegen im Lolgenden den Leser als 
Bezugsgröße, beziehe aber dabei die gesamte Rezipientengruppe mit ein.

65 Die hier vom Dichter beabsichtigte Leserlenkung auf die (nun gesteigerte) Rüstung 
Bewulfs betont auch Andersson und sieht darin einen Anknüpfungspunkt für Heuslers 
„Anschwellungstheorie“, vgl. Theodore M. Andersson: Die Oral-Lormulaic Poetry im 
Germanischen, in: Heinrich Beck (Hrsg): Heldensage und Heldendichtung im 
Germanischen (Ergänzungsbände zum Reallexikon der Germanischen Altertumskunde, 
Bd. 2), Berlin/New York 1988, S. 8.

66 V. 1506; 1599:„Wölfin des Meeres“.
67 Zu dieser Uneindeutigkeit führt CaveU aus, dass es weder für Grendel noch seine Mutter 

eine klare Zuweisung zur naturgegebenen (animalischen) oder kulturellen 
(menschlichen) Welt gebe, weil sie sich insbesondere durch ihre Körperlichkeit stets auf 
der Grenzlinie befinden, vgl. Cavell 2014, S. 181.

68 Vgl. Sutton Hoo, Anm. 47.

26

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


vorherigen Kämpfen deutlich zum Tragen kam, nicht mehr viel übrig zu sein:69 

Beowulf ahnt, auf was er sich einstellen und w ie er sich dementsprechend rüsten 

muss (vgl. Vv. 2522-2524). So tritt er erneut heard under helme auf, zieht in den 

Kampf und gleicht sich hier auch wieder seinem Gegner, einem gepanzerten 

Drachen an,70 w obei er sich gleichzeitig nach außen vor diesem schützt und 

dadurch zwischen sich und dem Gegner eine Grenze zieht. So menschlich und 

fürsorglich mit hreow on hredre71 Beowulfs A bsicht gerade in diesem Kampf ist, 

nämlich sein Volk vor den Drachenangriffen zu schützen,72 so rau und 

festgefahren ist sein Kampfstil. Er ist und bleibt heard, doch seine Abgrenzung 

lässt ihn allein dastehen und scheitern.73 Zwar werden sowohl die M onster als 

auch Beowulf selbst allesamt durch Attribute wie äg laca74 näher bezeichnet, 

was deren prinzipielle A ngleichung aneinander unterstreicht,75 aber w ir haben es 

bei Beowulf bereits auf der ersten Ebene mit einem am bivalenten Helden zu tun, 

der auf der Schwelle zwischen anim alischer und m enschlicher Sphäre steht.76 So

69 Der Gegner weist in diesem Fall auch überhaupt keine menschlichen Züge auf. Es ist ein 
mythologisches Wesen, dem Beowulf gegenübertritt.

70 Das Vorhandensein eines Panzers entspringt V. 2680, da dort davon die Rede ist, wie 
Beowulfs Schwert am Drachen zerbarst.

71 V. 2328:„Sorge im Herzen“.
72 Die explizit fürsorgliche Seite Beowulfs scheint mit dem Besteigen des Königsthrons neu 

gewonnen oder entfacht worden zu sein, denn dass die Motivation für Beowulfs Fahrt 
nach Dänemark fürsorglicher Natur gewesen ist, wird nie erwähnt (auch kein anderer 
Grund). Was immer ihn ursprünglich zur Hilfeleistung für Heorot bewogen hat: Als 
Beowulf einmal in den Kreislauf geraten ist und gegen Grendel gesiegt hat, motiviert ihn 
die Rache und er zieht weiter stellvertretend für die Dänen gegen dessen Mutter in den 
Kampf.

73 Allein steht er zunächst nicht nur vor dem Drachen, sondern auch als der Held, der trotz 
seiner Verwurzelung in der heroic age so anders ist als andere Helden.

74 Nom., mask., das DOE macht zur Übersetzung folgende Angaben: „awesome Opponent; 
ferocious fighter“, vgl. Dictionary of Old English, online vom 01.09.2016 
(http://tapor.library.utoronto.ca/doe/dict/indices/headwordsindexa.html). Das Bosworth- 
Toller Anglo-Saxon Dictionary bietet darüber hinaus noch ,,A miserable being, wretch, 
monster“ an, vgl. Bosworth, Joseph. "An Anglo-Saxon Dictionary Online." Aglmca. 
March 21, 2010, online vom 01.09.2016 (http://www.bosworthtoller.com/001252). Das 
Attribut ist beispielsweise zu finden für Grendel in V. 645 und 739, Grendels Mutter in V. 
1259 (als Femininum: äglmcwif) sowie V. 1269, Beowulf und der Drache: V. 2592. Auch 
Sigemund, der als Siegfrieds Vater bekannt ist, wird mit diesem Begriff bezeichnet (V. 
893).

75 Vgl. Greenfield, 1989, S. 70.
76 Zu verschiedenen Schwellenzuständen des Beowulfepos siehe u.a. Sarah L Higley.: 

Thought in Beowulf and Our Perception of it: Interiority, Power, and the Problem of the 
Revealed Mind, in: Robin Waugh; James Weldon (Hrsg.): The Hero Recovered: Essays 
on Medieval Heroism in Honour of George Clark, Kalamazoo 2010, S. 23-46.

27

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://tapor.library.utoronto.ca/doe/dict/indices/headwordsindexa.html
http://www.bosworthtoller.com/001252
https://doi.org/10.5771/9783828867215
http://tapor.library.utoronto.ca/doe/dict/indices/headwordsindexa.html
http://www.bosworthtoller.com/001252


wie er sich kontrastiv von seinen Gegnern abhebt und das Animalische 

vermeintlich in den Hintergrund rückt, so grenzt er sich andererseits von 

anderen (animalischen) Helden, die in den zahlreichen Digressionen auch 

Erwähnung finden,77 durch sein vorbildliches Verhalten ab. Man könnte Beowulf 

einen Mangel flexibler Kampftechniken vorwerfen, weil er mit Stärke (heard  

under helme) siegen will, wie er es gewohnt ist,78 doch seine Kontrastierung zu 

Gegnern und anderen Helden, die das Epos zeichnet, sind gerade ein Beleg für 

die Fähigkeit zur Andersartigkeit und Grenzverschiebung. Sein Tod und somit 

sein Scheitern müssen also noch eine andere Erklärung haben und können nicht 

allein auf die Tatsache geschoben werden, dass Beowulf ein monströser 

„Haudegen des alten Schlags“ geblieben ist, dem im A lter womöglich die Kraft 

fehlt.

III.1.2 Siegfried

„Noch weiz ich an im mere, daz mir ist bekannt: 

einen lintdrachen, den sluoc des heldes hant. 

er badetsich in dem bluote. Sin hü tw arthurm n. 

des sm det in kein wäfen. Daz ist dicke worden schm .“79

Die Distanzierung von dem magisch anmutenden Geschehen, der Verwandlung 

Siegfrieds und der damit verbunden A neignung (über-)natürlicher Elemente 

geschieht im NL durch den Erinnerungsbericht Hagens.80 Neben Eigenschaften

77 Vgl. Sigemunde in V. 875, dessen Erwähnung sogleich zum Vergleich mit der 
Sigurd-/Siegfriedsage einlädt.

78 Vgl. Schultz-Balluff, 2009, S. 57.
79 Str. 98: „Ich weiß noch mehr von ihm, das mir bekannt ist/einen Drachen, der schlug die 

Hand des Helden./Er badete sich in dem Blut; seine Haut wurde hörnern./Darum verletzt 
ihn keine Waffe. Das hat sich schon oft erwiesen.“

80 Vgl. Jan-Dirk Müller: Spielregeln für den Untergang. Die Welt des Nibelungenliedes, 
Tübingen 1998, S. 130-136; ihm folgend: Udo Friedrich: Menschentier und Tiermensch. 
Diskurse der Grenzziehung und Grenzüberschreitung im Mittelalter, Göttingen 2009, S. 
216. Gleichzeitig ist hier Siegfrieds positiver Ruf dokumentiert.
Zum ersten Mal taucht Siegfried jedoch in Kriemhilds Traum als Falke auf (vgl. Str. 
llf.), der die Bedeutung des Tiersymbols für Siegfried deutlich hervorhebt und 
gegenüber dem Habicht aus der nordischen Tradition aufwertet, vgl. Gernot Müller: Zur 
sinnbildlichen Repräsentation der Siegfriedgestalt im Nibelungenlied, in: SNPH 47

28

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


wie Siegfrieds Mut, Stärke und Entschlossenheit, weiß er, dass Siegfried ein 

Drachentöter ist und in Drachenblut gebadet hat. Daher erklärt sich auch dessen 

Unverwundbarkeit:

„Durch das Blut des Tieres können sowohl physiologische als auch 

hierarchische Qualitäten auf den Empfänger übertragen werden. Eine solche 

Übertragung findet, ins mythisch-fabelhafte entrückt, während Siegfrieds Bad 

im Drachenblut statt: Siegfrieds Haut nim mt die physischen Qualitäten der 

Drachenhaut an.“81

Der Kontakt der animalischen und der menschlichen Sphäre findet also 

unmittelbar körperlich durch den Erwerb einer Zweithaut statt.82 Diese schützt 

und imprägniert nicht nur seine eigene Haut vor tödlichen Waffen, w ie die oben 

zitierte Strophe berichtet, sondern panzert ihn nahezu in Gänze.83 Siegfried ist 

animalisch (degenliche84) und menschlich (edel85) zugleich. W ie manifestiert

(1975), S. 95-98.
81 Britta Simon: Höfisch -  Heroisch -  Fragmentiert: Körpergebundene Kommunikation 

im .Nibelungenlied' (Diss.), Ann Arbor 1998, S. 136. Die Schlussfolgerung lautet: 
Siegfried wird als Drache zum Außenseiter der Zivilisation.

82 Die animalische Hornhaut Siegfrieds stellt die erste Schicht von dreien dar. Sie wird von 
der Kleidung/Rüstung überdeckt und alles zusammen kann durch die Tarnkappe verhüllt 
werden, weshalb Ebenbauer von einer „Ästhetik des Verschwindens“ spricht, vgl. Alfred 
Ebenbauer: Achillesferse -  Drachenblut -  Kryptonit: Die Unverwundbarkeit der Helden, 
in: Ders., Johannes Keller (Hrsg.): Das Nibelungenlied und die europäische 
Heldendichtung. 8. Pöchlarner Heldenliedgespräch (Philologica Germanica 26), Wien 
2006, S. 78.

83 Drachenblut galt im Mittelalter als Härtemittel (vgl. Simone A. Kraft: Der Drachenkampf 
in der Literatur des Mittelalters, Philologisch-Kulturwissenschaftliche Fakultät der 
Universität Wien, unveröffentlichte Diplomarbeit aus dem Jahr 2009, S. 71, online vom 
09.10.2016 (http://othes.univie.ac.at/4220/l/2009-03-16_0301829.pdf)), aber auch als 
tödlich (vgl. Hildegard von Bingen: Naturkunde. Das Buch von dem inneren Wesen der 
verschiedenen Naturen in der Schöpfung. Hrsg. von Peter Riethe. Salzburg 1974, S. 
139.).

84 Dieses Adjektiv ist mit „heldenhaft“ oder „furchtlos“ zu übersetzen, vgl. Beate Hennig: 
Kleines Mittelhochdeutsches Wörterbuch, 5. durchges. Aufl., Tübingen 2007, S. 51. 
Furcht ist aber gerade eine wesentliche, schützende Emotion, die Menschen wie Tieren 
instinktiv zueigen ist. Insofern macht die Kombination beider 
Übersetzungsmöglichkeiten deutlich, dass es bei einem Helden auch immer um 
(unnatürliche) Furchtlosigkeit geht, die über das Menschliche hinausragt bzw. das 
Übermenschliche einschließt. Degen kann einen „Kämpfer“ oder einfach einen „Mann“ 
meinen.

85 Für edel bietet Hennig, 2007, S. 62 im Kontrast zu degen(lich) die Übersetzung „adlig“ 
an, welches eindeutig ein menschliches Attribut ist.

29

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://othes.univie.ac.at/4220/l/2009-03-16_0301829.pdf
https://doi.org/10.5771/9783828867215
http://othes.univie.ac.at/4220/l/2009-03-16_0301829.pdf


sich beides? W ie stehen Siegfrieds Heldenhaftigkeit, also seine anim alisch­

kämpferische Natur, und sein adeliges Betragen zueinander?86 

Dafür lohnt auch in Siegfrieds Fall ein Blick auf das nordische Pendant, in 

seinem Fall Sigurd.87 Dieser ist in der nordischen Version, die im Gegensatz zum 

NL ausführlicher auf die Jugendgeschichte und den Drachenkampf eingeht, der 

Halbbruder Sinfjötlis und somit auch der Sohn Sigemunds (vgl. Beowulf). Im 

Unterschied zur deutschen Fassung isst Sigurd das Drachenherz und trinkt das 

Blut, wodurch er nicht nur seine Unverwundbarkeit erlangt, sondern auch die 

Fähigkeit erwirbt, die Vogelsprache zu verstehen. Mit Sigurd wird das 

Animalische im Helden explizit angesprochen und genauer skizziert als bei 

Siegfried im NL, das den Drachenkampf zweimal und beide Male nur indirekt 

durch Figurenerzählungen erwähnt.88 Sigurd „verinnerlicht“ den Drachen 

geradezu durch den Verzehr. Die Herkunft Siegfrieds und Sigurds aus einem 

gemeinsamen Sagenkreis erlaubt aber die Schlussfolgerung, dass das 

Animalische auch für Siegfried ein elementares und sagenhaftes Souvenir aus 

dem heroic age ist, das -  im wahrsten Sinne des Wortes -  an ihm haftet.89 Eine 

weitere Variante des Erwerbs der Hornhaut bietet darüber hinaus die „Historie 

des Hürnen Seyfrid“ aus dem 16. Jahrhundert: Neben der W ildheit des jungen 

Seyfrid erzählt die Historie von dem im Feuer schmelzenden Hornpanzer des 

Drachen, mit dessen nun flüssiger Masse sich Seyfrid selbst einreibt.90 In jedem  

Fall steht fest, dass nur durch die Angleichung an das Untier dem Helden der

86 In dieser Frage zeigt sich wie eng die Ebenen, auch wenn sie hier einzeln dargestellt 
werden, miteinander Zusammenhängen.

87 Sowohl die Liederedda als auch die Snorraedda sowie die Thidrek- und die Volsunga 
saga berichten von Sigurd; daneben gibt es auch noch die färöischen Sigurdlieder, vgl. 
Arnulf Krause: [Art.] Sigurd; Sigurdlieder, in: Reclams Lexikon der germanischen 
Mythologie und Heldensage. Mit 64 Abbildungen (2010), S. 254-257. Außerhalb der 
literarischen Quellen ist die Sigurdsage auch auf verschiedenen Steinritzungen verewigt. 
Der bekannteste ist der Ramsund-Felsen in Schweden, denn er bietet die „prachtvollste 
Darstellung“ (Klaus Düwel: Runenkunde, 4. überarb. und aktual. Aufl., Stuttgart/Weimar 
2008, S. 140.).

88 Vgl. Str. 98 und 899.
89 ,,[...] Die Überhaut macht Siegfried -  mit den anderen Gaben -  zu einem Überkrieger.“ 

(Walter Seitter: Das politische Wissen im Nibelungenlied. Vorlesungen, Berlin 1987, S. 
82.).

90 Vgl. K. C. King: Das Lied vom Hürnen Seyfrid. Critical Edition with Introduction and 
Notes by K. C. King, Manchester 1958, hier Str. 8-11. So erklärt sich auch auch die freie 
Stelle am Rücken, die er mit den eigenen Händen nicht erreichen kann. In der Thidrek 
saga bestreicht sich Sigurd ebenfalls -  allerdings mit dem Blut -  nachdem er das 
Drachenfleisch gekostet hat.

30

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


Sieg über selbiges sicher ist.91 Siegfried wird in gewisser Weise zu dem, was er 

getötet hat: einem Drachen. Der Drache ist in der Nibelungensage im m er ein 

verwandelter Mann: Edda, Volsunga saga, Thidrek saga  und das Seyfridlied  

bestätigen dies.92 Insofern gelten auch die M etamorphose und die monströse 

Stärke für Siegfried.93 Da Siegfried ein verwandelter Mann ist, verwundert es 

nicht, dass ihm das A djektiv vreislich94 zugeschrieben wird. Er hat, auch wenn er 

das Blut nicht wie Sigurd verzehrt, die dämonischen Eigenschaften des Drachen 

verinnerlicht und verleiht ihnen gleichzeitig mit der Drachenhaut an seinem 

Körper eine menschliche Kontur.95 Er bietet seiner Umwelt trotz seiner edlen 

und stolzen Erscheinung (vgl. Str. 84) ein furchterregendes, grausames Bild 

seiner Person (vgl. Str. 95). Er ist außergewöhnlich edel und zugleich 

außergewöhnlich gefährlich, weshalb ihm sein Ruf w eit vorauseilt; andernfalls 

könnte Hagen die Aussagen über Siegfried, bevor er ihm überhaupt erstmalig 

begegnet, nicht tätigen. Bei der ersten Begegnung sagt ihm Siegfried sofort 

provokativ den Kampf an (vgl. Str. 108) und zeigt dadurch seine 

Überheblichkeit, der die W ormser Gesellschaft m it geübter Fassung 

gegenübertritt. An dieser kontrastiert Siegfrieds raue Art.

A ls furchteinflößender Kämpfer scheint Siegfried eine Gemeinsamkeit mit 

Beowulf zu haben.96 Mit Blick auf die nordischen Erzählungen über die 

Fähigkeiten seines Vaters Sigemund und seines Halbbruders Sinfjötli, die zwar 

nicht explizit als Ulfheönar -  W olfshautträger -  betitelt werden, aber dennoch 

W olfskrieger sind, ist es nicht abwegig, die ihnen ebenbürtige Kampfeswut auch 

in Siegfried zu erkennen: „Die vreisliche sit (B 210,4) Siegfrieds im 

Nibelungenlied  erhält so eine weitere, archaischere Dimension!“97

91 Vgl. Walter Haug: Szenarien des heroischen Untergangs, in: Alfred Ebenbauer, Johannes 
Keller (Hrsg.): Das Nibelungenlied und die europäische Heldendichtung. 8. Pöchlarner 
Heldenliedgespräch (Philologica Germanica 26), Wien 2006, S. 151.

92 Vgl. Thomas Eichfelder: Siegfriedmythen vor 1200, in: Volker Galle (Hrsg.): Siegfried. 
Schmied und Drachentöter (Nibelungeneditionen 1), Worms 2005, S. 81.

93 Koch, 2009, S. 132-135 führt Belege der nordischen Überlieferungen in Bezug auf 
Siegfrieds physische Exobitanz an.

94 Str. 95: „wild“, „gefährlich“, „stark“, „grausam“, „furchterregend“ (Hennig, 2007, S. 
438.). "Vreislich taucht sonst nur in Str. 328,2 und Str. 652,4 als Beschreibung für Brünhilt 
auf.

95 Zu diesem Schluss kommt auch Joyce T. Lionarons: The Medieval Dragon: The Nature 
of the Beast in Germanic Literature, Enfield Lock 1998, S. 82: „[...he] internalized the 
characteristics of the dragon while retaining his human form.“

96 Zu diesem Schluss kommt auch Koch, 2009, S. 140.
97 Koch, 2009, S. 144.

31

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


Bevor in der 16. Aventiure sein Ende naht, trägt der Held noch eine andere 

Hülle:

„Von einer ludemes hüte waz alles sin gewant.

Von houbet unz an daz ende gestreut man dar üffe vant.“9B

Siegfried befindet mit den anderen Burgunden auf der Jagd ,"  um -  zum 

wiederholten Mal -  sein großes Geschick und seine übermenschliche Stärke zu 

demonstrieren. Dabei jagt er in seiner Fellbekleidung sämtlichen Tieren des 

Waldes hinterher und wird selbst ganz w ild.100 Schließlich entwickelt er einen 

solch höhen m uot,101 der ihn zur Bärenjagd verleitet. Der Jäger wird bereits hier 

als „Jagdwild“ präsentiert: Das Fell, das Siegfried von Kopf bis Fuß trägt, macht 

ihn dem Tier, das er nun jagen will, ähnlich.102 Dennoch spricht der Text im 

unmittelbarem Umfeld des obigen Zitats vom ritter edele (Str. 954). Siegfrieds 

äußere Erscheinung lässt also beides zu: er mutet nach der Bärenjagd an wie ein 

edler Ritter, der sich aber zugleich m it animalischen Elementen bestückt hat. 

Daraufhin beginnt das Festmahl, doch ein natürliches Verlangen, das die anderen 

Recken m it valschem m uot103 einkalkuliert haben, treibt Siegfried in die 

geplante, tödliche Falle: Aufgrund seines Durstes geht er auf den W ettlauf zur

98 Str. 951,lf.: Aus seltsamem Fell war sein ganzes Gewand.
Von Kopf bis Fuß fand man verschiedenes Fell.“

99 ,,[...] die Jagd [bringt] den Adeligen in eine positive Nähe zum Tier Friedrich, 2009, 
S. 216.

100 Auch hier ist der Brückenschlag zu den verkleideten Ekstasekriegem des Nordens leicht. 
Die menschliche Wildheit ist allerdings auch in anderen Völkern und ihren Traditionen 
bekannt. Man denke dabei z.B. an den Wilden Mann, der durch Fellbekleidung und das 
Tragen anderer tierischer Elemente (Hörner, Geweihe) seinen natumahen, unzivilisierten 
Randstatus markiert, vgl. Rudolf Simek: Monster im Mittelalter, Köln/Weimar/Wien 
2015, S. 101. Auf die Hirschsymbolik (Geweih) geht Eichfelder, 2005, S. 83f. ein. Eine 
Adaption der Hirschspiele um den keltischen Gott Cernunnos („der Gehörnte“), die 
neben erotischen auch jägerhafte Motive umfasst, sei in der Nibelungensage 
wahrscheinlich.

101 Str. 947: „Hochmut“; „Übermut“. Dabei sei nicht superbia, sondern eine extreme 
Selbstsicherheit gemeint, die ebenso wie der Zorn zum Helden gehöre, vgl. Ursula 
Schulze: Siegfried- ein Heldenleben? Zur Figurenkonstituierung im Nibelungenlied, in: 
Mattias Meyer, Hans-Jochen Schiener (Hrsg.): Literarische Leben. Rollenentwürfe in der 
Literatur des Hoch- und Spätmittelalters. Festschrift für Volker Mertens zum 65. 
Geburtstag, Tübingen 2002, S. 683, Anm. 36. Superbia ist darüber hinaus auch als 
Todsünde bekannt, was dem Erfolg des Helden sicher nicht dienlich wäre.

102 Eichfelder, 2005, S. 83. Die positive Nähe zum Tier (vgl. Anm. 98) wird umgekehrt. 
Später wird Siegfried tatsächlich zum Gejagten von Hagen und Günther.

103 Str. 961,3: „Falschheit“.

32

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


sprudelnden Quelle ein (Str. 969-973). Siegfried trägt neben seinen vielen 

anderen Hüllen auch noch ein Hemd, auf dem seine Schwachstelle an der 

Schulter markiert ist.104 Ausgerechnet dieses von seiner Frau präparierte 

Kleidungsstück wird ihm zusamm en mit sine zübte105 zum Verhängnis.

Siegfried steht auf der Grenzlinie des Animalischen und Menschlichen. Die 

misslungene Integration beider Seiten ist an seinem Scheitern maßgeblich 

beteiligt.106 Seine Erscheinung und sein Verhalten verlaufen häufig konträr, 

w obei es sich um „die gewollte, bewußt ins Werk gesetzte Nicht-Entsprechung 

von Außen und Innen, Zeichen und Sachverhalt“107 handelt. Siegfried trägt trotz 

seiner Drachenhaut noch eine Brünne (und sein Schwert), w as seine 

Schutzbedürftigkeit als M ensch hervorhebt, denn andernfalls könnte die 

Drachenhaut ausreichen. Ebenbauer wirft die Frage nach dem Sinn dieses 

,,M ehrfach-Verteidigungssystem[s]“108 auf und versucht sie m it dem 

unvermeidbaren Schicksal aller Menschen, Helden und sogar Götter zu 

beantworten: dem Tod.109 Doch in diesem beziehungslosen Übereinander110 

verschiedener (Haut-)Schichten und Verhüllungen m anifestiert sich auch ein 

Charakterisierungsproblem ,111 denn die Integration verschiedener 

innerpersönlicher Aspekte kann der Held nicht allein durch das Überstülpen

104 Kriemhilds Absicht war, dass Hagen genau diese Stelle beschützt, doch das Gegenteil ist 
derFall (vgl. Str. 900).

105 Str. 977,1: „höfische Erziehung“.
106 Wenn auch nicht ausschließlich, da Kriemhilds Markierung einen wesentlichen Teil zu 

seiner Ermordung beträgt.
107 Ingrid Hahn: Zur Theorie der Personenerkenntnis in der deutschen Literatur des 12. bis 

14. Jahrhunderts, in: PBB 99 (1977), S. 425.
108 Ebenbauer, 2006, S. 81.
109 Der Tod eines Helden ist eines seiner wesentlichen Merkmale, denn nur so ist ihm der 

Nachruhm gesichert.
110 „In keinem Fall setzt der Held die Partien reflektierend zueinander in Beziehung.“, 

Schulze, 2002, S. 688.
111 In der heroischen Epik kann nicht von einem Identitätsproblem, wie es beispielsweise 

Wigalois, Iwein, Gawein und Tristan widerfährt, gesprochen werden, vgl. Jan-Dirk 
Müller: Identitätskrisen im höfischen Roman, in: Peter von Moos (Hrsg.):
Unverwechselbarkeit. Persönliche Identität und Identifikation in der vormodemen 
Gesellschaft (Norm und Struktur 23), Köln/Weimar 2004, S. 300. Wohl aber legen es die 
vielen Überlieferungen der Nibelungensage darauf an, dass für Siegfried ein Spektrum 
von Glorifizierung seiner Person bis zur Dämonisierung geboten werden kann und 
wurde, vgl. Lydia Miklautsch: Müde Männer-Mythen: Muster heroischer Männlichkeit in 
der Heldendichtung, in: Alfred Ebenbauer, Johannes Keller (Hrsg.): Das Nibelungenlied 
und die europäische Heldendichtung. 8. Pöchlarner Heldenliedgespräch (Philologica 
Germanica 26), Wien 2006, S. 254.

33

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


einer animalischen oder menschlichen Hülle vollziehen. In der Vielzahl seiner 

Hüllen äußert sich seine innere Vielschichtigkeit.112 Doch weil Siegfried eine 

Vielheit verkörpert, scheint es keine eindeutige Bezugsgröße für die Integration 

der animalischen und menschlichen Elemente zu geben, sondern diese tauchen 

m itunter willkürlich auf, ob es für ihn förderlich ist oder nicht. Diese durch die 

Hüllen des Helden angedeutete Überlappung oder Vermischung ist nur mit 

Einschränkung integrativ zu verstehen, denn Animalisches und Menschliches 

sind zwar in allen Bereichen vorhanden,113 aber das Problem ist, dass sie keiner 

eindeutigen Rollen- oder Selbstfindung dienlich sind, sondern die Vielzahl 

seiner Rollen widerspiegeln, die sich „an dem Faden des Lebenslaufs aneinander 

gereiht, ohne scharfe Abgrenzung durchdringen“ .114 W eder das Animalische 

noch das M enschliche an Siegfried ist einer festen Rolle oder Sphäre zu- bzw. 

untergeordnet.115 Ob er nun die Rollen am Hof oder in der W ildnis bekleidet: In 

beiden Welten zeigen sich animalische, monströse, aber auch m enschlich­

zivilisierte Elemente, die er nicht seiner Um gebung und dem Anlass 

entsprechend einzusetzen vermag. Sie haften in jedem  Augenblick an ihm wie 

eine zweite Haut.

112 Das Modell der schichtweisen Zusammensetzung der Figur verfolgen auch Müller, 1998, 
S. 248, und Schulze, 2002, S. 687f., vgl. auchAnm. 82.

113 Gemeint sind hier die Großräume Natur und Kultur, zwischen denen ein Held sich 
ständig bewegt. Siegfried ist sowohl wild und wohlerzogen am Hof als auch höflich und 
animalisch anmutend im Wald.

114 Schulze, 2002, S. 688. Folgende Rollen Siegfrieds werden hier aufgelistet: Königssohn 
und Herrscher, mythischer Held, Minneritter, fürstlicher Gast und Verbündeter, 
Brautwerbungshelfer, überlegener Jäger, Mordopfer, betrauerter Fürst. Während die 
heutige Gesellschaft durch „partizipative Identitäten“ ausgezeichnet ist, lebt das 
mittelalterliche Individuum durch „Inklusionsidentität“, also der primären Zugehörigkeit 
zu einer Gruppe, wobei die individuelle (biographische) Abweichung die Idee einer 
vollständigen Inklusion relativiert, vgl. Jan-Dirk Müller: Höfische Kompromisse. Acht 
Kapitel zur höfischen Epik, Tübingen 2007, S. 227f. Weiterführend zur mittelalterlichen 
Identitätsproblematik: Gerhard O. Oexle: Luhmanns Mittelalter (Rechtshistorisches 
Journal 10), 1991, S. 53-66.

115 Wenzel thematisiert die Rollendifferenzierung des „unfesten Helden“ und postuliert, dass 
„wir in den höfischen Texten grundsätzlich keine Individualbiographien, sondern 
Fallbeispiele gelungener und mißlungener Inszenierung [finden] (Horst Wenzel: 
Der unfeste Held. Wechselnde oder mehrfache Identitäten, in: Peter von Moos (Hrsg.): 
Unverwechselbarkeit. Persönliche Identität und Identifikation in der vormodemen 
Gesellschaft (Norm und Struktur 23), Köln/Weimar 2004, S. 183.).

34

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


III.1.3 Wolf Dietrich

Das Animalische in der Figur W olf Dietrichs wird wie bei Beowulf schon durch 

den Namen markiert, der eine wichtige Komponente für dessen Individuation 

darstellt.116 Zunächst heißt das neugeborene Kind Dietrich wie seine beiden 

anderen Brüder, wodurch der Held in die Tradition des Dietrich von Bern 

gestellt wird. Der W olf Dietrich  basiert auf einem der Heldenepik typischen 

Fundus an Motiven und narrativen Mustern, wie er auch der Dietrichepik zu 

eigen ist.117 Doch diese weniger personal, sondern vielm ehr genealogisch 

angelegte Identität jenes Dietrichs, der später seinen individuellen Weg als W olf 

Dietrich fernab vom Vater gehen wird, ist in doppelter Hinsicht -  einmal für die 

Einordnung in den Dietrichkomplex und dann für die Erzählung selbst -  eine 

Verankerung der Figur in der Tradition und ihrer Geschichte. Sein 

W olfsabenteuer als Kind hebt ihn allerdings hervor, denn seit der überlebten 

Aussetzung in der W ildnis trägt er den Namen W olf Herr Dietrich, was ihm eine 

neue, je tzt ganz persönliche Identität in Abgrenzung zu den anderen Dietrichen 

verleiht.118 Er wird so so einem W olfsherrn erhoben und dadurch zu einem 

anderen, einem neuen und besonderen Dietrich, aber gleichzeitig auch zum „Ur- 

Dietrich“, da dem Sagenkundigen bekannt ist, dass W olf Dietrich der 

Ururgroßvater Dietrichs von Bern ist.

Neben den furchteinflößenden Eigenschaften eines Wolfs existieren auch 

positive Zuschreibungen, die beide seit der Antike an diesem zwiespältigen Tier

116 Die Selbstwerdung und die Verfestigung der eigenen Individualität des Menschen geht 
auf C. G. Jung zurück, auf den auch eine Studie in Bezug auf Beowulf zu sprechen 
kommt, vgl. Anm. 306.

117 Obwohl der Versuch einer Verwurzelung des Wolf Dietrich in der Völkerwanderungszeit 
und Frühmittelalter zu keinen befriedigenden Ergebnissen geführt hat (vgl. Millet, 2008, 
S. 393f.), wird Wolf Dietrich dennoch literarisch in eine genealogische Beziehung zu 
Dietrich von Bern gesetzt, da er in der Einleitung von Dietrichs Flucht als dessen Ur-Ur- 
Großvater angegeben und somit in den Erzählkomplex um Dietrich verwoben wird, vgl. 
Fuchs-Jolie, Millet, Peschel, 2013, S. 700f. [Nachwort]. Als weiteres gattungskonformes 
Merkmal ist die metrische Form zu nennen.

118 Hierin wird nun die Beziehung zu Dietrich von Bern ebenfalls persönlich gestaltet; in 
dem Moment der Namensänderung in Wolf Dietrich ist dieser nun nicht mehr nur aus 
dem heroic age stammend, sondern stellt selbst einen Vorfahren Dietrichs dar.

35

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


haften.119 W olf Dietrich übernim mt namentlich und innerlich wölfische, wilde120 

Züge. Namensbildungen m it „Wolf“ (germ. *wulfa-zm ) zählen zu den 

häufigsten germanischen theriophoren Nam enskom posita:122

„So pflegen auch die Barbarenvölker ihren Kindern Namen von wilden 

Tieren, Raubvögeln und anderen Bestien zu geben, die m it Zerstörung zu tun 

haben, da sie es für ehrenvoll halten, solche Kinder zu haben, die 

kriegstüchtig und blutdurstig sind.“123

Bei W olf Dietrich handelt es sich ebenfalls um frühkindliche Anlagen, wobei das 

Besondere -  im Vergleich zu den Helden des höfischen Romans, die eine Zeit in 

der W ildnis verbringen124 -  ist, dass die wilde, wölfische A rt in ihm beständig

119 Die (negativen) Eigenschaften des Wolfs lassen sich in einigen Redensarten finden, z.B. 
’lupus in fabula', was darauf abzielt, dass jemand (in der fabula -  Fabel -  der Wolf) im 
Moment der Nennung seines Namens erscheint (vgl. (dt.) „Wenn man vom Teufel 
spricht...“) oder (engl.) '(to) cry wolf ,was bedeutet, blinden Alarm zu schlagen. Der 
Wolf tritt aber auch als Wegweiser und Helfer in Erscheinung (als Tieramme dient die 
Wölfin, die Romulus und Remus säugt; den Helden in den germanischen Mythologien 
steht er oftmals als Reittier zur Verfügung), vgl. Werner Bies: [Art.] Wolf, in: 
Enzyklopädie des Märchens Bd. 14 (2014), Sp. 912-923.; Julia Weitbrecht: Lupus in 
fabula. Mensch-Wolf-Relationen und die mittelalterliche Tierfabel, in: Hans J. Scheuer, 
Ulrike Veddar (Hrsg.): Tiere im Text. Exemplarität und Allegorizität literarischer 
Lebewesen (Publikationen zur Zeitschrift für Germanistik. Neue Folge 29), Bern 2015, S. 
31-35.

120 Mit wilde sind hier die in der Wildnis intensivierten, affektgeleiteten Charakterzüge 
gemeint. Ganz allgemein gesprochen, können diese aber sowohl positive (wunderbares 
Wesen) als auch negative Züge (Sittenlosigkeit) meinen und in der mittelalterlichen 
Literatur verschiedenste Ausprägungen aufweisen, vgl. Larissa Schuler-Lang: Wildes 
Erzählen -  Erzählen vom Wilden: Parzival, Busant und Wolfdietrich D, Berlin 2014, S. 
13-17.

121 Es ist für mehrere indogermanische Sprachen als Namenselement nachgewiesen. 
Jochum-Godglück, 2011, S. 450 führt altindisch Vrkala, Vrkaajina, griechisch AuKaudoc;, 
AuKopgdg^, tschechisch Vlk, Vlkimir, slowenisch Vlkonja, polnisch Suchowilk als 
Beispiele an.

122 Vgl. Jochum-Godglück, 2011, S. 450f. Der ursprünglich auffällige Bezug der 
Namenskomposita zum Wortfeld „Kampf und Krieg“ wird hier mit Beispielen wie 
Hildufus, Gundulfus (beides für ,Kampf-Wolf), Gerwulf (,Speer-Wolf), Brandolf 
(,Schwert-Wolf) verdeutlicht.

123 Vgl. Jochum-Godglück, 2011, S. 453: Sicut solent et barbarae gentes nomina filiis 
imponere ad devastationem respicientia bestiarum, ferarum, vel rapacium volcrum, 
gloriosum putantes filios tales habere, ad bellum idoneos, et insanientes in sanguinem., 
Zitat aus dem Opus imperfectum in Matthaeum, 5./6. Jh. nach Gunter Müller: Studien zu 
den theriophoren Personennamen der Germanen (Niederdeutsche Studien 17), 
Köln/Wien 1970, S. 178.

124 Beispielsweise Iwein, vgl. Andreas Kraß: Der bastardierte Ritter. Zur Dekonstruktion

36

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


ist.125 Die A ntwort auf die Frage „Warum heißt unser Dietrich W olf?“126 vermutet 

Baecker in der nicht mehr rekonstruierbaren ursprünglichen Sage, die 

möglicherweise um einen „Outlaw“ kreise und deren Überbleibsel das 

W olfsabenteuer darstelle.127 Von dieser Spekulation nimm t die aktuellere 

Forschung Abstand,128 und spricht im Gegenteil nicht so sehr von der 

Ausgrenzung einer ursprünglich ausgedehnteren (Jugend-)Erzählung, sondern 

von einem bewusst inszenierten „identitären double bind“129 und der ,,hybride[n] 

Konzeption des Haupthelden“.130 Dies soll im Folgenden näher betrachtet und 

erläutert werden.

Die Strophen 95-113 thematisieren das bereits erwähnte W olfsabenteuer,131 

welches seinen A nfang darin nimmt, dass Berchtung den Jungen, obwohl er mit 

der Ermordung des Säuglings beauftragt worden ist,132 lieber im Wald an einer

höfischer Identität im großen Wolfdietrich, in: Wolfgang Harms, C. Stephen Jaeger und 
Horst Wenzel (Hrsg.): Ordnung und Unordnung in der Literatur des Mittelalters, Stuttgart 
2003, S. 170.

125 Die Verbindung Wolf Dietrichs zum germanischen Tierkriegertum ist eher abwegig, denn 
verhandelt wird vielmehr das Thema Gewalt in der Feudalgesellschaft und in diesem 
Zusammenhang dient die Tier-Mensch-Beziehung als Stilisierung ihrer Ordnung, vgl. 
Friedrich, 2009, S. 321-324. Die Unähnlichkeit Wolf Dietrichs zu einem ulfheönar oder 
berserkr stellt auch Bernd Kratz: Von Werwölfen, Glückshauben und Wolfdietrichs 
Taufhemd, in: Archiv für das Studium der neueren Sprachen und Literaturen Bd. 211 
(1974), S. 18-30 heraus.

126 Linde Baecker: Die Grundlagen der Geschichte des Wolfdietrichstoffes. Teildruck aus: 
Die Sage von Wolfdietrich und das Gedicht Wolfdietrich A, Mainz 1961, S. 27.

127 Demnach müsse Wolf Dietrich eben dieser ,Outlaw' gewesen sein (vgl. Wulfes-heafod für 
,Ächter' bei den Angelsachsen, ulfr und vargr im Altnordischen sowohl für ,Wolf als 
auch für .Verbrecher'), der als Waldgänger konzipiert worden ist -  ähnlich wie Sigemund 
und Sinfjötli (Bärensohnmotiv). Im 12. und 13. Jh. habe man sich von diesem Konzept 
distanziert, dem zeitgenössischen Geschmack angepasst und den Beinamen Wolf, der 
ursprünglich andere Zwecke verfolgte, durch die Kindheitsabenteuer erklärt, vgl. 
Baecker, 1961, S. 27-39.

128 Lydia Miklautsch: Montierte Texte -  Hybride Helden. Zur Poetik der Wolfdietrich­
Dichtungen, in: Quellen und Forschungen zur Literatur- und Kulturgeschichte 36, Berlin 
2005, S. 101.

129 Kraß, 2003, S. 171. Diesen erkennt er auch in Siegfried.
130 Miklautsch, 2005, S. 242.
131 In den Fassungen B und D wird der Junge als Bastard geboren, von einer Wölfin geraubt, 

aber dann von einem Jäger aus dem Bau geholt und erhält daraufhin seinen Namen. In C 
wird er ausgesetzt und -  wie Romulus und Remus -  zeitweise von einer Wölfin 
aufgenommen.

132 Die unkontrollierte und außergewöhnliche Kraft des Säuglings macht der Hofgesellschaft 
Angst, das Kind könne vom Teufel abstammen. Die Verbindung zwischen Wolf und 
Teufel bzw. Dämon ist seit der Antike verbreitet. Zur Beziehung zwischen Teufel und 
Wolf (im Mittelalter) siehe Manfred Lurker: Hund und Wolf in ihrer Beziehung zum 
Tode, in: Mircea Eliade, Ernst Jünger (Hrsg.): Antaios Bd. 10, Stuttgart 1969, 199-216.

37

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


Quelle aussetzt, statt ihn selbst zu töten. Berchtung geht schlechterdings davon 

aus, dass dieser die Nacht nicht überleben wird (vgl. Str. 96). Der ahnungslose, 

friedliche Knabe sitzt an Ort und Stelle, an der verschiedenste Tiere zum 

Trinken auftauchen (zu dem brunnen liefen lewen, bern, w iltsw ein133), ihm 

jedoch nichts anhaben. Es folgen die hungrigen Wölfe, die sich um das kleine 

Kind versammeln und ihre brennenden Augen auf es richten, welche der Knabe 

sogleich m it seinem Griff unschädlich macht (vgl. Str. 103).134 Ganz furchtlos 

bewegt sich das Kind auf die Raubtiere zu und alles, wes er m it ine begunde, 

das muosten si im vertragen133; andernfalls zögert der Junge auch nicht, die 

W ölfe zu schlagen. Da die (nächtliche) Begegnung mit einem Wolf 

grundsätzlich gefährlich ist und darüber hinaus auch als „Bild für die Dämonie 

des Todesgeschehens“136 gilt, der der Mensch hilflos gegenübersteht, ist die 

Reaktion des Jungen hier mehr als verwunderlich. Dieser kleine Dietrich hat 

offenbar eine außergewöhnlich starke W irkung auf die Tiere, die von seinem 

süßlichen Körpergeruch unterstützt wird (vgl. Str. 101) und wieder auf seine 

Affinität zum Animalischen schließen lässt.137 Die W ölfe kommen eigentlich 

von grossen hungers note138 zu ihm gelaufen, da sie der süße Duft auf die Fährte 

bringt, doch sobald sie ankommen, verspüren sie ein unmittelbares 

Sättigungsgefühl, das sie ihren Tötungsinstinkt vergessen lässt und dafür sorgt, 

dass sie den Jungen nicht anrühren. Es muss auch eine Folge seiner W irkung 

sein, dass die W ölfe trotzdem seine Nähe suchen bzw. in seiner Nähe bleiben,

133 Str. 99,3: „ZurQuelle liefenLöwen, Bären, Wildschweine“.
134 Der Wolfsblick ist seit der Antike mit Mythen verknüpft und für den Menschen 

gefährlich. So erklärt z.B, Plinius in seiner Naturalis historia, dass der von einem Wolf 
Erblickte seine Stimme verliert, was später Thomas von Aquin als Vertrocknung oder 
Erstarrung des Menschen durch die Sehstrahlen des Wolfs uminterpretiert. Umgekehrt 
kann der Mensch durch seinen Blick, laut Ambrosius von Mailand und Isidor von Sevilla, 
den Wolf bannen, vgl. Christian Hünemörder: [Art.] Wolf, in: LexMa, Bd. 9 (2002), Sp. 
302f.

135 Str. 104,1: „Was er mit ihnen anstellte, mussten sie ihm nachsehen“.
136 Lurker, 1969, S. 213.
137 Der süße Geruch eines Tieres, der andere Tiere und Menschen anlockt, ist von dem 

Panther aus dem Physiologus bekannt. Hier wird dieses als äußerst friedfertig 
beschriebene Tier in christlicher Persepektive mit Gott gleichgesetzt, da auch Christi 
Wohlgeruch nach seiner Auferstehung allen Menschen Frieden bringt, vgl. u.a. Ursula 
Treu: Physiologus. Naturkunde in frühchristlicher Deutung, Berlin 1981; George P. 
Krapp, Elliot Van Kirk (Hrsg.): The Old English Physiologus. The Exeter Book, New 
York 1936.

138 Str. 101,2:„von großem Hunger getrieben“.

38

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


denn ohne Hunger ist es für W ölfe äußerst untypisch, sich Menschen zu 

nähern.139 Sie scheinen ihn in ihrer Mitte als ihresgleichen zu akzeptieren. Dieses 

ungewöhnliche, unnatürliche Verhalten der W ölfe gegenüber Menschen und des 

Knaben gegenüber gefährlichen Raubtieren sticht auch Berchtung sofort ins 

Auge, der die wundersam e Szene versteckt beobachtet, und dem Jungen 

daraufhin zusammen mit der zweiten Lebenschance auch den Namen W olf Herr 

Dietrich gibt (vgl. Str. 113). Dabei rührt die Namensgebung hier w ie üblich aus 

der Nähe zum Tier, doch stehen -  anders als bei Beowulf und ähnlichen 

„W olfskriegem“140 -  der Friede und die Herrschaft im Vordergrund (vgl. Str. 

106). W olf Dietrich wird als „Herr der W ölfe“ benannt, weil er die wilden W ölfe 

durch seinen Geruch und seine offensive Art besänftigt bzw. gezähmt und sich 

dadurch selbst gerettet hat.141

Einige Zeit verbringt Wolf Dietrich darauf hin in der Obhut eines Jägers und 

seiner Frau, denn seine Familie glaubt an den Tod des Jungen. Berchtung wird 

derweil am Hof dafür angeklagt, doch dank seiner schriftlichen Stellungnahme 

vor Gericht kann der König seine eigene Schuld an den Umständen erkennen 

und die Anklage wird fallen gelassen. Dann endlich kehrt der Knabe nach Jahren 

mit folgenden wertschätzenden Worten Berchtungs aus der W ildnis zurück zu 

seiner Familie:

,,[■■■] ,nu secht wo er dortgeet,

der lengist und der grössist, der under in allen steet!'“142

Berchtung geht auch näher auf W olf Dietrichs Zeit bei der Familie des Jägers 

ein, in der sich der Knabe häufig gerauft haben soll und voll Zorn in den Wald 

geflohen sei. Sogar die Frau des Jägers habe sich vor ihm versteckt (vgl. Str.

139 Vgl. Gottfried Schramm: Zweigliedrige Personennamen der Germanen. Ein Bildtyp als 
gebrochener Widerschein früher Heldenlieder, in: Ergänzungsbände zum Reallexikon der 
Germanischen Altertumskunde, Bd. 82, Berlin/Boston 2013, S. 67.

140 Diese erhielten, wie das Beispiel Beowulf zeigt, ihre Namen aufgrund ihres Mutes, ihrer 
Kraft oder ihrer Erscheinung in Anlehnung an das namensgebende Tier.

141 Die Herrschaft über die Tiere ist beispielsweise bei Achill im Trojanerkrieg Konrads von 
Würzburg nicht theologisch, sondern als gewaltsame Erziehungsmaßnahme zu verstehen, 
vgl. Friedrich, 2009, S. 265f. Im 'Wolf Dietrich wird das Wolfsabenteuer hingegen 
sogleich durch Berchtung in einen theologischen Kontext gesetzt.

142 Str. 233,3f.: „Nun seht, wo er dort geht:/Der Größte und der Kräftigste da unter allen!'“

39

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


234-236). Mit aller Deutlichkeit kom m t Wolf Dietrichs W ildheit zum Ausdruck, 

die er w ieder m it an den Hof bringt. Sie ist seine ganz persönliche Eigenschaft, 

die ihn von anderen unterscheidet.143 Die immense Kraft und sein Übermut 

schließen nahtlos an Wolf Dietrichs Betragen vor dem W ildnisaufenthalt an ,144 

was sich beispielsweise darin äußert, dass das Kind seinen Vater heftig tritt (vgl. 

Str. 237) und als so frävel und auch müelich145 beschrieben wird. Das W ölfische 

bleibt ein Teil von ihm, auch wenn die menschliche Erziehung ihn zähmen kann. 

Zu Tieren pflegt Wolf Dietrich auch nach seinem W olfsabenteuer ein 

vertrauensvolles Verhältnis. Sei es wenn er seinem Pferd den Sattel trägt oder 

das Pferd ihm das Leben rettet und er -  ganz heroisch -  an der Seite des Löwen 

mit dem Löwen auf seinem Schild gegen den Drachen kämpft.

III.1.4 Zusammenfassung

A uf dieser Ebene zeigt Beowulf durch das proportional zu den drei Kämpfen 

steigende Rüstungsausmaß, wie kontrastiv zu seinen Gegnern die eigene Grenze 

zwischen „monströs-animalisch“ und „m enschlich“ verstärkt wird. Anfangs 

noch innerlich wie äußerlich eine A rt Berserker, entwickelt er sich rein äußerlich 

in den Kämpfen zu einem Krieger mit im m er m ehr technischen 

Rüstungselementen. Je monströser die Kampfgegner werden, desto deutlicher 

grenzt sich Beowulf von ihnen durch seine äußere Hülle körperlich ab, doch die 

innere Starrheit in Form der Kampfeswut scheint ihn letzten Endes sein Leben 

zu kosten. Für seine Person ist außerdem bezeichnend, dass sein Name ein rein 

animalisches Kompositum ist und keinen menschlichen Bestandteil enthält. Die 

Bezeichnung „Bär“ teilt er mit anderen Helden des heroic age, was 

dementsprechend als Mitbringsel aus selbiger zu betrachten ist. Das Animalische 

an Beowulf ist seine Verankerung in der heroic age. Doch auch ein künstlich­

technisches Element stammt aus alten Sagen: seine von W ieland gefertigte 

Rüstung. Beowulfs äußerliche W andlungsfähigkeit wird daher vor allem in den

143 Er hat nicht nur durch seinen Namen einen Sonderstatus unter den Dietrichen, sondern ist 
auch der Besondere, der under in allen steet (Str. 233,4).

144 Er hatte bereits als Säugling die Kraft, Hunde gegen die Wand zu schleudern (vgl. Str. 
38).

145 Str. 253,1: ,,[...] so frech undanstrengend“.

40

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


drei Kämpfen sichtbar, da er mal nackt, mal voll gerüstet gegen die M onster 

antritt und dabei einerseits klassisch animalisch auftritt, andererseits als König 

gegen den Drachen kämpft. Er passt sich seiner Rolle und seinen Gegnern -  im 

Rüstungsausmaß -  an. Gerade durch seine M enschlichkeit, die sich beim 

Herrscher Beowulf im Innern als Demut und Fürsorge manifestiert, wendet er 

sich in seinem letzten Kam pf von alten animalisch anmutenden Helden ab und 

erweist sich als andersartig, doch besitzt er zugleich im m er noch wesentliche 

Verbindungen zu ihnen. Obwohl ihm der Übergang von seinem Leben als 

animalischer Heros zum Herrscher vortrefflich gelingt und er die Rolle des 

Königs gut ausfüllt, überkomm en ihn die alten Züge eines animalischen 

Kämpfers aber erneut, als er sich auf den Drachenkam pf vorbereitet. Das alte 

Muster aus längst vergangenen Tagen ist aber in seiner jetzigen Rolle als König 

nicht m ehr um setzbar und er scheitert. Natürlich muss er sich im Kampf gegen 

einen Drachen besser schützen als gegen die m enschenähnlichen Monster, die er 

in Dänemark besiegt hat, aber die harte Schale dem onstriert auch seine 

Inflexibilität und zeigt mögliche Starrheit. Die Integration der alten 

animalischen Kriegerrolle in seinen neuen Status als König kann (nach so vielen 

Jahren) nicht stattfinden und trägt zu dem tödlichen Ausgang für Beowulf bei. 

Beides existiert in ihm, doch eine erfolgreiche Verbindung m isslingt.146 

Siegfried ist dagegen multifunktional angelegt, findet aber keinen geeigneten 

Kanal, der seine animalischen und menschlichen Züge sinnvoll bündelt und 

richtig lenkt. In seinem Fall kann von einem vermischten Ineinander statt 

separierten Nebeneinander gesprochen werden, das ebenso wenig 

gewinnbringend für den Helden ist wie Beowulfs Rollentrennung. Beiden 

Protagonisten gemein ist ihr Übermut (mhd. hoher muot, ae. ofermöd). Der 

Drachentöter Siegfried ist durch sein Drachenblutbad gleichsam zu einem 

Drachen m it Hornhaut geworden und hat, auch wenn er das Blut nicht wie 

Sigurd verzehrt, die däm onischen Eigenschaften des Drachen verinnerlicht, 

w obei er ihnen gleichzeitig m it der anschmiegsamen Drachenhaut an seinem 

Körper eine menschliche Kontur verleiht. Hierin unterscheidet er sich von 

Beowulf, der seinen animalischen Kern peu a peu nach außen durch die Rüstung

146 Die Frage nach inkompatiblen Identitäten und die Ungereimtheiten in der Beowulf-Figur 
wirft auch Gwara auf (Gwara, Scott: Heroic Identity in the World of Beowulf (Medieval 
and Renaissance Authors andTexts 2), Leiden 2009.).

41

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


abschottet. Das Verhängnis der ständigen Grenzüberschreitung Siegfrieds wird 

dann auch im Wald ganz deutlich: Durch seine Fellbekleidung wird der Jäger 

zum „Jagdwild“ und seine wilde Natur geht dort m it ihm durch, sodass er sich 

leicht zum W ettlauf verleiten lässt. Er wird sterben, weil seine Drachenhaut 

durch das Lindenblatt eine Stelle ausspart, an der das menschliche Fleisch 

verwundbar bleibt. Ihm fehlt der künstlich-technische Schutz, der bei den 

anderen Helden eine exponierte Rolle einnimmt.

W olf Dietrich ist in seiner Kindheit einem Wolfsrudel ausgesetzt, überlebt und 

trägt seither auch den Namen „Wolf Herr Dietrich“, w as ihn neben seinem 

eigenen W olfsein auch zum Herrn über die W ölfe macht. Dies spiegelt sich auch 

in seinem theriophoren Namen wider, der die menschliche und die animalische 

Komponente vereint. In W olf Dietrichs Fall ist die Zähmung durch Menschen, 

genauer gesagt die Erziehung durch Berchtung, möglich, doch das W ölfische 

bleibt -  zumindest im charakterstiftenden Namen -  erhalten und lässt ihn 

zeitlebens nicht m ehr los. Die animalische W ildheit ist von Anfang an 

zusammen mit der Herrscherfunktion in W olf Dietrich angelegt, was nicht nur 

der Verwendung beider Namen -  W olf Dietrich und Wolf H err Dietrich - ,  

sondern auch der Welt des Helden idealerweise entspricht, da sein Leben mehr 

als eine Aneinanderreihung von pausenlosen Kämpfen darstellt und er sich auch 

in sein soziales Umfeld eingliedem muss. Er nimm t im Optimalfall die Rolle als 

„Krieger und Friedenswahrer“147 ein und nutzt im Kampf weder sein 

menschliches noch sein animalisches Element als exklusive Schutzhülle, 

sondern integriert im Vergleich zu den anderen Helden Animalisches und 

M enschliches, indem er das, was er ist -  ein Wolf -  auch zugleich als Mensch 

beherrscht.

147 Schramm, 2013, S. 86. Hier heißt es weiter: „Die Personennamen fassen also keine 
dramatischen Momente wie das Anstürmen oder Anspringen ins Auge, sondern eine 
Lebensform.“ In diesem Sinn ist auch Wolf Dietrichs Existenz mit animalischen und 
menschlichen Elementen zu verstehen.

42

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


III.2. Zur heroisch/höfischen (bzw. non-heroic) Ebene

Das sich und andere Beherrschen sowie das Oszillieren des Helden um die 

Begriffe wild  und zam  schließt unmittelbar an die heroisch/höfische Ebene an. 

Genauso sind die Rolle des Königs, die Beowulf im zweiten Teil des Epos 

einnimmt, und die Funktion des rauen Betragens Siegfrieds im Folgenden näher 

zu betrachten.

III.2.1 Beowulf

Der formale und erhabene Ton des Beowulf-Epos deutet darauf hin, dass die 

Adressaten bzw. das Auditorium -  ob nun M itglieder des angelsächsischen 

Kriegeradels oder M önche -  gebildet w aren.148 W ie bereits erörtert, wird 

Beowulf zwar als archaischer, aber auch als andersartiger Held inszeniert und 

befindet sich im ständigen Kontrast und Vergleich zu alten Heroen sowie 

frevelhaften Monstern und anderen Herrschern (insbesondere Hroögar und 

Herem od).149 Die Reibung geschieht dabei einerseits in drei offen ausgetragenen 

Kämpfen, andererseits vollzieht sie sich im Streitgespräch (Unferö) oder auch 

für den Leser in Anknüpfung an seine eigene Lebenswelt. In diesem Kapitel soll 

der Held in seinem Spannungsverhältnis zu heroischen Vergleichsgrößen und 

der Einbindung in die zeitgenössische (adelige) Welt näher betrachtet werden. 

Beowulf, dessen glänzende Kriegerkarriere im ersten Teil des Epos erzählt 

wurde, wird im zweiten Teil als ausgezeichneter Herrscher beschrieben (He 

geheold tela fiftig wintralso). Die Verse 2183-2189 lassen allerdings auch

148 Für einen Überblick der Forschungsmeinungen dazu siehe Robert E. Bjork, Anita 
Obermeier: Date, Provenance, Author, Audiences, in: Robert E. Bjork, John D. Niles 
(Hrsg.): A Beowulf Handbook, Exeter 1997, S. 13-34.

149 Die Bekanntheit dieser Vergleichsgrößen kann vorausgesetzt werden.
150 Vv. 2208f.: „Er regierte fünfzig Winter lang gut“. Eine weitere Stelle (V. 2390: P&t w&s 

god cyning.- „Das war ein guter König.“) ist doppeldeutig lesbar, denn die Aussage kann 
in diesem Kontext auf Onela, den Schwedenkönig, oder Beowulf bezogen werden. In 
jedem Fall werden in diesem Zusammenhang positive Zustimmung und die Erwartung 
des Racheaktes an einen „guten König“ ausgedrückt, was Qualitätsmerkmal eines 
solchen darstellt, vgl. Jennifer Neville: Redeeming Beowulf. The Heroic Idiom as a 
Marker of Quality in Old English Poetry, in: Victor Millet (Hrsg.): Narration and Hero: 
Recounting the Deeds of Heroes in Literature and Art of the Early Medieval Period,

43

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


durchscheinen, dass Beowulfs Ansehen im Volk nicht im m er das beste gewesen 

ist (swyde [wen]don P a t he sleac w äre, adeling  unfromlsl) und er sich Ruhm 

und Ehre erst erarbeiten m usste152 -  selbst wenn Gott ihm im m er wohlgesinnt 

zur Seite stand. Das Bemühen um seinen Ruhm bestätigt auch der Umstand, 

dass neben den christlichen Werten, die in die Figur des Kriegers und die 

gesamte Erzählung eingewoben sind, der Dichter keinesfalls auf eine typisch 

heroische Ausdrucksweise verzichtet.153 Der Heros, den Friedrich in Anlehnung 

an Weber und von See als „R epräsentanten] eines Kollektivs“154 beschreibt, 

weist sich neben dieser ihm zugeschriebenen Funktion durch seine 

inkomm ensurable Exorbitanz aus, welche allerdings gleichzeitig auch seine 

Abgrenzung von eben diesem durchschnittlichen gesellschaftlichen Kollektiv 

m arkiert.155 Trotzdem hat Beowulf w eder in Heorot noch in seinem eigenen 

Land Probleme durch seine Außerordentlichkeit, auch wenn ihm manche 

M itglieder der Gemeinschaft, wie die o.g. Verse berichten, anfänglich mit 

gewisser Skepsis gegenüberstehen. Dies mag sowohl seiner 

Anpassungsfähigkeit geschuldet sein als auch dem Umstand, dass er zugleich 

imm er der Außenseiter bleibt.156 Er vereint also heroische und nicht-heroische 

Fähigkeiten in sich: er ist der Andere, der das vermag, was den Übrigen versagt 

bleibt, aber er ist auch der das heroische Modell Hinterfragende, indem er 

traditionelle M uster meidet. Die Frage, die auf der animalisch/menschlichen

Berlin 2014, S. 61-63.
151 Vv. 2187f.: „Sie vermuteten stark, dass er [Beowulf] faul sei, ein schwächlicher 

Edeling“.
152 Haubrichs definiert Ehre als ,,intersubjektive[n] Konstitution einer Persönlichkeit“ und 

bezieht sich damit auf die wichtigen Bindungen, die der Protagonist aufbaut (Wolfgang 
Haubrichs: Ein Held für viele Zwecke. Dietrich von Bern und sein Widerpart in den 
Heldensagenzeugnissen des frühen Mittelalters, in: Ders., Emst HeUgardt, Reiner 
Hildebrandt et.al. (Hrsg.): Theodisca. Beiträge zur althochdeutschen und 
altniederdeutschen Sprache und Literatur in der Kultur des frühen Mittelalters. Eine 
internationale Fachtagung in Schönmühl bei Penzberg vom 13. bis zum 16. März 1997 
(Ergänzungsbände zum Reallexikon der germanischen Altertumskunde 22), Berlin 2000, 
S. 362).

153 Vgl. Neville, 2014, S. 63. In dieser Untersuchung wird herausgestellt, dass selbiges auch 
auf den ae. Andreas, Judith und Genesis A  zutrifft.

154 Udo Friedrich: Held und Narrativ. Zur narrativen Funktion des Heros in der 
mittelalterlichen Literatur, in: Victor MiUet (Hrsg.): Narration and Hero: Recounting the 
Deeds of Heroes in Literature and Art of the Early Medieval Period, Berlin 2014, S. 175.

155 Vgl. Anm. 20.
156 Teichert sieht Beowulf in Heorot als den Außenseiter schlechthin, vgl. Teichert, 2014, S. 

164.; MiUet betont die Konfliktvermeidungsstrategie Beowulfs und die Infragestellung 
eines Heroenmodells von innen heraus, vgl. MiUet, 2008, S. 83.

44

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


Ebene bereits angeklungen ist, begleitet den Helden auch auf dieser Ebene: 

Wieso verm ag Beowulf als König gegenüber dem Drachen seine bisherige 

heroische Überlegenheit und seine Fähigkeiten nicht nutzbar zu machen? Der 

Autor weckt im Leser die Erwartung, dass Beowulf genau wie Sigemund fähig 

ist, einen Drachen zu töten und den Hort -  das M achtsymbol schlechthin -  zu 

gewinnen (Vv. 874-915). Nachdem Beowulf jedoch die Schätze in der 

Grendelhöhle unangerührt gelassen hat, was atypisch für einen Helden ist, darf 

man wohl auch zukünftig das Unerwartete von Beowulf erwarten. Durch diesen 

Spiegel der Andersartigkeit macht der Autor, indem er ihn zerbricht, darauf 

aufmerksam, wie das Tradieren von (altbekannten) Erzählmustern, nämlich mit 

Hilfe der Erwartungshaltung, funktioniert.157 Das Brechen mit diesen 

Traditionen inszeniert also etwas Neues und sichert dadurch die dauerhafte 

Aufm erksam keit der Rezipienten, die gewisse Imaginationen mitbringen, aber 

imm er wieder aus diesen herausgerissen werden. Auch die Interlace Structure, 

die er gebraucht, setzt hier an. Sie flickt die im Grunde recht kompakte 

Geschichte aus zahlreichen kleinen Fasern zusammen, die erst nach und nach 

ein (nicht im m er stimmiges) Ganzes bilden. Mit Beowulf verhält es sich wie 

folgt:

„The hero follows a code that exalts indomitable will and valour in the 

individual, but society requires a king who acts for the common good, not for 

his own glory.“158

Einen solchen Helden verkörpert Beowulf, denn him w a s  geömor sefa, w afre  

ond w alfüs,159 als er zum Schutz seines Volkes als König in den Drachenkampf 

zieht, doch der typisch heroische Drang nach Ruhm begleitet ihn noch immer. Er 

ist trotz seines A lters mit „Leib und Seele“, deren bevorstehende Trennung als 

M etapher für sein Ableben dienen wird (V. 2422f.: sundur gedalan  ITf wid 

ZFce160), bei der Sache. M öglicherweise liegt hier einer der Gründe vor, weshalb 

Beowulf der Sieg im Drachenkam pf verwehrt ist: Stürbe er nicht, wäre sein

157 Vgl. Victor Millet: Deconstructing the Hero in Early Medieval Heroic Poetry, in: Ders. 
(Hrsg.): Narration and Hero: Recounting the Deeds of Heroes in Literature and Art of the 
Early Medieval Period, Berlin 2014, S. 235.

158 John Leyerle: Beowulf the Hero and the King, in: Medium Aevum 34, 1965, S. 89-102, 
hier: S. 89.

159 Vv. 2419f.: „Er hatte ein betrübtes Herz, ruhelos und bereit für den Tod,
160 Hier lassen sich auch religiöse Vorstellungen wiedererkennen.

45

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


Ruhm auch in letzter Instanz im Fokus der Erzählung und nicht der sich für das 

Wohl des Volkes aufopfernde König, dem die Ehre posthum erst erwiesen wird 

(vgl. Vv. 2821-2891: Rede Wiglafs; Vv. 3137-3182: Beowulfs Bestattung161).

An dieser Stelle bietet sich die genauere Betrachtung zweier durch den Dichter 

vorgegebenen Vergleichsgrößen für die Überlegungen zu Beowulf und dem 

Drachenkampf an: Sigemund (Vv. 875-900) und Heremod (Vv. 901-915). 

Ersterer („Siegeshand“) ist aus der Volsunga saga  als Vater Sigurds bekannt, 

zweiterer wird gewöhnlich als dänischer König interpretiert, zu dem es 

allerdings keine weiteren Quellen gibt.162 Sigemund werden große Taten 

nachgesagt, u.a. ein siegreicher Drachenkampf,163 den er im Alleingang ohne 

seinen treuen Kampfgefährten und Neffen Fitela ausgetragen hat. Der errungene 

Schatz und der Ruhm gehören daraufhin ihm allein, während der Drache in 

seiner eigenen Glut verendet. Ohne an dieser Stelle auf Beowulf einzugehen, 

beginnt nach dem Bericht über Sigemund in V. 901 die in mehrfacher Hinsicht 

gegenläufige Vorstellung Heremods. Dieser beschäftigte sich zu lange mit 

persönlichen Sorgen, enttäuschte die Hoffnungen seines Volkes, das er vor Übel 

schützen sollte, und wurde daher in die Verbannung geschickt.164 In V. 914 

taucht dann Beowulf als m a g  H igelaces165 auf, was zum einen auf seine 

genealogische Verbindung zum König aufmerksam m acht,166 zum anderen auch 

einen Hinweis darauf gibt, worum es bei dieser W iedergabe geht: das Formen 

von Beowulfs zukünftiger Herrschergestalt im Kontrast und in Tradition zu 

anderen. Der Blick zurück auf den A nfang des gesamten Berichts impliziert 

ebenfalls, dass nun eine Umformung stattfindet, und gibt einen deutlichen 

Hinweis darauf, dass es sich bei der vergleichenden Vorstellung der Figuren um 

(literarisches) W iedererzählen und W eiterentwickeln eines traditionellen Inhalts

161 Vgl. das Schiffsgrab von Sutton Hoo, Anm. 47.
162 Vgl. Anm. zu den entsprechenden Versenbei Jack, 2009.
163 Dieser ist in der altn. und mhd. Tradition seinem Sohn Sigurd/Siegfried zugeschrieben, 

gilt jedoch auch für Sigemund, vgl. Anm. zu Vv. 874b-97 bei Jack, 2009, S. 78; vgl. 
Anm. zu Vv. 875-900 bei Lehnert, 2004, S. 188.

164 In einem weiteren Exkurs, in dem sich diesmal Hroögar auf Heremod zu sprechen 
kommt (Vv. 1709-1724), erfährt man von dessen gewalttätigem Herrschaftsstil (er tötet 
im Zorn seine Gefolgsleute) und seinem trostlosen Ende.

165 „Verwandter Hygelacs [Gautenkönig]“.
166 Genealogie ist neben dem unhinterfragbaren Ursprung und der Partizipation am Heiligen 

einer der Eckpfeiler eines Mythos, vgl. Friedrich, 2014, S. 182; Müller-Funk, 2008, S. 
84-143; dies zeigt einmal mehr die Vermischung vieler Elemente, die charakteristisch für 
das gesamte Epos ist.

46

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


handelt, in den Beowulf eingebettet werden soll:

Hwilum cyningespegn, 

guma, gilphladen, gidda gemyndig, 

se de ealfela ealdgesegena 

worn gemunde, word öberfand  

sööe gebunden; secg eft ongan 

sTö Beowulfes snyttrum styrian, 

ond on sped wrecan spei gerade, 

wordum w rixlan.“167

Es liegt auf der Hand, was Beowulf und Sigemund gemeinsam haben: Sie sind 

tapfer und kämpfen gegen Drachen.168 Mit Heremod einen Beowulf aber auch 

die Sorgen und das Scheitern. In dieser Dichotomie verkörpert Beowulf 

demnach einen „neuen“ Sigemund, der aber zugleich heroische Schwachstellen 

ähnlich der Heremods aufweist.169 Was kristallisiert sich also im Einzelnen aus 

dem Vergleich mit Sigemund und Heremod für Beowulf heraus? Zuerst fällt in 

dem Bericht über Sigemund auf, dass dieser offenbar einen guten Vertrauten in 

seinem Neffen Fitela hat,170 mit dem er stets im Stillen über Fehden und 

Feindschaften gesprochen hat, sodass es vor der Öffentlichkeit verborgen

167 Vv. 867-874: „Ein früherer Dienstmann des Königs, ein wortgewandter Mann, die vielen 
Geschichten in großer Menge erinnernd, fand neue wahrheitsgemäß verbundene Worte; 
der Mann begann wieder, Beowulfs Werke und Wirken nachzuerzählen, und mit Erfolg 
eine kunstvolle Geschichte darzulegen, mit wechselnden Worten.“
Bemerkenswert ist, dass nach diesen einleitenden Worten nicht die wörtliche Rede des 
Skopen folgt, sondern der Beowulf-Dichter selbst die Aufgabe übernimmt, die 
angekündigten wordum wrixlan zu formulieren. Seine indirekte Rede wird dieser 
Ankündigung gerecht und verflechtet Beowulf mit altbekannten Persönlichkeiten. 
Ebenso stellt sich der Dichter selbst in eine Tradition derer, die die Kunstfertigkeit der 
alten m&re besitzen, interessant und abwechslungsreich zu dichten.

168 Die Volsunga saga berichtet auch von den Schattenseiten Sigemunds, die hier unerwähnt 
bleiben. Da wäre zum einen die inzestuöse Beziehung, zum anderen die Tatsache, dass er 
zusammen mit dem in dieser inzestuösen Beziehung gezeugten Sohn Sinfjötli von einem 
Ungeheuertöter zum Ungeheuer wird (Werwolf-Metamorphose) und dass beide 
schließlich aufgrund ihrer soziopathischen Lebensweise zu Outlaws und vargar erklärt 
werden, vgl. Teichert, 2014, S. 154f.

169 Die Konsequenz, dass Beowulfbeides kombiniert, zieht auch Leyerle, 1965, S. 93.
170 Laut Teichert sind Sigemund und Sinfjötli sagenhistorisch identisch mit Sigemund und 

Fitela im Beowulf, vgl. Teichert, 2014, S. 162. Beide Paare eint das 
Verwandschaftsverhältnis und zugleich die langjährige, vertraute Beziehung und 
Kampferfahrung.

47

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


bleiben konnte (vgl. V. 879). Beowulf hingegen schart viele Gefährten um sich, 

aber von einem dauerhaft guten Vertrauten ist keine Rede.171 Trotz des guten 

Vertrauten zog Sigemund aber allein in den Drachenkampf und ging siegreich 

aus ihm hervor. Beowulf hat keinen solchen, doch wenigstens einen ehrenhaften 

Verwandten (Wiglaf), der ihm erst in der Not zu Hilfe eilt (vgl. Vv. 2600f.).172 

Die Tatsache, dass ein Held allein in einen Drachenkampf zieht, um seinen Stolz 

nicht zu verletzen und den Anspruch auf alleinigen Ruhm nicht durch einen 

Begleiter zu schmälern, lässt sich im Falle Sigemunds nicht als Kriterium für 

das Scheitern des Helden festmachen, da er siegreich aus dem Kampf 

hervorgeht.173 Vielmehr noch: Der alleinige Drachenkampf stellt die 

entscheidende Ausnahm e von der Regel dar, denn zuvor hat er zahlreiche 

Kämpfe gemeinsam mit Fitela gekämpft. Es mag Beowulfs Stolz und 

Überheblichkeit aus jüngeren Tagen geschuldet sein, weil er bisher jeden Kampf 

konsequent allein und siegreich ausgetragen hat,174 aber im Vergleich zu 

Sigemund schwingt hier die Tatsache mit, dass Beowulf es auch als König nie 

geschafft hat, Menschen an sich zu binden und ins Vertrauen zu ziehen.175 Aus

171 Vgl. Vv. 207f.: Beowulf kommt mit 14 Männern in Dänemark an; Vv. 2596f.: keiner der 
Gefährten steht ihm im Drachenkampf bei; der Rede Wiglafs in den Vv. 2821-2891 ist zu 
entnehmen, dass zehn Kämpfer zu feige waren, um Beowulf zu Hilfe zu eilen.

172 Auffällig ist, dass auch Wiglaf die Sorge im Sinn hat, bevor er in die Schlacht zieht (das 
Gleiche hat auch Beowulf vor seinem Kampf durchlebt).

173 Er scheitert an anderen Umständen, die dem Hörer aber sicherlich bekannt gewesen sind, 
vgl. Anm. 168.

174 Vgl. Vv. 2518-2535: Beowulfs Aufforderung an seine Männer, ihn allein kämpfen zu 
lassen wie in den anderen Kämpfen.

175 Zehn der Gefährten Beowulfs (h[a]ndgesteallan V. 2596) entpuppen sich als Verräter 
(treowlogan V. 2847), und weil gerade das Beowulf-Epos neben der angelsächsischen 
Gesetzgebung Hinweise auf die große Bedeutung von Gefolgschaft enthält (vgl. Gabriele 
von Olberg: [Art.] Gefolgschaft, in: LexMa Bd. 4 (2003), Sp. 1171f.), scheint genau hier 
ein wunder Punkt zu liegen. Haubrichs betont für das gesamte Frühmittelalter die 
Gleichberechtigung der Werte von Verwandtschaftsbindung und sozialer Bindung aus der 
Gefolgschaft heraus, die in der Literatur in Konflikt geraten, vgl. Haubrichs, 2000, S. 
362. Dies lässt sich auch in der Figur des Beowulf feststellen. Nur Wiglaf, der hier 
erstmalig in Erscheinung tritt, fühlt sich -  allein aufgrund des 
Verwandtschaftsverhältnisses (vgl. V. 2600f.) -  verpflichtet, sich Beowulfs Wunsch, 
allein zu kämpfen, zu widersetzen und zu Hilfe zu eilen. Dieser kleine, aber feine 
Unterschied zwischen Beowulf und Sigemund in der Schaffung eines Vertrauten lässt, 
wenn man Beowulfs Ende im Blick hat, die Deutung zu, dass er als Einzelgänger 
scheitert, der sich lieber mit Monstern umgibt und mit ihnen in den Konflikt, als in 
vertrauensvollen Kontakt mit Menschen tritt, vgl. Vv. 2426-2509: Beowulfs 
Abschiedsrede vor dem Drachenkampf, in der er ganz klar und wiederholt auf das 
Rachemotiv eingeht; Vv. 499-606: Selbst den Schwimmwettkampf mit Breca bringt 
Beowulf der Erzählung zufolge nicht zu Ende, sondern kämpft mit größerer Vorliebe

48

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


diesem Blickwinkel ist vielleicht auch die o.g. Bemerkung über sein fehlendes 

Ansehen in früheren Tagen zu deuten.176 Obgleich Beowulfs finaler Kam pf eine 

Reminiszenz an Sigemunds darstellt, verw eist der unterschiedliche Ausgang der 

Kämpfe bei aller Ähnlichkeit zwischen beiden auf ihre Differenzen hin. Dass 

Beowulf stirbt, ist also den Schwachstellen seiner heroischen Existenz 

geschuldet, die aber erst ihren dramatischen Lauf nehmen, als er bereits -  und 

auch das unterscheidet ihn von Sigemund -  König und im gehobenen A lter ist. 

A uf die steigenden Anforderungen und die eigene Verwicklung in den 

Rachekreislauf kann Beowulf außer durch seine Rüstung nicht adäquat 

reagieren.177 In dem Spiegel, den Hroögar ihm in seinem Sermon vorgehalten hat 

(vgl. Vv. 1700-1784), warnt er Beowulf vor der „tendency to unreflective 

confidence in his own strength, to impetuosity in acting, and to excessive 

concern for praise“178 und gibt damit eine Vorausschau auf diese zukünftigen 

Schwierigkeiten: Er wird in die Übeim ütigkeit eines Heros zurückfallen.

Der sich in den Versen 901-915 unm ittelbar anschließende Bericht über 

Heremods Abfall vom Heldentum skizziert ein Negativbeispiel eines Herrschers, 

dem im Vergleich m it Beowulf das Prinzip „good king“-„bad king“ zugrunde 

liegt.179 Die hreow on hredre (V. 2328) bei Beowulf entsprechen den 

sorhwylmas180 Heremods (V. 904), nur mit dem Unterschied, dass Heremod sie 

nicht beiseite zu schieben vermag, sondern ihn diese lemede to lange.181 Auch 

Heremods Unbeliebtheit im Volk bildet einen Kontrast zu Beowulfs Ansehen 

unter den Menschen, da Beowulf nun Beliebtheit und Ansehen erlangt hat (vgl.

gegen Ungeheuer; im Drachenkampf selbst sind es auch Beowulfs menschliche 
„Accessoires“, die zuerst versagen: Sein Schwert ist ungenügend im Kampf und sein 
Schild verspricht ihm auch keinen Schutz (vgl. V. 2584 und 2680).
Die Völsunga saga, der Sigemund als die hier verwendete Vergleichsgröße entstammt, 
spricht genau diesen Aspekt des einzelgängerischen und a(nti)sozialen „Wolfs“ an (vgl. 
Anm. 168).

176 Er schafft es zwar, sich Hroögar zum Freund zu machen, wie dieser betont (V. 1706), 
doch ist es eher als Dankbarkeit und Wertschätzung Beowulfs zu werten, denn als 
vertraute Beziehung unter Kriegsgefährten.

177 Auf die Inflexibilität Beowulfs, die er seit seinen jungen Jahren aufgrund seines 
„Erfolgskonzepts“ des alleinigen Kampfes gegen Monster nie hatte ändern müssen, geht 
Schultz-Balluff, 2008 ein.

178 Leyerle, 1965, S. 93.
179 Vgl. Raymond P. Tripp: Literary Essays on Language and Meaning in the Poem Called 

Beowulf: Beowulfiana Litteraria, Lewiston 1992, S. 146.
180 „anschwellende Sorgen“.
181 „lähmten (ihn) zu lang“.

49

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


V. 914).

Der Vergleich mit dem heroischen Drachenbezwinger Sigem und182 einerseits 

und dem früheren Herrscher Heremod andererseits zeigt, dass sich das 

Integrationsproblem zwischen diesen beiden Rollen befindet, sich genau 

genommen in der Lücke befindet: Beowulf hat mit Beendigung der Kämpfe für 

die Dänen den Posten des (jungen) Heros verlassen und muss sich in seiner 

Heimat in Rolle des Königs einfügen, was ihm -  laut Angabe -  auch für fünfzig 

Jahre zur Zufriedenheit des Volkes gelingt. Er nimmt den bedeutendsten Platz 

der Gesellschaft ein und wird Teil (und somit der Repräsentant) des 

Kollektivs.183 Doch sobald er dem Drachen gegenübertreten muss, wird erneut 

der Heros in ihm herausgefordert. Dieses Dilemma hatten die Helden des heroic 

age, die zum Vergleich herangezogen werden, nicht zu bewältigen. Im 

Unterschied zu Sigemund, der erst gegen den Drachen käm pft und dann König 

wird, fällt für Beowulf jetzt beides zusammen. Beowulf glaubt, auch dieser 

Situation als Einzelkämpfer gewachsen zu sein, weil er auf siegreiche Kämpfe in 

seinem Lebenslauf zurückblicken kann. Dabei brauchte er je tzt neben der 

Fähigkeit, vom mittlerweile alteingesessenen König auf den „Heroen-M odus“ 

zu wechseln, einen vertrauten -  und jüngeren184 -  Unterstützer. W iglaf könnte 

diese Unterstützung sein, weil er die nötigen Voraussetzungen erfüllt,185 aber 

sein Einsatz im Drachenkam pf wird, anstatt eine Hilfestellung für Beowulfs 

(W ieder-)Einfindung in die Rolle des Heros zu sein, zu einer W eitergabe von 

Beowulfs „Erbe“ an Wiglaf, das die Rüstung symbolisch besiegelt (vgl. Vv. 

2809-2812). Beowulfs W iederaufnahme alter heroischer M uster und sein 

einzelgängerisches Auftreten lassen ihn letzten Endes scheitern; er erweckt 

förmlich das Tier in ihm zum Leben.186 W iglafs Einsatz kann dies nicht 

wettmachen, wohl aber das Schlimmste, den Verlust der Ehre, verhindern. Doch

182 Dieser wird wie Beowulf und die Monster mit dem Epitheton agl&ca (V. 893) 
bezeichnet.

183 Vgl. Anm. 20.
184 Neben der Nennung der Regierungszeit von 50 Jahren fällt auch die Bemerkung, dass 

Beowulf mittlerweile fröd und eald, bejahrt und alt sei (V. 2209 und 2210), was auch auf 
seine Heroen-Rolle zutrifft.

185 Teichert formuliert: ,,[...] die Figur des Drachenkämpfertypus ist auf der Ebene der 
Erzählstruktur von vornherein darauf ausgelegt, von außerhalb der Mitte eines 
menschlichen Kollektivs zu kommen, weil einem .gewöhnlichen' Vertreter des 
Menschengeschlechts die physischen und psychischen Voraussetzungen für einen 
siegreichen Kampf gegen einen monströsen Drachen fehlen.“ (Teichert, 2014, S. 148.).

186 Vgl. Anm. 56.

50

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


dass Beowulf ein stabiles Bindungsgeflecht innerhalb seiner Gefolgschaft fehlte, 

zeigt sich an den zehn Deserteuren.187

Beowulf sticht auch unter den anderen Heroen heraus, weil er nicht wie sie einer 

Metamorphose unterzogen w ird.188 In der neuen Welt ist er in der Hauptsache 

König, nicht m ehr Heros. Zwar w eist er -  wie der Drache -  monströse 

Eigenschaften und immense Kraft auf, aber er ist in ebendiesen vielm ehr die 

positive Spiegelung des (bösen, nicht teufelsgleichen) Drachen. Er rüstet sich 

mehr denn je  für diesen letzten Kam pf und versucht sich vor dem Drachen 

bestmöglich zu schützen. Das sah im Grendelkampf noch ganz anders aus. Von 

innen heraus hat Beowulf keine angemessenen Qualitäten entwickelt, die er dem 

feuerspeienden Untier entgegensetzen kann,189 weshalb er König und damit 

Mensch bleibt, und ihn der Biss des Untiers tötet.190 Beowulf kann trotz seines 

Alters noch so stark sein, doch als sich die beiden getrennten Rollen zu 

vermischen beginnen, ist sein Ende eingeleitet. Damit ist seiner Verkörperung 

eines germanischen Kriegerideals aber kein Abbruch getan, denn er hat durch 

seine Taten Heldenhaftigkeit bewiesen. Die Problematik m anifestiert sich 

vielm ehr darin, dass die Sphären voneinander getrennt bleiben, auch wenn sie 

im Drachenkampf überlagert werden. Gerade in der „Überschwemm ung“, die 

das alte Heroenm uster erzeugt, wird deutlich, dass sie nicht aufeinander 

abgestimmt und angepasst sind. So ist auch das gesamte Epos von 

Verflechtungen und Überlagerungen gekennzeichnet. Weil es oft 

w idersprüchlich ist, scheint es für unser „heutiges Gefühl oft nicht geglückt“ 191 

und das Ende des Epos zeigt, dass auch der Tod des Helden den „heroic fault“ 192 

nicht auflöst: Beowulf will sich in Anlehnung an seine ruhmreichen Zeiten nun 

auch allein am Drachen rächen und Ruhm ernten. Er zieht mit den typischen 

Handlungsimpulsen eines Heroen -  Selbstmächtigkeit, Ungebundenheit,

187 Beowulfs offensichtliche Konflikte mit Menschen konstatiert auch Timo Rebschloe: Der 
Drache in der mittelalterlichen Literatur Europas, Heidelberg 2014, S. 165. Daraus 
resultiert, dass nur ein Drache einem Helden einen angemessenen Gegner darstellt.

188 Neben Sigmund und Sinfjötli sind u.a. besonders Sigurd/Siegfried und Thidrek/Dietrich 
zu nennen, die sich verwandeln können.

189 Vgl. Teichert, 2014, der Siegfrieds Drachenhaut, Dietrichs Giftatem, Thors 
Schlangenblick als weitere Beispiele für Metamorphosen anführt.

190 Die animalischen, übermenschlichen Fähigkeiten aus alten Tagen sind nun nicht mehr 
erfolgreich einsetzbar.

191 Lehnert, 2004, S. 6.
192 Leyerle, 1965, S. 102.

51

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


Unvernünftigkeit und Regelwidrigkeit193 -  in den Drachenkampf, doch in 

seinem Übermut setzt er sein Leben aufs Spiel. Er nimmt zwar dem Volk die 

Bedrohung durch den Drachen, aber durch seinen Tod auch die wichtigste 

Stütze, denn er befand sich in der Rolle des Königs und nicht in der des 

(ehemaligen) Heroen.194 Dennoch bleiben Beowulf und der Drache Vertreter des 

heroic age, was sie einerseits eint, andererseits auch radikal unterscheidet. 

Beowulf, dem w eder Menschen noch m enschenähnliche M onster etwas anhaben 

können, „braucht“ in Kontrast zu sich selbst die böse Kreatur, die über- und 

unmenschlich ist, um sterben zu können. Das muss er wohl -  genauso wie der 

Drache - ,  weil sie beide in die neue Zeit nicht (mehr) hineinpassen.195 Früher 

oder später m uss Altes imm er Neuem weichen, doch obwohl der Dichter diesem 

Axiom formal wie inhaltlich durch die bereits beschriebenen Innovationen 

gerecht wird, zeichnet er am Ende eine dunkle Zukunft für die neue Welt nach 

Beowulfs Tod, stellt somit die Frage nach den negativen Aspekten dieses 

Grundprinzips und gibt dem heroischen Tod einen bitteren Beigeschmack.

III.2.2 Siegfried

Die Schnittmenge der animalisch/menschlichen und der heroisch/höfischen 

Ebene hat sich bei Siegfried bereits deutlich angekündigt. Irgendwann zwischen 

seiner von höfischer Erziehung geprägten Jugend (vgl. Str. 19-22)196 und seinem

193 Vgl. von See, 1978, S. 38. Selbiges trifft auch auf Wiglafs Einschreiten in den 
Drachenkampf zu, was ihn spätestens zu dem Zeitpunkt der Erzählung zu einem Helden 
macht.

194 Die Gesellschaft ist ohne funktionierenden König dem Verfall und den Gefahren, die 
durch seinen Wegfall entstehen, ausgeliefert, vgl. Leyerle, 1965, S. 99; das Epos zeichnet 
nach Beowulfs Tod düstere Aussichten für das Gautenreich (vgl. Vv. 2892-3027).

195 Vgl. Rebschloe, 2014, S. 166.
196 Das NL liefert zu Siegfrieds Jugend nur „höfische“ Informationen, die nur einmal eine 

Interpretationslücke zulassen: er versuochte vil der riche durch ellenthaften muot [„Er 
suchte viele Reiche in mutiger Neugier auf.“] (Str. 19,2). Hagen greift diese Irritation des 
höfischen Bildes in dem Bericht über den wilden Teil von Siegfrieds Adoleszenz auf, vgl. 
Volker Mertens: Hagens Wissen -  Siegfrieds Tod. Zu Hagens Erzählung von 
Jungsiegfrieds Abenteuern, in: Harald Haferland, Michael Mecklenburg (Hrsg.): 
Erzählungen in Erzählungen. Phänomene der Narration in Mittelalter und Früher 
Neuzeit, München 1996, S. 61.

52

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


Erscheinen am W ormser Hof, käm pft er gegen einen Drachen.197 Dieses 

siegreiche Ereignis prägt ihn -  wie bereits erläutert -  auch körperlich. Simon 

formuliert wie folgt:

„Durch den Kontakt mit dem Drachenblut wird Siegfrieds Körper in den 

unverwundbaren Körper des heroischen Drachentöters verwandelt.“198

Darin m anifestiert sich quasi unmissverständlich eine Neugeburt des 

Antagonisten zum Höfischen, nämlich des heroischen Körpers, der jedoch 

lückenhaft bleibt (vgl. das Lindenblatt oder das Rücken-Einreiben). Das 

Konzept seiner Unverwundbarkeit wird dann auch später infrage gestellt, als 

Siegfried plötzlich blutet.199 Die Verletzung geschieht am Mund, also einer 

Körperöffnung, die offenbar nicht durch die Hornhaut bedeckt w ird.200 Diese 

Passage zeigt, dass nicht nur die Stelle am Rücken die heroische 

Unverwundbarkeit einschränkt, sondern auch der Körper selbst natürliche 

„Lücken“ besitzt. Andernfalls könnten auch elementare Grundbedürfnisse nicht 

mehr befriedigt werden.201 Trotz seiner immensen Stärke und des (animalischen) 

Schutzmechanismus ist es für Helden üblich, eine (oder mehrere) 

Schwachstellen zu besitzen (vgl. Achill).202 Insofern entspringt Siegfried ganz

197 Nach Heinzle dient das Drachenkampfmotiv in vielen Mythen der symbolischen 
Entstehung einer neu geordneten Welt, vgl. Joachim Heinzle: Das Nibelungenlied. Eine 
Einführung, München/Zürich 1987, S. 22. Wolf hingegen betont für das Nibelungenlied, 
die Erwähnung des Drachenkampfes diene exklusiv der Erklärung für Siegfrieds 
Unverwundbarkeit, vgl. Alois Wolf: Heldensage und Epos. Zur Konstituierung einer 
mittelalterlichen volkssprachlichen Gattung im Spannungsfeld von Mündlichkeit und 
Schriftlichkeit, Tübingen 1995, S. 295.

198 Simon, 1998, S. 135.
199 Während der Werbung um Brünhild wird Siegfried, der sich unter der Tarnkappe 

befindet, verwundet (vgl. Str. 456). Ebenbauer, 2006, S. 81 hebt diesen verwunderlichen 
Umstand in Anbetracht des „komplexen Verteidigungs- und Schutzsystems“ hervor, vgl. 
Anm. 108.

200 Dies ist wohl auch gewollt, denn würde der Mund überzogen sein, wäre er wohl auch 
zugleich dauerhaft verschlossen.

201 Ein solches Bedürfnis ist es, das Siegfried zum Wettlauf im Wald und zu Ort seiner 
Ermordung führt. Der Mund ist in der nordischen Sigurdtradition von entscheidender 
Bedeutung, da Sigurd das Drachenherz brät, sich daran verbrennt und den Finger in den 
Mund steckt, was ihm die Gabe für das Verstehen der Vogelsprache verleiht. Außerdem 
verzehrt er anschließend Herz und Blut. Seitter geht in seinen Ausführungen auf die 
Körperöffnungen und besonders auf den Bezug zur Sexualität ein, vgl. Seitter, 1987, S. 
82ff.

202 Dean A. Miller: The Epic Hero, Baltimore/London 2000, S. 126 zieht Achill und seine

53

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


dem alten Heroentypus. Doch Wyss stellt m it Recht die Frage: „Warum tritt er 

[Siegfried] am W ormser H of in der Rolle eines 'Recken', eines heimatlosen und 

landlosen Kriegers also, auf?“203

Die Antwort liegt m öglicherweise in der Notwendigkeit von inadäquatem 

Handeln, das in dem übermäßigen M achtgefühl des Heros gründet.204 Siegfried 

sind mit der höfischen Erziehung die Grundlagen eines Lebens am Hof 

vermittelt worden,205 woraufhin er sich im Drachenkampf in einen heroischen 

„Haudegen“ -  und in letzter Konsequenz auch in einen Drachen -  verwandelt 

hat, und nun bei der A nkunft am W ormser Hof als eben dieser „Haudegen“ nicht 

zur gesitteten, höfischen Gesellschaft passt (vgl. Str. 105-110). Er geht aggressiv 

auf die Burgunden zu und fordert sie heraus. Das Hereinbrechen von außen ist 

eine Variante, die erzählerisch einen „heroischen Untergang“206 einleitet. 

Siegfried versichert den Burgunden nach seiner Herausforderung zum 

Zweikampf207 um Land und Besitz: ich bin ein kunec riche.20S Damit revidiert er 

nicht nur seinen Status als recke (Str. 107,1) und entpuppt sich als „mächtiger 

König“, sondern zeigt gerade in der Herausforderung zum Zweikam pf ein 

typisch höfisches Verhalten.209 Die A rt und Weise der Herausforderung missfällt 

jedoch Gem ot und seiner Gefolgschaft sehr, was aber nicht zu einem Blutbad,

Ferse als berühmtes Beispiel für die Schwachstelle eines Helden heran. Achill wurde als 
Kind im Totenfluss Styx gebadet und an der Ferse, an der ihn seine Mutter festhalten 
musste, entstand eine ungeschützte Lücke, weil das Wasser sie nicht erreichte.

203 Ulrich Wyss: Mittelalterliche Helden, in: Volker Galle (Hrsg.): Siegfried. Schmied und 
Drachentöter (Nibelungeneditionen 1), Worms 2005, S. 62.

204 Gewisse Momente von Irrationalität sind einem Helden typischerweise internalisiert, vgl. 
Wyss, 2005, S. 63.

205 Im 12. Jh. setzt Hugo von St. Viktor schon voraus, dass die Erziehung die Seele und den 
Körper gleichermaßen formt, vgl. Klaus Oschema: Die ganze Person. Körper als Medium 
sozialer Authentizität im Mittelalter, in: Wolf G. Schmidt (Hrsg.): Körperbilder in Kunst 
und Wissenschaft, Würzburg 2014, S.183.

206 Haug, 2006, S.151. Neben der aggressiv-offensiven Variante, in der man auf das Andere 
zugeht, existiert noch die abwehrend-passive, in der der Held die Abwehrhaltung 
einnimmt, nachdem das Andere über ihn hereingebrochen ist.

207 In erzählenden Quellen ist der Zweikampf eine angemessene Option, die eigene Position 
im Herrschaftsgefüge darzustellen, zu verteidigen oder zu verbessern, vgl. Sarah 
Neumann: Der gerichtliche Zweikampf. Gottesurteil -  Wettstreit -  Ehrensache 
(Mittelalter-Forschungen, Bd. 31), Ostfildern 2010, S. 164.

208 Str. 116,3: „Ich bin ein mächtiger König, Die Machtstellung ist den Burgunden
bereits aus dem Bericht Hagens bekannt, denn der Hort, den Siegfried erworben hat, ist 
das Macht- und Herrschaftssymbol schlechthin, vgl. Millet, 2008, S. 79.

209 Vgl. Jan-Dirk Müller: Das Nibelungenlied, Berlin 2002, S. 74.; vgl. Neumann, 2010, S. 
164.

54

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


sondern zum A ufruf zur M äßigung gegenüber Siegfried führt. Dies stellt 

gewissermaßen die „höfische Kontrafaktur“210 der Burgunden zu Siegfrieds 

Provokation dar:

,, Er sprach ze Ortwme: lät iuwer zürnen stan.

Uns enhät der herre Sivrit solches nihtgetän,

wir enmugenz noch wol scheiden m it züchten, deist min rät,

und haben in ze friuwende. daz uns noch lolicher stä t.“211

Dieser Plan wird nicht aufgehen, denn Siegfried erweist sich später -  allerdings 

nach seiner erfolgreichen Eingliederung -  am W ormser H of als Bedrohung für 

eben diesen. Siegfried setzt seine Kraft nur noch zur Durchsetzung eigener 

Absichten ein.212 Er muss (erst wieder) lernen, sich den höfischen 

Anforderungen entsprechend zu verhalten,213 ist aber dabei gezwungen, sein 

Inneres, seine Natur, zu verleugnen und zu vertuschen, was seine letzte und 

äußerste Hülle, die Tarnkappe,214 unterstützen soll.215 W ährend der Werbung um 

Brünhild spielt diese Kappe eine wichtige Rolle, um den Einsatz seiner

210 Haug, 1974, S. 41. und weiter: ,,[...] die höfische Form bewältigt den heroischen Ansatz, 
Siegfrieds Anspruch auf das Burgundenreich wird durch Günthers Begrüßungsformel auf 
höherer Ebene zugleich akzeptiert und aufgehoben.“ (S. 42).

211 Str. 118: „Er sprach zu Ortwin: „Lasst Euren Zom,/uns hat Herr Siegfried nichts 
getan,/das wir nicht auf höfische Art schlichten könnten, so rate ich,/und dann haben wir 
ihn zum Freund. Das steht uns besser an.“

212 Vgl. Lydia Miklautsch: Müde Männer-Mythen: Muster heroischer Männlichkeit in der 
Heldendichtung, in: Alfred Ebenbauer, Johannes Keller (Hrsg.): Das Nibelungenlied und 
die europäische Heldendichtung. 8. Pöchlarner Heldenliedgespräch (Philologica 
Germanica 26), Wien 2006, S. 254.

213 Vgl. Str. 127: Alle sind ihm wohlgesinnt; Str. 128: Siegfried ist der Beste bei den 
höfischen Spielen; Str. 129: Seine Gedanken gelten der Hohen Minne; Str. 133: Er ist 
über alle Maßen liebenswert. Dass „höfisches Benehmen“ als Summe von der 
Gesellschaft als positiv bewerteter Eigenschaft einhergeht, führt auch C. Stephen Jaeger: 
Die Entstehung höfischer Kultur. Vom höfischen Bischof zum höfischen Ritter 
(Philologische Studien und Quellen 167), Berlin 2001, S. 219 an.

214 Von ahd. tarni heimlich, vgl. Horst Wenzel: Ze hove und ze holze -  offenlrch und tougen. 
Zur Darstellung und Deutung des Unhöfischen in der höfischen Epik und im 
Nibelungenlied, in: Gert Kaiser, Jan-Dirk Müller (Hrsg.): Höfische Literatur,
Hofgesellschaft, höfische Lebensformen um 1200 (Studia humanoria 6), Düsseldorf 
1986, S. 290.

215 Vgl. Dirk R. Glogau: Untersuchungen zur konstruktivistischen Mediävistik. Tiere und 
Pflanzen im „Tristan“ Gottfrieds von Straßburg und im „Nibelungenlied“, Essen 1993, S. 
118.; ihm folgend: Kraft, 2009, S. 74. In mittelalterlichen Texten sind Psyche und Körper 
ununterscheidbar miteinander verbunden, vgl. Müller, 2007, S. 340. Daraus folgt, dass 
Siegfried Äußeres sowie Inneres gleichermaßen verhüllt.

55

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


übermenschlichen Kraft zu verheimlichen. Wo die isländische Königin ihre 

außergewöhnliche Stärke mit Stolz nach außen trägt, muss Siegfried seine 

tarnen:216„Siegfried [ist] nichts als eine nicht personal zuzuordnende Kraft“ .217 

War er zu Beginn herausfordernd, passt er sich mit dem Gebrauch der Tarnkappe 

nun den Anforderungen an:218 Die intrigante Hofgesellschaft lebt vom Betrug, 

den Siegfried nun mit unterstützt, denn er bewegt sich wie diese zwischen den 

diametralen Bezugsgrößen heimlich  und offenliche.219

Mit seinen zahlreichen Fähigkeiten ist Siegfried ein idealer Held und potentiell 

perfekter Herrscher, doch in Heimlichkeit und Öffentlichkeit liegen sowohl 

Chancen als auch Gefahren für ihn und den Hof. Indem er aus dem unsichtbaren 

Hintergrund heraus agiert, entsteht die Gefahr der Unkontrollierbarkeit 

Siegfrieds, die wiederum für den Hof gefährlich ist. Zunächst nutzt Günther 

dessen heimliche Hilfe bei der Brautwerbung, doch Siegfried selbst erliegt 

später der Doppelbödigkeit, die hinter der Dichotomie heimlich  und offenliche 

lauert (vgl. Str. 844-852).220 Deshalb wird schließlich „Jagd“ auf Siegfried 

gemacht: Der Streit der beiden Königinnen (beginnend in Str. 835) bringt das 

Verborgene ans Licht,221 woraufhin der fürsten vonme Rine222 (Siegfried) 

herbeigerufen wird, um sich öffentlich zu seiner Tat zu äußern. Als Siegfried von 

Kriemhilds verräterischem Geschwätz hört, kündigt er an, sie zu erzieherischen 

Zwecken zu verprügeln (vgl. Str. 855 und 859; in 891 bestätigt Kriemhild 

Hagen, dass Siegfried seine Drohung wahrgem acht hat), was ein grobes, 

geradezu antihöfisches Betragen Siegfrieds zeigt223 und eine irrationale, 

inadäquate Reaktion zu der in den vorigen Jahren aufgebauten höfischen Welt,

216 Brünhilt enthält brünne, was die harte Schale und die Kraft der Frau verdeutlichen soll, 
vgl. Kraft, 2009, S. 73.

217 Müller, 2007, S. 233.
218 „Er [Siegfried] muss [...] sich der höfischen Welt, besser den höfischen Intrigen 

anpassen, [...].“, Kraft, 2009, S. 74. Hierin kündigt sich an, dass das „Gerüst“ dieser 
Gesellschaft brüchig ist.

219 Vgl. Wenzel, 1986, S. 278 und 289: Zu diesem Gegensatzpaar gehören semantisch die 
Verben verhe/en und verbergen.

220 Vgl. Ebd., S. 298.
221 Während Günther von Brünhild gefesselt an der Wand hängt, muss der getarnte Siegfried 

mit ihr ringen, um schließlich ihren Gürtel und den Ring zu bekommen. Daraufhin 
schläft er in ihrem Bett. Dieser Umstand tritt nun im Streitgespräch, in der Brünhild 
Beweise fordert, zutage. Zur Licht-Dunkel-Metaphorik im Zusammenspiel von 
Heimlichkeit und Öffentlichkeit vgl. Wenzel, 1986, S. 291f.

222 Str. 848,2: „Fürst vom Rhein“.
223 Vgl. Schulze, 2011, Komm. zu Str. 855, S. 770 sowie zu Str. 891, S.774.

56

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


in die er bislang fähig war, sich einzufügen, darstellt. Hier zeigt sich, dass das 

Begriffspaar unkontrolliert/kontrolliert weitgehend kongruent zu 

heroisch/höfisch, der Bezeichnung dieser Ebene, ist.224 Das Heroische 

m anifestiert sich -  w ie die Beispiele gezeigt haben -  neben seiner drakonischen 

Existenz im groben, übermütigen Agieren, das im letzteren Fall sogar die 

höfische Damenwelt in zwei Lager spaltet (Str. 860,1: M it rede was gescheiden 

manic sch&ne wip). War er zuvor in seiner Zeit am W ormser Hof noch am 

Minnedienst interessiert und darin so aktiv wie erfolgreich (vgl. Str. 129), 

verhält er sich nun destruktiv, indem er Kriemhild züchtigt und seine eigene 

Rolle als M inneritter zerstört. Unmittelbar im Anschluss an diese Szene folgt der 

Beschluss von Siegfrieds Bestrafung durch Hagen. W ieder wird das Thema 

Erziehung ins Spiel gebracht, diesmal von Hagen, der fragt: „Suln wir gouche 

ziehen?“225 und damit Siegfried meint. Sie wollen sich nicht zum Narren halten 

lassen, sondern streben Kontrolle an. In den folgenden Strophen versucht Hagen 

als alleiniger Befürworter des Mordplans den Umgang m it Siegfried zu 

verhandeln. Schließlich kann er König Günther überzeugen, dass durch einen 

heimlichen Mord niemand sein Gesicht verlieren, er aber seine verdiente Rache 

bekom men würde (vgl. Str. 865-870). Die Vorstellung, dass der Held makellos, 

unverwundbar und durchweg großartig ist, gibt dem König jedoch in puncto 

Rache zu denken (auch ist so grimme starc der wundernküene m an226). Diese 

Imagination wird sich aber auch (und gerade) durch Siegfrieds Ende nicht 

erweisen. Siegfried ist verwundbar, aber er stirbt nicht, weil er einem Kampf auf 

Leben und Tod nicht (mehr) gewachsen wäre, sondern aufgrund der Intrige, die 

von Hagen und Günther -  m it der unwissentlichen Unterstützung seiner eigenen 

Frau -  geplant ist.227 Kontrollierbarkeit, Planung und Beherrschung gehören in 

die höfische Welt, nicht in die heroische:

224 Ehrismann gebraucht diese Gegenüberstellung ebenfalls, vgl. Otfrid Ehnsmann: 
Archaisches und Modernes im Nibelungenlied. Pathos und Abwehr, in: Achim Masser 
(Hrsg.): Hohenemser Studien zum Nibelungenlied, Dornbirn 1980, S. 165.

225 Str. 864,1: „SoUenwir uns einen Narren großziehen?“.
226 Str. 869,3: „Auch ist er so furchtbar stark, der unvorstellbar tapfere Mann“, was eine 

deutliche Bezugnahme auf den Helden „des alten Schlags“ ist. Siegfried wird mit seiner 
immensen Stärke auch deshalb zum Problem, weil er den König substituiert, vgl. Müller, 
1998, S. 188. Zur Rollenproblematik des mittelalterlichen Königs siehe weiterführend: 
Sergio Bertelli: The King’s Body. Sacred Rituals of Power in Medieval and Early 
Modern Europe (translated by R. Burr Litchfield), State College 2003.

227 Dieser Umstand rettet seine Heldenhaftigkeit, weil er gewissermaßen in die Opferrolle 
gekleidet wird.

57

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


„Die heroische Konstellation übt zwar unerwartet doch noch ihren Zwang aus, 

aber aus dem selbstverständlichen, in sich logischen M echanismus ist 

etwas Irrationales geworden.“228

Es scheint etwas Blitzlichtartiges an sich zu haben, das unerwartet und 

unkontrollierbar aufleuchtet. Das Heroische läuft der höfischen Welt jedoch 

zuwider und muss unterbunden bzw. entfernt werden. Kriemhild weiß:

„[...] ob er niht wolde volgen sm er übermuot, 

so w äre im sicher der degen küene und guot.“229

Eines wird deutlich: die heldentypische Destruktivität liegt im Helden selbst und 

in den mit ihm konkurrierenden M ännern.230 Seine provokative Natur, die ihn -  

mit Unterbrechungen231 -  sein ganzes Heldenleben lang begleitet und die hier an 

ausgewählten Szenen betrachtet wurde, wird ihm zum Verhängnis. Hagen führt 

sie nie explizit als Begründung für den M ordplan an, doch bleibt sie das 

entscheidende, weil omnipräsente Indiz für das heroische M uster in einer 

höfischen W elt.232 Als er sich dann -  wohlgem erkt im Wald, nicht am Hof -  nach 

höfischen Konventionen verhält, leitet er dadurch sein Ende ein (Str. 977,1: Do  

entgalt er sine züchte233).

228 Haug, 1974, S. 45f.
229 Str. 893,3f.: „Wenn er nicht seiner Überheblichkeit folgen würde, 

so wäre der kühne und gute Held sicher.“
230 Vgl. Miklautsch, 2006, S. 244.
231 Der Erziehungsprozess kann die Schwächen des Helden überwinden, vgl. Gerd W. 

Weber: „Sem konungr skyldi“. Heldendichtung und Semiotik. Griechische und 
germanische heroische Ethik als kollektives Normensystem einer archaischen Kultur, in: 
Hermann Reichert, Günter Zimmermann (Hrsg.): Helden und Heldensage. Otto 
Gschwantler zum 60. Geburtstag (Philologica Germanica 11), Wien 1990, S. 480. In 
Siegfrieds Fall findet die Erziehung -  nach seiner elterlichen Erziehung -  in der Zeit am 
Wormser Hof statt, an den er sich anpasst. In einer immer wiederkehrenden Schleife 
verfällt er jedoch in alte Muster zurück.

232 Dazu auch Haug, 2006, S. 153, der konstatiert, dass Ungereimtheiten nicht als „Relikte 
einer unbewältigten Vorstufe“ zu verstehen sind, sondern um Erfahrungen und ein 
Muster, das auch in einer höfischen Welt offenkundig noch Gültigkeit besitzt, bewusst 
werden zu lassen. „Jedenfalls: das Muster verlangt, dass der Sieger am heroischen 
Übermut stirbt, der ihn zum Sieger gemacht hat.“ (Haug, 2006, S. 155). Passenderweise 
ist an dieser Stelle auch die Tatsache zu beachten, dass Siegfried das Böse (Drache) 
besiegt hat, selbst zu diesem wurde, und nun das Böse, Bedrohliche verkörpert.

233 „Da büßte er für seine höfische Erziehung

58

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


III.2.3 Wolf Dietrich

Nachdem W olf Dietrich eine Zeit in zügelloser W ildheit gelebt hat, weil ihn 

nicht einmal die zuständigen Erwachsenen in die Schranken weisen können, 

bricht er nach der Rückkehr aus seinem ersten Exil234 ungebremst mit seiner 

Unzivilisiertheit in die höfische Welt seiner Familie ein.235 Den Zugang zum Hof 

versperrt er sich aber sogleich selbst, indem er die liebevolle Begrüßungsgeste 

des Vaters gewaltsam zurückweist. W üsste er, dass der König sein Vater ist und 

dass er die Schuld an seinem Aussatz trägt, so wäre diese Reaktion des Kindes 

nachvollziehbar, doch W olf Dietrich ist unwissend. Folglich ist sein Tritt nicht 

als W ut auf den Vater zu bewerten, sondern als Vergegenwärtigung seines 

Aggressionspotentials und Entsprechung von Berchtungs Bericht über Wolf 

Dietrichs Verhalten während des Aufenthalts beim Jäger. Sogleich steht fest, 

dass der Junge erzogen werden muss. M it witzen236 betreut der König Berchtung 

mit dieser Aufgabe, denn er hat sich bereits im Umgang m it W olf Dietrich 

bewiesen. Die Anfänge der Erziehung stellen aber auch ihn vor eine 

Herausforderung. So m uss er den Knaben, der streit- und raufsüchtig durch die 

Burg streift, beispielsweise erst fesseln, bevor er ihn züchtigen kann. Diese 

Methode stellt sich als einzig nutzbringende heraus, da Wolf Dietrich die 

Versprechen seiner Besserung unter Schmerzen im m er einhält (vgl. Str. 254). Es 

wird deutlich: Die Erziehung folgt keinen höfischen Idealen, denn der Text 

erwähnt auch keine höfischen Fertigkeiten,237 die dadurch erzielt werden sollen. 

Allein die Eindämmung seiner Gewalttätigkeit durch Gegengewalt wird betont, 

denn seine W ildheit hat am Hof keinen Platz. W olf Dietrichs Rolle und Stellung

234 Wolf Dietrichs Schicksal wird sich dahingehend wiederholen, wenn er sich mit 
Berchtung und dessen Söhnen nach einer erfolglosen Schlacht in Konstantinopel in den 
Wald zurückziehen muss und zum Getriebenen und Gejagten wird, vgl. Kraß, 2003, S. 
170.

235 Der Jäger und seine Frau, die Wolf Dietrich aufgenommen haben, sind selbst dem Teufel 
wohlgesonnener als dem Jungen. Sie küssen Bertchung und freuen sich über alle Maßen, 
als er Wolf Dietrich wieder abholt (vgl. Str. 236).

236 Str. 241,3:„mit gewitzten Worten“, „mit Verstand“.
237 Dazu zählen u.a. körperliche Leistung und höfische Kunstfertigkeiten, vgl. Friedrich, 

2009, S. 331. Auch Schneider betont als Entwicklungsziel „die heldenhaft beherrschte 
Männlichkeit altgermanischen Schlags [...], nicht die höfische maze“ (Hermann 
Schneider: Wolfdietrich. 1. Heft. Der echte Teil des Wolfdietrich der Ambraser 
Handschrift (Wolfdietrich A), Halle (Saale) 1931, S. 18.).

59

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


sind ihm unbekannt, solange sein leiblicher Vater, der König, lebt. Erst als die 

Königin Berchtungs Burg Meran, wo W olf Dietrich erzogen w ird,238 aufsucht, 

weil sie von den eigenen Söhnen vertrieben worden ist, erfährt W olf Dietrich 

(schriftlich) von ihr, w er er ist, w oher er kommt und dass Berchtung, wie er 

imm er geglaubt hat, nicht sein leiblicher Vater ist. In diesem Moment der 

Erkenntnis seiner wahren Identität, vergisst er das Schwert, das er vor W ut zu 

dem Treffen mit der Königin, seiner leiblichen Mutter, genommen hat, und 

nimmt die Mühe und Gnade der Erziehung durch Berchtung wahr:

da suochte er Berchtungen, das schwert er ligen Hess.

Da bot er seinem maister vil senlichen gruos,

er küsste im an die hende und naigt im au fden  fuoss.“239

Diese Neuerung in W olf Dietrichs Leben verhilft ihm zum letzten Schritt seiner 

Rehabilitierung,240 denn die Züchtigung durch Berchtung gibt ihm zusammen 

mit der Offenbarung seiner wahren Herkunft die nötigen Voraussetzungen für 

seinen zukünftigen Weg (Ich han vil recht erfraget, von wann ich bin bekomen; 

So bin auch ich gewachsen vil nach zu ainem starken m an.241). Gleichzeitig wird 

auch der Kampfgeist um sein rechtmäßiges Erbe geweckt, weshalb er sich trotz 

Berchtungs Warnung selbst zum Krieger ernennt (vgl. Str. 316,4). Wolf 

Dietrichs Gewaltpotential hat einen sinnvollen, höfischen Kanal gefunden. Er 

ziehtjedoch nicht allein gegen seine Brüder, sondern gemeinsam mit Berchtungs 

sechzehn Söhnen, die dieser ihm als Dienstmannen unterstellt.242 Fortan ist Wolf

238 Es gibt zahlreiche Belege für die adelige Erziehung an einem anderen Hof, vgl. Joachim 
Bumke: Höfische Kultur. Literatur und Gesellschaft im hohen Mittelalter, 10. Aufl., 
München 2002, S. 433f.

239 Str. 306,2-4: „Da suchte er Berchttung, das Schwert ließ er liegen./Dann bot er seinem 
Lehrmeister einen langersehnten Gruß:/Er küsste ihm die Hände und neigte sich zu 
seinen Füßen.“

240 Wolf Dietrich wird nun als „wohlerzogen“ bezeichnet (mit züchten: Str. 293,2 und311,l).
241 Str. 308,1: „Ich habe gründlich erkundet, woher ich gekommen bin.“; Str. 309,1: 

„Inzwischen bin ich doch erwachsen und eigentlich ein starker Mann.“.
242 Die ältere Forschung, die noch an dem Wolfskriegertum in der Wolfdietrichsage festhielt, 

wollte in den Dienstmannen die germanischen Stämme der Wölfinge, Ylfinge oder 
Glomman wiedererkennen und die Gruppe um Wolf Dietrich selbst als „Wölfinge“ 
sehen., wodurch auch die Anlehnung an die Dietrichepik verstärkt würde, denn im 
Hildebrandslied taucht der Name Wölfing in Verbindung mit Wolf Dietrich auf, vgl. 
Rudolph Much: Der germanische Osten in der Heldensage, in: ZfdA, Bd. 57 (1920), S. 
154, 175; Kurt Abels: Germanische Überlieferung und Zeitgeschichte im Ambraser Wolf 
Dietrich (Wolf Dietrich A), Freiburg i. Br. 1965, S. 25f.

60

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


Dietrich der Dienstherr, der eine tr/uwe-Bindung zu seinen Dienstmannen 

unterhält. Jemandes Dienstmann243 zu sein, beschreibt seit dem 12. Jahrhundert 

ein feudal strukturiertes Abhängigkeitsverhältnis und stellt in der

W olfdietrichepik „das eigentlich heldische Element“244 dar, denn der 

Handlungsträger selbst ist als D ienstherr in den Kreis der Dienstmannen 

integriert, deren Treue stabilisierend w irkt.245 Die Schlacht, die sie gemeinsam 

gegen W olf Dietrichs usurpatorische Brüder schlagen, verlässt keines der 

gegnerischen Heere siegreich. Sechs der Dienstmannen Wolf Dietrichs sterben, 

was diesen in tiefe Trauer stürzt. Daraufhin sinnt er auf Rache, was die starke 

Bindung der Gemeinschaft unterstreicht.246 W olf Dietrich fragt Berchtung:

„ [...] ,solt ich nu deine kind

ungerochen lassen, die bei m ir erstorben sint,

wem Hess ich meine gesellen und meine dienstm an?'“247

Diese Selbstreflexion Wolf Dietrichs zeugt sowohl von dem 

Verantwortungsbewusstsein eines Herrn als auch von der traditionellen 

Racheverpflichtung des Helden. Die Frage lautet also: Spricht hier W olf Dietrich 

als Held oder als Herrscher von sich?248 Eine Differenzierung zwischen diesen 

beiden „Körpern“ scheint unmöglich und ist auch im weiteren Verlauf der 

Handlung nicht angelegt, denn Wolf Dietrich integriert diese Doppelfunktion, 

indem er die übrigen gefangengenommenen Dienstmannen als heroischer 

Einzelkämpfer befreit249 und seine selbstauferlegte Schuld am Tod der sechs

243 Vorläufer des Dienstmanns sind im 10./11. Jh. lat. serviens, cliens, famulus, minister und 
miles, vgl. Knut Schulz: [Art.] Dienstmann, in LexMa Bd. 3 (2003), Sp. 1004f.

244 Linde Baecker: Die Sage von Wolfdietrich und das Gedicht Wolfdietrich A, in: ZfdA 92 
(1963), S. 46.

245 Vgl. Miklautsch, 2005, S. 197.
246 Wolf Dietrich geht sogar so weit, dass er Berchtung auffordert, Rache an ihm selbst für 

seine gefallenen Söhne vorzunehmen, da er als Dienstherr die Verantwortung für seine 
Dienstmannen trägt (vgl. Str. 364).

247 Str. 372,1-3: „'Sollte ich nun deine Kinder/ungerächt lassen, die hier an meiner Seite 
gestorben sind,/wem überließ ich da meine Gefährten und Dienstmannen?'“

248 Als er die schwere Last der Verantwortung für den Tod der Dienstmannen auf sich 
nimmt, tritt er als Wolf Herr Dietrich auf (Str. 366,4:,“[...] allererst bin ich in sorgen' 
sprach Wolf herr Diettrich“), wobei er ansonsten als Wolf Dietrich bezeichnet wird. 
Siehe dazu auch in der Textausgabe die Anm. zu Str. 272,2f., S. 660, die an dieser Stelle 
ebenfalls auf die „zwei Körper des Königs“ zu sprechen kommt.

249 Str. 439 bietet in A einen impliziten Hinweis auf deren Gefangenschaft, Fassungen B und 
D berichten von dieser explizit.

61

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


anderen Dienstmannen begleicht. Für dieses exilische Einzelabenteuer ist die 

Dienstmannenhandlung zusamm en mit dem brüderlichen Zerwürfnis ein 

Grundstein und erfüllt somit auch eine erzähltechnische Funktion.250 Wolf 

Dietrich hat nur wegen seiner tr/uwe-Bindung zu den Dienstmannen die 

Verpflichtung -  und die Gelegenheit -  sich als Held zu erweisen.251 Er zieht aus, 

um bei König Ortnit Hilfe zu erbitten und gelangt so in die Wildnis, wo seine 

eigene W ildheit erneut zum Vorschein kommt, legt er peu a peu seine 

Ritterlichkeit ab, indem er die Rüstung des Vaters auszieht, zu Fuß geht und 

letztlich sogar den Sattel seines Pferdes trägt.252 Aus diesem Tiefpunkt hilft ihm 

aber die W ilde Frau m it einer magischen Speisewurzel heraus, die sowohl Wolf 

Dietrich als auch dem Pferd neue Kraft verleiht. Sogleich erschlägt er in 

heroischer Haudegenmanier zwei Dutzend Räuber, denen ein M ädchen in der 

W ildnis zum Opfer gefallen ist (vgl. Str. 512).

Allen Fassungen ist der Drachenkam pf gemein, der von Anfang an durch die 

Geschichte Ortnits im W olf Dietrich  angelegt ist, weshalb W olf Dietrich bereits 

mit dem A ttribut wurms veind253 eingeführt wird. Im Drachenkam pf selbst ist 

W olf Dietrich durch seine Kleidung und Ortnits elbische Rüstung geschützt.254 

Außerdem käm pft er gegen das Untier zunächst Seite an Seite mit einem Löwen, 

der allerdings sein Leben lässt, sodass Wolf Dietrich dem Drachen ganz allein 

entgegentreten muss.255 Dem Löwen gegenüber zeigt sich Wolf Dietrich deshalb 

hilfsbereit, weil er ihn als W appentier auf seinem Schild trägt.256 Dieser greift

250 Vgl. Miklautsch, 2005, S. 126. Berchtung fordert zum Rückzug in den Wald auf (Str. 
375), wo die verschiedenen Abenteuer stattfinden werden.

251 Immer wieder wird die sorge Wolf Dietrichs betont, z.B. Str. 309, 396, 407, 410; siehe 
hierzu weiterführend: Walter Kofler: Aventiure und sorge. Anmerkungen zur Textstruktur 
von'Ortnit' und'Wolfdietrich' A, in: ZfdA, Bd. 138 (2009), S. 361-373.

252 Er dient seinem edlen Begleittier, das später dann wiederum für ihn eintritt, als es ihn vor 
dem Drachen warnt und an dieser Stelle den Adel repräsentiert, vgl. Friedrich, 2009, S. 
335.

253 Str. 33,3: „Drachenfeind“.
254 Auf seine Kleidung ist auf der christlich/heidnischen Ebene noch näher einzugehen.
255 Das unterscheidet ihn von Ortnit, der nicht fähig war, allein gegen das Monstrum zu 

kämpfen, siehe dazu auch Miilet, 2008, S. 395.
256 Die Anspielung auf Löwenritter Iwein ist mehr als deutlich, vgl. Kraft, 2009, S. 50. Wolf 

Dietrich hat sich zuvor selbst ein Wappentier erwählt, indem er gegen alle möglichen 
wilden Tiere kämpfte und das tapferste, das er besiegt hat, auf dem Schild tragen wollte 
(vgl. Str. 425). In langer Tradition spiegeln sich Herrscher und Löwe ineinander, weil die 
furchterregende, grausame, wilde und tapfere Natur des Löwen als die des Herrschers 
behauptet wird, vgl. Matthias Naumann: Der Löwe und die Löw/innen. Das sich 
wandelnde Auftreten eines Wappentieres kriegerischer Politik, in: Rainer Pöppinghege

62

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


Wolf Dietrich nicht an, denn zum einen hat er den Löwen seine Treue 

geschworen (vgl. Str. 426) und zum anderen drückt das Tragen eines Löwen im 

Wappen die eigene Herrscherlegitimation aus, weshalb der „Herr der Tiere“ in 

seinem menschlichen Gegenüber seinesgleichen erkenne.257 Identifiziert sich 

Wolf Dietrich also m it einem Löwen, so drückt sich darin erneut sein double 

bind  aus, indem er heroische W ildheit und Herrschaft bzw. Beherrschung 

integriert.258 In Anlehnung daran käm pft er als „Löwenritter“ anstelle des 

Löwen, nachdem die Drachenjungen das Tier gefressen haben, weiter gegen den 

Drachen und nimm t so dessen Platz ein, den er auch siegreich verteidigen kann. 

Die Fassungen B und D259 berichten ab hier ausführlicher als die Fassung k von 

einem dreifachen Drachenkampf: Der erste stellt eine Rachehandlung für Ortnit 

dar, der zweite260 ist als heroische Einzeltat inszeniert und der dritte wird zu 

einem höfischen Schaukampf mit Publikum.261 Hat W olf Dietrichs Vorgänger 

Ortnit im Drachenkampf versagt, begründet der Sieg über den Drachen (und 

dessen Jungen) W olf Dietrichs Heirat m it Ortnits W itwe Liebgart und dam it die 

vollständige Integration in die höfische Welt:

„Sein Aventiureweg als eilender ist damit beendet und er hat seine Befähigung 

zum Landesherrn öffentlich unter Beweis gestellt.“262

Im W olf D ietrich  spielt sich der Drachenkampf also hauptsächlich auf der 

heroisch/höfischen Ebene ab und zeigt Integration in Perfektion, da das auf 

gegenseitiger Treue aufgebaute Feudalwesen durch den Sieg über das M onster 

hergestellt und bestätigt wird. Die unmittelbare Verbindung und der Kontakt 

zum Löwen verstärken diese Lesart und halten das Kreisen um W ildheit und 

Zähmung bzw. Bezwingung aufrecht, das sich auf dieser Ebene abspielt. Das

(Hrsg.): Tiere im Krieg. Von der Antike bis zur Gegenwart, Paderborn 2009, S. 167.
257 Vgl. Naumann, 2009, S. 169.
258 „So ist der Konflikt von Herrschaftsanspruch und Herrschaftsentzug, von Erwählung und 

Verstoßung bereits in der Kindheitsgeschichte Wolfdietrichs vorprogrammiert.“ (Kraß, 
2003, S. 170.).

259 A bricht unmittelbar zu Beginn des Drachenkampfes ab. Die Schlusspartie des Wolf 
Dietrich aus dem Dresdner Heldenbuch (k) berichtet neben dem Sieg Wolf Dietrichs 
noch von Zaubermächten, die er anschließend überwinden muss, bevor er sich als 
rechtmäßiger Bräutigam zum Hochzeitsfest erscheint.

260 Hier hat der Drache einen gefährlichen Feueratem.
261 Vgl. Miklautsch, 2005, S. 181-184.
262 Ebd., S. 186.

63

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


W ilde und W ölfische in W olf Dietrich wird zu einem Konfliktfeld zwischen 

Herrschaftsanspruch (Zähmung) und Herrschaftsentzug (W ildnis/W ildheit) 

ausgeweitet, was sich auch in der erneuten Identitätskrise W olf Dietrichs in der 

W ildnis zeigt,263 aber am Ende von ihm allein überwunden wird. Dabei steigern 

sich die Drachenkämpfe, die ein typisches Element der Heldensagen sind, von 

der heroischen Motivation zu einem höfischen Spektakel und überführen Wolf 

Dietrich von der W ildnis an den Hof. Drachenbezwingung und Eheschließung 

folgen unmittelbar aufeinander, weshalb ein unwürdiger Drachentöter (Ortnit) 

die höfische Ordnung gefährdet und ein fähiger die Ordnung w ahrt bzw. 

herstellt.264

Die (wilde) Natur ist für W olf Dietrich seit seiner Geburt der zentrale 

Bezugspunkt und somit ist es nur konsequent, dass es die W ildnis ist, die ihn 

durch Überwindung in seiner Entwicklung voranbringt.265

III.2.4 Zusammenfassung

Als König der Gauten verkörpert Beowulf einen erfolgreichen Herrscher, jedoch 

kann ihn sein heroischer Instinkt nicht retten und so scheitert er am Ende, auch 

wenn er den Drachen besiegt. Seine Schwachstellen sind nicht die Probleme bei 

der Reintegration in eine Gesellschaft oder ähnliche Schwierigkeiten, die die 

beiden anderen Helden dieser Untersuchung aufweisen. In Beowulfs Fall liegen 

sie inwendig, da sie m it seinem Rollenwechsel konform gehen. Sie treten erst zu 

seiner Regierungszeit in Erscheinung. A ls Heros sind Ruhm und Ehre 

erfolgreiche Motivationen, aber für einen König sind sie destruktiv. Obwohl er 

sich in den drei Kämpfen äußerlich wandelbar gezeigt hat und sich auch in 

Heorot zu benehmen weiß,266 bleibt er, was das Kämpfen angeht, Einzelgänger 

und im Innern heroisch. Beowulf scheitert nicht am Hof, also dem äußeren

263 Er nimmt den Brief, den ihm seine Mutter gegeben hat, emeut zur Hand, um sich seine 
Herkunft und seine Stellung vor Augenzu führen, vgl. Str. 477.

264 Vgl. Rebschloe, 2014, S. 233.
265 Siehe dazu auchFriedrich, 2009, S. 262.
266 Millet spricht hierbei von Beowulfs un- bzw. antiheroischem Verhalten, da er Konflikte, 

denen andere Helden ausgesetzt sind, vermeidet, indem er sich von sich heraus 
situationsangemessen verhält, vgl. Millet, 2008, S. 82f.

64

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


Umfeld und in der Funktion des Königs, sondern an der Integration seiner 

beiden Funktionen, was auch die (zeitliche) Trennung von 50 Jahren 

unterstreicht. Im Vergleich zu anderen Heroen zeigt sich die Andersartigkeit 

Beowulfs auch auf dieser Ebene erneut: Anders als der schlechte Herrscher 

Heremod erweist sich Beowulf glücklicherweise als fähig, gravierende Fehler zu 

vermeiden, doch m it dem Drachenbezwinger kann Beowulf nicht (mehr?) 

mithalten und den Drachen besiegen, denn er kann nicht gleichzeitig beide 

Rollen vereinen. Er ist am Schluss -  in voller Rüstung -  ganz in der Rolle des 

Königs, nicht mehr allein des Heros, der er früher war. Dennoch wendet er alte 

heroische M uster und Motivationen im Drachenkam pf an, die aber nicht 

erfolgreich sind. Zwar ist ein heldenhafter Tod durchaus ein wichtiges 

Charakteristikum für einen Heros, doch gilt dies nicht ohne W eiteres für einen 

König. Dieses Dilemma der Doppelfunktion hatten die angeführten Helden des 

heroic age nicht zu bewältigen, denn Heroen- und Herrscherrolle sind getrennt, 

w ie auch das Beispiel Sigemund zeigt, der lange bevor er König wird, den 

Drachen besiegt hat. Obgleich der Tod durch den Kampf elementar zu seinem 

Heroentum gehört, muss er -  genauso wie der Drache -  aber auch deswegen 

sterben, weil er in die neue Zeit nicht mehr hineinpasst.

Bei Siegfried zeigt sich die Kombination aus körperlicher Kraft, die einen 

Vorzeithelden auszeichnet, und m entaler Stärke, die eine Tugend eines höfischen 

Helden ist, deutlich. Unterstrichen wird die außerordentliche körperliche 

Verfassung durch seine Drachen(horn)haut. Doch sie hat eine Schwachstelle, die 

ihm zum Verhängnis wird. Schreibt man also dem Heros der Vorzeit in erster 

Linie Unverwundbarkeit und übermenschliche Kraft zu, so wird spätestens zur 

Zeit der schriftlichen Fixierung auf Schwachstellen hingewiesen, die die 

höfischen Anforderungen zum Vorschein bringen und nicht allein die 

Äußerlichkeit ansprechen (vgl. Lücke in der Hornhaut). Siegfried befindet sich 

im immerwährenden Wechsel zwischen einem degen  und ritter edele: Er weist 

zwar höfische Tugenden auf, doch weil er sich durch einen W ettkampf hinreißen 

lässt, gibt für den Beginn des M ordkomplotts sein heroischer Drang nach 

Anerkennung den Ausschlag. Den Todesstoß, auf den das ganze Szenario 

hinauslaufen soll, erleidet er dann, weil seine höfische Erziehung, die 

ausgerechnet zum falschen Zeitpunkt zum Vorschein kommt, im Wald fehl am 

Platz ist. Das Höfische trägt zu seinem Tod bei, obwohl es ein ihm anerzogenes

65

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


und erwünschtes Verhalten ist, das er aber m it dem unzivilisiert-heroischen 

fälschlicherweise vermischt. Das legt die Vermutung nahe, dass -  auch im 

Vergleich zu Beowulf -  die Erfüllung nur einer der Rollen 

erfolgsversprechender gewesen wäre. Als Drache, der sich scheinbar wahllos 

höfischen Tugenden bedient, muss er in der höfischen Welt versagen.

Ähnlich verhält es sich m it W olf Dietrichs Undiszipliniertheit und Affektivität, 

die ihm den Zugang zum Hof des Vaters verschließen. Es sind körperliche 

Züchtigung und Keuschheit, die ihm letztendlich die Eheschließung und einen 

neuen Königshof ermöglichen. W ie bei Siegfried sind Kontrolle und 

Beherrschung die höfischen Mittel zur Zähmung des Heros, die W olf Dietrich in 

Gegensatz zu diesem im Verlaufe seiner Jugend anerkennt und in Gänze 

verinnerlicht. In einer sinnvollen Berufung (dem Kam pf gegen die 

usurpatorischen Brüder) hat sein heroisches Gewaltpotential einen Kanal 

gefunden, der höfisch vertretbar und ehrenhaft ist. Dabei wird er auch in die 

Gemeinschaft der Dienstmannen integriert (triuwe), ohne dass er unkontrolliert 

in gegenläufige M uster zurückfällt: Das Verantwortungsgefühl für die Seinen 

kombiniert sich m it der (heroischen) Racheverpflichtung. Der Weg durch die 

W ildnis und die Prüfung, die ihm durch das Meerweib auferlegt wird, muss er 

als heroischer Einzelkämpfer bestehen, bevor er als edler Ritter mit 

Löwenwappen in den Drachenkampf ziehen und siegen kann. W olf Dietrich 

integriert heroische W ildheit und höfische zühte, weshalb er seinen aventiure- 

Weg erfolgreich abschließen und in einen neuen Königshof eintreten kann.

66

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


III.3. Zur heidnisch/christlichen Ebene

Die dritte Ebene befasst sich mit den religiösen Aspekten, die zweifellos in der 

Kultur, w elcher die schriftlich konzipierten Epen entstammen, eine wichtige 

Rolle spielen. Das Christentum hat sich durchgesetzt und Einfluss auf die 

Entstehung der Texte genommen. Die entstehenden Verwicklungen sind von 

Anfang an -  also schon beim ersten und ältesten der drei Epen -  nicht von der 

Hand zu weisen.

III.3.1 Beowulf

Im Lichte der parallelen Existenz sowohl heidnischer als auch christlicher 

Sphären verkörpert Beowulf diese gleichermaßen: Er ist mutig, kühn und 

pflichtbewusst, wenn er mit bloßen Händen gegen Grendel käm pft und sich 

dessen M utter stellt, aber auch selbsüos, bescheiden und aufopferungsvoll, 

indem er vollen Einsatz für die Dänen zeigt und später für sein Volk in den Tod 

zieht. In diesem Sinne ist er ein Held m it Charakter und Persönlichkeit, der 

heidnische Tugenden und christliche Werte durchschimmern lässt. Das bereits 

gründlich untersuchte Feld der pagan  and Christian elem ents im Beowulf267 wird 

für den Rahmen dieser Arbeit auf die wichtigsten Aspekte, die sich um den 

Protagonisten drehen, beschränkt. Es steht außer Frage, dass der Dichter in 

seinen B eow ulf christliche Inhalte und den Glauben an den einen Gott einfließen 

lässt.268 Nicht nur das Epos gewinnt durch die christliche Perspektivierung an

267 Um auch nur die Idee eines Überblicks über den unüberschaubaren Umfang der 
Forschungsliteratur zu diesem Themenkomplex zu bekommen, siehe z.B. Malcolm R. 
Godden, Michael Lapidge (Hrsg.): The Cambridge Companion to Old English Literature, 
Cambridge 1991; T. Hofstra, L. A. J. R. Houwen, A. A. MacDonald (Hrsg.): Pagans and 
Christians. The Interplay between Christian Latin and Tratitional Germanic Cultures in 
Early Medieval Europe. Proceedings of the Seeons Germania Latina Conference held at 
the University of Groningen. May 1992 (Germania Latina II), Groningen 1995; oder 
eines der zahlreichen Handbücher zum Beowulf, z.B.: Edward B. Irving, jr.: Christian and 
Pagan Elements, in: Robert E. Bjork, John D. Niles (Hrsg.): A Beowulf Handbook, 
Exeter 1996, S. 175-192.

268 Hier sind u.a. die göttliche Schöpfung (Vv. 86-98), Grendels Abstammung von Kain (Vv.

67

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


Tiefe, sondern auch der Protagonist Beowulf wird dadurch gezeichnet, doch ob 

in Beowulfs Fall deshalb von einem Christen gesprochen werden kann, ist 

fraglich.269 Ihm wurde in dem breiten Spektrum vom Abbild eines germanischen 

Teufels auf der einen bis hin zu einer angelsächsichen Version von Christus auf 

der anderen Seite alles angedichtet, doch welche Kriterien und M aßstäbe für die 

Zuordnung zu einem der beiden religiösen Lager festgesetzt worden sind, bleibe 

oft im Dunkeln, kritisiert Tripp.270 Es verhält sich vielm ehr so -  wie bereits 

eingangs erwähnt - ,  dass beide Religionsformen auseinander hervor gehen und 

aneinander zu wachsen scheinen. Für die frühmittelalterliche Welt gilt diese 

Mischung insbesondere. Um einen besseren Überblick zu behalten, postuliert 

Tripp eine drei- statt zweigliedrige Begriffsdefinition: „pagan, early-Christian, 

and post-Christian, which is to say non-materialistic polytheism, non- 

materialistic monotheism, and materialistic hum anism .“271 Zugrunde liegt die 

Annahme, dass die Unterscheidung heidnisch/christlich zugleich zwischen zwei 

verschiedenen Anschauungen bezüglich der menschlichen Fähigkeiten in der 

Welt und der Verbindung des Menschen zu dieser differenziert. Das Wissen, das 

im Christentum durch Einschränkung der menschlichen Kenntnisse auf 

pragmatisches Alltagswissen lim itiert wird, sei dabei der Maßstab. W ährend 

„paganism“ und „early-Christianity“ das W issen um spirituelle Wesen und 

Mächte, also über weltliche, materielle Dinge Hinausgehendes, m it einschließen 

und dafür prinzipiell offen sind, spalte die „post-Christianity“ diese als ein 

Abstraktum ab.272 Dämonen, Heilige, Gott oder Götter -  für die pagans  und die 

early-Christians der „Tripp'schen Dreifaltigkeit“ sind diese konkret greifbar in 

der W irklichkeit und keine rein übernatürlichen (oder gar pathologischen) 

Projektionen.273 Die „post-Christianity“ sieht sie -  ganz humanistisch verstanden

106-110), Hroögars homiletische Rede (Vv. 1700-1784), die Vorstellung vom Leben nach 
dem Tod (Vv. 2468f.) als Belege für die christlichen Wurzeln des Autors zu nennen.

269 Vgl. Margaret E. Goldsmith: The Christian Perspektive in Beowulf, in: Robert D. Fulk 
(Hrsg.): Interpretations of Beowulf: A Critical Anthology, Bloomington (Ind.) 1991, S. 
109.

270 Vgl. Tripp, 1992, S. 22.
271 Ders., S. 25.
272 Ebd.
273 Ebd., S. 26. Für die Angelsachsen stellte der christliche (alttestamentliche) Gott einen 

dryhten (warlord) dar, dessen konkretes Eingreifen in ihre kriegerisch geprägte Welt eine 
logische Konsequenz seines Amtes als Kriegsherr darstellt. Die Synthese von bekannten 
Strukturen und neuen Elementen veranschaulicht Franks Casket, ein Runenkästchen, das 
angelsächsische, römische und christliche Traditionen abbildet, vgl. Richard Abels: What

68

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


-  als vage, unerkennbar und transzendent an oder lehnt ihre Existenz ab .274 Das 

Bewusstwerden der verschiedenen Entwicklungsstufen und Vorstellungen von 

Religiosität in der Geschichte soll davor schützen, in die Falle zu geraten, 

Beowulf entweder in die Schublade des „schlechten Heiden“ oder „guten 

Christen“ zu befördern. Vielmehr sollen die Dynamik der Zeit und die Frage 

nach ihrer Integration in Beowulf in den Blick genommen werden.

Genauso wenig wie haden, kommt die Erwähnung von Christus im 

Zusammenhang mit Beowulf vor,275 doch er wird als Gesandter Gottes (Vv. 

381f.) bezeichnet. Es ist der harte Harnisch zusammen mit Gott, der Beowulf im 

Kampf zum Sieg verhilft (herenet hearde -  ond hälig  God276). Äußerlich scheint 

also erst einmal alles drauf hinzuweisen, dass es sich bei dem im Beowulf-Epos 

vorliegenden Beowulf eher um einen Christenmenschen als um einen Heiden 

handelt, doch scheint es sinnvoll -  ganz dem Beowulf-Epos entsprechend (vgl. 

Interlace Structure) -  von der Außenansicht (Was) in die Innenansicht (Wie) zu 

wechseln. Wenn Gott überhaupt eine Rolle für den Helden spielt, dann taucht er 

im Hintergrund der Handlungen Beowulfs auf. Daher bietet sich hier -  wie 

schon auf der animalisch/menschlichen Ebene -  ein Blick auf den 

Handlungsverlauf an, für den Rache eine besondere Dynamik in Bezug auf den 

Helden und sein Handeln in Gang setzt. Sie stellt ein Phänomen dar, das Thema 

in christlichen wie heidnischen Kulturen und Gesellschaften ist.277 Durch die 

christlichen Elemente, die der Autor dem Beowulf-Epos ganz offensichtlich 

einstreut, ist es legitim, Beowulfs Kampfhandlungen unter christlichen und 

heidnischen Aspekten zu betrachten.278

Has Weland to Do with Christ? Franks Casket and the Acculturation of Christianity in 
Early Anglo-Saxon England, in: Speculum, Bd. 84, 3 (2009), S. 568.

274 Das Unbegreifliche wird als Schwarze Magie abgetan und ganz verleugnet. Aberglaube 
darf aber nicht unmittelbar mit Heidentum gleichgesetzt werden, denn diesen gab und 
gibt es in allen Bereichen und Zeiten, vgl. C. E. Fell: Paganism in Beowulf: A Semantic 
Fairy-Tale, in: T. Hofstra, L. A. J. R. Houwen, A. A. MacDonald (Hrsg.): Pagans and 
Christians. The Interplay between Christian Latin ans Tratitional Germanic Cultures in 
Early Medieval Europe. Proceedings of the Seeons Germania Latina Conference held at 
the University of Groningen. May 1992 (Germania Latina II), Groningen 1995, S. 33.

275 H&den (vgl. heathen) wird im gesamten Text nicht einmal mit Beowulf in Verbindung 
gebracht; vielmehr taucht es in Bezug auf Grendel (Vv. 852 und 986) und den Hort (Vv. 
2216 und 2276) sowie als Kompositum h[&]rgtrafum (V. 175) für den heidnischen 
Tempel im Götzendienstbericht auf. Christus wird nirgends genannt.

276 V. 1553: „der harte Hämisch -  und der heilige Gott“.
277 Vgl. Fell, S. 15.
278 Die Verflechtung des heidnischen Glaubens mit dem biblischen Gott zeigt sich

69

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


Im Beowulf-Epos beginnt der Kreislauf der Rache mit den nächtlichen 

Angriffen auf die Halle Heorot und die Sippe des dänischen Herrschers 

Hroögar.279 Im ersten Teil des Epos stehen die heidnischen Elemente bei den 

Dänen sehr stark im Vordergrund (vgl. Vv. 175-181: A nbetung der Götter und 

das Misstrauen gegenüber dem Christengott; Vv. 201-204: Glaube an 

Vorzeichen für gute Reisebedingungen). Doch auch biblische Bezüge sind 

hervorgehoben: So fängt der Rachekreislauf im Beowulf zwar m it Grendels 

Angriffen an, viel früher aber (vgl. Vv. 106-115) beginnen Mord und Verrat in 

Genesis 4 durch Kain, von welchem Grendel und auch andere M onster 

abstammen. Die ursprüngliche Tat eines Einzelnen (Kain) ist so tief in der 

M enschheit verwurzelt, dass sich diese Tat auch noch Jahrhunderte später in der 

Welt rächt und durch dessen Nachkommen ein Teil von ihr ist. Hier zeigt sich 

erstmals ein w ichtiger A spekt von Rache: der Bezug zu Vergangenem, mit dem 

Beowulf in Konflikt gerät. Rache fordert zwangsläufig eine vorausgegangene 

Tat, auf die sie sich bezieht und die sich in der Gegenwart auswirkt. In Kains 

Fall ist es der Neid auf seinen Bruder Abel, der ihn zu seiner Tat motiviert. 

Grendels Motivation ist dem Text nicht sicher zu entnehmen, doch analog zu 

Kain liegt die Vermutung nah, dass auch er Neid auf das fröhliche Treiben in 

Heorot empfindet (Vv. 86-90).280 Schon der Beginn des Beowulf-Epos verankert 

die gesamte Erzählung in der Vergangenheit, doch wie tritt nun Beowulf, der 

selbst aus einer heidnischen Umgebung kommt, in Kontakt mit dem 

„biblischen“281 Unhold und dem christlichen Gott?

Grendel, der Spross aus Kains Geschlecht, treibt in Heorot sein Unwesen und 

ermordet mehrere von Hroögars Männern. Hroögar ist sich allerdings sicher,

beispielsweise deutlich in V. 696f., da hier beides gleichermaßen als Quelle des Mutes 
und der Kraft für den Kampf benannt wird, vgl. Lehnert, 2004, S. 187, Anm. zu V. 696b- 
697a.

279 Da in dieser Untersuchung der Held im Fokus steht, soll die Rache exemplarisch 
aufzeigen, wie beide Elemente für den Protagonisten und sein Handeln von Bedeutung 
sind.

280 Da Kain als Begründer der ersten Stadt, also dem organisierten menschlichen 
Zusammenleben, gilt, kommt es nicht von ungefähr, dass sein Nachkomme Grendel als 
Ausgeschlossener die große Halle Heorot hinterhältig angreift und das Zusammenleben 
zerstören will.

281 Obwohl Grendel zweimal als heidnischer Kämpfer charakterisiert wird, wird in ihm der 
biblische Bezug deutlich. Das Vergehen gegen die Menschen nimmt in Kain seinen 
Anfang, zieht sich durch die Geschichte und entfremdet dessen Nachkommen (offenbar 
auch phänotypisch) von einem gottgeschaffenen Menschen.

70

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


dass Gott den Übeltäter stoppen kann (V. 478).282 Obwohl Beowulf von ihm als 

Gesandter Gottes verstanden wird, scheint sich Beowulf selbst auf wyrd, das 

Schicksal, zu verlassen (Gce<3 a wyrd swä hio scel!283). Doch der religiöse 

Hintergrund ist nicht sicher einzuordnen. Der nur in altenglischen Quellen 

überlieferte Begriff ist Krause zufolge wohl aber eher christlichen als 

heidnischen Ursprungs.284 In dem ersten der insgesam t drei Kämpfe rächt 

Beowulf die Dänen und ihren Verlust, den Grendel sie erleiden ließ, mit Mord. 

Von Rache ist dabei nur mit Einschränkung zu sprechen, weil es gerade nicht der 

direkt Betroffene ist, der Rache übt, sondern Beowulf in Stellvertretung. Auch 

der Text weist an keiner Stelle explizit auf Rache hin. Die Verben wrecan und 

forgyldan  kommen hier nicht vor.285

Beowulf bringt dieser Kampf vor allem Ehre und Anerkennung ein, welche 

zentrale Bestandteile im germanischen W ertekanon sind.286 Dass ihm Ruhm und 

Ehre wichtig sind, zeigt auch sein Wunsch, ganz allein gegen Grendel antreten 

zu wollen. Der Mord an Grendel, der als ganz bewusst geplante Tat beschrieben 

und von Hroögar wiederum als W under bezeichnet wird (Vv. 930-942),287 stellt 

eine verteidigende A ntwort auf vorausgegangenes Übel dar, das durch einen 

Einzelnen hervorgerufen wird. Das W underbare und Außerordentliche an 

Beowulf scheint nicht nur auf seine körperliche Stärke beschränkt zu sein, 

sondern wird erneut in eine Sphäre des Göttlichen ausgeweitet: Beowulf 

vollbrachte mit Gottes Hilfe eine Tat de we ealle a r  ne meahton snyttrum  

besyrwan.288 Er scheint nach dem Beweis seiner Fähigkeiten nun endgültig in

282 Hier lassen sich eine der vielen Ungereimtheiten und widersprüchlichen Aussagen des 
Beowulf-Dichters feststellen: Zuvor hat er die heidnischen Riten und Gepflogenheiten in 
Heorot betont und schwingt nun ganz beiläufig um, wenn er von Hroögars Gottesglauben 
berichtet. Ein Nebeneinander beider Glaubensvorstellungen scheint -  wie bereits 
erläutert -  Usus zu sein. Die inhärente Logik könnte sein, dass die Opfer und 
Anbetungen, von denen Vv. 175-181 berichten, offensichtlich keinen Nutzen bringen und 
daher die Konsequenz lauten muss, dass ein anderer Gott -  von außen -  zuhilfe eilen 
muss.

283 V. 455: „Wyrd, das Schicksal, geht stets seinen Lauf.“.
284 Vgl. Arnulf Krause: [Art.] Wyrd, in: Reclams Lexikon der germanischen Mythologie und 

Heldensage. Mit 64 Abbildungen (2010), S. 316.
285 Vgl. Anm. 60.
286 Es wäre außerdem eine Schande, die Tat ungerächt zu lassen. Siehe dazu: Wilhelm 

Grönbech: Kultur und Religion der Germanen, Leipzig 1996.
287 Ein Wunder vollbringen typischerweise Heilige, doch als solcher ist Beowulf nicht zu 

sehen. Denkbar ist allerdings, dass eine leise Idee dessen beim Leser mitschwang.
288 Vv. 941f.: ,,[...] die wir alle zuvor nicht vermochten, mit Weisheit zu ersinnen.“

71

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


ein Vorbild verwandelt zu w erden,289 insofern ist er spätestens jetzt ein in Heorot 

allgemein anerkannter Held.290 Papahagi zufolge erfüllt Beowulf die gleiche 

archetypische Funktion wie ein Heiliger: den Sieg im M achtkampf des Lichtes 

gegen das Dunkel.291 Die oben angeführten Überlegungen von Tripp ermahnen 

aber zu Recht zur Vorsicht bei einer Einordnung in das christliche 

Heiligenverständnis. Dieses scheint für Beowulf irreführend zu sein.

Im zweiten Kam pf bittet Hroögar Beowulf um erneute Hilfe. Er soll auch mit 

Grendels M utter den Kam pf aufnehmen (Vv. 1376ff.) und bietet ihm Geld zur 

Belohnung. Die erneute Verteidigung rückt w ieder in den Fokus. H ier bestätigt 

sich, dass Beowulf von Hroögar als sein Stellvertreter betrachtet wird, denn 

Grendels M utter hat nicht Beowulf persönlich Leid zugefügt, sondern Hroögar, 

indem sie zur Strafe für den Mord an ihrem Sohn einen der M änner getötet hat. 

Beowulf spielt auch im zweiten Kam pf wieder die zwischen Täter und Opfer 

geschaltete Instanz als Rächer.292 Auch wenn sich dieser Kampf als bedeutend 

schwieriger als jener mit Grendel erweist, gelingt Beowulf der Sieg und somit 

die Rache. Abschließend schlägt Beowulf dem toten Grendel auch noch den 

Kopf ab. Hier zeigt sich der extreme Zorn, von welchem die Rache (sei es in

289 Hroögar betont in seiner Rede auch immer den Vergleich zu den vorherigen Bemühungen 
seiner Männer, was die Vorstellung eines Vorbilds in Beowulf unterstreicht.

290 Siehe dazu G. C. Britton: Unferth, Grendel and the Christian Meaning of ’Beowulf, in: 
Neuphilologische Mitteilungen 72, 1971, S. 246-250. Den Zweifel an Beowulfs 
Heldenhaftigkeit versucht Unferö zu sähen, indem er in der Schwimmwettkampf-Episode 
(Vv. 499-606) Beowulfs Niederlage gegen Breca hervorhebt. Beowulf betont daraufhin 
seinen Sieg gegen die Meeresungeheuer, was ihm wichtiger zu sein scheint als das 
Kräftemessen mit einem Menschen, denn er berichtet nicht davon, dass er dieses nach 
den Kämpfen beendet hat.

291 Vgl. Adrian Papahagi: The Anglo-Saxon Hero: angel or Demon? A reading of Beowulf, 
in: Leo Martin Carruthers (Hrsg.): Anges et demons dans la litterature anglaise du 
Moyen-Age, Paris 2002, S. 83. Zur Lichtmetaphorik im Beowulf siehe auch Robert L. 
Milgrom: Light Against Dark: The Presentation of Heroic Life in Lour Medieval English 
Alliterative Poems: „Beowulf“, „Maldon“, „Morte Arthure“, and „Gawain and the Green 
Knight“, New York 1979.

292 Die Stellvertretungsfunktion Beowulfs erinnert den christlich sozialisierten Leser an 
Christus und die Stellung, die Heilige zwischen Gott und den Menschen einnehmen. In 
seiner stellvertretenden Lunktion mag diese Idee mitklingen, aber er nimmt keine 
Heiligenposition ein (auch nicht die eines Christen wie es bei den Helden im Battle of 
Maldon und der Passio Sancti Eadmundi der Lall ist, weil deren heidnische Gegner ein 
christliches Pendant fordern, vgl. Paul R. Cavill: Heroic Saint and Saintly Hero: the 
Passio Sancti Eadmundi and The Battle of Maldon, in: Robin Waugh, James Weldon 
(Hrsg.): The Hero Recovered: Essays on Medieval Heroism in Honour of George Clark, 
Kalamazoo 2010, S. 110-124.).

72

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


Handlung oder Erleiden) ständig begleitet ist.293 Rache duldet also keine 

Nachgiebigkeit, was keinerlei Platz für den christlichen Vergebungsgedanken 

lässt. Wann imm er es möglich ist, wird dem Gegner Schaden zugefügt, wobei 

beide Kampfepisoden im m er auch Ruhm und Ehre für Beowulf im Blick haben, 

die er für sich gewinnt und auch Hroögar dadurch zurückgibt.294 Der Held bleibt 

dabei jeweils in der Rolle als Hroögars Stellvertreter295 und kann seine 

Konzentration auf das Geschehen richten. Beowulf kann zwar auf seinen 

Kampfeszorn zurückgreifen, um in der konkreten Kampfsituation die nötige 

körperliche und mentale Kraft aufzubringen, doch sobald diese vorüber ist, kann 

er bescheiden und dem ütig auftreten (vgl. Vv. 1677f.: Übergabe des Schwertes 

an den Dänenkönig), was entweder von seinem starken Charakter zeugt oder an 

der persönlichen Unbetroffenheit der wütenden M onster liegen mag. Dieser fast 

schon professionelle Umgang mit der jeweiligen Situation ermöglicht ihm 

offenbar die Siege, denn im Folgenden sieht die Lage für ihn ganz anders aus. 

Mit einem großen zeitlichen Abstand kommt es in Beowulfs Heimat, über die er 

mittlerweile als König herrscht, zu Drachenangriffen.296 An dieser Stelle 

durchlebt Beowulf das, was Tripp als „psychology of anger“297 beschreibt. Ihm 

zufolge verschmelzen die „senses of hreoh, 'fierce, savage, rough,' and hreow, 

sorrow, regret, repentance,' and reow, 'fierce, cruel,' into a new categoiy of 'rage', 

as our emotions turn first upon ourselves and then upon the w orid“.298 

Neben seiner bislang häufig bewiesenen Fähigkeit zu Zorn und Rage, wird 

Beowulfs inneres Erleben nun mit hreow on hredre, hygesorga m ast2"  

beschrieben. Er bezieht die Gefühle zunächst auf sich und sinniert, ob er Gott

293 Vgl. Berserkerwut.
294 Hierzu Wehrli: ,,[...] Held-Sein heißt sich selbst behaupten, unter dem unausweichlichen 

Gebot der Ehre, die keinen Unterschied zwischen Innen und Außen kennt.“ (Max Wehrli: 
Literatur im Deutschen Mittelalter. Eine poetologische Einführung, Stuttgart 1987, S. 
204).

295 Zum „Sermon“ (Vv. 1700-1784) und dessen homiletischer Deutung auf Beowulfs 
Zukunft siehe Goldsmith, 1991.

296 An dieser Stelle wird üblicherweise eine Zäsur angenommen, da die bisherigen die 
Erzählmuster des bereits genannten Bärensohnmotivs, das in ganz Europa verbreitet war, 
ausklingen und mit der Drachenepisode der andere, noch verbreitetere Stoffkreis beginnt, 
vgl. u.a. John D. Niles: Pagan Survivals and Populär Belief, in: Malcolm R. Godden, 
Michael Lapidge (Hrsg.): The Cambridge Campanion to Old English Literature, Second 
Edition, Cambridge 2013, S.120-136, der Bezug auf Panzer nimmt.

297 Tripp, 1992, S. 144.
298 Ebd., S. 144.
299 V. 2328: „Sorge im Herzen, größte Sorgen“.

73

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


wohl erzürnt habe, indem er gegen das alte Gesetz verstieß (Vv. 2329f.). Dabei 

wird auch betont, dass solche Gedanken und Gefühle bei ihm sonst nicht üblich 

sind (V. 2332). Beowulf impliziert mit seinen sorgenvollen Gedanken, dass Gott 

nicht nur Gutes, sondern auch Böses schicken kann, wenn er es als angemessene 

Reaktion auf vorausgegangenes Verhalten betrachtet. Die dahinter steckende 

Logik des Tun-Ergehen-Zusammenhangs, die Beowulf offenbar in sich trägt und 

die auch biblischen Ursprungs ist. Sie stellt gleichzeitig den Katalysator für den 

Rachekreislauf dar. Der göttliche Zorn, den die Menschen durch ihre Taten 

hervorrufen, kann also zu Racheakten führen. Diese Tatsache hat sich auch 

bereits in der Geschichte von Kain und Abel erwiesen. Gott, auch der 

'Wealdende300 oder ecean Dryhtne301 genannt, taucht nicht nur in der für Beowulf 

belastenden Situation mehrfach auf, sondern insgesam t in dieser letzten 

Kampfepisode viel häufiger als in den vorherigen auf, was m itunter in 

Beziehung zu seiner neuen Rolle als König steht. Beowulf, der diesmal als 

unmittelbar Betroffener handelt, bereitet sich nun intensiv und voller Zorn auf 

einen Kampf gegen den Drachen vor und ist sogar bereit zu sterben (Vv. 

2418ff.). Diese Bereitschaft zeugt einerseits von den germanischen Tugenden 

wie Kühnheit, Tapferkeit und Entschlossenheit, doch schwingt hier auch 

andererseits das für das christliche Heiligenverständnis zentrale Merkmal des 

M ärtyrertums m it.302 Rache kennt keinerlei Versöhnlichkeit oder anderweitige 

Entschädigung und Fehde stellt in damaligen Gesellschaften ein legales 

Instrument dar, das zur Sanktion dienen soll. Im eigentlichen Kampf mit dem 

Drachen, der der aufwendigste der drei Kämpfe ist, ist Beowulf erstmalig selbst 

ganz in der Opferrolle. Hat er zuvor das Leiden der Dänen gerächt, so will er 

sich nun für sich selbst und seinen eigenen Verlust rächen. Dass für ihn in dieser 

Episode etwas ganz Neues beginnt, zeigt auch schon die Bemerkung über die

300 V. 2329: „der Waltende“.
301 V. 2330: „der ständige Herr“.
302 Das Beowulf-Epos nimmt allerdings keinen expliziten Bezug zu Christus auf, sondern 

wenn biblische Anknüpfungen erfolgen, dann rückt das Alte Testament in den Fokus, vgl. 
Shami Ghosh: Writing the Barbarian Past: Studies in Early Medieval Historical Narrative 
(Brill's Series on the Early Middle Ages 24), Leiden [u.a] 2016, S. 200f. Der Gedanke an 
einen Heiligen ist eher abwegig und „post-Christian“. Es gibt auch keinen Hinweis 
darauf, dass Beowulf der Retter oder gar Erlöser seines Volkes ist, da die Zukunft in 
düsteren Farben gezeichnet wird (vgl. Goldsmith, 1991, S. 117; Millet, 2008, S. 80). Für 
das offenbar christlich versierte Auditorium scheint mir aber eine Anspielung nicht völlig 
undenkbar. Immerhin wurde zuvor auch von Wundertaten und der Gottesgesandtschaft 
Beowulfs gesprochen.

74

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


unbekannten Gedanken, die in ihm geweckt werden (V. 2331) und auch der 

zeitliche Abstand von 50 Jahren deutet auf Distanz zu den anderen Kämpfen hin. 

Das Besondere am letzten Kam pf ist, dass Beowulf sich für sein Volk opfert und 

zugleich Ehre und Ruhm erhält. W iglaf weist in seiner Trauerrede auch darauf 

hin, dass es Gottes W ille war, der Beowulf die Rache für sich selbst gewährt 

habe (Vv. 2874f.). Immerhin hat er auch persönlich unter den Angriffen des 

Drachen gelitten und sich ihm daher -  und seinem Volk zuliebe -  

entgegengestellt. Nicht W iglaf sieht sich selbst als W egbereiter für Beowulfs 

Rache, sondern Gott ist der Einzige, der Rache autorisieren kann. Dieser 

Gedanke ist in der christlichen Tradition belegbar.303 Einen Gott der Rache kennt 

auch das Alte Testament (vgl. u.a. Ps 94) und dieser wohnt auch dem Beowulf­

Epos inne.304

Durch den Tod beider Kontrahenten hat Gott dafür gesorgt, dass der Kreislauf 

der Rache durchbrochen und die Ordnung -  vorerst? -  wiederhergestellt w ird.305 

Die Interpretation des B eow ulf auf Basis der psychoanalytischen Theorien C. G. 

Jungs kommt in Bezug auf den Tod Beowulfs zu dem Schluss, dass eine 

symbiotische Beziehung zwischen ihm und dem Drachen intendiert ist.306 Eine 

weitere Lesart, die Beowulf mit St. Georg in Verbindung bringt, führt ebenfalls 

zu dem Ergebnis, dass Beowulf genau wie der heilige Georg gleichzeitig auch 

gegen den eigenen inneren Drachen ankäm pft.307 Der Text schildert aber auch 

sein W issen um seine übermenschliche Kraft, die ihm am Ende nicht mehr 

helfen kann und zum Verhängnis wird: Der Drachenkampf zeigt ihm die 

Grenzen seiner monströsen Kraft auf.308 Beowulf, der von A nfang an als „der

303 Susan Jacoby: Wild Justice. The Evolution of Revenge, New York 1983, S. 170.
304 Vgl. Goldsmith, 1991, S. 109. Die Autorin weist auf die Möglichkeit, dass der Autor 

sowohl Hroögar als auch Beowulf unter dem Zeichen des Alten Bundes und Gesetzes der 
Israeliten zeichnet, weil beiden die Offenbarung Gottes fehlt.

305 Ch. Maier: [Art.] Rache, in: Calwer Bibellexikon, Bd. 1., (2003), Sp. 1110.
306 Vgl. Judy A. White: Hero-Ego in Search of Seif: a Jungian Reading of Beowulf, New 

York 2004, S. 110. Analog zum Drachen als das Selbst von Beowulfs Helden-Ich, das in 
seinem Individuationsprozess nur beinahe zum Abschluss komme, stelle Grendel den 
Schatten (die dunkle Seite seiner Persönlichkeit) und Grendels Mutter Beowulfs Anima 
(die weiblichen Anteile eines jeden Mannes) dar. Whites psychologischer Interpretation 
zufolge steht Beowulf also in jedem der drei Kämpfe seinen inneren, unbewussten 
Seelenanteilen bzw. am Ende deren Gesamtheit gegenüber und ist gezwungen, sich mit 
diesen auseinanderzusetzen, vgl. Anm. 116.

307 Vgl. Papahagi, 2002, S. 89f. In der Heiligenerzählung des St. Georg von Jacob de 
Voragine ist bemerkenswerterweise ein Palimpsest des Beowulf nachweisbar.

308 Vgl. Schultz-Balluff, 2009, S. 57. Ihr zufolge legt der Text das Augenmerk auf Wiglafs

75

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


Gute“ eingeführt wird, nimm t im Verlauf der Erzählung an dem äußeren, aber 

auch an seinem inneren Dualismus von Gut und Böse teil. Der äußere ist 

eindeutig der Kam pf gegen die bösen Mächte -  seien sie nun heidnische 

Unholde oder eine Strafe Gottes. Er zeigt sich stets heard under helme, was sich 

auch darin manifestiert, dass es nur einen zweifelhaften Moment gibt. Dieser 

kommt im inneren Dualismus unm ittelbar vor dem Drachenkam pf ans 

Tageslicht (Vv. 2327-2332). Seine hreow on hreöre ist direkt auf Gott bezogen 

und zeigt eine düstere Seite (peostre) in Beowulf. M eistens zieht er selbst seine 

Sündhaftigkeit in Betracht. Dass er am Ende überhaupt stirbt, unterscheidet ihn 

von anderen Helden, ganz gleich welcher religiösen Vorstellungswelt. Welchen 

„Sinn“ sein Tod auch haben mag -  sowohl für die heidnische als auch für die 

christliche Perspektive ist es ein erstrebenswerter Ausgang der Geschichte: Im 

Kampf zu fallen, war eine große Ehre für einen Krieger.309 Aus christlicher Sicht 

ist die Aufopferung für den Nächsten (hier das Volk) eine Tugend, wobei von 

einer allegorischen Interpretation Abstand genommen werden muss. Beowulf ist 

weder Christus noch ein Heiliger und Hroögar wird durch seinen „Sermon“ 

nicht zu einem M oses.310 Sein Heldenleben lang hat er sich als „der andere“ 

erwiesen: als Gegner der Monster, als Gottgesandter, als Krieger, der mit 

christlichen und heidnischen Elementen311 imprägniert ist und das Publikum 

durch sein ehrenhaftes Verhalten m it vielen Fragen konfrontiert, die zur 

Selbstreflexion dienen können:

„Thus in Beowulf the hero is a pagan, probably a fictional one, who 

manifests some values ultimately to be condemned. Indeed, in one case he 

participates in one of the chief evils of the poem -  vengeance. But he 

nevertheless represents the force of good, which on the one hand transcends 

the mores of a given social moment to become the spirit of a good society in

Kreativität im Umgang mit dem Drachen, die das alte heroische Kraftmodell infrage 
stellt.

309 Goldsmith sieht im Stolz den sicheren Untergang, vgl. Goldsmith, 1991, S. 105f.), wobei 
Papahagi die Unterscheidung zwischen heroic pride und devilish pride vomimmt; erstere 
sei durchaus akzeptabel und angemessen für einen Helden, vgl. Papahagi, 2002, S. 87.

310 Vgl. David Williams: Cain and Beowulf: a Study in Secular Allegory,
Toronto/Buffalo/London 1982, S. 97.

311 An dieser Stelle sei nochmals darauf hingewiesen, dass sich nicht alles, was sich fernab 
des Christentums befindet mit dem Heidentum gleichzusetzen ist, sondern einfach als 
säkulare Gepflogenheit gemeint sein kann.

76

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


abstraction, and which on the other hand will evolve in time to the principles of

goodness.“312

III.3.2 Siegfried

Siegfried hingegen hat w eder Gott noch Götter, die seinen Weg begleiten, 

sondern ist durch seine Drachenhaut eindeutig der animalischen Sphäre des 

heroic age zuzuordnen. Für diese spielt ebenso wie für den Helden das 

Christentum keine Rolle. Daher ist es nicht verwunderlich, dass das NL auf 

dieser Ebene diesbezüglich am Helden keine Änderung oder Anpassung 

vornimmt, obgleich das deutlich ältere Beowulf-Epos es tut. In der Tatsache, 

dass sich Siegfried in einen Drachen verwandelt, mag die Symbolik des Bösen 

und Gottlosen in seiner Person m itschwingen,313 wie es im heidnischen sowie 

christlichen Kontext für die mythische Gestalt des Drachen der Fall ist, doch 

spielt der Drache hier keine Rolle als potentiell däm onischer Antagonist Gottes. 

Am H of der Burgunden wird Siegfried jedoch dann unweigerlich m it der 

christlich geprägten Hofgesellschaft konfrontiert,314 die ihm zwar sein 

anfängliches Auftreten als Haudegen abzugewöhnen weiß, aber auch nur den 

Schein einer perfekten Welt abbildet, weshalb sie bei den zeitgenössischen 

Klerikern in Kritik steht.315 Die Problematik am H of ist im Zuge der 

heroisch/höfischen Ebene eingehend betrachtet worden und hat keine 

beobachtbaren Auswirkungen auf eine etwaige christliche Gesinnung Siegfrieds. 

Die Abwesenheit solcher Glaubenselemente scheint in Anbetracht der Tatsache, 

dass die Überführung in die Welt des Hofes misslingt, vielm ehr auf eine weitere 

„Lücke“ hinzudeuten.

312 Ders., S. 99f.
313 Schlange und Drache sind für den mittelalterlichen Menschen omnipräsent, vgl. 

Wolfgang Metternich: Teufel, Geister und Dämonen. Das Unheimliche in der Kunst des 
Mittelalters, Darmstadt 2011. Das Unheimliche in der Kunst des Mittelalters, Darmstadt 
2011, S. 28; ihm folgend Rebschloe, 2014, S. 32.

314 Vgl. zu höfisch-christlichen Idealen und Tugenden wie Demut, Mitleid, Barmherzigkeit, 
u.a. Bumke, 2002, S. 399-419.

315 Vgl. Bumke, 2002, S. 430-432; Jaeger, 2001.

77

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


III.3.3 Wolf Dietrich

Wolf Dietrich besitzt als einziger der drei Helden ein christlich konnotiertes 

Zauberhemd, nämlich sein Taufgewand. Das besondere an diesem

Kleidungsstück ist, dass es wie eine zweite Haut am Körper sitzt und sowohl

Schutz gegen Naturelemente (Feuer und Wasser) als auch gegen Waffenhiebe 

bietet (vgl. Str. 30).316 Der Klausner, von dem die Königin ihren Säugling 

w iderwillig taufen lässt, bem erkt zum Taufhemd:

,„es wirt in seinem alter ein ungefüeger man:

wie enge aber es dich dunke, so legt ers doch wol an .“317

Zusammen mit dem Gewand erhält der Knabe die Prophezeiung, fünfzig Jahre

zu leben und durch die Gnade Gottes in jedem  seiner Lebensjahre die Stärke 

eines Mannes dazu zu bekom men (vgl. Str. 31).318 Die Kraft und der Schutz, die 

ihm wenig später erfolgreich durch das W olfsabenteuer helfen, sind von Anfang 

an durch die Taufe göttlich vorbestimmt, weshalb seine übernatürliche Stärke 

und Unverwundbarkeit nicht ausschließlich als heroische Qualitäten zu 

verstehen, sondern auch legendarisch angelegt sind.319 Aufgrund dieser

316 Kratz formuliert die abenteuerliche These, dass das Taufhemd mit der ursprünglich 
postnatal am Körper haftenden Embryonalhülle in Zusammenhang gebracht werden 
könne, indem er Wolf Dietrich mit dem Fürsten und Werwolf-Krieger Vseslav aus der 
Nestorchronik, welcher mit einer sogenannten „Glückhaube“ zur Welt kam, vergleicht. 
Dieselbe Schutzfunktion, die diese Haut für Vseslav habe, werde im Wolf Dietrich dem 
toufgew&te zugeschrieben, weshalb er es als eine spätere Abwandlung der 
„Glückshaube“ des Werwolf-Kriegers sieht, vgl. Kratz, 1974, S. 18-30. In jedem Fall 
unterstreicht auch diese Annahme die hautgleiche Funktion des Taufhemdes.

317 Str. 29,3f.: „er wird, wenn er groß ist, ein ganz ungefüger Mann:/aber wie eng es dich 
auch dünkt, er legt es an und es wird passen.“

318 Dazu passend kennen die Fassungen B und D ein kreuzförmiges Mal auf Wolf Dietrichs 
Rücken, das ihm zu seiner neuen, unverwechselbaren Identität verhilft. Zur Identifikation 
und Identifizierung siehe Alois Hahn: Wohl dem, der eine Narbe hat: Identifikationen 
und ihre soziale Konstruktion, in: Peter von Moos (Hrsg.): Unverwechselbarkeit. 
Persönliche Identität und Identifikation in der vormodemen Gesellschaft (Norm und 
Struktur 23), Köln/Weimar 2004, S. 43-62.

319 „Von Anfang an wird also Wolfdietrich als ein von Gott auserwählter und unter einem 
besonderen Schutz stehender Held gesehen.“ (Miklautsch, 2005, S. 102.). Sowie auch die 
Fegende des Heiligen Georg hagiographische und epische Topoi integriert, ist dies in der 
Wolfdietrichepik auch der Fall, was eine theologische Deutung des Drachenkampfes 
nahelegt (vgl. Rebschloe, 2014, S. 77), auf den noch näher einzugehenist.

78

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


Disposition und weil sich die bedrohlichen Wölfe, denen Wolf Dietrich kurze 

Zeit später ausgeliefert ist, als zahm und fügsam erweisen, ist dieses 

W olfsabenteuer einem W under gleichzusetzen. Die Zähmung von W ölfen bringt 

beispielsweise den Heiligen in Legenden eine umso größere Macht ein und 

befähigt sie in einigen Fällen dazu, W olfsführer bzw. Herr der Tiere zu sein.320 

So ist es auch bei W olf H err D ietrich, der seinen Namen genau deswegen erhält. 

Die Überwindung der potentiell todbringenden Nacht schenkt ihm zum zweiten 

Mal das Leben mit göttlicher Gnade, denn auch Berchtung, der die Szene 

beobachtet, w eiß nun:

„ [...] ,dir is tder  leib vil unbenomen.

Dir müessen dies zaichen von gotes güete kumen,

ich wil das wol gelauben, und w ärestdu des teufels barn,

du w ärestvon den wolfen erstorben und verfarn.'“321

Der Knabe bestätigt seine christliche Identität dann endgültig dadurch, dass er 

das Holzkreuz, dass Berchtung ihm gibt, nicht zerbricht (vgl. Str. 108f.). Das 

„W olfskind“ Dietrich geht aus dieser Nacht auch als Herr der W ölfe322 hervor 

und -  obwohl seine M utter eine Heidin ist -  erkennt Berchtung in ihm 

Christliches, wobei er die Möglichkeit, dass das Kind dennoch ein Heide ist, 

nicht ganz ausschließen mag (vgl. Str. 110). Doch das spielt für ihn keine Rolle, 

denn was zählt, ist nicht die innere Veranlagung des Kindes als Christ oder 

Heide, sondern die nach außen hin sichtbare Wirkung, die ihm beweist, dass der 

Junge Gott auf seiner Seite und er somit etwas Christliches an sich hat. Ihm ist 

bewusst, dass äußere Zeichen allein offenbar nicht uneingeschränkt auf das 

Innere schließen lassen, doch er nimm t die Situation als Grundlage für sein

320 Vgl. Bies, 2014, Sp. 918.
321 Str. 105,2-4:„'Leib und Leben sind dir unbenommen./Diese Zeichen müssen dir von der 

Güte Gottes kommen,/das will ich wohl glauben, wärst du nämlich des Teufels Kind,/so 
wärst du unter den Wölfen gestorben und dahingegangen.'“.

322 Wolf Dietrich ist genealogisch die Rolle eines Herrschers vorbestimmt, da sein leiblicher 
Vater der König ist. Insofern spiegelt der Name in der Form Wolf Herr Dietrich die 
Herrscherfunktion des Helden wider. Denkbar ist, dass dabei sowohl auf seine Rolle als 
Dienstherr und seine spätere Inthronisierung angespielt wird als auch die in Gen 1,28 
festgelegte Bestimmung des Menschen als Herrscher über die Tiere anklingt, die er nun 
annimmt.

79

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


weiteres Vorgehen;323 er wird den Jungen nicht töten, sondern aufziehen. Durch 

die Taufe ist die Trennschärfe zwischen Ritterschaft und Heiligkeit für den 

Jungen infrage gestellt und spiegelt ein zentrales Problem höfischer Identität 

wider: w ie [kann] sich ein Mitglied der weltlichen Adelsgesellschaft

geistlich legitim ieren[...]“?324 Das Taufhemd stellt durch seine m agisch­

universale Passform hierbei ein körperlich greifbares Symbol dar, denn der 

Schutz des Glaubens wächst m it seinem Träger.325 Die M utter hat während Wolf 

Dietrichs Aufenthalt auf Meran das Hemd in Verwahrung und gibt es ihm, bevor 

er auszieht, um bei König Ortnit Hilfe zu ersuchen. Hier wird sichtbar, was 

durch die Taufe vollzogen wurde: Die Hülle des Helden schützt ihn allein 

deshalb, weil er sich über das herze der seiden dach geschlauft326 hat. Die 

Flexibilität des Hemdes, die durch diese Eigenschaft der bereits thematisierten 

M ultifunktionalität Wolf Dietrichs entspricht, führt W olf Dietrich letzten Endes 

auf den Thron. Zuvor begibt er sich jedoch in die W ildnis und sieht sich m it der 

helle327 und magischen Kräften konfrontiert. Die W ilde Frau, die W olf Dietrich 

eine Zauberwurzel anbietet, um ihm zu erneuter monströser Kraft zu verhelfen, 

verwandelt sich von einem dämonischen Meerweib in eine helfende Schönheit 

und zeigt ihm sogar wie er in Zukunft die W urzel erkennt und sich selbst helfen 

kann (vgl. Str. 500).328 Zauberei und Magie werden im W olf D ietrich  keineswegs

323 Wolf Dietrich wird teuflische Herkunft angedichtet, weil er so ungezähmt und wild ist 
(vgl. u.a. Str. 45, 62, 92, 105; in Str. 236 wird der Teufel sogar milder als Wolf Dietrich 
dargestellt), doch nun sieht Berchtung das Gegenteil bewiesen.

324 Kraß, 2003, S. 172.
325 Wolf Dietrich wird aufgrund des Hemdes verschiedentlich als zweiter Sankt Georg, der 

ebenfalls gegen einen Drachen kämpft, stilisiert, vgl. Kratz, 1974; Kraß, 2003, S. 173. 
Der Erhalt des Hemdes ist in den Fassungen unterschiedlichen Umständen geschuldet; es 
ist ein Taufgeschenk in A, eine Gabe der Sigeminne in B und in D muss er es sich 
erkämpfen. Fassung D zieht als einzige eine direkte Verbindung zwischen Wolf Dietrich 
und Georg, indem das dort errungene Hemd zuvor dem Heiligen gehört haben soll, vgl. 
Miklautsch, 2005, S. 180. Dabei ist Wolf Dietrich aber nicht als Heiliger oder Märtyrer 
zu verstehen ist, vgl. Friedrich, 2009, S. 335.

326 Str. 435,1: „[Du hast dir über dein] Herz die Decke der Gottseligkeit gezogen.“
327 Str. 462,2: „Hölle“. Die Kindheitserfahrung wiederholt sich: Wolf Dietrich erfährt sich 

selbst als Teufelskind, während gleichzeitig alles Fremde verteufelt wird, vgl. 
Wolfdietrich, Komm. zu Str. 489,4, S. 665.

328 Zauberpflanzen, die in die höfischen Fiteratur zuhauf Eingang gefunden haben, erfüllen 
im Mittelalter einen oft mit Magie verbundenen Zweck, wobei sich die übernatürlichen 
Kräfte meist als reale Substanzeffekte erweisen. Erfahrungswissen und heidnischer 
Aberglaube gehen dabei oftmals Hand in Hand, doch nicht alle Praktiken und Substanzen 
wurden von der Kirche als „heidnisch“ verteufelt, vgl. Peter Dilg: [Art.] Zauberpflanzen, 
in: FexMa, Bd. 9 (2002), Sp. 485f.

80

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


aus christlicher Perspektive abgelehnt, sie partizipieren sogar an der christlichen 

Sphäre, denn so ist auch das Taufhemd von Anfang an ein magisches Hemd. 

Insofern bezeugt die Zauberwurzel möglicherweise heidnischen Aberglauben, 

w ie er im M ittelalter weit verbreitet war, oder aber einfach die Notwendigkeit 

medizinisch fundierten W issens. In jedem  Fall scheint ihre W irkung auf Wolf 

Dietrich erwünscht und nicht verteufelt zu sein. Im Gegenteil: Immer wenn er 

mit dem Teufel -  oder wie in diesem Fall mit der Hölle -  in Verbindung 

gebracht wird,329 zerschlägt sich diese Vermutung meist unm ittelbar und Wolf 

Dietrichs Christlichkeit hebt sich im Kontrast dazu ab.330 Kontrastiv spielt der 

gesamte Text auch mit der Konfrontation des W olf Dietrich mit Ortnit, des 

Helden m it dem Antihelden.331 Durch diesen bestehenden Kontrast hebt die 

Aussage Ortnits „ich bins ein wilder heiden“332 deutlich die christliche bzw. 

heidnische Färbung von Held und Antiheld hervor, die den gesamten Lebenslauf 

durchzieht.333 Obwohl Wolf Dietrich heidnische W urzeln hat, weil seine Mutter 

Heidin ist, ist er selbst ein ganzer Christ. Das Taufhemd übernim m t in

329 An seinem Tiefpunkt im Wald angekommen, hört Wolf Dietrich sogar in seinem 
elendigen Leiden die Schreie Luzifers und dessen Abkömmlinge (vgl. Str. 463) und 
meint, sich in der Hölle wiederzufinden. Die Entrückung von Seele und/oder Leib in 
einen anderen Raum, der von Höllenfahrt und Horrorszenarien geprägt ist, ist das 
Charakteristikum der Visionsliteratur, wie sie in unzähligen Ausführungen überliefert ist, 
vgl. Peter Dinzelbacher: [Art.] Visio(n), -sliteratur. A, in: LexMa, Bd. 8 (2002), Sp. 1734­
1738. Wolf Dietrichs Abstieg in die Tiefe, die er mit allen Sinnen als Hölle wahmimmt 
(Identitätsverlust, Leid, Hunger- und Durstgefühl, Müdigkeit, Schreie, unmittelbare 
Todeserwartung), führt ihn hinab zu der stainwant, einem Raum, der durch sein Material 
Stabilität vorgibt, aber bei genauerer Betrachtung undeutlich und verschwommen -  der 
übrigen Welt entzogen -  ist, vgl. Stephan Fuchs-Jolie: stainwant. König Otnits Tod und 
die heterotope Ordnung der Dinge, in: Sonja Glauch, Susanne Köbele, Uta Störmer- 
Caysa (Hrsg.): Projektion - Reflexion - Ferne: Räumliche Vorstellungen und Denkfiguren 
im Mittelalter, Berlin 2011, S. 57.

330 Einige Beispiele: Wolf Dietrich wird als Teufelskind dargestellt und beweist durch sein 
Wolfsabenteuer das Gegenteil; wegen seine Blutrünstigkeit im Kampf gegen die Brüder 
bezeichnet Saben ihn als Teufel (vgl. Str. 340), wobei er sich kurz darauf durch sein 
Wehklagen um Berchtungs Söhne alles andere als teuflisch präsentiert; er gelangt zur 
stainwant und stößt doch dort durch Gottes Güte auf einen locus amoenus (oder gar das 
Paradies?).

331 Insbesondere der klägliche Tod macht Ortnit zu einem Antihelden, der zerfällt, indem 
sein weicher Kern aus der massiven Rüstung gesogen wird, und der vom nachfolgenden 
Helden Wolf Dietrich gerächt werden muss. Was Ortnit versagt bleibt, erlangt Wolf 
Dietrich, vgl. Kraft, 2009, S. 49f.; Fuchs-Jolie, Millet, Peschel (Hrsg.), 2013, S. 706f. 
[Nachwort].

332 Ortnit, Str. 203,4: „Ichbin's, ein wilderHeide [...]“.
333 In Wolf Dietrichs Feben finden sich viele Elemente, die zu eine typischen Heiligenvita 

gehören: Taufe, Wunder, Gottesgabe, Moniage.

81

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


christlicher Überzeichnung die Funktion einer Rüstung, ersetzt eine solche aber 

nicht ganz, sondern ergänzt sie sinnvoll, denn W olf Dietrich legt im 

Drachenkampf die elbische Rüstung Ortnits an, zwischen deren Ringe sich das 

Hemd schmiegt und so verhindert, dass W olf Dietrich -  anders als Ortnit -  aus 

der Rüstung gesogen wird (vgl. Str. 239 der Schlusspartie des W olf Dietrich  

nach dem Dresdner Heldenbuch). Das hautgleiche Taufhemd, das als äußeres 

Zeichen der seiden Dach  dient, ist im Drachenkampf geradezu mit Ortnits 

Rüstung verschmolzen, wodurch diese alte heroische Hülle ebenfalls zu einer 

schützenden Haut w ird.334 W olf Dietrich kombiniert also den Glauben in seinem 

Herzen -  symbolisiert durch das Taufhemd -  mit seiner heroischen Kraft -  der 

Rüstung - ,  was ihn zu einem siegreichen Ritter macht. In seiner Ritterschaft 

integriert er beides und füllt die Rüstung als „providentiell ausgestatteter 

Erlöser“335 dam it vollständig aus. Berchtung konnte am heimlich getauften Wolf 

Dietrich nur die äußeren Zeichen als christliche wahrnehmen. Die Entwicklung 

zeigt aber dann, dass das Innere dem Äußeren entspricht und das Christliche voll 

adaptiert und integriert ist. Von einem heidnischen Helden fehlt bei Wolf 

Dietrich nach anfänglichen Schwierigkeiten jede Spur. Einzig und allein die 

Gegenüberstellung mit Ortnit erinnert an das Heidnische eines „Helden des alten 

Schlags“ . W olf Dietrich stellt am Ende nicht nur die politische Ordnung wieder 

her, sondern auch die göttliche, die über das Heidentum und das Dämonische 

siegt.336 In diesem christlichen Licht wird auch die tr/uwe-Verbindung zu seinen 

Dienstmannen betrachtet.337

334 Im Bild des Körpers verbleibend stellt die Rüstung als äußerste Schicht die „Hornhaut“ 
Wolf Dietrichs dar.

335 Vgl. Friedrich, 2009, S. 335; vgl. auch Anm. 325.
336 Die Schlange ist in vielen Kulturen seit jeher dasjenige Wesen, das dem Gott oder den 

Göttern der Schöpfung entgegentritt. Dabei ist anzunehmen, dass in gigantischen 
Exemplaren ein Drache zu sehen ist, wobei darüber im Einzelfall gesondert zu 
entscheiden ist. Die Kraft des Bösen und die Hinterlistigkeit dieser Wesen kennen sowohl 
christliche (z.B. Gen 3,1 sowie Hi 3,8) als auch heidnische Berichte (z.B. Der 
Totendrache Nidhöggr, Völuspa Str. 39 und 50; Griminismä! Str. 34f.). Er kann 
unterirdisch, als fliegende Bedrohung, unter Wasser oder als Höhlenbewohner auftreten. 
Dabei wird der Drache vielfach als Teufel -  insbesondere in eschatologischer Perspektive 
als der Antagonist Gottes schlechthin -  verstanden, der sich zwischen Verführung und 
Schreckensverbreitung entscheiden kann. So zeichnet auch der Physiologus über den 
Drachen eine negative Ideologie. Er tritt als unstetes Wesen und Sinnbild des Teufels in 
Erscheinung und nur in Einzelfällen als „einfache“ Schlange, vgl. Rebschloe, 2014, S. 
31-33, 58f„ 68-70, 94, 184f.; Treu, S. 24-27. Eine vollständige Auflistung der 
Erwähnungen im Physiologus zu finden bei Rebschloe, 2014, S. 88-95.

337 Vgl. Miklautsch, 2005, S. 186.

82

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


III.3.4 Zusammenfassung

Obgleich das Christentum ursprünglich für den Heros keine Rolle spielt, zeigt 

sich doch auf dieser Ebene, w ie christliche Elemente bei seiner späteren 

Gestaltung im schriftlichen Epos zunächst subtil eingeflochten werden und dann 

noch später einen festen Bestandteil im Leben des Helden darstellen. So wird 

bereits im Beowulf-Epos deutlich, w ie fließend plötzlich heidnische und 

christliche Elemente ineinander verwoben sind. Neben der Erwähnung des 

christlichen Gottes als Beistand für Beowulf, sind es vor allem Handlungsmuster 

und Denkweisen, die mal an eine Sphäre angelehnt sind, mal beide Sphären 

implizieren. Der Held nimm t hierbei eine oszillierende Funktion ein, indem er 

sowohl Teil des Dualismus von Gut und Böse ist als auch die Vorstellungen 

beider Lebenswelten verkörpert. Ruhm und Ehre, die im germanischen 

Wertekanon eine wichtige Rolle spielten, treiben ihn genauso an wie die 

Racheverpflichtung, doch auch das Schicksal wyrd  leistet im m er wieder seinen 

Beitrag zum Geschehen. Mit Gottes Hilfe vollbringt er vorbildliche W undertaten 

und schafft den Schutzlosen Abhilfe von gottverstoßenen Monstern.

Siegfried hingegen ist nicht christlich umhüllt, sondern durch seine Drachenhaut 

der m ythisch-heidnischen Sphäre zuzuordnen. Die auch Lindwürmer genannten 

Drachen oder Schlangen spielen im christlichen Kontext auf den Sündenfall an 

bzw. symbolisieren auch bei den Heiden das Böse und Gottesfeme in der Welt. 

Siegfried kann den Drachen besiegen, lädt durch dessen Blut aber einen Teil 

dieser Chaosmacht auf sich. Am H of der Burgunden ist er dann von der 

christlich geprägten Hofgesellschaft umgeben und ist nach wie vor um 

vorbildliches Benehmen bemüht. Doch nichts weist darauf hin, dass Siegfried 

gottesfürchtig ist oder seine Taten auf Gott (oder eine andere Macht) 

zurückzuführen sind.

Wolf Dietrichs Taufhemd hingegen, das ein mit dem Körper des Helden 

wachsendes Hemd ist und ihn vor menschlichen Waffen sowie vor den 

Naturelementen Feuer und W asser schützt, ist nur zusammen mit einem 

gefestigten Glauben an Gott wirksam. Dies beweist der siegreiche 

Drachenkampf und die Heirat mit Liebgart, die ihn endgültig fest in den Hof 

integriert. Das Taufhemd gibt dem Helden den nötigen Schutz, aber auch

83

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


Stabilität und -  im Fall Wolf Dietrichs -  auch Flexibilität, die dem Helden des 

alten Schlags fehlt (vgl. Ortnit, dessen weicher Leib einfach aus der Rüstung 

gesogen wird). W olf Dietrich verbindet Inneres und Äußeres sinnvoll 

miteinander, weil er die Hülle nicht nur überlegt, sondern dessen Bedeutung 

intrinsisch angelegt ist. Deshalb schafft er es, trotz anfänglicher 

Schwierigkeiten, selbstbewusst den Weg durch die W ildnis zu gehen, kann sich 

dank des Briefes von Berchtung auch von seiner Identitätskrise befreien und 

seinen Individuationsprozess erfolgreich für den Sieg nutzen.

84

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


IV. Die neue Hülle der Helden

Alle Helden dieser Untersuchung weisen auf den verschiedenen Ebenen eine 

doppelte Imprägnierung ihrer Person auf.338 Dabei schichten sich diese doppelt 

imprägnierten Ebenen gewissermaßen analog zu den verschiedenen Hüllen um 

den Helden. Die animalisch/menschliche Ebene bildet den Kern, auf den sich 

nach und nach die anderen Ebenen aufbauen. Sie stehen aber auch im m er in 

W echselwirkung zu dieser. Gerade weil sie das archaische M otiv des 

Animalischen beinhaltet, bildet sie den Kern, der maßgeblich für jeden der 

Helden ist. A uf verschiedene A rt und Weise wird dieses gemäß der künstlich­

klerikalen Ideologie des Mittelalters christlich überzeichnet und abgeschliffen. 

Die M etapher des Abschleifens soll allerdings nicht den Gedanken schüren, die 

Epen hätten eine steinerne Urform, deren Bearbeitung sich nun Handwerker -  in 

Gestalt von Schreibern -  angenommen hätten. V ielmehr tätigen die Autoren hier 

Kunstgriffe, welche die Versuche der Konfliktbewältigung an der Figur des 

Helden demonstrieren. Dabei zeigen intertextuelle und historische Bezüge, dass 

das Kunstwerk aber auch nicht im luftleeren Raum entstanden ist. A lle Helden 

beziehen nämlich auf den verschiedenen Ebenen ihre ganz eigene Position und 

beweisen im Vergleich einen unterschiedlichen Grad der Integration von den 

alten m aren  in den zeitgenössischen (Kon-)Text. Die dafür nötigen Spielzüge 

und -regeln führen dabei so manchen Helden in den eigenen Untergang.339

Beowulf, der „älteste“ der drei Helden, spaltet seine animalisch-heroische 

Existenz nach seinem ruhmreichen Auftreten bei den Dänen von seiner 

unheroisch-zivilisierten Rolle als König der Gauten ab. Jedenfalls gibt die kurze 

Erwähnung keinerlei Anlass, eine Verbindung zwischen den beiden 

Lebensabschnitten herzustellen. Graphisch sei dies einmal wie folgt dargestellt:

338 Siegfried stellt auf der christlich/heidnischen Ebene die einzige Ausnahme dar.
339 Vgl. Müller, 1998.

85

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


Animalisch Menschlich

Heroisch Höfischt  y | Beowuif t  y
Heidnisch Christlich

In Leserichtung ist auch die Chronologie abgebildet; der Held steht zwischen 

dem ehemaligen animalischen Kriegertum und der neuen Herrscherrolle. Die 

kämpferische Natur Beowulfs ist dem Leser zw ar aufgrund des raschen 

Zeitsprungs noch präsent, doch ist der animalische Heros, dem kein Platz in der 

gegenwärtigen Herrscherposition Beowulfs eingeräumt ist, offenbar in seiner 

Vergangenheit geblieben. Denn erst mit dem Erscheinen des Drachen wird er 

w ieder geweckt und gewinnt die Oberhand über den Herrscher, was ihn das 

Leben kostet. Nicht einmal der einzige Helfer kann diesen Fehler ausgleichen. 

In dem Moment, in dem die heroischen Charakterzüge nach 50 Jahren wieder 

benötigt werden, zeigt sich, dass Beowulf verlernt hat, die Folgen seines 

Handelns adäquat einzuschätzen.340 Es drängt sich die Tatsache auf, dass 

Beowulf in beiden Sphären für sich erfolgreich sein kann, doch die Integration 

misslingt, was auch der vermehrte Bezug zum biblischen Gott in dieser letzten 

Episode nicht verhindert. Dass sie aber ein notwendiger Schritt gewesen wäre, 

ergibt sich aus dem Drachenkampf, in dem sich zwei Gegner des heroic age 

gegenüberstehen, deren derartige Existenz in der neuen Zeit341 unmöglich ist.

In der Figur des Beowulf wird demnach die Trennung der beider Sphären, aber 

auch gleichzeitig die Notwendigkeit ihrer sinnvollen Verbindung verdeutlicht, 

die nicht einfach durch die Gleichzeitigkeit des A uftretens beider Rollen in einer 

Person erfüllt werden kann. Die W eisheit des Herrschers hätte um die monströse 

Kraft aus seiner heroischen Vergangenheit ergänzt werden müssen und diesen 

nicht einfach in kopfloser Raserei überwältigen dürfen. Ein Blick auf die Zeit

340 Vgl. Koch, 2009, S. 319.
341 Hier ist sowohl die werkimmanente Zeit, die durch ihre Zäsur einen neuen 

(Lebens-)Abschnitt für Beowulf einleitet, als auch der Zeitpunkt der Verschriftlichung 
des Epos gemeint, der ebenfalls seine neuen Einflüsse mitbringt, z.B. monastische, vgl. 
Jack, 2009, S. 7.

86

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


bei den Dänen zeigt, dass Hroögar als König einen heroischen Kämpfer von 

außen benötigte, um sein Volk beschützen zu können. Dort waren die Rollen auf 

zwei Personen aufgeteilt und beide sahen ihre Aufgabe am Ende als erfolgreich 

erfüllt an: Der Held hat die Ungeheuer besiegt und der König sein Volk 

geschützt. Wie auch im m er eine gelingende Integration für Beowulf aussehen 

könnte, aus einem separierten Nebeneinander kann nicht plötzlich ein 

erfolgreiches Zusammenspiel werden.

Siegfried bildet das andere Extrem im Vergleich zu Beowulf. Mit Vorsicht 

formuliert: Die Sphären diffundieren weitgehend unkontrolliert durch den 

Helden in den jew eils anderen Bereich hinein:

Animalisch

Heroisch

(Heidnisch)

  Siegfried

Menschlich

Höfisch

(Christlich)

Schon in seiner Jugend wird er m it beidem konfrontiert, indem er sowohl die 

höfische Erziehung und Schwertleite erhält als auch durch den Drachenkampf 

selbst zu einem Drachen mit Hornhaut wird. Diese mythisch-animalische Hülle 

verwurzelt ihn in der sagenhaften Welt, die sein nordisches Pendant Sigurd noch 

deutlicher hervorhebt. Ganz typisch äußert sich das verinnerlichte M onströse in 

übertriebenem Verhalten, das sich der höfischen Kontrolle entzieht. Die 

Übertreibungen und Überdimensionierungen sowie sein Fehlverhalten sind 

Folgen des inneren Heroischen, die Konflikte hervorrufen und sich in ihnen 

entladen.342 Dies verdeutlicht besonders eindrucksvoll der erste Kontakt

342 Zum Verhältnis von Innen und Außen vgl. Klein, 1988, S. 125.

87

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


Siegfrieds mit der W ormser Hofgesellschaft, den er nicht besser für sein 

Vorhaben zu nutzen weiß, als sich degenlich  und als recke zu präsentieren. Die 

animalisch-heroischen Charakterzüge prallen ungebremst auf die gastfreundlich 

gesinnten Wormser. Seine Anpassungsfähigkeit lässt ihn dann aber gut am Hof 

zurecht kommen, doch je w eiter er in eine Sphäre -  Natur oder Kultur -  

hineingefunden hat, desto deutlicher und unerwartet tritt dann das M uster der 

jeweils anderen Sphäre zu Tage. So ist er dann später der ritter edele im Wald 

und stirbt. Das Ventil, das den Fluss ins Gleichgewicht bringen und die 

gelungene Integration herbeiführen könnte, scheint Siegfried zu fehlen. 

Stattdessen schlägt er plötzlich von einem ins andere um.

Was ihm fehlt, und das könnte ein Hinweis auf den Grund des M isslingens der 

Integration sein, ist der Glaube bzw. die christliche Verankerung wie sie für die 

höfische Kultur maßgeblich ist.

Dies verkörpert W olf Dietrich par excellence. Sein animalisch-heroischer Kern 

ist vorhanden, aber durchgängig von den neuen Prädikaten umhüllt, sodass diese 

auch bis ins Innere durchdringen können:

Wolf Dietrich

Christlich

Menschlich
Animalisch

Heroisch

Heidnisch

Höfisch

Was Wolf Dietrich auf den ersten Blick von den anderen Helden unterscheidet, 

ist sein Status als getaufter und gläubiger Christ. Dieser ist nicht nur eine Hülle,

88

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


die seinen Körper in Form des Taufhemdes bekleidet und ihn schützt, sondern 

wird zur Erklärung für seine heroische Identität erhoben, indem Berchtung 

feststellt, dass der Junge ein Kind Gottes und nicht des Teufels ist. Seine 

heroische Existenz bereitet ihm ebenso wie Siegfried am Hof Schwierigkeiten, 

doch im Gegensatz zu diesem ist Wolf Dietrich mit Hilfe der Erziehung in der 

Lage, seinen animalisch-heroischen Kern zu bündeln und in die Sphäre des 

Höfischen hineinzuwachsen. In Form des Namens begleitet ihn das W ölfische 

sein Leben lang, doch im Drachenkampf versucht er nicht wie Beowulf seine 

monströsen Kräfte zu reaktivieren, sondern siegt mit der durch seinen Glauben 

wirksamen Magie des Taufhemdes. M itklautsch postuliert:

„Wolfdietrich ist in jeder Altersstufe auf der Höhe seiner Perfektion“.343

Dies geschieht durch Kontrolle und Beherrschung -  er ist Wolf und Herr der 

W ölfe und insofern auch Herr seiner Selbst -  und muss so manches affektierte 

Verhalten ausmerzen, sich anderes aneignen und am Glauben festhalten. Trotz 

seiner heidnischen Wurzeln zeichnet sein Lebensweg den aus Heiligenviten 

bekannten W erdegang nach, für den der Sieg der truiwe ebenso wichtig ist wie 

die göttliche Ordnung, die dann gesellschaftsstabilisierend wirksam werden. 

Insgesamt scheint W olf Dietrich derjenige Held unter den dreien zu sein, dem es 

letztendlich gelingt, die inneren und äußeren Am bivalenzen auszuhalten bzw. zu 

integrieren und somit sowohl als heroischer Drachenkämpfer siegreich zu sein 

als auch im höfischen Leben Fuß zu fassen. Die beiden anderen haben auf ihre 

jeweils ganz eigene Weise Integrationsschwierigkeiten auf verschiedenen 

Ebenen, die im Verlauf der Erzählung zu den aufgeführten Konflikten führen. In 

der christlichen Überformung des Heroischen, die sich in der passgenauen Form 

des klerikal-künstlichen Hemdes widerspiegelt, ist der Konflikt für Wolf 

Dietrich quasi aufgelöst, wenn auch das Heroische noch im m er im Kern Bestand 

hat. Das omnipräsente W echselspiel zwischen beiden Sphären bildet den 

Rahmen, in dem der Held sich bewegen und seine Rollen darin integrieren muss. 

Das Christentum scheint dann die Instanz zu sein, die über Gelingen oder 

Misslingen entscheidet: Siegfried und W olf Dietrich eint ihre Rollenvielfalt, 

doch wo Siegfried diese nicht zielführend einsetzen kann, bündelt sie sich für

343 Miklautsch, 2005, S. 115.

89

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


Wolf Dietrich unter dem Deckmantel des Christentums, das zu Beowulfs Zeiten 

noch keine vergleichbare exponierte Stellung innehatte. Der christlich umhüllte 

Held ist zwar am weitesten von der Sagenwelt des heroic age entfernt, doch ist 

diese Entfernung für ihn die einzige Möglichkeit, in der christlichen Hofkultur 

Fuß zu fassen. Trotz aller Erneuerung, die m it dem Namen Wolf (Herr) Dietrich 

einhergeht, lässt es sich der A utor dennoch nicht nehmen, den „neuen Helden“ 

an das heroic age rückzukoppeln. Dem sagenkundigen Leser erschließt sich 

nämlich sogleich die Tatsache, dass Wolf Dietrich der Ururgroßvater Dietrichs 

von Bern ist.

Der Blick auf den A nfang macht Folgendes deutlich:

Wie also die alten m aren  in doppelter Hinsicht zu verstehen sind, weil sie 

einerseits -  wenn auch diffus und nicht rekonstruierbar -  von der Historie 

berichten, andererseits die alten Geschichten und Stoffe überliefern, so ist auch 

der Held als Kernfigur der Erzählung in diese Überlieferungsdynamik 

einbezogen. Sie m anifestiert sich in der Doppelbindung des Helden, die auch 

nochmals durch die diametralen Begriffe heard under helme/hreow on hredre, 

wild/zam  und degen/ritter edele aufgegriffen worden ist. Der Dichter hüllt seine 

Erzählung auf den verschiedenen Ebenen um den Protagonisten und setzt ihn so 

in Beziehung zu dem durch die Geschichte gewachsenen und durch das Medium 

der Schrift aufkommenden neuen Kulturraum. Der aus den -  wie das NL sie 

nennt -  alten m aren  stammende Heros präsentiert sich dementsprechend im 

Verlauf seiner Geschichte in doppelter Hinsicht im neuen Gewand.344

344 Dessen Schönheit können wir zwar erkennen und untersuchen, doch ob und welche 
„Schichten“ noch aus früherer mündlicher Tradierung darunter sind, bleibt verborgen. 
Dennoch können in der Heldenepik besondere Erkenntnisse gewonnen werden: „Im 
deutschen Raum war das traditionelle heroische Ereignislied offenbar die einzige 
verfügbare Gattung, in der das Altheroische in problematisierender Verschriftlichung 
niedergelegt werden konnte [...]. Im Altenglischen ging man, noch tiefer in die Substanz 
des Altheroischen eingreifend, einen Schritt weiter, im Beowulf, in einem doppelt neuen 
Medium, in der Schriftlichkeit und im Großepos.“ (Wolf, Alois: Die Verschriftlichung 
von europäischen Heldensagen als mittelalterliches Kulturproblem, in: Heinrich Beck 
(Hrsg.): Heldensage und Heldendichtung im Germanischen, Berlin 1988, S. 305-328, 
hier: S. 309).

90

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


V. Abkürzungs-, Quellen- und Literaturverzeichnis

Abkürzungsverzeichnis:

ae. altenglisch

altn. altnordisch

mhd. mittelhochdeutsch

Ouellenverzeichnis:

Byock, Jesse L.: The Saga of King Hrolf Kraki. Translated with an

Introduction by Jesse L. Byock, London 2005.

Byock, Jesse L. (Hrsg.): The Saga of the Volsungs: The Norse Epic of Sigurd the 

Dragon Slayer, London 2004.

Fuchs-Jolie, Stephan; Millet, Victor; Peschel, Dietmar (Hrsg.): Otnit. Wolf 

Dietrich. Frühneuhochdeutsch/Neuhochdeutsch, Stuttgart 2013.

Fulk, R. D.; Bjork, Robert E.; Niles, John D.: K laeber’s Beowulf, Fourth 

Edition, Toronto 2008.

Haymes, Edward R. (Hrsg.): The Saga of Thidrek of Bem. Translated by 

Edward R. Haymes, New York 1988.

Jack, George: Beowulf. A Student Edition. Oxford 2009.

King, K. C. (Hrsg.): Das Lied vom Hürnen Seyfrid. Critical Edition with 

Introduction and Notes by K. C. King, M anchester 1958.

Kofler, Walter (Hrsg.): Ortnit und Wolfdietrich A, Stuttgart 2009.

Krapp, George P. ; Van Kirk, Elliot (Hrsg.): The Old English Physiologus. The 

Exeter Book, New York 1936.

91

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


Krause, Arnulf: Die Götter- und Heldenlieder der Älteren Edda. Übersetzt, 

kommentiert und herausgegeben von dems., Stuttgart 2011.

Lehnert, Martin: Beowulf. Ein altenglisches Heldenepos. Übersetzt und 

herausgegeben von dems., Stuttgart 2004.

Riethe, Peter (Hrsg.): Hildegard von Bingen. Naturkunde. Das Buch von dem 

inneren Wesen der verschiedenen Naturen in der Schöpfung, Salzburg 

1974.

Schulze, Ursula (Hrsg.): Das Nibelungenlied.

M ittelhochdeutsch/Neuhochdeutsch. Nach der Handschrift B. Ins 

Neuhochdeutsche übersetzt und kommentiert von Siegfried Grosse, 

Stuttgart 2011.

Treu, Ursula (Hrsg.): Physiologus. Naturkunde in frühchristlicher Deutung, 

Berlin 1981.

Literaturverzeichnis:

Abels, Kurt: Germanische Überlieferung und Zeitgeschichte im Ambraser Wolf 

Dietrich (Wolf Dietrich A), Freiburg i. Br. 1965.

Andersson, Theodore M.: Die Oral-Foim ulaic Poetiy im Germanischen, in: 

Heinrich Beck (Hrsg.): Heldensage und Heldendichtung im Germanischen 

(Ergänzungsbände zum Reallexikon der Germanischen Altertumskunde, 

Bd. 2), Berlin/New York 1988, S. 1-14.

Baecker, Linde: Die Sage von Wolfdietrich und das Gedicht W olfdietrich A, in: 

ZfdA 92 (1963), S. 31-82.

Baecker, Linde: Die Grundlagen der Geschichte des Wolfdietrichstoffes. 

Teildruck aus: Die Sage von W olfdietrich und das Gedicht W olfdietrich A, 

Mainz 1961.

92

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


Bastert, Bernd: Fremde Helden?: narrative Transcodierung und Konnexion des 

'Nibelungenlieds' im mittelniederländischen 'Nevelingenlied', in: Victor 

Millet (Hrsg.): Narration and Hero: Recounting the Deeds of Heroes in 

Literature and Art of the Early M edieval Period, Berlin 2014, S. 385-402.

Beck, Heinrich: [Art.] Rache, in: Reallexikon der germanischen

Altertumskunde. Bd. 24 (2000), S. 45-47.

Berendsohn, Walter A.: Zur Vorgeschichte des Beowulf, Kopenhagen 1935.

Bertelli, Sergio: The K ing’s Body. Sacred Rituals of Power in M edieval and 

Early Modern Europe (translated by R. Burr Litchfield), State College 

2003.

Bies, Werner: [Art.] Wolf, in: Enzyklopädie des M ärchens Bd. 14 (2014), Sp. 

912-923.

Birkhan, Helmut: Furor Heroicus, in: Alfred Ebenbauer, Johannes Keller 

(Hrsg.): Das Nibelungenlied und die europäische Heldendichtung. 8. 

Pöchlarner Heldenliedgespräch (Philologica Germanica 26), W ien 2006, 

S. 9-38.

Bjork, Robert E.; Obermeier, Anita: Date, Provenance, Author, Audiences, in: 

Bjork, Robert E.; Niles, John D. (Hrsg.): A Beowulf Handbook, Exeter 

1997, S. 13-34.

Bosworth, Joseph: An A nglo-Saxon Dictionary Online, 2010, online vom

01.09.2016 (http://www.bosworthtoller.com/001252).

Britton, G. C.: Unferth, Grendel and the Christian M eaning of 'Beow ulf, in: 

Neuphilologische Mitteilungen 72, 1971, S. 246-250.

Bumke, Joachim: Höfische Kultur. Literatur und Gesellschaft im hohen 

Mittelalter, 10. Aufl., M ünchen 2002.

93

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www.bosworthtoller.com/001252
https://doi.org/10.5771/9783828867215
http://www.bosworthtoller.com/001252


Cameron, Angus; Crandell, Ashley [u.a.] (Hrsg.): Dictionary of Old English: A 

to G online (Toronto: Dictionary of Old English Project 2007), online 

vom 01.09.2016

(http://tapor.library.utoronto.ca/doe/dict/indices/headwordsindexa.html).

Cavell, Megan: Constructing the M onstrous Body in Beowulf, in: Anglo-Saxon 

England Bd. 43, Cambridge 2014, S. 155-181.

Cavill, Paul R.: Heroic Saint and Saintly Hero: the Passio Sancti Eadm undi and 

The Battle of Maldon, in: Robin Waugh, James Weldon (Hrsg.): The Hero 

Recovered: Essays on M edieval Heroism in Honour of George Clark, 

Kalamazoo 2010, S. 110-124.

Chadwick, Hector M.: The Heroic Age, Cambridge 1912, repr. 1967.

Chadwick, Nora K.: The M onsters and Beowulf, in: Peter Clemoes (Hrsg.): The 

Anglo-Saxons: Studies in some Aspects of their History and Culture 

presented to Bruce Dickins, London 1959, S. 171-203.

Dilg, Peter: [Art.] Zauberpflanzen, in: LexMa, Bd. 9 (2002), Sp. 485-486.

Dinzelbacher, Peter: [Art.] Visio(n), -sliteratur. A, in: LexMa, Bd. 8 (2002), Sp. 

1734-1738.

Düwel, Klaus: Runenkunde, 4. überarb. und aktual. Aufl., Stuttgart/Weimar 

2008.

Ebenbauer, Alfred: Achillesferse -  Drachenblut -  Kryptonit: Die

Unverwundbarkeit der Helden, in: Ders., Johannes Keller (Hrsg.): Das 

Nibelungenlied und die europäische Heldendichtung. 8. Pöchlamer 

Heldenliedgespräch (Philologica Germanica 26), W ien 2006, S. 73-102.

94

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://tapor.library.utoronto.ca/doe/dict/indices/headwordsindexa.html
https://doi.org/10.5771/9783828867215
http://tapor.library.utoronto.ca/doe/dict/indices/headwordsindexa.html


Ebenbauer, Alfred: Heldenlied und „Historisches Lied“, in: Heinrich Beck: 

Heldensage und Heldendichtung im Germanischen (Ergänzungsbände 

zum Reallexikon der Germanischen Altertumskunde, Bd. 2), Berlin 1988, 

S. 15-34.

Ehrhardt, Harald: [Art.] Kenning, in: LexMa, Bd. 5 (2003), Sp. 1102-1103.

Ehrismann, Otfrid: Archaisches und M odernes im Nibelungenlied. Pathos und 

Abwehr, in: Achim Masser (Hrsg.): Hohenemser Studien zum 

Nibelungenlied, Dornbirn 1980, S. 164-174.

Eichfelder, Thomas: Siegfriedmythen vor 1200, in: Volker Galle (Hrsg.): 

Siegfried. Schmied und Drachentöter (Nibelungeneditionen 1), Worms 

2005, S. 70-87.

Fell, C. E.: Paganism in Beowulf: A Semantic Fairy-Tale, in: T. Hofstra, L. A. J. 

R. Houwen, A. A. MacDonald (Hrsg.): Pagans and Christians. The 

Interplay between Christian Latin ans Tratitional Germanic Cultures in 

Early M edieval Europe. Proceedings of the Seeons Germania Latina 

Conference held at the University of Groningen. May 1992 (Germania 

Latina II), Groningen 1995, S. 9-35.

Frey, Johannes: Die Gegner der Helden in germanischer Heldendichtung. 

Nibelungen und Edda (Erlanger Studien 138), Erlangen/Jena 2009.

Friedrich, Udo: Held und Narrativ. Zur narrativen Funktion des Heros in der 

mittelalterlichen Literatur, in: Victor Millet (Hrsg.): Narration and Hero: 

Recounting the Deeds of Heroes in Literature and Art of the Early 

Medieval Period, Berlin 2014, S. 175-194.

Friedrich, Udo: M enschentier und Tiermensch. Diskurse der Grenzziehung und 

Grenzüberschreitung im Mittelalter, Göttingen 2009.

95

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


Fuchs-Jolie, Stephan: stainwant. König Otnits Tod und die heterotope Ordnung 

der Dinge, in: Sonja Glauch, Susanne Köbele, Uta Störmer-Caysa (Hrsg.): 

Projektion - Reflexion - Feme: Räumliche Vorstellungen und Denkfiguren 

im Mittelalter, Berlin 2011, S. 39-60.

Ghosh, Shami: W riting the Barbarian Past: Studies in Early Medieval Historical 

Narrative (B rill's Series on the Early Middle Ages 24), Leiden [u.a] 2016.

Glogau, Dirk R.: Untersuchungen zur konstruktivistischen Mediävistik. Tiere 

und Pflanzen im „Tristan“ Gottfrieds von Straßburg und im 

„Nibelungenlied“, Essen 1993.

Goddon, Malcolm R.; Lapidge, M ichael (Hrsg.): The Cambridge Companion to 

Old English Literature, Cambridge 1991.

Goldsmith, Margaret E.: The Christian Perspektive in Beowulf, in: Robert D. 

Fulk (Hrsg.): Interpretations of Beowulf: A Critical Anthology, 

Bloomington (Ind.) 1991, S. 103-119.

Greenfield, Stanley B.: A Touch of the Monstrous in the Hero or „Beowulf“ Re- 

marvellized, in: Ders. (Hrsg.): Hero and Exile: the A rt of Old English 

Poetry, London 1989, S. 67-73.

Grönbech, W ilhelm: Kultur und Religion der Germanen, Leipzig 1996.

Gwara, Scott: Heroic Identity in the World of Beowulf (Medieval and 

Renaissance Authors and Texts 2), Leiden 2009.

Haferland, Harald: Mündlichkeit, Gedächtnis und Medialität: Heldendichtung 

im deutschen Mittelalter, Göttingen 2004.

96

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


Hahn, Alois: Wohl dem, der eine Narbe hat: Identifikationen und ihre soziale 

Konstruktion, in: Peter von Moos (Hrsg.): Unverwechselbarkeit. 

Persönliche Identität und Identifikation in der vormodernen Gesellschaft 

(Norm und Struktur 23), Köln/W eimar 2004, S. 43-62.

Hahn, Ingrid: Zur Theorie der Personenerkenntnis in der deutschen Literatur des 

12. bis 14. Jahrhunderts, in: PBB 99 (1977), S. 395-444.

Haubrichs, Wolfgang: Ein Held für viele Zwecke. Dietrich von Bern und sein 

W iderpart in den Heldensagenzeugnissen des frühen M ittelalters, in: 

Ders., Em st Hellgardt, Reiner Hildebrandt, et.al. (Hrsg.): Theodisca. 

Beiträge zur althochdeutschen und altniederdeutschen Sprache und 

Literatur in der Kultur des frühen Mittelalters. Eine internationale 

Fachtagung in Schönmühl bei Penzberg vom 13. bis zum 16. März 1997 

(Ergänzungsbände zum Reallexikon der germanischen Altertumskunde 

22), Berlin 2000, S. 330-363.

Haug, Walter: Szenarien des heroischen Untergangs, in: Alfred Ebenbauer, 

Johannes Keller (Hrsg.): Das Nibelungenlied und die europäische 

Heldendichtung. 8. Pöchlam er Heldenliedgespräch (Philologica 

Germanica 26), Wien 2006, S. 147-162.

Haug, Walter: Andreas Heuslers Heldensagenmodell: Prämissen, Kritik und 

Gegenentwurf, in: ZfdA, Bd. 104 (1975), S. 273-292.

Haug, Walter: Höfische Idealität und heroische Tradition im Nibelungenlied, in: 

Colloquio Italo-Germanico sul Tema: I Nibelunghi, Rom 1974, S. 35-50.

Heinzle, Joachim: Das Nibelungenlied. Eine Einführung, M ünchen/Zürich 1987.

Hennig, Beate: Kleines M ittelhochdeutsches W örterbuch, 5. durchges. Aufl., 

Tübingen 2007.

97

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


Heusler, Andreas: Die altgermanische Dichtung, 2. Aufl. 1943. Nachdruck 

Darmstadt 1967.

Higley, Sarah L.: Thought in Beowulf and Our Perception of it: Interiority, 

Power, and the Problem of the Revealed Mind, in: Robin Waugh, James 

Weldon (Hrsg.): The Hero Recovered: Essays on Medieval Heroism in 

Honour of George Clark, Kalamazoo 2010, S. 23-46.

Hiltmann, Heiko: Das Tier im Mann -  Altnordische Tierkrieger-Erzählungen, in: 

Rainer Pöppinghege (Hrsg.): Tiere im Krieg. Von der Antike bis zur 

Gegenwart, Paderborn 2009, 181-198.

Hünemörder, Christian: [Art.] Wolf, in: LexMa, Bd. 9 (2002), Sp. 302-303.

Irving, Edward B. jr.: Christian and Pagan Elements, in: Robert E. Bjork, John 

D. Niles (Hrsg.): A Beowulf Handbook, Exeter 1996, S. 175-192.

Jacoby, Susan: Wild Justice. The Evolution of Revenge, New York 1983.

Jaeger, C. Stephen: Die Entstehung höfischer Kultur. Vom höfischen Bischof 

zum höfischen Ritter (Philologische Studien und Quellen 167), Berlin 

2001.

Jochum-Godglück, Christa: „Wolf" und „Bär" in germanischer und romanischer 

Personennamengebung, in: Interferenz-Onomastik. Namen in Grenz- und 

Begegnungsräumen in Geschichte und Gegenwart, 2011, S. 447-478.

Klein, Thomas: Vorzeitsage und Heldensage, in: Heinrich Beck: Heldensage und 

Heldendichtung im Germanischen (Ergänzungsbände zum Reallexikon 

der Germanischen Altertumskunde, Bd. 2), Berlin 1988, S. 115-147.

Koch, Michael: Beowulf -  Siegfried -  Dietrich. Vergleichende Studien zur 

Darstellung und Charakterisierung des Helden in der germanischen Epik, 

Osnabrück 2009.

98

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


Kofler, Walter: Aventiure und sorge. Anmerkungen zur Textstruktur von 'Ortnit' 

und 'Wolfdietrich' A, in: ZfdA, Bd. 138 (2009), S. 361-373.

Kraft, Simone A.: Der Drachenkampf in der Literatur des Mittelalters, 

Philologisch-Kulturwissenschaftliche Fakultät der Universität Wien, 

unveröffentlichte Diplomarbeit aus dem Jahr 2009, online vom

09.10.2016 (http://othes.univie.ac.at/4220/l/2009-03-16_0301829.pdf).

Kragl, Florian: Gibt es eine Heldenzeit? Vergangenheitskonzeptionen in hoch- 

und spätmittelalterlicher Literatur, in: Johannes Keller (Hrsg.): 

Heldenzeiten -  Heldenräume: Wann und wo spielen Heldendichtung und 

Heldensage? 9. Pöchlarner Heldenliedgespräch (Philologica Germanica 

28), W ien 2007, S. 61-86.

Kraß, Andreas: Der bastardierte Ritter. Zur Dekonstruktion höfischer Identität 

im großen Wolfdietrich, in: W olfgang Harms, C. Stephen Jaeger und Horst 

Wenzel (Hrsg.): Ordnung und Unordnung in der Literatur des Mittelalters, 

Stuttgart 2003, S. 165-178.

Kratz, Bernd: Von Werwölfen, Glückshauben und W olfdietrichs Taufhemd, in: 

Archiv für das Studium der neueren Sprachen und Literaturen Bd. 211 

(1974), S. 18-30.

Krause, Arnulf: [Art.] Berserker, in: Reclams Lexikon der germanischen 

M ythologie und Heldensage. Mit 64 Abbildungen (2010), S. 33.

Krause, Arnulf: [Art.] Sigurd; Sigurdlieder, in: Reclams Lexikon der 

germanischen M ythologie und Heldensage. Mit 64 Abbildungen 

(2010), S. 254-257.

Krause, Arnulf: [Art.] Wyrd, in: Reclams Lexikon der germanischen M ythologie 

und Heldensage. Mit 64 Abbildungen (2010), S. 316.

99

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://othes.univie.ac.at/4220/l/2009-03-16_0301829.pdf
https://doi.org/10.5771/9783828867215
http://othes.univie.ac.at/4220/l/2009-03-16_0301829.pdf


Kuhn, Hans: Heldensage vor und außerhalb der Dichtung, in: Karl Hauck 

(Hrsg.): Zur germanisch-deutschen Heldensage (WdF 14), Darmstadt 

1965, S. 173-194.

Lamping, Dieter: Der Name in der Erzählung : zur Poetik d. Personennamens 

(W uppertaler Schriftenreihe Literatur 21), Bonn 1983.

Leyerle, John: Beowulf the Hero and the King, in: Medium Aevum 34, 1965, S. 

89-102.

Lionarons, Joyce T.: The Medieval Dragon: The Nature of the Beast in 

Germanic Literature, Enfield Lock 1998.

Lurker, Manfred: Hund und W olf in ihrer Beziehung zum Tode, in: Mircea 

Eliade, Ernst Jünger (Hrsg.): Antaios Bd. 10, Stuttgart 1969, 199-216.

Maier, Ch.: [Art.] Rache, in: Calwer Bibellexikon, Bd. 1 (2003), Sp. 1110.

Mertens, Volker: Hagens W issen -  Siegfrieds Tod. Zu Hagens Erzählung von 

Jungsiegfrieds Abendteuern, in: Harald Haferland, Michael M ecklenburg 

(Hrsg.): Erzählungen in Erzählungen. Phänomene der Narration in 

M ittelalter und Früher Neuzeit, M ünchen 1996, S. 59-69.

M etternich, Wolfgang: Teufel, Geister und Dämonen. Das Unheimliche in der 

Kunst des M ittelalters, Darmstadt 2011.

Miklautsch, Lydia: Müde Männer-Mythen: M uster heroischer M ännlichkeit in 

der Heldendichtung, in: A lfred Ebenbauer, Johannes Keller (Hrsg.): Das 

Nibelungenlied und die europäische Heldendichtung. 8. Pöchlamer 

Heldenliedgespräch (Philologica Germanica 26), W ien 2006, S. 241-260.

Miklautsch, Lydia: M ontierte Texte -  Hybride Helden. Zur Poetik der 

W olfdietrich-Dichtungen (Quellen und Forschungen zur Literatur- und 

Kulturgeschichte 36), Berlin 2005.

100

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


Milgrom, Robert L.: Light A gainst Dark: The Presentation of Heroic Life in 

Four M edieval English Alliterative Poems: „Beowulf“, „M aldon“, „M orte 

Arthure“, and „Gawain and the Green K night“, New York 1979.

Miller, Dean A.: The Epic Hero, Baltimore/London 2000.

Millet, Victor: Deconstructing the Hero in Early Medieval Heroic Poetiy, in: 

Ders. (Hrsg.): Narration and Hero: Recounting the Deeds of Heroes in 

Literature and Art of the Early M edieval Period, Berlin 2014, S. 229­

239.

Millet, Victor: Germanische Heldendichtung im Mittelalter: Eine Einführung, 

Berlin 2008.

Möbius, Thomas: Studien zum Rachegedanken in der deutschen Literatur des 

Mittelalters (Europäische Hochschulschriften. Reihe 1. Deutsche Sprache 

und Literatur, Band 1395), Frankfurt a. M ain/Berlin/New York/Paris/Wien 

1993.

Much, Rudolph: Der germanische Osten in der Heldensage, in: ZfdA, Bd. 57 

(1920), S. 145-176.

Müller, Jan-Dirk: Höfische Kompromisse. A cht Kapitel zur höfischen Epik, 

Tübingen 2007.

Müller, Jan-Dirk: Identitätskrisen im höfischen Roman, in: Peter von Moos 

(Hrsg.): Unverwechselbarkeit. Persönliche Identität und Identifikation in 

der vormodernen Gesellschaft (Norm und Struktur 23), Köln/W eimar 

2004, S. 297-323.

Müller, Jan-Dirk: Das Nibelungenlied, Berlin 2002.

Müller, Jan-Dirk: Spielregeln für den Untergang. Die Welt des

Nibelungenliedes, Tübingen 1998.

101

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


Müller, Gernot: Zur sinnbildlichen Repräsentation der Siegfriedgestalt im 

Nibelungenlied, in: SNPH 47 (1975), S. 88-119.

Naumann, Matthias: Der Löwe und die Löw/innen. Das sich wandelnde 

Auftreten eines W appentieres kriegerischer Politik, in: Rainer

Pöppinghege (Hrsg.): Tiere im Krieg. Von der Antike bis zur Gegenwart, 

Paderborn 2009, S. 161-180.

Neidorf, Leonard (Hrsg.): The Dating of Beowulf. A Reassesment, Cambridge 

2014.

Neumann, Sarah: Der gerichtliche Zweikampf. Gottesurteil -  Wettstreit -  

Ehrensache (M ittelalter-Forschungen, Bd. 31), Ostfildern 2010.

Neville, Jennifer: Redeeming Beowulf. The Heroic Idiom as a M arker of Quality 

in Old English Poetiy, in: Victor Millet (Hrsg.): Narration and Hero: 

Recounting the Deeds of Heroes in Literature and Art of the Early 

Medieval Period, Berlin 2014, S. 45-70.

Neville, Jennifer: M onsters and criminals: defining humanity in Old English 

poetry, in: L. A. J. R. Houwen, Karin E. Olsen: Monsters and the 

Monstrous in M edieval Northwest Europe (M ediaevalia Groningana, NS 

3), Leuven 2001, S. 103-122.

Neville, Jennifer: Representations of the Natural World in Old English Poetry 

(Cambridge Studies in Anglo-Saxon England 27), Cambridge 1999.

Niles, John D.: Pagan Survivals and Populär Belief, in: Malcolm R. Godden, 

Michael Lapidge (Hrsg.): The Cambridge Campanion to Old English 

Literature, Second Edition, Cambridge 2013, S. 120-136.

Oexle, Gerhard O.: Luhmanns M ittelalter (Rechtshistorisches Journal 10), 1991, 

S. 53-66.

102

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


Orchard, Andy: Beowulf, in: Malcolm Godden, M ichael Lapidge (Hrsg.): The 

Cambridge Companion to Old English Literature. Second Edition, 

Cambridge 2013, S. 137-158.

Oschema, Klaus: Die ganze Person. Körper als Medium sozialer Authentizität 

im Mittelalter, in: Wolf G. Schmidt (Hrsg.): Körperbilder in Kunst und 

W issenschaft, W ürzburg 2014, S. 167-190.

Panzer, Friedrich: Studien zur germanischen Sagengeschichte I, Beowulf, 

W iesbaden 1969 (Nachdruck von 1910), S. 1-208.

Panzer, Friedrich: Studien zur germanischen Sagengeschichte II. Sigfried, 

W iesbaden 1969 (Nachdruck von 1912).

Papahagi, Adrian: The Anglo-Saxon Hero: Angel or Demon? A reading of 

Beowulf, in: Leo Martin Carruthers (Hrsg.): Anges et demons dans la 

litterature anglaise du Moyen-Age, Paris 2002, S. 73-98.

Pearson, M ichael P.; Van De Noort, Robert; Woolf, Alex: Three Men and a Boat. 

Sutton Hoo and the East Saxon Kingdom. In: Anglo-Saxon England 22, 

1993, S. 27-50.

Rebschloe, Timo: Der Drache in der mittelalterlichen Literatur Europas, 

Heidelberg 2014.

Reichl, Karl: [Art.] Heldendichtung, in: LexMa, Bd. 4  (2002), Sp. 2115-2117.

Robinson, Fred C.: Element of the Marvellous Characterization of Beowulf: A 

Reconsideration of the Textual Evidence, in: Robert B. Burlin, Edward B. 

Irving, jr. (Hrsg.): Old English Studies in Honour of John C. Pope, 

Toronto 1974, S. 119-137.

Schneider, Hermann: Wolfdietrich. 1. Heft. Der echte Teil des W olfdietrich der 

Ambraser Handschrift (W olfdietrich A), Halle/Saale 1931.

103

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


Schramm, Gottfried: Zweigliedrige Personennamen der Germanen. Ein Bildtyp 

als gebrochener W iderschein früher Heldenlieder, in: Ergänzungsbände 

zum Reallexikon der Germanischen Altertumskunde, Bd. 82, 

Berlin/Boston 2013.

Schuler-Lang, Larissa: W ildes Erzählen -  Erzählen vom Wilden: Parzival, 

Busant und W olfdietrich D, Berlin 2014.

Schultz-Balluff, Simone: Männer, M acht und Monster, in: Günther Gebhard, 

Oliver Geisler und Steffen Schröter (Hrsg.): Von Monstern und Menschen 

Begegnungen der anderen Art in kulturwissenschaftlicher Perspektive, 

Bielefeld 2009, S. 47-68.

Schulz, Knut: [Art.] Dienstmann, in LexM a Bd. 3 (2003), Sp. 1004-1005.

Schulze, Ursula: Siegfried - ein Heldenleben? Zur Figurenkonstituierung im 

Nibelungenlied, in: Mattias Meyer, Hans-Jochen Schiener (Hrsg.): 

Literarische Leben. Rollenentwürfe in der Literatur des Hoch- und 

Spätmittelalters. Festschrift für Volker Mertens zum 65. Geburtstag, 

Tübingen 2002, S. 669-689.

Seitter, Walter: Das politische W issen im Nibelungenlied. Vorlesungen, Berlin 

1987.

Simek, Rudolf: M onster im Mittelalter, Köln/W eimar/Wien 2015.

Simon, Britta: Höfisch -  Heroisch -  Fragmentiert: Körpergebundene 

Kommunikation im .Nibelungenlied', Ann A rbor 1998.

Hofstra, T.; Houwen, L. A. J. R.; MacDonald, A. A. (Hrsg.): Pagans and 

Christians. The Interplay between Christian Latin and Tratitional 

Geim anic Cultures in Early M edieval Europe. Proceedings of the Seeons 

Germania Latina Conference held at the University of Groningen. May 

1992 (Germania Latina II), Groningen 1995.

104

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


Teichert, Matthias: Der monströse Heros oder Wenn der ungeheure Held zum 

Ungeheur wird. Zur Rezeptionsgeschichte des Figuren-Typus 

„Drachenkämpfer“ in der altnordischen und altenglischen Literatur, in: 

Victor M illet (Hrsg.): Narration and Hero: Recounting the Deeds of 

Heroes in Literature and Art of the Early Medieval Period, Berlin

2014, S. 143-174.

Tripp, Raymond P.: Literary Essays on Language and M eaning in the Poem 

Called Beowulf: Beowulfiana Litteraria, Lewiston 1992.

von Olberg, Gabriele: [Art.] Gefolgschaft, in: LexMa Bd. 4  (2003), Sp. 1171­

1172.

von See, Klaus: Was ist Heldendichtung?, in: Ders. (Hrsg.): Europäische 

Heldendichtung (Wege der Forschung 500), Darmstadt 1978, S. 1-38.

Weber, Gerd W.: „Sem konungr skyldi“ . Heldendichtung und Semiotik. 

Griechische und germanische heroische Ethik als kollektives 

Normensystem einer archaischen Kultur, in: Hermann Reichert, Günter 

Zimmermann (Hrsg.): Helden und Heldensage. Otto Gschwantler zum 60. 

Geburtstag (Philologica Germanica 11), Wien 1990, S. 447-481.

Wehrli, Max: Literatur im Deutschen Mittelalter. Eine poetologische 

Einführung, Stuttgart 1987.

Weitbrecht, Julia: Lupus in fabula. M ensch-W olf-Relationen und die 

mittelalterliche Tierfabel, in: Hans J. Scheuer, Ulrike Veddar (Hrsg.): 

Tiere im Text. Exemplarität und Allegorizität literarischer Lebewesen 

(Publikationen zur Zeitschrift für Germanistik. Neue Folge 29), Bern

2015, S. 23-35.

105

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


Wenzel, Horst: Der unfeste Held. W echselnde oder mehrfache Identitäten, in: 

Peter von Moos (Hrsg.): Unverwechselbarkeit. Persönliche Identität und 

Identifikation in der voim odem en Gesellschaft (Norm und Struktur 23), 

Köln/W eimar 2004, S. 163-184.

Wenzel, Horst: Ze hove und ze holze -  offenlich und tougen. Zur Darstellung 

und Deutung des Unhöfischen in der höfischen Epik und im 

Nibelungenlied, in: Gert Kaiser, Jan-Dirk M üller (Hrsg.): Höfische 

Literatur, Hofgesellschaft, höfische Lebensformen um 1200 (Studia 

humanoria 6), Düsseldorf 1986, S. 277-300.

White, Judy A.: Hero-Ego in Search of Seif: a Jungian Reading of Beowulf, 

New York 2004.

Williams, David: Cain and Beowulf: a Study in Secular Allegory, 

Toronto/Buffalo/London 1982.

Wolf, Alois: Heldensage und Epos. Zur Konstituierung einer mittelalterlichen 

volkssprachlichen Gattung im Spannungsfeld von M ündlichkeit und 

Schriftlichkeit, Tübingen 1995.

Wolf, Alois: Die Verschriftlichung von europäischen Heldensagen als 

mittelalterliches Kulturproblem, in: Heinrich Beck (Hrsg.): Heldensage 

und Heldendichtung im Germanischen, Berlin 1988, S. 305-328.

Wyss, Ulrich: M itteralterliche Helden, in: Volker Galle (Hrsg.): Siegfried. 

Schmied und Drachentöter (Nibelungeneditionen 1), Worms 2005, S. 52­

69.

106

https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215


https://doi.org/10.5771/9783828867215 - Generiert durch IP 216.73.216.106, am 15.01.2026, 23:58:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867215

	Inhalt
	I. Alt, aber nicht veraltet
	II. Die Epen
	II.l Beowulf
	II.2 Siegfried
	II.3 Wolf Dietrich

	III. Drei Ebenen der Epen
	III.l. Zur animalisch/menschlichen Ebene
	III.1.1 Beowulf
	III.1.2 Siegfried
	III.1.3 Wolf Dietrich
	III.1.4 Zusammenfassung

	III.2. Zur heroisch/höfischen (bzw. non-heroic) Ebene
	III.2.1 Beowulf
	III.2.2 Siegfried
	III.2.3 Wolf Dietrich
	III.2.4 Zusammenfassung

	III.3. Zur heidnisch/christlichen Ebene
	III.3.1 Beowulf
	III.3.2 Siegfried
	III.3.3 Wolf Dietrich
	III.3.4 Zusammenfassung


	IV. Die neue Hülle der Helden
	V. Abkürzungs-, Quellen- und Literaturverzeichnis

