Guy Hocquenghem - wiedergelesen

Riidiger Lautmann

Wer kennt heute Guy Hocquenghem? Seine Memoiren, mit denen er 1988 in
den letzten Lebensmonaten anfing und an denen er so lange schrieb, bis ihm die
fortschreitende Aids-Erkrankung (buchstiblich) die Feder aus der Hand nahm,
lasst er mit einer Vision auf den Mai 2018 in Paris-Montparnasse beginnen. Dann
wiirden seit dem Mai ’68 fiinf Jahrzehnte und seit seinem Tod drei Jahrzehnte
verflossen sein — und heute ist es nun so weit. Im Fragment des Erinnerungsbuchs
entwirft Hocquenghem ein »Amphitheater der Schiiler« und ein » Amphithea-
ter der Toten« (Hocquenghem, 1994, S. 13f.). Dieses »Schauspiel« (spectacle)
gleicht dem Bild, mit dem Longtime Companion (1989), einer der ersten Aids-
Spielfilme aus den USA, beriihrend endete. Wer jung stirbt, hat wenig Chancen,
sich dauerhaft in das kulturelle Gedichtnis einzuschreiben. Wenn heute wieder
tiber Guy Hocquenghem gesprochen wird, dann kommt das einer Neuentdeckung
gleich; ein junger, wilder Autor betritt die Szene — fast so, als wire es damals.
Der Autor — Person, Leben und Werk — interessiert unter mehreren Gesichts-
punkten. Zunichst fallen die Unterschiede zwischen den deutschsprachigen und
den frankophonen Landern ins Auge: Uniibersehbar bewegt sich die gesellschaft-
liche Lage der gleichgeschlechtlich begehrenden Menschen hier aufverschiedenen
Entwicklungspfaden. Wenn wir die Anerkennungskimpfe der Homosexuellen
(heute: LSBT™I ...) in Frankreich und im deutschsprachigen Gebiet miteinan-
der vergleichen, dann wirken die Unterschiede nicht so gravierend. Zu ahnlich
sind die Gedanken- und Wertgeriiste, sind auch die Zeitpunkte der Freiheits-
bzw. Repressionsschiibe. Anders sicht es der mikrohistorische Blick; dann diffe-
rieren spiirbar die Rhythmen, die Argumente und die personlichen Schicksale
der Aktiven. Die Gemeinsamkeiten in den Konfliktverliufen hiiben und drii-
ben erkliren sich weitgehend aus der Kommunikation in raumlicher Nihe und

27

2028, 12:30:19. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rudiger Lautmann

aus ciner geteilten Tradition, die sich mit den Stichworten »Europa« oder (ris-
kant) »westliche Hemisphire« kulturgeografisch umschreiben lisst. Aber die
Besonderheiten Frankreichs werden in der Forschung hierzulande vernachlissigt.
Hocquenghem vermag fiir den zweifachen Weg zum selben Ziel in uniibertreff-
lich paradigmatischer Weise einzustchen.

Wie lasst sich diesem Autor gerecht werden? Ende der 1970er Jahre erschienen
bereits Biicher — vor allem von Bernhard Dieckmann -, in denen Hocquenghem
und die von ihm vertretene Denkschule prisentiert wurden. Gelegentlich wur-
de er auch kritisiert (vgl. Dannecker, 1978, S. 114-117). Tiefere Spuren oder
nachhaltigen Eindruck hinterlief8 all das kaum. Heute nun tiirmen sich noch
héhere Hiirden auf, weil der Zeitgeist sich gewandelt hat. Ich werde hier etwas
Uniibliches machen und Hocquenghem so darstellen, wie ich ihn jetzt zur Kennt-
nis genommen habe - stiickweise, in Phasen, mit wachsendem Verstindnis. Das
heiflt, dieser Artikel verfahrt nicht distanziert-systematisierend, wie es sich ei-
gentlich gehért, nicht im Duktus von Darstellung — Einordnung — Wiirdigung,
und er verbirgt nicht die bei den Lektiiren erlebte Irritation und Betroffenheit.
Mit diesem subjektiv gefarbten Stil komme ich dem Autor vielleicht sogar ni-
her, als wenn ich eine lexikalische Neutralitit einhielte. An Guy Hocquenghem
imponiert ja auch die Einheit von Biografic und Werk; sein Auftreten und die
Wendungen seines Lebensgangs gehoren zur Wirkungsgeschichte hinzu.

Besonderheiten der politischen Kultur Frankreichs

Die »Emanzipation« einiger zuvor verachteter Sexualformen machte sich in
Frankreich anders und frither auf den Weg als bei dessen dstlichen Nachbarn. Die
Initialziindung geschah im Pariser 724: 68, dessen Feuer indessen bald erlosch. Um
1972 dann waren die Ereignisse nah beieinander, man nahm wechselseitig Kennt-
nis. Danach trennten sich die Wege wieder. Wer Hocquenghem liest, begegnet
allem, was uns am franzosischen Denken sowohl fasziniert als auch dariiber ritseln
lisst. Ich versuche in diesem Aufsatz, die Arbeiten des Autors zu kontextualisie-
ren: in seiner Zeit, in der damaligen Sexualkultur, in der Politik und Philosophie
der 1970er Jahre. Den Kontext, von Deutschland aus gesehen, machen zunichst
einige der Besonderheiten Frankreichs aus, deren Kenntnis das dortige Geschehen
besser verstehen lasst. Die Stichworte dazu lauten: Revolution, Republikanismus,
Individualismus, Hiresie und Libertinismus. Meine Bemerkungen dazu sind skiz-
zenhaft und werden mit Blick auf Guy Hocquenghem gemacht.

»Revolution « markiert, wie heute gern gesagt wird, den Griitndungsmythos

28

2028, 12:30:19. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Guy Hocquenghem — wiedergelesen

Frankreichs. Rhetorisch omniprisent prigt diese Selbstdeutung auch einen Teil
der dort gepflogenen Gedankeninhalte. Sie erklirt auch, warum so sehr viele fran-
zosische Intellektuelle sich fiir alles begeistern konnten, was seit dem November
1917 in Russland und der Sowjetunion geschah — und ebenso die oft ruckhafte
Abkehr davon. Und nicht nur die Franzosen: Die Ereignisse von 1789 nach dem
Sturm auf die Bastille und im darauf folgenden Jahrzehnt setzten wesentliche
Primissen fiir die Theorie und Praxis von Karl Marx (vgl. Judt, 1998, S. 5). Die
Interpretationen der Revolution — pro und contra — prigten politisches Denken
und Geschehen in den nachfolgenden beiden Jahrhunderten, und dies weit iiber
Frankreich hinaus. Indessen, vor allem in dem Lande selbst.

Die Besonderheiten Frankreichs gehen ferner darauf zuriick, dass es der iltes-
te geeinte Nationalstaat in Europa ist. Ganz anders verlief die Geschichte in den
zersplitterten Lindern, beispielsweise in Deutschland, Italien und Britannien, wo
in dem langen Ringen um eine nationale Einheit auch die Konflikte der sozialen
Struktur bearbeitet wurden, statt sie hinter grofSen Worten wie dem von der gran-
deur de la France verschwinden zu lassen. Driiben besteht ein (berechtigter) Stolz
auf die eigene Vergangenheit, hiiben hingegen (gut begriindet) viel Ambivalenz
zumindest beztiglich der jiingeren Geschichte.

Es entwickelte sich ein speziell franzésisches Modell des Republikanismus:
Alle Menschen dieses Landes gelten als gleichberechtigte und vernunfegeleitete,
»miindige« Individuen. Der Staat verhilt sich allen Gruppen gegeniiber indif-
ferent, also gleich; er agiert »blind« in Bezug auf Unterschiede. Wenn es keine
Sonderrechte gibt, dann kann sich Gleichheit ausbreiten. Diese Versprechen sol-
len auch eine konfliktreiche Klassengesellschaft zusammenhalten kénnen. Die
republikanischen Ideale Freiheit-Gleichheit-Solidaritit wollen allein das Mafl
vorgeben; alles Weitere ist Privatsache: religiéses Bekenntnis, ethnische Herkunft,
auch die geschlechtliche Identitit und sexuelle Orientierung. Und historisch war
es, unmittelbar nach dem Feudalismus, die Republik gewesen, die nachhaltig den
Grundsachverhalt gleichgeschlechtlichen Tuns entkriminalisierte — der Code pé-
nalvon 1791 bestrafte es nur unter bestimmten Umstinden, wie anderes sexuelles
Tun auch. Der Export dieses liberalen Gedankens nach Deutschland misslang
letztlich, nachdem das franzosische Strafrecht bis 1851 im Rheinland und bis
1871 in einigen anderen deutschen Landern iibernommen worden war, von Preu-
en im Zuge der Reichseinigung aber ausgeloscht wurde.

Allein schon diese beiden Denktraditionen vermochten ein besonderes poli-
tisches und kulturelles Klima zu schaffen: Republik und Nation, entstanden aus
der Revolution von 1789 und aus der Glorie der Eroberungskriege, mit denen
Napoléon Europa iiberzog. In diesem Klima war eine gewisse Radikalitit des

29

2028, 12:30:19. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rudiger Lautmann

Denkens gefragt: Zuspitzungen, Ubertrcibungen, Neologismen, ja ein geradezu
»wildes« Assoziieren kennzeichnen die Kreativitit der Intellektuellen. Sie ver-
kiinden beispielsweise den »Tod des Autors« oder »Lesben sind keine Frauen«
und Ahnliches — all dies nicht aus einer seherischen Attitiide heraus, sondern
als etwas rational zu Ende Gedachtes. Nicht so sehr der Bezug auf eine zu gestal-
tende Realitit interessiert sie (womit sie jeglichem Pragmatismus im Stile von
John Dewey, William James und George H. Mead eine Absage erteilen), sondern
der Disput innerhalb der Pariser Intelligenzszene, wo steile Thesen mehr gelten
als brave Herleitungen. Die Lust an den Zuspitzungen zeigt sich auch bei den
Kopfen der (ohnehin dominierenden) Linken. Foucault verwirft Marx, Lacan
verwirft Freud, Deleuze und Guattari verwerfen Lacan - all dies immer ganz und
gar. Die Wellen gehen hoch. Dass viele von ihnen insgeheim Friedrich Nietzsche
bewundern, diesen alle Gewissheiten umwertenden Frechdachs, das ermutigt zu
einem Denkstil, der exaltierte und eskalierende Sitze hervorbringt, dabei den
Preis vieldeutiger und nebuléser Formulierungen nicht scheut.

Auch Guy Hocquenghem vollzog in den zwei Jahrzehnten seines offentli-
chen Lebens mehrere Wenden in intellektueller, ideologischer und politischer
Hinsicht. Allein dies steht fiir seine antidogmatische Haltung und nicht zuletzt
fir den Individualismus franzésischer Pragung. Um einen solchen Menschen zu
wiirdigen, tun wir gut daran, die verschiedenen Mentalititen hiiben und driiben
zu beriicksichtigen. Meine reichlich pauschalen Bemerkungen dazu wollen nicht
entwertend, sondern bloff verwundert klingen. Sie entstammen gewiss meiner
subjektiven Sicht und entspringen dem Trainiertsein in einer mehr angloameri-
kanisch als durkheimsch geprigten Soziologie. Vor allem will ich ein Verstindnis
wecken fiir den besonderen Ton, in dem sehr viele franzosische Wissenschafts-
schriften daherkommen, am wenigsten noch bei Pierre Bourdieu, wohl aber in
den Werken des sogenannten Poststrukturalismus, dessen Duktus auch die heute
cinflussreichen sexologischen Studien folgen (selbst wenn sie sich von ihm dis-
tanzieren).

Hocquenghem als Mensch in der Revolte

»Ich empére mich, also sind wir.« Das Wort von Albert Camus (1997 [1951],
S. 31) beschreibt die Existenzweise Hocquenghems recht passend, wie schr die
Dogmatiker des linken Seineufers (die gauchistes), Sartre an der Spitze, Camus
dafiir auch verhohnt haben mégen. Hocquenghem schrieb im Mai 1968: »Die
Jugend, seien es Schiiler, Studenten oder Arbeiter, verweigert sich der Zukunft,

30

, 12:30:10. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Guy Hocquenghem — wiedergelesen

die ihr die gegenwirtige Gesellschaft bietet.« Mit Revolte und Gewalt bringe
sie diese Verweigerung deutlicher zum Ausdruck (zit. n. Behre, 2016, S. 155).
Dahinter steht der Gedanke, nur wer die gegebenen Verhiltnisse verwerfe, kon-
ne eine bessere Zukunft entwerfen. Hocquenghem war damals 22 und konnte
glaubhaft fiir »die Jugend« sprechen. Als im folgenden Jahr die Frage anstand,
wie der Aufstand fortzusetzen sei, plidierte Hocquenghem gegen die Griindung
einer Partei und fiir eine Strategie der Aktion. Er propagierte also eine andere
Art von Politik als den Parlamentarismus, zumindest fiir diesen Moment. Kon-
sequenterweise beteiligte er sich drei Jahre darauf dann an der Griindung der
»Homosexuellen Front fiir die revolutionire Aktion« (FHAR).

Wenn nach der theoretischen Grundlage von Hocquenghems Revoltenakei-
on gefragt wird, dann st6f3t man auf die Schriften von Herbert Marcuse, also auf
eine Spielart der Kritischen Theorie, die damals auch in der Bundesrepublik ge-
feiert wurde. Jedenfalls geben hier weder eine marxistische Klassentheorie noch
Annahmen zum Generationenkonflikt die Folie ab. Damit werden diejenigen
enttduscht, die es besser zu wissen glauben.

Politisch tonangebend war seit Ende der 1960er Jahre die Stromung des gau-
chisme, ein Bukett linker Programme (KPF, Maoisten, Trotzkisten u.a.), die bei
uns als » extrem « gescholten werden. Vornehmlich Intellektuelle dachten sich ra-
dikale Mafinahmen aus und propagierten eine Revolution. Der politische Diskurs
kettete sich indessen nicht an Parteien; nicht selten geschahen Richtungswech-
sel; die Protagonisten vergaflen neben den Disputen nicht ihre kiinstlerische und
wissenschaftliche Arbeit. Der beinahe spielerisch anmutende Umgang mit Prin-
zipien und Dogmen verhilft zu einer gewissen Leichtigkeit und hilt das Interesse
wach. Dies alles zeugt von politischer Lebendigkeit; deutliches Bekennen ist (an-
ders als in Deutschland) nicht verpént. (Diese pointierte Profilierung der Pariser
Politikkultur wird Kennern vielleicht als klischeehaft vorkommen; sie beruht auf
meinen Eindriicken.)

Das Frankreich der 1960er Jahre war so homophob wie immer und wie es auch
in Mitteleuropa geldufigwar. In den 1950er und 1960er Jahren war es, vergleichbar
mit deutschen Verhiltnissen, nie vorherzusehen, wann es einem Beamten oder Po-
litiker gefiel, die schwule Subkultur mit Razzien und Verhaftungen aufzumischen.
Die offen ihre Homosexualitit lebenden Autoren André Gide, Jean Cocteau, Ro-
ger Peyrefitte und Jean Genet hatten daran nichts gedndert. Immerhin zeigte sich
an ihnen, dass in Frankreich die Differenz offentlich-privat anders gehandhabt
wird als bei uns. Hier erhielt Hocquenghem seine intellektuelle Ausgangsposition
und seinen Denkstil. Und von hierher sollten wir uns dem Uberschwang und den
Zuspitzungen nihern, die an Hocquenghems Buch von 1972 auffallen.

31

2028, 12:30:19. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rudiger Lautmann

Im Sog der sichtbaren Erfolge US-amerikanischer Formen von Selbstorgani-
sation und Subkultur verlief auch Frankreich ab Mitte der 1970er Jahre seinen
hergebrachten Kurs des Republikanismus, also des (offiziell) unangefochtenen
Nebeneinanders individueller Lebensformen. Es entstanden die kommerziellen
Offerten, sogar dasamerikanische gay wurde als frz. gai (mit vergleichbarer Bedeu-
tungsvielfalt) nunmehr auf die Homosexuellen angewandt. Guy Hocquenghem
war tiber diese Umformung der schwulen Welt nicht erbaut. Als Minoritit inner-
halb des heterosexuellen Regimes und ihres revolutiondren Potenzials entkleidet
widersprach sie nun allem, was er in seinem Buch Das homosexuelle Verlangen von
1972 entwickelt hatte. Die reformistischen Schrittchen eines Sozialdemokratis-
mus waren ihm zuwider; so wandte er sich in den 1980ern auch von Politik ab,
die in Francois Mitterrand einen sich sozialistisch nennenden, immerhin intel-
lektuellen Prisidenten gekiirt hatte. Einen revolutioniren Elan vermochte er hier
nicht mehr zu erkennen. Geduldiges Aushandeln, Mehrheitsbildung und die da-
mit notwendig verbundenen Kompromisse gehoren eher zu einem Demokratie-
und Politikstil in angelsichsischer Tradition; dem »Menschen in der Revolte«
sind sie zuwider.

In den meisten seiner fir die Gruppe FHAR verfassten Texte betont Hoc-
quenghem, wie umfassend der Kampf um die Selbsterkenntnis als homosexuell
sein muss. Er gelingt nur, »wenn ihr die ganze normale Gesellschaft angreift«
(Hocquenghem, 1973, in Dieckmann & Pescatore, 1979a, S. 123). Er selbst sah
darin wohl eine duflerste politische Radikalitit sowie » die revolutionire Bedeu-
tung der Homosexualitit« (ebd., S. 124), und so wurde er dann auch gesehen.
Die Kampfansage richtet sich an die Klassenverhiltnisse, an die Elitenherrschaft
und an das Patriarchat. Allerdings bildet die Arbeiterbewegung fiir ihn keinen
geeigneten Biindnispartner im Befreiungskampf: »Hier ist es den homosexuellen
Bewegungen gemeinsam mit anderen gelungen, einen Bruch aufzureiffen, durch
den schlagartig deutlich geworden ist, wie reaktionir die Erwartung eines Um-
sturzes ist, der von einem virilen, muskelstrotzenden, breitschultrigen Proletariat
herbeigefiihrt werden soll« (Hocquenghem, 1974 [1972], S. 133).

Hocquenghem weigert sich, einer » Generation « anzugehéren, diesem » ver-
festigten Block von Betrug und Vetternwirtschaft«; dazu werde man erst nach
dem Riickzug, gleich einer Schnecke in ihr Haus, nach dem Scheitern eines
Traums (Hocquenghem, 1986, S. 15f,, zit. n. Ross, 2002, S. 164). Wohl aber sci-
en seine vormaligen Genossen zur »Generation« geworden, nachdem sie alle
Unterschiede zwischen den Ideologien beseitigt hitten, um sich zum Star ihrer
Heldenerzihlung zu machen. Die Selbststilisierung zu einer »Generation der
68er« begann hiernach in dem Moment, als deren Verkiinder die Korridore

32

2028, 12:30:19. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Guy Hocquenghem — wiedergelesen

der institutionellen Macht betraten (Ross, 2002, S. 203). Es war dies die sozial-
demokratische Regierung unter Fran¢ois Mitterrand. Die Renegaten, so wurde
argumentiert, schaffen die Zukunft ab, indem sie die Erinnerungan den Mai 1968
in ihrem Sinne mit Beschlag belegten, erméoglicht durch die erklommenen Amter
in Politik und Journalismus. Hocquenghem war einer der Ersten, die das scharf
herausarbeiteten; spitere Analysen iibernahmen und bekriftigten seine Deutung
(vgl. Behre, 2016, S. 111, 145).

Guy Hocquenghem hat seine Grundeinstellung lebenslang beibehalten, wo-
nach Widerstand und Unruhe der Politik nottun. Daher war er wie wenige andere
berechtigt, 1986 das bittere Resiimee zu zichen, dass seine Mitstreiter von 1968
sich mit dem Wind gedreht hitten. Er geiflelte das Versanden der revolutioniren
Ideen und kritisierte scharf die fritheren Weggefihrten, das Schicksal der 1968er.
Und so betitelt er sein Buch: »Offener Brief an die, welche vom Mao-Kragen
zum Rotary Club gewandert sind.« Sie kamen von lichten H6hen und landeten
im Flachland. Sie vergafien ihre Ideale und versumpften in der Bequemlichkeit,
wurden konformistisch, machten skrupellos Karriere, strebten nach Macht und
Besitz — wurden zu Verritern. Die Angesprochenen aber schwiegen. Guy selbst
war nicht in den Salons gelandet; er hatte seine revolutionsbezogenen Ideale nicht
verraten. Diese Art von moralischer Abrechnung kam aus der uniiberbriickba-
ren Distanz eines Auflenseiters. Man konnte hier an den amerikanischen Dichter
Truman Capote denken, der nach einem Leben mit der Ostkiistenschickeria die
personlichen Schwichen seiner Gastgeber*innen offenlegte und sich damit fiir
den Rest seines Lebens aus jenen Zirkeln verbannte — nach Erhirte Gebete (1986)
verstummte Capote. Bei Hocquenghem spricht aus dem » Offenen Brief« nicht
nur die Desillusionierung tiber die Abtriinnigen, sondern vielleicht auch seine
Verzweiflung angesichts des nahenden Aids-Todes.

Haresie und Libertinismus

Die Lust an der Hiresie ist in Frankreich verbreitet, wo vom Anerkannten ab-
weichende, »ketzerische « Denkpositionen durchaus wertgeschitzt werden. Fir
den Topos und den Stil scheint es eine Tradition zu geben, denkt man an die
Verfolgung der Katharer im 13. Jahrhundert oder an das mittelalterliche Toulou-
se, das als »Mutter der Hiresie« bezeichnet wurde (vgl. Oberste, 2003, S. 11,
71). Der Marquis de Sade kann als Inbegriff hiretischen Schreibens zur Sexuali-
tit angesehen werden. Die franzésische Tradition einer /ibertinage, meist nur in
der Literatur geiibt, verschrinke sich mit der Hiresie. Libertins sind urspriinglich

33

2028, 12:30:19. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rudiger Lautmann

Freigeister. Sie reiffen eher die Denk- als die Moralmauern ein, das heifSt, sie lassen
sich ihre Gedanken nicht von Sitte und Anstand vorschreiben (zum Libertinis-
mus vgl. Heider, 2014, S. 10-12, 163).

Das Motiv zur Hiresie besteht nicht im Wunsch, einen Skandal hervorzuru-
fen, sondern im intellektuellen Reiz, cinen Denkweg bis an sein Ende zu gehen,
Nebenwege zu beschreiten und ganz andere Wege fiir dasselbe Problem zu suchen,
um aus den Routinen und immer wieder auftretenden Aporien herauszukommen.
Die Neigung ermutigt auch dazu, von eigenen frither eingenommenen Positio-
nen abzuweichen. Ein hiretisches Argumentieren begegnet in Hocquenghems
Schriften immer wieder.

Die den Franzés*innen zugeschriebene /ibertinage hat ihr ideologisches Her-
kommen in den Verhiltnissen der Aristokratie im 18. Jahrhundert und vielen
nachfolgenden Schriften dartiber. Anfinglich trug dies einen religios-verdam-
menden Charakter (im Sinne von Sittenlosigkeit der adligen Ausschweifung)
und bildete eine Form der Haresie (der ibertin war gottlos). Im Zuge der fort-
schreitenden Aufklarung, der Revolution von 1789 sowie der Laisierung der
Moral wandelte sich der Inhalt. Nunmehr meinte der Begriff die Lustbarkeit
ehrbarer Manner; die Wertung schillerte ambivalent zwischen erlaubt und uner-
laubt. Daraus hat sich ein Deutungsmuster entwickelt, das erotische Freiziigigkeit
behauptet, in Wirklichkeit aber eine Legende ist, die massenmedial (z.B. durch
Filme und Schlager) verstirkt wird.

Nicht zufillig gelangt in dieser Atmosphire ein Begriff zu Prominenz, der
sich sogar gegen eine Ubersetzung ins Deutsche zu striuben scheint und hier-
zulande, dhnlich im angloamerikanischen Raum, wie cin Lehnwort diskutiert
wird: jouissance, was so viel bedeutet wie ein exzessives Geniefen, ein grenzenlos-
libidindses Vergniigen, welches ebenso als schmutzig wie als faszinierend erlebt
wird. Um diese Dimension des Sexuellen hat die deutsch-protestantische Denk-
tradition verstindlicherweise cher einen Bogen gemacht. Sogar der franzosische
Feminismus beschiftigt sich damit; Jacques Lacan, Schépfer des Konzepts, hatte
bereits die jouissance geschlechtsverschieden beschrieben.

Der Weg zum Buch Das homosexuelle Verlangen
(1972, dt. 1974)

Mein spezielles Ziel ist es hier, Hocquenghems Buch Das homosexuelle Verlan-
gen als einen wahren Klassiker der queeren Wissenschaft sichtbar zu machen.
Auch mochte ich selbst verstehen, aus welchen Griinden ich das Buch 1974 zu

34

2028, 12:30:19. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Guy Hocquenghem — wiedergelesen

Unrecht wenig ernst genommen habe (ohne jetzt meinen Text mit diesen Griin-
den zu belasten). Das Werk wird bis heute weltweit beachtet, scheint aber in
Deutschland weitgehend vergessen worden zu sein. (Mehrfach erntete ich 2017
in sexualwissenschaftlichen Fachkreisen nur ein Achselzucken, als ich den Titel
nannte.) Wenn allerdings Eve Kosofsky Sedgwick (1997, S. 6), Mitbegriinde-
rin queertheoretischer Ansitze, dem Buch bescheinigt, Hocquenghem habe die
paranoide Haltung als einzigartig fiir das Verstechen von Homosexualitit und
Homophobie etabliert, dann bezeugt allein schon das die Unaufmerksamkeit un-
serer hiesigen Szene. Hocquenghem nimmt eine heutige Position vorweg, wenn
er ausfiihrt, nicht die Homosexuellen hitten die Homosexualitit erfunden, son-
dern die homophobe Gesellschaft.

Wie kam es zu dem Buch? Guy Hocquenghem wurde im Sommer 1970 in die
Redaktion einer radikal links orientierten Zeitschrift berufen: 7OUT - im Sin-
ne von »Wir wollen alles«; fiir die Schirmherrschaft hatte man Jean-Paul Sartre
gewonnen. Hier begann Hocquenghem mit seinen familienkritischen Leitarti-
keln, und diese Argumentation wird sich im Buch wiederfinden. 1971 hatte
Hocquenghem mehrere der linksrevolutioniren, studentisch beherrschten Grup-
pierungen kennengelernt und jedes Mal mitgemischt. Nun aber entfernte er sich
allmihlich von den Illusionen des Pariser Mai 1968, die darin bestanden hatten,
eine gemeinsame Front mit der Arbeiterbewegung zu bilden sowie ein Verstind-
nis und die Unterstiitzung der Radikallinken fiir die politisierten Homosexuellen

zu gewinnen.

»So sehr er und seine Mitstreiter bei 7OUT auch anstachelten, die franzdsische
Linke als Ganze hielt sich anscheinend damit zuriick, die Revolutionierung des
Alltagslebens vollstindig einzubezichen. Andererseits schienen die neugegriindete
Frauenbefreiungsbewegung MLEF, die amerikanischen Hippies und die amerikani-
sche Gay Liberation Front in cine neue Richtung zu weisen. [...] Diese Gruppen
stirkten per Provokation und Bewusstseinsbildung ihre cigene Agenda und scho-
ben sie ins Zentrum der 6ffentlichen Diskussion « (Haas, 2007, S. 224).

So war endlich aus dem Personlichen etwas Politisches geworden. Am 10. Mirz
1971 brachte ein populirer 6ffentlicher Rundfunksender eine Diskussion tiber
und mit Homosexuellen, die in einem Go-in von zahlreichen Lesben und eini-
gen Schwulen gipfelte. Das Ereignis fithrte umgehend zur Bildung der FHAR;
Guy war dabei. Er produzierte einige Wochen darauf ein Heft von TOUT mit
wilden Parolen und zahlreichen Selbstbekenntnissen. Das Heft wurde auf Regie-
rungsweisung eingezogen, der nominelle Herausgeber Sartre wegen Obszonitit

35

2028, 12:30:19. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rudiger Lautmann

angezeigt, einer der Verkdufer arretiert. In der Presse, einschliefSlich der linken,
erschienen lauter Verrisse. Nun hatten auch die Homosexuellen ihren Mai’ 68
(ebd., S. 228). Hunderte erschienen zum nichsten Treffen der FHAR. Auf der
Maiparade 1971 marschierten die Lesben und Schwulen erstmals gemeinsam,
Arm in Arm, allerdings platziert weit hinten in dem Umzug. Auch einige Men-
schen in drag nahmen teil.

Mit anderen verfasste Hocquenghem fiir die FHAR 1971 den Bericht gegen
die Normalitit. Wie in den anderen westlichen Lindern wurde mit den bis da-
hin titigen »homophilen« Selbstorganisationen gebrochen, die man nunmehr
rechts liegen liefS. Indessen, auch radikal linke Politik wurde verabschiedet, wie
traditionelle Politik iiberhaupt (Haas, 2007, S. 238). Hocquenghem ziclte auf
ein mehr diverses, breites Publikum. Hier tauchten die Ideen zur Phallokratie,
zum Schwulen, der seine Inferioritit mit Uleravirilitit kompensiert usw. erst-
mals auf. Auch diese Publikation wurde als »obszon « verboten und eingezogen.
Hocquenghem suchte weiterhin die grofe Offentlichkeit, jenseits der radikalen
Zirkel.

Im Januar 1972 brachte der vielgelesene Nouvel Observatenr — cine Art lin-
ker Spiegel —, fur den er langjahrig schrieb, sein Selbstbekenntnis als Schwuler,
darin enthalten die Schilderungen seines Coming-out und seiner politischen En-
gagements. So etwas war fiir Frankreich vollig neu, ja vor dem Hintergrund einer
gaullistischen Prisidentschaft sogar rebellisch. Als Identititsbekriftigung aber
wollte Hocquenghem das mitnichten verstanden wissen, sondern als eine dosierte
Provokation. Statt der erwarteten Schmihungen erhielt Hocquenghem tiberwie-
gend freundliche Reaktionen. Er avancierte tiber Nacht zur Zelebritit; auf den
Straf8en erkannte man ihn an Lockenkopf, Jungsgesicht und schwarzem Lederja-
ckett. Und er regredierte zum Spezialisten fiir alles Homosexuelle. Er beklagte
sich, angestarrt und seines personlichen Lebens beraubt zu werden (ebd., S. 244).
Gegen seinen Willen war er zum Gesicht der Schwulenpolitik geworden — und
dies als jemand, der in den Kategorien Homo- und Heterosexualitit vor allem
burgerliche Konzepte und Unterdriickungsinstrumente erblickee.

Die anfinglich von Frauen dominierte FHAR zog nun schwule Manner an,
die deren Versammlungen zum Cruisen nutzten, was zu Abspaltungen und nach
drei Jahren zur Auflsung fithree. So zerbrach die Gruppe FHAR iiber Guys Go-
ing-public. Die urspriinglich dominierenden Lesben zogen aus, weil das gewaltige
Medienecho der Gruppe ein maskulines Gesicht gegeben hatte. Die Fraktion
der radikalen Lesben verweigerte sich aus prinzipiellen Griinden der Koopera-
tion mit jeglichen Minnern (ebd., S. 245). An diesem Vorgang werden zwei
Charakteristika deutlich: Zum einen verhindert das Festhalten an » reinen « Pro-

36

2028, 12:30:19. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Guy Hocquenghem — wiedergelesen

grammen die einflusssteigernde Kooperation verschiedener Stromungen; zum
anderen kommt der Anstoff zur schwichenden Spaltung von aufien, beruhte
doch die Sensationsmache um Hocquenghems Bekenntnis letztlich auf der herr-
schenden Homophobie — »Mann beifft Hund« ist die bessere Meldung als die
umgekehrte Banalitit. Und so war die Selbstpublikation eines gutaussehenden
Schwulen eben die damals erwartungswidrige Neuigkeit. Hocquenghem selber
schien durchaus ungliicklich tiber diese Prominenz fiir ein Homosexuellsein, das
er fiir sich in dieser identitiren Eindeutigkeit iiberhaupt nicht akzeptierte. Als
Rendite erhielt er Veréffentlichungsangebote, unter anderem von Sartre. Dies al-
les ereignete sich ungeplant.

Der intellektuelle Standort von Guy Hocquenghem

Die frisch erworbene Prominenz brachte ihm einen Lehrauftrag an der Reform-
universitit Paris-Vincennes ein, wo er auf seinen Freund René Schérer sowie auf
die Grofien Gilles Deleuze, Michel Foucault und Jean-Frangois Lyotard traf. An
der Hochschule erncuerte er sein Interesse fiir Philosophie; er befasste sich mit
Charles Fourier (1772-1837) und gelangte zu einem erweiterten Begriff des Be-
gehrens. Die intellektuellen Impulse stiirmten auf den kaum dem Studentenalter
entwachsenen Guy ein, der in wenigen Monaten das Buch zum homosexuellen
Verlangen schrieb und damit einen Geniestreich vollbrachte. Die Uberlegungen
waren von der Erfahrung des Mai '68 gelenke, als eine Umwilzung der gesell-
schaftlichen Verhiltnisse als so nahe erschienen war. Am Spezialfall des sexuellen
Begehrens driickte sich nicht weniger als der Wunsch nach Revolution aus. Der
Psychoanalyse — von Freud iiber ihre Reformulierungen bei Lacan und schlieflich
bei Deleuze und Guattari — wurde zugetraut, die Fesseln eines falschen Bewusst-
seins aufzusprengen. So grotesk dieser Gedanke heute anmutet, so effekevoll
wurde er damals in den Texten inszeniert, etwa im Bilde der Wunschmaschinen,
die das Individuum, die Individuen, die Gesellschaft in die Freiheit katapultieren.
Vor solchen Hohenfliigen bin ich bereits damals zurtickgeschreckt und lieber am
Boden geblieben; heute aber ist einzugestehen, dass hier zukunftsweisende Ideen
geboren wurden.

Den Anti-Odipus von Gilles Deleuze und Félix Guattari las Hocquenghem
sogleich 1972 nach Erscheinen — und schrieb in Reaktion darauf sein bis heute
verbreitetstes Buch Das homosexuelle Verlangen, auf Franzosisch ebenfalls 1972
erschienen. An Deleuze und Guattari diirfte ihn zunichst einmal fasziniert ha-
ben, wie die Autoren das Begehren, darunter das »sexuelle Verlangen«, in den

37

2028, 12:30:19. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rudiger Lautmann

Vordergrund riicken. Sie tun das mit dem Wort »Wunsch « und untersuchen die
»Wunschmaschinen «, welcher Begriff auch viele andere beeindrucke hat.

Hier muss ich nun bekennen, dass meine Analyse ein Torso bleibt; obwohl
der Anti- Odipus seit vierzig Jahren in meinem Regal steht, habe ich mich nie dazu
entschliefen konnen, das Buch komplett zu lesen und mir anzueignen. Der iiber-
aus enge Konnex zwischen den beiden Werken, in Entstehung und Inhalt, wiirde
dies aber erfordern. Mit diesem uniiblichen Gestindnis sei erliutert, warum ich
hier nur diejenigen Teile der Hocquenghem-Schriften rezipiere und verwerte, die
in meinem soziologischen Denken anschlussfihig sind — es gibt davon genug.
Die internen Debatten der Psychoanalyse sowie der Kritischen Theorie finden
weitgehend neben der Soziologie statt; die drei Denkfelder gehdren zu den me-
thodisch offenen Geisteswissenschaften, sie tauschen ihre Resultate aus und regen
sich wechselseitig an — aus der Distanz.

Hocquenghem versteht sich wohl als Philosoph bzw. wird so behandelt; er
sicht sich nicht als Arbeiter innerhalb einer bestimmten Fachdisziplin, sondern
produziert als Schriftsteller in vielen Genres. Solche Arbeiten missen nicht auf
den fachwissenschaftlichen Grill gelegt werden; das wiirde ihre Absichten und
ihren Wert verkennen. Zudem steht Hocquenghem als Philosoph nicht in den
Ketten eciner Einzelwissenschaft; er kann seinen Werkzeugkasten von tiberall
her befiillen. In der franzésischen Wissenschaftskultur wird mit dem hierzulan-
de verachteten »Synkretismus«, also mit dem Zusammensetzen verschiedener
Erkenntnislinien, unbefangen umgegangen. Argumentationsfiguren wie Angst,
(jdipalitéit, Analitit sind mir nicht so sympathisch, passen sie doch nicht recht
zur soziologischen Denkweise. Gleichwohl kann ich, gewissermaf8en von aufien,
die Hocquenghemsche Theorie einem Plausibilititstest unterziehen und fragen:
Passen die Bausteine zusammen, sind die Folgerungen schliissig? Wenn denn
schon »QOdipalitit« der Schliissel allen Sexuellwerdens sein sollte, dann ist das
zumindest fiir die realen Sexuellen dieser Epochen offenbar unvermeidlich. Und
der Traum von einer »nichtodipalen« Situation bleibt Utopie. Immerhin wird
das Gewordensein der Homosexualitit auch hieran deutlich.

Hocquenghems Buch erfuhr damals auch einige Kritik. Manfred Herzer warf
ihm vor, von einer idealistischen Position aus zu argumentieren, die antimarxis-
tisch sei und nichts mit einer materialistischen Gesellschaftstheorie zu tun habe.
Den »homosexuellen Kampf«, das funfte Kapitel, erkliarte Herzer zum » schein-
radikalen Anarchismus«; die Belege fiir antihomosexuelle Positionen in der KP
Frankreichs nannte er eine » Denunziation « (Herzer, 1974, S. 2£.). Als politische
Theorie genommen erwecke Hocquenghems Denken nur Widerstand. So klang
es auch aus England: Seine Theorie sei fatalistisch; wenn das Begehren simtli-

38

, 12:30:10. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Guy Hocquenghem — wiedergelesen

che Momente dndern kann, wenn es im Subjekt keine Einheit gibt, wenn keine
Grenze zwischen Realitit und Fantasie existiert, dann sei es nutzlos, iiber die
Verantwortung eines Aktes zu reden. Eine solche Theorie passe nicht zu Gesell-
schaften wie den unseren, denn sie sei ein philosophischer Idealismus (de Wit,
1979, S. 16£.). Britische Linke schalten Hocquenghem des Voluntarismus; er sei
hin- und hergerissen zwischen Verzweiflung und frenetischem Optimismus, die
angebotenen Losungen seien uninteressant (Derbyshire, 1979). Es war eben noch
die Zeit der » reinen« Theorien, vor einer Auflésung der Orthodoxien.

Gilles Deleuze und Félix Guattari: Anti-Odipus

Schlage ich also wieder einmal den Anti-Odipus auf! Allein der (bekannte) Ge-
danke, dass Sexualverbote nur dort erlassen werden, wo genau diese Sexualitit
begehrt wird — »unnétig, etwas zu verbieten, das man nicht wiinscht« (Deleu-
ze & Guattari, 1974 [1972], S. 147) -, musste Guy gewinnen. Und noch mehr
tat dies der folgende Gedanke. Der Wunsch »ist umstiirzlerisch; keine Wunsch-
maschine, die nicht ganze gesellschaftliche Sektoren in die Luft jagte. Was auch
immer gewisse Revolutionire denken mogen, der Wunsch ist in seinem Inners-
ten revolutionir«. In jeglicher Gesellschaft gefihrdet er »ihre hierarchischen,
ihre Ausbeutungs- und Unterwerfungsstrukturen« (ebd., S. 150). Viele weitere
Sitze in dem dickleibigen Buch mégen den Leser Hocquenghem entziicke und
eigene Einfille hervorgelockt haben. Beispielsweise: »Die Wunschmaschinen
laufen nur als gestorte, indem sie fortwihrend sich selbst kaputt machen« (ebd.,
S. 14). »In Wahrheit ist die gesellschaftliche Produktion allein die Wunschproduk-
tion selbst unter bestimmten Bedingungen. [...] Es gibt nur den Wunsch und das
Gesellschaftliche, nichts sonst« (ebd., S. 39, Hervorh. i. O.). Deleuze und Guatta-
ri gehen so weit, eine Wesensdifferenz zwischen den Maschinen des Wiinschens
und denen der Technik zu leugnen (ebd., S. 41). Diese Behauptung eréffnet ein
grofies Einfallstor fur weitere originire Ideen. Auch wenn die Schizophrenie den
Objektbereich der Uberlegungen von Deleuze und Guattari bildet, kommen sie
immer wieder (ganz auflerhalb ciner psychischen Krankheit) auf das Sexuelle
zu sprechen — als das eigentliche Objektfeld des Wiinschens und Begehrens, je-
denfalls in der Psychoanalyse. Diese wird anhand der Schriften von Freud, Jung,
Klein, Reich, Lacan und vielen anderen in aller Ausfiihrlichkeit diskutiert. »Pro-
blematisch ist nicht der sexuelle Charakter der Wunschmaschinen, sondern der
familiale Charakter der Sexualitit« (ebd., S. 58). Den Autoren gelingt es, ci-
ne kausale Einheit zwischen Sexualrepression, Familienform und kapitalistischer

39

2028, 12:30:19. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rudiger Lautmann

Okonomie herzustellen (z.B. ebd., S. 153 u.6., unter Berufung auf W. Reich,
H. Marcuse u.a.). Dem Marxismus hingegen wird vorgeworfen, das Konzept der
Wunschproduktion nur ungentigend erarbeitet zu haben, weshalb ihm der Ver-
such misslungen sei, »den Ansatzpunkt von Wunsch und 6konomischer Basis,
von Trieb und gesellschaftlicher Produktion zu bestimmen« (ebd.). Sie stellen
die Koppelungen zwischen den mikro- und makrosozialen Mechanismen her und
verleihen dadurch ihrer Theorie ein eindrucksvolles Mafd an Geschlossenheit. So
verbinden sie ihre Familialismus- und Kapitalismus-Kritik mit der Bemerkung,
»dafl die Familie die Wunschproduktion immerfort zurechtstutzt« (S. 161).
TIhre Rassismus-, Religions- und Freud-Kritik verbinden sie mit der Bemerkung
tiber

»diese Hilfsquellen, aus denen Rassismus und Segregation schépfen, [...] und im
gleichen Augenblick die Reduktion der Sexualitit auf ein >schmutziges kleines Ge-
heimnis<, diese ganze Psychologie des Priesters — kein einziges dieser Verfahren, das
nicht seinen Nahrboden, seinen Unterhalt in Odipus findet und das sich nicht auch

gleichermafien in der Psychoanalyse entfaltet und ihr dient« (ebd., S. 347).

Die Odipus-Behauptung ist blof8 »die Reduktion der Sexualitit auf das erbirm-
liche kleine Familiengeheimnis« (ebd., S. 376). Gegen Freuds »Familialismus,
der daran festhilt, dafl die Sexualitit nur innerhalb der Familie wirke und sich, um
umfingliche Einheiten zu besetzen, zu transformieren hat« (ebd., S. 377), setzen
sie einen erweiterten Sexualititsbegriff: »In Wahrheit ist die Sexualitit tiberall:
darin, wie ein Biirokrat seine Akten streichelt, wie ein Richter Recht spriche, wie
ein Geschiftsmann Geld fliefen lasst, wie die Bourgeoisie dem Proletariat in den
Arsch fickt, und so weiter und so fort« (ebd.). Na ja, mein Sexualititsbegriff wire
das nicht; aber damals mag es Augen gedffnet haben.

Sichaufall diese Konzepte, Thesen und Erkenntnismethoden einzulassen geht
nur auf8erhalb der engeren Sozialwissenschaft, geht nur befreit vom diszipliniren
(und disziplinierten) Denken, geht nur mit der Offenheit zum unbegrenzten As-
soziieren und fur literarisch-kiinstlerische Sprachbilder. Hocquenghem verfuigt
tiber diese Bereitschaften, und er diirfte sie lustvoll eingesetzt haben. Auch ver-
wirklicht er hierbei einige Anliegen der »kulturellen Revolution«. Die Texte
verschiedener Theoriesprachen lassen sich ineinander tbersetzen, wobei aller-
dings ein Teil der Erklarungskraft verlorengeht. Daneben bauen sie, auf$er auf
ihrem Theorie-Idol, auf dem Sockel bisheriger Erkenntnis auf. So verfigt Hoc-
quenghem iiber eine soziologisch-philosophische Theoriebasis, erkennbar etwa
an der Auseinandersetzung mit Marx. Mit alldem will ich sagen: Auch wer die

40

2028, 12:30:19. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Guy Hocquenghem — wiedergelesen

Variante Deleuze/Guattari nicht goutiert, kann und soll mit Gewinn Hocqueng-
hem lesen.

Die dekonstruktivistische Denkschule wird oft a priori abgelehnt und als Un-
sinn verspottet. Um gerecht bleiben und ihr Wirken wiirdigen zu konnen, lohnt
sich gleichwohl der Blick in diese Schriften. Das Freischwebende der Spekulation
tibt seinen Reizund fithrt immerhin zu starken Aussagen. Einfallsreichtum, Fanta-
sieund ironische Ubertreibungen sind die Markenzeichen. Zum Verstindnis seien
nur zwei Stichworte angesprochen, die bei Hocquenghem hiufig vorkommen:
Odipus und Phallus. Odipus steht fiir die Verweigerung der freien Wunschpro-
duktion, weil er das Sexuelle in die Familie, in das Dreieck Vater-Mutter-Kind
cinsperrt (vgl. Deleuze & Guattari, 1974 [1972], S. 171, 342, 378, 382 u.6.). Das
Begehren ist in dieser Sicht um den Phallus organisiert. Solche Aussagen entspre-
chen heute einer queertheoretischen Kritik an der Heteronormativiti.

Von allgemeinerer Warte aus gesehen, werden hier Szenarien sexueller Interak-
tion formuliert; darin wird spezifiziert, welche Figuren die Beteiligten fantasieren,
was sie an Erinnerungen hervorholen und welche Handlungsvollziige sie unter-
nehmen — dies alles immer im Dienste ihres Begehrens, ihres Wunsches auf
Lusterleben. Deleuze und Guattari entwerfen ein solches Szenario; sie fithren
uns sprachmichtig durch ein Gedankengebiude mit »interessanten« und anre-
genden Gingen. Aber sie schliefien nicht an die vorhandene Sozialtheorie an,
sondern erfinden alles neu. Das ist nicht nur anstrengend zu rezipieren, sondern
dem fehlt auch die empirische Grundierung, wie sie beispielsweise Guattari mit
Berichten aus seiner Analytikertitigkeit hitte geben konnen.

Hocquenghem bewegt sich in der Konzeption und Begrifflichkeit von Gilles
Deleuze und Félix Guattari (1974 [1972]). Meine Rezeption seines Buchs hilt
sich davon allerdings fern, um unseren Autor aus der Subjektbeziiglichkeit heraus-
zuldsen und ihn breiter verstindlich zu machen. Wo sich Hocquenghem nicht mit
immanenten Fragen der Odipus-Theorie beschiftigt, kann er ohne Verzerrung
sozialwissenschaftlich wiedergegeben werden. Er brauchte das bei Deleuze und
Guattari Gelesene nur noch auf den Wunsch nach gleichgeschlechtlicher Sexua-
litit anzuwenden, um Le Désir Homosexuel zu schreiben. Wo mag er vom Vorbild
abweichen, wo tber es hinausgehen? Dies zu priifen sei den Sekundiranalysen
tiberlassen. Deleuze und Guattari schreiben aus der Wut dartiber, wie die geistig
Devianten gesellschaftlich behandelt werden; damals kommt die Antipsychiatrie
auf. Hocquenghem tibertrigt den Antipathologisierungs- und Humanisierungs-
diskurs auf die geschlechtlich Devianten. Eine solche Parallelisierung hat ihre
Tiicken. So gewiss sich Apfel mit Birnen vergleichen lassen — gleichsetzen lassen
diese sich nicht; es miissen auch die Unterschiede hervortreten.

41

2028, 12:30:19. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rudiger Lautmann

Hocquenghem hat bei Deleuze und Guattari alle Instrumente fiir seine eige-
nen Interpretationen vorgefunden und eingesetzt: das Begehren als produktive
Kraft, das Nebeneinander von Hetero-, Homo- und Transsexualititen, eine neu-
artige Sicht auf die C)dipalitiit, eine Kritik am Familialismus usw. Vor allem die
Familie, im Feminismus sowie von Lesben und Frauen (damals) als Repression
gescholten, wird bei Deleuze und Guattari so heftig kritisiert, dass er hier unmit-
telbar ankniipfen konnte.

Die Homosexualitit selbst bzw. der Kampf um ihre Anerkennung macht
nicht selbst die Revolution, sie sind bloff die »Anzeichen«; voranzugehen hat
die Freisetzung des Begehrens aus dem édipalen Gefingnis; denn » offensicht-
lich bieten die Perversionen und selbst die sexuelle Emanzipation so lange keinen
privilegierten Mafistab, wie die Sexualitit im Rahmen des >schmutzigen klei-
nen Geheimnisses< eingeschlossen bleibt« (Deleuze & Guattari, 1974 [1972],
S. 453). Und den Emanzipationskampf binden die Autoren an die Ent-Odipali-

sierung:

»Zum Beispiel ist eine >Homosexuelle Front< so lange nicht méglich, wie Ho-
mosexualitit und Heterosexualitdt in einer Beziehung exklusiver Disjunktion gese-
hen werden, die beide auf einen gemeinsamen 6dipalen und Kastrationsursprung
verweist, dem aufgegeben ist, allein ihre Differenzierung in zwei nicht kommuni-
zierenden Serien zu fixieren, statt ihr wechselseitiges Sich-Einschliefen und ihre
transversale Kommunikation in den decodierten Stromen des Wunsches zur Er-
scheinung zu bringen (inklusive Disjunktionen, lokale Konnexionen, nomadische

Konjunktionen)« (ebd., S. 454).

Deleuze und Guattari bezweifeln also die Méglichkeit einer »Homosexuel-
len Front«, weil es ihnen auf die Freud-Kritik ankommt. Auch das »Schwul-
Werden« lisst sich fiir sie nicht einordnen, weil es fiir ihre Personen eine au-
tobiografische Sichtbarkeit reprisentiert hitte, die Deleuze und Guattari von
sich gewiesen hitten (so Finzsch, 2010, S. 143). Hocquenghem hingegen wirft
sich in die Grindung der »Homosexuellen Front fiir die revolutionire Aktion«
(FHAR). Mit seinem Buch schreibt er sich aus dem Dilemma heraus.

Phallus & Anus im (homo-)sexuellen Begehren

»Ist der Phallus seinem Wesen nach gesellschaftlich, so ist der Anus seinem We-
sen nach privat« (Hocquenghem, 1974 [1972], S. 74). So eine klare Zuordnung

42

, 12:30:10. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Guy Hocquenghem — wiedergelesen

scheint phinomenologisch unmittelbar einzuleuchten: Schon rein anatomisch
wendet sich ein mannlicher Penis nach auflen, bedringt in der Ercktion sein Ge-
geniiber, wohingegen der After passiv Platz macht, sich verschliefSt oder 6ffnet.
Und los geht es mit den theoretischen Assoziationen zu Herrschaft und Unter-
werfung! All dies wird erméglicht durch die vorgeschaltete Behauptung, die (von
Jacques Derrida eingefithrte) Denkfigur »Phallus« habe mit dem Korperteil Pe-
nis nichts zu tun; damit lockert sich der Bezug auf die Realitit.

Eine soziologische Sichtweise indessen wird angesichts von Penis/Anus nicht
Hals iiber Kopf ontologisieren, sondern hier zunichst blof zwei Korperregionen
ausmachen, die beide gesellschaftlich gedeutet werden, die beide privat im indivi-
duellen Handeln eingesetzt werden. Hocquenghems kruder Zugriff verdanke sich
zum einen dem Zusammenschluss von Politik und Sexualitit, zum anderen steht
er in einer langen Tradition, winkt doch aus dem Hintergrund die alte Unter-
scheidung aktiv/passiv — und noch schlimmer: die Differenz ménnlich/weiblich.
Mit beiden nihern sich die genannten Autoren nun der Homosexualitit, wie be-
reits seit Ulrichs’ Zeiten.

Zudem denkt man an den schwulen Analverkehr: Der Gefickte ist dabei das
Weib, er scheint passiv usw. In den Fillen des gewaltsam erzwungenen Verkehrs
trifft dies ja zu; als Beispiel werden hierzu vor allem die Ersatzbefriedigungen
heterosexueller Strafgefangener an den ihnen unterlegenen Mitinsassen ange-
fihre. Kriegsvergewaltigungen, die auch die besiegten Manner treffen konnen,
werden erst neuerdings erforscht. Hierher gehoren auch die Ersterlebnisse jun-
ger Schwuler, die nicht recht wissen, was ihnen da geschicht; und schlieflich
jene Stricher, denen die Penetration gegen eine Geldzahlung angetan wird. In all
diesen Fillen aber erlebt der Anus keine Lust, sondern wird missbraucht. Die ge-
nannten Beispicle charakterisieren keine homosexuellen Begegnungen, sondern
MSM (Minner haben Sex mit Minnern)-Situationen. Anders bei den Interak-
tionen, die auf beiderseitigem Verlangen beruhen. Dann bedeutet der Einsatz des
Anus gerade nicht Passivsein, und was mit dem Penis angestellt wird, beruht nicht
allein auf Aktivitit. Die Dimension(en) aktiv/passiv eignen sich nicht dazu, das
Szenario sexuell ergiebigen Handelns zu beschreiben, auch beim heterosexuellen
Koitus nicht.

Nun trennt, wie gesagt, die franzésisch-poststrukturalistische Philosophie die
Bedeutungen von Phallus und Penis. Nicht das anatomische Glied ist gemeint,
sondern dessen symbolische Gehalte in den Kulten, Religionen, Kiinsten, My-
then, Riten usw. Ein aufgerichtetes Mannesglied fungiert als Bedeutungstriger in
vielen archaischen Botschaften. Diese Uberhshung eines Korperteils wird heute
von vielen Sexualtheorien genutzt — und oft mit politischem Anspruch. Bei Hoc-

43

, 12:30:10. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rudiger Lautmann

quenghem zicht der Phallus die Libido-Energie auf sich wie das Geld die Arbeit
(ebd., S.74). Nicht nur die heteronormative Ordnung ist » phallokratisch «, auch
die Gesellschaft ist es (ebd.). Der Phallus, mit seinen gebieterischen Anspriichen,
steht fiir alle Hierarchien dieser Welt.

Schon klar: Der Phallus dieser Texte ist nicht der Penis an einem minnlich
gestalteten Korper, nicht das Organ, nicht dessen biologische Funktion. Viel-
mehr ist Phallus ein Symbol, also Triger von Sinn; ein Signifikant, das heifit, er
verweist auf etwas Abwesendes. So verstanden spielt der »Phallus« eine wichti-
ge Rolle in den Theorien von Lacan, Deleuze und Guattari bis Hocquenghem.
Hier steht er fiir den Wunsch schlechthin; er vertritt das, was jemand als Subjekt
und als Objekt des Liebens begehrt. (Hohnisch kénnte man hierzu anmerken,
dass zwei Schwule — beiderseits im Besitz eines realen Penis — miteinander be-
sonders gliicklich werden miissten ... Aber phallustheoretisch wire das ja viel zu
platt.) Seit Freud ranken sich in den Schriften der Psychoanalyse anschauliche
Erzihlungen um diesen Teil des méinnlichen Korpers, auch hier als ein mit vieler-
lei Bedeutung aufgeladener Topos. Wer ihn nicht besitzt, leidet angeblich unter
der Leerstelle. Als ein theoretischer Begriff ohne unmittelbare empirische Refe-
renz ist er dem Verstindnis der jeweiligen Autor*innen unterworfen, ein flexibel
dehnbares Gedankending. Die Leser*innen haben damit viel Arbeit, wenn sie
dem Gedankengang folgen wollen.

Jacques Lacan sah im Phallus den zentralen Bedeutungstriger, den » primiren
Signifikanten«. Er strukturiert Symbolsetzungen und Sinnbeziige. Jacques Der-
rida entwickelte einige Anschlussbegriffe wie » Phallozentrismus « im Sinne einer
Beherrschung der symbolischen Ordnung (vgl. Babka & Posselt, 2016, S. 82f.)
und »Phallogozentrismus«, heute meist verstanden als der Androzentrismus in
den Denk- und Diskursweisen. Aufgegriffen und weiterentwickelt wurden die
Begriffe dann vor allem im franzésischen Feminismus, von Luce Irigaray, Julia
Kristeva, Héléne Cixous, heute von Judith Butler — alle mit breiter Gefolgschaft.
Bei Irigaray (1976, S. 40) heifit es: »Das >Weibliche< bestimmte sich niemals an-
ders als durch und fiir das Mannliche.« Fur die damalige Zeit sowie als Appell,
eine genuin weibliche Sicht in die Geistes-, Sozial- und Kulturwissenschaften ein-
zubringen, lasst sich die Allaussage akzeptieren. Eines empirischen Tests fur den
Weckruf bedurfte es nicht; er wire auch nicht zu erbringen. Vielleicht kimpfte
Irigaray ja vor allem gegen Freuds absurde Penisneidthese.

Fir die Kritik an der gesellschaftlichen Vorherrschaft »der« Minner be-
deutete das einen weiteren starken Aufschlag. In soziologischer Sicht hat das
Patriarchat allerdings recht wenig mit dem Genital jenes Geschlechts zu tun, das
ja meist in kitmmerlicher Gestalt und isthetischer Irrelevanz am Kérper hingt.

44

2028, 12:30:19. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Guy Hocquenghem — wiedergelesen

Aber dass schwule Geister sich mit den von hier ausgehenden Theorien infizie-
ren, das lasst sich ganz gut verstehen; Erotik stiftet hierbei einen Denkprozess
an. Selber will mir nicht einleuchten, dass Minnlichkeit sich auf den Penisbe-
sitz reduziert, dass Weiblichkeit nur als Spiegelung davon, also als Mensch-ohne-
Penis minorisiert wird. Denn in allen Kulturen werden die Fihigkeiten und
Charaktermerkmale der Frauen (respektive der Minner) als eigenstindige Werte
geschitzt, und nur so — in Beriicksichtigung der verschiedenen Leistungen beider
Sciten — lisst sich cine iiberzeugende Geschlechtertheorie formulieren (wenn es
denn eine auf der Binaritit von Frau/Mann aufbauende Theorie sein muss).

Der sublimierte und vitalisierte Anus

Hocquenghem meint nun, der Fokus auf den Penis eliminiere andere Wunsch-
maschinen; er diskutiert das anhand von literarischen und wissenschaftlichen
Aussagen und befindet: »Alle Homosexualitit ist dem Anus verbunden [. ...]
Alle Homosexualitit hat mit Analerotik zu tun« (Hocquenghem, 1974 [1972],
S. 85). Er riumt mit den empirisch falschen Annahmen auf, die anale Lust in
das Schema aktiv/passiv einzuspannen, wonach der Penetrator sein Begehren
erfille, der Penetrierte aber unbefriedigt bleibe. Er kritisiert Thesen, die eine
nahe Verwandtschaft zwischen » passivem« Gleichgeschlechtsverkehr, Narziss-
mus, »moralischem Masochismus«, Perversion und Neurose behaupten (ebd.,
S. 121-124).

Die neuartigen Ausgangsideen seines Buchs besagen: Heteronormativitit be-
ruht auf der Macht des Phallus und der Privatisierung des Anus; wird dieser nun
durch die schwule Praxis befreit, dann untergribt dies das Patriarchat, dessen
Familialismus vom Odipuskomplex stindig reproduziert worden ist. Hocqueng-
hem weif§, wie sehr sein Ansatz der Erlauterung und Begriindung bedarf, und er
bemiiht sich auch darum. Selbst wer am Ende nicht tiberzeugt worden ist, wird
den kriftigen Impetus und die kithne Zielsetzung im Gedichtnis behalten. Des-
wegen lohnt es auch heute, den Gedankengang nachzuvollzichen und ihn bei der
Kritik der Heteronormativitit zu berticksichtigen.

Der Anus ist ein Gleichmacher: Die Frauen haben ihn wie die Manner, es gibt
da keinen Geschlechtsunterschied (ebd., S. 82). Hocquenghem vermutet einen
analen Orgasmus, unterschieden von dem am Penis, wenn er kritisiert, dass es
nach Sartre keine Lust fiir den Sodomisierten gebe; »denn den Orgasmus gibt es
ja nur genital« (ebd., S. 122). Fiir Hocquenghem vollfiihrt hier die Psychoanaly-
se wieder einmal ihren »Taschenspielertrick [... um,] alles, was mit Analerotik zu

45

, 12:30:10. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rudiger Lautmann

tun hat, unweigerlich unter die GeifSel der konstitutionellen Schuldhaftigkeit zu
zwingen« (ebd., S. 122f.).

In Freuds Theorie der psychosexuellen Entwicklung beim Kind folgt auf
die anale die phallische (6dipale) Phase. Die Freud-Kritik verwendet die beiden
Begriffe, wenngleich fiir ganz andere Erklirungsziele. Hocquenghem restimiert
klassische Fille der psychoanalytischen Kur (bei Freud und Ferenczi), um das
Gewicht der Analzone in der Sexualitit hervorzukehren. Eigentlich aber will
er mitteilen, dass der libidindse Gebrauch des Anus bei den Homosexuellen
»zumindest der vorrangige« ist (ebd., S. 77). Das fiihrt, in publizistisch-bewe-
gungsorientierten Arbeiten zu drastischen Formulierungen, beispielsweise: » [...]
unser Arschloch ist weder schamvoll noch personlich, es ist 6ffentlich und re-
volutionir«; »[...] das Arschficken [...] erlaubt die Uberwindung der Rollen«
(Hocquenghem, 1973, in Dieckmann & Pescatore, 1979a, S. 127). Unser Au-
tor ist sich nicht zu schade, als Beleg seiner These die historischen Begriffe der
Sodomie und Piderastie heranzuziehen, die indessen verwirrende bis falsche Vor-
stellungen vermitteln. Er statuiert ein Primat: »Die Homosexualitit ist in erster
Linie die anale Homosexualitit« (Hocquenghem, 1974 [1972], S. 78). Es ist
unndétig, auf die Phallozentrik dieser These hinzuweisen. Viel wichtiger ist, dass
Hocquenghem den Bewetis seiner These schuldig bleibt; sie diirfte ihm als unmit-
telbar einleuchtend erschienen sein. Die Evidenz muss er seiner eigenen Praxis
entnommen haben, vielleicht auch den Beobachtungen in seinem Kreise. Letzt-
lich war eigenes Begehren der Vater seines Gedankens.

Uber die Thesen zur psychosexuellen Beschaffenheit des schwulen Begehrens
hinaus macht Hocquenghem soziologische Aussage —, etwa: »Die Homosexuali-
tit gehort zum Anus wie die Analitit zu unserer Zivilisation« (ebd., S. 80). Zum
Verhiltnis der Homosexuellen untereinander sagt er: »Das dem Anus zugewand-
te Verlangen [...] konstituiert eine Art von Verhiltnissen, die wir im Gegensatz
zu der gewohnten >sozialen< Art die >gruppale< nennen wollen« (ebd., S. 96).
Hocquenghem schreibt also dem analen Spaf§ einen gemeinschaftsstiftenden Ef-
feke zu, wenngleich keine »Gruppe« im soziologischen Sinn resultiert. Dazu
wiren Mitgliedschaftsregeln, explizite Aufnahme und benannte Zugehorigkeit
vonnoéten. Es handelt sich also um eine Vorstufe, um eine Quasi- bzw. eine Grup-
pe sui generis. Dies ist sein Ansatz, das verbindende Element fiir eine soziale
Bewegung zu benennen. Die Idee verpufft aber, denn zu einer sozialen Bewegung
im eigentlichen Sinne (d.h. im Sinne der soziologisch-politischen Theorie) ha-
ben es die Homosexuellen nie gebracht; stets blieb es bei blofen Organisationen
und Subkulturen. Dariiber hinaus nutzt Hocquenghem seine Anus-Phallus-Dif-
ferenzierung, um eine (etwas dunkel bleibende) » Auflésung der sublimierenden

46

2028, 12:30:19. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Guy Hocquenghem — wiedergelesen

Phallus-Hierarchie und den Zusammenbruch des double-bind Individuum-Ge-
sellschaft« zu postulieren (ebd., S. 96f.). Immerhin haben wir bei alldem knappe
Skizzen zu einer weitgesteckten Problematik vor uns.

Hocquenghems Positionen zur Bedeutung des Anus wurden aufgegriffen, et-
wa von Bernhard Dieckmann. Der Anusbereich, zweifellos eine der erogenen
Zonen am duf8eren Korper, wird zum »Lustorgan « stilisiert (Dieckmann, 1979,
S.78). Wird das Organ im Zuge der Reinlichkeitserziechung seines Lustcharak-
ters beraubt, dann wird es privatisiert; sein Lustpotenzial wird sublimiert, und es
bildet sich die offentliche, die phallische Person heraus, »da es ja ohne Analitit
keinen Phallogozentrismus gibe« (ebd., S. 81, im Anschluss an Hocquenghem,
1974 [1972], S. 75, und an Deleuze und Guattari). — Dass Hocquenghem den
Topos der jouissance in Gestalt des Doppels von Phallus/Anus aufnimmt, regte
zu folgender Idee an: »Der Anus wird zum philosophischen Ort fiir das Denken
einer jouissance, die nicht linger einer sozialen Funktion dient« (Hammill, 2003,
S.59). Gestiitzt wird das auf eine Bemerkung Hocquenghems, wonach das homo-
sexuelle Begehren einerseits einen Aufstieg zur Sublimierung, zum Uber-Ich, zur
gesellschaftlichen Angst betreibt, andererseits einen Abstieg in die Abgriinde des
entpersonalisierten und unkodifizierten Begehrens (vgl. Hocquenghem, 1974
(1972],5.73).

In den 1970er Jahren war hierzulande propagiert worden, dass »richtig
schwul« nur sei, wer sich dem empfangenden Analverkehr hingeben kénne. Zur
selben Zeit blithte das Phallus-Anus-Thema, als Ursache oder Wirkung oder sich
wechselseitig verstirkend. Ende der 1980er verlor sich die Losung, im zeitlichen
oder kausalen Gefolge der Nachricht, dass dies der Hauptiibertragungsweg fiir
den damals tédlichen HI-Virus sei. Heute blickt man nachsichtig auf die aufge-
regte Phase zuriick — unter Verweis auf Hocquenghem: »Anders als die Queer-
Aktivistist_innen stellten die radikalen Tunten dabei recht einseitig rezeptive
anale Sexualitit in den Vordergrund« (Woltersdorff, 2012, S. 221).

Kritik an der Heteronormativitat

Das Wort »Heteronormativitit« existierte noch nicht, aber kritisiert hat er sie.
Daher wird Hocquenghem heute als Vorlaufer dieser Stromung gefiihrt, wie 6fter
und mit Recht zu lesen ist. Eve Kosofsky Sedgwick nennt ihn in einem spi-
ten Text einen »Queer-Theoretiker avant la lettre« (Sedgwick, 2010, S. 157).
Der polnisch-britische Soziologe Jacek Kornak hilt Hocquenghem » zweifellos
fiir eine Inspirationsquelle von Butler« (Kornak, 2015, S. 119). Diese theorie-

47

2028, 12:30:19. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rudiger Lautmann

geschichtlich bemerkenswerte Position unterstiitzt die Wiederentdeckung des
Autors Hocquenghem.

Zum heteronormativen Syndrom gehoren neben dem festen Glauben an die
Binaritit des Geschlechts unter anderem eine tiefsitzende Ablehnung gleichge-
schlechtlichen Begehrens sowie die Annahmen, dass Homosexuelle sich an alle
Minner ‘ranmachen, dass sie eine starke Affinitit zu obszonem Material, zum
Strich und zu Jungen haben. (Gegeniiber Lesben sind vergleichbare Bedenken
weit weniger ausformuliert.) Hocquenghem entwirft mit dem Phallus-Anus-
Konzept ein vollig gegenlaufiges Bild der Gleichgeschlechtlichen. Und er sagt:
»Vor allem verweigern wir Homosexuellen jede Rolle: weil uns sogar die Idee
einer Rolle zuwider ist. Wir wollen keine Frauen, keine Minner sein« (so in
Dieckmann & Pescatore, 1979a, S. 46, Hervorh. i. O.).

Das Denken in Emanzipation-durch-Identitit, das sich lange Zeit als pro-
gressiv diinken durfte, wird heute in die Nihe eines Rassismus gerticke und von
antikolonialistischer Warte aus als »Homonationalismus« (Jasbir Puar) kriti-
siert. Dabei muss das Wort »Identitit« gar nicht vorkommen. Ziilfukar Cetin
und Heinz-Jiirgen Vo8 (2016, S. 10f.) finden die anzugreifende Position bereits
bei Magnus Hirschfeld, wofiir es ihnen gentigt, dass Hirschfeld von »urnischen
Kolonien« spricht, womit dieser etwas meint, was heute als »schwuler Kiez«
oder auch gay village gefihrt wird, also als dasjenige Stadtquartier, in dem sich
die Ausgeh-Orte und einschligigen Laden befinden, wo auch vermehrt LSBT-
Menschen ihre Wohnung einrichten. Oft sind das ja dezentrale Viertel, die etwas
heruntergekommen sind, aber durch das neue Publikum einen Aufschwung neh-
men. Mit »Kolonisierung« hat das natiirlich nichts zu tun, cher im Gegenteil
(eine Randgruppe bestcht aus verdringten Menschen und sucht ihren Lebens-
raum). Doch Halt, konnten Cetin und Vof jetzt rufen: Wenn sich die Schwulen
eines Straflenzugs bemichtigen, dann werden dort die Fenster gestrichen und ein
paar schicke Liden zichen zu — es wird » gentrifiziert«. Ein klarer Fall von Kolo-
nialismus (Zunge in der Backe), nicht wahr? Auch die von den beiden Kritikern
zitierten Hirschfeld-Texte iiber Italien und dessen Siiden verbleiben innerhalb
von Europa; Antiorientalismus wird da nicht ausgedriickt. Dazu miisste man
Hirschfelds Weltreise eines Sexualforschers (1932) durchforsten, wo bestimmt in-
terkulturelle Differenzen aufgezeigt werden.

Auch Hocquenghem setzt sich von Magnus Hirschfeld ab, insbesondere
vom Reformismus des Wissenschaftlich-humanitiren Komitees (1973, in Dieck-
mann & Pescatore, 1979a, S. 125f£.); denn hier werde noch um Rehabilitierung
nachgesucht. »Ihr kénnt euch als Homosexuelle nur erkennen, wenn ihr die gan-
ze normale Gesellschaft angreift« (ebd., S. 123). Ganz ungnidig sicht er auf

48

2028, 12:30:19. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Guy Hocquenghem — wiedergelesen

die Hirschfeldschen Vorstellungen zur Geschlechtervielfalt. »Mag die Theorie
vom Dritten Geschlecht auch nicht ginzlich faschistisch sein, so ist sie doch
gefihrlich« (Hocquenghem, 1974 [1972], S. 113). Da hatte Hocquenghem viel-
leicht zu viel Sekundirkritik aus Frankfurt gelesen. Und so stempelt er, wie es
scheint, »das Dritte Geschlecht« zu einer »alten reaktioniren Theorie« (1973,
in Dieckmann & Pescatore, 1979a, S. 127£.). Einige Jahre spiter hat er dann wohl
genauer hingeschaut, wird doch von Edgar Bauer heute bestitigt, dass Hocqueng-
hem 1979 (im Drehbuch zu Race A’Ep) »den Kern von Magnus Hirschfelds
Einsichten in die sexuelle Zwischenstufigkeit aller Menschen prignant zusam-
menfasst« (Bauer, 2015, S. 74).

Hier liefe sich nun eine Hirschfeld-Exegese anschlielen sowie in eine Diskus-
sion mit Cetin und Vof8 (2016) eintreten. Hirschfeld gibt sich nicht mit einem
deskriptiven Begriff wie MSM zufrieden, sondern trennt die »wahre Homo-
sexualitit« (im Sinne von Identitit) und die »homosexuelle Betitigung«, das
heif$t die gelegentlich gleichgeschlechtlichen Handlungen der an sich Heterose-
xuellen, also dasjenige, was auf dem Strich, in Entbehrungssituationen, im Suff
und in der Pubertit alles so vorfillt (Hirschfeld, 1914, S. 572). Das soll hier auf
sich beruhen bleiben. Angemerke sei nur, dass die MSM-Kategorie zwar inter-
kulturell verwendbar, aber auch ein rein behaviorales (d. h. auf duf8eres Verhalten
bezogenes) Konzept ist; sie kniipft am biologischen Geschlecht an und bleibt
sexualwissenschaftlich unresponsiv. Auch richtet sich Homophobie zuallermeist
gegen die »eingefleischten« und sich als solche zu erkennen gebenden MSM;
so in den heutigen Gewalttaten und in den fritheren Strafurteilen der Justiz. Das
Denken in Identitit war eine Durchgangsstation im queeren Befreiungskampf,
eine Form der Selbstermichtigung und des Kriftesammelns in Bewegungsorga-
nisationen.

Republikanismus und Anti-ldentitarismus

Nach dem franzésischen Republikanismus-Modell gelten die Gesetze allgemein,
das heif3t, sie abstrahieren von besonderen Lagen. Spezielle Rechte fiir bestimmte
Gruppen oder Minderheiten darf es nicht geben, auch keine positive Diskrimi-
nierung oder Quoten. Der Staat garantiert die Biirgerschaftlichkeit (cizoyenneté),
dariiber hinaus findet keine aktive Integrationspolitik statt. In Frankreich haben
daher die Vorstellungen zu einer psychosozialen Identitit des Geschlechts, der
Sexualitit usw. nie so recht Fuf gefasst. Und hier erschienen auch zuerst die Wer-
ke, welche die auf eine Identititsbefestigung zielende Philosophie und Politik

49

2028, 12:30:19. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rudiger Lautmann

unterminierten. Auch bei Hocquenghems Identititskritik diirfte die franzésische
Staatsideologic eines Republikanismus Pate gestanden haben, ist sie doch eine
spezielle Ausprigung des Gleichheitsgedankens.
Nicht (mehr) in Begriffen einer homosexuellen Identitit denkt,

> wer im Kérpergeschlecht, ja im Geschlecht tiberhaupt, keine giiltige Kate-

gorie erkennt (wie z. B. der Herausgeber dieses Bandes),
> wer als frauenliebende Frau fiir sich das L-Wort ablehnt,
> wer es schliefSlich — und alle Vorgenannten umfassend — mit den Jiingeren
hile, die sich zwar als »anders« ansehen, also als nicht dem heteronorma-
tiven Imperativ unterworfen, indessen ohne cinen der Buchstaben aus dem
LSBTI-Akronym verwenden zu wollen.

Der Umfang dieser Gruppierungen wichst momentan stetig an, ohne aber be-
stimmte begrenzte Milieus zu verlassen. Nicht der Mensch ist homosexuell, nur
sein Begehren ist es. Der Mensch ist vielmehr Individuum - unverwechselbar,
eigenartig, mit Existenzrecht auf dies alles. »Die Kennzeichnung des Verlangens
als ausschliefllich homosexuell ist in ihrer derzeitigen Form ein Trugbild der Vor-
stellung« (Hocquenghem 1974 [1972], S. 50). Hocquenghem schreibt iiber das
homosexuelle Verlangen, aber keinesfalls tiber »die Homosexualitit« oder »den
Homosexuellen«, die es fiir ihn gar niche gibt.

So leicht diirfte die Deutungs- und Strategiefigur einer »Identitit« allerdings
nicht zu verabschieden sein. Viele, wenngleich nicht simtliche, von den je Einzel-
nen sehen sich in einem Kollektiv, setzen sich mit ihm gleich. Welches Kollektiv
ist das — »die Lesben«, »die Queeren«, »die franzdsische Gesellschaft«? Fiir
den Republikanismus kommt nur die Nation in Betracht und keine Abteilung
von ihr. Angesichts multipler Zugehorigkeiten kann die Nationalitit lingst nicht
mehr den konstitutiven Bestandteil der Individualidentitit bilden. Aber fiir die
Politik in Frankreich ist die umfassend gedachte eigene Gesellschaft immer noch
oberste Richtschnur, zumindest in ihrer Selbstdarstellung. Diese Idee will Hoc-
quenghem gewiss nicht mitmachen, beide Denklinien laufen aber parallel, wenn
sie die Vorstellung einer homosexuellen, gay ... Identitit eskamotieren. Im Hinter-
grund winkt eine Wahlfreiheit, das Entscheidenkénnen tibers Triebziel. So aber
erleben viele Menschen ihr Begehren nicht, und im Falle der gleichgeschlecht-
lichen Richtung werden sie »die Homosexuellen« oder etwas Ahnliches sein.
Viele andere hingegen schen die Richtung ihres Begehrens als fliefend an, und
sie wollen nicht fiir eine temporire Lust als homosexuell abgestempelt sein.

Alle Kritik und Dekonstruktion der Identititsfigur kann nicht daran vorbei-
schen, dass Menschen auf ihr spezielles Sosein pochen und sich unter diesem

50

2028, 12:30:19. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Guy Hocquenghem — wiedergelesen

Zcichen zusammenschliefen, woraufhin ihre behauptete »Identitit« als sozia-
le Tatsache spiirbare Wirkungen entfaltet. Da eine solche Identitit aus einem
Konglomerat von Gefiihlen, Gedanken und Handlungen besteht — nicht mehr,
aber auch nicht weniger —, interessiert hier vor allem deren Auftauchen: Unter
welchen Umstinden, zu welcher Zeit und in welchen Milieus macht sich eine
bestimmte Identitit geltend? Dariiber bekommen wir heute weit weniger zu ho-
ren als iiber die strategische (Un-)Brauchbarkeit einer — beispielsweise lesbischen,
schwulen etc. — Identitit. Hocquenghem spricht iiber den ideologischen Schaden
solcher Ideen und Gruppenbildungen; dazu bietet er eine ansehnliche Reihe von
geschlechter- und sexualtheoretischen Argumenten auf. Wir haben ihn daher als
den Grindungsklassiker der queeren Identititskritik anzusehen.

Identitit entsteht nicht allein und nicht so sehr als Akt der »Identitiren«,
also der sich so bezeichnenden und empfindenden Menschen; mindestens eben-
so sehr wird sie durch Zuschreibung von auflen produziert. Genau so lag der
Fall Homosexuelle, als diese seit Mitte des 19. Jahrhunderts aus der Pluralitit ge-
schlechtlicher Verhaltensweisen herausgehoben, zur Zielscheibe strafender und
pathologisierender Mafinahmen gemacht und zur » Spezies « (Foucault) stilisiert
wurden. Recht bald in dieser Karriere der Identititswerdung haben »sie« die
Feinderklirung verstanden und sich zur Wehr gesetzt, nicht zuletzt durch die
Neologismen zur Namensgebung (»Urning«, »homosexual«). Das von aufien
angeheftete Stigma (Erving Goffman) und die von innen kommende Selbstver-
teidigung haben fiir mehr als ein Jahrhundert eine Art homosexueller Identitit
gestiftet.

Die Homosexuellen-Identitit war immer in Verlegenheit, eine empirische
Referenz fiir die behauptete Gemeinsamkeit angeben zu miissen. Die schlich-
te Tatsache des Gleichgeschlechtssexes (MSM, FSF) konnte dafiir die vielleiche
notwendige, keinesfalls aber die hinreichende Bedingung sein. Denn seit den
Kinsey-Reports war bekannt, dass jene Tatsache in tiberaus vielen Sexualbio-
grafien verzeichnet ist, gerade auch bei stabil »Heterosexuellen«. Und durch
Prozentwerte, wic in der »Kinsey-Skala« mit den Stufen von 0 bis 6, war schon
gar kein Identititsbewusstsein zu erzielen, cher im Gegenteil. Viele Menschen
mit einer kontinuierlichen oder gar hundertprozentigen Gleichgeschlechtspraxis
mochten sich nicht als Schwule, Lesben usw. identifizieren. Die Frage »Wer ge-
hort warum dazu?« ist nie verldsslich beantwortet worden. Das hat allerdings
den zeitweisen Erfolg der Politikfigur » sexuelle Identitit« nicht verhindert, als
sie erst einmal in der geschlechterpolitischen Auseinandersetzung aufgetaucht
war. Es wire auch ein Wunder, wenn ein diskreditierendes und existenzgefihr-
dendes Merkmal es zustande brichte, dass Individuen ihr gesamtes Selbst danach

51

, 12:30:10. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rudiger Lautmann

ausrichten und dass sich dartiber dauerhaft Gruppen zusammenfinden. Allenfalls
historisch temporir und in der Betroffenenkategorie partiell konnte so etwas ge-
lingen, wie in den 1970er bis 1990er Jahren. Als partikularistisches Konzept, das
mehr Kosten als Rendite verspricht, gewann bzw. gewinnt die »homosexuelle
Identitit« nur zeitweise und in begrenzter Zahl ihre Anhinger*innen. Univer-
salistische Konzepte, die eine Gemeinsamkeit mit »allen« verkiinden — zum
Beispiel » Staatsbiirger* « oder »Mensch« —, versammeln schon cher eine Ge-
folgschaft.

Als Nachfolgekonzept bietet sich seit Beginn des letzten Jahrzehnts das
»Queer-Sein« an. Auch dies adressiert sich an Auflenseiter, an die von der he-
teronormativen Majoritat Verachteten, nun aber in einer starken Koalition und
in einem theoretischen Geriist. An der bisherigen Identititspolitik werden die
Gefahren ecines Isolationismus und von Exklusion getadelt. Gefordert wird, dass
die sexuellen Minorititen sich mit anderen Ausschlussgruppen zusammentun
(Intersektionalitit). Mit einem haltbaren Wir-Bewusstsein hapert es allerdings
noch in der imaginierten Gemeinschaft der Queeren. Immerhin zieht die Kritik
am Binarismus des Geschlechts und am Imperativ der Mann-Frau-Paarung viele
an und bleibt selbst bei denen nicht ohne positive Resonanz, deren Lebenspra-
xis ein unbehelligtes Immer-weiter-So ermoglichen wiirde. Die Thesen von Guy
Hocquenghem, grundierend auf den familienkritischen Ideen von Deleuze und
Guattari, klingen auch fiir Intellektuelle aus der Mehrheitsseite attraktiv. Sie wer-
den daher inzwischen als Vorldufer der Queer Theory erkannt und benannt.

»Identitits «-Bewegungen oder -Politiken finden statt, wenn Gruppierungen
sich auf ein nur ihnen anhaftendes Merkmal berufen, das ihre Gemeinsamkeit
stiftet. Sie behaupten diese »Identitit«, um sich abzugrenzen. Darauthin ver-
suchen sie, Anspriiche fiir die Zugehérigen zu erheben und die anderen davon
auszuschlieen. Wenn dies Michtige oder Majorititen tun, installieren sie eine
profitable Ungleichheit. So geldufig der Vorgang im Prozess der Machtbildung ist
(vgl. Popitz, 1968), so hiufig verfillt er der Gerechtigkeitskritik. Es iiberraschte,
dass auch eine Randgruppe auf dieses Mittel der Selbstbehauptung verzichten
solle. Wenn eine Minderheit sich im Aufenseitertum »identitir« einrichtet,
schliefe sie sich selbst dauerhaft aus, wurde vermutet. Sich im Getto einzusperren
wire danach eine Art Rassismus von unten.

Als Gruppenbezeichnung bedeutet die »Identitire Bewegung« heute cine
organisierte auf8erparlamentarische Aktion gegen Einwanderung und ethnokul-
turelle Vielfalt. Die Argumente stammen aus dem rasselogischen und politisch
rechtsextremen Reservoir, die aktiven Personen ebenfalls. Zuerst war der Na-
me tibrigens 2003 als Bloc identitaire in Frankreich aufgetaucht. Einige der hier

52

, 12:30:10. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Guy Hocquenghem — wiedergelesen

verwendeten Symbole und Worter (beispielsweise der griechische Buchstabe
lambda) wurden aus fritheren Kampagnen des LSBT-Sektors itbernommen. Ent-
weder hatten die Leute keine eigenen Einfille oder sie kopierten den Erfolg
schwullesbischer Bewegungen vor zwei Jahrzehnten, um jugendaftin zu klingen.
Dadurch wurde eine an » sexuelle Identitit« ankniipfende Emanzipationsstrate-
gie jetzt vollends kompromittiert.

Kampf gegen Ponalisierung und Homophobie

Bereits mit den ersten Worten seines Buchs von 1972 gab Hocquenghem die
zukiinftige Richtung einer Homosexualititsforschung vor: »Nicht das homose-
xuelle Verlangen ist problematisch, sondern die Angst vor der Homosexualitit«
(Hocquenghem, 1974 [1972], S. 9). Fiir mein erstes einschligiges Buch wurde
das von Dieter Runze (1977, S. 487) zitiert; mir hingegen erschien es damals
als zu psychologisierend, wobei ich die kollektive Seite jener »Angst« tbersah.
Hocquenghem widmet der »anti-homosexuellen Paranoia« ein ganzes Kapitel
(Hocquenghem, 1974 [1972], S. 16-42). Unter der Bezeichnung »Homopho-
bie« ist das Phinomen inzwischen in die Alltagssprache eingeriicke; das jiingere
Wort kam zeitgleich in den USA auf und trifft die Sache bei Weitem nicht so
gut. Der aktuellste Wortvorschlag lautet » Homohysteria«, namlich die kulturel-
le Furcht, homosexualisiert zu werden (Allan, 2016, S. 30).

Zur Zeit des Guy Hocquenghem plagte sich auch Frankreich noch mit
einem strafrechtlichen Verbot minnlich-gleichgeschlechtlicher Intimitit. Zwi-
schen 1791 und 1942 war die (einfache) Homosexualitit straffrei gewesen. Das
antimodernistische Regime des Marschall Pétain in Vichy fithrte das Konzept
der »unnatiirlichen« Akte (frz. contre nature) in das Strafrecht ein, das auch
das Gleichgeschlechtliche umfasste. Das diskriminierende Gesetz hielt sich bis in
die Fiinfte Republik. Erst 1982 wurde der bekiampfte Artikel 331, Paragraf 2 ge-
andert, sodass cine einheitliche Schutzaltergrenze fiir homo- und heterosexuelle
Bezichungen entstand (in Deutschland erst 1994). Hocquenghem geif3elt dieses
Strafrecht, ja er triumt vom »Ende der sexuellen Norm iiberhaupt« (Hocqueng-
hem, 1974 [1972], S. 139).

Die homophoben Mafinahmen in Staat und Gesellschaft werden tiefenpsy-
chologisch als Reaktion auf nichtgestattete Wiinsche gedeutet: Der Homopho-
be mochte auch gleichgeschlechtlich genieffen. Aber die 6dipal aufgerichtete
Schranke verhindert dies. Wie immer in derartigen Argumentationen verbleibt
es allerdings bei der bloflen Behauptung, die provokant-plausibel sein will. Die

53

2028, 12:30:19. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rudiger Lautmann

Kommentatoren stort das nicht, es gefillt ihnen sogar, beispielsweise Wolfgang
W. Werner (1977, S. 86f.) und Michael Moon (1993, S. 18). Hocquenghem
korrigierte damit die »iiberwiltigend heterosexistische Rezeption von Deleu-
ze/Guattaris Werk« (ebd.). Sein Vorgehen leitete eine Wende ein, die sowohl
theoretisch als auch emanzipationspolitisch von Belang ist: Der forschende Blick
begrenzt sich nicht mehr auf das Leiden der Repressionsbetroffenen, sondern
die Verwobenheit der Unterdriickungsmechanismen in den gesamtsexuellen Vor-
gang wird anvisiert.

Hocquenghem dreht hier die Argumente um, die bis dahin zur Entwer-
tung der Gleichgeschlechtlichkeit dienten, und erklirt aus ihnen die herrschende
Homophobie. Unterdriicktes homosexuelles Begehren hat nach Freud zur indi-
viduellen Paranoia gefiihrt, bei Hocquenghem fiihrt es auf kollektiver Ebene zum
Homosexuellenhass, der » selbst ein gestorter Ausdruck des homosexuellen Ver-
langens ist« (Hocquenghem, 1974 [1972], S. 16). Laut Hocquenghem hat die
frithere Pathologisierung dem Homosexuellen einen Verfolgungswahn angedich-
tet, weil er sich bedroht fithle. Da er aber nicht blof so fizhle, sondern auch real
gefabrdet sei, leiden in Wahrheit die Nichthomosexuellen, namlich unter ihrer
» paranoischen Verfolgungssucht« (ebd., S. 17), lése doch der Auftrite eines er-
kennbaren Homosexuellen bei den Anwesenden sofort eine panische Angst vor
Vergewaltigung aus. Hier haben wir ein schones Beispiel fiir die Theoriestrategie,
die Perspektive umzukehren und scheinbar etablierte Gewissheiten zu entkrif-
ten; dazu werden in einer Kausalaussage die Faktoren anders angeordnet und
die Wirkrichtung umgedreht. So kommt wissenschaftliches Denken aus Sackgas-
sen heraus, muss sich natiirlich dem Plausibilitits- und Empirietest unterwerfen.
Hocquenghem diskutiert dazu den Fall Schreber, wie ihn Freud geschildert und
die psychoanalytische Schule kommentiert hat (ebd., S. 17-24).

Eve Kosofsky Sedgwick hat sich mit dem Argumentationsgang beschiftigt:

»Freud [...] fithrte jedes Auftreten einer Paranoia auf die Unterdriickung gleich-
geschlechtlichen Verlangens zuriick, sei es bei Frauen, sei es bei Mannern. In der
traditionellen homophoben Psychoanalyse ist Freuds Idee generell dazu benutzt
worden, Homosexuelle als paranoid zu pathologisieren oder Paranoia als eine spe-
ziell homosexuelle Krankheit zu betrachten « (Sedgwick, 1997, S. 6).

Hocquenghem greife nun zwar auf Freuds Formulierungen zuriick, ziche aber
andere Schliisse. Das Verstehen der Paranoia klirt nicht, wie Homosexualitit
funktioniert, sondern wie Homophobie und Heterosexismus funktionieren —
und wenn man diese Unterdriickungen als systemisch versteht, wie die Welt

54

2028, 12:30:19. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Guy Hocquenghem — wiedergelesen

funktioniert. »Die Paranoia wurde in den mittachtziger Jahren zu einem bevor-
zugten Objeke der antihomophoben Theorie« (ebd., Hervorh. i. O.). Wie aber
wurde sie zu deren einzig sanktionierter Merhodologie?, fragt Sedgwick. Sie halt
die Paranoia-Figur fiir ansteckend. Ausgehend von der intimen Bezichung der
Paranoia zu den phobischen Dynamiken rund um die Homosexualitit erhiel-
ten die Lesepraktiken der antihomophoben Arbeit selber etwas Paranoides (vgl.

ebd.).

Produktivitdt der Dynamik Hass-Scham-Stolz

In der heutigen Affekeforschung haben die negativen Gefiihle und Feindselig-
keiten einen wichtigen Platz. Das Projekt » Gruppenbezogene Menschenfeind-
lichkeit« erhebt in Deutschland regelmifig Daten dazu. Wie reagieren die
Verachteten auf die ihnen entgegengebrachte Ablehnung? Bei Erving Goffman
(1963) versuchen sie, ihre Haut zu retten, das heif$t das diskreditierende Merkmal
zu verbergen und Beschidigungen ihres Selbstwertgefiihls (»Identitit«) zu mi-
nimieren. So oder so — der gesellschaftlich vorhandene Hass schligt bei ihnen auf
und erzeugt Beschimung; manche beenden das Getroffensein und richten sich
auf; allen Widerstinden zum Trotz. Nach einer in den USA gepflogenen Traditi-
on protestieren ethnische Einwanderungsgruppen gegen ihre Entwertung, indem
sie grole Demonstrationen veranstalten — pride marches. In der deutschen Uber-
setzung scheint das Wort » Stolz« das hier Gemeinte nicht recht wiederzugeben,
weswegen es oft bei dem Lehnwort bleibt. Auch in den theoretischen Studien
zur Lage sexueller Randgruppen ist die Frage noch nicht recht angekommen, wie
denn nun die Emotionen von Hass, Beschimung und Wiedergewinnung eines
Selbstbewusstseins zusammenhingen.

Guy Hocquenghem hatte die Verhiltnisse in New York frith kennengelernt
und wird um die Ereignisse von 1969 im Lokal Stonewall in der Christopher
Street gewusst haben, ebenso um die seit 1970 stattfindenden jihrlichen Demons-
trationen. Das Konzept scheint ihn nicht sonderlich tiberzeugt zu haben. Das
Buch von 1972 schweigt dazu. Hocquenghem war mehr Philosoph als Soziologe.
Umso deutlicher verfallt die Pride-Strategie seiner allgemeinen Ablehnung, for-
muliert am Ende seines Buchs: »Gewiss ist eine homosexuelle Bewegung durch
ihre blofie Selbstproklamation noch nicht immun gegen diese perverse Integrati-
on« (Hocquenghem, 1974 [1972], S. 144). Er sagt, das homosexuelle Verlangen
habe sich verfangen in einem Spiel der Scham und es sei nicht weniger pervers,
dieses in ein Spiel des Stolzes zu wenden. Tatsichlich bleibe es immer ein bisschen

55

2028, 12:30:19. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rudiger Lautmann

verschimt, als Homosexueller stolz zu sein (vgl. ebd., S. 145). Hier zeigt sich, dass
er die amerikanischen Vorginge durchaus kennt und ablehnt. » Sich zum eifrigen
Propagandisten der Homosexualitit zu machen [...] heifft im Rahmen des Sys-
tems der zivilisierten Liebe zu verbleiben« (ebd., S. 145f.).

Er hingegen hat ganz anderes mit dem Gleichgeschlechtlichen vor: Subversi-
on, Abschaffung des Unterschieds zwischen 6ffentlich und privat, ja: Revolution.
»Es gibt keine Mdglichkeit einer friedlichen Nachbarschaft zwischen der homo-
sexuellen Bewegung und den traditionellen Formen der Politik« (ebd., S. 149).
Die ecinzigen, die ein wirkliches Bewusstsein ihrer Homosexualitit haben, sei-
en jene, die sich in ihrer Selbstakzeptanz voll Scham wiedergefunden haben (in
Dieckmann & Pescatore, 1979a, S. 122); damit sind die identititsbewussten
Schwulen, Lesben usw. gemeint. Also, offenbar ist es nichts mit der Uberwin-
dung von Scham. Sondern »das Gegenteil der schamvollen Selbstunterdriickung
ist vor allem der Kampf gegen die anderen und ihr gutes Gewissen« (ebd.). Thm
schweben andere und aggressivere Konfliktformen vor, um sich zu behaupten.

Man darf unterstellen: Die Dynamik von Hass-Scham-Stolz sicht Hocqueng-
hem als Anpassung, als einen faulen Kompromiss zum Uberleben. Wenn wir die
Maske der Scham in eine Maske des Stolzes verwandeln, vergolden wir blof die
Gitter unseres Kerkers. » Dieser Stolz verkriippelt uns« (ebd., S. 141). »Wir sind
keine befreiten Homosexuellen, die stolz darauf sind « (ebd.). Heute wiirde er auf
die inzwischen errungenen »Erfolge« des damaligen Aufstands verweisen und
sich in seiner Skepsis bestitigt fithlen. »Das homosexuelle Verlangen [... ist] der
Morder des zivilisierten Ichs « (Hocquenghem, 1974 [1972], S. 155).

In Ubereinstimmung mit Hocquenghem kontrastieren Dieckmann und Pe-
scatore zwei Wege zum Selbstbewusstsein: Homosexuelle finden zum Stolz im
Verrat und ohne Scham (so »die Franzosen«), oder sie finden zu einem Stolz
gegen die Scham, und dies in »neuer Rechtschaffenheit« (so hierzulande) (vgl.
Dieckmann & Pescatore, 1979b, S. 12). Diese Autoren wenden sich explizit gegen
den American style des Homosexuellseins und sehen hier bloff mystische Freihei-
ten, Anpassungen und Normalisierungen. Gleichwohl suche »das innere Auge
verzweifelt nach neuen Briichen: die Homosexuellen sind stichtig geworden nach
Diskriminierungen« (ebd., S. 14). Heute lisst sich dieser Amerikakritik eine ge-
wisse Hellsicht zubilligen; denn ebenso wie die Normalisierung voranschreitet,
werden jegliche Diskriminierungen geradezu lustvoll dokumentiert. Andererseits
wird man sich fragen, worin »unser Verlangen einer archaischen Homosexuali-
tit, wie Proust sie schon kannte« (ebd., S. 19), denn nun besteht und was die
Lust-in-dunklen-Ecken denn an Befriedigungen gewihrt.

Dieser Kontrast bildet sich auf dem Hintergrund eines Kulturkonflikes, wie er

56

2028, 12:30:19. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Guy Hocquenghem — wiedergelesen

jedenfalls in der emanzipativen Artikulation zwischen franzésischen und ameri-
kanischen, dann auch deutschen Aktivisten zu erkennen ist. Hocquenghem betrat
die Szene zeitgleich mit dem »Ruck«, der durch alle westlichen Lander ging.
Es war der Moment, als der Umschlag von Beschdmtsein in zornigen Stolz be-
sonders sichtbar wurde — bei Weitem nicht zum ersten Mal, aber fiir uns heute
am erinnerlichsten. Was nur war vorausgegangen? Hocquenghem (1974, S. 16):
»Die Herausbildung der Homosexualitit als gesonderter Kategorie geht eng ein-
her mit ihrer Repression.«

Hocquenghems Erkenntnisziele
in den Homosexualitatsschriften

An der Homosexualitit interessierte Hocquenghem das (kultur-)revolutioni-
re Potenzial. Sein Wirken zielte nicht so schr auf cine systematische Theorie,
nicht auf politische Organisation — sondern auf Protest und Veridnderung. Seine
Schriften sind besser zu verstehen, wenn sie als Manifeste und Instrumente in
einem politischen Prozess gelesen werden. Diese Feststellung verkiirzt nicht ih-
ren Wert, sondern prizisiert Standpunkt und Absicht ihres Autors. Wendungen
und Spriinge in der intellektuellen Laufbahn von Hocquenghem lassen sich dann
nachvollziehen und brauchen nicht zu irritieren. Die Wechsel in den Positionen
und Genres stehen im Dienst eines konstanten Zieles: Kontroversen zu entfes-
seln, um die Gesellschaftskultur zu verindern.

Einer seiner Biografen (Haas, 2007, S. 12) meint: » Als homosexueller Akeivist
mit utopischem Anliegen suchte Hocquenghem nicht nur die Homosexualitit
neu zu denken, sondern auch alle Sexual- und Begehrensformen.« Wir sollen
das sexuelle Verlangen nicht als eine bestimmte Veranlagung begreifen und schon
gar nicht als ein psychisches Defizit, nicht als einen Mangel, wie bei Freud und
Lacan, sondern mit Hocquenghem als einen Strom von Wiinschen, als Produkti-
on und »als autonome und polymorphe Kraft« (Hocquenghem, 1974 [1972],
S. 48). Hocquenghem dufiert viel Skepsis zu dem Begriff, der im Titel seines Bu-
ches steht; ein »homosexuelles Verlangen « gibt es streng genommen fur ihn gar
nicht. Denn es ist nicht mehr als » eine willkiirliche Ausgrenzung innerhalb eines
[un]unterbrochenen und vielschichtigen Stroms « (ebd., S. 10; ein Ubersetzungs-
fehler wurde korrigiert; statt unterbrochenen muss es ununterbrochenen heiflen,
RL).

Le Désir Homosexuel, erschienen 1972, konnte einen viel weiter reichenden

Effeke gehabt haben als blof die Radikalitit der Frithsiebziger zu befeuern. Das

57

, 12:30:10. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rudiger Lautmann

behauptet Didier Eribon (2004 [1999], S. 299), der zunichst Hocquenghems
politisch-theoretische Ausrichtung so beschreibt: Das Ziel des »homosexuellen
Kampfes« sei nicht, Rechte fiir eine Minderheit zu gewinnen oder den Stolz
der Unterdriickten zu bekriftigen, sondern auf den gesamten sozialen Kérper
einzuwirken, und zwar durch eine zupackende Sexualisierung von Politik und
Gesellschaft, durch eine Sexualisierung der Welt. Der Homosexuellenbewegung
ist die Mission ciner radikalen Destabilisierung aufgegeben, indem sie jene For-
men der Zivilisation bekdmpft, die auf » normaler« Sexualitit griinden. Sodann
meint Eribon, Michel Foucault habe auf Hocquenghems Buch erwidern wollen,
als er seine Geschichte der Sexualitit zu schreiben begann. Weil Hocquenghem
sich auf Wahnsinn und Gesellschaft bezogen habe, sei Foucault beeinflusst wor-
den, musste sich nun dariiber hinausbewegen. Inspiriert durch Das homosexuelle
Verlangen habe er seine Analytik der Macht gestaltet, die Repressionsidee verwor-
fen, das Gestandnis kritisiert, das Begehren zum Medium der Macht erklirt. So
reagiere Foucaults Der Wille zum Wissen auf Hocquenghem, Deleuze und Guat-
tari.

Fiir uns Abendlinder* des 20. Jahrhunderts bestehe ein enger Konnex (frz. i7-
time relation) zwischen Verlangen und Homosexualitit, schreibt Hocquenghem
(vgl. ebd., S. 10f.). Das miissen wir nicht auf eine Polemik reduzieren, sondern es
lasst sich argumentativ verteidigen. Allerdings rithrt der »Konnex« nicht daher,
dass die Sexualwissenschaft am Ende des 19. Jahrhunderts mit der »Perversi-
on« des »Widernatiirlichen « aufgemacht hat. Vielmehr gibt es eine gedankliche
Koppelung zu den Erotikkonzepten der griechischen Antike, die sich ihrerseits
vom Geschehen in der Piderastie herleiteten (vgl. Foucaults Folgebinde in Sexua-
litit und Wabrheit) und die fiir »die Abendlinder*« mit der Wiederbelebung
klassischer Philosophie, mit der Sikularisierung auch des Sexualdenkens erneut
einflussreich wurden. Zwar bezicht sich Hocquenghem nicht explizit darauf, er
konnte aber von seinem Philosophielehrer Schérer oder durch die Lektiire des
Corydon von André Gide oder bei seinem Bezugsautor Charles Fourier so unter-
richtet worden sein. An einer Stelle erwihnt er »die Gesellschaft von Piderasten
(eben die griechische)« (ebd., S. 55). Allerdings sei in der Psychoanalyse die grie-
chische Liebe mit der 6dipalen Liebe verschmolzen (ebd.), und genau dagegen
kimpfen Deleuze und Guattari und mit ihnen Hocquenghem. — Insgesamt gese-
hen speist sich sein Sexualkonzept aus mehreren Quellen. Die wichtigsten sind
Fourier sowie Deleuze und Guattari. Bei Charles Fourier las er von »der Falsch-
heit der zivilisierten Liebe« und folgerte, dass »die Zivilisation jene Falle ist, in
der sich das Verlangen verfingt« (ebd., S. 136). Auflerhalb des frankophonen

Bereichs wird das nicht immer nachvollzogen. So platziert der britische Sexual-

58

2028, 12:30:19. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Guy Hocquenghem — wiedergelesen

historiker Jeffrey Weeks den Ansatz in Frankreichs » theoretischem Delirium «
nach 1968 (Weeks, 2000, S. 7).

Das Sexuelle wird, wie in so vielen damaligen Theorien, instrumentalisiert,
um hochfliegende politische Pline zu verfolgen. Diese Denkstrategie hat im-
mer etwas Grandioses, und anscheinend wird der intimen Aktivitit hierbei ein
auffilliges Gewicht beigemessen — im Dienste einer gesellschaftlichen Utopie.
Es stort mich daran nicht nur die offensichtliche Uberschétzung, sondern auch
der Mangel eines Eigenwerts. Hocquenghem kontrastiert immer wieder die bei-
den Konzepte politischer Strategie: einerseits Militanz, Rebellion, andererseits
Reformismus, Integration, Schmusekurs. Die von ihm propagierte »Aktion«
konnte auf beide Weisen geiibt werden, aber die Verbindung wird nicht disku-
tiert.

In seinem letzten theoretischen Text pladiert Guy Hocquenghem fiir eine
»Musikalisierung« der Homosexualitit, bestehend »nur in ihrem Rhythmus,
ihren Intervallen und ihren Pausen« (vgl. dazu Marshall, 2004, S. 321). Das wirke
wie eine Darstellung seiner eigenen Erfahrung im homosexuellen Lebensbereich
Und es zeigt das Suchende, ja Quecksilbrige in Guys Auseinandersetzung mit
dem Schwulsein; er will und kann sich auf keinen Standpunke festlegen, von dem
aus er es begreifen konnte. Das ist eine sehr aufrichtige Haltung, einhergehend
mit der Bereitschaft oder vielleicht auch der Lust, sich mit jedem anderen anzu-
legen.

Das Grandiose an der Homosexualitat

Das Cruising der Schwulen mit den schnell eingegangenen Begegnungen be-
zeichnet Hocquenghem als » seltsames Ballett« und terminologisch als » >Dis-
persion< oder Streuung«; vor der iiblichen Pathologisierung schiitzt er es und
will hierin »das System des nicht-exklusiven Schweifens und Sichverbindens des
polymorphen Verlangens erblicken « (Hocquenghem, 1974 [1972], S. 127). Weil
alles jederzeit méglich ist, seien die homosexuellen Liebesbezichungen ungeheuer
tiberlegen. Bis zu einem (noch nicht bestimmten) Grade entspreche die »auto-
matische Streuung der Seinsweise des Verlangens selbst« (ebd., S. 128). Diese
Passagen, in denen er die schwulen Gebriuche der grenzenlosen Verfigbarkeit
von Sexpartnern feiert, lesen sich wie eine Fortfihrung der jouissance-Debatte
(eigentlich aber wird der Lacansche Begriff abgelehnt). Hocquenghems Lob der
Promiskuitit, der freien Partnerwahl fiir einmalige Begegnungen glich fiir den
damaligen Leser Manfred Herzer (1974, S. 5) »einer ziemlich widerlichen Eli-

59

2028, 12:30:19. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rudiger Lautmann

tentheorie«. Fiir Hocquenghem (1974 [1972], S. 127) ging es um den Moment,
der ein Verlangen produziert, »ohne dabei Schuld zu erzeugen«.

Die tiberkommene biirgerliche Gesellschaft glaubt er von den homosexuellen
Bewegungen unterminiert, und zwar durch die »Sexualisierung der Welt«, die
»Abschaffung des Unterschieds zwischen éffentlich und privat« (ebd., S. 147f.).
Das homosexuelle Begehren kann sich zwar nicht wie die Mann-Frau-Paarung
auf den Sinn der Reproduktion stiitzen, doch bedeutet es mehr als die sexuelle
Begegnung mit einer Person desselben Geschlechts. Da sei ein Mehr, das sonst
verborgen bleibe. Was hier zutage tritt, ist genau das, wovor die Gesellschaft so
erschricke — das Potenzial zur Verinderung. Hocquenghem kleidet diese Idee in
das Bild von Phallus-und-Anus; »die Andersartigkeit macht das homosexuelle
Verlangen zu einer Gefahr fiir die herrschende Sexualitit« (ebd., S. 152).

Ein etwas trivialer, aber durchaus wahrer Gedanke verweist darauf, wie das
Auftreten minnerliebender Mianner die auch sexuell eingelebte Geschlechterhier-
archie zerstort, wonach der Mann stets den Ablauf einer geschlechtlichen Inter-
aktion dominiert. Die minnliche Suprematie wird mit der Analpraxis (scheinbar)
durcheinandergebracht, wird der penetrierte Teil doch weithin als » passiv«,
weiblich, unterlegen etc. gesehen. So irrig dies auch (heute) ist, so unausrottbar
ist die Interpretation und damit die vermutete Subversivitit des Homosexuellen.

»Der Kapitalismus macht seine Homosexuellen zu missratenen Normalen,
ganz wie er seine Arbeiter zu falschen Bourgeois macht« (ebd., S. 72). Die fal-
schen Bourgeois zeigen die Werte der Bourgeoisie; die missratenen Normalen
betonen die Normalitit und iibernehmen ihre Werte wie Treue, Liebesverhal-
ten. Nun herrscht aber der Phallus als der »despotische Signifikant, [der] in der
Sexualitit unserer Gesellschaft dieselbe Rolle spielt wie das Geld in der kapitalis-
tischen Okonomie« (ebd., S. 73). Daraus wird (iiber-)folgert: Was den Phallus
entthront, lisst die gesellschaftlichen Hierarchien wanken. Die Aktivierung und
Entsublimierung des Anus gefihrdet das kapitalistische Geschehen (vgl. Allan,
2016, S. 40).

In den Jahrzehnten seither ist einiges in dem von Hocquenghem entworfenen
Szenario geschehen: Der Phallozentrismus schwichte sich ab, die Homosexuel-
len atmeten auf. Nur hat das dem Kapitalismus rein gar nichts ausgemacht, cher
noch hat es ihn gestirkt. Denn er kann sich das Verdienst an der Emanzipation
teilweise zurechnen (Stichwort: Neoliberalismus, dessen Forderung neuerdings
sogar Foucault untergeschoben wird). Und die Homosexuellen haben ihren Frie-
den gemacht, indem sie ihr Anderssein weniger offensiv vertraten und sich in die
tiberkommene Institutionenordnung einfiigten.

Es folgen hier — nach der Analyse des Buchs von 1972/1974 — nun einige

60

2028, 12:30:19. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Guy Hocquenghem — wiedergelesen

Bemerkungen zu weiteren Werken von Hocquenghem, die in deutscher Sprache
g queng
greifbar sind.

Drei Milliarden Perverse (1973, dt. 1980)

Dieses von Hocquenghem organisierte Gemeinschaftswerk, in dem die meisten
Beitrage ohne Autorenname erschienen, gilt als klassischer Untergrundtext. Es
wurde von der Polizei sogleich nach Erscheinen beschlagnahmt, die Restbestinde
vernichtet. Die deutsche Ubersetzung blieb unbeanstandet.

Ein Kapitel daraus mit der Uberschrift 4rsche und Energien (Dieckmann &
Pescatore, 1980 [1973], S. 121-160) wurde noch 2009 ins Amerikanische iiber-
setzt und unter dem Titel The Screwball Asses als Buch von Hocquenghem
herausgebracht. Der neuesten Biografie zufolge stammt es nicht von Hocqueng-
hem, sondern von Christian Maurel; Hocqenghem habe diesen Aufsatz nicht
einmal im Heft haben wollen, Deleuze aber habe darauf bestanden (Idier, 2017,
S. 20f). Der Text verschirft die Positionen aus dem ein Jahr zuvor erschienenen
Le Désir Homosexuel: Der phallokratische Kapitalismus deformiere das homose-
xuelle Begehren, und dies geschehe auch durch die Radikallinke, wenn sie ihre
Wortschlachten schligt, den Kampf als Ersatz fiir das Begehren mythisiert, dem
Terrorismus und Sektierertum verhaftet bleibt — und kein »wirkliches Fest be-
gehrender Komplizititen schafft« (ebd., S. 131). Mit beiffendem Spott wird das
Bild der angepassten Schwulen gezeichnet, wie sie gerade aufkamen und Jahre
spiter dominieren wiirden: »Ja, wir kopieren die normalen Bezichungen« (ebd.,

S. 126).

Co-ire - ein Album der Kindheit (1976, dt. 1977)

Hierin soll Philippe Ari¢s’ Geschichte der Kindbeit (frz. 1960) zur Gegenwart hin
fortgeschrieben werden; in Foucaultscher Manier wird das Denksystem enthiillt,
in welchem die Aufwachsenden geformt und diszipliniert werden (Schérer &
Hocquenghem, 1977 [1976], S. 64f.). Erkenntnisleitend ist ein antipidagogi-
scher Furor. Daskleine, aber thesenstarke Werk kommt in origineller Form daher:
mit Abbildungen und typografischer Verspieltheit, aufgebaut wie ein Drama mit
Episoden und Zwischenspielen. Gleich zu Anfang raumen die Autoren ein, das
Buch sei »am Rande des Systems geschrieben«; die moderne Kindheit sehen
sie in einem Zustand »von Einwilligung und Erstarrung«, die sie aber keines-

61

2028, 12:30:19. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rudiger Lautmann

wegs lockern wollen. »Unser Vorhaben ist nicht politisch, nicht theoretisch, im
wesentlichen beschreibend.« Und sie hoffen, »dass dieses Unternehmen Kom-
plizen finden wird« (ebd., S. 7). Mit dieser allzu bescheidenen Attitiide legen
sie ein seltsames Werk vor, das — angesichts seines prekiren Themas — verstoren
kénnte, wenn es heute rezipiert wiirde.

Das gut verkaufte Buch wurde denn auch von der Zensur beanstandet und
danach nicht wieder aufgelegt (vgl. Haas, 2007, S. 287; Idier, 2017, S. 159). Die
enthaltenen Abbildungen sind von matter Qualitit ohne pornografische Quali-
tit (vgl. Schérer & Hocquenghem, 1977 [1976], zwischen S. 112 u. 113). Der
Text diskutiert Hochliteratur, in der Kinder und Jugendliche von Erwachsenen
angeschwirmt werden: Lewis Carroll, Vladimir Nabokov, Michel Tournier und
zahlreiche andere; wenn man mochte, liest man hier eine Literaturgeschichte
dieser Philie. Von Sex oder Missbrauch ist keine Rede. Den Piderasten wird
allerdings das Schicksal des »Tragischen« attestiert (ebd., S. 77, 81) - eine Deu-
tungsfigur, die zwei Jahrzehnte spiter auch der deutsche Sexualwissenschaftler
Gunter Schmidt fir die Padophilen verwendet.

Tatsichlich wird in dem Buch Co-ire die Piadophilie bzw. der Kindesmiss-
brauch weder prisentiert noch propagiert. Es geht hier nicht um das Handeln
(eine Sexualitit mit Kindern), sondern um die geistige Haltung (gegeniiber der
Kindheit). Dieser Unterschied wurde und wird oftmals nicht gesehen. Und so
musste Schérer 1982 dagegen vorgehen, als » intellektueller Pidophiler « bezeich-
net zu werden (Idier, 2017, S. 155). Eine hochentwickelte Sensibilitit fithrt zu
frithzeitigen Priventionsmafinahmen und fihrt die Intervention weit ins Vorfeld
aus, bis in den Bereich der » theoretischen Stiitzkonzeptionen« (Berger & Luck-
mann) - hier also gegen cine dissidente Diskussion des Verhiltnisses Erwachsene-
Eltern-Kind.

Die heute iibliche scharfe Abgrenzung zwischen den Lebenswelten der Kind-
heit und des Erwachsenseins machen die Autoren nicht mit. Sie siedeln

»den Betitigungsbereich der Kinder im Hauslichen an, nicht im Politischen. [...]
Es gibt keine >Kinderwelt<, die noch weiter gegeniiber der Erwachsenenwelt abge-
kapselt werden miisste, auch nicht in Form einer >ideologischen Klasse<. Uberall
jedoch koénnen Kinder die Kraft ihrer Leidenschaft ins Spiel bringen, [...] indem
sic iiberall die Wiinsche und Begierden ihres Korpers zur Geltung bringen« (Sché-
rer & Hocquenghem, 1977 [1976], S. 72).

Das bezieht sich nicht aufs Sexuelle, konnte aber so verstanden werden, zumal an
Charles Fourier angekniipft wird. Die Autoren — und hier sicher voran Schérer

62

2028, 12:30:19. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Guy Hocquenghem — wiedergelesen

— schen in der Freiheit der Kinderhorden »die Losung eines Problems, fiir das
in der Zivilisation nur die zwanghafte Beherrschung der Leidenschaften als Mog-
lichkeit tibrigbleibt, und zwar sowohl beim Kind als auch beim Erwachsenen«
(ebd., S. 73). Die beiden Autoren — wir befinden uns noch in der kurzen Phase
sexueller Liberalisierung — scheuen sich nicht, die Piderasten (oder sind es die
Pidophilen im engeren Sinn?) verurteilungsfrei zu charakterisieren. Zur Bezie-
hung zwischen Humbert und Lolita, den Romanfiguren von Vladimir Nabokov,
schreiben sie: »Es ist unwandelbarer, altersloser Sex, der hier zur Erscheinung
kommt« (ebd., S. 76). Vernunft iiber seine héchst cigenwilligen Geliiste kénne
man von Humbert nicht erwarten, denn: »Wird man von einem, der Himbeeren
mag, verlangen, dass er sich iiber Johannisbeeren freuen soll?« (ebd., S. 84). Die
Autoren schreiben unbefangen, aber nicht eben skandalisierbar tiber jene »Ge-
liiste« — mutmafllich vor allem Schérer, aber mit Billigung von Hocquenghem.

Der ritselhafte Titel des Buchs lasst daran denken, dass Co-re der grammati-
kalische Infinitiv des uns vertrauten Wortes Koitus ist. Das Buch setzt sich mit der
ansonsten generell geglaubten These auseinander, dass jeder Mensch als Kind in
seine Herkunftsfamilie eingebunden und mithin deren Produke sei. Mit sanftem
Spott riitteln die Autoren an jener These:

»Das Kind darf sich nicht vom miitterlichen Fleisch lostrennen, aus dem es geschaf-
fen ist, es darf nicht los von dem, was man symbolisch die elterliche Zelle nennt. [...]
Es muss das Recht auf scine eigene Existenz langsam und hart erkimpfen und ver-
innerlicht dabei die Personen, die bei der Komédie seiner Erzeugung mitgespielt

haben« (ebd., S. 132).

Im Riickgriff auf den in den Schriften von Hocquenghem und von Schérer
allgegenwirtigen Charles Fourier werden zwei Konzeptionen des Aufwachsens
kontrastiert: Disziplinierung vs. Passionierung (vgl. ebd., S. 1471f.). Das Buch
verarbeitet die damals vorhandene psychoanalytische und belletristische Litera-
tur, auch die deutschsprachige. So zeugen Thomas Manns Zwillingsgeschichten
Wiilsungenblut und Der Erwihlte fir die beiden Autoren »von einer unbestreit-
baren Komik« (ebd., S. 156ft.).

Heftig und in mehreren Anliufen bekampfen Schérer und Hocquenghem
die Vorstellung, der miitterliche Kérper wiinsche sich das Kind bzw. es sei des-
sen »Frucht« (ebd., S. 131). Das Kind stche nicht im Eigentum der Eltern, sei
nicht deren Holzpuppe, die sie dann zurechtschnitzen; es sei nicht die Marionet-
te, deren Drihte von elterlicher Hand gelenkt werden. Die Autoren betonen die
Autonomie des Kindes. Ohne je ansto8ig zu werden, durchweht dieses Buch eine

63

2028, 12:30:19. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rudiger Lautmann

seltsame Bewunderung fiir die Ritselhaftigkeit und Schonheit des Wesens Kind.
Ich méchte vermuten, dass Hocquenghem sich hier von der Belesenheit und Be-
geisterung seines Lehrers Schérer mitziehen lief3.

Das Thema der grenziiberschreitenden, intergenerationellen Intimitit holte
Hocquenghem spiter erneut ein. Um die Jahreswende 1981/1982 entstand ein
Skandal um Le Coral, ein offenes Heim nahe Montpellier, im Siiden des Landes,
nach antipsychiatrischer Methode fiir Jugendliche mit leichten Beeintrichtigun-
gen. Der Faktenkern bestand in Fotografien, die einige bekannte Manner in
Begleitung jener Jugendlichen zeigten. Im Zuge der Problematisierung wurden
sexuelle Kontakte und pornografische Aufnahmen behauptet. Dies geschah kurz
nach Streichung des Homosexuellenparagrafen, die im Parlament umstritten ge-
wesen war. Mittels gefilschter Dokumente wurden der Kulturminister sowie
Foucault, Guattari und andere beschuldigt. Die Téuschung flog bald auf, die
Verfahren wurden eingestellt; manches aber blieb ungeklart. Guy Hocquenghem
hatte versucht, Foucault zu einer Stellungnahme zu bewegen, gewissermaflen
als »Zola« in einer neuen »Dreyfus-Affire«; Foucault aber verweigerte sich
dieser Rolle.! Hocquenghem engagierte sich, an der Seite von Schérer, weiter-
hin im Problembereich Padophilie, in Frankreich ahnlich hoch gehandelt wie in
Deutschland. Die zuvor in kleinen Teilen solidarische Homosexuellenbewegung
sowie die links-progressiven Krifte und Medien hatten sich von diesem Thema
ruckartig abgewandt. Das Ganze nahm dann einen dhnlichen Verlauf wie in den
tibrigen westlichen Lindern, nur in Frankreich wiederum einige Jahre frither.

Der Zorn des Lammes (Roman, 1985, dt. 1989)

Dieser historische Roman tiber das erste Jahrhundert u. Z. spielt in der gesamten
antiken Welt und schildert die bewegenden Ereignisse: Leben und Tod des Je-
sus von Nazareth, die weiteren Wege der Jinger durch die romisch-griechischen
Linder, ihr Martyrium in Rom, den Konflikt zwischen den Aposteln Johannes
und Paulus, die blutriinstigen Spicle des Nero, das Ende von Jerusalem. Hoc-
quenghem entwirft ein erstaunlich breit angelegtes Bild der frithchristlichen Zeit
und verwertet dabei eine tberwiltigende Fiille historischer und theologischer
Informationen zur ethnisch und religiés diversifizierten Mediterrankultur. Zu-
dem sind die Schilderungen anschaulich, farbig, gefiihlvoll, personenreich und
als spannendes Abenteuer zu lesen.

1 Zur Coral-Affdre vgl. Martel, 1999 [1996], S. 143f.

64

2028, 12:30:19. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Guy Hocquenghem — wiedergelesen

Kaum wiirde man vermuten, dass der Homosexuellenakeivist Guy Hocqueng-
hem dieses (scheinbar) fromme Buch geschrieben hat. Nicht einmal Homoerotik
lasst sich den Szenen nachsagen, in denen Johannes (der Lieblingsjiinger und
spitere Evangelist) und Jesus einander nahe sind: Johannes weicht nicht von Je-
sus’ Seite, manchmal halten sie einander am kleinen Finger, die Leute in Galilda
riimpfen die Nase iiber den Heiratsverzicht — das ist schon alles. Zirtlichkeit,
Freundschaft und Ergebenheit unterscheiden sich deutlich von einer erotischen,
also kérpersinnlichen Anziehung. Selbst Theologen fanden nichts daran auszu-
setzen. Vielleicht wollte Guy alle diejenigen enttiuschen, die ein Skandalbuch
erwartet hatten. Im Kontrast: Corpus Christi, das US-amerikanische Drama von
Terence McNally von 1997, wurde der Blasphemie gezichen und bekampft.

Johannes — der als historische Figur und als Autor so unihnlicher Schriften
wie des Evangeliums und der Apokalypse umstritten ist — fasziniert ihn »als ein
Mysterium«. Wer nur ist der » Jinger, den Er liebte, der an Seinem Busen lag«?
Er ist »zugleich Feuer und Wasser«, wobei diese Elemente einander lieben. » Jo-
hannes ist widerspriichlich« (Hocquenghem, 1989 [1985], S. 620), sensibel und
donnernd. Aus allen Quellen primirer und sekundirer Art, die er finden konnte
und iiber die er in einem Nachwort Rechenschaft gibt, zeichnet Hocquenghem
ein iiberaus opulentes Lebensbild und zugleich ein umfassendes Kulturgemilde
zum ersten Jahrhundert u. Z.

Die Rivalitit zwischen den Aposteln Johannes und Paulus nimmt einen gro-
Ben Raum ein; Paulus kommt nicht so gut weg, und dies nicht etwa, weil der
gesamte Roman aus der Johannes-Perspektive geschrieben ist, sondern ebenso ge-
wiss wie unausgesprochen, weil Paulus die sexnegative Seite des Christentums zu
verantworten hat. Paulus stehe heute fiir einen »verinnerlichten Moralkodex«.
Johannes hingegen verkiinde eine »Botschaft der Hoffnung«; in ihm habe das
verkérperte Mysterium seinen besten Ausdruck gefunden — »nicht als Dogma,
als eindeutiges Argument, als Grundlage einer Moral, sondern als Liebe« (ebd.,
S. 624).

Der agnostische Hocquenghem schreibt eine Religionsgeschichte und bezicht
dabei noch in anderer Hinsicht eine Position gegen den christlichen Dogmatis-
mus. Das Christentum sei als eine Mischform entstanden, als Zusammenfluss
weltanschaulicher Stréomungen, in einem Schmelztiegel. »Dieser Synkretismus
vereinigt die vier grofen geistlichen Familien des Mittelmeerbeckens: die grie-
chische, die romische, die jiidische und die >morgenlindische< [...], d.h. die
igyptische und die kleinasiatische «, bemerkt er im Nachwort zum Roman (ebd.,
1989, S. 624). Hocquenghem wendet sich, wie auch bei allen anderen Themen,
gegen jegliche Reinigungsversuche, hier: von Seiten der orthodoxen Theologen.

65

2028, 12:30:19. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rudiger Lautmann

So wird aus Heiligenbildchen und Legenden hier etwas Aufer-, aber keines-
wegs Antireligioses. Es entsteht Literatur, und zwar: eine von Rang. Das Buch
kam auf die short list zum Prix Goncourt und verkaufte sich gut (vgl. Idier,
2017, S. 265f.). Dass ein und dieselbe Person sowohl philosophisch als auch
belletristisch hervortreten kann, gehért zum Selbstverstindnis franzésischer In-
tellektueller — man denke nur an Simone de Beauvoir, Albert Camus, Jean-Paul
Sartre und Monique Wittig.

Eva (Roman 1987, dt. 1991)

Zu einseitig wird dieses Buch oft als Hocquenghems »Aids-Roman « bezeichnet.
Die Leiden an der damals unbehandelbaren Infektion, die erst im Handlungsver-
lauf auftritt (und dem Autor wihrend der Niederschrift bekannt wird), riicken
nur im letzten Teil in den Vordergrund des Textes. Sie bilden aber weder den Aus-
gangseinfall, noch treiben sie die Aktionen voran. Vielmehr geht es darum, alles
abzuldsen, was heute Heteronormativitit ausmacht. Kein Tabu bleibt unberiihrt.
Die Hauptakteure heiffen Adam und Eva; als erste Menschen verkérpern sie den
Protoptyp. Adam ist schwul, Eva liebt lesbisch, beide verstricken sich ineinan-
der, auch sexuell; sie gleichen einander aufs Haar — es stellt sich heraus, dass sie
Zwillingsgeschwister mit zwanzigjihrigem Altersabstand sind, die Gefriertech-
nik machte es moglich. Am Ende gebiert sie das gemeinsame Kind, wihrend er
an Aids verstirbt. Der Roman hetzt im Galopp durch viele Lander und serviert
manches Abenteuer.

Seine Grundgedanken und leitenden Uberzeugungen stellt Hocquenghem
hier in den Figuren und ihren Auferungen sowie im Ablauf der Geschehnisse dar.
Also »gibt« es kein Festgelegtsein auf Homo- oder Heterosexualitit, auch keines
auf das Binarititsgeschlecht, die Familie ist ein Graus ... Die Liebesbeziehungen
muten bizarr an. Ein rasanter Ablauf, Psychologieferne und konstruierte Figuren
kennzeichnen diesen Entwurf eines nichtnormierten Geschlechterarrangements.
Mir bereitete es keinen Lesespaf$, weder 1995 noch heute; aber die Erfindungs-
stirke beziiglich querliegender Situationen und die Kithnheit der Grenz(?!)-
Verletzungen erkenne ich bereitwillig an. Hocquenghems Romane behalten auch
tber die seither verflossenen Jahrzehnte ihre Originalitit und Anregungskraft.

Den Wissenschaftler kehrt Hocquenghem in einem Epilog heraus, worin er
auf antizipierte Einwinde antwortet (Hocquenghem, 1991 [1987], S. 281-284).
Uberhaupt ist die etwas befremdliche Liebe und Vergattung der eineiigen Zwil-
linge Adam und Eva ein Produkt theoretischer Spekulation. In ihrem verbotenen

66

2028, 12:30:19. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Guy Hocquenghem — wiedergelesen

Buch Co-irehatten Schérer und Hocquenghem bereits » tiber die reale Kopulation
wirklicher Zwillinge« nachgedacht, »der einzigen und ersten spezifischen Ma-
nifestation der kindlichen Sexualitit« (Schérer & Hocquenghem, 1977 [1976],
S. 137). Damit werde die elterliche Macht unterlaufen: »Der Inzest zwischen
Minderjihrigen schwicht die familidre Hierarchie« (ebd., S. 155). Schliefllich
hatten sie im Zuge ihrer Kritik am Odipalismus und Familialismus behauptet,
dass ein Kind zu seinen Eltern in keinem niheren genetischen Verhilenis stehe als
ein Text zum Wérterbuch (vgl. Marshall, 1997 [1996], S. 77). Das Individuum
buchstabiert selbst, wie es sich entwickelt und was aus ihm wird.

René Schérer: Verfiihrer - Freund - Arbeitspartner

So schillernd diese Uberschrift, so merkwiirdig wahr ist die Ankiindigung. Auf
einem Pariser Elitegymnasium trifft der knapp sechzehnjihrige Guy auf den Phi-
losophielehrer René Schérer (39), seinen ersten Liebhaber. »S. tritt in mein
Leben. Eine Bombe in meinem solipsistischen Universum. Die Entdeckung des
Realen, des Sozialen, des Sexuellen« (Hocquenghem, 1994, S. 61).

Schérer machte ihn mit den Schriften des Charles Fourier bekannt; die beiden
publizierten spiter oft gemeinsam und blieben lebenslang befreundet. Allzu viel
Privates weiff man von Schérer nicht: geboren im November 1922, Doppelwoh-
nen, das heifdt schwule Wahlfamilie auf dem Land, Hotelzimmer in der Stadt;
kein Schwulenaktivist; in den frithen 1950ern hatte er den Marxismus und die
KP aufgegeben (Haas, 2007, S. 101). Hocquenghems Biografen (zuletzt Idier,
2017) halten sich mit niheren Auskiinften zur Person sichtlich zuriick, solange
Schérer — der ihnen hilft — am Leben ist. Auch Hocquenghems in den letzten
Lebensmonaten begonnene Autobiografie »schont« René Schérer: Sie ist einem
R. gewidmet, und der Schiiler begegnet einem Lehrer Samuel - beides meint Re-
né Schérer (vgl. Hocquenghem, 1994, S. 63fL.). Das ist fast offensichtlich, und es
wird vom Biografen bestitigt (Idier, 2017, S. 35).

Genaueres iiber das Verhiltnis zwischen den beiden erfahren wir bis heu-
te nicht. Die vorliegenden Biografien lassen es im Ungefahren. Schérer schrieb
1994, das Wort Liebe passe nicht, um die Bezichungen auszudriicken, die sich
zwischen Guy und ihm entwickelt hitten. Diese erotische Freundschaft, wiewohl
pidagogisch im Ursprung, verwischte sehr schnell die Trennlinie zwischen einem
Meister und einem Schiiler (Schérer, 1994, S. 112f.). Und zu Martel sagte er, sie
seien sich iiber die Diskussion zu Fourier nihergekommen und Guy habe ihm von
seinem Homosexuellsein erzihle; die Anziehung sei gegenseitig gewesen (Martel,

67

2028, 12:30:19. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rudiger Lautmann

1999 [1996], S. 14). Beim ersten Kennenlernen war Schérer 39, Hocquenghem
Ende 15; es fragt sich, ob auch hier der Spruch von den »alten Pferden« gilt,
» auf denen man reiten lernt«. Schérer lebt und verdient Diskretion. Er war, wie
mir scheint, immer vorsichtig mit Au@erungen tiber seine Neigungen und Erfah-
rungen. »Mutig« war er in seinen Publikationen stets genug. Zudem diirfte es
nicht zum franzosischen Stil gehoren, dass eine offentliche Person ihre privaten
Vorlieben in den Vordergrund schiebt.

Es war nicht zuletzt die lebenslange Zusammenarbeit mit René Schérer, die
Hocquenghem der Philosophie erhielt. Davon zeugen auch mehrere gemeinsa-
me Publikationen, in deren ersten Schérer als der Altere und Etabliertere bei
der Namensnennung alphabetswidrig den Vortritt erhielt. All diese Studien, ne-
beneinander gelegt (soweit ich sie zur Kenntnis nehmen konnte), weisen auf ein
gewisses Primat Schérers beim Topos Kind hin; dieser scheint im Erkenntnisfo-
kus des Alteren zu liegen. Meine Vermutung macht sich zum einen am Schreibstil
fest: Schérer formuliert strategisch, wohlerwogen und glatter als Hocquenghem,
der wilder assoziiert und appellativer spricht. Zum anderen tauchen in den Texten
aus Schérers alleiniger Autorschaft bestimmte Themen und Bezugnahmen auf,
die spiter in gemeinsam verfassten Texten von der Erotik der Kinder handeln.
Hier bekennt Schérer sich zu einer seltsamen Faszination, wenn er am Kérper
des Kindes eine »enigmatische Freiheit«, eine »eminente isthetische Kraft«
sowie »dessen unbestreitbare Affinitit zum Tode« erkennen will (Schérer, 1982,

S. 123,122 bzw. 114).

Zur Biografie eines sehr besonderen Menschen

Guy Hocquenghem kam aus einer bildungsbiirgerlichen Familie.? In der Schulzeit
verbrachte er einen Aufenthalt in Stidengland, wohnte bei einer Arbeiterfamilie
- und war vom Anblick der Muskeln des Sohnes verwirrt (Hocquenghem, 1994,
S. 54). Gerade 16 geworden, erkannte er sich als schwul. Nach der Initiation
(durch Schérer?) fand er Liebhaber seines Alters. Hocquenghem, dem eine Er-
scheinung von engelhafter und dauerhaft jugendlicher Schonheit attestiert wird
(vgl. Haas, 2007, S. 1-3), fithrte ein bemerkenswert 6ffentliches und auffilliges

2 Indiesem Abschnitt versammle ich einige Informationen zu Hocquenghems Lebensgang,
ohne sie zu einer Erzahlung zu verbinden. Die Auswahl folgt dem intuitiven Kriterium: was
als bemerkenswert hervorsticht. Die meisten Hinweise entnehme ich der Studie von Ron
Haas (2007). Ausfihrlicher ist aber jetzt die Biografie von Antoine Idier (2017).

68

, 12:30:10. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Guy Hocquenghem — wiedergelesen

Leben. Der als Sensation aufgemachte Bekenntnisartikel im Nowvel Observateur
im Januar 1972 erschien, nachdem er sich erst wenige Tage zuvor seinen Eltern
offenbart hatte (Haas, 2007, S. XII, 243 f.).

In ciner der seltenen Selbstaussagen bescheinigte er sich »einen verriickten
Wunsch, nicht so zu sein wie die anderen, das leichte Leben zu verweigern «. Hier
sagte er auch, das Wort »Homosexualitit« erfiille ihn immer noch mit Schre-
cken (Hocquenghem, 1994, S. 38). »Das schwule Paar, das sich wirklich liebe,
existiert vielleicht sechs Monate«, liefd er sich in einer schwulen Kaufzeitschrift
vernehmen.? Uniiberhrbar (aber fiir die Generation ohne weiteres nachvollzieh-
bar) klingt die Spaltung des Erlebens, wenn er schreibt: »Ich habe nie aufgehort,
in zwei Registern zu leben, homosexuell auf der einen Seite, militant auf der an-
deren. [...] Immer hatte ich etwas vor der einen Hilfte meiner Bezichungen zu
verbergen. Ich liebe es so; es ist eine Bereicherung« (ebd., S. 66). Damit bekennt
sich Hocquenghem fiir sein praktisches Leben zu einer homosexuellen Identitit,
die er aber im Denken verwirft.

Und noch so eine Zugehorigkeitswippe: Hocquenghem lief8 sich beschnei-
den.* Als Begriindung nannte er, dass er arabische (natiirlich beschnittene) Jungen
praferiere. In seinem Roman Der Zorn des Lammes schrieb er tiber die Juden um
70 u.Z., dass »die Beschneidung den Hebrier zum Aufienseiter unter den Men-
schen machte« (Hocquenghem, 1989 [1985], S. 7). Auch er sah und machte sich
zu einem »Auflenseiter «.

Die studentischen Aktivititen in Berlin schwappten 1968 nach Paris iiber,
verbunden durch Daniel Cohn-Bendit; es folgte dort der Mai” 68. Guy Hoc-
quenghem war auf dem Vietnam-Kongress in Berlin gewesen und befand sich
jetzt unter den ersten Pflastersteinwerfern im Quartier Latin. Er stieg aus der
Examensvorbereitung aus und wurde zum Vollzeitmilitanten. Ein revolution-
rer Moment schien gekommen; aber nur in Frankreich sprang der Funke auf
(Teil-)Massen der Bevolkerung iiber. Mit den Neuwahlen sechs Wochen spiter
sowie mit dem Beginn der Universititsferien waren die Unruhen vorbei. Die
Frauen- und die Homosexuellen-Fragen kamen hier noch nicht vor. Plakate einer
kleinen Schwuleninitiative wurden abgerissen, Hocquenghem soll sogar dabei
geholfen haben (zum Verlauf vgl. Haas, 2007, S. 140ff.). Die Erschiitterungen
und Rasanz der Ereignisse um den Mai *68 in Paris machen verstindlich, dass
die Akteure nacheinander allerlei politische Konzepte und Organisationsformen

3 In him applaus, Febr. 1979, S. 10-13.
4  Dies habe er ihm bei einem Besuch in New York 1980 erzahlt, berichtet David Thorstad
(2009) — und dazu eine pikante Zusatzgeschichte.

69

, 12:30:10. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rudiger Lautmann

ausprobierten. Loyalititen waren nicht mehr in Stein gemeif3elt. Einige der bishe-
rigen Gewissheiten waren ein fiir allemal ins Rutschen geraten. Die autkommende
Enttiuschung iiber eine (scheinbare) Erfolglosigkeit liefl nach neuen Rezepten
und Strategien suchen. Aber auch eine Art revolutionirer Optimismus befliigelte
die Gedanken. Da lagen schnelle Stabwechsel nahe.

Guy Hocquenghem wurde in den Gruppenzusammenhingen niche gliicklich,
weder personlich noch politisch noch intellektuell. Oder war es so, wie man zu
sagen pflegt, dass er sich »weiterentwickelte « ? Bereits zwei Jahre nach der Griin-
dung der FHAR und der Herausgabe ihres Manifests zur Revolution duf8erte
er sein Unbehagen an den Anfangspositionen (Dieckmann & Pescatore, 1979a,
S. 130ff.), weil »das Denken in der FHAR blockiert wurde«. Und ein weite-
res Jahr spiter erklirte er die homosexuellen Bewegungen fiir tot (ebd., S. 152).
Er bedauerte das Aufsplittern der anfinglich cinheitlichen Gruppe FHAR. Er
meinte, dass sowohl in den USA als auch in Frankreich nach wenigen Jahren » die
Homosexuellen- und die Frauenbewegung sich als falsche Einheiten entlarven —
oder als falsch gewordene« (ebd., S. 155). Was hat ihn so sehr enttiusche? Fiir ihn
war die FHAR nur eine praktische Art des Sexmarkes (» Strich«), und sie hatte
»weniger mit Ideologie zu tun« (ebd., S. 157); das wiire eine philosophische Ent-
tiuschung. Weiterhin bedauerte er, dass die Kooperation mit den Lesben/Frauen
zerbrochen war; das ist wohl eine emotionale Enttiuschung.

Und noch einmal drei Jahre darauf deuten sich Resignation und Abschied an.
In einem Buch von 1977 berichtet Hocquenghem vom Erstarken schwuler Sze-
nen in Mitteleuropa und in den USA; er erzihlt die franzdsische Geschichte von
1971 als »Verschmelzung meines >Ich< mit dem Territorium der 6ffentlichen
Homosexualitit [...] der ganze Rest ist nur die Aufzihlung meiner Bemiihungen,
dort rauszukommen, aus dieser >Collage< cines Augenblicks«. Denn »wer ge-
hort schon gern der Ordnung des fleischgewordenen Begriffes an? Kann man
sich vorstellen, welcher Totalitarismus fiir ein Individuum aus einer 6ffentlichen,
sexuellen Definition entsteht, tiber die jeder eine Meinung zu haben glaubt?«
(ebd., S.213f.) Hocquenghem hatte die Fahne der schwulen Fraktion im Lesben-
aufstand getragen und war dessen griindlich miide geworden; er war, modisch
gesagt, burnt out. Die umfassende Solidaritit der Frauen-und-Manner wurde ver-
fehlt. Er wird diese Utopie zukiinftig als Schriftsteller verkiinden, beispielsweise
in seinem Roman Eve (1987) mit dem Paar Adam und Eva.

Selber datierte Hocquenghem so: Bereits neun Monate nach seiner Politisie-
rung zum » bestimmbaren sexuellen Subjekt«, gemessen von der angekiindigten
Griindung der FHAR bis zum Artikel tiber ihn im Nouvel Observateur, begab er
sich auf die »lange Flucht«, auf den »langen Weg, den ich zuriicklegte, um mich

70

2028, 12:30:19. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Guy Hocquenghem — wiedergelesen

vom Homosexualismus zu befreien«. Nicht die sexuelle Erfahrung brachte ihn
dazu, war er doch lange vor 1971 aktiv gewesen, anfangs » mit meinen Lehrern«.
Vielmehr gab er die »militante Homosexualitit« auf und setzte auf »meine
sinnliche Erfahrung, die mich zum Schreiben bringt« (ebd., S. 214f.) Das klingt
wie eine Entscheidung zum Schriftstellerdasein. Die sexuelle Sache »fiel in die
Hinde der Sexologen zuriick, und die Spezialisten konnten weiterhin die Be-
volkerung verdummen «. Hocquenghem erwihnt jetzt Pasolini, er spricht vom
»Wahnsinnskeim der Tunten «, nennt sich einen »Nomaden« (ebd., S. 216f.).

Nach dem Homosexuellen Verlangen und den Drei Milliarden Perversen wand-
te sich Hocquenghems kreatives Temperament anderen Gefilden zu, vor allem
mit Polemiken. Er versuchte, per Fragebogen die Alltagsgebriuche prominenter
Linker herauszufinden; die witterten den Braten und wiesen ihn zuriick (vgl.
Haas, 2007, S. 261f.). Er stichelte gegen seine Herausgeber und Verleger. Wer
sich mit ihm einliefl, musste darauf gefasst sein, das nichste Spottziel zu werden;
nichts blieb dann unter der Decke der Vertraulichkeit. In der radikalen Linken
wurde er nicht mehr benétigt; ohnehin zerlegte sie sich selbst (ebd., S. 263-267).
Mit dem Ende der gaullistischen Majoritit, durch die Regierungen des Liberalen
Valéry Giscard d’Estaing (1974-1981) und des Sozialisten Frangois Mitterrand
(1981-1995, der gegen Giscard zuvor nur knapp verloren hatte), ficlen die alten
Fronten nieder. Giscard legalisierte den Schwangerschaftsabbruch, brachte die
einvernchmliche Ehescheidung, senkte das Wahlalter und erzeugte den Eindruck
von Transparenz in der Politik. Mitterrand, der im Stillen bereits um die Stim-
men der Homosexuellen geworben hatte, schaffte sodann die Strafbarkeit ab.

In den mittsiebziger Jahren biiffte Hocquenghem die bisherigen Bindungen
ein. Er begann ein freies Leben, auf8erhalb seiner Wohnkommunen und Bewe-
gungszirkel, nunmehr als freier Autor, der viel umherreiste und aus dem Koffer
lebte. Dieser Stil erinnert an Jean Genet und Klaus Mann. Ab 1975 publizierte
Hocquenghem auch erzihlende Texte; das war ein weiteres Mittel, den Lebens-
unterhalt zu sichern. Nach dem wissenschaftlichen Essay und dem publizistischen
Kommentar nun also ein drittes Genre, die Belletristik. Das Talent dafiir war
da, und es trug — zusammen mit stupendem Fleif — reiche Frucht. Hier nun be-
schreibt er Erlebtes, erfindet Situationen und schildert entlegenes Leben.

Hocquenghem blieb zeit seines Lebens wissenschaftlich aktiv, wie sehr er sich
auch anfangs als Aktivist, spater als Romancier betatigte. Er benutzte die Formate
von Vorlesung, Vortrag und Aufsatz, um seine Uberlegungen zu veroffentlichen.
In der franzésischen Intellektuellenkultur werden die Szenen des Akademischen
und des Publizistischen nicht so scharf voneinander abgegrenzt wie bei uns.

Bei cinem spiten Auftritt 1986 in Toulouse, gemeinsam mit seinem Freund

71

2028, 12:30:19. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rudiger Lautmann

René Schérer, sprechen die beiden tiber die Liebe — ihren Ort, die Leidenschaft,
das Triebschicksal, die Paradoxe. Sie prisentieren Lesefriichte von Charles Fourier
bis Roland Barthes und vergegenwirtigen deren Bedeutsamkeit. Uber Schwules
sprechen sie nicht — brauchen sie nicht, da Fourier ohnehin dem gleichgeschlecht-
lichen Lager zugerechnet wird (Heider, 2014, S. 77). Nur gegen den sexologischen
Mainstream richten sie sich allenthalben. Vom Friihsozialisten Fourier stammen
feministische Thesen; die heutige franzdsische Geschlechterdebatte feiert ihn.
Deleuze und Guattari zitieren ihn fiir den » Gigantismus« des Begehrens, des fiir
sic zentralen Begriffs vom Wunsch (Deleuze & Guattari, 1974 [1972], S. 377).
In dem 1986er Vortrag wird die Liebe in ihren Paradoxien behandelt, in ihrem
widerspriichlichen Verhaltnis zur Zivilisation, zur Familie, zur Sexualitit (hier:
Genitalitit) und sogar zum Glauben (Schérer & Hocquenghem, 1988 [1986],
S.180f.). In dieser Themenvielfale lisst sich’s leicht assoziieren; den Autoren spru-
deln die Einfille. Fourier habe die »freie Liebe « sowie den »Kult des Fleisches «
propagiert, zum Arger von Karl Marx, finden sie (ebd., S. 181, vgl. S. 189). Die
Liebe richtet sich gegen »das Gesetz«; nicht das Paar bildet das Schicksal der
Liebe, denn das Liebesgefiihl verteilt sich auf mehrere andere Verbindungen (ebd.,
S.186). In diesen Andeutungen artikulieren Schérer und Hocquenghem wohl ih-
re eigene Liebespraxis, in Gestalt einer Rekonstruktion der Thesen von Fourier.
Es handele sich um eine »Konstellation, um einen Taumel, in dem die Extreme
sich bertihren, in dem die Orgie zur Bedingung der gelautertsten Sentimentali-
tit und die sinnliche Ungezwungenheit zum Ausdruck der sublimen Hingabe
selbst wird«. Die Liebe erreicht »eine Transzendenz, die nichts mit der mythi-
schen Vereinigung zweier Personen zu tun hat, sondern die sich durch Vielheit
der Verbindungen rechtfertigt, die sie einzugehen erlaubt« (ebd., S. 187f,, Her-
vorh. i.O.). Uniiberhérbar wird hier dem Ideal der romantischen Licbe abgesagt.
Stattdessen werden Polygamic und Omnigamie (d. h. die Licbe mit vielen und auf
vielerlei Weise) beschworen (ebd., S. 194). Die Autoren feiern in zahlreichen For-
mulierungen die Pluralitit, Multiplizitit, Infinitesimalitit der Geschlechter und
Amouren, cine Philosophie der Liebe. An Die neue Liebeswelt von Charles Fourier
so eindriicklich erinnert zu haben muss ihnen als Verdienst angerechnet werden.

Hocquenghem in Deutschland
Im deutschen Sprachraum wurde Guy Hocquenghem vor allem durch Bernhard

Dieckmann (1979) rezipiert und publiziert. Hocquenghem lieferte mehrfach
Vortrige und Aufsitze fiir die von Dietmar Kamper und Christoph Wulf veran-

72

2028, 12:30:19. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Guy Hocquenghem — wiedergelesen

stalteten Konferenzen zur Philosophischen Anthropologie des Kérpers und die
daraus entstandenen Themenbiicher. Er tat dies zusammen mit seinem vorma-
ligen Mentor René Schérer, der auch jetzt noch die gedanklichen Vorgaben zu
machen schien, wihrend Hocquenghem zumindest die Attraktivitit beisteuerte,
einmal sogar an erster Stelle des Duos stehen durfte.

In einem dieser Auftritte beschiftigen sich die beiden mit den »Formen und
Metamorphosen der Aura«. Walter Benjamins fiir das Kunstwerk entwickelte
Konzept der »Aura« wird hier auf »den biologischen, physiologischen Kor-
per angewandt« (Hocquenghem & Schérer, 1984, S. 75) - das passte zwar zur
anthropologischen Thematik der Konferenz, verlief aber die Asthetik. Gewiss
erfihre auch der eigene Kérper eine Gestaltung im Lebensgang seines Besitzers,
nur setzt das Material hier enge Grenzen, macht sich selbststindig und entzieht
sich letztlich dem formenden Zugriff. Je mehr mit ihm »gemacht« wird, desto
eher entschwindet die Chance auf eine Aura, die wir eher in der Personlichkeit,
verbunden mit dem Leib, erkennen. Vor allem indessen sind es Artefakte, die mit
einer (positiven) Aura prunken, ja erst zum Leben erwachen. Die allermeisten
der von Hocquenghem und Schérer erwihnten Fille betreffen auch Romanfigu-
ren, Plastiken usw., darunter die Fotografien sizilianischer Knaben des Barons
v. Gloeden (ebd., S. 80). Am Ende ihrer Skizze fragen die Autoren nach »einer
allgemeinen Auratik, die sich nicht mehr auf das >Kunstwerk< im engeren Sin-
ne als Medium begrenzt« (ebd., S. 85). In der Tat ist das eine offene Frage, und
ebenso offen bleibt der Zweifel, ob es dabei um mehr gehen kénnte als um die
sozialpsychologisch gut etablierte Kategorie der korperlichen Attrakeivitit.

Mit einer personlichen Bemerkung sei hier abgeschlossen — nachdem ich
das ungewohnliche Leben und ein ganzes Lebenswerk durchstreift habe. Wie ist
das, cinen Text nach langer Zeit (hier sind es mehr als vier Jahrzehnte) erncut
zur Hand zu nehmen, der zwar erinnert wird, dessen Bedeutsamkeit aber ver-
sunken erschien? Zwar hatte ich damals in einem Kapitel tiber Bewegung und
Organisation mehrfach auf Hocquenghem hingewiesen (Lautmann, 1977, S. 499,
502f., 522 f.), und mir war seine These wichtig erschienen, dass »Antihomose-
xualitit etwa das Konkurrenz-Eifersucht-System der kapitalistischen Gesellschaft
gewihrleiste« (ebd., S. 366); aber sondetlich begeistert klang das nicht. Inzwi-
schen méchte ich Hocquenghems Werk mehr Bedeutsamkeit beimessen.

Die Neubegegnung beschert Uberraschungen; vieles war damals bereits ge-
dacht und formuliert, was uns heute (blof§ in etwas anderen Wortern) beschiftigt.
Insbesondere Hocquenghems Pragung der »homosexuellen Paranoia« ist jetzt
in aller Munde als » Homophobie«. Zu entdecken ist, dass Foucault in Der Wille
zum Wissen. Sexualitit und Wahrbeit, Band 1 (1976) mit seinen berithme ge-

73

2028, 12:30:19. inli Acoess - =


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rudiger Lautmann

wordenen Ausfithrungen tiber Sexualitit als modernes Konstruke und tiber die
Geburt der » Homosexualitit « auf Hocquenghem aufbaut, sie allerdings in Rich-
tung des reinen Denkprodukts zuspitzt; » niemals bewegt Foucault sich weit von

Hocquenghem weg« (Eribon, 2004 [1999], S. 405; vgl. auch 297-299). Solche

Kontinuititen miissen wieder sichtbar gemacht werden.

Zitierte Schriften von Guy Hocquenghem
(in der Reihenfolge der Erstveroffentlichungen)

Hocquenghem, Guy (1974 [1972]). Das homosexuelle Verlangen. Minchen: Reihe Hanser.

Schérer, René & Hocquenghem, Guy (1977 [1976]). Co-ire — ein Album der Kindheit. Minchen:
Trikont.

Hocquenghem, Guy & Schérer, René (1984). Formen und Metamorphosen der Aura. In Dietmar
Kamper & Christoph Wulf (Hrsg.), Das Schwinden der Sinne (S. 75-86). Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Hocquenghem, Guy (1989 [1985]). Der Zorn des Lammes. Roman. Minchen: Nymphenbur-
ger/Herbig.

Schérer, René & Hocquenghem, Guy (1988 [1986]). Liebe als Kompass der Bestimmung. In Diet-
mar Kamper & Christoph Wulf (Hrsg.), Das Schicksal der Liebe (S. 178-196). Weinheim:
Quadriga.

Hocquenghem, Guy (1986). Lettre ouverte d ceux qui sont passés du col Mao au Rotary. Paris: Albin
Michel.

Hocquenghem, Guy (1991 [1987]). Eva. Roman. St. Gallen: Edition dia.

Hocquenghem, Guy (1994). Lamphithéatre des morts. Mémoires anticipées. Paris: Gallimard.

Ferner: zahlreiche Artikel in Dieckmann & Pescatore (Hrsg.) 1979a und 1980.

Literatur

Allan, Jonathan A. (2016). Reading from Behind. A Cultural Analysis of the Anus. Regina: Univ. of
Regina Press.

Babka, Anna & Posselt, Gerald (2016). Gender und Dekonstruktion: Begriffe und kommentierte
Grundlagentexte der Gender- und Queer-Theorie. Wien: Facultas.

Bauer, J. Edgar (2015). »Athwart«. Zu Harry Hays Konzept eines »Third Gender folk« und Giordano
Brunos Natur-Begriff. Capri, 49, 45-77.

Behre, Silja (2016). Bewegte Erinnerung. Deutungskdmpfe um »1968« in deutsch-franzésischer Per-
spektive. Tibingen: Mohr Siebeck.

Camus, Albert (1997 [1951]). Der Mensch in der Revolte. Reinbek: Rowohlt.

Capote, Truman (1989 [1986)). Erhdrte Gebete. Der unvollendete Roman. Reinbek: Rowohlt.

Getin, Zulfukar & Vol3, Heinz-Jirgen (2016). Schwule Sichtbarkeit — schwule Identitét. Kritische Per-
spektiven. Giel3en: Psychosozial-Verlag.

74

, 12:30:19. nli A - T —


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Guy Hocquenghem — wiedergelesen

Dannecker, Martin (1978). Der Homosexuelle und die Homosexualitéit. Frankfurt a.M.: Syndikat.

Deleuze, Gilles & Guattari, Félix (1974 [1972]). Anti-Odipus. Kapitalismus und Schizophrenie I. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

Derbyshire, Philip (1979). Homosexual desire. Gay Left, 7, 18-19.

Dieckmann, Bernhard (1979). Uber die Schwulen. Basel: Stroemfeld.

Dieckmann, Bernhard & Pescatore, Francois (Hrsg.). (1979a). Elemente einer homosexuellen Kritik.
Franzésische Texte 1971-77. West-Berlin: Verlag rosa Winkel.

Dieckmann, Bernhard & Pescatore, Francois (1979b). Gegen die Amerikanisierung. In Dies. (Hrsg.),
Elemente einer homosexuellen Kritik. Franzésische Texte 1971-77 (S. 9-20). West-Berlin: Ver-
lag rosa Winkel..

Dieckmann, Bernhard & Pescatore, Francois (Hrsg.). (1980). Drei Milliarden Perverse. West-Berlin:
Verlag rosa Winkel.

Eribon, Didier (2004 [1999]). Insult and the Making of the Gay Self. Durham: Duke Univ. Press.

Finzsch, Norbert (2010). Becoming Gay: Deleuze, Feminismus und Queer Theory. In Invertito —
Jahrbuch fir die Geschichte der Homosexualitadten, 12, 125-146.

Goffman, Erving (1967). Stigma. Uber Techniken der Bewsiltigung beschddigter Identitcit. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

Haas, Ron (2007). The death of the angel: Guy Hocquenghem and the French cultural revolution after
May 1968. PhD Diss. Houston: Rice Univ.

Hammill, Graham L. (2003). History and the flesh. In Parveen Adams (Hrsg.), Art. Sublimation or
Symptom (S. 49-74). London: Karnac..

Heider, Ulrike (2014). Vogeln ist schon. Die Sexrevolte von 1968 und was von ihr bleibt. Berlin:
Rotbuch Verlag.

Herzer, Manfred (1974). Bemerkungen zu »Das homosexuelle Verlangen« von Guy Hocquen-
ghem. Vervielf. Msk. (6. BL.).

Hirschfeld, Magnus (1914). Die Homosexualitét des Mannes und des Weibes. Berlin: Louis Marcus.

Hirschfeld, Magnus (1933). Die Weltreise eines Sexualforschers. Brugg: Bozberg-Verlag.

Irigaray, Luce (1976). Waren, Korper, Sprache. Der ver-riickte Diskurs der Frauen. West-Berlin: Merve.

Idier, Antoine (2017). Les Vies de Guy Hocquenghem. Politique, sexualité, culture. Paris: Fayard.

Judt, Tony (1998). The Burden of Responsibility. Chicago: University of Chicago Press.

Kornak, Jacek (2015). Queer as a Political Concept. PhDiss. Univ. Helsinki. https://helda.helsinkifi/
bitstream/handle/10138/152620/queerasa.pdf?sequence=1 (02.09.2017).

Lautmann, Rudiger (1977). Seminar: Gesellschaft und Homosexualitdt. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Marshall, Bill (1997 [1996]). Guy Hocquenghem: Beyond Gay Identity. Durham: Duke Univ. Press.

Marshall, Bill (2004). Guy Hocquenghem. In Christopher John Murray (Hrsg.), Encyclopedia of
Modern French Thought (S.319-321). New York: Taylor & Francis.

Martel, Frédéric (1999 [1996)). The Pink and the Black: Homosexuals in France Since 1968. Stanford:
Stanford University Press.

Moon, Michael (1993). New Introduction. In Guy Hocquenghem, Homosexual Desire (S. 9-21).
Durham: Duke University Press..

Oberste, Jorg (2003). Zwischen Heiligkeit und Hdresie. Religiositdt und sozialer Aufstieg in der Stadt
des hohen Mittelalters. KoIn: Bohlau.

Popitz, Heinrich (1968). Prozesse der Machtbildung. Tibingen: Mohr-Siebeck.

Ross, Kristin (2002). May 68 and its afterlives. Chicago: University of Chicago Press.

75

, 12:30:19. nli A - T —


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rudiger Lautmann

Runze, Dieter (1977). Warum ist sHomosexualitat« ein »soziales Problem«? In Ridiger Lautmann
(Hrsg.), Seminar: Gesellschaft und Homosexualitéit (S. 484-492). Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Schérer, René (1982). Der Korper des Kindes. In Dietmar Kamper & Christoph Wulf (Hrsg.), Die
Wiederkehr des Korpers (S. 109-124). Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Schérer, René (1994). Postface. In Guy Hocquenghem, Lamphithéatre des morts. Mémoires antici-
pées (S. 109-148). Paris: Gallimard.

Sedgwick, Eve Kosofsky (1997). Paranoid reading and reparative reading. In Dies. (Hrsg.), Novel
gazing. Queer readings (S. 1-37). Durham: Duke University Press.

Sedgwick, Eve Kosofsky (2010). Anality: News from the front. Studies in Gender and Sexuality,
11(3), 151-162.

Thorstad, David (2009). Review of Hocquenghem, The Screwball Asses. http://www.williamapercy
.com/wiki/index.php?title=Review_of_Guy_Hocquenghem%27s_The_Screwball_Asses
(02.09.2017).

Weeks, Jeffrey (2000). Making Sexual History. Cambridge: Polity Press.

Werner, Wolfgang W. (1977). Uber das homosexuelle Verlangen bei Hocquenghem, bei mir, bei
allen Mannern. In Dietmar Kamper (Hrsg.), Uber die Wiinsche (S. 82-97). Miinchen: Hanser.

Wit, John de (1979). The Charming Passivity of Guy Hocquenghem. Gay Left, 9, 16-19.

Woltersdorff, Volker (2012). Vom Erbe der Terrortunten. In Andreas Pretzel, Andreas & Volker
Weil3 (Hrsg.), Rosa Radikale. Die Schwulenbewegung der 1970er Jahre (S. 251-238). Ham-
burg: Mannerschwarm.

76

, 12:30:19. nli A - T —


https://doi.org/10.30820/9783837978117-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

