
177

Patrick Ostermann

Die Leitidee des Risorgimento vor dem Hintergrund 
des ›italienischen Kulturkampfes‹ am Ende des Otto-
cento 

Deutschland und Italien sind getrennt durch eine gemeinsame Geschichte: 
Dieser Wahrnehmung liegt die Vorstellung zu Grunde, dass ihre Entwicklung 
– trotz offenkundiger oberflächlicher Parallelen – in wesentlichen Punkten 
unterschiedlich verlaufen ist. Dies gilt gerade für das 19. Jahrhundert, in dem 
beide Länder als verspätete Nationen, wie es Helmuth Plessner formulierte,1

erst eine moderne Staatlichkeit erlangten und auch ungeachtet der Tatsache, 
dass diesseits und jenseits der Alpen das liberale Bürgertum als Träger der 
nationalen Idee zu verorten ist. In diesem Zusammenhang ist auf eine Beson-
derheit des italienischen Liberalismus hinzuweisen, der ihn von den liberalen 
Bewegungen in den deutschsprachigen Ländern abhebt und ihn zugleich als 
Phänomen schwerer fassbar macht: Die liberale Elite hatte sich hier zuerst des 
piemontesischen, dann des italienischen Verfassungsstaates bemächtigt. 
D. h., die staatlichen Institutionen, die politischen und kulturellen Diskurse 
wurden von liberalen Leitideen dominiert. Entsprechend erhob der Hegelianer 
Benedetto Croce, der führende italienische Intellektuelle in der ersten Hälfte 
des 20. Jahrhunderts, die politische Geschichte Italiens von 1871 bis 1915 zur 
liberalen Epoche eines steten Fortschreitens der Idee der Freiheit.2 Die italie-
nische Geschichtsschreibung hat die Bezeichnung ›Italia liberale‹ für diesen 
Zeitraum von Croce übernommen. Im Besitz des staatlichen Machtmonopols 
verzichteten die Liberalen jedoch auf eine Parteibildung. Lediglich das mit 
den Liberalen bis in die 1880er Jahre durch das gemeinsame Projekt der Auf-

1 Helmuth Plessner: Die verspätete Nation. Über die Verführbarkeit bürgerlichen Geistes, 
Stuttgart 1959.

2 Im Gegensatz zur fehlenden politischen Modernisierung lobt Croce ausdrücklich den wirt-
schaftlichen ›take-off‹ Italiens während der liberalen Epoche: »Kein Land in Europa machte 
in dieser Periode so schnelle Fortschritte wie Italien. Der Export Italiens stieg zwischen 
1890 und 1907 um 118%; er übertraf die Steigerungsrate von 55% in Großbritannien und 
von 92% in Deutschland im gleichen Zeitraum. [. . .] Im Jahr 1900 wurden in Italien sechs 
Automobile hergestellt, im Jahr 1907 schon 1.288. [. . .] Die Stahlproduktion vervierfachte 
sich. [. . .] Der Unternehmergeist in Italien war lebendig; neben Industriebetrieben entstan-
den Kreditgenossenschaften, Volksbanken, landwirtschaftliche Kassen und weitere Hilfs-
einrichtungen. [. . .] Auch die Arbeiter profitierten davon und fühlten sich an die Interessen 
der Industrie gebunden.« [Übers. d. Verf.] Benedetto Croce: Storia d’Italia dal 1871 al 1915, 
Bari 1928, S. 227ff. 

https://doi.org/10.5771/9783845204994-177 - am 19.01.2026, 22:30:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845204994-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178

klärung verbundene, ebenfalls bürgerliche demokratische Lager, welches die 
Anhänger Garibaldis und Mazzinis umfasste, bildete mit der Republikani-
schen Partei 1895 eine mehr oder weniger straffe, vorwiegend auf die Städte 
beschränkte Organisation aus. Die Republikaner schlossen sich mit radikalen 
Gruppen und der 1892 gegründeten Sozialistischen Partei unter der Bezeich-
nung ›extreme Linke‹ am Ende des Ottocento zu einem neuen zu den Libera-
len oppositionellen Lager zusammen.3 Den Radikalen wiederum, obgleich sie 
u. a. durch ihre Fraktion in der Kammer, die über 30 Jahre Bestand hatte, ein 
hohes Maß an personeller und institutioneller Kontinuität aufwiesen, gelang 
keine Parteibildung. Dies misslang ihnen trotz einer ausgeprägten program-
matischen Kohärenz, darunter etwa ihre freihändlerischen und rechtstaatli-
chen Forderungen. Ihre Postulate ähnelten in vielerlei Hinsicht den Inhalten 
des deutschen Freisinns, wie sie Eugen Richter vertrat, ja gingen in sozialpo-
litischer Hinsicht so gar deutlich über letztere hinaus. Schließlich verfügten 
die genannten bürgerlichen Reformkräfte über eine Reihe herausragender 
Persönlichkeiten wie z. B. Ernesto Nathan, von 1907 bis 1913 römischer Bür-
germeister, und Francesco Saverio Nitti, 1911 erstmals im Kabinett und Mini-
sterpräsident von 1919 bis 1920 (der Italien auf der Friedenskonferenz in Ver-
sailles vertrat). Der politisch bedeutsamste von ihnen ist jedoch zweifellos der 
Ökonom und Turiner Universitätsprofessor Luigi Einaudi, für die Liberalen 
von 1945 bis 1948 Präsident der italienischen Zentralbank und 1948 bis 1955 
zweiter Präsident der Republik (sowie Namensgeber des italienischen Pen-
dants der Friedrich-Naumann-Stiftung).4

Zusammenfassend lässt sich hier sagen, dass also das bürgerliche Lager schon 
vor 1900 in Liberale einerseits und in Republikaner und Radikale andererseits 
dauerhaft gespalten war.5 Demgegenüber ist die Geschichte des Liberalismus 
in den deutschsprachigen Ländern immer auch Parteigeschichte und somit 
scheinbar transparenter.

3 Die Republikaner, die Strömung des laizistischen und progressiven Bürgertums, traten wäh-
rend der italienischen Einigung 1860/61 für die Gründung eines italienischen Nationalstaats 
von unten durch ein allgemeines Wahlrecht und durch eine verfassungsgebende Versamm-
lung ein. Da sich jedoch die ›Moderati‹ genannten, gemäßigten Liberalen um Cavour mit 
ihrem Gegenmodell einer Staatsgründung von oben unter der Krone Savoyens (mittels Ple-
bisziten, Annexionen und einem sehr beschränkten Wahlrecht) durchsetzten, beteiligten sie 
sich bis in die 1880er Jahre nicht an den Parlamentswahlen, blieben aber besonders in Mit-
telitalien regional organisiert und verankert. Nach der Gründung einer nationalen Parteior-
ganisation waren die Republikaner mit ihren Bündnispartnern dann vor allem in den großen 
Städten wie Florenz, Mailand und Rom erfolgreich. Vgl. u. a. Massimo Scioscioli: I repu-
bblicani a Roma fra ’800 e ’900, in: Anna Maria Isastica (Hrsg.): Il progetto liberal-demo-
cratico di Ettore Ferrari, Mailand 1997, S. 15-28.

4 Nach angelsächsischem Vorbild erweiterte Einaudi das Konzept des Liberalismus als bis 
dahin nur moralisches Projekt um die Dimension der wirtschaftlichen Freiheit. Vgl. Ric-
cardo Faucci: Luigi Einaudi, Turin 1986. 

5 Giovanni Orsina verwendet zwar in seiner Monographie ›Anticlericalismo e democrazia. 
Storia del Partito radicale in Italia e Roma‹ 1901-1914, Rom 2002 den Begriff der Partei 
(Partito) im Untertitel. Dadurch will er die organisatorische Festigkeit der Radikalen in der 

https://doi.org/10.5771/9783845204994-177 - am 19.01.2026, 22:30:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845204994-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


179

Notwendig verkürzt sollen im Folgenden am Beispiel des Kulturkampfes in 
Italien bis 1890 die Spezifika des italienischen Liberalismus in drei Schritten 
herausgearbeitet werden:
1. mittels einer Skizzierung der Forschungsperspektiven auf das Phänomen 

der sog. Kulturkämpfe, aus gegebenem Anlass u. a. durch eine kurze Erör-
terung der Hypothesen von Manuel Borutta, dem Träger des Wolf-Erich-
Kellner-Gedächtnis-Preises des Jahres 2005 für seine Publikation »Libe-
raler Antikatholizismus. Deutschland und Italien im Zeitalter der europäi-
schen Kulturkämpfe«, die aufgrund ihrer Zuspitzungen Anlass zur Dis-
kussion bieten.6

2. anhand einer ausschnitthaften Darstellung der Situation des politischen Li-
beralismus und des Verlaufs des ›Kulturkampfes‹ in Italien und den damit 
im Vergleich zu Deutschland verbundenen Besonderheiten sowie 

3. durch den Versuch einer Synthesenbildung der Schritte 2 und 3 auf Basis 
der Institutionenlehre, um zu einer vorläufigen Einordnung der Leitidee 
des Risorgimento im liberalen Italien und zur Bewertung des italienischen 
Antikatholizismus und damit auch der Besonderheit des italienischen Li-
beralismus insgesamt zu kommen. 
Die Institutionenanalyse erscheint für die Untersuchung des italienischen 
Kulturkampfes besonders geeignet, da sie als dynamische und historisch-
orientierte Theorie mittlerer Reichweite – wie unten noch ausführlicher 
begründet werden soll – im Gegensatz zu der von Borutta verwendeten 
statischeren Diskursanalyse eine handlungstheoretische Dimension auf-
weist. Denn sie bezieht sich immer auf historische Tatsachen, zwar durch-
aus inklusive ihrer diskursiven Formen, sie stellt aber anders als die Dis-
kursanalyse sprachliche Äußerungen niemals in den Mittelpunkt der Be-
trachtung7 So werden durch den Institutionenansatz Verbindungsstruktu-

5

italienischen Hauptstadt unterstreichen, verwendet den Begriff aber zugleich lediglich als 
Synonym für ›politische Strömung‹. Einaudi, der sich von seinen sozialistischen Anfängen 
immer mehr zum Liberalen wandelte, beschrieb die Radikalen, zu denen er bis zur faschisti-
schen Gleichschaltung zählte, als eine Gruppe, der nie eine formelle Parteibildung gelang. 
Insofern stellten die Radikalen auch hinsichtlich ihrer Abneigung, feste Strukturen aufzu-
bauen, typische Exponenten des liberalen Spektrums dar. Luigi Einaudi: Per la storia di un 
gruppo che non riuscì ad essere partito, in: La Riforma Sociale (Mai/Juni 1931), S. 310. Vgl. 
u. a. Francesco Leoni: Storia dei partiti politici italiani, Neapel 1975 sowie Luca Tedesco: 
L’alternativa liberalista in Italia, Soneria Manelli 2002, S. 17ff. 

6 Weil die Druckfassung der Dissertation von Borutta zum Zeitpunkt der Fertigstellung dieses 
Beitrages [Januar 2007] noch nicht vorlag, muss sich, auf eine kleinere, bereits erschienene 
Publikation gestützt werden, vgl. unten Anm. 18. 

7 Im Gegensatz zur Institutionenlehre ist die vergleichsweise enge Perspektive der Diskurs-
analyse immer primär auf die Untersuchung von Texten fokussiert. Bestimmt werden die 
Beziehungen von Texten untereinander, die sich zu Diskursen verflechten, und die sich dar-
aus ergebenden eigenständigen Machtwirkungen. Die so ermittelten Diskursgemeinschaften 
bleiben aber meist vage. Beide Ansätze ähneln sich immerhin dahingehend, dass sie narra-
tive Ereignisgeschichte und abstrahierende erkenntnisgenerierende Konzepte miteinander 
zu verbinden suchen. Vgl. u. a.: Reiner Keller/Andreas Hirseland/Werner Schneider et al. 

https://doi.org/10.5771/9783845204994-177 - am 19.01.2026, 22:30:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845204994-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180

ren zwischen Normen und Werten, habituellen Formen, ritualisierten 
Praktiken sowie Akteuren und ihren Organisationen bzw. Institutionen 
sichtbar gemacht und konkret zugeordnet. »Der hier vorgeschlagene theo-
retisch-methodische Ansatz hebt einen [Kursivierung im Orig.] Aspekt 
der Herstellung, Stabilisierung und Wandlung von sozialen Ordnungszu-
sammenhängen hervor: »Institutionen« werden als »symbolische Ordnun-
gen« betrachtet, genauer gesagt: das Spezifische der institutionellen Stabi-
lisierungsleistungen wird in der symbolischen Darstellung von Ordnungs-
prinzipien (z. B. »Leitideen«) gesehen«.8

Die Analyse der Idee des Risorgimento (als Leitidee und damit als institu-
tionelle Selbstkonzeptualisierung dessen, was der italienische National-
staat sein soll) zeichnet im Folgenden den Prozess nach, wie sich die 
durchaus fiktionalen Deutungskonzepte des katholischen und des antikle-
rikalen Lagers vor dem Hintergrund der 1848er Revolution einander be-
kämpften. Sie transformierten dabei die Risorgimento-Idee, die so auch 
immer wieder die neuen Machtkonstellationen abbildete.9 

1. Der Antikatholizismus in Italien wurde bislang nicht sehr gründlich 
erforscht, wenn auch eine Reihe von Monographien wie von Ciampani10, 
Menozzi11, Moro12, Rossi13 oder Verucci14 – um einige Autoren zu nennen – 
auf ihn Bezug nehmen. Nicht wenige Forschungsergebnisse der erwähnten 

7

(Hrsg.): Handbuch Sozialwissenschaftliche Diskursanalyse, Bd. 1, Theorien und Methoden, 
Opladen 2001 sowie Michel Foucault: Die Ordnung des Diskurses, München 1974. In der 
Folge entwickelte Foucault sein Forschungsprogramm in empirischen Studien u. a. zur 
Sexualität – ein Bereich, der auch von Borutta thematisiert wird – weiter. 

8 Als »Symbole« werden dabei nicht nur Zeichen verstanden, sondern darüber hinaus »die 
symbolische Dimension sozialer Beziehungen, alle sichtbaren und verkörpernden Verwei-
sungen über die Situation hinaus.« Vgl.: Karl-Siegbert Rehberg: Die stabilisierende »Fiktio-
nalität« von Präsenz und Dauer. Institutionelle Analyse und historische Forschung, in: Rein-
hard Blänkner/Bernhard Jussen (Hrsg.): Institutionen und Ereignis. Über historische Prakti-
ken und Vorstellungen gesellschaftlichen Ordnens, Göttingen 1998, S. 381-407, hier S. 387.

9 »Die instiutionelle Analyse soll genau aufschließen, in welcher Weise es sich dabei jeweils 
um die selektive Durchsetzung aus einer Vielzahl führender Ideen und Deutungskonzepten 
handelt, die miteinander konkurrieren und umkämpft sind. Jede durchgesetzte Leitidee zieht 
ihren Erfolg aus ihrer (temporären) Herausgehobenheit aus einem Komplex oftmals unver-
einbarer Orientierungsmöglichkeiten. Da sie ein Kampfprodukt ist und eine Synthese von 
Widersprüchlichem, werden in ihr oftmals viele der konkurrierenden Sinnsetzungen und 
Ordnungsentwürfe verleugnet. Aber gerade deshalb ist ihre Geltung nie unbestritten und 
von unterschiedlichen Situationen, Interessen und Trägerschichten abhängig«, ebd. S. 388. 
Ereignisse fungieren geradezu als »Institutionentransformationen«, ebd. S. 384.

10 Andrea Ciampani: Cattolici e liberali durante la trasformazione dei partiti. La ›questione di 
Roma‹ tra politica nazionale e progetti vaticani (1876-1883), Rom 2000.

11 Daniele Menozzi: La chiesa cattolica e la secolarizzazione, Turin 1993.
12 Renato Moro: Religione e politica nell’età della secolarizzazione: riflessioni su di un recente 

volume di Emilio Gentile, in: Storia contemporanea, Nr. 2 (1995), S. 255-325.
13 Mario G. Rossi: Il movimento cattolica tra Chiesa e Stato, in: Giovanni Sabbatucci/Vittorio 

Vidotto (Hrsg.): Storia d’Italia, Bd. 3, Liberalismo e democrazia, 1887-1994, Rom/Bari 
1995, S. 199-245.

14 Guido Verucci: L’Italia laica prima e dopo l’unità (1848-1876). Anticlericalismo, libero 
pensiero e ateismo nella società italiana, Rom/Bari 1996.

https://doi.org/10.5771/9783845204994-177 - am 19.01.2026, 22:30:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845204994-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


181

Autoren fanden Eingang in den Sammelband ›Der Kulturkampf in Italien und 
in Deutschland‹, der 1992 vom Istituto storico italo-germanico in Trento ediert 
wurde.15 Aus der Sicht des deutschen Herausgebers, Rudolf Lill, stellen die 
Kulturkämpfe Modernisierungskrisen dar, die konstitutiv waren für die Her-
ausbildung des heutigen Europas. Diese Konflikte hätten, so Lill, sowohl 
einen geschichtlich-kulturellen als auch einen auf Spannungen zwischen den 
Klassen basierenden Charakter gehabt.16 Ebenso begreift Guido Verucci, um 
einen italienischen Experten anzuführen, in seinem Beitrag den Antikatholi-
zismus als ein zumindest seit der französischen Revolution teilweise massen-
wirksames Phänomen, das aus einer aufklärerischen Perspektive vor allem in 
den katholischen Ländern Europas, in Lateinamerika, in England und 
Deutschland aufgetreten sei.17 Beide Konzeptionen (von Lill wie von Verucci) 
folgen der einzigen Metatheorie, die den Sozialwissenschaften noch verblie-
ben ist, der Modernisierungstheorie. Diesem Modell folgt desgleichen Manuel 
Boruttas Ansatz, der ihn in eine »transnationale Dimension [. . .] im europäi-
schen Kontext des Verhältnisses der Moderne zur Religion« einordnet.18 Eine 
solche Forschungsperspektive korrespondiert mit dem seit den 1990er Jahren 
immer häufiger angewandten Paradigma der Zivilgesellschaft.19

15 Darin wurde nicht nur der Kulturkampf in Italien und Deutschland beleuchtet, sondern es 
wurden auch parallele Entwicklungen in der Schweiz und der Habsburgermonarchie aufge-
zeigt. Diese Auswahl entsprang seitens der Herausgeber Rudolf Lill und Francesco Trani-
ello einer doppelten Motivation: zum einen folgte sie dem Ziel des Trienter Instituts, den 
gesamten deutschsprachigen Raum zu fokussieren, zum anderen einem heuristischen 
Modell, wonach die Kulturkämpfe in Deutschland und Italien als Teil eines gesamt- oder 
zumindest west- bzw. mitteleuropäischen zivilgesellschaftlichen Säkularisierungsprozesses 
gedeutet wurden. Robert Lill/Francesco Traniello (Hrsg.): Il ›Kulturkämpfe‹ in Italia e nei 
paesi di lingua tedesca, Bologna 1992.

16 Robert Lill: Introduzione, in: ebd., S. 7-15, hier S. 9.
17 Guido Verucci: Anticlericalismo e laicismo negli anni del ›Kulturkampf‹, in: ebd., S. 31-68, 

hier S. 53ff.
18 Manuel Borutta: Das Andere der Moderne. Geschlecht, Sexualität und Krankheit in antika-

tholischen Diskursen Deutschlands und Italiens (1850-1900), in: Werner Rammert/Gunther 
Knauthe/Klaus Buchenau/Florian Altenhöner (Hrsg.): Kollektive Identitäten und kulturelle 
Innovationen. Ethnologische, soziologische und historische Studien, Leipzig 2001, S. 59-
75, hier S. 59.

19 Zivilgesellschaft umschreibt nicht nur einen weitgehend selbst regulierten sozialen Raum 
bürgerschaftlichen Engagements, sondern auch ein Emanzipationsprojekt der Aufklärung 
zur Begrenzung von weltlicher und geistlicher Herrschaft. Daraus ergibt sich ein Ensemble 
von Fragestellungen hinsichtlich der Funktion von Kulturmilieus für gesellschaftliche und 
politische Gruppen der Moderne wie der Antimoderne und damit nach den kulturellen 
Bedingungen des zivilgesellschaftlichen Projektes. Eine vergleichende Untersuchung der 
europäischen Gesellschaften beinhaltet nach Heinz Gerhard Haupt und Jürgen Kocka daher 
»die Frage, ob, wann und in welcher Form sich in verschiedenen europäischen Gesellschaf-
ten Strukturen staatsbürgerlicher Gleichheit, wirtschaftlicher Innovation, kultureller Auto-
nomie und rationaler Lebensführung durchgesetzt haben. Die unterschiedlichen Erschei-
nungsformen jenes Projektes zu benennen, das am Ursprung bürgerlicher Emanzipationsbe-
wegungen stand, ohne es nationalgeschichtlich zu verengen bzw. auf eine Leitnation zu kon-
zentrieren, ist eine Aufgabe, die bisher keineswegs erfüllt ist.« Heinz-Gerhard Haupt/Jürgen 
Kocka: Historischer Vergleich: Methoden, Aufgaben, Probleme. Eine Einleitung, in: dies. 
(Hrsg.), Geschichte und Vergleich. Ansätze und Ergebnisse international vergleichender 
Geschichtsschreibung, Frankfurt a. M. u. a. 2001, S. 9-45, hier S. 37.

https://doi.org/10.5771/9783845204994-177 - am 19.01.2026, 22:30:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845204994-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182

Zum weiteren Instrumentarium Boruttas gehört ein antagonistischer Identi-
tätsbegriff, den er im Poststrukturalismus formuliert sieht, der allerdings 
schon bei Max Weber zu finden ist.20 Demnach gründet Identität auf der For-
mulierung kultureller Abgrenzung eines Eigenen, dem ein fremdes Anderes 
gegenübergestellt wird, wobei dieses Andere die Konstruktion eines Selbst-
bildes erst ermöglicht.21 So sind Eigen- und Fremdbild wechselseitig aufein-
ander bezogen und bedingen sich gegenseitig. Im vorliegenden Fall wird der 
Gegensatz zwischen einem liberalen antikatholischen modernen Diskurs und 
einer katholischen Antimoderne konstruiert. Borutta verfeinert seine Metho-
den, indem er Werke des fiktionalen, non-fiktionalen und publizistischen 
Antikatholizismus aus der Perspektive der gender-studies im Hinblick auf 
gängige Kategorien wie Sexualität und Krankheit untersucht.22 Hierzu ein 
Zitat: »Im Kulturkampf kam es zu einer diskursiven Essentialisierung dieses 
imaginären Anderen. [. . .] Im antikatholischen Diskurs der zweiten Hälfte des 
19. Jahrhunderts vollzog sich erstens eine Feminisierung des Katholizismus, 
zweitens eine Sexualisierung des Klerus sowie drittens eine Pathologisierung 
der Gläubigen. Diese Identifizierung des Katholizismus mit einer anderen 
Natur [. . .] trug zur Essentialisierung und Emotionalisierung des Kulturkamp-
fes bei, setzte ihm aber auch viertens (geschlechts)spezifische Grenzen.«23

Borutta bewertet dabei die Rolle der sog. Kulturkampfliberalen, die s. E. mas-
senwirksam geworden seien, überaus kritisch. Sie seien weder tolerant noch 
vernünftig gewesen. Pointiert schreibt er: »Wie ich zeigen werde, weist das 
liberale Bild des Katholizismus im 19. Jahrhundert erstaunliche Ähnlichkeit 
zum westlichen Bild des Islam in der Gegenwart auf.«24

Die Situation des italienischen Liberalismus vor der Jahrhundertwende soll 
nun kurz skizziert werden, um die Reichweite der vorgestellten Deutungskon-
zepte zu überprüfen.

2. Zu den von Cavour ungelösten Hinterlassenschaften für den 1861 aus 
Sardinien-Piemont hervorgegangenen italienischen Nationalstaat gehörte in 
erster Linie das Verhältnis zur katholischen Kirche: zur italienischen Natio-

20 In seinem Kapitel ›Ethnische Gemeinschaftsbeziehungen‹ verweist Weber auf die künstli-
che Art der Entstehung ethnischen Gemeinsamkeitsglaubens, die dem Schema der Umdeu-
tung von rationalen Vergesellschaftungen in persönliche Gemeinschaftsbeziehungen ent-
spräche. Max Weber: Wirtschaft und Gesellschaft, Tübingen 1980, S. 234-244.

21 Borutta (wie Anm. 18), S. 59. Vgl. zur Identitätskonstruktion Patrick Ostermann: Vom 
Freund- zum Feindbild in Zeiten des Krieges. Über den Wandel in Victor Klemperers Itali-
enperzeption, in: Leviathan, 31 (2003), S. 219-241.

22 Der Aspekt des Pathologischen spielt in zahlreichen gender-studies-Analysen eine tragende 
Rolle, vgl. u. a. Vanessa van Ornam: Fanny Lewald and nineteenth-century constructions of 
femininity, New York u. a. 2002.

23 Borutta (wie Anm. 18), S. 60.
24 Zitiert nach: Jürgen Frölich: Laudatio auf Frank Möller und Manuel Borutta, Träger des 

Wolf-Erich-Kellner-Gedächtnis-Preises 2005 [unveröffentlichtes Manuskript, Gummers-
bach 2005], S. 6.

https://doi.org/10.5771/9783845204994-177 - am 19.01.2026, 22:30:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845204994-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


183

nal-, besonders aber zur Universalkirche.25 Dieses Problem belastete das 
junge Italien, obwohl die ganzen 1850er Jahre innenpolitisch im Zeichen einer 
Neubestimmung der Beziehungen zwischen Staat und Kirche gestanden hat-
ten. Nach der Revolution von 1848 ordnete Piemont das Kirchenrecht im kon-
stitutionellen Sinne wie folgt: Das nach dem Reformminister für Justiz als 
leggi Siccardi benannte Gesetzespaket vom Februar 1850 war dreigeteilt und 
beinhaltete erstens die Abschaffung der kirchlichen Gerichtsbarkeit sowie des 
Asylrechts, zweitens die Reduzierung der kirchlichen Feiertage und drittens 
die Begründung der staatlichen Aufsicht über den Grunderwerb und die 
Annahme von Schenkungen seitens kirchlicher Einrichtungen.26 Das führte 
zu Spannungen zwischen Staat und Kirche: Die beiden Erzbischöfe von Turin 
und Cagliari, die zum Widerstand gegen die Reform aufriefen, wurden mit 
einer Geldbuße und einer einmonatigen Haftstrafe belegt. Als im August 1850 
der Handelsminister starb, verweigerte ihm der Erzbischof von Turin unter 
dem Vorwurf, ein ›Siccardien‹ zu sein, die Sterbesakramente. Mit dem Gesetz 
zur Aufhebung von 334 religiösen Gemeinschaften, die weder der Predigt und 
Seelsorge noch dem Unterricht oder der Krankenpflege dienten, kam es 
schließlich im Mai 1855 zu einem weiteren schweren Zusammenstoß, der sog. 
crisi Calabiana.27 Obwohl sich hier ein Kulturkampf abzuzeichnen schien, 
zielten die Reformen realiter lediglich auf die Ablösung des Ancien Régime 
durch einen Rechtsstaat und auf die Trennung von Staat und Kirche ab. Sie 
hatten keinen per se antikatholischen Impetus, auch wenn dies von Teilen der 
Kirche nach der Revolutionserfahrung von 1848 so interpretiert wurde. Dies 
zeigt sich darüber hinaus darin, dass der Katholizismus in der piemontesi-
schem Verfassung von 1848, dem Statuto, als Staatsreligion anerkannt wor-
den war.28 
Die questione Romana, das heißt die ungelöste Frage nach der künftigen welt-
lichen Souveränität des Heiligen Stuhls, die sich seit der Einigung 1861 und 
der vorerst symbolischen Ausrufung von Rom als Kapitale wesentlich ver-
schärft hatte, war jedoch das eigentliche Kernproblem und behinderte die 
Integration der Katholiken in den Nationalstaat erheblich. Schon im Syllabus 
Errorum im Jahre 1864 hatte der Papst nicht nur den Liberalismus, sondern 
die ganze Moderne als Irrweg verurteilt. Das Unfehlbarkeitsdogma von 1870 
– als konkrete Reaktion auf die schließlich erfolgte endgültige Eroberung des 
Kirchenstaates durch italienische Truppen – und nicht zuletzt die Anweisung 
Non Expedit von 1874, die den italienischen Katholiken die Teilnahme am 

25 Hierzu und im Folgenden: Luciano Cafagna: Cavour, Bologna 1999, S. 172ff.
26 Der dritte Teil der leggi Siccardi sollte der verbreiteten Praxis Einhalt gebieten, so Cafagna, 

dass nicht wenige Testamente noch während der letzten Ölung zugunsten der Kirche abge-
ändert wurden, ebd.

27 Das Gesetz zog Cavours Exkommunikation nach sich, ebd. S. 92ff.
28 Peter Stadler: Cavour. Italiens liberaler Reichsgründer, München 2001, S. 78ff.

https://doi.org/10.5771/9783845204994-177 - am 19.01.2026, 22:30:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845204994-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184

Staatsleben untersagte, intensivierten den Konflikt. Dies war gerade deshalb 
umso mehr der Fall, weil sich der Katholizismus nicht – wie in Deutschland 
mit der Gründung des Zentrums – politisch organisierte. Vielmehr positio-
nierte er sich durch die Abstinenz bei Wahlen sichtbar außerhalb des 
Systems.29 
Der italienische Staat, geführt von der sog. Historischen Rechten, akzentuierte 
1865 seinerseits die Auseinandersetzung mit der Einführung der Zivilehe 
sowie durch ein Gesetz gegen religiöse Orden und ihren Besitz. Im Ganzen 
ging die Regierung Minghetti in den 1870er Jahren jedoch weniger vehement 
gegen die Kirche vor, wie dies etwa unter Bismarck – und bereits in den 
1860er Jahren in Baden – geschah. Sie unterließ insbesondere die strafrechtli-
che Verfolgung von Bischöfen und Pfarrern. Nur die Polemik in der italieni-
schen Kammer stand derjenigen im Reichstag in nichts nach. Der italienische 
Kulturkampf blieb in dieser Schärfe auf den Plenarsaal beschränkt.30 Das glei-
che moderate Vorgehen der italienischen Behörden ist für das Schulwesen 
beobachtbar, für das sich der Staat seit den legge Casati aus dem Jahre 1859 
ebenfalls das Aufsichtsrecht gesichert hatte. Der Religionsunterricht war den-
noch weiter obligatorisch und wurde erst 1870 fakultativ.31 Das Motiv staatli-
chen Handelns war hierbei wiederum ein Modernisierungsstreben, da die von 
Geistlichen und Mönchen geführten Schulen modernen pädagogischen Kon-
zepten kaum genügten und überdies durchweg die Unterrichtung von Mäd-
chen vernachlässigten. Bezüglich des Universitätswesens ist die Abschaffung 
der theologischen Fakultäten im Jahre 1873 zu nennen. Insgesamt gelang es 
den Liberalen nicht, eine kohärente, dem Positivismus, als dem herrschenden 
Wissenschaftsparadigma, verpflichtete Bildungspolitik durchzusetzen. So 
blieb der Prozess der Laizisierung nicht zuletzt aus Rücksichtnahme auf die 
dem Staat entfremdete Kirche unvollständig. 
Die ›Historische Linke‹, die ab 1876 den Ministerpräsidenten stellte, weitete 
die staatliche Kontrolle über das Schulwesen zunächst aus. Sie agierte dabei 
insgesamt ideologischer. Unter anderem verstärkte die Linke den Aufbau der 
Schulaufsicht und die Ausbildung von Schulinspektoren wie Lehrern. Sie 
wollte so die Zahl der Priester, die noch in den 1860er Jahren überwiegend für 
den Unterricht sorgten, reduzieren und die Position der Kirche im Erziehungs-
system schwächen. Dies geschah beispielsweise 1877 durch das Gesetz zur 
Absetzung geistlicher Schulleiter in weiterführenden Schulen. Diese Ziele 
erreichte sie bis zur Jahrhundertwende.32 Doch zu Anfang des 20. Jahrhun-

29 Vgl. Francesco Traniello: Introduzione, in: ›Il Kulturkämpfe‹ (wie Anm. 15), S. 17-19, hier 
S. 18.

30 Verucci (wie Anm. 17), S. 44.
31 Giorgio Chiosso: La questione scolastica in Italia: l’istruzione popolare, in: ›Il Kultur-

kämpfe‹ (wie Anm. 15), S. 335-388, hier S. 339f.
32 Ebd., S. 346.

https://doi.org/10.5771/9783845204994-177 - am 19.01.2026, 22:30:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845204994-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


185

derts war durch die antipositivistische Wende der über ein halbes Jahrhundert 
dauernde Säkularisierungsprozess zum Erliegen gekommen.33 Letzterer war 
von vielen verschiedenen Gruppen getragen worden: Zunächst förderten ihn 
die Anhänger Mazzinins und Cavours, liberale Katholiken und protestanti-
sche Reformer, später aufklärerisch-deistische Freimaurer, Freidenker, Repu-
blikaner, Radikale und Sozialisten. Schließlich sind auf der Ebene des intel-
lektuellen Diskurses Positivisten und idealistische Hegelianer zu nennen.34

Der von den Eliten und zumindest teilweise von der Bevölkerung unterstützte 
Antiklerikalismus war dabei zugleich immer ein kulturelles Phänomen gewe-
sen, wie antiklerikale Theaterstücke, etwa die Tragödie von Giovambattista 
Niccolini ›Arnaldo da Bresci‹ aus dem Jahr 1843, belegen. Außerdem gab es 
eine breite Palette antiklerikaler Literatur bis hin zum populären Fortsetzungs-
roman und eine der Aufklärung verpflichtete Presse.35 Auch die am 13. Juli 
1881 letztlich gescheiterten Tumulte während der Überführung des Leich-
nams Pius IX., die in dem Versuch gipfelten, diesen in den Tiber zu werfen, ist 
in diesem Kontext zu erwähnen. 
Die Existenz des Antiklerikalismus in Italien ist, wie gezeigt, nicht zu bestrei-
ten. Es stellt sich jedoch die Frage nach seiner Reichweite und seiner Bedeu-
tung als kulturelles Projekt für das liberale Lager. Giovanni Orsina vertritt die 
Meinung, dass er in seiner Reinform nur von Randgruppen vertreten und 
dabei in verschiedenen Kontexten tagespolitisch instrumentalisiert wurde.36

Dabei fungierte der Antiklerikalismus, seiner Ansicht nach, durchaus als ein 
Ideologem zur Sicherung des Zusammenhalts der politischen Klasse. Er 
unterschied sich jedoch wesentlich in seinem Stellenwert für die verschiede-
nen Teilgruppen: Insbesondere für die programmatischere ›Historische 
Linke‹ war er von zentraler ideologischer Wichtigkeit. Daneben bekam er – so 
Orsina – aber auch zwei weitere Funktionen: erstens die neu entstehenden 
sozialen und politischen Gruppen wie die Sozialisten und Katholiken, die 
begannen, sich in Massenbewegungen zu organisieren, zu integrieren, und 
zweitens das risorgimentale Lager von den Liberalen bis zu den Radikalen 
durch das Motiv des Laizismus zusammenzuhalten. Diese Aufgabe sei vor-
zugsweise seit 1876 bedeutsam geworden. 
In den 1890er Jahren schließlich war der antikatholische Reflex der Liberalen 
vergleichsweise schwach. Ihre Politik richtete sich jetzt vor allem gegen die 

33 Vgl. hierzu meine Rezension Guido Verucci: Idealisti all’Indice. Croce, Gentile e la con-
danna del Sant’Uffizio, Rom/Bari 2006, unten S. 313-315. 

34 Francesco Traniello: La cultura popolare cattolica nell’Italia unicata, in: Simonetta Soldani,/
Gabriele Turi (Hrsg.): Fare gli italiani: scuola e cultura nell'Italia contemporanea, Bd. 1, 
Bologna 1993, S. 429-458. 

35 Verucci (wie Anm. 17), S. 33-34.
36 Giovanni Orsina: Per una storia politica dell’anticlericalismo, in: Atti del Convegno Inter-

nazionale. La Ricerca sul Risorgimento italiano. Temi e prospettive (Rom 1-3 marzo 2001), 
hrsg. v. Andrea Ciampani und Lutz Klinkhammer, Rom 2002, S. 223-228, hier S. 225.

https://doi.org/10.5771/9783845204994-177 - am 19.01.2026, 22:30:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845204994-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186

sich formierende Arbeiterbewegung. Themen wie die soziale und die ökono-
mische Frage standen nun im Vordergrund. Außenpolitisch fand zudem in Ita-
lien – wie in fast ganz Kontinentaleuropa Ende der 1870er Jahre – eine 
Abkehr vom Freihandel statt. Besonders unter Francesco Crispi, dem Mini-
sterpräsident der ›Historischen Linken‹, gab es eine Periode der kolonialen 
Expansion in Afrika, die erst mit der katastrophalen Niederlage gegen Äthio-
pien in der Schlacht von Adua 1896 rapide beendet wurde. Der Gegensatz 
zwischen der ›Historischen Rechten‹ und ›Linken‹ schwächte sich in dieser 
Zeit fast bis zur Unkenntlichkeit ab. Nachdem noch die Regierung Pelloux 
Demonstrationen durch den Einsatz von Artillerie niedergeschlagen hatte, 
kam es ab 1901 unter den Kabinetten von Giovanni Giolitti zu einer Reihe von 
sozialen und politischen Reformen wie z. B. der Schaffung der Grundlagen 
für den Aufbau eines Sozialstaats und der Einführung des allgemeinen Wahl-
rechts für Männer im Jahre 1913. Kern der Politik Giolittis war es, die Katho-
liken an den Staat zu binden und in die Gesellschaft hineinzuführen. Durch 
Konzessionen an das katholische Lager sicherte Giolitti bei Wahlen deren 
Stimmen für die Liberalen. Schließlich beteiligten sich die Katholiken durch 
den Patto Gentiloni 1913 auch mit Kandidaten offiziell an den Kammerwah-
len und sorgten mit dafür, dass 228 Liberale einen Parlamentssitz (von insge-
samt 443) erhielten. Sie beendeten somit nach fast 30 Jahren de facto das Non 
Expedit, das allerdings noch formal in Kraft blieb.37

Den italienischen Liberalen gelang es aber nicht – trotz des offensichtlichen 
taktischen Geschicks Giolittis –, die Honoratioren- in eine Massenpolitik zu 
transformieren: Die noch von Cavour – vor der nationalen Einigung 1861 – in 
Piemont eingeführte politische Tradition, dass der Ministerpräsident die ein-
zelnen Abgeordneten oder Gruppen von Deputierten mittels der sog. Politik 
des trasformismo, d. h. durch persönliche Zugeständnisse beeinflusste und 
kontrollierte, wurde bis 1922, dem ersten Kabinett Mussolini, beibehalten. 
Ein dauerhafter liberaler Parteizusammenschluss erfolgte nicht, wie erwähnt, 
erschien aus dieser Perspektive auch unnötig. Die liberale Elite begnügte sich 
mit der Abhaltung von Kongressen, mit der Gründung loser, kurzlebiger 
Dachvereinigungen verschiedener regionaler Gruppen und der Fraktionsbil-
dung im Parlament. Der Liberalismus verlor auf diese Weise kontinuierlich 
seine Verankerung in einer sich rasch wandelnden Gesellschaft, in der sich 
immer weitere Schichten politisierten. Der politische Liberalismus blieb 
somit – im Unterschied zu Deutschland – desorganisiert und war deutlich 

37 Es kam seit den 1880er Jahren zu einer vor allem wirtschaftlich immer enger werdenden 
Verflechtung zwischen katholischen und liberalen Kreisen. Bereits 1904 und 1909 hatten 
sich die Katholiken mit der Unione Elettorale Cattolica Italiana im beschränkten Umfang an 
Wahlen beteiligt. Vgl. hier und im Folgenden: Mario G. Rossi: Le origini del partito catto-
lico: movimento cattolico e lotta di classe nell'Italia liberale, Rom 1977. 

https://doi.org/10.5771/9783845204994-177 - am 19.01.2026, 22:30:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845204994-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


187

weniger programmatisch ausgerichtet. Der Partito Liberale Italiano entstand 
erst 1922. 38

Im 20. Jahrhundert diente der alte Antiklerikalismus den Eliten nur noch dazu, 
sich gegen die intransigente katholische Rechte abzusetzen. Da er geeignet 
war, das alte progressiv-liberale Lager zu spalten, weil die extreme Linke ver-
stärkt auf die antiklerikale Karte setzte, spielte er auf nationaler Ebene keine 
Rolle mehr.39 Das Phänomen sank in der Folge zu einem Thema der Kommu-
nalpolitik herab, wie dies Orsina 2002 in einer Studie prägnant herausgearbei-
tet hat.40 1914 brach schließlich auf der ganzen Halbinsel das laizistische Kar-
tell auseinander, als sich die Radikalen aus der italienischen Regierung 
zurückzogen und die Ära Giolitti abrupt beendeten. Das anschließende kon-
servativ-liberale Kabinett bildete der neue starke Mann der Liberalen, 
Salandra, mit Hilfe der Nationalisten und – der Katholiken. Der Antikatholi-
zismus war nun auch politisch endgültig an den Rand gedrängt.

3. Es ist notwendig, den für diese Untersuchung grundlegenden Begriff der 
Institutionalisierung und seine Relevanz für die Studie verkürzt zu skizzieren. 
Eine Bemerkung vornweg: ein konservativer statischer Institutionalismus ist 
hiermit nicht gemeint. Die Institutionenlehre stellt weder eine Metatheorie 
dar, wie die Modernisierungstheorie, die – wie gezeigt – zur Analyse des ita-
lienischen Antikatholizismus herangezogen wurden, noch will sie diese erset-
zen. Als Theorie mittlerer Reichweite kann sie beide jedoch ergänzen, u. a. 
weil sie zum einen eine größere Tiefenschärfe besitzt, zum anderen aber an 
keine geschichtsphilosophischen Prämissen gebunden ist.41

In der Weiterentwicklung der Institutionenansätze von Helmut Schelsky42

und Arnold Gehlen43 durch Karl-Siegbert Rehberg geht es um die besondere 
Bedeutung der Symbolisierung sozialer Beziehungen und Ordnungen und der 

38 Die weitgehende Beschränkung des Wahlrechts (1861: 1,9% der Gesamtbevölkerung, 1882: 
6,9%, 1909: nur 8,3%) hatte den oligarchischen Charakter des Honoratiorenparlaments bis 
1913 konserviert. Bei der ersten Nachkriegswahl 1919 erhielten die Liberalen hierfür die 
Quittung und nur noch 41 Sitze, da die Katholiken inzwischen eine eigene Partei gegründet 
hatten und nun für ihre eigenen Kandidaten votierten, vgl. Francesco Bartolotta: Parlamenti 
e Governi in Italia 1848-1970, 2 Bde., Rom 1971, Bd. 1, S. 126-129.

39 Orsina: Per una storia politica (wie Anm. 36), S. 228.
40 Ders.: Anticlericalismo e democrazia (wie Anm. 5). Darin beschreibt er detailliert, wie sich 

die Radikalen in der Hauptstadt aufgrund ihrer antiklerikalen risorgimentalen Tradition der 
Annäherung der moderaten Liberalen um ihren Führer Giolitti an den politischen Katholi-
zismus widersetzten und deshalb das risorgimentale Lager verließen.

41 SFB 537 »Institutionalität und Geschichtlichkeit«, Dresden 1997, S. 11.
42 Helmut Schelsky: Zur soziologischen Theorie der Institution, in: ders.: Zur Theorie der 

Institution, Düsseldorf 1970, S. 9-26.
43 Arnold Gehlen: Urmensch und Spätkultur. Philosophische Ergebnisse und Aussagen [zuerst 

1956], 6., erw. Aufl. hrsg. v. Karl-Siegbert Rehberg, Frankfurt a. M. 2004. 

https://doi.org/10.5771/9783845204994-177 - am 19.01.2026, 22:30:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845204994-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188

Herausarbeitung spezieller »institutioneller Mechanismen«.44 Damit werden 
sowohl ›Leitideen‹ als auch Leitinstitutionen in den Zusammenhang von Kon-
flikten und Machtkämpfen gestellt, wie man sie am Beispiel des italienischen 
Antikatholizismus nachweisen kann. Dabei sind nicht nur übergeordnete 
Identitätskonzepte bestimmend, sondern zugleich deren Verhältnis zu 
›Mikroinstitutionen‹, die im internen Herrschaftsgefüge um Geltung und 
Anerkennung ringen. Als eine solche Mikroinstitution kann das antiklerikale 
Lager gelten, das in eigenen Zeitschriftenzirkeln seine Diskurse führte. 
Mit diesem Ansatz soll im Folgenden die Entwicklung der Spannungsbezie-
hung zwischen Katholizismus und Antikatholizismus im liberalen Italien in 
der notwendigen Kürze interpretiert und der Entwicklung im deutschen Kai-
serreich gegenübergestellt werden. 
Erstens ist anzumerken, dass sämtliche Historiker, die sich mit dem Thema 
befassen, übereinstimmend konstatieren, dass die Akteure des italienischen 
Kulturkampfes fast ausnahmslos der katholischen Konfession angehörten, 
was ihren antiklerikalen Impetus von vornherein abschwächte. Hier zeigt sich 
nun die begrenzte Reichweite von Boruttas Diskursanalyse. Den von ihm in 
den Dokumenten nachgewiesene virulente Antikatholizismus verabsolutiert 
er zum »liberalen Bild des Katholizismus«, ganz zu schweigen davon, dass 
somit systematisch alle Aspekte ausgeblendet werden, die nicht in öffentli-
chen Auseinandersetzungen zur Geltung gebracht werden.45 In der Termino-
logie der Institutionenanalyse formuliert: mit dem Antikatholizismus wird nur 
eines von vielen miteinander konkurrierenden Deutungskonzepten, die auf die 
Leitidee des Risorgimento einwirkten, beschrieben. Doch ein fiktionaler Gel-
tungsanspruch stellt noch keine Leitidee dar. Der Antikatholizismus konkur-
rierte u. a. über Jahrzehnte mit den Geltungs- und Ordnungsansprüchen seiner 
Antithese aus dem katholischen Lager, wie unten gezeigt wird. Der italieni-
sche Antiklerikalismus wurde innerhalb des bürgerlichen Lagers dabei immer 
mehr marginalisiert und besaß niemals die Deutungshoheit. Ebenso fehlt – 
wie Orsina herausgearbeitet hat – die Zuordnung zu den Trägergruppen und 
damit die handlungstheoretische Dimension. Grundsätzlich neigen diskurs-
analytische Studien dazu, die historische Perspektive nicht nur in sozialer, 

44 Vgl. Karl-Siegbert Rehberg: Eine Grundlagentheorie der Institutionen: Arnold Gehlen. Mit 
systematischen Schlußfolgerungen für eine kritische Institutionentheorie, in: Gerhard Göh-
ler, Kurt Lenk und Rainer Schmalz-Bruns (Hrsg.): Die Rationalität politischer Institutionen 
interdisziplinärer Perspektiven, Wiesbaden 1990, S.115-144; ders.: Institutionen als symbo-
lische Ordnungen. Leitfragen zur Theorie und Analyse institutioneller Mechanismen 
(TAIM), in: Gerhard Göhler (Hrsg.), Die Eigenart der Institutionen. Zum Profil politischer 
Institutionentheorie, Baden-Baden 1994, S. 47-84 sowie ders.: Weltrepräsentanz und Ver-
körperung. Institutionelle Analyse und Symboltheorien – Eine Einführung in systematischer 
Absicht, in: Gert Melville (Hrsg.): Institutionalität und Symbolisierung. Verstetigungen kul-
tureller Ordnungsmuster in Vergangenheit und Gegenwart, Köln/Weimar/Wien 2001, S. 3-
49.

45 Frölich (wie Anm. 24).

https://doi.org/10.5771/9783845204994-177 - am 19.01.2026, 22:30:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845204994-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


189

sondern auch in diachroner Hinsicht zu vernachlässigen. Diese Lücke vermag 
die Institutionenanalyse zu schließen, denn die Stabilisierungen von Ord-
nungsvorstellungen sind niemals von Dauer, sondern einem prinzipiellen 
Wandel unterworfen, was wiederum anhand ihrer konkreten Umsetzung deut-
lich wird: Die italienische Säkularisierungspolitik schwächte sich seit den 
1870er Jahren eben kontinuierlich ab.
Im Gegensatz zu den italienischen Akteuren sind die Träger der deutschen 
Kulturkämpfe ganz überwiegend protestantisch geprägt gewesen. Man denke 
nur an die Versuche Friedrich Naumanns46, Ernst Troeltschs47, oder von Max 
Weber48, an der Spitze des Hohenzollernreichs eine protestantische bürgerli-
che Elite zu etablieren. Trotzdem blieb es bei einem bloßen Versuch, denn der 
Protestantismus war – wie Dieter Langewiesche bereits vor nahezu zwei 
Dekaden feststellte – als Bindekraft für das liberale Milieu bereits zu 
schwach.49

Diese Bestrebungen können zweitens zumindest teilweise die größere Viru-
lenz der deutschen Kulturkämpfe erklären, wenngleich eine konfessionelle 
Legitimierung nie ausschlaggebend für die symbolische Selbstrepräsentanz 
des deutschen Kaiserreiches gewesen ist. Ganz anders verhält es sich im ita-

46 Siehe zum liberalen Protestantismus Friedrich Naumanns den Artikel von Hans Cymorek: 
»Das Werdende schon erleben, ehe es geworden ist«: Friedrich Naumann, in: Jahrbuch zur 
Liberalismus-Forschung, 15. Jg. (2003), S. 133-145 sowie Wolfhart Pentz: The Meaning of 
Religion in the Politics of Friedrich Naumann, in: Zeitschrift für Neuere Theologiege-
schichte, H. 9 (2002), S. 70-97.

47 Der Troeltsch-Biograph Hans Georg Drescher sieht den Protestantismus im deutschen Kai-
serreich in einen konservativen und liberalen Flügel gespalten und beschreibt dessen 
Dilemma so: »Die Einheit des Reiches unter der Führung eines sich bewusst protestantisch 
gebenden Herrscherhauses bedeutete eine auch nach außen hin dokumentierte Nähe zum 
Staat. Dieser äußeren Rolle [. . .] entsprach nicht die innere Lage des Protestantismus«, in: 
ders.: Ernst Troeltsch. Leben und Werk, Göttingen 1991, S. 144f. Siehe dazu auch: Ernst 
Troeltsch: Politik, Patriotismus, Religion, in: ders.: Der Historismus und seine Überwin-
dung, Aalen 1966 [Neudruck der Ausgabe Berlin 1924], S. 84-105 sowie Wilhelm Brach-
mann: Ernst Troeltschs historische Weltanschauung, Halle 1940. 

48 Die ökonomische Transformation Deutschlands von einer feudalen Agrar- zur kapitalisti-
schen Industriegesellschaft sah Max Weber 1895 in seiner Antrittsvorlesung an der Albert-
Ludwigs-Universität Freiburg politisch nicht nachvollzogen. Damit, so Weber, welcher sich 
selbst als Teil dieser neuen Elite sah, das deutsche Bürgertum seine ihm gestellte politische 
Aufgabe der deutschen Weltpolitik erfüllen könne, müsse es endlich den im wirtschaftlichen 
Niedergang begriffenen ostelbischen Adel ersetzen. Aus Webers kultur- und religionssozio-
logischer Perspektive war die konfessionelle Prägung sowohl für den ökonomischen Erfolg 
wie für das politische Scheitern des deutschen Bürgertums gleichermaßen ursächlich. Denn 
während das Bürgertum erst durch die protestantische Ethik ökonomisch aufsteigen konnte, 
habe es die ihm deshalb zustehende politische Leitung der Nation bislang nicht übernom-
men, weil seine durch die lutherische Religiosität vermittelte Obrigkeitsgesinnung es daran 
gehindert habe. Vgl. Max Weber: Der Nationalstaat und die Volkswirtschaftspolitik, in: 
ders.: Gesamtausgabe, Abt. I: Reden und Schriften, Bd. 4/2, Tübingen 1993, S. 545-574 
sowie Hartmut Lehmann: Asketischer Protestantismus und ökonomischer Rationalismus: 
Die Weber-These nach zwei Generationen, in: Wolfgang Schluchter (Hrsg.): Max Webers 
Sicht des okzidentalen Christentums, Frankfurt 1988, S. 529-553; vgl. zur Deutung von 
Webers politischer Theorie als Kritik der wilhelminischen Monarchie: Wolfgang Momm-
sen: Max Weber und die deutsche Politik, Tübingen 1974, S. 91ff.

49 Dieter Langewiesche: Liberalismus in Deutschland, Frankfurt a. M. 1988, S. 134.

https://doi.org/10.5771/9783845204994-177 - am 19.01.2026, 22:30:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845204994-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190

lienischen Fall, wo der Risorgimento-Mythos als der unbestrittenen Leitidee 
des liberalen Italiens immer schon auch auf katholische Legitimationsmuster 
Bezug genommen hatte. In diesem Zusammenhang ist auf die Revolution von 
1848/49 zu verweisen, in der die Leitidee der staatlichen Wiedergeburt Itali-
ens, das Risorgimento, gleichermaßen auf emanzipatorisch-konstitutionelle 
Ordnungsvorstellungen wie auf dem Neoguelfentum mit seiner katholischen 
Rom-Idee – unter Einbeziehung der Institution der Kirche – beruhte. Als Insti-
tutionalisierungsform schwebte letzterer Strömung die Schaffung eines kon-
föderalen Italiens unter der Oberhoheit des Papstes und einer gemischten Ver-
waltung, bestehend aus Klerus und Aristokratie, vor. Dies fand zunächst auch 
die Unterstützung der gemäßigten Liberalen. Erst die brüske Abwendung Pius 
IX. von der Verfassungsbewegung und die von ihm erbetene Intervention der 
apostolischen Habsburgermonarchie entzog den bis dahin dominierenden 
katholischen Geltungsansprüchen zugunsten liberaler Sinnmuster vorüberge-
hend den Boden. Doch die Risorgimento-Ideologie war unter der Oberfläche 
längst durch eine christliche Märtyrer-Terminologie aufgeladen. Insofern, so 
ließe sich Borutta ergänzen, argumentierte die risorgimentale Rhetorik nicht 
nur fanatisch-rational gegen in ihren Augen tradierte religiöse Formen, wie 
heute seiner Ansicht nach die westliche Welt gegen den Islam. Vielmehr ver-
wendete sie zugleich selbst eine sakrale Terminologie. Diese patriotische 
Religiosität war ein Relikt der Verbindung von Verfassungsbewegung, Thron 
und Altar vor und während der 1848er Revolution. Denn die bis dahin stati-
schen traditionellen katholischen Herrschaftsrituale der Restaurationszeit 
behielten dynamisch aufgeladen ihre Legitimation – vor allem zur Hochzeit 
des liberalen Katholizismus im Jahre 1847: »Während dieses Umbruchs wur-
den Symbole und Rituale häufig direkt aus der Tradition der katholischen Kir-
che übernommen. Der Wunsch nach Befreiung von der Fremdherrschaft 
wurde dabei in Analogie zur christlichen Hoffnung auf Erlösung verstanden, 
der Unabhängigkeitskrieg zu einem neuen »Kreuzzug«, zum »Heiligen 
Krieg« Italiens, die Gefallenen wurden zu »Märtyrern« der geheiligten natio-
nalen Ziele umgedeutet.«50 
Nach dem vorübergehenden Bruch zwischen nationalem Katholizismus und 
dem italienischen Staat erreichte diese Sakralisierung dann erst wieder im 
Totenkult des Ersten Weltkrieges eine vergleichbare Dimension.51 À la longue 
fand – dies sei hier nur angedeutet – außerdem eine Wiederverschmelzung der 
katholischen mit der nationalen Leitidee des Risorgimento statt, gebündelt in 

50 Ilaria Porciani: Kirchlicher Segen für den Staat. Das Verfassungsfest in Italien von 1851 bis 
zum Ersten Weltkrieg, in: Sabine Behrenbeck/Alexander Nützennadel (Hrsg.): Inszenierun-
gen des Nationalstaats. Politische Feiern in Italien und Deutschland seit 1860/71, Köln 
2000, S. 45-63, hier S. 47.

51 Lutz Klinkhammer: Mussolinis Italien zwischen Staat, Kirche und Religion, in: Klaus Hild-
ebrand (Hrsg.): Zwischen Politik und Religion. Studien zur Entstehung, Existenz und Wir-
kung des Totalitarismus, München 2003, S. 73-90, hier S. 89.

https://doi.org/10.5771/9783845204994-177 - am 19.01.2026, 22:30:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845204994-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


191

einer triadischen Rom-Idee, die auf antiken, christlichen wie nationalistischen 
Normierungszusammenhängen (also Identitätskonzepten) gründete. Diese 
Fusion setzte aber erst nach dem Zusammenbruch des liberalen Italiens mit 
der Christianisierung des italienischen Faschismus (und der damit einher-
gehenden Faschisierung des italienischen Katholizismus) ein.52 
Mit der Existenz katholisch inspirierter Risorgimento-Deutungskonzepte als 
Teil eines institutionellen Transferprozesses stellt sich drittens und abschlie-
ßend die Frage nach dessen Verortung im Kontext der Säkularisierungspro-
zesse des 19. und 20. Jahrhunderts, denen die Kulturkämpfe – wie gesehen – 
zugeordnet wurden. Der Religionssoziologe Charles Taylor hat darauf hinge-
wiesen, dass die Aufklärung nicht per se glaubensfeindlich gewesen sei, wie 
dies während der französischen Revolution gegen das Ancien Régime mit 
dessen Bündnis von Thron und Altar der Fall war. Modernisierung bedeute 
nicht notwendig Säkularisierung. Insbesondere die katholischen Mittelmeer-
länder – und damit auch Italien – und einige Staaten in Mitteleuropa seien die-
ser, wie Taylor es formuliert, »säkularen Option« gefolgt.53 Jedoch vollzog 
sich dieser Säkularisierungsprozess fast nirgendwo tiefgreifender als in 
Deutschland. Die von Langewiesche konstatierte mangelnde Integrationskraft 
des Protestantismus im Kaiserreich, vom Ratsvorsitzenden der Evangelischen 
Kirche in Deutschland, Bischof Wolfgang Huber, treffend als Selbstsäkulari-
sierung des Protestantismus bezeichnet54, lässt den deutschen Kulturkampf 
als extreme Variante eines Modernisierungsprozesses begreifen, der sich in 
Italien weitaus moderater und damit in gewisser Weise ›normaler‹ vollzog. 
Für den Antikatholizismus und Antiklerikalismus im liberalen Italien bedeu-
tet dieser Befund, dass er nicht nur – wie von Orsina unterstellt – in seiner 
politischen Bedeutung, sondern auch hinsichtlich des Erfolges seiner norma-
tiven Geltungsansprüche zu relativieren ist. Denn dort fusionierten die Ideen 
der Aufklärung mit christlichen Vorstellungen und bewirkten, wie es der 
Mediavist Paolo Prodi formulierte, eine sakrale Konstruktion des nationalen 
Gemeinwesens.55 
Welche Schlussfolgerungen lassen sich daraus für den deutschen Liberalis-
mus zur Zeit Eugen Richters ableiten? Im Gegensatz zu den italienischen 
beschritten die deutschen Liberalen nicht den Weg einer Annäherung zwi-
schen liberalem und katholischem Lager, wobei ein Motiv hier sicherlich in 
der konfessionellen Spaltung Deutschlands zu finden ist. Das zeigt die beson-
dere Vehemenz des Bismarck’schen Kulturkampfes deutlich, der über sein 

52 Ebd.
53 Das europäische Beispiel habe sich in Lateinamerika und Asien nicht wiederholt. Charles 

Taylor: Die Formen des Religiösen, Frankfurt a. M. 2002.
54 Wolfgang Huber: Nur eine überzeugende Kirche kann öffentliche Resonanz erzeugen, in: 

Frankfurter Rundschau vom 7. Mai 1997, S. 17.
55 Vgl. Paolo Prodi: Il sacramento del potere. Il giuramento politico nella storia costituzionale 

dell’occidente, Bologna 1992, S. 493.

https://doi.org/10.5771/9783845204994-177 - am 19.01.2026, 22:30:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845204994-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192

ursprüngliches Ziel der Trennung von Staat und Kirche hinausging. Dessen 
ungeachtet lehnten in aber nur wenige Liberale wie Eugen Richter ab, obwohl 
er doch die gerade erst etablierten liberalen verfassungsstaatlichen Prinzipien 
bereits wieder aushöhlte. Diese Entwicklung war – hält man sich das italieni-
sche Beispiel vor Augen – sicherlich nicht zwangsläufig: Wie die Leitidee des 
Risorgimento je länger je mehr in der Lage war, liberale und katholische Sinn-
setzungen miteinander zu vereinen, so wäre auch die von den Liberalen getra-
gene Leitidee eines deutschen Verfassungsstaates geeignet gewesen, katholi-
sche Ordnungsentwürfe zu integrieren, und damit die Durchsetzungsansprü-
che der Leitidee selbst gegenüber dem kleindeutschen Obrigkeitsstaat wirk-
sam zu verstärken und möglicherweise dauerhafter zu verankern.

https://doi.org/10.5771/9783845204994-177 - am 19.01.2026, 22:30:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845204994-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

