
Zwischen Unverfügbarkeit und Verfügbarkeit

als Ressource

François Julliens »Ortswechsel des Denkens«

Arne Klawitter

1. Eine »Dekonstruktion von außen«

François Jullien avancierte in den letzten dreißig Jahren zu einem der ein-

flussreichsten, aber auch umstrittensten Sinologen auf dem internationalen

Parkett. Sein groß angelegtes Projekt besteht zunächst einmal darin zu zei-

gen, wie in der Politik, Moral und Ästhetik die Diskurs- und Handlungsstra-

tegien in der westlichen Kultur auf der einen Seite und in der ostasiatischen –

und hier speziell der chinesischen – Kultur andererseits auf unterschiedliche

Weise geprägt wurden und sich entwickelt haben. Die Erfahrung kultureller

Unterschiede verankert der französische Philosoph und Sinologe in der ge-

schichtlich gewachsenen Kultur, deren Wurzeln er historisch bis weit zurück

in jene Zeit zu ergründen sucht, in der ihre Fundamente gelegt wurden: für

uns in der griechischen Antike und in China in der Zeit der ›Streitenden Rei-

che‹ bzw. in der Han-Dynastie. Die zeitlich lange relative Abgeschlossenheit

des ›Reichs der Mitte‹ und den starken Traditionsbezug seiner Kultur sieht

Jullien als Gründe dafür an, dass das ›Chinesische‹ eine Kohärenz ausgebil-

det habe, die sich von der abendländischen grundlegend unterscheide, wobei

er sich sehr wohl dessen bewusst ist, wie fragwürdig, ja geradezu gefähr-

lich es sein kann, diesen Unterschied als einen natürlichen anzunehmen und

zu etablieren. Deshalb geht es ihm in erster Linie darum, die abendländi-

sche und die chinesische Kultur als zwei grundsätzlich verschiedene Systeme

von Denkweisen und Handlungsstrategien einander gegenüberzustellen und

https://doi.org/10.14361/9783839463376-003 - am 13.02.2026, 20:06:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Arne Klawitter

»aus diesem Kontrasteffekt […] Nutzen [zu] ziehen«,1 indem man das Den-

ken gewissermaßen seinen Ort wechseln lässt, um dann von dieser Position

aus einen staunenden, verfremdenden Blick auf die eigenen, d.h. westlichen

philosophischen Grundgedanken zu werfen.

Schon Leibniz, der einen regen Briefverkehr mit den katholischen Mis-

sionaren in China unterhielt, war sich der Andersartigkeit des chinesischen

Denkens voll und ganz bewusst und sprach in diesem Kontext von China als

einem »anderen Globus«.2 Jullien seinerseits sieht in der chinesischen Kultur

eine Form der Kohärenz, die von der abendländischen zwar weit entfernt,

aber zugleich aufgrund der Vielzahl philosophischer und historischer Mate-

rialien in ihrer Eigenständigkeit rekonstruierbar sei. Ihre dabei konstatier-

te Andersartigkeit macht er vor allem an drei Punkten fest: Erstens gehöre

das Chinesische nicht zu den indo-europäischen Sprachen, was weitreichen-

de Konsequenzen im philosophischen Denken hat, denn im alten China hatte

man keinen Begriff für das Verb ›sein‹ und so konnte sich folglich auch keine

Seinsphilosophie ausbilden.3 Zweitens glaubt Jullien, in China einen Zivilisa-

tionskontext vor sich zu haben, der bis in die jüngste Zeit keine wirklichen

Gemeinsamkeiten mit der westlichen Zivilisation aufweist. Zwar habe es Zei-

ten eines regen Kulturaustauschs gegeben, doch sei dieser immer wieder jäh

unterbrochen worden, und ihm seien dann lange Phasen der Isolation ge-

folgt. Und drittens verweist Jullien schließlich darauf, dass sich das chine-

sische Denken bereits sehr früh in bis heute erhaltenen Texten manifestiert

habe, die seit ihrer Verschriftlichung der Forschung als wichtige Quellen zur

Verfügung stünden, auf die man nur zurückgreifen brauche, um dort nach

Alternativen zur abendländischen Metaphysik zu suchen.4

Mit der Feststellung offensichtlicher Differenzen zwischen Europa und

China ist es jedoch noch lange nicht getan. Jullien will, wie bereits gesagt,

den angestammten Ort des Denkens wechseln lassen – nicht einfach, um zu

sehen, was alternativ möglich gewesen wäre, sondern um den »Keil« wegzu-

ziehen, »das, worauf wir unser Denken ständig stützen und das wir deshalb

1 François Jullien: Umweg und Zugang. Strategien des Sinns in China und Griechenland,

hg. vonPeter Engelmann, aus demFranz. übers. vonMarkus Sedlaczek, 2. durchg. Aufl.,

Wien 2013, S. 36.

2 Leibniz zitiert nach François Jullien: Der Umweg über China. Ein Ortswechsel des Den-

kens, aus dem Franz. übers. von Mira Köller, Berlin 2002, S. 18.

3 Vgl. ebd., S. 108.

4 Vgl. ebd., S. 42.

https://doi.org/10.14361/9783839463376-003 - am 13.02.2026, 20:06:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwischen Unverfügbarkeit und Verfügbarkeit als Ressource 41

nicht denken können«.5 Das Denken soll damit wieder in Bewegung gebracht

werden, und die Konfrontationmit dem Anderen zielt darauf ab, das Bekann-

te und Geläufige, dem man aus Gewohntheit folgt und auf das man vertraut,

in Frage zu stellen und nach anderen verfügbaren Möglichkeiten zu suchen.

Als Sinologe spricht Jullien in diesem Zusammenhang gern vom »Um-

weg über China« und von einer anschließenden Rückkehr zu den abendlän-

dischen Denkfundamenten. Was den Umweg betrifft, so ist es seiner Ansicht

nach zunächst notwendig, die eigene kulturbedingte Denkweise vorüberge-

hend zu verlassen und ihre grundlegenden Kategorien und Raster zu suspen-

dieren, um dann nach einem »Ortswechsel« über die andere Denkkultur zu

den Voraussetzungen der eigenen Kultur zurückzukehren und diese neu zu

befragen. Dieser Umweg bedeutet aber kein Eintauchen in die andere Kultur,

kein Absorbieren des Fremden. Es dürfe nicht darum gehen, ›chinesisch‹ zu

werden und nach der Lektüre der chinesischen Texte auch chinesisch denken

zu wollen. Ebenso wenig könne man nach ihrer Lektüre beanspruchen, die

Wahrheit über die chinesische Kultur entdeckt zu haben. Vielmehr zielt der

Umweg darauf ab, eine alternative Perspektive auf das Eigene zu gewinnen,

d.h. sozusagenmit demBlick des Anderen auf sich selbst und seine Geschich-

te zu schauen:

Ich erwarte von diesem Umweg über China, daß er uns eine Perspektive er-

öffnet, damit wir uns selbst von einem gewissen Außen her in Frage stel-

len können. […] Man braucht ein Anderswo, um etwas zurückzutreten und

Abstand zu gewinnen. Dank ihm kann man die Fragestellung [der Überwin-

dung der westlichen Philosophie; A. K.] umfassender, globaler in den Blick

nehmen; vor allem kann man auf das zurückgehen, was sie bedingt hat, ih-

re verborgenen apriorischen Festlegungen untersuchen – sie also radikaler

angehen.6

Von Foucault übernimmt Jullien den Heterotopie-Gedanken,7 um ihn auf den

euro-asiatischen Kulturvergleich zu übertragen und ihnmit Derridas Dekon-

5 Ebd., S. 43.

6 Jullien, Umweg und Zugang (Anm. 1), S. 365.

7 Vgl. Jullien, Der Umweg über China (Anm. 2), S. 15f.; ders.: Der Weg zum Anderen. Al-

terität imZeitalter der Globalisierung, hg. von Peter Engelmann, aus demFranz. übers.

von Christian Leitner, Wien 2014, S. 60; Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Ei-

ne Archäologie der Humanwissenschaften, aus dem Franz. übers. von Ulrich Köppen,

Frankfurt a.M. 1974, S. 20.

https://doi.org/10.14361/9783839463376-003 - am 13.02.2026, 20:06:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Arne Klawitter

struktion in Verbindung zu bringen, so dass amEnde des Umwegs über China

eine »Dekonstruktion von außen«8 steht: Während Derrida die abendländische

Metaphysik und deren Logozentrismus zu dekonstruieren suchte, indem er

u.a. auf hebräische Quellen zurückgriff, ließe sich nun mit Jullien nach ande-

ren Exterioritäten suchen, um eine »Verschiebung«9 der eigenen, abendlän-

dischen Ausgangsbedingungen vorzunehmen.

Jullien verspricht sich von diesem »Umweg […] über China« zum einen,

»mögliche Seinsformen der Kohärenz« ausfindig zu machen, die so etwas wie

eine »andere Intelligibilität« darstellen würden,10 und zum anderen will er be-

stimmen, wie weit diese Verfremdung des Denkens gehen und funktionieren

kann, und wie durch sie eine Selbstreflexion des eigenen Denkens (d.h. des-

sen Standortbestimmung) möglich wird. Für Jullien kann es nicht darum ge-

hen, das Andere (in den Kategorien des Eigenen) ›zu verstehen‹, was immer

zugleich auch hieße, es zu absorbieren und die Differenz, die uns von ihm

trennt, zu eliminieren (die unterschiedlichen Bedeutungshorizonte zu ver-

schmelzen). Der Umweg impliziert für ihn vielmehr eine Rückkehr zu den

Ausgangsbedingungen des eigenen Denkens, zu den »verborgene[n], nicht

explizierte[n] Vorannahmen, die das europäische Denken als ›Selbstverständ-

lichkeiten‹ in sich trägt«:

Der Weg über China bedeutet, sich einen schrägen und strategischen Zu-

griff zu erarbeiten, indemman das europäische Denken von seiner Kehrsei-

te, beim von uns Ungedachten fasst. […] Der Weg über China bedeutet also,

die Kontingenz des eigenen Geistes zu verlassen, oder in seinem Geist ei-

nen Schritt zurückzugehen, indem man die Probe eines äußeren Denkens

durchläuft[.]11

ImKontext dieses »Ortswechsels des Denkens« erklärt Jullien die eigene Iden-

tität für unverfügbar. Sein Essay Es gibt keine kulturelle Identität, im Original

Il n’y a pas d’identité culturelle (2016), ist ein Plädoyer für kulturelle Abstände,

genauer gesagt, es ist der Versuch, im politischen wie im philosophischen

8 Jullien, Der Umweg über China (Anm. 2), S. 178; Kursivierung im Original.

9 Ebd., S. 177.

10 Jullien, Der Weg zum Anderen (Anm. 7), S. 19; Kursivierung im Original.

11 Ebd., S. 20; Kursivierung im Original. Zum ›schrägen Blick‹ mit Verweis auf die Multi-

perspektivität derWahrnehmungsmöglichkeiten von interkultureller Betrachtung vgl.

auch Bernhard Waldenfels: Der Stachel des Fremden, Frankfurt a.M. 1990, S. 213-215;

ders.: Topographie des Fremden. Studien zur Phänomenologie des Fremden I, Frank-

furt a.M. 1997, S. 65, 164.

https://doi.org/10.14361/9783839463376-003 - am 13.02.2026, 20:06:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwischen Unverfügbarkeit und Verfügbarkeit als Ressource 43

Denken nicht von kulturellen Identitäten auszugehen, sondern Kulturen von

ihren Abständen her zu begreifen, um ihre Vielfalt gegen eine globale Unifor-

mierung zu verteidigen. Auf die Inkonsequenzen in Julliens Ansatz sei hier

nicht weiter eingegangen (so erklärt er z.B., dass in Hinblick auf das Singulä-

re und Subjektive die Verwendung des Begriffs ›Identität‹ gerechtfertigt sei).12

Wichtiger scheint mir zunächst, auf die Notwendigkeit und die Bedingun-

gen dieses Versuchs, auf das Identitäts-Denken zu verzichten, aufmerksam

zu machen.

Statt vom ›Unterschied‹ (différence) spricht Jullien vom ›Abstand‹ (écart).

Der Begriff der Differenz ist für ihn noch zu nah am Begriff der Identität

und suggeriert einen kulturellen Essenzialismus.13 Außerdem setzt, so argu-

mentiert Jullien, die Festlegung von Unterschieden insgeheim eine neutrale,

äußerliche Position voraus und impliziert eine Logik der Integration, d.h. der

Klassifizierung und genauen Bezeichnung, was wiederum auf der Grundla-

ge eigener kulturspezifischer Ordnungsschemata erfolgt. Der Abstand hinge-

gen leitet sich von der Entfernung her und eröffnet einen reflexiven Raum, in

dem ein gegenseitiges Sich-Mustern möglich wird, »wo der eine sich selbst

im Blick des anderen entdeckt«.14 Der Begriff des Abstands bietet zum einen

denVorteil, dass er nicht von der Setzung einer Verschiedenheit abhängt, son-

dern aus einer Entfernung hervorgeht, und zum anderen, dass er, »insofern

er den Trennungsvorgang deutlich macht, aus dem er geboren wurde, we-

niger analytisch als dynamisch ist«.15 Während der Begriff des Unterschieds

vornehmlich deskriptiv verwendet wird und lediglich Kontraste, bestenfalls

Definitionen hervorbringt, handelt es sich bei dem Abstand um einen äußerst

produktiven Begriff, und zwar in dem Maße, »wie er ein Spannungsverhält-

nis herstellen kann zwischen dem, was er getrennt hat«.16 Darin sieht Jullien

auch das Ziel seiner komparatistischen Kulturphilosophie: Die Bedeutung ei-

ner Philosophie bemesse sich »an dem Abstand […], den sie hervorzubringen

in der Lage ist, um das Feld des Denkbaren zu entfalten und neu zu konfigu-

12 Vgl. François Jullien: Es gibt keine kulturelle Identität. Wir verteidigen die Ressourcen

einer Kultur, aus dem Franz. übers. von Erwin Landrichter, Berlin 2017, S. 62.

13 »Der Versuch, die Vielfalt der Kulturen in Form von Unterschieden zu behandeln, hat

andererseits zur Folge, dass die Kulturen in ihrer Identität isoliert und fixiert werden«;

ebd., S. 47.

14 Jullien, Der Weg zum Anderen (Anm. 7), S. 33.

15 Ebd.

16 Ebd., S. 34. Vgl. Jullien, Es gibt keine kulturelle Identität (Anm. 12), S. 39.

https://doi.org/10.14361/9783839463376-003 - am 13.02.2026, 20:06:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Arne Klawitter

rieren« bzw. »umdurch eine Abkehr vom etabliertenDenken gedankliche Res-

sourcen anderer Art, bislang unerforscht oder brachliegend, aufzubieten«.17

Die zentrale Kategorie von Julliens Kulturkomparatistik ist das Dazwi-

schen, dessen Eigenheit es gerade ist, nichts Eigenes zu haben, weshalb es

sich auch jeder prinzipiellen Zuschreibung verweigert und notwendigerwei-

se ohne Konsistenz bleiben muss. Solange man die Frage nach dem ›Sein‹

stelle, argumentiert Jullien, entziehe sich dieses Dazwischen: Es kann nicht

für sich selbst existieren und ›ist‹ im eigentlichen Sinne nicht.18 Doch dürfe das

Dazwischen auch nicht auf seine Rolle als Mittler reduziert werden, wie es im

abendländischen Denken so oft geschehen sei; vielmehr gehe es darum, es in

seiner produktiven Prozesshaftigkeit zur Entfaltung zu bringen, indem der

reflexive Zwischenraum allmählich vergrößert werde. Genau das hieße, den

Abstand ›wirken zu lassen‹.

Dementsprechend versteht Jullien seine Tätigkeit als Philosoph weder da-

hingehend, im Inneren der abendländischen Philosophie die Dekonstruktion

der Metaphysik voranzutreiben, noch will er zum chinesischen Denken kon-

vertieren; vielmehr arbeitet er,weder auf der einen noch auf der anderen Seite

stehend, im a-topischen Dazwischen, auch wenn es eine »wacklige Position«19

ist, daman gezwungen sei, unruhig von einem Fuß auf den anderen zu treten

und abwechselnd den Gedanken und der Kohärenz der einen oder der ande-

ren Denkweise zu folgen. Dieser »Krebsgang[]«20 ist für Jullien unmittelbar

mit der Bewegung der Übersetzung verbunden, mit dem ständigen Hin- und

Herwandern zwischen Kulturen, mit dem Passieren ohne zu assimilieren. Denn

eine gute Übersetzung zeige sich daran, ob es ihr gelingt, einen Abstand zwi-

schen der fremden und der eigenen Sprache erkennen zu lassen.

Erst das Dazwischen erzeugt den Abstand, aus dem das Andere hervor-

gehen kann, und ist gleichermaßen die Bedingung für das Vermittelnde, das

uns mit dem Anderen verbindet. Man dürfe sich auf keinen Fall von den eth-

nozentristischen Leitbegriffen täuschen lassen: Wir brauchen das Andere, re-

sümiert Jullien, und zugleich den Abstand und das Dazwischen, um (und das

17 Jullien, Der Weg zum Anderen (Anm. 7), S. 41.

18 Vgl. ebd., S. 51. Vgl. ferner Derridas Ausführungen zur différance in Jacques Derrida:

Die différance, in: ders.: Randgänge der Philosophie, Wien 1988, S. 29-52; wiederab-

gedruckt in: Postmoderne und Dekonstruktion. Texte französischer Philosophen der

Gegenwart, mit einer Einführung hg. von Peter Engelmann, Stuttgart 1990, S. 76-113.

19 Jullien, Der Weg zum Anderen (Anm. 7), S. 61; Kursivierung im Original.

20 Jean-François Lyotard: Statt einer Einleitung. Ein Denken in der Quere, in: Jullien, Der

Umweg über China (Anm. 2), S. 7-13, hier: S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839463376-003 - am 13.02.2026, 20:06:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwischen Unverfügbarkeit und Verfügbarkeit als Ressource 45

wäre die politische Agenda dieses philosophischen Projekts) ein Gemeinsames,

d.h. »eine Gemeinschaft von Subjekten zu befördern«.21

2. Der Abstand eröffnet ein Dazwischen

Doch wie kann man sich solch ein Dazwischen konkret vorstellen? Damit wir

uns nicht im Abstrakten verlieren, unternehme ich, um ein möglichst an-

schauliches Beispiel zu geben, im Folgenden einen Exkurs in den Bereich der

Kunst.

Ein westlicher Betrachter, der zum ersten Mal Xu Bings Zeicheninstalla-

tionen zu Gesicht bekommt (Abb. 1), wird auf den ersten Blick ohne Weiteres

glauben, hier chinesischen Schriftzeichen gegenüberzustehen und damit ei-

ner Suggestion erliegen, die ihn daran hindert zu erkennen, wie sehr er sich

mit seinem Urteil täuscht, denn es wäre ihm ein Leichtes, jene mit Bedacht

quadratisch arrangierten Zeichen zu lesen, wenn er sie nicht als Sinogramme

wahrnehmen, sondern auf eine ganz andere Weise in den Blick nehmen wür-

de. Sind sie doch problemlos lesbar, sobald man sich dessen bewusst wird,

dass es sich hier keineswegs um genuin chinesische Schriftzeichen handelt,

sondern vielmehr um eine unserer an linearen Systemen orientierten Sehwei-

se unvertrauten Collage lateinischer Buchstaben (Abb. 2). Mehr oder weniger

rasch wird man dann, links beginnend, ein F erkennen sowie ein A und ein

R, und schließlich wird man zwei englischeWörter zu einer – in diesem Kon-

text bewusst programmatischen –Bedeutung zusammensetzen können: »far

west«.

Xu Bings westöstliche Zeichenhybride sind doppelt befremdlich: einmal

für denwestlichen Betrachter, der hier chinesische Zeichen vermutet und sich

in eine fremde Welt versetzt fühlt, obgleich er das, was er sieht, doch leicht

lesen könnte, und zum anderen für einen chinesischen Betrachter, der sei-

nerseits glaubt, entweder archaische Zeichen oder sehr alte kalligraphische

Schriftbilder vor sich zu haben, und dennoch erkennen muss, dass diese Zei-

chengebilde für ihn unlesbar sind. Doch nicht nur die Bildlichkeit der Zei-

chen, sondern auch ihre Anordnung ist ungewöhnlich: Westliche Betrachter

finden die lateinischen Buchstaben in Quadraten zusammengefasst, denen

21 Jullien, Es gibt keine kulturelle Identität (Anm. 12), S. 59; Kursivierung imOriginal. »Das

Gemeinsame ist der Ort, an dem sich die Abweichungen/Abstände entfalten, und die

Abstände bringen das Gemeinsame zur Entfaltung«; ebd., S. 80.

https://doi.org/10.14361/9783839463376-003 - am 13.02.2026, 20:06:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Arne Klawitter

Abb.1: Xu Bing: »far west«, 1994

Quelle: Courtesy Xu Bing Studio and Art Centre

sie entweder horizontal von links nach rechts bzw. umgekehrt von rechts nach

links folgen können oder auch vertikal. Chinesischen Lesern hingegen bleibt

von ihrer Sprache lediglich eine kleine Anzahl von Grundformen, die aber

nichts anderes als leere Zeichensimulakren sind und die sie vor dem Hinter-

grund ihrer Schriftkultur nicht lesen und verstehen können.

Die Square Word Calligraphy, wie der chinesische Künstler Xu Bing seine

Zeichenexperimente benannt hat, eröffnet uns jenes Dazwischen als einen

sinnlich erfahrbaren Zwischenraum, in dem sich kulturell verschieden

geprägte Blicke gegenseitig kreuzen, Gewohnheiten und Wahrnehmungs-

schemata auf die Probe gestellt und verunsichert werden, und wo aufgrund

einer doppelten Verfremdung die Reflexion auf die Bedingtheit der jeweils

eigenen Wahrnehmungsweise gelenkt wird. Man könnte sagen, dass in

diesem In-Between Wahrnehmung und Denken in Bezug auf sich selbst

verfremdet bzw. verschoben werden. Man ist zunächst irritiert, weil bisher

gewohnte Sehweisen außer Kraft gesetzt werden. Parallel dazu sieht man

sich dazu gezwungen, nach anderen Möglichkeiten der Betrachtung und

https://doi.org/10.14361/9783839463376-003 - am 13.02.2026, 20:06:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwischen Unverfügbarkeit und Verfügbarkeit als Ressource 47

Abb. 2: Xu Bing: An Introduction to Square Word Calligraphy, 1994-1996

Quelle: Courtesy Xu Bing Studio and Art Centre

Entzifferung zu suchen. Dass die gewohntenWahrnehmungsraster mit ihren

Entzifferungs- und Lesetechniken in diesem Zwischenbereich nicht mehr

funktionieren, muss also kein Manko bedeuten, sondern lässt sich insofern

als einMehrwert verstehen, als sie den Anlass dazu geben, einen unverstellten

Blick auf das Andere zu eröffnen, aber auch auf das Eigene (das Gewohnte

und Selbstverständliche, mithin das Verfügbare), bislang Übersehenes in

die Betrachtung aufzunehmen, neue Standpunkte zu beziehen und neue

Wahrnehmungsweisen zu erproben.

In diesem In-Between, wo es zu Überkreuzungen, Aussetzern, Fehlschlä-

gen, erneuten Versuchen, Modifizierungen und Verschiebungen kommt,

wird ein komplexer Prozess in Gang gesetzt, der ein Hinterfragen derjenigen

Schranken, welche die eigene Wahrnehmung uns setzt, sowie eine Revision

desjenigen Standpunktes einschließt, den man aufgrund der Zugehörigkeit

https://doi.org/10.14361/9783839463376-003 - am 13.02.2026, 20:06:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Arne Klawitter

zu einer bestimmten Schriftkultur automatisch einnimmt; ein Prozess, der

schließlich zur Einsicht führt, dass die Ordnung, die einer bestimmten

Weltsicht unterliegt und die man den Zeichen aufgrund der eigenen kultu-

rellen Prägung unterstellt, nicht die einzig mögliche ist und auch keineswegs

immer eine Lösung bereit hält.

Alle gerade genannten Eigenschaften lassen diesen Zwischenbereich der

Überkreuzung, Infragestellung und Verschiebung als einen genuin transkul-

turellen Raum der Distanz erscheinen. Bemerkenswert ist dabei jedoch, wie

beide Seiten gleichermaßen dazu angeregt werden können, ihren ursprüng-

lichen Standpunkt zu reflektieren und zu modifizieren: Für die einen sind Xu

Bings Schriftzeichen verfremdete Buchstaben, die auf eine besondere Weise

zu Blöcken geordnet werden, aber – unter gewissen Schwierigkeiten aller-

dings und vielleicht auch wider Erwarten – doch lesbar sind; für die anderen

bilden sie das verwirrende Simulakrum ihrer eigenen und damit bekannter

Schriftzeichen, die nur über den Umweg eines anderen Zeichencodes (in die-

sem Falle nicht nur einer anderen Sprache, sondern zugleich eines anderen

Schriftsystems) lesbar werden.

Die Auflösung dieser Rätselschrift wird dann einen Chinesen ebenso er-

staunen wie einen Betrachter aus einem anderen Kulturraum. Beide Seiten

aber werden durch dieses Spiel von Gestaltung, Arrangement, Blickrichtung,

Leseverlauf und Codierung dazu gebracht, ihre überkommene, d.h. eingeübte

Wahrnehmung von Schriftzeichen mitsamt den vorgegebenen Lesegewohn-

heiten zu reflektieren und zu hinterfragen. Wichtig scheint mir in diesem

Kontext vor allem der Umstand, dass jemand nur dann in der Lage ist, die

Zeichen zu verstehen, wenn er sich auf eine alternative Sichtweise einlässt,

d.h. den Schriftbildern entweder die Gestalt von Zeichen einer jeweils frem-

den Schriftsprache zubilligt oder aber, von einer ganz neuen Perspektive aus

betrachtet, den Code einer anderen Sprache. Gerade dieser Appell, sich, wenn

auch nur zeitweilig, auf die Position des Anderen einzulassen, ist es, der die

Präkodierung des Blicks als eine Beschränkung spürbar werden lässt.

Ich habe von einer bewusst programmatischen Bedeutung gesprochen.

Das, was wir in den vermeintlich chinesischen Zeichen lesen können, »far

west«, setzt zugleich die Umkehrung einer lang gewohnten Perspektive vor-

aus: In der Regel wird in Europa von Far East, also Fernost, gesprochen, wenn

von China die Rede ist. Xu Bings Zeichenkonstruktion jedoch wirft nun ih-

rerseits, offenbar als Provokation gedacht, die Frage auf, wie denn der Ferne

Westen aus der Sicht des Fernen Ostens erscheint. Was impliziert aber eine sol-

che Umkehrung der Perspektive für einen westlichen Betrachter, der gewohnt

https://doi.org/10.14361/9783839463376-003 - am 13.02.2026, 20:06:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwischen Unverfügbarkeit und Verfügbarkeit als Ressource 49

ist, ohne lange nachzudenken, von Fernost zu sprechen, aber nie und nimmer

auf die Idee käme, an ein Fernwest zu denken? In dieser Frage steckt ein Po-

tenzial von möglichen Antworten, das sich kaum in einem einzigen Aufsatz

ergründen lässt.22

3. Die Ressource als Potenzial

Während Jullien einerseits die eigene (kulturelle) Identität für unverfügbar

erklärt, stellt er andererseits die Frage der Verfügbarkeit: Es geht ihm, wie es

im Untertitel der Schrift Es gibt keine kulturelle Identität heißt, um die Verteidi-

gung der Ressourcen einer Kultur; es geht um die Disponibilität epistemolo-

gischer Ressourcen, um die Verfügbarkeit von Denk- und Entwicklungsmög-

lichkeiten. »Es gibt keine französische oder europäische kulturelle Identität,«

schreibt Jullien, »dafür aber (französische, europäische oder zu einer beliebi-

gen anderen Kultur gehörende) Ressourcen. Identität wird definiert, Ressour-

cen werden inventarisiert.«23 Wie ist das zu verstehen?

Ressourcen, bemerkt Jullien, werden »erkundet«, sie werden – etwas un-

glücklich formuliert – ›ausgebeutet‹, womit gemeint ist, dass sie aktiviert wer-

den.24 Hier liegt der Schlüssel zum Verständnis dieses Begriffs. Jullien be-

greift die Ressource als ein Potenzial: »Was eine Ressource auszeichnet, ist

schließlich gerade ihre Fähigkeit, etwas zu befördern.«25 Eine Ressource ist

somit nichts Substantielles, nichts, worüber man verfügen könnte im Sinne

von ›besitzen‹ oder ›Besitz ergreifen‹. Für ihr Verständnis bedarf es des Sinns

für dasMögliche; die Ressource ist in ihrer Potenzialität zu verstehen. Es han-

delt sich um eine virtuelle Verfügbarkeit, ein Potenzial vonMöglichkeiten, aus

demman auswählen kann.DemStrukturalismus ist dieser Gedanke nicht un-

bekannt, denn der Auffassung der Sprache (langue) als System von Strukturen

liegt genau diese Idee zugrunde. Sobald man spricht oder schreibt, bedient

man sich der Sprache, ohne sie zu besitzen.

22 Weiterführend vgl. ArneKlawitter: Fernwestliche Schrifträume.Die Zeichenwelten des

chinesischen Künstlers Xu Bing, München 2018.

23 Jullien, Es gibt keine kulturelle Identität (Anm. 12), S. 58; Kursivierung im Original.

24 »Identitätwird definiert, Ressourcenwerden inventarisiert.Man erkundet sie undbeu-

tet sie aus – das meine ich mit aktivieren«; ebd.; Kursivierung im Original.

25 Ebd.; Kursivierung im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839463376-003 - am 13.02.2026, 20:06:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Arne Klawitter

Es geht Jullien gleichzeitig um eine demokratische Verfügbarkeit: Res-

sourcen sind –wie die Sprache – »niemandes Eigentum, sondern stehen allen

zur Verfügung. Sie gehören dem, der sich dieMühemacht, sie auszubeuten.«26

In diesem Sinne handelt es sich nicht um einen Besitz oder ein Gut: Res-

sourcen sind keine Reichtümer. »Reichtümer werden besessen; Ressourcen

gehören niemandem, sie sind vielmehr disponibel.«27 Der Wert der Ressour-

cen lässt sich nicht »auf Erworbenes reduzieren, sondern er bewahrt stets ein

Moment des Virtuellen und Grenzenlosen«.28 Schließlich sind Ressourcen in

ihrer Potenzialität unerschöpflich. Zudem sind sie nicht »ideologisch«, denn

»sie werden nicht zu einem ›System‹ ausgebaut«.29

Vor allem zwei Studien Julliens stehen im Zeichen der Verfügbarkeit:

Der Weise hängt an keiner Idee (Un sage est sans idée. Ou l’autre de la philosophie,

1998) und Sein Leben nähren. Abseits vom Glück (Nourir sa vie. À l’écart du bonheur,

2005).30 Dort unterscheidet er mit Blick auf die Logiken der Philosophie und

Weisheit auf der westlichen Seite »dieWahrheit und [d]ie Problemstellung, an

die sich die griechische Philosophie geklammert hat,« und auf der östlichen

Seite »die Verfügbarkeit, [d]ie es ermöglicht, den Geist auch für Gegensätze of-

fen zu halten«.31 Das Gegenteil bildet dann auf der einen Seite der Irrtum, auf

der anderen die Voreingenommenheit. Während die westliche Philosophie

nach objektiver Erkenntnis strebt, favorisiert der ›östliche Weise‹ nach Jullien

eine prozesshafte Erkenntnis, die es ermöglicht, »sich ungezwungen und

ohne abzuweichen anzunähern, indem sie sich mit der Logik des Laufs der

Dinge, mit der künftigen und implizierten Situation vereint«.32 Als Beispiel

dafür dient Jullien das Buch der Wandlungen (Yijing, in der deutschen Tran-

26 Ebd., S. 66.

27 Ebd.

28 Ebd., S. 66f.

29 Ebd., S. 65.

30 Vgl. François Jullien: Der Weise hängt an keiner Idee. Das Andere der Philosophie, aus

dem Franz. übers. vonMarkus Sedlaczek, München 2001; ders: Sein Leben nähren. Ab-

seits vom Glück, aus dem Franz. übers. von Ronald Voullié, Berlin 2006.

31 François Jullien: Unterwegs. Strategie und Risiken der Arbeit von François Jullien, aus

dem Franz. übers. von Ronald Voullié, in: Kontroverse über China. Sino-Philosophie.

Mit Beiträgen vonDirk Baecker, François Jullien, Philippe Jousset,Wolfgang Kubin und

Peter Pörtner, Berlin 2008, S. 77-122, hier: S. 101.

32 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839463376-003 - am 13.02.2026, 20:06:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwischen Unverfügbarkeit und Verfügbarkeit als Ressource 51

skription auch I Ging),33 eine Sammlung von Strichzeichen (Hexagramme)

mit entsprechenden Auslegungen (Handlungs- bzw. Verhaltensratschlägen),

die jeweils einer bestimmten Situation zugeordnet sind. Im Prinzip geht es

darum, eine Situation anhand bestimmter Konstellationen zu erfassen und

das größtmögliche Potenzial aus den Gegebenheiten zu ziehen.

Dieser Typus des östlichenWeisen strebt nicht danach, eine höhereWahr-

heit zu erkennen, sondern seine Wandlungsfähigkeit zu erhalten. Dazu muss

er sich einerseits dem »transitorischen Stadium des Subtilen«34 widmen und

andererseits sämtliche Blockierungen aufheben, die seine Wandlungsfähig-

keit behindern, was wiederum eine globale Sichtweise voraussetzt, die mög-

lichst alle anderen in sich enthält. Der östliche Weise, so argumentiert Jul-

lien, wolle »sein Leben nähren«, d.h. sein Lebenspotenzial, indem er alle ihm

zur Verfügung stehenden Energien stärkt; der westliche Philosoph hingegen

wolle durch die Wahrheit »seine Seele nähren«.35 Das höchste Ziel der griechi-

schen Ethik ist das Glück; die östliche Weisheit hingegen strebt nach »Gang-

barkeit«, die ihrerseits bewirkt, »dass es immer ›läuft‹ und dass die Energie

ständig in sich und mit der Welt ›kommuniziert‹ […] und dass man ›in Form‹

bleibt«.36 Anders ausgedrückt, ist sie an der Aufrechterhaltung der Ordnung

interessiert, während die westliche Philosophie vor allem dann handlungsre-

levant wird, wenn es um die Veränderung der Ordnung, d.h. um die Revolu-

tion geht, die im Namen der Freiheit, der Idee einer Befreiung des Subjekts

aus den Zwängen der gegebenen Ordnung, geführt wird – ein Gedanke, der

Jullien zufolge dem chinesischen Denken gänzlich fremd seinmüsste, was be-

deutet, dass das moderne kommunistische China mit seiner Volksrevolution

und der anschließenden Kulturrevolution im gewissen Sinne auf einer Über-

nahme westlichen (marxistischen) Denkens beruhe und deren Vermischung

mit dem östlichen Strategiedenken. Hinsichtlich der Haushaltung (Ökono-

mie) des Handlungspotenzials strebt das westliche Denken nach Verausga-

33 Vgl. I Ging. Das Buch der Wandlungen, aus dem Chin. übers. von Richard Wilhelm,

Köln/Düsseldorf 1924.

34 Jullien, Sein Leben nähren (Anm. 30), S. 33; Kursivierung im Original.

35 Jullien, Unterwegs (Anm. 31), S. 102; Kursivierung im Original.

36 Ebd.; Kursivierung im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839463376-003 - am 13.02.2026, 20:06:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Arne Klawitter

bung,37 während der östliche Weise auf einer »konzertierte[n] Schonung sei-

nes Potentials«38 bedacht ist.

Ichmöchtemich an dieser Stelle auf dieWiedergabe der wesentlichen Ge-

danken von Julliens Untersuchungen beschränken und verweise darüber hin-

aus auf die Kritiken der Sinologen Jean-François Billeter und Wolfgang Ku-

bin sowie auf Fabian Heubels jüngste Studie Was ist chinesische Philosophie?39

Bedeutsam für das Rahmenthema des Tagungsbandes scheint mir insbeson-

dere der Umstand zu sein, dass Jullien seine Auffassung über die Verfügbar-

keit oder Disponibilität geradewegs dem chinesischen Denken zu entnehmen

bzw. in Bezug darauf zu konstruieren scheint. Es geht ihm, so könnte man

es formulieren, um eine Aktivierung chinesischer Denkansätze innerhalb des

westlichen Denkens oder anders gesagt, um eine Anleihe: Man borgt Elemen-

te chinesischenDenkens, um sie im Systemdes westlichenDenkens fruchtbar

zu machen.

Vor diesemHintergrund lässt sich Julliens »Ortswechsel des Denkens« ab-

schließend noch einmal aus jener gewissen Distanz heraus betrachten, die

wir uns durch unseren ›Ortswechsel‹ erarbeitet haben. Julliens philosophi-

sches Projekt könnte man dahingehend charakterisieren, dass es darauf ab-

zielt, ein Potenzial zur Überwindung einer Krise bereitzustellen. Diese Kri-

se droht mit einer globalen Gleichförmigkeit einherzugehen, die der Öko-

nomie bzw. der Logik der kapitalistischen Produktionsweise untergeordnet

ist.40 Für Jullien kommt es darauf an, ein Potenzial zur künftigen Weiter-

entwicklung der eigenen Kultur aus dem Abstand zu anderen Kulturen zu

gewinnen, wozu er sich als Sinologe ausschließlich auf die (antike) chinesi-

sche Kultur bezieht. Dieses Potenzial in Form von alternativen Intelligibilitä-

37 Vgl. dazu Georges Bataille: Das theoretische Werk, Bd. I: Die Aufhebung der Ökono-

mie. Der Begriff der Verausgabung. Der verfemte Teil. Kommunismus und Stalinis-

mus. Mit einer Studie von Gerd Bergfleth, aus dem Franz. übers. von Traugott König

und Heinz Abosch, München 1975; ders.: Der verfemte Teil. Versuch einer allgemeinen

Ökonomie. Mit einem Nachwort von Benjamin Noys, hg. von Michel Surya und Tim

Trzaskalik, aus dem Franz. übers. von Traugott König, neu durchg. von Tim Trzaskalik,

Berlin 2021.

38 Jullien, Sein Leben nähren (Anm. 30), S. 31.

39 Vgl. Jean-François Billeter: Gegen François Jullien, aus demFranz. übers. von TimTrzas-

kalik, Berlin 2015;WolfgangKubin:Wider dieNeofiguristen.WarumChinawichtig, die

Sinologie aber unbedeutend ist, in: Kontroverse über China (Anm. 31), S. 65-76; Fabian

Heubel: Was ist chinesische Philosophie? Kritische Perspektiven, Hamburg 2021.

40 Vgl. Jullien, Es gibt keine kulturelle Identität (Anm. 12), S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839463376-003 - am 13.02.2026, 20:06:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwischen Unverfügbarkeit und Verfügbarkeit als Ressource 53

ten ließe sich dem westlichen Denken als Ressource (im Sinne von Denk- und

Handlungsmöglichkeiten) zur Verfügung stellen. Doch auch der Umgang mit

den Ressourcen muss überdacht werden. Einerseits spricht Jullien an einigen

Stellen etwas unvorsichtig vom ›Ausbeuten‹ der Ressourcen (wie man Roh-

stoffe ausbeutet),41 während er an anderer Stelle betont, dass in China etwas

gedacht wurde, was in Europa nur in »sehr schwachen Begriffen« vorkom-

me: »die Opportunität bzw. die Disponibilität«.42 In China habe man diesem

Begriffspaar eine theoretische Kohärenz gegeben, was hingegen die westli-

che Philosophie nicht getan hat. Zwar gebe es gewisse Übereinstimmungen

insbesondere mit der Daseinsphilosophie Heideggers, insofern nämlich, als

sowohl das chinesische Denken als auch Heidegger von einem ursprüngli-

chen »In-der-Welt-Sein« ausgehen, doch stehe, Jullien zufolge, Heideggers

Konzeption des Daseins als »Geworfenheit« und als »im Entwurf« befindlich

ganz im Zeichen des »großen hebräischen Dramas der Verlassenheit«43 und

sei in Sorge auf den künftigen Tod hin ausgerichtet (als ein Sein, das »sich

vorweg« ist). Das chinesische Denken hingegen ziele auf die Opportunität

des Moments und begreife die Disponibilität nicht vom Subjekt aus, sondern

als »Öffnung zur Okkurenzstruktur«,44 als Hinwendung zumGegebenen, um

aus einer bestimmten Konstellation ein Situationspotenzial zu erschließen.

Daraus resultiert Julliens Forderung, sichmit Hilfe des chinesischen Den-

kens von der westlichen Ontologie zu lösen und sich der Frage der Disponibi-

lität und Prozessualität zuzuwenden. Erschwert werde dies jedoch durch die

Vereinheitlichungseffekte einer universellenWissenschaftssprache, die sämt-

liche Konzepte und Denkansätze in den Rahmen der für die westliche Philo-

sophie verständlichen Begrifflichkeit zwängt (Subjekt/Objekt,Theorie/Praxis,

Metaphysik, Logik, Ästhetik, Zeit, Natur, Freiheit usw.), wodurch die Kohä-

renzen verdeckt werden, die sich im chinesischen Denken über mehr als zwei

Jahrtausende entwickelt haben, doch müsse man sich davor hüten, in der

östlichen Philosophie ein Allheilmittel zu sehen, wie es in der Vergangen-

heit oft genug geschehen ist mit dem Versprechen, den ›Seelenfrieden‹ zu

finden. Worauf es Jullien ankommt, ist, über die Verzweigungen des chine-

sischen Denkens Möglichkeiten zu entdecken, aus dem eingeschliffenen, zur

41 Vgl. ebd., S. 58; ders., Unterwegs (Anm. 31), S. 120.

42 Jullien, Der Umweg über China (Anm. 2), S. 110.

43 Ebd., S. 111.

44 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839463376-003 - am 13.02.2026, 20:06:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Arne Klawitter

Gewohnheit gewordenen Denken herauszutreten und in ein noch unbekann-

tes Gebiet zu gelangen, das er als das »Infraphilosophische«45 charakterisiert,

weil es die Denkmöglichkeiten betrifft und jenseits dessen liegt, was gedacht

worden bzw. was als solches im Rahmen der westlichen Philosophie denkbar

ist. Zusammenfassend könnte man also sagen: Eine andere Sprache, Kultur

oder Denkweise »liefert in ihrem Abstand andere Zugriffsmöglichkeiten auf

das Ungedachte – andere Einblicke. Und ihre Fruchtbarkeit ermisst sich an der

Fähigkeit zu diesem Zugriff und diesem Einblick.«46

Literaturverzeichnis

Bataille, Georges: Das theoretische Werk, Bd. I: Die Aufhebung der Ökono-

mie. Der Begriff der Verausgabung. Der verfemte Teil. Kommunismus

und Stalinismus. Mit einer Studie von Gerd Bergfleth, aus dem Franz.

übers. von Traugott König und Heinz Abosch, München 1975.

Bataille, Georges: Der verfemte Teil. Versuch einer allgemeinen Ökonomie.

Mit einem Nachwort von Benjamin Noys, hg. von Michel Surya und Tim

Trzaskalik, aus dem Franz. übers. von Traugott König, neu durchg. von

Tim Trzaskalik, Berlin 2021.

Billeter, Jean-François: Gegen François Jullien, aus dem Franz. übers. von Tim

Trzaskalik, Berlin 2015.

Derrida, Jacques: Die différance, in: ders.: Randgänge der Philosophie, Wien

1988, S. 29-52; wiederabgedruckt in: Postmoderne und Dekonstruktion.

Texte französischer Philosophen der Gegenwart,mit einer Einführung hg.

von Peter Engelmann, Stuttgart 1990, S. 76-113.

Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwis-

senschaften, aus dem Franz. von Ulrich Köppen, Frankfurt a.M. 1974.

Heubel, Fabian: Was ist chinesische Philosophie? Kritische Perspektiven,

Hamburg 2021.

45 Vgl. ebd., S. 113; ders.: Eine Dekonstruktion von außen. Von Griechenland nach China

und zurück, aus dem Franz. übers. von Gabriele Ricke und Ronald Voullié, in: Kontro-

verse über China (Anm. 31), S. 133-159, hier: S. 153f.

46 François Jullien: Das Universelle, das Einförmige, das Gemeinsame und der Dialog zwi-

schen den Kulturen, aus dem Franz. übers. von Ronald Voullié, Berlin 2009, S. 191; Kur-

sivierung im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839463376-003 - am 13.02.2026, 20:06:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwischen Unverfügbarkeit und Verfügbarkeit als Ressource 55

I Ging: Das Buch der Wandlungen, aus dem Chin. übers. von Richard Wil-

helm, Köln/Düsseldorf 1924.

Jullien, François: Das Universelle, das Einförmige, das Gemeinsame und der

Dialog zwischen den Kulturen, aus dem Franz. übers. von Ronald Voullié,

Berlin 2009.

Jullien, François: Der Umweg über China. Ein Ortswechsel des Denkens, aus

dem Franz. übers. von Mira Köller, Berlin 2002.

Jullien, François: Der Weg zum Anderen. Alterität im Zeitalter der Globali-

sierung, hg. von Peter Engelmann, aus dem Franz. übers. von Christian

Leitner, Wien 2014.

Jullien, François: DerWeise hängt an keiner Idee.Das Andere der Philosophie,

aus dem Franz. übers. von Markus Sedlaczek, München 2001.

Jullien, François: Eine Dekonstruktion von außen. Von Griechenland nach

China und zurück, aus dem Franz. übers. von Gabriele Ricke und Ro-

nald Voullié, in: Kontroverse über China. Sino-Philosophie. Mit Beiträgen

von Dirk Baecker, François Jullien, Philippe Jousset, Wolfgang Kubin und

Peter Pörtner, Berlin 2008, S. 133-159.

Jullien, François: Es gibt keine kulturelle Identität. Wir verteidigen die Res-

sourcen einer Kultur, aus dem Franz. übers. von Erwin Landrichter, Berlin

2017.

Jullien, François: Sein Leben nähren. Abseits vom Glück, aus dem Franz.

übers. von Ronald Voullié, Berlin 2006.

Jullien, François: Umweg und Zugang. Strategien des Sinns in China und

Griechenland, hg. von Peter Engelmann, aus dem Franz. übers. von Mar-

kus Sedlaczek, 2. durchg. Aufl., Wien 2013.

Jullien, François: Unterwegs. Strategie und Risiken der Arbeit von François

Jullien, aus dem Franz. übers. von Ronald Voullié, in: Kontroverse über

China. Sino-Philosophie. Mit Beiträgen von Dirk Baecker, François Jul-

lien, Philippe Jousset, Wolfgang Kubin und Peter Pörtner, Berlin 2008,

S. 77-122.

Klawitter, Arne: Fernwestliche Schrifträume. Die Zeichenwelten des chinesi-

schen Künstlers Xu Bing, München 2018.

Kubin, Wolfgang: Wider die Neofiguristen. Warum China wichtig, die Sino-

logie aber unbedeutend ist, in: Kontroverse über China. Sino-Philosophie.

Mit Beiträgen von Dirk Baecker, François Jullien, Philippe Jousset, Wolf-

gang Kubin und Peter Pörtner, Berlin 2008, S. 65-76.

https://doi.org/10.14361/9783839463376-003 - am 13.02.2026, 20:06:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Arne Klawitter

Lyotard, Jean-François: Statt einer Einleitung. Ein Denken in der Quere, in:

Jullien, François: Der Umweg über China. Ein Ortswechsel des Denkens,

aus dem Franz. übers. von Mira Köller, Berlin 2002, S. 7-13.

Waldenfels, Bernhard: Der Stachel des Fremden, Frankfurt a.M. 1990.

Waldenfels, Bernhard: Topographie des Fremden. Studien zur Phänomeno-

logie des Fremden I, Frankfurt a.M. 1997.

Abbildungen

Abb.1: Xu Bing: »FAR WEST«, 1994. Quelle: Courtesy Xu Bing Studio and Art

Centre, S. 46.

Abb. 2: Xu Bing: An Introduction to SquareWord Calligraphy, 1994-1996.Quel-

le: Courtesy Xu Bing Studio and Art Centre, S. 47.

https://doi.org/10.14361/9783839463376-003 - am 13.02.2026, 20:06:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463376-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

