
 164

Kleemeier, Ulrike 
Grundfragen einer philosophischen Theorie des Krieges : Platon – Hobbes – 
Clausewitz. – Berlin : Akademie-Verl., 2002 (Politische Ideen ; 16) S. 51-124 : 
Krieg und Krieger in Platons Politeia 
Während die Autoren der Neuzeit Handelsgeist und Kriegsgeist gegenüberstellen, 
sieht Platon eine Einheit. Der Krieg entsteht erst auf einer höheren Kulturstufe, 
wenn die Besitzgier der aufgeschwollenen Polis ein Heer nötig macht. Die Polis 
muß so organisiert werden, daß die Besitzgier nicht mehr Kriegsgrund sein kann. 
Gerechtigkeit ist vor allem als friedensstiftende Kraft nötig (gegen den Ausgangs-
punkt des Dialogs, daß man den Freunden Gutes, den Feinden Böses tun soll). Es 
gibt deshalb ein Kriegsrecht im Kampf zwischen Hellenen. Aber auch der Krieg 
gegen Barbaren ist kein moderner Gesinnungskrieg. „Der Barbar ist nicht der alle 
Grenzen sprengende Verbrecher gegen die Menschheit, sondern der als bedrohlich 
wahrgenommene Andere, den es letztlich zu unterwerfen, aber nicht auszurotten 
gilt.“ Dem Barbar fehlt die höhere Natur, auch der Hellene behält immer die niedere 
Natur. 
Die jüngste Darstellung setzt an einem merkwürdig alten Diskussionsstand an, sie 
will einen Mittelweg suchen zwischen Poppers Bild Platons als eines Militaristen 
und Verdross’ Bild Platons als eines Pazifisten. Auch in ihrer Methode der Platon-
lektüre ist sie konservativ, sie kommt ohne Glaukon und Adeimantos aus, sie refe-
riert das Leben der Wächter ausführlich und ohne jeden Verdacht einer Ironie. Ihre 
Stärke liegt im Vergleich mit der Moderne. 

4.1.4 Aristoteles 

384-322. Aus Stageiros im thrakisch-makedonischen Grenzgebiet, Schüler Platons 
in Athen und später dort Haupt einer eigenen Schule. Offenbar hatte er Familienbe-
ziehungen zum makedonischen Hof geerbt, zumindest ist er in Athen als Parteigän-
ger der Makedonier verdächtig. Daß er aber wirklich der Lehrer Alexanders des 
Großen war und diesem auch später nahe stand, ist unwahrscheinlich. 
 
Als Überblick über Leben und Werk: 
Ingemar Düring, Aristoteles : Darstellung und Interpretation seines Denkens. – Hei-
delberg 1966, Neudruck 2005. 

 
Aristoteles hat für den Friedensbegriff eine zweifache Bedeutung. Im Zentrum sei-
ner Metaphysik/Physik steht der Gegensatz zwischen der Ruhe Gottes und der Un-
ruhe der sublunaren Welt; im Zentrum seiner Ethik steht das Ziel der Menschen, in 
der Betrachtung dieser Ruhe nahe zu kommen. Es gibt hier keine herakliteische 
Metaphysik des Kampfes mehr und bis zu Hegel wird es keine mehr geben, der 
Konflikt wird zu menschlicher Unzulänglichkeit und menschlichem Versagen. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-164 - am 22.01.2026, 03:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 165 

Aristoteles verfiel dem modernen Verdikt gegen Teleologie. Wo die Grenzen der 
neuzeitlichen Ontologien studiert werden, ist Interesse an Aristoteles geblieben (die 
Bibliographie zu seiner Metaphysik im 20. Jahrhundert umfaßt über 900 Seiten). 
Vergleiche zur Metaphysik: 
Otfried Höffe, Aristoteles. – München 1996 
Christian Mueller-Goldingen, Aristoteles : eine Einführung in sein philosophisches 
Werk. – Hildesheim 2003 
Kann man heute noch etwas anfangen mit Aristoteles? / hrsg. von Thomas Buch-
heim … – Hamburg 2003. 

 
Die Ethik und die politische Philosophie hatten eine Nachwirkung auch getrennt von 
der theoretischen Philosophie. Bis ins 18. Jahrhundert bestimmte Aristoteles die 
Lehre der Moral, Ökonomie und Politik. In der zeitgenössischen Moralphilosophie 
gibt es von Hannah Arendt über Wolfgang Hennis und Manfred Riedel bis zu Alas-
dair MacIntyre immer wieder Versuche, Tugendethik, Klugheitsethik und Kom-
munitarismus an Aristoteles anzuschließen. Vergleiche dazu Thomas Gutschler, 
Aristotelische Diskurse : Aristoteles in der politischen Philosophie des 20. Jahrhun-
derts. – Stuttgart 2002 (Heidegger, Voegelin, Strauss, Arendt, Gadamer, Ritter, 
Sternberger, MacIntyre, Nussbaum). Mit dem realen Aristoteles hat das oft wenig zu 
tun (mehr mit der europäischen Tradition des Aristotelismus). Die Ethik des Aristo-
teles ist eine Herrenethik, er richtet sich an Aristokraten, deren übliche Lebensziele 
akzeptiert werden (das unterscheidet ihn von dem Aristokraten Platon), die aber 
überzeugt werden sollen, daß intellektuelle Bemühungen unverzichtbar sind (des-
halb kann er nicht wirklich von Platon loskommen). Die praktische Klugheit wird 
als menschlich notwendig anerkannt, aber doch als klar defizitär eingestuft – wir 
können nicht Gott werden, ein Leben der Betrachtung ist uns nicht dauerhaft mög-
lich, aber es ist doch unser Ziel. 
Vergleiche zur Ethik: 
Otfried Höffe, Praktische Philosophie : das Modell des Aristoteles. – München 1971 
John Dudley, Gott und șİωȡȓα bei Aristoteles : die metaphysische Grundlage der 
Nikomachischen Ethik. – Frankfurt am Main 1982 
Aristoteles: Die Nikomachische Ethik / hrsg. von Otfried Höffe. – Berlin 1995 
(Klassiker auslegen ; 2) 
Aristide Tessitore, Reading Aristotle’s Ethics : Virtue, Rhetoric, and Political Phi-
losophy. – Albany, NY 1996 
Rudolf Elm, Klugheit und Erfahrung bei Aristoteles. – Paderborn 1996 
Stephen Buckle, Aristotle’s Republic or, Why Aristotle’s Ethic is not Virtue Ethics, 
in: Philosophy : the Journal of the Royal Institute of Philosophy 77(2002) 565-595. 

 
Aristoteles’ Werk zur Politik hat eine sehr weite Spanne von rein deskriptiven Ver-
fassungsbeschreibungen (wenn einer der früheste Vater der empirischen Politikwis-
senschaft ist, dann Aristoteles) bis zur Vorstellung eines idealen Staates. Wie in der 
Ethik herrscht in der Politik eine Spannung zwischen der Realität der diversen Staa-
ten und dem Begriff der Polis, der nur von der besten Polis erfüllt wird. Zum Begriff 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-164 - am 22.01.2026, 03:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 166

der Polis gehört die Selbstgenügsamkeit, wie sie nur Gott hat. Das platonische Ideal 
des besten Staates bleibt – aber ganz ohne Ironie und unverhohlen ein Herrenstaat. 
Aristoteles schließt alle aus der Bürgerschaft aus, die keinen eigenen Haushalt füh-
ren können, und an der Regierung sollen nur die wenigen Bürger beteiligt sein, die 
Muße zum betrachtenden Leben haben (in der Realität hängt das von den Umstän-
den ab, vor allem davon wie weit die Bürgerschaft der Erziehung zugänglich ist). 
Vergleiche zur Politischen Philosophie: 
Andreas Kamp, Die politische Philosophie des Aristoteles und ihre metaphysischen 
Grundlagen : Wesenstheorie und Polisordnung. – Freiburg 1985 
Fred D. Miller, Nature, Justice, and Rights in Aristotle’s ‚Politics’. – Oxford 1995 
(zur Theorie der Verfassungen) 
Bernard Yack, The Problems of a Political Animal : Community, Justice, and Con-
flict in Aristotelian Political Theory. – Berkeley 1993 (liberale Deutung) 
Robert C. Bartlett, The „Realism“ of Classical Political Science : an Introduction to 
Aristotle’s Best Regime, in: Action and Contemplation : Studies in the Moral and 
Political Thought of Aristotle / ed. by Robert C. Bartlett and Susan D. Collins. – 
Albany 1999. – S. 293-313 
Timothy D. Roche, Politics and Philosophy in Aristotle’s Moral Philosophy and 
Politics : Towards a Solution to Two Puzzles in Aristotle’s Moral/Political Thought, 
in: Skepsis 12 (2001) 164-180 
John J. Cleary, Should one Pray for Aristotle’s Best Polis? in: Skepsis 12 (2001) 
193-206 (Zusammenstellung aller Ungleichheitsvorwürfe an Aristoteles) 
Richard Kraut, Aristotle : Political Philosophy. – Oxford 2002 (liberale Deutung) 
Jill Frank, A Democracy of Distinction : Aristotle and the Work of Politics. – Chi-
cago 2005 (liberale Deutung). 
Speziell zur Einführung: 
R. G. Mulgan, Aristotle’s Political Theory : an Introduction for Students of Political 
Theory. – Oxford 1977 
Henning Ottmann, Geschichte des politischen Denkens, Band 1, Die Griechen, Teil-
band 2, Von Platon bis zum Hellenismus, Stuttgart 2001, S. 111-224 (mit reichlich 
weiterer Literatur, vor allem deutscher Herkunft). 

 
Außenpolitische und sicherheitspolitische Theorien haben selten an Aristoteles an-
geknüpft. Dieser Apologet des Herrenstaates ist ein unwahrscheinlicher Kandidat für 
eine Inkorporation in die Geschichte des Pazifismus, aber auch in der Geschichte 
des Bellizismus spielte Aristoteles keine Rolle. Aristoteles’ Polis ist eine gerüstete, 
aber nicht aggressive Stadtrepublik (vgl. die Überblicke über Aristoteles’ Äußerun-
gen: Friedo Ricken, Platon und Aristoteles über Krieg und Frieden. – 1988, unten S. 
169 referiert; Martin Ostwald, Peace and War in Plato and Aristotle, in: Scripta 
Classica Israelica 15 (1996) 102-118). Es ist merkwürdig, daß er in einer Zeit, als 
die griechische Welt von der makedonischen Militärmacht, der er nahestand, domi-
niert wurde, nicht den Stadtstaat als Norm aufgibt. Aber gerade diese Weigerung ist 
seine Leistung. Aristoteles hat der europäischen Tradition den Primat der Selbstre-
gierung gegeben. Eroberung widerspricht dem Begriff der Polis. Auch bei Aristote-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-164 - am 22.01.2026, 03:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 167 

les liegt die Bedeutung für die Tradition der Friedenstheorie nicht in dürftigen Stel-
len über Sicherheitspolitik und zweifelhaften über den Weltstaat, sondern im Kern 
seiner Theorie, im Verhältnis von Tätigkeit und Ruhe, im Streben der vernünftigen 
Wesen, dem betrachtenden Leben des unbewegten Bewegers nahezukommen. In 
Buch VII der Politik wird der Frieden explizit der Muße angenähert. Wie Platon ist 
Aristoteles Friedenspädagoge: der Staat muß die Fähigkeit zur Muße auch bei denen 
fördern, die nicht zum philosophischen Leben geneigt sind. Nur so ist es möglich, 
einem ständigen Leben des Krieges zu entkommen. (diesen Kern der Friedenstheo-
rie bei Aristoteles erkannte übrigens bereits F. W. J. Schelling, Philosophische Ein-

leitung in die Philosophie der Mythologie, in: Sämmtliche Werke II/1, S. 549). Ge-
rade weil Aristoteles einen Herrenstaat hat, muß seine politische Theorie eine Frie-
denstheorie sein. 

 
 

Texte 
 

Nikomachische Ethik / übersetzt und erläutert von Franz Dirlmeier. – 6., 
durchges. Aufl. – Berlin : Akademie-Verl., 1974 (Aristoteles Werke in deut-
scher Übersetzung ; 6) 
X, 7 (1177b) Muße ist das höchste Gut. Der Krieg kann nicht das höchste Gut sein, 
weil er um des Friedens wegen geführt wird. 

 
Politik / übersetzt und erläutert von Eckart Schütrumpf. – Berlin : Akademie-
Verl., 1991-2005. – 4 Bde. (Aristoteles Werke in deutscher Übersetzung ; 9) 
I, 8 (1256a) Der Krieg gegen diejenigen, die verdient haben beherrscht zu wer-
den, sich aber der Herrschaft entziehen, ist ein gerechter Krieg. 
II, 7 (1267a) Ein Staat benötigt eine Balance von Größe/Reichtum und Wehrhaf-
tigkeit. Nur die Staaten dürfen wachsen, die den Neid mächtiger Nachbarn abwehren 
können. Kein Staat darf so klein sein, daß er nicht einmal Angriffen anderer kleiner 
Staaten gewachsen ist. 
VII, 7 (1328a)  Allein den Griechen wäre Weltherrschaft möglich, wenn sie nur 
einig wären, weil sie allein die Energie der Europäer und die Kunstfertigkeit der 
Asiaten verbinden. 
VII, 11 (1330b-1331a) Ein Staat muß fähig zum Krieg sein, das schreckt ab. 
VII, 14 (1333a-1334a) Eine Gesellschaft muß fähig zur Arbeit und zum Krieg 
sein, aber die Arbeit ist um der Muße wegen da, der Krieg um des Friedens wegen. 
Deshalb ist Erziehung eine so wichtige Aufgabe des Staates. Die griechischen Staa-
ten, die angeblich die beste Einrichtung haben – gemeint ist Sparta – sind deutlich 
defizitär, weil alle Erziehung auf den Krieg fixiert ist. Ein Staat, der auf Eroberung 
fixiert ist, ist auch im Innern von der Tyrannis der Krieger bedroht. Der Krieg ist 
gerechtfertigt als Schutz, als Bewahrung der Herrschaft, als Erwerb von Herrschaft 
über die, die Sklaverei verdient haben, nicht aber als willkürliche Versklavung derer, 
die sie nicht verdient haben. Die kriegerischen Staaten kommen vom Krieg nicht 
mehr los, erhalten können sich nur Staaten, die zur Muße eingerichtet/erzogen sind. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-164 - am 22.01.2026, 03:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 168

VII, 15 (1334a) Ziel des Krieges ist der Frieden, Ziel der Arbeit ist die Muße. 
Fähigkeit zum Krieg ist unverzichtbar, sonst wird man Sklave anderer Staaten. Aber 
es ist falsch, wie Sparta nur bei der Arbeit und im Krieg tüchtig zu sein, im Frieden 
und in der Muße aber undiszipliniert zu werden. Der Krieg zwingt zur Disziplin, im 
Sieg verlieren die schlecht eingerichteten Staaten die Disziplin und gehen zugrunde. 
Die Erziehung muß deshalb Erziehung zur Muße sein. 
 
 
Literatur 

 
Solmsen, Friedrich 
Leisure and Play in Aristotle’s Ideal State, in: Rheinisches Museum für Philo-
logie 107 (1964) 193-220 
Neudruck in: Friedrich Solmsen, Kleine Schriften II. – Hildesheim : Olms, 
1968. – S. 1-28 
Am Ende der Nikomachischen Ethik bestimmt Aristoteles das kontemplative Leben 
als das höchste Glück. In den beiden letzten Büchern der Politik kommt er darauf 
zurück. Im Staat muß es Erziehung geben, damit die Bürger ein Leben der Kon-
templation führen können. Besitz und Eroberung können nicht das höchste Ziel sein, 
das Leben eines Kriegers kann nicht die höchste Lebensform sein. Aristoteles hat 
klare Vorstellungen, daß die subrationalen Seelenteile den rationalen dienen müssen; 
Geschäfte müssen der Muße dienen, Notwendiges dem Edlen und der Krieg dem 
Frieden. Die Spartaner können sich gut im Krieg halten, aber sie versagen völlig im 
Frieden. Solmsen stellt das in den Zusammenhang von Zurückhaltung vom Politi-
schen Leben bei anderen Autoren, vor allem Platon, der in den Nomoi Spiel (Erzie-
hung, Musik, Kult) als ein Gegenmodell zum militaristischen Leben der Spartaner 
anbietet, aber dies nicht als realen Vorschlag durchhält. Die Substitution von Spiel 
durch Muße ermöglicht es Aristoteles tatsächlich, eine neue nichtmilitaristische 
Lebensform zu fordern (bios theoretikos). 

 
Lord, Carnes 
Education and Culture in the Political Thought of Aristotle. – Ithaca (u.a.) : 
Cornell Univ. Pr., 1982. – 226 S. 
Eine knappere Fassung in: Carnes Lord, Politics and Philosophy in Aristotle’s 
Politics, in: Hermes 106 (1979) 336-357 
Die Abschnitte, in denen Aristoteles den Frieden bespricht, Politik VII, 1-30, sind 
die zentralen Abschnitte in der Politik, die Einleitung in die beiden letzten Bücher, 
die das Ziel der Politik benennen. Da das aktive Leben zum besten Leben für die 
Bürger und für die Stadt erklärt wird, müßte die Stadt eigentlich an einem größeren 
politischen Leben teilnehmen. Aristoteles dementiert das aber sofort, der praktische 
telos der polis ist eher die Beziehung zwischen den Teilen der Stadt, d.h. eine Stadt 
kann in Isolation glücklich werden, nur mit eigener interner Aktivität. 
Diese Argumentation ist nötig, weil Aristoteles äußere Aktivität nur als Hegemonie 
denken kann. (Auch das Einrichten von Demokratien in anderen Städten ist selbst-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-164 - am 22.01.2026, 03:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 169 

süchtig.) Derselbe Impuls, der zur Freiheit drängt, drängt auch zur Herrschaft. Die 
Völker haben nicht nur den Willen selbständig zu sein, sondern auch den Willen, 
andere zu beherrschen; nur die Griechen hätten dazu auch die Kapazität, wenn sie 
einig wären (das kann keine Empfehlung zur Weltherrschaft sei, weil in Buch VII 
der polis empfohlen wird, sich nicht mit anderen poleis zu vereinigen). Aristoteles 
begreift sehr wohl, daß keine Stadt frei ist, eine Außenpolitik ihrer Wahl zu verfol-
gen. Ihn interessiert, wie necessità umschlägt in eine hegemoniale Politik. 
Dieses Dilemma kann nur gelöst werden, wenn das philosophische Leben als Ziel 
auch der Polis anerkannt wird. Da nicht alle Bürger Philosophen sein werden, muß 
Kultivierung der Muße den Platz der Philosophie einnehmen. So wird die Polis fähig 
zum Krieg und fähig zum Frieden (das sonst häufig bewunderte Sparta wird verur-
teilt, weil es nicht fähig zum Frieden ist). Aristoteles entwirft ein Regime in dem 
Herren (gentlemen) regieren, nicht Philosophen. Aber er verlangt die Lösung von 
der herkömmlichen Herren-Ethik. 
Lord ist weder ein kontemplativer Altphilologe noch gar ein Musikpädagoge (Aus-
führungen zur Rolle der Musik im antiken Denken nehmen den größten Teil des 
Buches ein), sondern der amerikanischen Öffentlichkeit mehr durch seine vita activa 
als konservativer Politikberater bekannt, ein neuer Machiavelli, nicht ein neuer Aris-
toteles. 

 
Ricken, Friedo 
Platon und Aristoteles über Krieg und Frieden. – Barsbüttel : Institut für 
Theologie und Frieden, 1988 (Beiträge zur Friedensethik ; 1) S. 16-26 
Aristoteles hat eine ähnliche Einschätzung des Krieges wie Platon: Die Polis muß 
gerüstet sein; diese Wehrhaftigkeit bestimmt die Staaten (sie brauchen wenigstens 
eine ausreichende Größe, um im Staatensystem bestehen zu können). Aber der Krieg 
bleibt immer ein Übel. Die Staaten sind zum Frieden geschaffen, die Beherrschung 
anderer Staaten wird abgelehnt. 

 
Winterling, Aloys 
Polisübergreifende Politik bei Aristoteles, in: Rom und der Griechische Osten : 
Festschrift für Hatto H. Schmitt zum 65. Geburtstag / hrsg. von Ch. Schubert 
und K. Brodersen. – Stuttgart : Steiner, 1995. – S. 313-328 
Aristoteles hat sich auf die Stabilisierung der inneren Verhältnisse der Polis kon-
zentriert, weil diese unstabilen Verhältnisse durch die politischen Beziehungen zwi-
schen den poleis die Kriegsursache sind. Aristoteles geht durchaus häufig auf die 
Außenbeziehungen der poleis ein, aber es ist ein bestimmter Aspekt, der ihn Interes-
siert: Interventionen zugunsten einer bestimmten politischen Verfassung, konkret 
die Demokratisierungspolitik Athens. Das Problem ist die Verschiedenheit der Ver-
fassungen; in Kreta, wo alle Poleis Abhängige minderen Rechtes besitzen, hüten sie 
sich, einander zu schaden. Theoretisch gefaßt werden die „interpoliteischen“ Bezieh-
ungen in Politik II,6: die Polis ist nicht isoliert (wie Platon meinte), sondern müsse 
selber ein „politisches Leben“ führen, d.h. die Beziehungen zwischen den poleis 
werden mit dem Begriff bezeichnet, der die Einordnung des einzelnen in die Polis 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-164 - am 22.01.2026, 03:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 170

bezeichnet. Tatsächlich nennt er dann aber nur Austauschbeziehungen, während 
bürgerliche Tugend und gute Ordnung nicht Gegenstand interpoliteischer Beziehun-
gen sein können. Die Herrschaft über andere ist bei Aristoteles immer despotisch, 
von den Athenern bis zum persischen König. Auf interpolitischer Ebene kann es 
keine bürgerliche, sondern nur despotische Herrschaft geben, die der Tyrannis in 
einer Polis oder dem Königtum bei Barbarenvölkern entspricht. Sparta und Kreta 
mit ihrer auf Krieg ausgerichteten Verfassung werden in einer Reihe mit barbari-
schen Völkern genannt. Wenn eine Polis schon hegemonial ist, soll sie nicht despo-
tisch sein; die Versklavung von Griechen wird abgelehnt. Er kann sich aber eine 
Polis aller Griechen vorstellen, die dann die Macht hätte, die ganze Welt zu domi-
nieren. Für die Idealpolis ist klar, daß sie den Krieg nicht braucht, aber gerüstet muß 
auch sie sein. 
 
Pangle, Thomas L. 
Classical Idealism : Plato and Aristotle, in: Thomas L. Pangel ; Peter J. 
Ahrensdorf: Justice among Nations : on the Moral Basis of Power and Peace. – 
Lawrence, Kansas : Univ. Pr. of Kansas, 1999. – S. 33-50 
Der aristotelische Satz vom Menschen als politischem Wesen meint ein menschli-
ches Bedürfnis, an einem nationalen Kollektiv mitzuarbeiten. Das ist nur in einer 
kleinen Gesellschaft denkbar und damit in einer bedrohten. Das führt zu einem Di-
lemma: Die gute Politik zeigt sich in großer Aktivität, wird damit aber bedrohend. 
Die Begründung für die vita contemplativa ist, daß Herrschaft über Nachbarn un-
gerecht ist; die Begründung für die vita activa ist letztlich, daß nur das tyrannische 
Leben (mastering over neigbours), ein gutes Leben ist. Aristoteles muß deshalb 
zeigen, daß das Glück der Aktivität in einer autarken, aber nicht aggressiven Repu-
blik entwickelt werden kann. Die Aktivität muß in Analogie zum selbstgenügsamen 
theoretischen Leben gesehen werden. Die Suche nach der Wahrheit transzendiert die 
eigene Polis, aber eine internationale Gemeinschaft gibt es nicht. Die Transzendie-
rung der eigenen Polis ist nur für wenige Individuen vorgesehen. 

 
 

Eine Anmerkung verdient Aristoteles’ Konzept des „Sklaven von Natur“. Die Beur-
teilungen reichen vom Vorwurf, daß er sich Außenpolitik nur als dauernde Kriege 
zur Sklavenjagd habe vorstellen können (die deutlichste Quelle ist nur eine späte 
Anekdote über Aristoteles und Alexander bei Plutarch), bis zur Apologie, das Kon-
zept einer Sklaverei von Natur sei nur ein philosophisches Argument, um die Skla-
verei einzuschränken (es ist unrecht irgendwen als Sklaven zu nehmen, der es nicht 
von Natur aus nötig hat, beherrscht zu werden). Zurzeit ist diese Interpretation be-
liebter als jene. Vergleiche Wayne Ambler, Aristotle on Nature and Politics : the 

Case of Slavery, in: Political Theory 15 (1987) 390-410; Bernard Yack, The Prob-

lems of a Political Animal : Community, Justice, and Conflict in Aristotelian Politi-

cal Theory. – Berkeley 1993. – S. 68-69; Wolfgang Kullmann, Aristoteles und die 

moderne Wissenschaft. – Stuttgart 1998. – S. 366-370; Dimitris Papadis, Das Prob-

lem des ‚Sklaven von Natur’ bei Aristoteles, in: Gymnasium 108 (2001) 345-365. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-164 - am 22.01.2026, 03:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 171 

Ebenfalls eine Anmerkung verdient der Aristoteles zugeschriebene Brief an Alexan-
der den Großen. Wenn man diesem Brief glauben könnte, dann wäre Aristoteles 
doch eher ein Befürworter des Weltstaates, nicht der selbständigen Polis. Der Brief 
gibt Alexander den Rat, besiegte Perser in Griechenland anzusiedeln, so wie die 
Perser umgekehrt Griechen verschleppt hatten. Aber danach soll eine glückliche Zeit 
kommen, in der es nur eine Herrschaft geben wird und keine Kriege und Aufstände 
mehr. Es wird Sicherheit herrschen, die Menschen werden ihre Bedürfnisse befrie-
digen und sich mit Philosophie beschäftigen. Er hofft, daß er es noch erleben werde, 
wenigstens aber die jüngeren Leute.Dieser Brief ist nur arabisch überliefert, eine 
griechische Vorlage ist aber erkennbar. Als mögliche Verfasser wurden vorgeschla-
gen: Aristoteles selber; ein Schüler des Aristoteles, der die Nähe des Meisters zu 
Alexander übertreibt; ein hellenistischer Rhetorikschüler als Schulaufgabe; ein poli-
tischer Propagandist der frühen Kaiserzeit mit einer damals nicht untypischen Mi-
schung von griechischem Nationalismus und Weltstaatsidee. Die Araber zitieren 
diesen Brief als bloße Bildungsfrucht, nicht als politische Idee; die daran anschlie-
ßende jüdische Tradierung sieht ein heidnisches Zeugnis für das messianische Zeit-
alter. Vgl. S. M. Stern, Aristotle on the World-state. – Oxford 1968 (der sich vorstel-
len kann, daß Aristoteles im ersten Augenblick der makedonischen Siege diesen 
Brief geschrieben, aber zur Zeit der Redaktion der „Politik“ diese Hoffnungen als 
unbegründet verworfen hat); Marian Plezia, Lettre d’Aristote à Alexandre sur la 

politique envers les cités / texte arabe établit et traduit par J. Bielowski , commentai-
re de M. Plezia. – Wroclaw 1970 oder Marian Plezia: Die Geburtsurkunde des Hel-

lenismus, in: Eos 58(1969/1970) S. 51-62 oder Marian Plezia: Der arabische Aristo-

telesbrief nach fünfundzwanzig Jahren, in: Dissertatiunculae criticae : Festschrift für 
Günther Christian Hansen / hrsg. von Christian-Friedrich Collatz … – Würzburg 
1998. – S. 53-59 (der zu genau weiß, daß der Brief im Jahre 331 v. Chr. geschrieben 
wurde, und sich von Zweifeln anderer Gelehrter, die sich freilich nur auf das traditi-
onelle Aristotelesbild berufen können, nicht hat umstimmen lassen). 

4.1.5 Stoizismus 

Die Bedeutung der Stoa für das Denken über internationale Beziehungen ist unbe-
zweifelt. Sie ist der Anfang eines philosophischen Kosmopolitismus. Es ist auch 
unbezweifelt, daß es dabei nicht nur um den Wunsch ging, alle Menschen sollten 
Brüder werden, sondern um ein philosophisches Argument des notwendigen Um-
gangs zwischen vernünftigen Wesen. Die Kosmopolis ist ein Staat, der Gott und 
Menschen umfaßt. Die Bedeutung liegt natürlich nicht in der konkreten Gestaltung 
des antiken Staatensystems, sondern in der Begründung von Normen. Der Einfluß 
auf die neuzeitliche Tradition des weltbürgerlichen Denkens von Leibniz bis Kant 
ist deutlich. Die letzte explizite Anknüpfung war Gilbert Murrays schon etwas fa-
denscheiniger Versuch „the One Great City of Men and Gods“ zur Grundlage und 
zum Ziel des Völkerbundes zu machen (vgl. Jeanne Morefield, Covenants without 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-164 - am 22.01.2026, 03:46:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

