Kleemeier, Ulrike

Grundfragen einer philosophischen Theorie des Krieges : Platon — Hobbes —
Clausewitz. — Berlin : Akademie-Verl., 2002 (Politische Ideen ; 16) S. 51-124 :
Krieg und Krieger in Platons Politeia

Wihrend die Autoren der Neuzeit Handelsgeist und Kriegsgeist gegeniiberstellen,
sicht Platon eine Einheit. Der Krieg entsteht erst auf einer héheren Kulturstufe,
wenn die Besitzgier der aufgeschwollenen Polis ein Heer ndtig macht. Die Polis
mul} so organisiert werden, daf3 die Besitzgier nicht mehr Kriegsgrund sein kann.
Gerechtigkeit ist vor allem als friedensstiftende Kraft notig (gegen den Ausgangs-
punkt des Dialogs, dal man den Freunden Gutes, den Feinden Bdoses tun soll). Es
gibt deshalb ein Kriegsrecht im Kampf zwischen Hellenen. Aber auch der Krieg
gegen Barbaren ist kein moderner Gesinnungskrieg. ,,.Der Barbar ist nicht der alle
Grenzen sprengende Verbrecher gegen die Menschheit, sondern der als bedrohlich
wahrgenommene Andere, den es letztlich zu unterwerfen, aber nicht auszurotten
gilt.” Dem Barbar fehlt die hohere Natur, auch der Hellene behélt immer die niedere
Natur.

Die jiingste Darstellung setzt an einem merkwiirdig alten Diskussionsstand an, sie
will einen Mittelweg suchen zwischen Poppers Bild Platons als eines Militaristen
und Verdross’ Bild Platons als eines Pazifisten. Auch in ihrer Methode der Platon-
lektiire ist sie konservativ, sic kommt ohne Glaukon und Adeimantos aus, sie refe-
riert das Leben der Wichter ausfiihrlich und ohne jeden Verdacht einer Ironie. Thre
Stirke liegt im Vergleich mit der Moderne.

4.1.4 Aristoteles

384-322. Aus Stageiros im thrakisch-makedonischen Grenzgebiet, Schiiler Platons
in Athen und spiter dort Haupt einer eigenen Schule. Offenbar hatte er Familienbe-
ziehungen zum makedonischen Hof geerbt, zumindest ist er in Athen als Parteigén-
ger der Makedonier verddchtig. Dal er aber wirklich der Lehrer Alexanders des
Groflen war und diesem auch spiter nahe stand, ist unwahrscheinlich.

Als Uberblick iiber Leben und Werk:
Ingemar Diiring, Aristoteles : Darstellung und Interpretation seines Denkens. — Hei-
delberg 1966, Neudruck 2005.

Aristoteles hat fiir den Friedensbegriff eine zweifache Bedeutung. Im Zentrum sei-
ner Metaphysik/Physik steht der Gegensatz zwischen der Ruhe Gottes und der Un-
ruhe der sublunaren Welt; im Zentrum seiner Ethik steht das Ziel der Menschen, in
der Betrachtung dieser Ruhe nahe zu kommen. Es gibt hier keine herakliteische
Metaphysik des Kampfes mehr und bis zu Hegel wird es keine mehr geben, der
Konflikt wird zu menschlicher Unzuldnglichkeit und menschlichem Versagen.

164

https://dol.org/10.5771/9783845222097-164 - am 22.01.2026, 03:46:2! /del - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aristoteles verfiel dem modernen Verdikt gegen Teleologie. Wo die Grenzen der
neuzeitlichen Ontologien studiert werden, ist Interesse an Aristoteles geblieben (die
Bibliographie zu seiner Metaphysik im 20. Jahrhundert umfaft iiber 900 Seiten).
Vergleiche zur Metaphysik:

Otfried Hoffe, Aristoteles. — Miinchen 1996

Christian Mueller-Goldingen, Aristoteles : eine Einfithrung in sein philosophisches
Werk. — Hildesheim 2003

Kann man heute noch etwas anfangen mit Aristoteles? / hrsg. von Thomas Buch-
heim ... — Hamburg 2003.

Die Ethik und die politische Philosophie hatten eine Nachwirkung auch getrennt von
der theoretischen Philosophie. Bis ins 18. Jahrhundert bestimmte Aristoteles die
Lehre der Moral, Okonomie und Politik. In der zeitgendssischen Moralphilosophie
gibt es von Hannah Arendt iber Wolfgang Hennis und Manfred Riedel bis zu Alas-
dair MacIntyre immer wieder Versuche, Tugendethik, Klugheitsethik und Kom-
munitarismus an Aristoteles anzuschlieBen. Vergleiche dazu Thomas Gutschler,
Aristotelische Diskurse : Aristoteles in der politischen Philosophie des 20. Jahrhun-
derts. — Stuttgart 2002 (Heidegger, Voegelin, Strauss, Arendt, Gadamer, Ritter,
Sternberger, Maclntyre, Nussbaum). Mit dem realen Aristoteles hat das oft wenig zu
tun (mehr mit der europdischen Tradition des Aristotelismus). Die Ethik des Aristo-
teles ist eine Herrenethik, er richtet sich an Aristokraten, deren tibliche Lebensziele
akzeptiert werden (das unterscheidet ihn von dem Aristokraten Platon), die aber
iiberzeugt werden sollen, daB intellektuelle Bemiihungen unverzichtbar sind (des-
halb kann er nicht wirklich von Platon loskommen). Die praktische Klugheit wird
als menschlich notwendig anerkannt, aber doch als klar defizitdr eingestuft — wir
konnen nicht Gott werden, ein Leben der Betrachtung ist uns nicht dauerhaft mog-
lich, aber es ist doch unser Ziel.

Vergleiche zur Ethik:

Otfried Hoffe, Praktische Philosophie : das Modell des Aristoteles. — Miinchen 1971
John Dudley, Gott und Oswpio bei Aristoteles : die metaphysische Grundlage der
Nikomachischen Ethik. — Frankfurt am Main 1982

Aristoteles: Die Nikomachische Ethik / hrsg. von Otfried Hoffe. — Berlin 1995
(Klassiker auslegen ; 2)

Aristide Tessitore, Reading Aristotle’s Ethics : Virtue, Rhetoric, and Political Phi-
losophy. — Albany, NY 1996

Rudolf Elm, Klugheit und Erfahrung bei Aristoteles. — Paderborn 1996

Stephen Buckle, Aristotle’s Republic or, Why Aristotle’s Ethic is not Virtue Ethics,
in: Philosophy : the Journal of the Royal Institute of Philosophy 77(2002) 565-595.

Aristoteles’ Werk zur Politik hat eine sehr weite Spanne von rein deskriptiven Ver-
fassungsbeschreibungen (wenn einer der fritheste Vater der empirischen Politikwis-
senschaft ist, dann Aristoteles) bis zur Vorstellung eines idealen Staates. Wie in der
Ethik herrscht in der Politik eine Spannung zwischen der Realitdt der diversen Staa-
ten und dem Begriff der Polis, der nur von der besten Polis erfiillt wird. Zum Begriff

165

https://dol.org/10.5771/9783845222097-164 - am 22.01.2026, 03:46:2! /del - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Polis gehort die Selbstgeniigsamkeit, wie sie nur Gott hat. Das platonische Ideal
des besten Staates bleibt — aber ganz ohne Ironie und unverhohlen ein Herrenstaat.
Aristoteles schlief3t alle aus der Biirgerschaft aus, die keinen eigenen Haushalt fiih-
ren konnen, und an der Regierung sollen nur die wenigen Biirger beteiligt sein, die
MufBe zum betrachtenden Leben haben (in der Realitdt hingt das von den Umstén-
den ab, vor allem davon wie weit die Biirgerschaft der Erziehung zugénglich ist).
Vergleiche zur Politischen Philosophie:

Andreas Kamp, Die politische Philosophie des Aristoteles und ihre metaphysischen
Grundlagen : Wesenstheorie und Polisordnung. — Freiburg 1985

Fred D. Miller, Nature, Justice, and Rights in Aristotle’s ,Politics’. — Oxford 1995
(zur Theorie der Verfassungen)

Bernard Yack, The Problems of a Political Animal : Community, Justice, and Con-
flict in Aristotelian Political Theory. — Berkeley 1993 (liberale Deutung)

Robert C. Bartlett, The ,,Realism* of Classical Political Science : an Introduction to
Aristotle’s Best Regime, in: Action and Contemplation : Studies in the Moral and
Political Thought of Aristotle / ed. by Robert C. Bartlett and Susan D. Collins. —
Albany 1999. —S. 293-313

Timothy D. Roche, Politics and Philosophy in Aristotle’s Moral Philosophy and
Politics : Towards a Solution to Two Puzzles in Aristotle’s Moral/Political Thought,
in: Skepsis 12 (2001) 164-180

John J. Cleary, Should one Pray for Aristotle’s Best Polis? in: Skepsis 12 (2001)
193-206 (Zusammenstellung aller Ungleichheitsvorwiirfe an Aristoteles)

Richard Kraut, Aristotle : Political Philosophy. — Oxford 2002 (liberale Deutung)
Jill Frank, A Democracy of Distinction : Aristotle and the Work of Politics. — Chi-
cago 2005 (liberale Deutung).

Speziell zur Einfiithrung:

R. G. Mulgan, Aristotle’s Political Theory : an Introduction for Students of Political
Theory. — Oxford 1977

Henning Ottmann, Geschichte des politischen Denkens, Band 1, Die Griechen, Teil-
band 2, Von Platon bis zum Hellenismus, Stuttgart 2001, S. 111-224 (mit reichlich
weiterer Literatur, vor allem deutscher Herkunft).

AuBenpolitische und sicherheitspolitische Theorien haben selten an Aristoteles an-
gekniipft. Dieser Apologet des Herrenstaates ist ein unwahrscheinlicher Kandidat fiir
eine Inkorporation in die Geschichte des Pazifismus, aber auch in der Geschichte
des Bellizismus spielte Aristoteles keine Rolle. Aristoteles’ Polis ist eine gertistete,
aber nicht aggressive Stadtrepublik (vgl. die Uberblicke iiber Aristoteles’ AuBerun-
gen: Friedo Ricken, Platon und Aristoteles iiber Krieg und Frieden. — 1988, unten S.
169 referiert; Martin Ostwald, Peace and War in Plato and Aristotle, in: Scripta
Classica Israelica 15 (1996) 102-118). Es ist merkwiirdig, daB er in einer Zeit, als
die griechische Welt von der makedonischen Militdrmacht, der er nahestand, domi-
niert wurde, nicht den Stadtstaat als Norm aufgibt. Aber gerade diese Weigerung ist
seine Leistung. Aristoteles hat der europdischen Tradition den Primat der Selbstre-
gierung gegeben. Eroberung widerspricht dem Begriff der Polis. Auch bei Aristote-

166

https://dol.org/10.5771/9783845222097-164 - am 22.01.2026, 03:48:25. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783845222097-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

les liegt die Bedeutung fiir die Tradition der Friedenstheorie nicht in diirftigen Stel-
len iiber Sicherheitspolitik und zweifelhaften iiber den Weltstaat, sondern im Kern
seiner Theorie, im Verhéltnis von Tétigkeit und Ruhe, im Streben der verniinftigen
Wesen, dem betrachtenden Leben des unbewegten Bewegers nahezukommen. In
Buch VII der Politik wird der Frieden explizit der Muf3e angenéhert. Wie Platon ist
Aristoteles Friedenspddagoge: der Staat muf3 die Fahigkeit zur Muf3e auch bei denen
fordern, die nicht zum philosophischen Leben geneigt sind. Nur so ist es mdglich,
einem stindigen Leben des Krieges zu entkommen. (diesen Kern der Friedenstheo-
rie bei Aristoteles erkannte iibrigens bereits F. W. J. Schelling, Philosophische Ein-
leitung in die Philosophie der Mythologie, in: Sammtliche Werke I1/1, S. 549). Ge-
rade weil Aristoteles einen Herrenstaat hat, muf} seine politische Theorie eine Frie-
denstheorie sein.

Texte

Nikomachische Ethik / iibersetzt und erliutert von Franz Dirlmeier. — 6.,
durchges. Aufl. — Berlin : Akademie-Verl., 1974 (Aristoteles Werke in deut-
scher Ubersetzung ; 6)

X, 7 (1177b) MubBe ist das hochste Gut. Der Krieg kann nicht das hochste Gut sein,
weil er um des Friedens wegen gefiihrt wird.

Politik / iibersetzt und erliutert von Eckart Schiitrumpf. — Berlin : Akademie-
Verl., 1991-2005. — 4 Bde. (Aristoteles Werke in deutscher Ubersetzung ; 9)

I, 8 (1256a) Der Krieg gegen diejenigen, die verdient haben beherrscht zu wer-
den, sich aber der Herrschaft entziehen, ist ein gerechter Krieg.

II, 7 (1267a) Ein Staat benétigt eine Balance von Grofle/Reichtum und Wehrhaf-
tigkeit. Nur die Staaten diirfen wachsen, die den Neid méichtiger Nachbarn abwehren
konnen. Kein Staat darf so klein sein, daf3 er nicht einmal Angriffen anderer kleiner
Staaten gewachsen ist.

VII, 7 (1328a) Allein den Griechen wire Weltherrschaft moglich, wenn sie nur
einig wiren, weil sie allein die Energie der Européder und die Kunstfertigkeit der
Asiaten verbinden.

VII, 11 (1330b-1331a) Ein Staat muf fahig zum Krieg sein, das schreckt ab.

VII, 14 (1333a-1334a) Eine Gesellschaft muf3 fahig zur Arbeit und zum Krieg
sein, aber die Arbeit ist um der Mulle wegen da, der Krieg um des Friedens wegen.
Deshalb ist Erziehung eine so wichtige Aufgabe des Staates. Die griechischen Staa-
ten, die angeblich die beste Einrichtung haben — gemeint ist Sparta — sind deutlich
defizitér, weil alle Erziehung auf den Krieg fixiert ist. Ein Staat, der auf Eroberung
fixiert ist, ist auch im Innern von der Tyrannis der Krieger bedroht. Der Krieg ist
gerechtfertigt als Schutz, als Bewahrung der Herrschaft, als Erwerb von Herrschaft
tiber die, die Sklaverei verdient haben, nicht aber als willkiirliche Versklavung derer,
die sie nicht verdient haben. Die kriegerischen Staaten kommen vom Krieg nicht
mehr los, erhalten kdnnen sich nur Staaten, die zur Muf3e eingerichtet/erzogen sind.

167

https://dol.org/10.5771/9783845222097-164 - am 22.01.2026, 03:48:25. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783845222097-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VII, 15 (1334a)  Ziel des Krieges ist der Frieden, Ziel der Arbeit ist die Mufle.
Fahigkeit zum Krieg ist unverzichtbar, sonst wird man Sklave anderer Staaten. Aber
es ist falsch, wie Sparta nur bei der Arbeit und im Krieg tiichtig zu sein, im Frieden
und in der MuB3e aber undiszipliniert zu werden. Der Krieg zwingt zur Disziplin, im
Sieg verlieren die schlecht eingerichteten Staaten die Disziplin und gehen zugrunde.
Die Erziehung muf3 deshalb Erziehung zur Mufe sein.

Literatur

Solmsen, Friedrich

Leisure and Play in Aristotle’s Ideal State, in: Rheinisches Museum fiir Philo-
logie 107 (1964) 193-220

Neudruck in: Friedrich Solmsen, Kleine Schriften II. — Hildesheim : Olms,
1968. — S. 1-28

Am Ende der Nikomachischen Ethik bestimmt Aristoteles das kontemplative Leben
als das hochste Gliick. In den beiden letzten Biichern der Politik kommt er darauf
zuriick. Im Staat mufl es Erzichung geben, damit die Biirger ein Leben der Kon-
templation fithren kdnnen. Besitz und Eroberung kénnen nicht das hochste Ziel sein,
das Leben eines Kriegers kann nicht die hochste Lebensform sein. Aristoteles hat
klare Vorstellungen, daB die subrationalen Seelenteile den rationalen dienen miissen;
Geschifte miissen der Mufle dienen, Notwendiges dem Edlen und der Krieg dem
Frieden. Die Spartaner konnen sich gut im Krieg halten, aber sie versagen vollig im
Frieden. Solmsen stellt das in den Zusammenhang von Zuriickhaltung vom Politi-
schen Leben bei anderen Autoren, vor allem Platon, der in den Nomoi Spiel (Erzie-
hung, Musik, Kult) als ein Gegenmodell zum militaristischen Leben der Spartaner
anbietet, aber dies nicht als realen Vorschlag durchhélt. Die Substitution von Spiel
durch MuBle ermdglicht es Aristoteles tatsdchlich, eine neue nichtmilitaristische
Lebensform zu fordern (bios theoretikos).

Lord, Carnes

Education and Culture in the Political Thought of Aristotle. — Ithaca (u.a.) :
Cornell Univ. Pr., 1982. — 226 S.

Eine knappere Fassung in: Carnes Lord, Politics and Philosophy in Aristotle’s
Politics, in: Hermes 106 (1979) 336-357

Die Abschnitte, in denen Aristoteles den Frieden bespricht, Politik VII, 1-30, sind
die zentralen Abschnitte in der Politik, die Einleitung in die beiden letzten Biicher,
die das Ziel der Politik benennen. Da das aktive Leben zum besten Leben fiir die
Biirger und fiir die Stadt erklart wird, miiite die Stadt eigentlich an einem gréferen
politischen Leben teilnehmen. Aristoteles dementiert das aber sofort, der praktische
telos der polis ist eher die Beziehung zwischen den Teilen der Stadt, d.h. eine Stadt
kann in Isolation gliicklich werden, nur mit eigener interner Aktivitét.

Diese Argumentation ist notig, weil Aristoteles duBlere Aktivitit nur als Hegemonie
denken kann. (Auch das Einrichten von Demokratien in anderen Stiddten ist selbst-

168

https://dol.org/10.5771/9783845222097-164 - am 22.01.2026, 03:48:25. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783845222097-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stichtig.) Derselbe Impuls, der zur Freiheit dringt, dringt auch zur Herrschaft. Die
Volker haben nicht nur den Willen selbstidndig zu sein, sondern auch den Willen,
andere zu beherrschen; nur die Griechen hétten dazu auch die Kapazitit, wenn sie
einig wéren (das kann keine Empfehlung zur Weltherrschaft sei, weil in Buch VII
der polis empfohlen wird, sich nicht mit anderen poleis zu vereinigen). Aristoteles
begreift sehr wohl, dafl keine Stadt frei ist, eine Auenpolitik ihrer Wahl zu verfol-
gen. Thn interessiert, wie necessita umschlégt in eine hegemoniale Politik.

Dieses Dilemma kann nur geldst werden, wenn das philosophische Leben als Ziel
auch der Polis anerkannt wird. Da nicht alle Biirger Philosophen sein werden, muf3
Kultivierung der Muf3e den Platz der Philosophie einnehmen. So wird die Polis fahig
zum Krieg und fahig zum Frieden (das sonst hiufig bewunderte Sparta wird verur-
teilt, weil es nicht fahig zum Frieden ist). Aristoteles entwirft ein Regime in dem
Herren (gentlemen) regieren, nicht Philosophen. Aber er verlangt die Losung von
der herkémmlichen Herren-Ethik.

Lord ist weder ein kontemplativer Altphilologe noch gar ein Musikpddagoge (Aus-
fiihrungen zur Rolle der Musik im antiken Denken nehmen den grofSten Teil des
Buches ein), sondern der amerikanischen Offentlichkeit mehr durch seine vita activa
als konservativer Politikberater bekannt, ein neuer Machiavelli, nicht ein neuer Aris-
toteles.

Ricken, Friedo

Platon und Aristoteles iiber Krieg und Frieden. — Barsbiittel : Institut fiir
Theologie und Frieden, 1988 (Beitrige zur Friedensethik ; 1) S. 16-26
Aristoteles hat eine dhnliche Einschétzung des Krieges wie Platon: Die Polis muf}
geriistet sein; diese Wehrhaftigkeit bestimmt die Staaten (sie brauchen wenigstens
eine ausreichende Grofle, um im Staatensystem bestehen zu konnen). Aber der Krieg
bleibt immer ein Ubel. Die Staaten sind zum Frieden geschaffen, die Beherrschung
anderer Staaten wird abgelehnt.

Winterling, Aloys

Polisiibergreifende Politik bei Aristoteles, in: Rom und der Griechische Osten :
Festschrift fiir Hatto H. Schmitt zum 65. Geburtstag / hrsg. von Ch. Schubert
und K. Brodersen. — Stuttgart : Steiner, 1995. — S. 313-328

Aristoteles hat sich auf die Stabilisierung der inneren Verhiltnisse der Polis kon-
zentriert, weil diese unstabilen Verhéltnisse durch die politischen Beziehungen zwi-
schen den poleis die Kriegsursache sind. Aristoteles geht durchaus haufig auf die
AuBenbeziehungen der poleis ein, aber es ist ein bestimmter Aspekt, der ihn Interes-
siert: Interventionen zugunsten einer bestimmten politischen Verfassung, konkret
die Demokratisierungspolitik Athens. Das Problem ist die Verschiedenheit der Ver-
fassungen; in Kreta, wo alle Poleis Abhidngige minderen Rechtes besitzen, hiiten sie
sich, einander zu schaden. Theoretisch gefalit werden die ,,interpoliteischen Bezieh-
ungen in Politik 11,6: die Polis ist nicht isoliert (wie Platon meinte), sondern miisse
selber ein ,,politisches Leben® fithren, d.h. die Beziehungen zwischen den poleis
werden mit dem Begriff bezeichnet, der die Einordnung des einzelnen in die Polis

169

https://dol.org/10.5771/9783845222097-164 - am 22.01.2026, 03:46:2! /del - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bezeichnet. Tatsdchlich nennt er dann aber nur Austauschbeziehungen, wéhrend
biirgerliche Tugend und gute Ordnung nicht Gegenstand interpoliteischer Beziehun-
gen sein konnen. Die Herrschaft iiber andere ist bei Aristoteles immer despotisch,
von den Athenern bis zum persischen Konig. Auf interpolitischer Ebene kann es
keine biirgerliche, sondern nur despotische Herrschaft geben, die der Tyrannis in
einer Polis oder dem Konigtum bei Barbarenvolkern entspricht. Sparta und Kreta
mit ihrer auf Krieg ausgerichteten Verfassung werden in einer Reihe mit barbari-
schen Voélkern genannt. Wenn eine Polis schon hegemonial ist, soll sie nicht despo-
tisch sein; die Versklavung von Griechen wird abgelehnt. Er kann sich aber eine
Polis aller Griechen vorstellen, die dann die Macht hitte, die ganze Welt zu domi-
nieren. Fiir die Idealpolis ist klar, daB sie den Krieg nicht braucht, aber geriistet muf3
auch sie sein.

Pangle, Thomas L.

Classical Idealism : Plato and Aristotle, in: Thomas L. Pangel ; Peter J.
Ahrensdorf: Justice among Nations : on the Moral Basis of Power and Peace. —
Lawrence, Kansas : Univ. Pr. of Kansas, 1999. — S. 33-50

Der aristotelische Satz vom Menschen als politischem Wesen meint ein menschli-
ches Bediirfnis, an einem nationalen Kollektiv mitzuarbeiten. Das ist nur in einer
kleinen Gesellschaft denkbar und damit in einer bedrohten. Das fiihrt zu einem Di-
lemma: Die gute Politik zeigt sich in groBer Aktivitit, wird damit aber bedrohend.
Die Begriindung fiir die vita contemplativa ist, dal Herrschaft iiber Nachbarn un-
gerecht ist; die Begriindung fiir die vita activa ist letztlich, daB nur das tyrannische
Leben (mastering over neigbours), ein gutes Leben ist. Aristoteles mufl deshalb
zeigen, daB das Gliick der Aktivitit in einer autarken, aber nicht aggressiven Repu-
blik entwickelt werden kann. Die Aktivitdit muf} in Analogie zum selbstgeniigsamen
theoretischen Leben gesehen werden. Die Suche nach der Wahrheit transzendiert die
eigene Polis, aber eine internationale Gemeinschaft gibt es nicht. Die Transzendie-
rung der eigenen Polis ist nur fiir wenige Individuen vorgesehen.

Eine Anmerkung verdient Aristoteles’ Konzept des ,,Sklaven von Natur®. Die Beur-
teilungen reichen vom Vorwurf, daf} er sich AuBlenpolitik nur als dauernde Kriege
zur Sklavenjagd habe vorstellen konnen (die deutlichste Quelle ist nur eine spite
Anekdote tliber Aristoteles und Alexander bei Plutarch), bis zur Apologie, das Kon-
zept einer Sklaverei von Natur sei nur ein philosophisches Argument, um die Skla-
verei einzuschranken (es ist unrecht irgendwen als Sklaven zu nehmen, der es nicht
von Natur aus notig hat, beherrscht zu werden). Zurzeit ist diese Interpretation be-
liebter als jene. Vergleiche Wayne Ambler, Aristotle on Nature and Politics : the
Case of Slavery, in: Political Theory 15 (1987) 390-410; Bernard Yack, The Prob-
lems of a Political Animal : Community, Justice, and Conflict in Aristotelian Politi-
cal Theory. — Berkeley 1993. — S. 68-69; Wolfgang Kullmann, Aristoteles und die
moderne Wissenschaft. — Stuttgart 1998. — S. 366-370; Dimitris Papadis, Das Prob-
lem des ,Sklaven von Natur’ bei Aristoteles, in: Gymnasium 108 (2001) 345-365.

170

https://dol.org/10.5771/9783845222097-164 - am 22.01.2026, 03:46:2! /del - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ebenfalls eine Anmerkung verdient der Aristoteles zugeschriebene Brief an Alexan-
der den GroBen. Wenn man diesem Brief glauben konnte, dann wire Aristoteles
doch eher ein Befiirworter des Weltstaates, nicht der selbstéindigen Polis. Der Brief
gibt Alexander den Rat, besiegte Perser in Griechenland anzusiedeln, so wie die
Perser umgekehrt Griechen verschleppt hatten. Aber danach soll eine gliickliche Zeit
kommen, in der es nur eine Herrschaft geben wird und keine Kriege und Aufstinde
mehr. Es wird Sicherheit herrschen, die Menschen werden ihre Bediirfnisse befrie-
digen und sich mit Philosophie beschéftigen. Er hofft, da3 er es noch erleben werde,
wenigstens aber die jiingeren Leute.Dieser Brief ist nur arabisch iiberliefert, eine
griechische Vorlage ist aber erkennbar. Als mdgliche Verfasser wurden vorgeschla-
gen: Aristoteles selber; ein Schiiler des Aristoteles, der die Nédhe des Meisters zu
Alexander iibertreibt; ein hellenistischer Rhetorikschiiler als Schulaufgabe; ein poli-
tischer Propagandist der frithen Kaiserzeit mit einer damals nicht untypischen Mi-
schung von griechischem Nationalismus und Weltstaatsidee. Die Araber zitieren
diesen Brief als bloe Bildungsfrucht, nicht als politische Idee; die daran anschlie-
Bende jlidische Tradierung sieht ein heidnisches Zeugnis fiir das messianische Zeit-
alter. Vgl. S. M. Stern, Aristotle on the World-state. — Oxford 1968 (der sich vorstel-
len kann, dall Aristoteles im ersten Augenblick der makedonischen Siege diesen
Brief geschrieben, aber zur Zeit der Redaktion der ,,Politik” diese Hoffnungen als
unbegriindet verworfen hat); Marian Plezia, Lettre d’Aristote a Alexandre sur la
politique envers les cités / texte arabe établit et traduit par J. Bielowski , commentai-
re de M. Plezia. — Wroclaw 1970 oder Marian Plezia: Die Geburtsurkunde des Hel-
lenismus, in: Eos 58(1969/1970) S. 51-62 oder Marian Plezia: Der arabische Aristo-
telesbrief nach fiinfundzwanzig Jahren, in: Dissertatiunculae criticae : Festschrift fiir
Gilinther Christian Hansen / hrsg. von Christian-Friedrich Collatz ... — Wiirzburg
1998. — S. 53-59 (der zu genau weil}, dall der Brief im Jahre 331 v. Chr. geschrieben
wurde, und sich von Zweifeln anderer Gelehrter, die sich freilich nur auf das traditi-
onelle Aristotelesbild berufen kdnnen, nicht hat umstimmen lassen).

4.1.5 Stoizismus

Die Bedeutung der Stoa fiir das Denken iiber internationale Beziehungen ist unbe-
zweifelt. Sie ist der Anfang eines philosophischen Kosmopolitismus. Es ist auch
unbezweifelt, da3 es dabei nicht nur um den Wunsch ging, alle Menschen sollten
Briider werden, sondern um ein philosophisches Argument des notwendigen Um-
gangs zwischen verniinftigen Wesen. Die Kosmopolis ist ein Staat, der Gott und
Menschen umfafit. Die Bedeutung liegt natiirlich nicht in der konkreten Gestaltung
des antiken Staatensystems, sondern in der Begriindung von Normen. Der Einflufl
auf die neuzeitliche Tradition des weltbiirgerlichen Denkens von Leibniz bis Kant
ist deutlich. Die letzte explizite Ankniipfung war Gilbert Murrays schon etwas fa-
denscheiniger Versuch ,,the One Great City of Men and Gods“ zur Grundlage und
zum Ziel des Volkerbundes zu machen (vgl. Jeanne Morefield, Covenants without

171

https://dol.org/10.5771/9783845222097-164 - am 22.01.2026, 03:48:25. /dele Access



https://doi.org/10.5771/9783845222097-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

