
Rezensionen

Anthropos  110.2015

263

se mindern. Die Datenfülle ist gewaltig und das Werk ist 
insgesamt mit großer Akribie verfasst worden. Es sind 
vor allem die vielen Querbezüge und Verweise auf bei 
erster Betrachtung nicht immer notwendigerweise mit 
dem Thema in Zusammenhang stehenden Aspekte, die 
diesem Buch einen Mehrwert verleihen, und es als span-
nende und lehrreiche Fachpublikation ausweisen. In vie-
len Details merkt man sowohl die inhaltliche Kompetenz 
der Autorin als auch die Fürsorglichkeit, mit der die ver-
wendete Fachliteratur aufgearbeitet wurde. Ein Beispiel: 
die Autorin macht im Literaturverzeichnis richtigerweise 
deutlich, dass zwei Autoren mit dem Namen Nicholas 
Thomas existieren und gibt folgerichtig daher die Ge-
burtsjahre der beiden Autoren neben den Namen an, um 
Missverständnisse zu vermeiden. Zusammenfassend kann 
festgestellt werden, dass dieses Buch nicht nur für Histo-
riker der Neuzeit wichtig ist, sondern auch Ethnologen, 
Soziologen und sogar Politikwissenschaftler interessie-
ren müsste. Das Buch kann absolut zum Kauf empfohlen 
werden.  Hermann Mückler 

Rauhut, Claudia: Santería und ihre Globalisierung 
in Kuba. Tradition und Innovation in einer afrokubani-
schen Religion. Würzburg: Ergon Verlag, 2012. 240 pp. 
ISBN 978-3-89913-946-4. (Religion in der Gesellschaft, 
33) Preis: € 42.00

Bis vor Kurzem war die “Santería Cubana” einer wis-
senschaftlich interessierten Öffentlichkeit als afro-katho-
lisch-synkretisierte Religionspraxis bekannt, die sich mit 
der Sklaverei in Kuba entwickelt hatte und im Wesent-
lichen durch Ritualsprache und rituelle Praxis in fünf gro-
be Ausprägungen differenziert wurde. Während die Linien 
des Palo Monte, Abakuá, Espiritismo und des Vodou eher 
spärliche wissenschaftliche Durchleuchtung erfahren ha-
ben, genießt die Yoruba basierte Variante der Regla de 
Ocha besonders seit der Öffnung Kubas nach dem Fall 
der Mauer 1991 intensive Aufmerksamkeit. Wie wir aus 
der Studie Claudia Rauhuts erfahren, ist dies u. a. neuen 
religiösen Eliten und politischen Funktionären in Havan-
na geschuldet, die sowohl die aktuellen wissenschaftli-
chen Debatten als auch die Praktiken aktiv beeinflussen 
und Forschungen zur regla de ocha Priorität gegenüber 
den anderen religiösen Systemen einräumen. Es fehlte 
bislang an Untersuchungen, welche die gegenwärtigen 
“Prozesse der Institutionalisierung” im kubanischen Um-
feld der afrokubanischen Religionen systematisch analy-
sieren. Diese Lücke wird durch die vorliegende Studie 
von Claudia Rauhut geschlossen.

Claudia Rauhuts Ergebnisse und Analysen behan-
deln die Entwicklung in Kuba zwischen 2000 bis 2007 
und bieten zugleich einen Überblick über jene zeitgenös-
sischen Forschungstendenzen, Personen und Institutio-
nen, die die heutige “Deutungshoheit” in Havanna über 
die Auslegung der Religion der “Santería Cubana” bean-
spruchen. Deutlich über den heutigen kubanischen und 
internationalen Forschungsstand hinausweisend, wird da-
durch geklärt, wie neue religiöse Eliten und Funktionäre 
die wissenschaftlichen Perspektiven und Debatten und die 
konkreten Praktiken aktiv beeinflussen.

Vor dem Hintergrund des gesellschaftlichen und wirt-
schaftlichen, krisenbehafteten Spätsozialismus in Kuba 
arbeiten verschiedene Gruppen am Aufbau überregionaler 
sozioreligiöser Netzwerke. Diese sind von entscheiden-
der Bedeutung für die Generierung sozialer und ökono-
mischer internationaler Ressourcen und die Erweiterung 
individueller Handlungsspielräume in Kuba. Die Studie 
stellt Organisationen und Schlüsselpersonen transnatio-
naler Verflechtungen nach 1991 in den Mittelpunkt. Rau-
hut identifiziert drei Felder transnationaler Netzwerke: 
Erstens untersucht sie Netzwerke von im Ausland leben-
den Gläubigen und Anhänger/innen afrokubanischer Re-
ligionen, die auf individueller Basis dauerhaft in kubani-
sche Ritualfamilien eingebunden werden (Mittelamerika, 
USA, Europa). Zweitens werden Netzwerke im Bereich 
religiöser Orthodoxie und des transnationalen Wissen-
stransfers, vorwiegend zwischen Nigeria, US-Amerika, 
Anhängern des Global Yoruba Movement und kubani-
scher Babalawos untersucht. Als drittes Netzwerk trans-
nationaler Reichweite analysiert sie staatsnahe religiös 
orientierte Organisationen (z. B. die kubanische “Asocia-
ción Yoruba”), die aktiv mit wissenschaftlichen und kul-
turpolitischen internationalen Einrichtungen zusammen-
arbeiten, um die Kontrolle der an Religion interessierten 
Ausländer innerhalb Kubas zu gewährleisten, indem ver-
sucht wird, Aktivitäten im Bereich des Kultur- und Reli-
gionstourismus zu monopolisieren.

Die Autorin zeigt, wie die neuen Beziehungen und 
Netzwerke in Kuba zu qualitativen Neuverhandlungen 
darüber führen, was eine “globalisierte” Santería legiti-
miert. Durch diese Aktivitäten werden in Kuba Dynami-
ken angestoßen, die in den letzten Jahren zu Innovationen 
(bzw. je nach Kommentator zu Tabubrüchen) im Bereich 
ritueller Praktiken geführt haben. Darüber hinaus wurden 
in den praktizierenden Kreisen theologisch-wissenschaft-
liche Diskurse um Authentizität und Legitimität religiöser 
Autorität neu verhandelt. Die Studie stellt die gegenwär-
tig beobachtbaren Rivalitäten, Konflikte und Deutungs-
kämpfe exemplarisch anhand von Schlüsselpersonen dar 
und analysiert sie im Kontext der kubanischen Religions-
geschichte.

Methodisch ist Claudia Rauhuts Buch ein gelunge-
nes Beispiel einer mikrohistorischen Studie, welche die 
spezifische Phase der gesellschaftlichen Dynamiken des 
spätsozialistischen Kuba vorbildlich beschreibt (1990–
2007) und den Datenreichtum Ethnografie gebundener 
Untersuchungen, erhoben in qualitativen Interviews mit 
mehr als 30 Einzelpersonen, unterstreicht. Die Untersu-
chung zeichnet sich durch hohe Materialdichte und de-
tailreiches Recherchematerial aus. Die Autorin erstellt 
eine sorgfältige Übersicht der Entstehung der Santería 
und ihrer Rezeption in der Forschungsgeschichte in 
Kuba während und nach der Kolonialzeit bis zur Sozia-
listischen Revolution (Kap. 3–4). Sie behandelt Versuche 
wissenschaftlicher Objektivierung und Folklorisierung, 
sowie die parteipolitische Instrumentalisierung bis 1990 
(Kap. 5), um schließlich in den Hauptkapiteln transnatio-
nale Netzwerke und ihre Rolle für Kuba in Form von In-
stitutionen, religiösen Schulen und Anhängergruppen zu 
dokumentieren (Kap. 6–12). 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-263 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:56:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-263


264 Rezensionen

Anthropos  110.2015

All dies macht die vorliegende Arbeit zu einem gut er-
schließbaren Arbeitsmittel nicht nur für Spezialist/innen 
und Expert/innen, sondern ebenso zu einem unverzicht-
baren Einführungswerk für Studierende afrokubanischer 
Religionen.

Zu den wenigen Schwächen dieser Arbeit zählt ein 
an manchen Stellen sperriger Schreibstil, bedingt durch 
vielfältige begriffliche Unterscheidungen, die der Leser/in 
hohe Konzentration abverlangen. Dies ist sicherlich auch 
der akribischen Arbeitsweise und genauen Recherche der 
Autorin geschuldet, die bewusst begriffliche Differenzie-
rungen ihrer Informanten (z. B. Yoruba-Revisionismus, 
Yoruba-Reversionismus, Yoruba-Revivalism) aufnimmt, 
um darüber Werthaltungen und Traditionsverständnis 
(z. B. Yorubización versus Lúkúmízación oder Afrikani-
sierung versus Re-Afrikanisierung usw.) zuzuordnen.

Dem Erscheinen dieser Arbeit kommt umso mehr Be-
deutung zu, als es bisher in Kuba keine zentralisierte In-
stitution oder Dachorganisation gibt, welche die Deu-
tungshoheit über die Religionsausübung beanspruchte 
(18). Bislang wurden die Praktiken nach dem Prinzip der 
dezentralen Autonomie familiengebundener Kultgemein-
schaften (casas templos) untersucht. Die Studie themati-
siert damit einen Prozess der Säkularisierung und Ten-
denzen der Institutionalisierung  – was bisher in Kuba 
und auch außerhalb Kubas wenig bis gar nicht behandelt 
wurde. Die vorliegende Arbeit ist somit ein gelungenes 
Beispiel für eine aktuelle und zugleich erste Generation 
von kritischen Erarbeitungen neuerer afrokubanischer 
Forschungsgeschichte, die sich erst seit etwa eineinhalb 
Jahrzehnten formieren konnte.

Mit ihrem Fokus auf die kubanischen Anhänger und 
Anhängerinnen erweitert Rauhut die Forschung zur afri- 
kanischen Diaspora und des Black Atlantic, deren Schwer-
punkt von den USA und anglophonen Ländern dominiert 
war, um neue Kuba-lokale Blickwinkel. Sie bringt den 
Nachweis, dass die Debatten um konkurrierende Ent-
würfe zu authentischer Tradition innerhalb der “Santería 
Cubana” dazu genutzt werden, um afrokubanische Re-
ligionen innerhalb internationaler Debatten zur Afrika-
nisierung Yoruba basierter Religionen zu positionieren 
(182 ff.). Innerhalb der internationalen wissenschaftlichen 
Fachwelt wird eine generelle Tendenz der Afrikanisierung 
in den afroamerikanischen Religionen beobachtet, die be-
reits seit den 1960er Jahren eingesetzt hat und nun Kuba 
erreicht hat. Unter anderem weckten in den USA afro-
amerikanische Religionen Interesse beim “Black Nation-
alist Movement” und mündeten im “American Yoruba 
Movement”. Die Aktivitäten in den 1960er Jahren haben 
eine sozial- und kulturpolitisch relevante Aufwertung des 
Candomblé, Vodou und der Santería als zuvor marginali-
sierten Kulte in ihren Ländern zur Folge. Die gegenwär-
tigen Debatten in Havanna sind innerhalb einer “Global 
Yoruba Community” zu verorten. Einer ihrer Sprecher ist 
der nigerianische Oba, Historiker und Universitätsprofes-
sor Wande Abimbola, der Kongresse und Tagungen nutzt, 
um “Yoruba Religious Culture” als Weltreligion zu posi-
tionieren (182). 

Abimbola kooperiert in Havanna mit den unter dem 
Namen “Línea Africana” aktiven Gruppen um Lázaro 

Cuesta und Victor Betancourt, beides hochrangige kuba-
nische Babalawos, die hohe rituelle Autorität in Kuba 
genießen. Beide Protagonisten verfolgen ein Reform-
projekt, das die bestehende Ritualpraxis um afrikanische 
Elemente zu erweitern sucht und bestehende christlichen 
Elemente, wie z. B. die verpflichtende Taufe eines Ini-
tianten, auslässt. Die kreolisch-christlichen Adaptionen 
seien Verfälschungen der ursprünglichen Ritualpraxis. 
Um dies zu bewerkstelligen, arbeiten beide mit religiö-
sen Experten aus Nigeria zusammen und ändern die gän-
gige Initiationspraxis um weitere Gottheiten (z. B. Olofi) 
oder erlauben die Initiation von Frauen in den bisher nur 
Männern vorbehaltenen Priesterstand Ìyáonifá (lit. Mut-
ter des Geheimnisses, Frauen, die durch ihre Initiation 
in Ifa die Fähigkeit der Wahrsagung erhalten). Besonders 
die Initiation von Frauen wird von den Traditionalisten 
afrokubanischen Erbes mehrheitlich abgelehnt. Die anti-
synkretistische Agenda wird als Diskurs einer Minderheit 
kommentiert, welche die Legitimation ihres religiösen 
Wissens nicht in einem essentialisierten “Afrika” suchen 
wollen (s. S. 207 ff.).

Die als Yorubización bezeichnete Rückführung der 
rituellen Praxis und die Erweiterung der Hierokratie, mit 
Berufung auf angenommene Yoruba-Ursprünge seitens 
der “Reformer” Cuesta und Betancourt, wird in der Un-
tersuchung mit mehrmaligen Verweisen auf die vermeint-
lichen Primärquellen kritisch relativiert und mit Bezug 
auf den internationalen Forschungsstand zu dieser Fra-
ge kommentiert. Rauhut verortet die internationalen Ent-
wicklungen als entscheidenden Kontext für die aktuellen 
“Reformprojekte” in Havanna. Der Diskurs um religiöse 
Innovationen in Kuba dient den einzelnen lokalen Grup-
pen als strategische Ressource, um am internationalen 
Wettbewerb um devisenbringende Gläubige, Studieren-
de oder Touristen etc. partizipieren und sich positionie-
ren zu können.

Besonders interessant sind in diesem Zusammen-
hang von der Autorin offengelegte Verflechtungen reli-
giöser und wissenschaftlicher Interessen. Die Vertreter 
der kubanischen “Línea Africana” kooperieren mit der 
Kubanischen Akademie der Wissenschaften im Rahmen 
von Forschungsprojekten. Unter anderem kooperiert die 
Akademie der Wissenschaften mit nigerianischen Histo-
rikern und dem Sprecher der “Globalen Yoruba Bewe-
gung”, Wande Abimbola, und organisiert Ifa-Schulen und 
Sprachschulen, deren Angebot sich u. a. an internationale 
Studierende von Masterlehrgängen richtet.

Im Kampf um die Deutungshoheit innerhalb dieser 
konkurrierenden Entwicklungen der Santería kommt der 
kubanischen Yoruba-Vereinigung (Asociación Cultural 
Yoruba de Cuba) eine politische Sonderstellung zu: Die 
“Asociación Cultural Yoruba de Cuba”, welche personell 
und finanziell dem Büro für religiöse Angelegenheiten 
(Kulturministerium) untersteht, bezweckt die Vertretung 
der afrokubanischen Gläubigen innerhalb und außerhalb 
Kubas. Wie aus den zahlreichen Interviews Claudia Rau-
huts hervorgeht, hat just ihr Vorsitzender. Präsident An-
tonio Castaneda, seitens der Gläubigen mit einer Legiti-
mationskrise zu kämpfen. Es wird ihm religiöse Autorität 
abgesprochen und des Weiteren vorgeworfen, die Gläu-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-263 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:56:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-263


Rezensionen

Anthropos  110.2015

265

bigen trotz der Religionsfreiheit in Kuba kontrollieren 
zu wollen. In Kuba gibt es bis heute einen kontrollierten 
Kontakt zwischen Ausländern und Kubanern. Die “Aso-
ciación Yoruba de Cuba” nütze den exklusiven staats
nahen Status der Vereinigung dazu, die an den afrokuba-
nischen Religionen interessierten Ausländer (Touristen, 
Wissenschaftler oder Studierende) einseitig an religiöse 
Experten der Assoziation heranzuführen. Die Yoruba-Ver-
einigung vergibt an ihre assoziierten Priester und Pries-
terinnen Ausweise, die sie berechtigen mit Ausländern 
in religiösen Angelegenheiten in Kuba zusammenzuar-
beiten. Weiterhin vergibt sie visa religiosa, welche die 
Ausreise von kubanischen Priestern zu Initiationszwe-
cken ermöglichen – gewissermaßen eine Antwort auf den 
wachsenden transnationalen Religionstourismus.

Damit ist eine weitere Qualität dieser Untersuchung 
klar erkennbar. Durch diese multiperspektivische Metho-
dik wird die vorhandene Literatur zum Thema der Rol-
le lokaler Interessensgruppen als wichtige Informations-
träger und Akteure ergänzt. Die Studie bietet eine längst 
fällige Übersicht zu neuen Formen der Partizipation an 
Prozessen der Globalisierung und Transnationalisierung 
einerseits und den Bemühungen, die eigene Souveränität 
und Tradition nicht zu verlieren, anderseits.

Claudia Rauhut legt mit dieser Dissertation ein 
Stück kubanische Religionsgeschichte vor, das jeder 
angehende/n Kuba-Forscher/in ein neue und unverzicht-
bare Einführung in die afrokubanische Religionsfor-
schung eröffnet und in jeder Fachbibliothek zu religions-
soziologischen Fragestellungen vorhanden sein sollte.

Adelheid Pichler

Rhani, Zakaria : Le pouvoir de guérir. Mythe, mys-
tique et politique au Maroc. Leiden : Brill, 2014. 182 pp. 
ISBN 978-90-04-25792-4. (Studies in the History and So-
ciety of the Maghrib, 5) Prix : € 69.00

Il est plutôt rare que le titre d’un livre nous met sur le 
mauvais pied ; cependant tel est le cas ici avec “Le pouvoir 
de guérir”. Dès l’introduction, l’auteur – d’abord formé 
comme biologiste avant de bifurquer dans l’anthropolo-
gie – partage son enthousiasme pour comprendre l’effi-
cacité thérapeutique des rituels effectués sur un lieu saint 
spécifique du Maroc, à savoir le sanctuaire de Sidi ‘Abdel̔  
azīz Ben Yeffu. Il expose, en effet, sa volonté de vouloir 
“travailler sur les rituels de guérison au Maroc” (3). Mais 
son projet s’avère très vite être plus ambitieux et au-delà 
des rituels et de la mythologie qui les fonde, il se donne 
comme objectif de comprendre “… l’épaisseur culturelle 
et les structurations symboliques et sociopolitiques” (3) 
dans la société marocaine par une comparaison du culte 
de Sidi ‘Abdel̔  azīz Ben Yeffu avec des rituels sur d’autres 
lieux saints (Buya ‘Omar, Sidi Raḥḥāl, Sidi ‘Abdellah Ben 
Ḥsein, Sidi ‘Abderraḥmān etc.). Chemin faisant, le lec-
teur découvre que le sous-titre couvre mieux le contenu 
du livre et guide ainsi la trame de la réflexion centrale de 
l’ouvrage.

Basée sur une recherche de terrain ethnographique 
(2005–2006, et plusieurs séjours ultérieurs jusqu’en 
2010), l’auteur combine de façon intéressante des des-

criptions empiriques détaillées du culte voué à Sidi 
‘Abdel̔  azīz Ben Yeffu, avec une analyse de documents 
publiés et non publiés et une revue sélective de la littéra-
ture (française, américaine et marocaine). La richesse des 
données recueillies a grandement profité du statut d’endo-
ethnologue de l’auteur. Au cœur de sa réflexion se trouve 
la tension tout au long de l’histoire du Maroc entre l’au-
torité temporelle des sultans/rois et le pouvoir spirituel 
des saints. La légitimité de l’autorité temporelle s’inscrit 
avant tout dans la généalogie chérifienne, tandis que le 
pouvoir spirituel trouve son origine dans l’initiation mys-
tique, l’élection djinniesque, ou la filiation spirituelle. 

La particularité de l’accès au pouvoir est, qu’il s’agisse 
du champ de la royauté ou de celui des saints (et parfois 
des djinns), que sa légitimité est à chaque fois mise en 
récit. Les modalités de mise en récit sont élaborées par 
Rhani de façon originale. Si, d’une part, il existe une do-
cumentation écrite riche pour témoigner des lignages dy-
nastiques chérifiens et de reconnaissance par la royau-
té de certains grands maîtres mystiques, d’autre part, il 
y a un grand nombre de saints dont la renommée n’est 
connue qu’à travers la tradition orale. Tel est le cas de Sidi 
‘Abdel̔  azīz Ben Yeffu, que l’auteur étudie. Le chercheur 
se trouve devant le dilemme de transformer le récit oral 
en texte écrit et y consacre une réflexion très intéressante 
dans le chapitre 3.

Ce sont ces modalités de mise en récit de la légiti-
mité du pouvoir qui permettent de comprendre la spé-
cificité du champ sociopolitique de Maroc, où l’autori-
té temporelle et sa légitimité dynastique a toujours dû 
composer avec les détenteurs du pouvoir spirituel arti-
culé autour de la baraka. Dans ces interactions, l’autorité 
temporelle a toujours puisé dans la symbolique du culte 
des saints (notamment la baraka, mais également par la 
construction de sanctuaires/mausolées), et inversement, 
les saints ont recouru à l’instauration de chaînes de filia-
tion pour revendiquer le statut de chérif. Dans la littéra-
ture sélectionnée, des exemples sur les tensions entre sul-
tans et saints abondent. Rhani critique les chercheurs qui 
ont avant tout valorisé les textes écrits (parfois appelés 
“real texts” ; Munson) au dépens de la tradition orale. Ces 
chercheurs n’auraient pas saisi la dialectique entre le pou-
voir souverain et temporel des sultans, et l’engagement 
pour la justice sociale des saints. Les saints ont cherché 
auprès du sultan la reconnaissance de leur statut de chérif 
(par décret) et les sultans ont cherché à dompter les dons 
surnaturels et le charisme personnel (miracles, guérisons) 
des saints. Dans cette ligne d’idées, Rhani soulève le défi 
d’explorer dans son dernier chapitre, par analogie, le face-
à-face entre le Roi Hassan II et Yassine.

Par la richesse des descriptions et de la documenta-
tion, l’ouvrage de Rhani complète la vaste collection 
d’ethnographies sur le culte des saints au Maroc. A sa 
lecture, on sent cependant qu’il s’agit ici d’une conver-
sion d’une thèse de doctorat en un livre grand public. Il en 
résulte que les passages théoriques sont parfois mal inté-
grés et coupent la fluidité du propos principal. De plus, 
les propos auraient gagné en profondeur si les caractéris-
tiques socio-démographiques des acteurs principaux du 
culte des saints étaient problématisées. Il est connu que 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-263 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:56:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-263

