Rezensionen

se mindern. Die Datenfiille ist gewaltig und das Werk ist
insgesamt mit groBer Akribie verfasst worden. Es sind
vor allem die vielen Querbeziige und Verweise auf bei
erster Betrachtung nicht immer notwendigerweise mit
dem Thema in Zusammenhang stehenden Aspekte, die
diesem Buch einen Mehrwert verleihen, und es als span-
nende und lehrreiche Fachpublikation ausweisen. In vie-
len Details merkt man sowohl die inhaltliche Kompetenz
der Autorin als auch die Fiirsorglichkeit, mit der die ver-
wendete Fachliteratur aufgearbeitet wurde. Ein Beispiel:
die Autorin macht im Literaturverzeichnis richtigerweise
deutlich, dass zwei Autoren mit dem Namen Nicholas
Thomas existieren und gibt folgerichtig daher die Ge-
burtsjahre der beiden Autoren neben den Namen an, um
Missverstdndnisse zu vermeiden. Zusammenfassend kann
festgestellt werden, dass dieses Buch nicht nur fiir Histo-
riker der Neuzeit wichtig ist, sondern auch Ethnologen,
Soziologen und sogar Politikwissenschaftler interessie-
ren miisste. Das Buch kann absolut zum Kauf empfohlen
werden. Hermann Miickler

Rauhut, Claudia: Santeria und ihre Globalisierung
in Kuba. Tradition und Innovation in einer afrokubani-
schen Religion. Wiirzburg: Ergon Verlag, 2012. 240 pp.
ISBN 978-3-89913-946-4. (Religion in der Gesellschaft,
33) Preis: € 42.00

Bis vor Kurzem war die “Santeria Cubana” einer wis-
senschaftlich interessierten Offentlichkeit als afro-katho-
lisch-synkretisierte Religionspraxis bekannt, die sich mit
der Sklaverei in Kuba entwickelt hatte und im Wesent-
lichen durch Ritualsprache und rituelle Praxis in fiinf gro-
be Ausprigungen differenziert wurde. Wéhrend die Linien
des Palo Monte, Abakud, Espiritismo und des Vodou eher
spérliche wissenschaftliche Durchleuchtung erfahren ha-
ben, genieft die Yoruba basierte Variante der Regla de
Ocha besonders seit der Offnung Kubas nach dem Fall
der Mauer 1991 intensive Aufmerksamkeit. Wie wir aus
der Studie Claudia Rauhuts erfahren, ist dies u. a. neuen
religiosen Eliten und politischen Funktioniren in Havan-
na geschuldet, die sowohl die aktuellen wissenschaftli-
chen Debatten als auch die Praktiken aktiv beeinflussen
und Forschungen zur regla de ocha Prioritit gegeniiber
den anderen religiosen Systemen einrdumen. Es fehlte
bislang an Untersuchungen, welche die gegenwirtigen
“Prozesse der Institutionalisierung” im kubanischen Um-
feld der afrokubanischen Religionen systematisch analy-
sieren. Diese Liicke wird durch die vorliegende Studie
von Claudia Rauhut geschlossen.

Claudia Rauhuts Ergebnisse und Analysen behan-
deln die Entwicklung in Kuba zwischen 2000 bis 2007
und bieten zugleich einen Uberblick iiber jene zeitgends-
sischen Forschungstendenzen, Personen und Institutio-
nen, die die heutige “Deutungshoheit” in Havanna iiber
die Auslegung der Religion der “Santerfa Cubana” bean-
spruchen. Deutlich iiber den heutigen kubanischen und
internationalen Forschungsstand hinausweisend, wird da-
durch geklirt, wie neue religiose Eliten und Funktionire
die wissenschaftlichen Perspektiven und Debatten und die
konkreten Praktiken aktiv beeinflussen.

Anthropos 110.2015

263

Vor dem Hintergrund des gesellschaftlichen und wirt-
schaftlichen, krisenbehafteten Spitsozialismus in Kuba
arbeiten verschiedene Gruppen am Aufbau iiberregionaler
sozioreligioser Netzwerke. Diese sind von entscheiden-
der Bedeutung fiir die Generierung sozialer und dkono-
mischer internationaler Ressourcen und die Erweiterung
individueller Handlungsspielrdume in Kuba. Die Studie
stellt Organisationen und Schliisselpersonen transnatio-
naler Verflechtungen nach 1991 in den Mittelpunkt. Rau-
hut identifiziert drei Felder transnationaler Netzwerke:
Erstens untersucht sie Netzwerke von im Ausland leben-
den Gldubigen und Anhénger/innen afrokubanischer Re-
ligionen, die auf individueller Basis dauerhaft in kubani-
sche Ritualfamilien eingebunden werden (Mittelamerika,
USA, Europa). Zweitens werden Netzwerke im Bereich
religioser Orthodoxie und des transnationalen Wissen-
stransfers, vorwiegend zwischen Nigeria, US-Amerika,
Anhingern des Global Yoruba Movement und kubani-
scher Babalawos untersucht. Als drittes Netzwerk trans-
nationaler Reichweite analysiert sie staatsnahe religios
orientierte Organisationen (z. B. die kubanische “Asocia-
cion Yoruba”), die aktiv mit wissenschaftlichen und kul-
turpolitischen internationalen Einrichtungen zusammen-
arbeiten, um die Kontrolle der an Religion interessierten
Auslinder innerhalb Kubas zu gewihrleisten, indem ver-
sucht wird, Aktivitidten im Bereich des Kultur- und Reli-
gionstourismus zu monopolisieren.

Die Autorin zeigt, wie die neuen Beziehungen und
Netzwerke in Kuba zu qualitativen Neuverhandlungen
dariiber fiihren, was eine “globalisierte” Santeria legiti-
miert. Durch diese Aktivititen werden in Kuba Dynami-
ken angestofien, die in den letzten Jahren zu Innovationen
(bzw. je nach Kommentator zu Tabubriichen) im Bereich
ritueller Praktiken gefiihrt haben. Dariiber hinaus wurden
in den praktizierenden Kreisen theologisch-wissenschaft-
liche Diskurse um Authentizitédt und Legitimitit religioser
Autoritdt neu verhandelt. Die Studie stellt die gegenwir-
tig beobachtbaren Rivalitdten, Konflikte und Deutungs-
kidmpfe exemplarisch anhand von Schliisselpersonen dar
und analysiert sie im Kontext der kubanischen Religions-
geschichte.

Methodisch ist Claudia Rauhuts Buch ein gelunge-
nes Beispiel einer mikrohistorischen Studie, welche die
spezifische Phase der gesellschaftlichen Dynamiken des
spatsozialistischen Kuba vorbildlich beschreibt (1990-
2007) und den Datenreichtum Ethnografie gebundener
Untersuchungen, erhoben in qualitativen Interviews mit
mehr als 30 Einzelpersonen, unterstreicht. Die Untersu-
chung zeichnet sich durch hohe Materialdichte und de-
tailreiches Recherchematerial aus. Die Autorin erstellt
eine sorgfiltige Ubersicht der Entstehung der Santeria
und ihrer Rezeption in der Forschungsgeschichte in
Kuba wihrend und nach der Kolonialzeit bis zur Sozia-
listischen Revolution (Kap. 3—4). Sie behandelt Versuche
wissenschaftlicher Objektivierung und Folklorisierung,
sowie die parteipolitische Instrumentalisierung bis 1990
(Kap. 5), um schlieBlich in den Hauptkapiteln transnatio-
nale Netzwerke und ihre Rolle fiir Kuba in Form von In-
stitutionen, religiosen Schulen und Anhingergruppen zu
dokumentieren (Kap. 6-12).

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:56:41. © Urhebemachtlich geschiitzter Inhalt, Ohne gesonderts
Inhalts Im fr oder y! %

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-263

264

All dies macht die vorliegende Arbeit zu einem gut er-
schlieBbaren Arbeitsmittel nicht nur fiir Spezialist/innen
und Expert/innen, sondern ebenso zu einem unverzicht-
baren Einfiithrungswerk fiir Studierende afrokubanischer
Religionen.

Zu den wenigen Schwichen dieser Arbeit zihlt ein
an manchen Stellen sperriger Schreibstil, bedingt durch
vielfiltige begriffliche Unterscheidungen, die der Leser/in
hohe Konzentration abverlangen. Dies ist sicherlich auch
der akribischen Arbeitsweise und genauen Recherche der
Autorin geschuldet, die bewusst begriffliche Differenzie-
rungen ihrer Informanten (z. B. Yoruba-Revisionismus,
Yoruba-Reversionismus, Yoruba-Revivalism) aufnimmt,
um dariiber Werthaltungen und Traditionsverstidndnis
(z.B. Yorubizacion versus Litkiimizacion oder Afrikani-
sierung versus Re-Afrikanisierung usw.) zuzuordnen.

Dem Erscheinen dieser Arbeit kommt umso mehr Be-
deutung zu, als es bisher in Kuba keine zentralisierte In-
stitution oder Dachorganisation gibt, welche die Deu-
tungshoheit tiber die Religionsausiibung beanspruchte
(18). Bislang wurden die Praktiken nach dem Prinzip der
dezentralen Autonomie familiengebundener Kultgemein-
schaften (casas templos) untersucht. Die Studie themati-
siert damit einen Prozess der Sékularisierung und Ten-
denzen der Institutionalisierung — was bisher in Kuba
und auch auflerhalb Kubas wenig bis gar nicht behandelt
wurde. Die vorliegende Arbeit ist somit ein gelungenes
Beispiel fiir eine aktuelle und zugleich erste Generation
von kritischen Erarbeitungen neuerer afrokubanischer
Forschungsgeschichte, die sich erst seit etwa eineinhalb
Jahrzehnten formieren konnte.

Mit ihrem Fokus auf die kubanischen Anhinger und
Anhingerinnen erweitert Rauhut die Forschung zur afri-
kanischen Diaspora und des Black Atlantic, deren Schwer-
punkt von den USA und anglophonen Lindern dominiert
war, um neue Kuba-lokale Blickwinkel. Sie bringt den
Nachweis, dass die Debatten um konkurrierende Ent-
wiirfe zu authentischer Tradition innerhalb der “Santeria
Cubana” dazu genutzt werden, um afrokubanische Re-
ligionen innerhalb internationaler Debatten zur Afrika-
nisierung Yoruba basierter Religionen zu positionieren
(1821t.). Innerhalb der internationalen wissenschaftlichen
Fachwelt wird eine generelle Tendenz der Afrikanisierung
in den afroamerikanischen Religionen beobachtet, die be-
reits seit den 1960er Jahren eingesetzt hat und nun Kuba
erreicht hat. Unter anderem weckten in den USA afro-
amerikanische Religionen Interesse beim “Black Nation-
alist Movement” und miindeten im “American Yoruba
Movement”. Die Aktivititen in den 1960er Jahren haben
eine sozial- und kulturpolitisch relevante Aufwertung des
Candomblé, Vodou und der Santeria als zuvor marginali-
sierten Kulte in ihren Léndern zur Folge. Die gegenwiir-
tigen Debatten in Havanna sind innerhalb einer “Global
Yoruba Community” zu verorten. Einer ihrer Sprecher ist
der nigerianische Oba, Historiker und Universititsprofes-
sor Wande Abimbola, der Kongresse und Tagungen nutzt,
um “Yoruba Religious Culture” als Weltreligion zu posi-
tionieren (182).

Abimbola kooperiert in Havanna mit den unter dem
Namen “Linea Africana” aktiven Gruppen um Ldzaro

Rezensionen

Cuesta und Victor Betancourt, beides hochrangige kuba-
nische Babalawos, die hohe rituelle Autoritit in Kuba
genielen. Beide Protagonisten verfolgen ein Reform-
projekt, das die bestehende Ritualpraxis um afrikanische
Elemente zu erweitern sucht und bestehende christlichen
Elemente, wie z. B. die verpflichtende Taufe eines Ini-
tianten, auslésst. Die kreolisch-christlichen Adaptionen
seien Verfilschungen der urspriinglichen Ritualpraxis.
Um dies zu bewerkstelligen, arbeiten beide mit religio-
sen Experten aus Nigeria zusammen und dndern die gén-
gige Initiationspraxis um weitere Gottheiten (z. B. Olofi)
oder erlauben die Initiation von Frauen in den bisher nur
Minnern vorbehaltenen Priesterstand Iydonifd (lit. Mut-
ter des Geheimnisses, Frauen, die durch ihre Initiation
in Ifa die Fihigkeit der Wahrsagung erhalten). Besonders
die Initiation von Frauen wird von den Traditionalisten
afrokubanischen Erbes mehrheitlich abgelehnt. Die anti-
synkretistische Agenda wird als Diskurs einer Minderheit
kommentiert, welche die Legitimation ihres religiosen
Wissens nicht in einem essentialisierten “Afrika” suchen
wollen (s. S. 207t.).

Die als Yorubizacion bezeichnete Riickfithrung der
rituellen Praxis und die Erweiterung der Hierokratie, mit
Berufung auf angenommene Yoruba-Urspriinge seitens
der “Reformer” Cuesta und Betancourt, wird in der Un-
tersuchung mit mehrmaligen Verweisen auf die vermeint-
lichen Primirquellen kritisch relativiert und mit Bezug
auf den internationalen Forschungsstand zu dieser Fra-
ge kommentiert. Rauhut verortet die internationalen Ent-
wicklungen als entscheidenden Kontext fiir die aktuellen
“Reformprojekte” in Havanna. Der Diskurs um religiose
Innovationen in Kuba dient den einzelnen lokalen Grup-
pen als strategische Ressource, um am internationalen
Wettbewerb um devisenbringende Gldubige, Studieren-
de oder Touristen etc. partizipieren und sich positionie-
ren zu konnen.

Besonders interessant sind in diesem Zusammen-
hang von der Autorin offengelegte Verflechtungen reli-
gioser und wissenschaftlicher Interessen. Die Vertreter
der kubanischen “Linea Africana” kooperieren mit der
Kubanischen Akademie der Wissenschaften im Rahmen
von Forschungsprojekten. Unter anderem kooperiert die
Akademie der Wissenschaften mit nigerianischen Histo-
rikern und dem Sprecher der “Globalen Yoruba Bewe-
gung”, Wande Abimbola, und organisiert /fa-Schulen und
Sprachschulen, deren Angebot sich u. a. an internationale
Studierende von Masterlehrgédngen richtet.

Im Kampf um die Deutungshoheit innerhalb dieser
konkurrierenden Entwicklungen der Santeria kommt der
kubanischen Yoruba-Vereinigung (Asociacién Cultural
Yoruba de Cuba) eine politische Sonderstellung zu: Die
“Asociacion Cultural Yoruba de Cuba”, welche personell
und finanziell dem Biiro fiir religiose Angelegenheiten
(Kulturministerium) untersteht, bezweckt die Vertretung
der afrokubanischen Gldubigen innerhalb und auflerhalb
Kubas. Wie aus den zahlreichen Interviews Claudia Rau-
huts hervorgeht, hat just ihr Vorsitzender. Prisident An-
tonio Castaneda, seitens der Gldubigen mit einer Legiti-
mationskrise zu kimpfen. Es wird ihm religiose Autoritét
abgesprochen und des Weiteren vorgeworfen, die Glau-

Anthropos 110.2015

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:56:41. © Urhebemachtlich geschiitzter Inhalt, Ohne gesonderts
Inhalts Im fr oder y! %

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-263

Rezensionen

bigen trotz der Religionsfreiheit in Kuba kontrollieren
zu wollen. In Kuba gibt es bis heute einen kontrollierten
Kontakt zwischen Auslidndern und Kubanern. Die “Aso-
ciacién Yoruba de Cuba” niitze den exklusiven staats-
nahen Status der Vereinigung dazu, die an den afrokuba-
nischen Religionen interessierten Auslidnder (Touristen,
Wissenschaftler oder Studierende) einseitig an religidse
Experten der Assoziation heranzufiihren. Die Yoruba-Ver-
einigung vergibt an ihre assoziierten Priester und Pries-
terinnen Ausweise, die sie berechtigen mit Ausldndern
in religiosen Angelegenheiten in Kuba zusammenzuar-
beiten. Weiterhin vergibt sie visa religiosa, welche die
Ausreise von kubanischen Priestern zu Initiationszwe-
cken ermoglichen — gewissermal3en eine Antwort auf den
wachsenden transnationalen Religionstourismus.

Damit ist eine weitere Qualitéit dieser Untersuchung
klar erkennbar. Durch diese multiperspektivische Metho-
dik wird die vorhandene Literatur zum Thema der Rol-
le lokaler Interessensgruppen als wichtige Informations-
triger und Akteure ergénzt. Die Studie bietet eine langst
fillige Ubersicht zu neuen Formen der Partizipation an
Prozessen der Globalisierung und Transnationalisierung
einerseits und den Bemiihungen, die eigene Souverénitit
und Tradition nicht zu verlieren, anderseits.

Claudia Rauhut legt mit dieser Dissertation ein
Stiick kubanische Religionsgeschichte vor, das jeder
angehende/n Kuba-Forscher/in ein neue und unverzicht-
bare Einfiihrung in die afrokubanische Religionsfor-
schung er6ffnet und in jeder Fachbibliothek zu religions-
soziologischen Fragestellungen vorhanden sein sollte.

Adelheid Pichler

Rhani, Zakaria : Le pouvoir de guérir. Mythe, mys-
tique et politique au Maroc. Leiden : Brill, 2014. 182 pp.
ISBN 978-90-04-25792-4. (Studies in the History and So-
ciety of the Maghrib, 5) Prix : € 69.00

11 est plutot rare que le titre d’un livre nous met sur le
mauvais pied ; cependant tel est le cas ici avec “Le pouvoir
de guérir”. Dés 1’introduction, 1’auteur — d’abord formé
comme biologiste avant de bifurquer dans 1’anthropolo-
gie — partage son enthousiasme pour comprendre 1’effi-
cacité thérapeutique des rituels effectués sur un lieu saint
spécifique du Maroc, a savoir le sanctuaire de Sidi ‘Abdel*
aziz Ben Yeftu. Il expose, en effet, sa volonté de vouloir
“travailler sur les rituels de guérison au Maroc” (3). Mais
son projet s’avere tres vite étre plus ambitieux et au-dela
des rituels et de la mythologie qui les fonde, il se donne
comme objectif de comprendre “... 1’épaisseur culturelle
et les structurations symboliques et sociopolitiques” (3)
dans la société marocaine par une comparaison du culte
de Sidi ‘Abdel‘ aziz Ben Yeffu avec des rituels sur d’autres
lieux saints (Buya ‘Omar, Sidi Rahhal, Sidi ‘Abdellah Ben
Hsein, Sidi ‘Abderrahman etc.). Chemin faisant, le lec-
teur découvre que le sous-titre couvre mieux le contenu
du livre et guide ainsi la trame de la réflexion centrale de
I’ouvrage.

Basée sur une recherche de terrain ethnographique
(20052006, et plusieurs séjours ultérieurs jusqu’en
2010), I’auteur combine de facon intéressante des des-

Anthropos 110.2015

1P 216.73.218.80,

265

criptions empiriques détaillées du culte voué a Sidi
‘Abdel‘ aziz Ben Yeffu, avec une analyse de documents
publiés et non publiés et une revue sélective de la littéra-
ture (francaise, américaine et marocaine). La richesse des
données recueillies a grandement profité du statut d’endo-
ethnologue de 1’auteur. Au cceur de sa réflexion se trouve
la tension tout au long de 1’histoire du Maroc entre 1’au-
torité temporelle des sultans/rois et le pouvoir spirituel
des saints. La légitimité de 1’autorité temporelle s’inscrit
avant tout dans la généalogie chérifienne, tandis que le
pouvoir spirituel trouve son origine dans I’initiation mys-
tique, 1’élection djinniesque, ou la filiation spirituelle.

La particularité de 1’acces au pouvoir est, qu’il s’agisse
du champ de la royauté ou de celui des saints (et parfois
des djinns), que sa légitimité est a chaque fois mise en
récit. Les modalités de mise en récit sont élaborées par
Rhani de fagon originale. Si, d’une part, il existe une do-
cumentation écrite riche pour témoigner des lignages dy-
nastiques chérifiens et de reconnaissance par la royau-
té de certains grands maitres mystiques, d’autre part, il
y a un grand nombre de saints dont la renommée n’est
connue qu’a travers la tradition orale. Tel est le cas de Sidi
‘Abdel‘ aziz Ben Yeffu, que 1’auteur étudie. Le chercheur
se trouve devant le dilemme de transformer le récit oral
en texte écrit et y consacre une réflexion trés intéressante
dans le chapitre 3.

Ce sont ces modalités de mise en récit de la l1égiti-
mité du pouvoir qui permettent de comprendre la spé-
cificité du champ sociopolitique de Maroc, ou 1’autori-
té temporelle et sa 1égitimité dynastique a toujours di
composer avec les détenteurs du pouvoir spirituel arti-
culé autour de la baraka. Dans ces interactions, 1’ autorité
temporelle a toujours puisé dans la symbolique du culte
des saints (notamment la baraka, mais également par la
construction de sanctuaires/mausolées), et inversement,
les saints ont recouru a I’instauration de chaines de filia-
tion pour revendiquer le statut de chérif. Dans la littéra-
ture sélectionnée, des exemples sur les tensions entre sul-
tans et saints abondent. Rhani critique les chercheurs qui
ont avant tout valorisé les textes €crits (parfois appelés
“real texts” ; Munson) au dépens de la tradition orale. Ces
chercheurs n’auraient pas saisi la dialectique entre le pou-
voir souverain et temporel des sultans, et 1’engagement
pour la justice sociale des saints. Les saints ont cherché
aupres du sultan la reconnaissance de leur statut de chérif
(par décret) et les sultans ont cherché a dompter les dons
surnaturels et le charisme personnel (miracles, guérisons)
des saints. Dans cette ligne d’idées, Rhani souleve le défi
d’explorer dans son dernier chapitre, par analogie, le face-
a-face entre le Roi Hassan II et Yassine.

Par la richesse des descriptions et de la documenta-
tion, I’ouvrage de Rhani compléte la vaste collection
d’ethnographies sur le culte des saints au Maroc. A sa
lecture, on sent cependant qu’il s’agit ici d’une conver-
sion d’une these de doctorat en un livre grand public. Il en
résulte que les passages théoriques sont parfois mal inté-
grés et coupent la fluidité du propos principal. De plus,
les propos auraient gagné en profondeur si les caractéris-
tiques socio-démographiques des acteurs principaux du
culte des saints étaient problématisées. Il est connu que

24.01.2026, 06:56:41. @ Urhsbemachtiich geschitzter Inhalt, Ohne gesonderts
#r oder In KI-Sy: .

Erlaubnis Ist Inhalts Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-263

