
 

 

Haben philosophische Methoden 

politisches

 

Gewicht? 

TATJANA SCHÖNWÄLDER-KUNTZE 

 
Die Philosophie regiert die Vorstellungen, und diese 

regieren die Welt. Durch das Bewußtsein greift der 

Geist in die Herrschaft der Welt ein. 

HEGEL 1803–1806: 560 
 

In allen Zeiten, in denen soziale Veränderungen auf 

der Tagesordnung standen, galten im Gegensatz dazu 

Leute, die »Zuviel« dachten, als gefährlich. Dies 

führt auf das Problem der Intelligenz in ihrem Ver-

hältnis zur Gesellschaft überhaupt. 

HORKHEIMER 1937: 195 
 

Wir können ganz verschiedene Ideen davon haben, 

was soziale Veränderung ist oder was eine verän-

dernde Praxis auszeichnet. […] Im Folgenden werde 

ich die Ansicht vertreten, dass Theorie selbst verän-

dernd wirkt […]. Man muss aber auch verstehen, 

dass ich nicht der Meinung bin, Theorie an sich sei 

schon ausreichend für eine soziale und politische 

Veränderung. 

BUTLER MG: 325f. 

 
 

Die Frage, ob philosophische Methoden politisches Gewicht haben, mag auf den ers-
ten Blick entweder seltsam oder trivial erscheinen: Seltsam, wenn man davon über-
zeugt ist, dass philosophische Erkenntnisse und Politik nichts miteinander zu tun hät-
ten, weil es jene beispielsweise nur mit dem Sinn des Lebens zu tun haben, der mit 
dem harten Geschäft des Politischen nichts gemein habe. Trivial mag sie erscheinen, 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002 - am 14.02.2026, 07:23:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 | TATJANA SCHÖNWÄLDER-KUNTZE 

 

wenn man davon ausgeht, dass die Art und Weise der Wissensproduktion konstitutiv 
ist für ihre Gegenstände, d.h. für die erzeugten Erkenntnisse, und dass diese das po-
litische Gefüge mitformen, indem sie es legitimieren, in Frage stellen und gar ins 
Wanken bringen können. Das gilt nicht erst seit der neuzeitlichen Aufklärung auch 
für philosophische Erkenntnisse: Die Reflexion auf die Methodik erfolgte und erfolgt 
zumeist auch, um das (politisch) Gewordene, also den jeweiligen (politischen) Status 
quo, in Zukunft mitgestalten zu können. Das setzt voraus, wenn auch zumeist impli-
zit, dass sich das Politische verändern kann, und dass es intentional veränderbar ist. 

Die Anschlussfrage lautet freilich: Wie bzw. mit welchen Mitteln lassen sich ge-
wollte Veränderungen hervorbringen? Die Neuzeit antwortet darauf zumeist: durch 
Aufklärung, d.h. durch die Generierung wahren, unbezweifelbaren Wissens – zumin-
dest idealiter. Die Notwendigkeit, ›wahres Wissen‹ zu erzeugen, ist seit Beginn der 
Aufklärung mit der Intention begründet worden, zum Wohlergehen aller – wiederum 
idealiter – beizutragen. Das galt zunächst für technisches Know-how, aber zunehmend 
auch für die Gestaltung des sittlichen Miteinander, also für das Politische im weitesten 
Sinne. Die unabdingbare weitere Anschlussfrage lautet dann, auf welchem Wege oder 
mit welchen philosophischen Methoden das geforderte wahre Wissen erlangt werden 
kann. Insofern das erzeugte Wissen dann zur Legitimierung neuer politischer Formati-
onen, aber auch zur Delegitimierung bestehender Strukturen dient, sind die es erzeu-
genden Methoden ohne Zweifel auch von politischem Gewicht. Welche Methode dabei 
allerdings als die richtige anzusehen ist, ist bis heute eine Frage, deren Beantwortung 
sich historisch als ebenso wandelbar erwiesen hat, wie das generierte Wissen selbst.1 

Judith Butlers bislang erschienenen Schriften beschäftigen sich neben den breit-
gefächerten inhaltlichen Auseinandersetzungen immer auch mit solchen Fragen – 
kurz: mit Theoriebildungsfragen in Bezug auf zugrundeliegende Intentionen und 
durch sie erzeugte Effekte. Im Folgenden geht es um diese und weitere methodolo-
gische Fragen, wie sie in der reflexiv-kritischen Philosophietradition gestellt und be-
antwortet werden. Dafür wird zunächst in groben Zügen der theoretisch-methodische 
Raum moderner Philosophie von Descartes bis Foucault skizziert, innerhalb dessen 
und mit dem Judith Butler theoretisch arbeitet (1). Vor diesem Hintergrund wird an-
schließend gezeigt, dass die seitens Butlers seit den 1990er Jahren vorgebrachte Kri-
tik an der praktischen Theorie(-bildung) der klassischen Kritischen Theorie, aber auch 
an der mancher ihrer poststrukturalistischen Kolleg*innen als selbstkritische theorie-
bildende Praxis, sprich methodologisch zu verstehen ist. Butler geht es also nicht – 
wie auch schon in ihrer kritischen Auseinandersetzung mit der feministischen Theo-
riebildung in Gender Trouble – um vernichtende Kritik, die aus der Perspektive einer 
ganz anderen philosophischen Tradition vorgebracht wird, sondern vielmehr um eine 

                                                             
1  Vgl. zu philosophischen Methoden im Anschluss an Kants transzendentale Wende Schön-

wälder-Kuntze 2015. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002 - am 14.02.2026, 07:23:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HABEN PHILOSOPHISCHE METHODEN POLITISCHES GEWICHT? | 25 

 

selbstreflexive Kritik, die den ›eigenen Reihen‹ gilt und sich an den eigenen Ansprü-
chen messen lassen muss (2). So lässt sich zuletzt die Frage stellen, welche Konse-
quenzen aus den poststrukturalistischen Einsichten in die eigene Abhängigkeit, Un-
durchsichtigkeit und Praxis für die philosophische Theoriebildung, mithin Methode 
gezogen werden müssen – auch und gerade, wenn diese politisches Gewicht haben (3). 

1. DER METHODOLOGISCHE ANSPRUCH

 REFLEXIV- KRITISCHER THEORIEBILDUNG 

Der historische Kontext: Descartes, Kant, Hegel 

Nachdem naturwissenschaftliche Beobachtungen zunehmend Augenschein und Of-
fenbarung und folglich das damals vorherrschende Weltbild in Frage gestellt haben, 
womit die aristotelische Physik ebenso an Plausibilität verloren hatte wie der Glaube 
an eine Wahrheit verkündende Kirche, steht Descartes dafür, das Denken zur metho-
dischen Fundierung von Wahrheit auf sich selbst zu verweisen. So macht er im Dis-
cours de la méthode pour bien conduire sa raison (1637) das sich selbst denkende 
Denken zum apodiktischen Fundament und Ausgangspunkt weiterer methodischer 
Überlegungen. Expliziter Zweck der methodischen Neuausrichtung Descartes’ ist das 
Wohlergehen aller, das mit dem richtigen Wissen herstellbar erscheint.2 Knapp 150 
Jahre später ist Kant derjenige, der in der Kritik der reinen Vernunft, nach seinen 
Worten ein »Traktat von der Methode« (KrV B xxii) bzw. »über den richtigen Ver-
nunftgebrauch«, das apodiktische Fundament, d.h. das vernünftige Denken selbst ei-
ner selbstkritischen, ›reinigenden‹ Revision unterzieht, indem er es der Produktion 
gewisser (Ir-)Rationalitäten bezichtigt, die er als »dialektischen Schein« entlarvt. Üb-
rig bleibt ein Denken, dessen Erfahrungen darauf beruhen, sich als erkennender Ver-
stand mit apriorischen, allgemeinen Kategorien Phänomene zu formen, die ihm auf-
grund seiner Anschauungsformen Raum und Zeit erscheinen. Insbesondere aber 
bleibt eine ›reine‹ Vernunft übrig, die praktisch ist, auch und gerade, indem sie als 
Freiheit das Politische zu begründen und zu orientieren vermag. 

                                                             
2  »Sobald ich mir aber einige allgemeine Grundbegriffe in der Physik verschafft hatte, […] 

so glaubte ich, sie nicht verbergen zu dürfen, ohne sehr gegen das Gesetz zu verstoßen, das 
uns verpflichtet, soviel an uns liegt, das allgemeine Beste aller Menschen zu befördern. 
Denn sie [die Grundbegriffe der Physik] haben mir gezeigt, daß es möglich ist, zu Kennt-
nissen zu kommen, die von großem Nutzen für das Leben sind, und statt jener spekulativen 
Philosophie, die in den Schulen gelehrt wird, eine praktische zu finden, […] so daß wir 
[…] uns so zu Herren und Eigentümern der Natur machen könnten.« (Descartes 1637: 101) 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002 - am 14.02.2026, 07:23:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 | TATJANA SCHÖNWÄLDER-KUNTZE 

 

Offensichtlich hat hier eine Verschiebung des Zwecks stattgefunden: Während es 
Descartes weniger um eine Veränderung der politischen Ordnung ging, sondern viel-
mehr darum, die naturwissenschaftliche Erkenntnisgewinnung in das herrschende 
(Glaubens-)System zu integrieren, ist das Politische bei Kant das zentrale Thema der 
Aufklärung.3 Methodisch stellt Kant mit der Selbstkritik der Vernunft gerade nicht 
nur in Bezug auf die Erkenntnis von hinreichenden Gründen auf notwendige Bedin-
gungen um, sondern ebenso in der praktischen Philosophie. Kurz gesagt, ist der letzte 
verbleibende Grund, den Kant hier noch gelten lässt, die allgemeine, freie Vernunft 
selbst, die sich bestimmte Regeln gibt (auto-nom), denen sie sich unterwirft, um 
dadurch eine plurale freie Entfaltung allererst möglich zu machen. So dient das auf der 
reinen, freien Vernunft gegründete Politische – Verfassung und Recht – dazu, dass die 
Einzelnen ihre je subjektiven Ziele und Zwecke, sofern sie dem objektiven Zweck der 
Freiheitsrealisation nicht widersprechen, verwirklichen können. Vernünftige Freiheit 
beschränkt als »oberste einschränkende Bedingung« (Kant 1785: 431) alle Formen 
willkürlicher Freiheit, durch die Einzelne andere an der vernünftigen Freiheitsrealisa-
tion hindern könnten, um so den Raum zur freien (Vernunft-)Entfaltung prinzipiell aller 
Menschen zu eröffnen. So jedenfalls lässt sich die zweistufig angelegte Theorie Kants 
lesen und konsistent interpretieren (vgl. Schönwälder-Kuntze 2012; 2014). Diese Art 
der Begründung, mit Kant »Grundlegung« genannt, impliziert oder erzeugt nichts kau-
sal; sie eröffnet bzw. erweitert lediglich als Bedingung den Raum, in dem bislang noch 
Unbestimmtes – innerhalb selbstgewählter Grenzen – möglich werden kann.4  

Diese Art der Grundlegung des Praktischen insgesamt erzeugt prospektiv Offen-
heit, Unabschließbarkeit, weil sich Freiheit dadurch auszeichnet, »jede angegebene 
Grenze übersteigen« zu können.5 Das bedeutet für Kant auch, die kritische Beobach-
tung und Korrektur des (politischen) Status quo auf Dauer zu stellen, indem dieser 

                                                             
3  Vgl. etwa Kants Schrift »Zur Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?« (1784) in der 

er in der Berlinischen Monatszeitschrift das Wesen der Aufklärung einerseits in der Befrei-
ung der einzelnen Subjekte aus ihrer Unmündigkeit, aber andererseits auch im freiheitsori-
entierten Fortschritt der politischen Verfasstheit sieht, die sie sich geben (können und sollen). 

4  Die Umstellung auf Möglichkeitsbedingungen, die als conditiones sine quae non die Er-
fahrung ermöglichen, gilt demnach gleichermaßen für die praktische Philosophie: Erst die 
Reinigung der Vernunft befreit sie von falschen dialektischen Schlüssen und macht sie so 
als freie zur Möglichkeitsbedingung des Sittlichen und damit des Politischen. Im Gegen-
satz zum theoretischen, erkennenden Gebrauch des Verstandes gibt es im praktischen Ge-
brauch der Vernunft jedoch noch nicht einmal konstitutive Formen (wobei ja auch die Ka-
tegorien keine empirischen Erkenntnisse hervorbringen oder erzeugen, sondern diese le-
diglich als conditiones sine quae non formgebend möglich machen). Dass es in praktischer 
Hinsicht keine festen Formen geben kann, ist aufgrund des praktischen Grundbegriffes 
zwingend: Es handelt sich um ›Freiheit‹.  

5  Das liegt darin begründet, dass es für die Freiheit keine Begrenzung in ihrer Weiterent-
wicklung geben kann: »Ob nun gleich das letztere niemals zustande kommen mag [ein 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002 - am 14.02.2026, 07:23:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HABEN PHILOSOPHISCHE METHODEN POLITISCHES GEWICHT? | 27 

 

immer wieder an den Möglichkeiten, die er zur freien (vernunftgemäßen) Entfaltung 
prinzipiell aller Menschen bietet, gemessen wird. Diesem politisch-empirischen 
Sinne entsprechend nennt Kant seine Epoche dann auch ein »Zeitalter der Aufklä-
rung« und nicht etwa ein »aufgeklärtes Zeitalter«. Auch dürfe »sich kein Zeitalter 
verbünden und darauf verschwören, das folgende [Zeitalter] in einen Zustand zu set-
zen, darin es ihm unmöglich werden muß, seine Erkenntnisse zu erweitern, von Irr-
tümern zu reinigen und überhaupt in der Aufklärung weiterzuschreiten« (Kant 1784: 
39). Aus dieser Perspektive wird deutlich, dass die Umstellung von hinreichenden 
Gründen auf Möglichkeitsbedingungen und ihre Übertragung auf die praktische Phi-
losophie die Frage nach der richtigen gesellschaftlichen Ordnung dynamisiert. Zu-
gleich zeigt sich, welche Sprengkraft diese methodologische Umstellung mit sich 
bringt und folglich, dass methodische Fragen mit einem erheblichen politischen An-
spruch verbunden sein können. 

Vielleicht waren es die Erfahrungen der französischen Revolution, vielleicht die 
Erfahrungen einer immer dynamischer werdenden Gesellschaft in Europa aufgrund 
der Erosion ihrer stratifizierten Ordnung und aufgrund der beginnenden industriellen 
Revolution, die parallel zur fortschreitenden funktionalen Differenzierung vor sich 
ging, die Hegel neben all den bekannten philosophischen Gründen und der Kritik an 
Kant dazu bewogen haben, wenigstens noch die Art und Weise der Veränderungspro-
zesse selbst systematisch in einem einzigen, unveränderlichen Prinzip zu denken: 
dialektisch. Mit dem universellen dialektischen Entwicklungsprinzip hat er freilich 
der Freiheitsentfaltung eine feste Form gegeben. Zwar handelt es sich um ein dyna-
misches Prinzip des Werdens, das Hegel methodisch dazu dient, retrospektiv alles 
das zu rekonstruieren, was bislang geworden ist; es erlaubt ihm weiterhin, die kon-
krete Zukunft prospektiv offen und unbestimmt zu denken. Aber dennoch bleibt das 
Prinzip selbst unveränderbar. Deshalb nennt Hegel es auch die einzige unveränderli-
che Wahrheit, die es geben kann.6 

Vergleicht man aus dieser Perspektive die Kantʼsche und die Hegel’sche Vorstel-
lung zum Thema Freiheitsentfaltung, zeigt sich, dass Hegel die Kantʼsche Offenheit 

                                                             
Staat, in dem Freiheit vollkommen realisiert wäre], so ist die Idee doch ganz richtig, wel-
ches dieses Maximum zum Urbilde aufstellt, um nach demselben die gesetzliche Verfas-
sung der Menschen der möglichen größten Vollkommenheit immer näher zu bringen. Denn 
welches der höchste Grad sein mag, bei welchem die Menschheit stehenbleiben müsse, 
[…] das kann und soll niemand bestimmen, eben darum, weil es Freiheit ist, welche jede 
angegebene Grenze übersteigen kann.« (KrV A 316f./B 373f.) 

6  »Es ist der Prozeß, der sich seine Momente erzeugt und durchläuft, und diese ganze Bewe-
gung macht das Positive und seine Wahrheit aus. […] Die Erscheinung ist das Entstehen 
und Vergehen, das selbst nicht entsteht und vergeht, sondern an sich ist und die Wirklichkeit 
und Bewegung des Lebens der Wahrheit ausmacht. Das Wahre ist so der bacchantische 
Taumel, an dem kein Glied nicht trunken ist. […] Die Wahrheit ist die Bewegung ihrer an ihr 
selbst; [die] Methode aber ist das Erkennen, das dem Stoffe äußerlich ist.« (Hegel 1807: 51). 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002 - am 14.02.2026, 07:23:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 | TATJANA SCHÖNWÄLDER-KUNTZE 

 

erheblich einschränkt: Zwar setzt Kant die befreite Vernunft des Einzelnen als gege-
ben voraus und gibt ihr als solcher auch eine bestimmte Form,7 aber als objektive, 
politische oder rechtliche Freiheit muss sie veränderbar bleiben – ohne dass die Form 
des Veränderungsprozesses festgelegt wäre.8 Hegel holt die Kantʼsche Forderung, die 
Gestalt der politischen Möglichkeitsbedingungen subjektiv-freier Entfaltung grund-
sätzlich offen zu halten, systematisch um den Preis ein, die transformative Dynamik 
des Werdens prospektiv wenigstens auf eine immer gleich bleibende Form einzu-
schränken. In diesem Sinne beschränkt die Hegel’sche Dialektik die objektive Frei-
heitsentfaltung trotz aller Dynamik – während die Weiterentwicklung der Kantʼschen 
Freiheit als politische Möglichkeits- bzw. Ermöglichungsbedingung vollkommen of-
fen und damit uneingeschränkt bleibt. Eine Folge ist, dass die konkrete Konstitution 
des Politischen nicht für immer festgelegt werden kann und darf. Stattdessen fordert 
Kant die unaufhörliche (selbst-)kritische Prüfung der selbst gegebenen (Verfassungs-) 
Gesetze und Rechte, die sich immer wieder nur daran orientieren kann, ob und wie 
viel (sozial kompatible) subjektive Freiheit dadurch möglich wird. 

Hegel verlangt hingegen in seiner Rechtsphilosophie keine kritische Prüfung des 
politisch Gewordenen, sondern »versöhnende« (Hegel 1821: 26) Affirmation mit 
dem Status quo, weil es sich ohnehin fortschrittlich im Sinne der Freiheit entwickelt 
habe. Deshalb haben seine Nachfolger – freilich aus unterschiedlichen Gründen – 
sein den jeweiligen Status quo affirmierendes und letztlich jede Kritik inkludierendes 
System als Ideologie eingestuft. Der Ideologievorwurf bezieht sich nach und mit 
Marx zunehmend nicht nur auf unreflektierte Inhalte und deren Herkunft, sondern 
spätestens bei Horkheimer explizit auch die Denkmuster der forschenden Wissen-
schaftler*innen selbst,9 und schließlich mit Foucault im Anschluss an Nietzsche und 
Heidegger auch die dialektische Methode der Rekonstruktion des Werdenden. Den-
noch bedeutete das keinesfalls eine vollständige Verabschiedung des Hegel’schen 
Denkens – ebenso wenig wie des Kantʼschen – innerhalb der kritischen Philosophie. 
Vielmehr brachte es unterschiedliche Versuche hervor, aus Kants und Hegels metho-
dischem Vorgehen samt inhaltlichen Resultaten diejenigen Aspekte aufzugreifen, die 

                                                             
7  Kant bestimmt die Freiheit des Einzelnen als selbstbestimmt, selbstzwecksetzend und mit 

sich identisch (vgl. Schönwälder-Kuntze 2010). 
8  Bei Kant folgt die historische Entwicklung einer ›Natur‹ oder sogar der ›Vorsehung‹ analog 

zu Adam Smiths unsichtbarer Hand – sie hat aber keine gleichbleibende Entwicklungsform 
wie bei Hegel. 

9  Auch Hegel geht davon aus, dass Wissenschaftler*innen bzw. Philosoph*innen sozio-kul-
turell verhaftet sind – freilich ohne anzunehmen, sie könnten sich dem entziehen: »Die 
Denkformen, ferner die Gesichtspunkte und Grundsätze, welche in der Wissenschaft gelten 
und den letzten Halt ihres übrigen Stoffes ausmachen, sind ihnen jedoch nicht eigentüm-
lich, sondern mit der Bildung der Zeit und eines Volkes überhaupt gemeinschaftlich.« (He-
gel 1817: 76). Das gilt freilich auch für Louis Althussers Analysen der Bildungsanstalten, 
die er »ideologische Staatsapparate« nennt (Althusser 1970). 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002 - am 14.02.2026, 07:23:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HABEN PHILOSOPHISCHE METHODEN POLITISCHES GEWICHT? | 29 

 

die prospektiv immer offene Dynamik des Werdens in all ihren Facetten denkbar und 
analysierbar macht. So werden die historischen Transformationen (und Stabilisierun-
gen) vor allem von Foucault auf kontingente, d.h. nicht-intendierte und nicht-not-
wendige Ereignisse bezogen, die diskursanalytisch aufgedeckt werden können. An 
die Stelle der dialektischen Notwendigkeit, mit der die Transformationen rekonstru-
iert werden, tritt die genealogische Rekonstruktion, die nach den Möglichkeits- und 
Konstitutionsbedingungen des Gewordenen sucht. 

Das postulierte Selbstverständnis reflexiv-kritischen 

Philosophierens: Horkheimer, Foucault 

Es mag verwundern, dass – den grundsätzlich gemeinsamen Auffassungen wie dem 
gemeinsamen Anliegen zum Trotz – aus dieser reflexiv-kritischen Theorietradition 
im letzten Viertel des 20. Jahrhunderts ein erheblicher Streit um die Grundlagen kri-
tischer Philosophie hervorgegangen ist. Dabei geht es neben dem Status und den In-
halten grundlegender Begriffe und Methoden auch um das je eigene, eventuell nicht-
reflektierte Verhaftetsein sowie um Diskursstrategien, mit denen bestimmte Positio-
nen gefestigt und andere ausgeschlossen werden.10 Dass reflexiv-kritisches Philoso-
phieren immer auch die sozio-kulturell-historisch herrschenden Denkmuster und 
Überzeugungen in den Blick nehmen sollte, ist dabei keinesfalls eine Einsicht, die 
sich erst oder nur bei Michel Foucault findet.11 Was hingegen bei Foucault stärker im 
Vordergrund zu stehen scheint, ist die damit verbundene Einsicht, dass auch das kri-
tische Denken selbst sich der herrschenden Ideologien bedienen muss, weil sie für es 
ebenfalls konstitutiv sind. An der Frage, wie mit dieser Verhaftung umgegangen werden 
kann, ob sie, falls sie überhaupt reflektiert wird, überwindbar ist, setzt die reflexive 

                                                             
10  Oberflächlich lassen sich die unterschiedlichen Positionen grob einer französischen und 

einer deutschen Seite zuordnen. Auf der einen Seite stehen prominent Jürgen Habermas 
und die dritte Generation der Frankfurter Schule – wie etwa Axel Honneth, Rainer Forst, 
Sheila Benhabib und Nancy Fraser. Auf der anderen Seite finden sich die sogenannten 
Poststrukturalist*innen wie Michel Foucault, Jacques Derrida, Jean-Luc Nancy, sowie Ju-
dith Butler oder Gayatri Chakravorty Spivak – um nur die Bekanntesten zu nennen. Die 
›vierte Generation‹ der Frankfurter Schule, die derzeit mit Rahel Jaeggi, Robin Celikates 
und Martin Saar – um wiederum nur einige der wichtigsten Vertreter*innen zu nennen – 
das Ruder übernimmt, hat hier zum Teil weniger Berührungsängste und folglich auch we-
niger Abgrenzungsbedürfnisse. Vgl. etwa einige der Beiträge in Jaeggi/Wesche 2009. 

11  Foucault hat, wie er selbst 1983 bedauert, die Frankfurter Kritische Theorie erst spät zur 
Kenntnis genommen (vgl. hierzu Foucault 1983b: 532 sowie Konersmann, 1991: 86). Zu-
dem handelt es sich ja um eine Grundeinsicht materialistischen Denkens von Marx und 
Engels bis Althusser und darüber hinaus – wenngleich Foucault derjenige ist, der das dann 
auch in »Die Ordnung der Dinge« (1966) en Detail zeigt. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002 - am 14.02.2026, 07:23:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 | TATJANA SCHÖNWÄLDER-KUNTZE 

 

Theoriebildungskritik Butlers an, d.h. an den, wenn man so will, blinden Flecken ihrer 
eigenen reflexiv-kritischen Tradition. Das wird im Folgenden näher ausgeführt.  

Gewöhnlich wird die Geburtsstunde der klassischen Kritischen Theorie Frankfur-
ter Couleur mit dem Text »Traditionelle und kritische Theorie« (1937) von Max 
Horkheimer verbunden. Horkheimer macht dort der traditionellen geisteswissen-
schaftlichen Theoriebildung den gleichen Vorwurf, den Kierkegaard Hegel gemacht 
hat: Sie übersehe ihren eigenen Standpunkt, d.h. ihre eigene Bedingtheit oder sozio-
kulturell-historische Geformtheit. Durch die arbeitsteilig organisierte Forschung sei 
es ihr unmöglich, ihre eigene Verflochtenheit in die gesellschaftlichen Strukturen zu 
sehen, geschweige denn, das zu reflektieren.12 Das aber bedeute eine absolute Unfä-
higkeit zu umfassender Selbstkritik, die sich sowohl auf die eigene Bedingtheit, die 
Forschungsziele, als auch auf deren normative Bewertung und gesellschaftspolitische 
Relevanz beziehen müsste. Wenn das philosophische Nachdenken gegen Kant und 
damit gegen den Anspruch der Aufklärung nicht mehr nach der Art und Weise frage, 
wie das Gegebene gegeben ist und wie das sittliche Miteinander durch die Menschen 
selbst gestaltet wird und werden kann, sondern nur noch scheinbar feststehende Tat-
sachen analysiere, dann verliere es sein Potential zur Selbstkritik, die in einer Hinter-
fragung der eigenen sozio-kulturell-historischen Gewordenheit besteht.13 

Problematisch erscheint Horkheimer hier insbesondere die Rolle der Theoriebild-
ner*innen und folglich der Theorien, wenn sie die positivistische Weltauffassung und 
die arbeitsteilige Wissenschaftsorganisation in ihren Praxen unreflektiert spiegeln: 
»Soweit der Begriff der Theorie jedoch verselbständigt wird, als ob er etwa aus dem 
inneren Wesen der Erkenntnis oder sonstwie unhistorisch zu begründen sei, verwan-
delt er sich in eine verdinglichte, ideologische Kategorie.« (Horkheimer 1937: 168) 

                                                             
12  Der konkrete historisch-inhaltliche Vorwurf zielt ab auf das ökonomische Grundparadigma 

des Tausches, das Horkheimer in allen Zusammenhängen am Werke sieht. In den Wissen-
schaften drückt es sich durch die Notwendigkeit aus, zählbare Einheiten zu schaffen, quan-
tifizierbar, austauschbar, formelkompatibel, algorithmisierbar. Die grundlegende Vorstel-
lung, alles sei quantifizierbar, kombiniert mit der ebenso grundlegenden Vorstellung, alle 
Ereignisse folgten kausalen Gesetzmäßigkeiten, gehe Hand in Hand mit dem Phantasma 
einer prognostizierbaren Welt: »Solches Kalkulieren gehört zum logischen Gerüst der His-
torie wie der Naturwissenschaft. Es ist die Existenzweise von Theorie im traditionellen 
Sinn.« (Horkheimer 1937: 168). Diese naturwissenschaftlich angestrebte vollständige Be-
rechenbarkeit der Welt mache auch vor den Sozialwissenschaften und ihren Methoden 
nicht Halt. In der Philosophie spiegele sie sich in dem Ruf nach formallogischer Analyse 
der Sprache, die auf gegebene Tatsachen referiert. Zusammengefasst lautet der Vorwurf also, 
die traditionelle Theorie denke, ordne und gebe sich ihre Gegenstände gemäß den Anforde-
rungen, die das Tauschparadigma mit sich bringt, merke das aber nicht und verfalle daher dem 
Irrtum, dass die Welt, so wie sie sie als scheinbar gegeben wahrnimmt, ist und sein muss. 

13  »Die Tatsachen, welche die Sinne uns zuführen, sind in doppelter Weise gesellschaftlich 
präformiert: durch den geschichtlichen Charakter des wahrgenommenen Gegenstands und 
den geschichtlichen Charakter des wahrnehmenden Organs.« (Horkheimer 1937: 174). 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002 - am 14.02.2026, 07:23:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HABEN PHILOSOPHISCHE METHODEN POLITISCHES GEWICHT? | 31 

 

Dem stellt er die »kritische Theorie« gegenüber, die sich als Produkt ihrer Epoche 
weiß und daher ihre sozio-kulturell-historische Bedingtheit reflektiert. Insbesondere 
wissen deren Protagonist*innen auch um ihre Verflechtung mit dem ›herrschenden 
System‹ und seinen Denkformen. Im Unterschied zu Hegel und mit Kant gehe es ihr 
nicht um die affirmierende Versöhnung mit der Gegenwart, was eine »fortwährende 
Reproduktion des Bestehenden« (Horkheimer 1937: 179) bedeute, sondern um die 
kritische Bestandsaufnahme zum Zwecke einer grundlegenden Veränderung der 
herrschenden, immer auch ökonomisch zu verstehenden, Verhältnisse. Der wesentli-
che Unterschied zwischen traditioneller und kritischer Theorie besteht daher darin, 
dass die kritische Theorie gerade darauf aus ist, den der Wissenschaft, der Theorie-
bildung, ihren Kategorien und Praxen eigenen Anteil am strukturell erzeugten, beste-
henden Unrecht, der Ungleichverteilung von Macht, Eigentum und Teilnahmechan-
cen immer auch selbstkritisch zu reflektieren. Dafür ist die kritische Reflexion der 
Theoriebildner*innen auf ihre eigenen (gewordenen) Denkmuster unerlässlich.14 

Eine Prämisse, die für Foucault gleichermaßen gilt. Foucault richtet dazu bekann-
termaßen den Fokus auf den Zusammenhang zwischen Subjektkonstitution, Wissens-
generierung und Machtausübung15 – ohne allerdings diesem Prozess noch den ein-
zelnen Momenten, die in ihrem Werden reziprok voneinander abhängig sind, eine 
dialektische Form zu geben.16 Dabei geht es um die grundlegende Frage: Wie entste-
hen und wandeln sich gesellschaftliche Normen (Strukturen, Institutionen, Habitus, 
Denkweisen etc.), die konstitutiv für die einzelnen Individuen sind, und wie und wa-
rum fügen die Individuen sich ihnen? Foucault zufolge werden Normen diskursiv 
etabliert und stabilisiert, d.h. auch über wissenschaftliche Problematisierungen, wo-
bei die Unterwerfung unter Normen immer auch mit dem Erwerb von Macht einher-
gehen kann. Die zentrale Funktion, die Foucault den Diskursen dabei zuschreibt, 
lenkt den Fokus unter anderem auf die Sprache als Denk-, Beschreibungs- und 
Generierungsinstrument von Normalität wie Anormalität im weitesten Sinne. Die 
Verhaftung im herrschenden System gilt selbstverständlich auch für die Wissenschaf-
ten und ihre Theoriebildner. Foucault macht deutlich, dass Unterwerfung unter die 
geltenden Regeln und damit Kollaboration unabdingbar sind, um überhaupt in ent-

                                                             
14  In diesem Sinne bricht sie mit dem Narrativ der neuzeitlichen Wissenschaft, die sich im 

Dienste zunehmender Freiheitsrealisierung der Menschheit tätig wähnt, ohne es, nach 
Horkheimer, in der Moderne tatsächlich zu sein. 

15   Vgl. zum Zusammenhang von Subjektkonstitution und Macht bei Foucault den aufschluss-
reichen Aufsatz von Martin Saar (Saar 2009).  

16  Sinnvoller Weise lässt sich der epistemologisch-ontologische Aspekt des Konstitutionsver-
hältnisses, wie er von Michel Foucault in Die Ordnung der Dinge (1966) analysiert wird, 
von dem epistemologisch-legitimativen Aspekt unterscheiden, den Foucault etwa in Was 
ist Kritik? (1978) hervorhebt. Dass beide Aspekte in einem reziprok-konstitutiven Verhält-
nis stehen, lässt sich schematisch anhand des Dreiecks Wissen-Macht-Subjekt ausdrücken. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002 - am 14.02.2026, 07:23:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 | TATJANA SCHÖNWÄLDER-KUNTZE 

 

sprechende (Sprecher-)Positionen zu gelangen. Davon nimmt er sich selbst als Phi-
losophieprofessor am Collège de France nicht aus – weshalb er auch und gerade in 
seiner Antrittsvorlesung diese Zusammenhänge reflektiert (vgl. Foucault 1971). 

Die oben angesprochene offene Dynamik des Werdens in all ihren Facetten denk-
bar zu machen, bedeutet also nicht weniger als über die vielfältigen Wechselspiele 
zwischen der Konstituierung des Einzelnen und seiner historisch variablen sozio-kul-
turellen Situation aufzuklären. Das fordert, das Verhältnis zwischen möglichen – po-
sitiven wie negativen – Positionen in der Gesellschaft, dem Wissen und den Diskur-
sen darüber sowie der Art und Weise, wie es bzw. sie generiert werden, den allgemein 
akzeptierten Denkformen, der Rolle der Sprache etc. zu analysieren und offen zu le-
gen. Dabei geht Foucault davon aus, dass sich tatsächlich niemand seinen gesell-
schaftlichen Konstitutionsbedingungen entziehen kann – auch die reflektierende, kri-
tische Wissenschaftler*in nicht. Daher kann es nicht um die Suche nach einem Stand-
punkt außerhalb des Werdens gehen, der dann als unhinterfragbar, weil unwandelbar, 
postuliert werden könnte. Und es geht auch nicht darum – um das nochmals zu beto-
nen –, ein gleichbleibendes Entwicklungs- oder Entstehungsmuster des Werdenden 
zu finden bzw. zu entwerfen. Vielmehr geht es metaphorisch gesprochen darum, aus 
dem Möglichkeitsraum heraus, innerhalb dessen gedacht, geforscht und gelebt wird, 
dessen Grenzen sichtbar zu machen, um sie überschreiten zu können. In diesem Sinne 
benötigt die Aufklärung die kritische »Arbeit entlang unserer Grenzen, das heißt die 
geduldige Arbeit, die der Ungeduld der Freiheit Gestalt gibt« (Foucault 1984: 707). 

Im Spektrum dieser vieldimensional selbstkritischen (Theorie-)Auffassungen gilt 
es, Judith Butlers kritische Auseinandersetzungen wie auch ihre eigene philosophi-
sche Theoriebildung zu verorten. Für eine nach wie vor der kritischen Aufklärung 
verpflichteten Haltung ergibt sich aus dem bisher Skizzierten die Notwendigkeit ei-
nes methodisch auf Dauer gestellten reflexiven, d.h. selbst-kritischen Korrekturmo-
dus der Theorie(-bildung). Dieser besteht darin, sich nicht nur immer wieder über die 
eigenen ideologischen Denkblockaden aufzuklären bzw. sich der eigenen (macht-)po-
litischen Wirkmächtigkeit offen bewusst zu sein, sondern sich auch jeder unaufheb-
baren Festschreibung von Inhalten, Formen oder Fundamenten der Theorie zu ent-
halten. In diesem Sinne versucht Butler einerseits die unaufhörliche, prozessuale 
Transformation, der sowohl die einzelnen Analysegegenstände als auch ihre Bezie-
hungen untereinander unterliegen, theoretisch einzuholen. Andererseits fragt sie nach 
den Möglichkeitsbedingungen gegenwärtigen wie auch zukünftigen menschlichen Da-
seins, ohne das bislang Gewordene mitsamt seiner ›Normalität‹ bzw. seinen normativen 
Ansprüchen als unveränderbaren Maßstab der Theoriearbeit in die Zukunft zu extrapo-
lieren. Hinzu kommt, dass sie eine vollständige Aufdeckung dessen, was die Einzelnen 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002 - am 14.02.2026, 07:23:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HABEN PHILOSOPHISCHE METHODEN POLITISCHES GEWICHT? | 33 

 

ausmacht, für unmöglich hält, weshalb der Rekurs auf fixe Fundamente in der Theorie-
bildung ihr schon aus diesem Grund nicht haltbar erscheint. Angemessene Theoriebil-
dung hat all dies zu berücksichtigen, will sie sich selbst nicht konterkarieren.17 

2. DIE PRAKTISCHE REALITÄT: METHODISCHE 

MACHTDEMONSTRATIONEN VERSUS REFLEXIV-KRITISCHE 

KORREKTIVE OFFENHEIT IN DER THEORIEBILDUNG 

Wenn die Theoriebildung ihren Gegenstand, so weit dies möglich ist, adäquat zu er-
fassen versucht, und wenn der Gegenstand das Gewordene in all seinen Facetten ist, 
d.h. mit inhaltlichen, strukturellen wie formalen Unterschieden, dann bedeutet das 
für die Theoriebildung selbst, dass sie sich ihrer eigenen transformativen Dynamik 
und Offenheit, der sie gleichermaßen unterliegt, nicht entziehen darf. Die grundsätz-
liche Frage, um die es hier geht, lautet, ob Abstand von der Vorstellung genommen 
werden muss, einen point-of-nowhere im Sinne eines sich-nicht-transformierenden, 
neutralen Außen, d.h. einer unabdingbaren Voraussetzung postulieren zu müssen, von 
dem aus – mit Kant – unbedingte Urteile gefällt werden könnten. So gilt Butlers im-
mer wieder vorgebrachter Vorbehalt nicht-transformierbaren, materialen Grundbe-
griffen oder -strukturen, deren Notwendigkeit in der praktischen Theoriebildung zum 
Zwecke normativer Begründung postuliert wird. Dieser Vorbehalt gegen jegliche 
endgültige Fixierung – die notwendig ein Außerhalb vom Werden impliziert – lässt 
sich an zwei Beispielen, die im Folgenden erörtert werden, zeigen: am innerphiloso-
phischen Disput über Status und Semantik des Subjektbegriffs sowie an der Ausei-
nandersetzung über die Notwendigkeit oder Kontingenz der Grundlagen des Politi-
schen mit Ernesto Laclau und Slavoj Žižek. 

Strategische »Listen der Macht« 

Die Anfang der 1990er Jahre unter den Vertreter*innen der kritischen Theorie ausge-
tragene Auseinandersetzung hat sich vor allem an der Auffassung darüber entzündet, 
ob der moderne europäische Vernunftbegriff mit all seinen Bestimmungen und Im-
plikationen in Form des ›Subjekts‹ als nicht hinterfragbarer Grundbegriff jeder mög-
lichen Theoriebildung in der praktischen Philosophie unabdingbar ist – oder nicht. 
Bei diesem Disput um adäquate Prämissen und Methoden ging es für Butler nicht 

                                                             
17  Hier gilt es zwischen einer strukturellen und einer persönlichen Undurchsichtigkeit des 

Selbst und seiner Genese zu unterscheiden etwa analog zu Kants Unterscheidung zwischen 
intelligiblem und empirischem Charakter. Kritikwürdig ist dabei, dass überhaupt so etwas wie 
ein allgemeiner intelligibler Charakter behauptet wird – nicht nur im Gedankenexperiment, 
sondern tatsächlich – der dann als theoretische Grundlage dient. Zu ersterem vgl. v.a. KEG. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002 - am 14.02.2026, 07:23:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 | TATJANA SCHÖNWÄLDER-KUNTZE 

 

bloß um eine inhaltliche Auseinandersetzung, sondern auch um den machtpolitischen 
Gestus, mit dem die kritisierte Position vorgetragen und verteidigt wurde. In ihrem 
Essay »Kontingente Grundlagen. Der Feminismus und die ›Postmoderne‹« (Butler 
1993), setzt sie inhaltlich bei der Frage ein, aus welchen Gründen bzw. Intentionen 
und mit welchen Mitteln zeitgenössische Philosoph*innen festlegen, dass es nicht 
hinterfragbare, fixe methodische wie inhaltliche Grundlagen gibt, ohne die eine The-
orie des Politischen nicht sinnvoll denkbar sei. Butler antwortet mit ihrem Essay auf 
Vorwürfe vonseiten Seyla Benhabibs, die die sogenannte ›Postmoderne‹ bezichtigt, 
dem Feminismus, der mit ihr ein »prekäres Bündnis« eingehe, einen Bärendienst zu 
erweisen. Denn die Thesen der ›Postmoderne‹ machten den Feminismus politisch 
handlungsunfähig (Benhabib 1993). Problematisch ist dabei für Benhabib insbeson-
dere die Infragestellung des (souveränen und autonomen) ›Subjekts‹, da es für sie die 
notwendige Voraussetzung jeder politischen Theorie darstellt. 

In ihrer Replik kritisiert Butler ihrerseits wiederholt gerade diese theoriebildende 
Praxis der Kritiker*innen als List, derer sich ihre Kolleg*innen in der Debatte um die 
richtige Art und Weise, wie das Politische zu begründen bzw. zu theoretisieren sei, 
bedienten. Dabei zielt ihre Kritik auf zwei Ebenen ab: zum einen auf die eingefor-
derte Begründungsstrategie in der politischen Theorie, d.h. darauf, dass vorausge-
setzt wird, dass politische Theorie vom (prinzipiell souveränen und autonomen) 
›Subjekt‹ auszugehen habe. Zum anderen kritisiert sie aber auch, wie Begriffe gebil-
det und verwendet werden. Denn nach Butler werden auf beiden Ebenen die eigent-
lichen Effekte des Theoretisierens verdeckt – was durchaus intendiert sein könnte. 
Die Theoriebildung selbst wird so zur (wissens-)politischen Praxis, durch die in ei-
nem scheinbar neutralen, wissenschaftlichen Diskurs Positionen unlauter, weil un-
ehrlich, abgesichert und verteidigt werden. Kurz gesagt, geht es um eine strategische 
Praxis, die mit Butler als Infragestellungsverbot bezeichnet werden kann. Dieses Verbot 
ist freilich nur die Kehrseite einer Theoriebildungsstrategie, die darauf insistiert, prak-
tische oder politische Theorie auf unabdingbaren, fixen Grundlagen beruhen lassen zu 
müssen. Butler fasst folglich unter ›List‹ unterschiedliche Aspekte der Begriffsbildung 
und -verwendung wie auch Argumentationsmuster bzw. Methoden zusammen, die sie 
bei denen findet, die glauben, vor dem ›postmodernen‹ Denken warnen zu müssen.18 

                                                             
18  Die Forderung nach einer sicheren Begründung (in) der Theoriebildung lässt sich unter 

Rekurs auf Descartes’ Suche nach einem unbezweifelbaren apodiktischen Fundament zur 
Theoriebegründung erklären – nicht verteidigen. Das cogito ist aufgrund seiner rein forma-
len Reflexivität und daher Selbstbestätigung unbezweifelbar – begründet aber sonst auch 
schon nichts weiter. Bekanntlich muss Descartes auf die Idee Gottes rekurrieren, um mehr 
als das sich selbst denkende Denken für wahr und existent erklären zu können. 

 Die inhaltliche Forderung dagegen, dass es sich dabei eben um das ›stabile autonome Sub-
jekt‹ handeln muss, rekurriert auf Kants praktische Vernunft. Diese ist zwar bei Kant refle-
xiv und vermag sich auch reinigend von ihren Irrtümern zu befreien, unterliegt aber in ihrer 
konkreten Ausgestaltung mit Hegel doch einem sozio-kulturell-historischen Wandel. Insofern 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002 - am 14.02.2026, 07:23:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HABEN PHILOSOPHISCHE METHODEN POLITISCHES GEWICHT? | 35 

 

Das von Butler geforderte kritische Infragestellungsgebot bedeutet dabei, »den Kon-
struktionsprozeß« (Butler 1993: 34) der scheinbar nicht kritisierbaren Begriffe zu un-
tersuchen – folglich muss die Theoriebildung »einen Weg finden, die Grundlagen, die 
sie notwendigerweise zugrunde legt, auch wieder in Frage zu stellen« (Butler 1993: 39). 

Butler nennt daher die diskursive Praxis der Kritiker*innen – hier Seyla Benhabib 
und Nancy Fraser – an zwei Stellen eine »autoritäre List«, weil das »stabile Subjekt« 
(Butler 1993: 32) bzw. die »Kategorie ›Frauen‹« (Butler 1993: 51) normativ als un-
hinterfragbarer Ausgangspunkt festgelegt werden. Das verschleiert die sozio-kultu-
rell-historisch gewordene Bedeutung der Begriffe und damit ihre inhaltliche Kontin-
genz, aber auch ihre kontingente Setzung als begründende Prämissen. Nach Butler 
ist das autoritär, weil die konstatierte Unhinterfragbarkeit das Verbot impliziert, über 
diese Prämissen inhaltlich und in Bezug auf ihren theoretischen Gebrauch bzw. The-
oriestatus erneut nachzudenken. Aber auch das Gebot der Begründungspraxis, auf-
grund dessen auf (vermeintlich) unbezweifelbare Grundlagen rekurriert werden 
muss, nennt sie eine »List der Macht«. Diese ist »tückisch« (Butler 1993: 36), wenn 
sie ein (vermeintliches) Jenseits der Theoriebildung konstatiert, wodurch das dort 
Verortete aus jeder weiteren Diskussion oder Infragestellung ausgeschlossen wird. 
Der vorausgesetzte Subjektbegriff erscheint Butler sogar an sich selbst »politisch hin-
terhältig« (Butler 1993: 46) weil er Universalität verspricht, wenngleich er durch 
Ausschlussmechanismen erzeugt worden ist und wird.19 

Selbst der diskursive Einsatz vereinheitlichender Namen – sei es, um sie als apo-
diktisches Fundament der Theoriebildung zu verwenden, sei es, um die Gegner zu 
diffamieren – birgt nach Butler noch eine autoritäre »selbstherrliche List der Macht« 
(Butler 1993: 34). Denn zum einen vereinheitlichen solche Benennungen – hier 
›Postmoderne‹ – unstatthaft, weil sie eine Pluralität von distinkten, individuellen Vor-
kommnissen unter Absehung des individuell Besonderen auf eine vermeintlich ge-
meinsame Eigenschaft reduzieren. Butler spricht bezogen auf den Namen ›Postmo-
derne‹ von »ein[em] künstlich konstruierte[n] Ganze[n]« (Butler 1993: 34), womit 

                                                             
darf man mit Butler fragen, wie diese Setzung und das Verbot ihrer Infragestellung begründet 
werden könnte – will sie sich nicht der (machpolitischen) Willkür bezichtigen lassen. 

19  Dabei argumentiert Butler aus einer Hegel’schen, differenztheoretischen Perspektive. De-
finieren heißt im Wortsinn ›begrenzen‹, ›beenden‹. Nach Hegel schließt eine definierende 
Bestimmung nicht nur positiv das Definiendum ein; vielmehr wird durch die Grenzziehung 
auch immer das, was nicht gemeint ist, ausgeschlossen, abgetrennt. Dieses abgetrennte 
›Außen‹ ist und bleibt dabei konstitutiv für das Definierte, auch und gerade, weil etwas 
ausgeschlossen werden muss, um zu definieren: »Deshalb müssen wir daran erinnern, daß 
sich Subjekte durch Ausschließung konstituieren, d. h. durch die Schaffung eines Gebiets 
von nichtautorisierten Subjekten, gleichsam von Vor-Subjekten, von Gestalten des Verwor-
fenen und Bevölkerungsgruppen, die der Sicht entzogen sind.« (Butler 1993: 46). Dass der 
begriffliche Bildungsprozess auf die Generierung einer begrifflich bezeichenbaren Menge 
von Vorkommnissen übertragbar ist, wird dabei mit Hegel vorausgesetzt. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002 - am 14.02.2026, 07:23:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 | TATJANA SCHÖNWÄLDER-KUNTZE 

 

zudem impliziert werde, dass unterschiedlichste theoretische Standpunkte – im He-
gel’schen Sinne – Ausdruck eines spezifischen historischen Entwicklungsmomentes 
seien. Das mache den Begriff ›Postmoderne‹ selbst zu einem »entschieden ›mo-
derne[n]‹ Zeichen« (Butler 1993: 35). Zum anderen zwingt die vereinheitlichende 
Benennung die darunter Gefassten dazu, sich innerhalb der Alternative modern/post-
modern zu positionieren, erzeuge also eine (scheinbar) alternativlose Binarität. Es 
ließe sich ergänzen, dass sie zudem dazu zwingt, sich gegebenenfalls gegen Einwände 
bzw. Zumutungen zu verteidigen, die gar nicht auf die eigene Argumentation bzw. im 
Falle von Begriffen wie ›Frauen‹ auf einen selbst als Adressierte zutreffen. 

Diese Praxen werden von Butler als »Abriegelungsstrategien« und »Verschleie-
rungstaktiken« bewertet, die die eigenen normativen Setzungen der theorietragenden 
Prämissen, die gegen jede kritische Infragestellung schützen (sollen), obwohl sie ei-
gentlich nicht weiter begründbar, weil immer kontingent sind. Man könnte auch sa-
gen, es handele sich bei diesen »Listen der Macht« im philosophischen Diskurs um 
Immunisierungsstrategien, also um ein methodisches Instrumentarium, derer oder 
dessen sich Philosoph*innen bedienen, um ihre Überlegungen gegen jegliche, mög-
licherweise auch institutionell transformative Effekte erzeugende Diskussionen von 
vorneherein abzusichern bzw. abzuschirmen. Dafür rekurrieren sie auf scheinbar un-
umgängliche philosophisch einzuhaltende Prinzipien, mithin Methoden, die zu expli-
zieren aber Aufgabe einer kritischen, aufklärenden (Selbst-)Reflexion im Sinne Kants 
und Horkheimers wäre. D.h. einer Reflexion, die ständig ihre eigenen Praxen und die 
dadurch erzeugten Effekte kritisch untersucht, indem sie etwa fragt, wie Begriffe ge-
bildet werden, was sie zum Ausdruck bringen, welche Funktion dabei der Sprache 
zukommt, welche Methoden zu welchen Ergebnissen führen etc. 

Dabei geht es Butler neben der aufklärenden Analyse auch um die Folgerungen, 
die sich aus dieser Kritik für die eigene Theoriebildung ergeben. Keinesfalls bedeutet 
es für sie, auf jegliche Grundlagen zu verzichten – sondern vielmehr, diese Grundla-
gen reflexiv immer als kontingent auszuweisen und sie folglich immer wieder der 
Infragestellung auszusetzen. Denn, so Butler, wenn es überhaupt eine gemeinsame 
›poststrukturalistische These‹ gibt, dann die, dass die herrschende Ordnung bzw. die 
Macht auch die (philosophischen) Begriffsapparate sowie die Subjektpositionen der 
(etablierten) Kritiker*innen durchdringt.20 Der Versuch, theoretisch einen Standpunkt 

                                                             
20  Im institutionellen Zusammenhang ist das relevant, insofern (akademische) Macht auch 

durch die Verknappung von Sprecherpositionen operiert: »Insofern ›sprachliche Verhält-
nisse immer Verhältnisse der symbolischen Macht sind‹ (Bourdieu/Wacquant 1996: 177), 
›Technologien der Repräsentation‹ dazu beitragen, ›Verletzung moralisch zu konsolidie-
ren‹ (Butler/Athanasiou 2014: 182) und schließlich Macht sich dadurch auszeichnet, dass 
es, wie Achille Mbembe argumentiert, der ›Souverän ist, der entscheidet, was sichtbar ist 
und was unsichtbar bleiben soll‹ (Mbembe 2014: 211), sind Sprechpositionen nicht belie-
big vermehrbar. Denn Macht operiert auch und gerade durch die Verknappung autorisierter 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002 - am 14.02.2026, 07:23:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HABEN PHILOSOPHISCHE METHODEN POLITISCHES GEWICHT? | 37 

 

auszuweisen, der sich in einem machtfreien Jenseits befindet, kann »möglicher-
weise«, so Butler, als weitere »tückische List« (Butler 1993: 36) beurteilt werden. 
Für die Kritik ergebe sich die Aufgabe, danach zu fragen, »was durch den theoreti-
schen Schritt, Grundlagen festzulegen, autorisiert und was ausgeschlossen oder ver-
worfen wird« (Butler 1993: 37). Wenn es aber nicht möglich ist, zur (Theorie-)Be-
gründung einen unabänderlichen gesellschafts- oder theorieexternen Referenzpunkt 
auszuweisen – epistemologisch wie ethisch – dann muss jede scheinbar universelle 
Begründung oder Begründungsfigur immer wieder selbst in Frage gestellt werden. 
Es gibt hier keinen Ort außerhalb der transformativen Prozesse des Werdenden ins-
gesamt, der theoretisch geltend gemacht werden könnte. Butlers Versuch, dies theo-
retisch einzuholen, liegt dann eben darin, die kritische Hinterfragung der eigenen 
Prämissen und die grundsätzliche Offenheit, sie zu transformieren, auf Dauer zu stellen. 

Patriarchale Fixierungen 

Der grundsätzliche Vorbehalt gegen endgültige Fixierungen zeigt sich auch in dem 
gemeinsam mit Ernesto Laclau und Slavoj Žižek verfassten Band Contingency, He-
gemony, Universality. Contemporary Dialogues on the Left, in dem Butler erneut kri-
tisch fragt, wie es um die Festschreibung struktureller Grundlagen in der politischen 
Theorie steht. Auch hier sieht sie den Versuch, u.a. zu Begründungszwecken das fort-
dauernde Werden, die Prozessualität aus der (politischen) Theorie(-bildung) selbst 
auszuschließen. Wiederum geht es Butler um Begriffe bzw. Strukturmomente mit Be-
gründungsfunktion, die aus der Infragestellung ausgeschlossen werden: sei es der 
Subjektbegriff, diesmal in einer Lacanʼschen Spielart, oder aber, (immer noch) die 
sexuelle Differenz. Die Festschreibung bzw. das Infragestellungsverbot erfolgt hier 
über eine Bedeutungsambiguität von ›transzendental‹, die einer unterschiedlichen 
Perspektive geschuldet ist: Je nachdem, ob wir es mit der erkenntnistheoretischen 
(epistemologischen) oder der praktischen, ethischen Bedeutung von ›transzendental‹ zu 
tun haben. Aus erkenntnistheoretischer Perspektive verweist der Begriff ›transzenden-
tal‹ auf die Frage: Wie ist bzw. was macht die Erkenntnis von Erfahrungsgegenständen 
möglich? Dabei setzt Kant voraus, dass wir Erfahrung machen und Gegenstände erken-
nen. Insofern handelt es sich auch um eine Frage, die retrospektiv nach den ermög-
lichenden Realisierungsbedingungen des aktuell Gegebenen sucht.21 Diese, wenn man 

                                                             
Sprechpositionen.« (Hark 2016). Vgl. natürlich auch Kuhn (1962), der nachweist, dass die 
Erneuerung bzw. Transformation wissenschaftlicher Paradigmata weniger mit Erkenntnis-
zuwachs als vielmehr mit dem Aussterben der Gralshüter zu tun hat. 

21  Wir können nach Kant Erfahrung von Gegenständen machen, weil wir uns die mannigfal-
tigen sinnlichen Eindrücke in Raum und Zeit unter Zuhilfenahme der Kategorien als ge-
ordnete Phänomene repräsentieren. Verfügten wir nicht über unseren Verstand, der mit die-
sen transzendentalen Instrumenten ausgestattet ist, könnten wir nicht diese Erfahrungen 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002 - am 14.02.2026, 07:23:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 | TATJANA SCHÖNWÄLDER-KUNTZE 

 

so will, Sichtbarkeitsbedingungen sind zwar nicht kausal wirksam, aber sie bilden die 
Formen des Realisierten, ohne die es nicht so, auf diese Weise wahrgenommen würde. 

Geht es aber im praktischen Zusammenhang – von der Theoriebildung selbst bis zu 
Vorschlägen, die die Gestaltung des Politischen betreffen – nicht um das Erkennen des 
Gewordenen, sondern um zukünftiges Werden, so eröffnen ›transzendentale‹ Bedin-
gungen einen Möglichkeitsraum, in dem sich eine Zukunft ereignen können soll, in der, 
anders als gegenwärtig, bestimmte Ausschlüsse, Nicht-Teilhaben etc. vermieden wer-
den können oder sollen. Ein Raum, der ein Werden prinzipiell möglich macht – ohne 
deshalb das Sein der Personen in irgendeiner Form zu bestimmen, zu determinieren 
oder gar zu erzeugen. Hier geht es um eine generell unüberwindbare, aber auch gewollte 
Offenheit dem Leben gegenüber, die sich auch in der Theoriebildung im Sinne der kri-
tischen Haltung spiegeln sollte. Diese wird verfehlt, wenn die erkenntnistheoretisch ge-
wonnenen Formen in die prospektive Theoriebildung extrapoliert werden. Denn dann 
beschränken sie den Möglichkeitsraum auf das Gewordene und öffnen ihn gerade nicht 
für andere, bislang ungedachte, aber dennoch prinzipiell intelligible Realisierungen.  

Mit der Unterscheidung zwischen einem epistemologisch, historisch geworde-
nem ›Transzendentalen‹ und einem prospektiv Möglichkeiten eröffnendem ›Trans-
zendentalen‹ lässt sich Butlers Kritik am theoretischen Status der sexuellen Diffe-
renz, den sie bei Žižek am Werk sieht, verstehen: »Das [epistemologisch] Transzen-
dentale stellt somit die kriteriellen Bedingungen bereit, die die Entstehung des The-
matisierbaren einschränkt« (KHU: 186) – weil ihm seine Historizität und damit 
Transformativität abgesprochen wird. Insofern nennt Butler den der Geschlechterdif-
ferenz zugeschriebenen ›quasi-transzendentalen Status‹, durch den »sie nicht thema-
tisiert werden kann, [der] sie gegen jede kritische Prüfung immun[isiert], doch zu-
gleich notwendig und essentiell ist: ein wirklich gelungenes Machtinstrument« 
(KHU: 187). Wohlverstanden geht es wiederum darum, wie methodisch bestimmte 
Denkblockaden bzw. -verbote instituiert werden, um damit gewordene und gefestigte 
Hegemonien aufrechtzuerhalten.22 

Welche methodischen Konsequenzen ergeben sich vor dem Hintergrund kriti-
scher Theorietradition aus der skizzierten Butler’schen Kritik an Theoriebildungs-
strategien? Welche Kriterien muss eine adäquate theoriebildende Praxis nach Butler 
erfüllen, die sich ihrer eigenen Verstrickungen mit hegemonialen Denkmustern, aber 
auch akademischen wie politischen Machtattitüden bewusst ist; die folglich immer 
wieder die eigenen Grundsätze in Frage stellt, weil sie auch ihre eigene korrigierende 
Dynamik und Offenheit will und nicht zu leugnen sucht? Und welche Bedeutung hat 
das für die Frage nach dem politischen Gewicht philosophischer Methoden? 

                                                             
machen. Vgl. KrV, insbes. ›Die Transzendentale Ästhetik‹ A 17–49/B 31–73 sowie das 
Erste Buch der ›transzendentale[n] Analytik‹ A 64–136/B 89–175. 

22  In Bezug auf die unumstößliche Präfiguration von Verwandtschaftsbeziehungen, die Butler 
in Lacans binär strukturiertem Symbolischen am Werke vgl. auch AV, insbes. 114f. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002 - am 14.02.2026, 07:23:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HABEN PHILOSOPHISCHE METHODEN POLITISCHES GEWICHT? | 39 

 

3. METHODISCHE KONSEQUENZEN 

Zusammengefasst besteht die wesentliche methodische Klammer für die theoriebil-
dende Praxis meines Erachtens darin, gegen jegliche Festschreibung einen Fixie-
rungsvorbehalt auszusprechen. Das gilt für sämtliche Aspekte einer Theorie: für die 
theoriebildenden Prämissen in Form von begrifflichen, strukturellen und methodi-
schen Grundlagen, aber auch für die konkreten sozialen Veränderungen, das wäre die 
Bestimmung konkreter inhaltlicher Ziele, die mithilfe der Theorien erreicht werden 
sollen. Das Kriterium, an dem die selbst-reflexive kritische Analyse die eigene theo-
riebildende Praxis messen muss, lautet dabei durchgehend: Gibt es einen Begriff/Na-
men/Sachverhalt oder eine Prämisse, der oder die so eingesetzt wird, dass seine/ihre 
Infragestellung ausgeschlossen ist? Anders gefragt: Weist die Theorie ihre eigenen 
(Voraus-)Setzungen adäquat aus, d.h. mit dem expliziten Wissen um ihre Kontingenz, 
oder werden methodische Strategien angewendet, um gerade dies zu verdecken? Wer-
den diese Fragen mit ›Ja‹ beantwortet, gilt es zu korrigieren, d.h. die Infragestellung 
wieder denkbar zu machen und damit die Theorie zu öffnen. Mit solchen autokorrek-
tiven Fragen an die Theoriebildung lässt sich mit Butler an beide Aspekte Der-
ridaʼscher Dekonstruktion anschließen.23 

Vor diesem Hintergrund eine angemessene Theoriebildung auch positiv zu be-
stimmen, ist nicht ganz einfach, weil die kritische Analyse insbesondere aufdeckt, 
welche konkreten materialen oder formalen Bestimmungen nicht angemessen sind.24 
Zur Beurteilung scheint jedenfalls ein Kriterium zu bleiben, das man die Forderung 
nach performativer Konsistenz der Aussagen nennen kann. Gefordert wird dann, dass 
keine Widersprüchlichkeit zwischen den Inhalten einer Theorie und ihrer Bildung 
besteht. So wäre und ist es beispielsweise widersprüchlich die Theorie auf einem em-
phatischen Freiheitsbegriff beruhen zu lassen – und dann die sozio-kulturell gewor-
dene Formierung, die Freiheit als praktische Vernunft angenommen hat, als unverän-
derbar zu reklamieren. Denn entweder bezeichnet Freiheit die mögliche Überschrei-
tung jeder scheinbar gegebenen Grenze, d.h. auch ihre eigene Formierung, oder nicht.25 

                                                             
23  »Im allgemeinen folgt die Ausübung der Dekonstruktion zwei verschiedenen Bahnen oder 

Stilen, die sie meistens einander aufpfropft. Der eine Stil ist begründeter und dem Anschein 
nach ungeschichtlicher Art: vorgetragen, vorgeführt werden logisch-formale Paradoxien. 
Der andere, geschichtlicher und anamnestischer, scheint der eines Lesens von Texten zu 
sein, einer sorgfältigen Interpretation eine eines genealogischen Verfahrens.« (Derrida 
1991: 44). Die logischen Paradoxien ergeben sich daraus, dass explizit ausgeschlossenen 
Inhalten dennoch eine konstitutive Funktion in der Theoriebildung zukommt, sodass der ope-
rationale Prozess und das Dargestellte einander widersprechen; vgl. Dreisholtkamp 1999. 

24  Hier gilt es, aus einer differenzlogischen Perspektive über Hegels bestimmte Negation hin-
aus eine negative Bestimmung zu denken, die nicht schließt, sondern öffnet. 

25  Siehe das Kant-Zitat in FN 5. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002 - am 14.02.2026, 07:23:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 | TATJANA SCHÖNWÄLDER-KUNTZE 

 

So ist es eben widersprüchlich, einerseits ›Freiheit‹ im eben erwähnten Sinne als Grund-
begriff zu postulieren, aber dann eine bestimmte (Subjekt-)Formierung als unhintergeh-
bar bzw. unveränderbar festzuschreiben. Das konterkariert sowohl den Freiheitsbegriff 
als auch die gleichfalls auf ihm fußende Theoriebildung, wenn sie Voraussetzungen 
festschreibt. Die performative Konsistenz einer Theorie bestünde also in Anlehnung an 
Austin (und Hegel) darin, dass der vorgestellte Inhalt und der dargestellte Gedanken-
gang und dessen Prämissen einander nicht widersprechen bzw. übereinstimmen. Die 
zugrundeliegende Annahme lautet folglich, dass Theorie(-bildung) nur dann ›ehrlich‹ 
ist, wenn zwischen ihren ihr bekannten Prämissen und dem, wie sie selbst verfährt, 
Konsistenz erkennbar ist – sie in diesem Sinne ihre eigenen Ansprüche nicht verfehlt. 

Freilich kann die Frage gestellt werden, ob die Forderung nach methodischer 
Adäquatheit nicht ebenfalls den Inhalten und Ergebnissen der Analysen Butlers wi-
derspricht, die etwa jeder Menschliches definierenden Begriffsbildung Gewalttätig-
keit vorwirft, weil sie durch eingrenzende Bestimmung leidvolle Ausschlüsse bzw. 
Unterwerfungen generiert. Ich meine, dass das nicht zutrifft, weil die Forderung nach 
offener Theorie- wie auch Begriffsbildung sich immer kritisch retrospektiv an das rich-
tet, was bereits geworden ist; dies aber gerade nicht prospektiv als Ideal oder Norm in 
die Zukunft extrapoliert. In diesem Sinne gewinnt die mit Kant einsetzende methodi-
sche Verschiebung hin zur Frage nach den Möglichkeitsbedingungen auch in der prak-
tischen Philosophie Bedeutung. Im politischen Kontext bedeutet das, die Lebensbedin-
gungen in den Blick zu nehmen, die eine freie Lebensgestaltung jeder Person dem je 
eigenen Potential nach möglich machen.26 So hat die selbst-kritische Reflexion die 
Funktion darüber aufzuklären, was und wie das, was gegenwärtig der Fall ist, geworden 
ist, um normativ wirkende Festlegungen, die das Menschliche oder die Vernünftigkeit 
aus Begründungszwecken festlegen (müssen), gerade zu vermeiden. D.h. die scheinbar 
gegebenen Grenzen des Gewordenen sichtbar zu machen bzw. sie zu erkennen, um sie 
überschreiten zu können – sei es korrigierend, sei es verwerfend, sei es an ihnen fest-
haltend. Auf diese Weise werden die gewordenen Begriffe oder Prämissen aber nicht 
blind als unhinterfragbarer normativer Grund oder Zweck eingesetzt, sondern in ihrer 
Funktionalität aufgedeckt und offen als das ausgewiesen, was sie sind: mehr oder we-
niger kontingente Errungenschaften, die es immer wieder kritisch zu prüfen gilt.27 

                                                             
26  Vgl. Schönwälder-Kuntze 2014: 350–354. 
27  Ermöglichung bedeutet so aber gerade nicht, wie bspw. dem Nussbaumʼschen capability-

Ansatz entsprechend, sich gemäß einer bestimmten, nämlich der derzeit noch im Westen 
favorisierten, intellektuellen Vernunft auszubilden, und insofern die Realisierung nur dieser 
Vernunft möglich zu machen. Vielmehr soll das konkrete Was und Wie des Werdens nicht 
von vorneherein bestimmt und festgelegt werden, weil es auch ganz andere Lebensrealitä-
ten gibt und geben kann – all das gilt es zu ermöglichen. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002 - am 14.02.2026, 07:23:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HABEN PHILOSOPHISCHE METHODEN POLITISCHES GEWICHT? | 41 

 

Dabei bedeutet das eigene Denken als Teil des Werdens zu begreifen gleicherma-
ßen, die eigene Genese nicht zu vergessen, und damit, das eigene traditionelle Ver-
haftetsein nicht zu unterschlagen. Selbst-reflexiv-kritisch heißt dann auch, nicht nur 
(historisch variable) unterschiedliche Selbste oder eben Subjektbegriffe in den Blick 
zu nehmen (vgl. PM, SE), sondern tatsächlich sich selbst als Theoriebildner*in – frei-
lich nicht autobiographisch, sondern sozio- und theoriebiographisch.28 In diesem 
Kontext muss man verstehen, warum Butler andeutet, dass Foucault letztlich »sich 
selbst aufs Spiel gesetzt habe« (Butler 2002). Das gilt sowohl für ihn als kritischen 
Denker – und somit Theoriebildner – als auch für ihn als Subjekt.29 So verweigere 
Foucault eine festlegende Antwort auf die Frage, woher der/sein kritische/r Wille 
stamme, nicht so regiert zu werden, um diesen Willen dadurch nicht absolut zu setzen 
– auch nicht durch die Benennung als »ursprüngliche Freiheit«, die er sofort wieder 
zurücknehme (Butler 2002: 262). Es gilt also nach Butler, unaufhörlich auch sich selbst 
als Fragende zu befragen, das eigene intellektuelle wie kritische Begehren nicht zu ver-
allgemeinern, die eigene Rationalität nicht als Standard zu setzen, auch wenn es für die 
Denkenden selbst kein vollständiges Entrinnen aus diesen, ihren Konstitutiva gibt. Im 
oben genannten Sinne handelt es sich um dabei um Grenzen, die überschreitbar sind. 

Wenn die Denkweisen und -methoden der Kritik selbst auch nur geworden sind, 
heißt Überschreitung, das Kritisierte und als korrekturbedürftig Eingestufte zu ver-
schieben30 – eine völlige Neuerfindung oder -setzung entspräche wiederum der Illu-
sion, es gäbe ein nicht am Werden und seinen Transformationen beteiligtes Außen.31 
Das Kantʼsche Diktum in der »Methodenlehre« am Ende der Kritik der reinen Ver-
nunft hat seine Geltung nicht verloren, weil es das moderne kritische Denken und die 
Umstellung auf Bedingungen eingeläutet hat. Auch haben wir es immer noch mit 

                                                             
28  Wobei Butler auch autobiographisch argumentiert, um deutlich zu machen, warum sie die-

sen philosophischen Kontext gewählt hat, wie sie in ihn hinein geworfen wurde. Vgl. etwa 
»Kann das ›Andere‹ der Philosophie sprechen?« (MG: 367–393).  

29  Butler bezieht sich hier auf Foucaults Was ist Kritik. Vgl. zum kritischen Subjekt auch 
KEG: 161–175. In dieser Hinsicht fügt Butler der ›genealogischen Kritik‹ nach Saar noch 
den Aspekt faktischer, konkreter, für das eigene Denken konstitutiver Muster hinzu, der 
sich ebenfalls nicht verleugnen lässt. Dann ist Genealogie nicht nur »als Historisierung des 
Selbst dessen Gewordenheitskritik, als Aufweis der kontingenten Machtwirkungen auf das 
Subjekt Machtkritik, [sowie] Selbst-Kritik oder Kritik eines Selbst, dem gezeigt oder vor-
geführt wird, wie es geworden ist oder geworden sein könnte.« (Saar 2009: 252). Sie ist 
immer auch selbst-kritisch gegen sich als konkrete theoriebildende Instanz. 

30  In diesem Sinne heißt eine Einführung in dekonstruktives Philosophieren die »Kunst des 
Verschiebens«, vgl. Feustel 2015. 

31  Allen Versuchen, dies zu vermeiden, zum Trotz scheint es doch so, als kämpften einige zeit-
genössische Philosoph*innen gerade um diese Frage. So ist in Thilos Wesches Beitrag die 
Rede davon, dass gerade die Innen/Außen-Differenz das Wesen der Kritik ausmache, vgl. 
Wesche 2009. Das gilt gleichermaßen für den Beitrag von Jaeggi (2009) in Jaeggi/Wesche 2009. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002 - am 14.02.2026, 07:23:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 | TATJANA SCHÖNWÄLDER-KUNTZE 

 

einer durch und durch als politisch qualifizierbaren selbst-kritischen Aufklärungsar-
beit zu tun – nicht zuletzt deshalb, weil sich unserer Epoche dadurch auszeichnet, 
dass Wissen im öffentlichen Diskurs Entscheidungen legitimiert bzw. plausibilisiert: 
Wissen, das die verwendeten Begründungsmuster stabilisiert bzw. destabilisiert und 
dadurch auch der Theoriebildung, aus der es resultiert, Gewicht verschafft. Denn es 
geht immer auch um Macht(verteilungs)fragen und um soziale Teilhabe- bzw. Teil-
nahmemöglichkeiten. Wenn also der »[k]ritische Weg […] allein noch offen« (KrV 
A 856/B 884) ist, dann lässt er sich aktuell dahingehend ergänzen, dass er neben der 
Analyse des Status quo immer auch die eigene Verhaftung und deren Überschreitung 
in die transformative Dynamik der Theoriebildung integrieren muss. Wenn Theorie 
zur Formierung des Gegebenen beiträgt, weil die legitimiert und (staatliches) Han-
deln begründet, dann hat auch die angewandte Methode politisches Gewicht – weil 
sie darüber entscheidet, wie frei gedacht wird, ob die Grenzen der scheinbar unum-
stößlich Gegebenen gedanklich überschritten werden. 

LITERATUR 

Althusser, Louis (1970): Ideologie und ideologische Staatsapparate. Aufsätze zur 
marxistischen Theorie. Hamburg/West-Berlin: VSA 1977. 

Benhabib, Sheyla (1993): »Feminismus und Postmoderne: Ein prekäres Bündnis«, in: 
Dies./Butler, Judith/Cornell, Drucilla/Fraser, Nancy (1993): Der Streit um Differenz. 
Feminismus und Postmoderne in der Gegenwart. Frankfurt/M.: Fischer 1993, 9–30. 

Butler, Judith (1993): »Kontingente Grundlagen: Der Feminismus und die Frage der 
Postmoderne«, in: Benhabib, Seyla/Butler, Judith/Cornell, Drucilla/Frazer, 
Nancy (1993): Der Streit um Differenz. Feminismus und Postmoderne in der Ge-
genwart. Frankfurt/M.: Fischer 1993, 31–58. 

Butler, Judith (2002): »Was ist Kritik. Ein Essay über Foucaults Tugend«, in: Deut-
sche Zeitschrift für Philosophie 50 (2002) 2, 249–265. 

Derrida, Jacques (1991): Gesetzeskraft. Der »mystische« Grund der Autorität. Frank-
furt/M.: Suhrkamp 62013. 

Descartes, René (1637). Discours de la méthode pour bien conduire sa raison. Übers. 
u. hg. von Lüder Gäbe. Hamburg: Meiner 21997. 

Distelhorst, Lars (1999). Jacques Derrida. München: Beck 1999. 
Feustel, Robert (2015). Die Kunst des Verschiebens. Dekonstruktion für Einsteiger. 

München: Fink 2015. 
Foucault, Michel (1971): Die Ordnung des Diskurses. Übers. von Walter Seitter. Mit 

einem Essay von Ralf Konersmann. Frankfurt/M.: Fischer 1991. 
Foucault, Michel (1983): »Strukturalismus und Poststrukturalismus«, übers. von 

Hans-Dieter Gondek, in: Ders.: Dits et Ecrits: Schriften. Vierter Bd. Frank-
furt/M.: Suhrkamp 2005, 521–555. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002 - am 14.02.2026, 07:23:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HABEN PHILOSOPHISCHE METHODEN POLITISCHES GEWICHT? | 43 

 

Foucault, Michel (1984): »Was ist Aufklärung?«, übers. von Hans-Dieter Gondek, in: 
Ders.: Dits et Ecrits Schriften. Vierter Bd. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2005, 687–707. 

Hark, Sabine (2015). http://blog.feministische-studien.de/author/sabine-hark/  
Hegel, G.W.F. (1803–1806). Aphorismus aus seinem Wastebook 1803–1806, in: 

Jenaer Schriften. Werke Bd. 2. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1986. 
Hegel, G.W.F. (1807). Phänomenologie des Geistes. Werke Bd. 3. Frankfurt/M.: 

Suhrkamp 1986. 
Horkheimer, Max (1937): »Traditionelle und kritische Theorie«, in: Ders.: Gesam-

melte Schriften Bd. 4: Schriften 1936–1941. Hg. von Alfred Schmidt. Frank-
furt/M.: Fischer 1988, 162–226. 

Jaeggi, Rahel/Wesche, Thilo (2009) (Hg.): Was ist Kritik? Frankfurt/M.: Suhrkamp. 
Kant, Immanuel (1781/1786). Kritik der reinen Vernunft. Hamburg: Meiner 1971. 
Kant, Immanuel (1784). Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung? Zitiert nach der 

Kant-Ausgabe Berlin: Preußische Akademie der Wissenschaften 1901ff., Bd. 8.  
Kant, Immanuel (1785). Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Zitiert nach der 

Kant-Ausgabe Berlin: Preußische Akademie der Wissenschaften 1901ff., Bd. 4. 
Saar, Martin (2009). »Genealogische Kritik«, in: Jaeggi, Rahel/Wesche, Thilo (2009) 

(Hg.): Was ist Kritik? Frankfurt/M.: Suhrkamp, 247–265. 
Schönwälder-Kuntze, Tatjana (2010): Freiheit als Norm? Moderne Theoriebildung 

und der Effekt Kantischer Moralphilosophie. Bielefeld: transcript. 
Schönwälder-Kuntze, Tatjana (2012): »The figure of ›rivalry‹ and its function in 

Kant’s ethics«, in: Lütge, Christoph (ed. in chief): Handbook of the Philosophical 
Foundations of Business Ethics. Vol.1. Heidelberg: Springer 2012, 355–384. 

Schönwälder-Kuntze, Tatjana (2014): »Verantwortung im Fluss – oder: (Wie) lässt 
sich sinnvoller Weise am Verantwortungsbegriff festhalten?«, in: Boomgarden, 
Jürgen/Leiner, Martin (Hg.): Kein Mensch, der der Verantwortung entgehen 
könnte. Verantwortungsethik in theologischer, philosophischer und religionswis-
senschaftlicher Perspektive. Freiburg: Herder 2014, 225–272. 

Schönwälder-Kuntze, Tatjana (22015): Philosophische Methoden zur Einführung. 
Hamburg: Junius. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002 - am 14.02.2026, 07:23:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839438466-002 - am 14.02.2026, 07:23:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

