Haben philosophische Methoden
politisches Gewicht?

TATIANA SCHONWALDER-KUNTZE

Die Philosophie regiert die Vorstellungen, und diese
regieren die Welt. Durch das BewuBtsein greift der
Geist in die Herrschaft der Welt ein.

HEGEL 1803-1806: 560

In allen Zeiten, in denen soziale Verdnderungen auf
der Tagesordnung standen, galten im Gegensatz dazu
Leute, die »Zuviel« dachten, als gefahrlich. Dies
fiihrt auf das Problem der Intelligenz in ihrem Ver-
héltnis zur Gesellschaft iiberhaupt.

HORKHEIMER 1937: 195

Wir kénnen ganz verschiedene Ideen davon haben,
was soziale Verdnderung ist oder was eine verdn-
dernde Praxis auszeichnet. [...] Im Folgenden werde
ich die Ansicht vertreten, dass Theorie selbst verin-
dernd wirkt [...]. Man muss aber auch verstehen,
dass ich nicht der Meinung bin, Theorie an sich sei
schon ausreichend fiir eine soziale und politische
Verénderung.

BUTLER MG: 325f.

Die Frage, ob philosophische Methoden politisches Gewicht haben, mag auf den ers-
ten Blick entweder seltsam oder trivial erscheinen: Seltsam, wenn man davon {iber-
zeugt ist, dass philosophische Erkenntnisse und Politik nichts miteinander zu tun hét-
ten, weil es jene beispielsweise nur mit dem Sinn des Lebens zu tun haben, der mit
dem harten Geschift des Politischen nichts gemein habe. Trivial mag sie erscheinen,

~am 07:23:30.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24 | TATJANA SCHONWALDER-KUNTZE

wenn man davon ausgeht, dass die Art und Weise der Wissensproduktion konstitutiv
ist fur ihre Gegenstinde, d.h. fiir die erzeugten Erkenntnisse, und dass diese das po-
litische Gefiige mitformen, indem sie es legitimieren, in Frage stellen und gar ins
Wanken bringen konnen. Das gilt nicht erst seit der neuzeitlichen Aufklarung auch
fiir philosophische Erkenntnisse: Die Reflexion auf die Methodik erfolgte und erfolgt
zumeist auch, um das (politisch) Gewordene, also den jeweiligen (politischen) Status
quo, in Zukunft mitgestalten zu konnen. Das setzt voraus, wenn auch zumeist impli-
zit, dass sich das Politische verdndern kann, und dass es intentional verdnderbar ist.
Die Anschlussfrage lautet freilich: Wie bzw. mit welchen Mitteln lassen sich ge-
wollte Verdnderungen hervorbringen? Die Neuzeit antwortet darauf zumeist: durch
Aufkldrung, d.h. durch die Generierung wahren, unbezweifelbaren Wissens — zumin-
dest idealiter. Die Notwendigkeit, ywahres Wissen« zu erzeugen, ist seit Beginn der
Aufklarung mit der Intention begriindet worden, zum Wohlergehen aller — wiederum
idealiter — beizutragen. Das galt zundchst fiir technisches Know-how, aber zunehmend
auch fiir die Gestaltung des sittlichen Miteinander, also fiir das Politische im weitesten
Sinne. Die unabdingbare weitere Anschlussfrage lautet dann, auf welchem Wege oder
mit welchen philosophischen Methoden das geforderte wahre Wissen erlangt werden
kann. Insofern das erzeugte Wissen dann zur Legitimierung neuer politischer Formati-
onen, aber auch zur Delegitimierung bestehender Strukturen dient, sind die es erzeu-
genden Methoden ohne Zweifel auch von politischem Gewicht. Welche Methode dabei
allerdings als die richtige anzusehen ist, ist bis heute eine Frage, deren Beantwortung
sich historisch als ebenso wandelbar erwiesen hat, wie das generierte Wissen selbst.!
Judith Butlers bislang erschienenen Schriften beschéftigen sich neben den breit-
gefacherten inhaltlichen Auseinandersetzungen immer auch mit solchen Fragen —
kurz: mit Theoriebildungsfragen in Bezug auf zugrundeliegende Intentionen und
durch sie erzeugte Effekte. Im Folgenden geht es um diese und weitere methodolo-
gische Fragen, wie sie in der reflexiv-kritischen Philosophietradition gestellt und be-
antwortet werden. Dafiir wird zunéchst in groben Ziigen der theoretisch-methodische
Raum moderner Philosophie von Descartes bis Foucault skizziert, innerhalb dessen
und mit dem Judith Butler theoretisch arbeitet (1). Vor diesem Hintergrund wird an-
schlielend gezeigt, dass die seitens Butlers seit den 1990er Jahren vorgebrachte Kri-
tik an der praktischen Theorie(-bildung) der klassischen Kritischen Theorie, aber auch
an der mancher ihrer poststrukturalistischen Kolleg*innen als selbstkritische theorie-
bildende Praxis, sprich methodologisch zu verstehen ist. Butler geht es also nicht —
wie auch schon in ihrer kritischen Auseinandersetzung mit der feministischen Theo-
riebildung in Gender Trouble — um vernichtende Kritik, die aus der Perspektive einer
ganz anderen philosophischen Tradition vorgebracht wird, sondern vielmehr um eine

1 Vgl. zu philosophischen Methoden im Anschluss an Kants transzendentale Wende Schon-
wilder-Kuntze 2015.

~am 07:23:30.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HABEN PHILOSOPHISCHE METHODEN POLITISCHES GEWICHT? | 25

selbstreflexive Kritik, die den »eigenen Reihenc gilt und sich an den eigenen Ansprii-
chen messen lassen muss (2). So lésst sich zuletzt die Frage stellen, welche Konse-
quenzen aus den poststrukturalistischen Einsichten in die eigene Abhingigkeit, Un-
durchsichtigkeit und Praxis fiir die philosophische Theoriebildung, mithin Methode
gezogen werden miissen — auch und gerade, wenn diese politisches Gewicht haben (3).

1. DER METHODOLOGISCHE ANSPRUCH
REFLEXIV-KRITISCHER THEORIEBILDUNG

Der historische Kontext: Descartes, Kant, Hegel

Nachdem naturwissenschaftliche Beobachtungen zunehmend Augenschein und Of-
fenbarung und folglich das damals vorherrschende Weltbild in Frage gestellt haben,
womit die aristotelische Physik ebenso an Plausibilitét verloren hatte wie der Glaube
an eine Wahrheit verkiindende Kirche, steht Descartes dafiir, das Denken zur metho-
dischen Fundierung von Wahrheit auf sich selbst zu verweisen. So macht er im Dis-
cours de la méthode pour bien conduire sa raison (1637) das sich selbst denkende
Denken zum apodiktischen Fundament und Ausgangspunkt weiterer methodischer
Uberlegungen. Expliziter Zweck der methodischen Neuausrichtung Descartes’ ist das
Wohlergehen aller, das mit dem richtigen Wissen herstellbar erscheint.? Knapp 150
Jahre spiter ist Kant derjenige, der in der Kritik der reinen Vernunft, nach seinen
Worten ein »Traktat von der Methode« (KrV B xxii) bzw. »iiber den richtigen Ver-
nunftgebrauch«, das apodiktische Fundament, d.h. das verniinftige Denken selbst ei-
ner selbstkritischen, >reinigenden< Revision unterzieht, indem er es der Produktion
gewisser (Ir-)Rationalititen bezichtigt, die er als »dialektischen Schein« entlarvt. Ub-
rig bleibt ein Denken, dessen Erfahrungen darauf beruhen, sich als erkennender Ver-
stand mit apriorischen, allgemeinen Kategorien Phdnomene zu formen, die ihm auf-
grund seiner Anschauungsformen Raum und Zeit erscheinen. Insbesondere aber
bleibt eine >reine« Vernunft tibrig, die praktisch ist, auch und gerade, indem sie als
Freiheit das Politische zu begriinden und zu orientieren vermag.

2 »Sobald ich mir aber einige allgemeine Grundbegriffe in der Physik verschaftt hatte, [...]
so glaubte ich, sie nicht verbergen zu diirfen, ohne sehr gegen das Gesetz zu verstoflen, das
uns verpflichtet, soviel an uns liegt, das allgemeine Beste aller Menschen zu beférdern.
Denn sie [die Grundbegriffe der Physik] haben mir gezeigt, daB8 es moglich ist, zu Kennt-
nissen zu kommen, die von grolem Nutzen fiir das Leben sind, und statt jener spekulativen
Philosophie, die in den Schulen gelehrt wird, eine praktische zu finden, [...] so daf} wir
[-..] uns so zu Herren und Eigentiimern der Natur machen konnten.« (Descartes 1637: 101)

~am 07:23:30.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26 | TATJANA SCHONWALDER-KUNTZE

Offensichtlich hat hier eine Verschiebung des Zwecks stattgefunden: Wéhrend es
Descartes weniger um eine Verdnderung der politischen Ordnung ging, sondern viel-
mehr darum, die naturwissenschaftliche Erkenntnisgewinnung in das herrschende
(Glaubens-)System zu integrieren, ist das Politische bei Kant das zentrale Thema der
Aufklirung.’ Methodisch stellt Kant mit der Selbstkritik der Vernunft gerade nicht
nur in Bezug auf die Erkenntnis von hinreichenden Griinden auf notwendige Bedin-
gungen um, sondern ebenso in der praktischen Philosophie. Kurz gesagt, ist der letzte
verbleibende Grund, den Kant hier noch gelten ldsst, die allgemeine, freie Vernunft
selbst, die sich bestimmte Regeln gibt (auto-nom), denen sie sich unterwirft, um
dadurch eine plurale freie Entfaltung allererst moglich zu machen. So dient das auf der
reinen, freien Vernunft gegriindete Politische — Verfassung und Recht — dazu, dass die
Einzelnen ihre je subjektiven Ziele und Zwecke, sofern sie dem objektiven Zweck der
Freiheitsrealisation nicht widersprechen, verwirklichen kénnen. Verniinftige Freiheit
beschréankt als »oberste einschrinkende Bedingung« (Kant 1785: 431) alle Formen
willkiirlicher Freiheit, durch die Einzelne andere an der verniinftigen Freiheitsrealisa-
tion hindern kdnnten, um so den Raum zur freien (Vernunft-)Entfaltung prinzipiell aller
Menschen zu erdffnen. So jedenfalls 14sst sich die zweistufig angelegte Theorie Kants
lesen und konsistent interpretieren (vgl. Schonwélder-Kuntze 2012; 2014). Diese Art
der Begriindung, mit Kant »Grundlegung« genannt, impliziert oder erzeugt nichts kau-
sal; sie eroffnet bzw. erweitert lediglich als Bedingung den Raum, in dem bislang noch
Unbestimmtes — innerhalb selbstgewihlter Grenzen — mdglich werden kann.*

Diese Art der Grundlegung des Praktischen insgesamt erzeugt prospektiv Offen-
heit, UnabschlieBbarkeit, weil sich Freiheit dadurch auszeichnet, »jede angegebene
Grenze iibersteigen« zu kénnen.’ Das bedeutet fiir Kant auch, die kritische Beobach-
tung und Korrektur des (politischen) Status quo auf Dauer zu stellen, indem dieser

3 Vgl etwa Kants Schrift »Zur Beantwortung der Frage: Was ist Aufklarung?« (1784) in der
er in der Berlinischen Monatszeitschrift das Wesen der Aufklarung einerseits in der Befrei-
ung der einzelnen Subjekte aus ihrer Unmiindigkeit, aber andererseits auch im freiheitsori-
entierten Fortschritt der politischen Verfasstheit sieht, die sie sich geben (kdnnen und sollen).

4 Die Umstellung auf Moglichkeitsbedingungen, die als conditiones sine quae non die Er-
fahrung ermoglichen, gilt demnach gleichermafen fiir die praktische Philosophie: Erst die
Reinigung der Vernunft befreit sie von falschen dialektischen Schliissen und macht sie so
als freie zur Moglichkeitsbedingung des Sittlichen und damit des Politischen. Im Gegen-
satz zum theoretischen, erkennenden Gebrauch des Verstandes gibt es im praktischen Ge-
brauch der Vernunft jedoch noch nicht einmal konstitutive Formen (wobei ja auch die Ka-
tegorien keine empirischen Erkenntnisse hervorbringen oder erzeugen, sondern diese le-
diglich als conditiones sine quae non formgebend mdglich machen). Dass es in praktischer
Hinsicht keine festen Formen geben kann, ist aufgrund des praktischen Grundbegriffes
zwingend: Es handelt sich um >Freiheit«.

5 Das liegt darin begriindet, dass es fiir die Freiheit keine Begrenzung in ihrer Weiterent-
wicklung geben kann: »Ob nun gleich das letztere niemals zustande kommen mag [ein

~am 07:23:30.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HABEN PHILOSOPHISCHE METHODEN POLITISCHES GEWICHT? | 27

immer wieder an den Moglichkeiten, die er zur freien (vernunftgeméBen) Entfaltung
prinzipiell aller Menschen bietet, gemessen wird. Diesem politisch-empirischen
Sinne entsprechend nennt Kant seine Epoche dann auch ein »Zeitalter der Aufkla-
rung« und nicht etwa ein »aufgeklértes Zeitalter«. Auch diirfe »sich kein Zeitalter
verbiinden und darauf verschworen, das folgende [Zeitalter] in einen Zustand zu set-
zen, darin es ihm unmoglich werden muB, seine Erkenntnisse zu erweitern, von Irr-
tiimern zu reinigen und iiberhaupt in der Aufklarung weiterzuschreiten« (Kant 1784:
39). Aus dieser Perspektive wird deutlich, dass die Umstellung von hinreichenden
Griinden auf Méglichkeitsbedingungen und ihre Ubertragung auf die praktische Phi-
losophie die Frage nach der richtigen gesellschaftlichen Ordnung dynamisiert. Zu-
gleich zeigt sich, welche Sprengkraft diese methodologische Umstellung mit sich
bringt und folglich, dass methodische Fragen mit einem erheblichen politischen An-
spruch verbunden sein kénnen.

Vielleicht waren es die Erfahrungen der franzosischen Revolution, vielleicht die
Erfahrungen einer immer dynamischer werdenden Gesellschaft in Europa aufgrund
der Erosion ihrer stratifizierten Ordnung und aufgrund der beginnenden industriellen
Revolution, die parallel zur fortschreitenden funktionalen Differenzierung vor sich
ging, die Hegel neben all den bekannten philosophischen Griinden und der Kritik an
Kant dazu bewogen haben, wenigstens noch die Art und Weise der Verdnderungspro-
zesse selbst systematisch in einem einzigen, unverdnderlichen Prinzip zu denken:
dialektisch. Mit dem universellen dialektischen Entwicklungsprinzip hat er freilich
der Freiheitsentfaltung eine feste Form gegeben. Zwar handelt es sich um ein dyna-
misches Prinzip des Werdens, das Hegel methodisch dazu dient, retrospektiv alles
das zu rekonstruieren, was bislang geworden ist; es erlaubt ihm weiterhin, die kon-
krete Zukunft prospektiv offen und unbestimmt zu denken. Aber dennoch bleibt das
Prinzip selbst unverdnderbar. Deshalb nennt Hegel es auch die einzige unverénderli-
che Wahrheit, die es geben kann.®

Vergleicht man aus dieser Perspektive die Kant’sche und die Hegel’sche Vorstel-
lung zum Thema Freiheitsentfaltung, zeigt sich, dass Hegel die Kant’sche Offenheit

Staat, in dem Freiheit vollkommen realisiert wiére], so ist die Idee doch ganz richtig, wel-
ches dieses Maximum zum Urbilde aufstellt, um nach demselben die gesetzliche Verfas-
sung der Menschen der méglichen grofiten Vollkommenheit immer néher zu bringen. Denn
welches der hochste Grad sein mag, bei welchem die Menschheit stehenbleiben miisse,
[...] das kann und soll niemand bestimmen, eben darum, weil es Freiheit ist, welche jede
angegebene Grenze iibersteigen kann.« (KrV A 316f./B 373f.)

6 »Es ist der ProzeB, der sich seine Momente erzeugt und durchléuft, und diese ganze Bewe-
gung macht das Positive und seine Wahrheit aus. [...] Die Erscheinung ist das Entstehen
und Vergehen, das selbst nicht entsteht und vergeht, sondern an sich ist und die Wirklichkeit
und Bewegung des Lebens der Wahrheit ausmacht. Das Wahre ist so der bacchantische
Taumel, an dem kein Glied nicht trunken ist. [...] Die Wahrheit ist die Bewegung ihrer an ihr
selbst; [die] Methode aber ist das Erkennen, das dem Stoffe duBerlich ist.« (Hegel 1807: 51).

~am 07:23:30.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28 | TATJANA SCHONWALDER-KUNTZE

erheblich einschrénkt: Zwar setzt Kant die befreite Vernunft des Einzelnen als gege-
ben voraus und gibt ihr als solcher auch eine bestimmte Form,” aber als objektive,
politische oder rechtliche Freiheit muss sie veranderbar bleiben — ohne dass die Form
des Verinderungsprozesses festgelegt wire.® Hegel holt die Kant’sche Forderung, die
Gestalt der politischen Moglichkeitsbedingungen subjektiv-freier Entfaltung grund-
sitzlich offen zu halten, systematisch um den Preis ein, die transformative Dynamik
des Werdens prospektiv wenigstens auf eine immer gleich bleibende Form einzu-
schrinken. In diesem Sinne beschrénkt die Hegel’sche Dialektik die objektive Frei-
heitsentfaltung trotz aller Dynamik — wéhrend die Weiterentwicklung der Kant’schen
Freiheit als politische Moglichkeits- bzw. Ermoglichungsbedingung vollkommen of-
fen und damit uneingeschrénkt bleibt. Eine Folge ist, dass die konkrete Konstitution
des Politischen nicht fiir immer festgelegt werden kann und darf. Stattdessen fordert
Kant die unaufthorliche (selbst-)kritische Priifung der selbst gegebenen (Verfassungs-)
Gesetze und Rechte, die sich immer wieder nur daran orientieren kann, ob und wie
viel (sozial kompatible) subjektive Freiheit dadurch moglich wird.

Hegel verlangt hingegen in seiner Rechtsphilosophie keine kritische Priifung des
politisch Gewordenen, sondern »verséhnende« (Hegel 1821: 26) Affirmation mit
dem Status quo, weil es sich ohnehin fortschrittlich im Sinne der Freiheit entwickelt
habe. Deshalb haben seine Nachfolger — freilich aus unterschiedlichen Griinden —
sein den jeweiligen Status quo affirmierendes und letztlich jede Kritik inkludierendes
System als Ideologie eingestuft. Der Ideologievorwurf bezieht sich nach und mit
Marx zunehmend nicht nur auf unreflektierte Inhalte und deren Herkunft, sondern
spétestens bei Horkheimer explizit auch die Denkmuster der forschenden Wissen-
schaftler*innen selbst,” und schlieBlich mit Foucault im Anschluss an Nietzsche und
Heidegger auch die dialektische Methode der Rekonstruktion des Werdenden. Den-
noch bedeutete das keinesfalls eine vollstindige Verabschiedung des Hegel’schen
Denkens — ebenso wenig wie des Kant’schen — innerhalb der kritischen Philosophie.
Vielmehr brachte es unterschiedliche Versuche hervor, aus Kants und Hegels metho-
dischem Vorgehen samt inhaltlichen Resultaten diejenigen Aspekte aufzugreifen, die

7  Kant bestimmt die Freiheit des Einzelnen als selbstbestimmt, selbstzwecksetzend und mit
sich identisch (vgl. Schonwilder-Kuntze 2010).

8 Bei Kant folgt die historische Entwicklung einer »Natur< oder sogar der > Vorsehung« analog
zu Adam Smiths unsichtbarer Hand — sie hat aber keine gleichbleibende Entwicklungsform
wie bei Hegel.

9  Auch Hegel geht davon aus, dass Wissenschaftler*innen bzw. Philosoph*innen sozio-kul-
turell verhaftet sind — freilich ohne anzunehmen, sie konnten sich dem entziehen: »Die
Denkformen, ferner die Gesichtspunkte und Grundséatze, welche in der Wissenschaft gelten
und den letzten Halt ihres iibrigen Stoffes ausmachen, sind ihnen jedoch nicht eigentiim-
lich, sondern mit der Bildung der Zeit und eines Volkes iiberhaupt gemeinschaftlich.« (He-
gel 1817: 76). Das gilt freilich auch fiir Louis Althussers Analysen der Bildungsanstalten,
die er »ideologische Staatsapparate« nennt (Althusser 1970).

~am 07:23:30.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HABEN PHILOSOPHISCHE METHODEN POLITISCHES GEWICHT? | 29

die prospektiv immer offene Dynamik des Werdens in all ihren Facetten denkbar und
analysierbar macht. So werden die historischen Transformationen (und Stabilisierun-
gen) vor allem von Foucault auf kontingente, d.h. nicht-intendierte und nicht-not-
wendige Ereignisse bezogen, die diskursanalytisch aufgedeckt werden konnen. An
die Stelle der dialektischen Notwendigkeit, mit der die Transformationen rekonstru-
iert werden, tritt die genealogische Rekonstruktion, die nach den Moglichkeits- und
Konstitutionsbedingungen des Gewordenen sucht.

Das postulierte Selbstverstandnis reflexiv-kritischen
Philosophierens: Horkheimer, Foucault

Es mag verwundern, dass — den grundsitzlich gemeinsamen Auffassungen wie dem
gemeinsamen Anliegen zum Trotz — aus dieser reflexiv-kritischen Theorietradition
im letzten Viertel des 20. Jahrhunderts ein erheblicher Streit um die Grundlagen kri-
tischer Philosophie hervorgegangen ist. Dabei geht es neben dem Status und den In-
halten grundlegender Begriffe und Methoden auch um das je eigene, eventuell nicht-
reflektierte Verhaftetsein sowie um Diskursstrategien, mit denen bestimmte Positio-
nen gefestigt und andere ausgeschlossen werden.'® Dass reflexiv-kritisches Philoso-
phieren immer auch die sozio-kulturell-historisch herrschenden Denkmuster und
Uberzeugungen in den Blick nehmen sollte, ist dabei keinesfalls eine Einsicht, die
sich erst oder nur bei Michel Foucault findet.!! Was hingegen bei Foucault stirker im
Vordergrund zu stehen scheint, ist die damit verbundene Einsicht, dass auch das kri-
tische Denken selbst sich der herrschenden Ideologien bedienen muss, weil sie fiir es
ebenfalls konstitutiv sind. An der Frage, wie mit dieser Verhaftung umgegangen werden
kann, ob sie, falls sie {iberhaupt reflektiert wird, iberwindbar ist, setzt die reflexive

10 Oberflachlich lassen sich die unterschiedlichen Positionen grob einer franzdsischen und
einer deutschen Seite zuordnen. Auf der einen Seite stehen prominent Jiirgen Habermas
und die dritte Generation der Frankfurter Schule — wie etwa Axel Honneth, Rainer Forst,
Sheila Benhabib und Nancy Fraser. Auf der anderen Seite finden sich die sogenannten
Poststrukturalist*innen wie Michel Foucault, Jacques Derrida, Jean-Luc Nancy, sowie Ju-
dith Butler oder Gayatri Chakravorty Spivak — um nur die Bekanntesten zu nennen. Die
yvierte Generation« der Frankfurter Schule, die derzeit mit Rahel Jaeggi, Robin Celikates
und Martin Saar — um wiederum nur einige der wichtigsten Vertreter*innen zu nennen —
das Ruder tibernimmt, hat hier zum Teil weniger Beriihrungsingste und folglich auch we-
niger Abgrenzungsbediirfnisse. Vgl. etwa einige der Beitrage in Jaeggi/Wesche 2009.

11 Foucault hat, wie er selbst 1983 bedauert, die Frankfurter Kritische Theorie erst spit zur
Kenntnis genommen (vgl. hierzu Foucault 1983b: 532 sowie Konersmann, 1991: 86). Zu-
dem handelt es sich ja um eine Grundeinsicht materialistischen Denkens von Marx und
Engels bis Althusser und dariiber hinaus — wenngleich Foucault derjenige ist, der das dann
auch in »Die Ordnung der Dinge« (1966) en Detail zeigt.

~am 07:23:30.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30 | TATJANA SCHONWALDER-KUNTZE

Theoriebildungskritik Butlers an, d.h. an den, wenn man so will, blinden Flecken ihrer
eigenen reflexiv-kritischen Tradition. Das wird im Folgenden néher ausgefiihrt.
Gewdhnlich wird die Geburtsstunde der klassischen Kritischen Theorie Frankfur-
ter Couleur mit dem Text »Traditionelle und kritische Theorie« (1937) von Max
Horkheimer verbunden. Horkheimer macht dort der traditionellen geisteswissen-
schaftlichen Theoriebildung den gleichen Vorwurf, den Kierkegaard Hegel gemacht
hat: Sie iibersehe ihren eigenen Standpunkt, d.h. ihre eigene Bedingtheit oder sozio-
kulturell-historische Geformtheit. Durch die arbeitsteilig organisierte Forschung sei
es ihr unmoglich, ihre eigene Verflochtenheit in die gesellschaftlichen Strukturen zu
sehen, geschweige denn, das zu reflektieren.!? Das aber bedeute eine absolute Unfé-
higkeit zu umfassender Selbstkritik, die sich sowohl auf die eigene Bedingtheit, die
Forschungsziele, als auch auf deren normative Bewertung und gesellschaftspolitische
Relevanz beziehen miisste. Wenn das philosophische Nachdenken gegen Kant und
damit gegen den Anspruch der Aufkldrung nicht mehr nach der Art und Weise frage,
wie das Gegebene gegeben ist und wie das sittliche Miteinander durch die Menschen
selbst gestaltet wird und werden kann, sondern nur noch scheinbar feststehende Tat-
sachen analysiere, dann verliere es sein Potential zur Selbstkritik, die in einer Hinter-
fragung der eigenen sozio-kulturell-historischen Gewordenheit besteht. '3
Problematisch erscheint Horkheimer hier insbesondere die Rolle der Theoriebild-
ner*innen und folglich der Theorien, wenn sie die positivistische Weltauffassung und
die arbeitsteilige Wissenschaftsorganisation in ihren Praxen unreflektiert spiegeln:
»Soweit der Begriff der Theorie jedoch verselbstindigt wird, als ob er etwa aus dem
inneren Wesen der Erkenntnis oder sonstwie unhistorisch zu begriinden sei, verwan-
delt er sich in eine verdinglichte, ideologische Kategorie.« (Horkheimer 1937: 168)

12 Der konkrete historisch-inhaltliche Vorwurf zielt ab auf das 6konomische Grundparadigma
des Tausches, das Horkheimer in allen Zusammenhéngen am Werke sieht. In den Wissen-
schaften driickt es sich durch die Notwendigkeit aus, zdhlbare Einheiten zu schaffen, quan-
tifizierbar, austauschbar, formelkompatibel, algorithmisierbar. Die grundlegende Vorstel-
lung, alles sei quantifizierbar, kombiniert mit der ebenso grundlegenden Vorstellung, alle
Ereignisse folgten kausalen GesetzméaBigkeiten, gehe Hand in Hand mit dem Phantasma
einer prognostizierbaren Welt: »Solches Kalkulieren gehért zum logischen Geriist der His-
torie wie der Naturwissenschaft. Es ist die Existenzweise von Theorie im traditionellen
Sinn.« (Horkheimer 1937: 168). Diese naturwissenschaftlich angestrebte vollstindige Be-
rechenbarkeit der Welt mache auch vor den Sozialwissenschaften und ihren Methoden
nicht Halt. In der Philosophie spiegele sie sich in dem Ruf nach formallogischer Analyse
der Sprache, die auf gegebene Tatsachen referiert. Zusammengefasst lautet der Vorwurf also,
die traditionelle Theorie denke, ordne und gebe sich ihre Gegenstéinde gemafl den Anforde-
rungen, die das Tauschparadigma mit sich bringt, merke das aber nicht und verfalle daher dem
Irrtum, dass die Welt, so wie sie sie als scheinbar gegeben wahrnimmt, ist und sein muss.

13 »Die Tatsachen, welche die Sinne uns zufiihren, sind in doppelter Weise gesellschaftlich
praformiert: durch den geschichtlichen Charakter des wahrgenommenen Gegenstands und
den geschichtlichen Charakter des wahrnehmenden Organs.« (Horkheimer 1937: 174).

~am 07:23:30.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HABEN PHILOSOPHISCHE METHODEN POLITISCHES GEWICHT? | 31

Dem stellt er die »kritische Theorie« gegeniiber, die sich als Produkt ihrer Epoche
weil und daher ihre sozio-kulturell-historische Bedingtheit reflektiert. Insbesondere
wissen deren Protagonist*innen auch um ihre Verflechtung mit dem >herrschenden
System« und seinen Denkformen. Im Unterschied zu Hegel und mit Kant gehe es ihr
nicht um die affirmierende Vers6hnung mit der Gegenwart, was eine »fortwahrende
Reproduktion des Bestehenden« (Horkheimer 1937: 179) bedeute, sondern um die
kritische Bestandsaufnahme zum Zwecke einer grundlegenden Verinderung der
herrschenden, immer auch 6konomisch zu verstehenden, Verhiltnisse. Der wesentli-
che Unterschied zwischen traditioneller und kritischer Theorie besteht daher darin,
dass die kritische Theorie gerade darauf aus ist, den der Wissenschaft, der Theorie-
bildung, ihren Kategorien und Praxen eigenen Anteil am strukturell erzeugten, beste-
henden Unrecht, der Ungleichverteilung von Macht, Eigentum und Teilnahmechan-
cen immer auch selbstkritisch zu reflektieren. Dafiir ist die kritische Reflexion der
Theoriebildner*innen auf ihre eigenen (gewordenen) Denkmuster unerlésslich.'*
Eine Pramisse, die fiir Foucault gleichermafen gilt. Foucault richtet dazu bekann-
termafBlen den Fokus auf den Zusammenhang zwischen Subjektkonstitution, Wissens-
generierung und Machtausiibung'® — ohne allerdings diesem Prozess noch den ein-
zelnen Momenten, die in ihrem Werden reziprok voneinander abhingig sind, eine
dialektische Form zu geben.!¢ Dabei geht es um die grundlegende Frage: Wie entste-
hen und wandeln sich gesellschaftliche Normen (Strukturen, Institutionen, Habitus,
Denkweisen etc.), die konstitutiv fiir die einzelnen Individuen sind, und wie und wa-
rum fiigen die Individuen sich ihnen? Foucault zufolge werden Normen diskursiv
etabliert und stabilisiert, d.h. auch iiber wissenschaftliche Problematisierungen, wo-
bei die Unterwerfung unter Normen immer auch mit dem Erwerb von Macht einher-
gehen kann. Die zentrale Funktion, die Foucault den Diskursen dabei zuschreibt,
lenkt den Fokus unter anderem auf die Sprache als Denk-, Beschreibungs- und
Generierungsinstrument von Normalitdt wie Anormalitidt im weitesten Sinne. Die
Verhaftung im herrschenden System gilt selbstverstandlich auch fiir die Wissenschaf-
ten und ihre Theoriebildner. Foucault macht deutlich, dass Unterwerfung unter die
geltenden Regeln und damit Kollaboration unabdingbar sind, um iiberhaupt in ent-

14 In diesem Sinne bricht sie mit dem Narrativ der neuzeitlichen Wissenschaft, die sich im
Dienste zunehmender Freiheitsrealisierung der Menschheit titig wihnt, ohne es, nach
Horkheimer, in der Moderne tatséchlich zu sein.

15 Vgl. zum Zusammenhang von Subjektkonstitution und Macht bei Foucault den aufschluss-
reichen Aufsatz von Martin Saar (Saar 2009).

16 Sinnvoller Weise ldsst sich der epistemologisch-ontologische Aspekt des Konstitutionsver-
héltnisses, wie er von Michel Foucault in Die Ordnung der Dinge (1966) analysiert wird,
von dem epistemologisch-legitimativen Aspekt unterscheiden, den Foucault etwa in Was
ist Kritik? (1978) hervorhebt. Dass beide Aspekte in einem reziprok-konstitutiven Verhlt-
nis stehen, ldsst sich schematisch anhand des Dreiecks Wissen-Macht-Subjekt ausdriicken.

~am 07:23:30.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32 | TATJANA SCHONWALDER-KUNTZE

sprechende (Sprecher-)Positionen zu gelangen. Davon nimmt er sich selbst als Phi-
losophieprofessor am Collége de France nicht aus — weshalb er auch und gerade in
seiner Antrittsvorlesung diese Zusammenhénge reflektiert (vgl. Foucault 1971).

Die oben angesprochene offene Dynamik des Werdens in all ihren Facetten denk-
bar zu machen, bedeutet also nicht weniger als iiber die vielféltigen Wechselspiele
zwischen der Konstituierung des Einzelnen und seiner historisch variablen sozio-kul-
turellen Situation aufzukldren. Das fordert, das Verhiltnis zwischen moglichen — po-
sitiven wie negativen — Positionen in der Gesellschaft, dem Wissen und den Diskur-
sen dariiber sowie der Art und Weise, wie es bzw. sie generiert werden, den allgemein
akzeptierten Denkformen, der Rolle der Sprache etc. zu analysieren und offen zu le-
gen. Dabei geht Foucault davon aus, dass sich tatséchlich niemand seinen gesell-
schaftlichen Konstitutionsbedingungen entziehen kann — auch die reflektierende, kri-
tische Wissenschaftler*in nicht. Daher kann es nicht um die Suche nach einem Stand-
punkt auBBerhalb des Werdens gehen, der dann als unhinterfragbar, weil unwandelbar,
postuliert werden kdnnte. Und es geht auch nicht darum — um das nochmals zu beto-
nen —, ein gleichbleibendes Entwicklungs- oder Entstehungsmuster des Werdenden
zu finden bzw. zu entwerfen. Vielmehr geht es metaphorisch gesprochen darum, aus
dem Moglichkeitsraum heraus, innerhalb dessen gedacht, geforscht und gelebt wird,
dessen Grenzen sichtbar zu machen, um sie tiberschreiten zu konnen. In diesem Sinne
benotigt die Aufkldrung die kritische » Arbeit entlang unserer Grenzen, das heif3t die
geduldige Arbeit, die der Ungeduld der Freiheit Gestalt gibt« (Foucault 1984: 707).

Im Spektrum dieser vieldimensional selbstkritischen (Theorie-)Auffassungen gilt
es, Judith Butlers kritische Auseinandersetzungen wie auch ihre eigene philosophi-
sche Theoriebildung zu verorten. Fiir eine nach wie vor der kritischen Aufklérung
verpflichteten Haltung ergibt sich aus dem bisher Skizzierten die Notwendigkeit ei-
nes methodisch auf Dauer gestellten reflexiven, d.h. selbst-kritischen Korrekturmo-
dus der Theorie(-bildung). Dieser besteht darin, sich nicht nur immer wieder iiber die
eigenen ideologischen Denkblockaden aufzuklaren bzw. sich der eigenen (macht-)po-
litischen Wirkmachtigkeit offen bewusst zu sein, sondern sich auch jeder unautheb-
baren Festschreibung von Inhalten, Formen oder Fundamenten der Theorie zu ent-
halten. In diesem Sinne versucht Butler einerseits die unaufhorliche, prozessuale
Transformation, der sowohl die einzelnen Analysegegenstinde als auch ihre Bezie-
hungen untereinander unterliegen, theoretisch einzuholen. Andererseits fragt sie nach
den Moglichkeitsbedingungen gegenwértigen wie auch zukiinftigen menschlichen Da-
seins, ohne das bislang Gewordene mitsamt seiner »Normalitét« bzw. seinen normativen
Anspriichen als unverédnderbaren MaBstab der Theoriearbeit in die Zukunft zu extrapo-
lieren. Hinzu kommt, dass sie eine vollstindige Aufdeckung dessen, was die Einzelnen

~am 07:23:30.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HABEN PHILOSOPHISCHE METHODEN POLITISCHES GEWICHT? | 33

ausmacht, fiir unmoglich hélt, weshalb der Rekurs auf fixe Fundamente in der Theorie-
bildung ihr schon aus diesem Grund nicht haltbar erscheint. Angemessene Theoriebil-
dung hat all dies zu beriicksichtigen, will sie sich selbst nicht konterkarieren.!”

2. DIE PRAKTISCHE REALITAT: METHODISCHE
MACHTDEMONSTRATIONEN VERSUS REFLEXIV-KRITISCHE
KORREKTIVE OFFENHEIT IN DER THEORIEBILDUNG

Wenn die Theoriebildung ihren Gegenstand, so weit dies moglich ist, addquat zu er-
fassen versucht, und wenn der Gegenstand das Gewordene in all seinen Facetten ist,
d.h. mit inhaltlichen, strukturellen wie formalen Unterschieden, dann bedeutet das
fiir die Theoriebildung selbst, dass sie sich ihrer eigenen transformativen Dynamik
und Offenheit, der sie gleichermaBen unterliegt, nicht entziehen darf. Die grundsétz-
liche Frage, um die es hier geht, lautet, ob Abstand von der Vorstellung genommen
werden muss, einen point-of-nowhere im Sinne eines sich-nicht-transformierenden,
neutralen AuBlen, d.h. einer unabdingbaren Voraussetzung postulieren zu miissen, von
dem aus — mit Kant — unbedingte Urteile gefdllt werden konnten. So gilt Butlers im-
mer wieder vorgebrachter Vorbehalt nicht-transformierbaren, materialen Grundbe-
griffen oder -strukturen, deren Notwendigkeit in der praktischen Theoriebildung zum
Zwecke normativer Begriindung postuliert wird. Dieser Vorbehalt gegen jegliche
endgiiltige Fixierung — die notwendig ein Auflerhalb vom Werden impliziert — 1dsst
sich an zwei Beispielen, die im Folgenden erdrtert werden, zeigen: am innerphiloso-
phischen Disput iiber Status und Semantik des Subjektbegriffs sowie an der Ausei-
nandersetzung iiber die Notwendigkeit oder Kontingenz der Grundlagen des Politi-
schen mit Ernesto Laclau und Slavoj Zizek.

Strategische »Listen der Macht«

Die Anfang der 1990er Jahre unter den Vertreter*innen der kritischen Theorie ausge-
tragene Auseinandersetzung hat sich vor allem an der Auffassung dariiber entziindet,
ob der moderne europdische Vernunftbegriff mit all seinen Bestimmungen und Im-
plikationen in Form des »Subjekts< als nicht hinterfragbarer Grundbegriff jeder mog-
lichen Theoriebildung in der praktischen Philosophie unabdingbar ist — oder nicht.
Bei diesem Disput um addquate Pramissen und Methoden ging es fiir Butler nicht

17 Hier gilt es zwischen einer strukturellen und einer personlichen Undurchsichtigkeit des
Selbst und seiner Genese zu unterscheiden etwa analog zu Kants Unterscheidung zwischen
intelligiblem und empirischem Charakter. Kritikwiirdig ist dabei, dass iiberhaupt so etwas wie
ein allgemeiner intelligibler Charakter behauptet wird — nicht nur im Gedankenexperiment,
sondern tatsdchlich — der dann als theoretische Grundlage dient. Zu ersterem vgl. v.a. KEG.

~am 07:23:30.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34 | TATJANA SCHONWALDER-KUNTZE

bloB um eine inhaltliche Auseinandersetzung, sondern auch um den machtpolitischen
Gestus, mit dem die kritisierte Position vorgetragen und verteidigt wurde. In ihrem
Essay »Kontingente Grundlagen. Der Feminismus und die »Postmoderne«« (Butler
1993), setzt sie inhaltlich bei der Frage ein, aus welchen Griinden bzw. Intentionen
und mit welchen Mitteln zeitgendssische Philosoph*innen festlegen, dass es nicht
hinterfragbare, fixe methodische wie inhaltliche Grundlagen gibt, ohne die eine The-
orie des Politischen nicht sinnvoll denkbar sei. Butler antwortet mit ihrem Essay auf
Vorwiirfe vonseiten Seyla Benhabibs, die die sogenannte >Postmoderne« bezichtigt,
dem Feminismus, der mit ihr ein »prekéres Biindnis« eingehe, einen Birendienst zu
erweisen. Denn die Thesen der »Postmoderne« machten den Feminismus politisch
handlungsunfdhig (Benhabib 1993). Problematisch ist dabei fiir Benhabib insbeson-
dere die Infragestellung des (souverdnen und autonomen) »Subjekts¢, da es fiir sie die
notwendige Voraussetzung jeder politischen Theorie darstellt.

In ihrer Replik kritisiert Butler ihrerseits wiederholt gerade diese theoriebildende
Praxis der Kritiker*innen als List, derer sich ihre Kolleg*innen in der Debatte um die
richtige Art und Weise, wie das Politische zu begriinden bzw. zu theoretisieren sei,
bedienten. Dabei zielt ihre Kritik auf zwei Ebenen ab: zum einen auf die eingefor-
derte Begriindungsstrategie in der politischen Theorie, d.h. darauf, dass vorausge-
setzt wird, dass politische Theorie vom (prinzipiell souverdnen und autonomen)
»Subjekt< auszugehen habe. Zum anderen kritisiert sie aber auch, wie Begriffe gebil-
det und verwendet werden. Denn nach Butler werden auf beiden Ebenen die eigent-
lichen Effekte des Theoretisierens verdeckt — was durchaus intendiert sein konnte.
Die Theoriebildung selbst wird so zur (wissens-)politischen Praxis, durch die in ei-
nem scheinbar neutralen, wissenschaftlichen Diskurs Positionen unlauter, weil un-
ehrlich, abgesichert und verteidigt werden. Kurz gesagt, geht es um eine strategische
Praxis, die mit Butler als Infragestellungsverbot bezeichnet werden kann. Dieses Verbot
ist freilich nur die Kehrseite einer Theoriebildungsstrategie, die darauf insistiert, prak-
tische oder politische Theorie auf unabdingbaren, fixen Grundlagen beruhen lassen zu
miissen. Butler fasst folglich unter >List< unterschiedliche Aspekte der Begriffsbildung
und -verwendung wie auch Argumentationsmuster bzw. Methoden zusammen, die sie
bei denen findet, die glauben, vor dem >postmodernen< Denken warnen zu miissen.'®

18 Die Forderung nach einer sicheren Begriindung (in) der Theoriebildung ldsst sich unter
Rekurs auf Descartes’ Suche nach einem unbezweifelbaren apodiktischen Fundament zur
Theoriebegriindung erkldren — nicht verteidigen. Das cogito ist aufgrund seiner rein forma-
len Reflexivitit und daher Selbstbestétigung unbezweifelbar — begriindet aber sonst auch
schon nichts weiter. Bekanntlich muss Descartes auf die Idee Gottes rekurrieren, um mehr
als das sich selbst denkende Denken fiir wahr und existent erkldren zu kdnnen.

Die inhaltliche Forderung dagegen, dass es sich dabei eben um das >stabile autonome Sub-
jektc handeln muss, rekurriert auf Kants praktische Vernunft. Diese ist zwar bei Kant refle-
xiv und vermag sich auch reinigend von ihren Irrtiimern zu befreien, unterliegt aber in ihrer
konkreten Ausgestaltung mit Hegel doch einem sozio-kulturell-historischen Wandel. Insofern

~am 07:23:30.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HABEN PHILOSOPHISCHE METHODEN POLITISCHES GEWICHT? | 35

Das von Butler geforderte kritische Infragestellungsgebot bedeutet dabei, »den Kon-
struktionsprozeB« (Butler 1993: 34) der scheinbar nicht kritisierbaren Begriffe zu un-
tersuchen — folglich muss die Theoriebildung »einen Weg finden, die Grundlagen, die
sie notwendigerweise zugrunde legt, auch wieder in Frage zu stellen« (Butler 1993: 39).

Butler nennt daher die diskursive Praxis der Kritiker*innen — hier Seyla Benhabib
und Nancy Fraser — an zwei Stellen eine »autoritére List«, weil das »stabile Subjekt«
(Butler 1993: 32) bzw. die »Kategorie >Frauen<« (Butler 1993: 51) normativ als un-
hinterfragbarer Ausgangspunkt festgelegt werden. Das verschleiert die sozio-kultu-
rell-historisch gewordene Bedeutung der Begriffe und damit ihre inhaltliche Kontin-
genz, aber auch ihre kontingente Setzung als begriindende Pramissen. Nach Butler
ist das autoritdr, weil die konstatierte Unhinterfragbarkeit das Verbot impliziert, {iber
diese Pramissen inhaltlich und in Bezug auf ihren theoretischen Gebrauch bzw. The-
oriestatus erneut nachzudenken. Aber auch das Gebot der Begriindungspraxis, auf-
grund dessen auf (vermeintlich) unbezweifelbare Grundlagen rekurriert werden
muss, nennt sie eine »List der Macht«. Diese ist »tiickisch« (Butler 1993: 36), wenn
sie ein (vermeintliches) Jenseits der Theoriebildung konstatiert, wodurch das dort
Verortete aus jeder weiteren Diskussion oder Infragestellung ausgeschlossen wird.
Der vorausgesetzte Subjektbegriff erscheint Butler sogar an sich selbst »politisch hin-
terhdltig« (Butler 1993: 46) weil er Universalitit verspricht, wenngleich er durch
Ausschlussmechanismen erzeugt worden ist und wird."

Selbst der diskursive Einsatz vereinheitlichender Namen — sei es, um sie als apo-
diktisches Fundament der Theoriebildung zu verwenden, sei es, um die Gegner zu
diffamieren — birgt nach Butler noch eine autoritire »selbstherrliche List der Macht«
(Butler 1993: 34). Denn zum einen vereinheitlichen solche Benennungen — hier
yPostmoderne« — unstatthaft, weil sie eine Pluralitit von distinkten, individuellen Vor-
kommnissen unter Absehung des individuell Besonderen auf eine vermeintlich ge-
meinsame Eigenschaft reduzieren. Butler spricht bezogen auf den Namen »Postmo-
derne« von »ein[em] kiinstlich konstruierte[n] Ganze[n]« (Butler 1993: 34), womit

darf man mit Butler fragen, wie diese Setzung und das Verbot ihrer Infragestellung begriindet
werden konnte — will sie sich nicht der (machpolitischen) Willkiir bezichtigen lassen.

19 Dabei argumentiert Butler aus einer Hegel’schen, differenztheoretischen Perspektive. De-
finieren heiflt im Wortsinn >begrenzen¢, »beenden<. Nach Hegel schliefit eine definierende
Bestimmung nicht nur positiv das Definiendum ein; vielmehr wird durch die Grenzziehung
auch immer das, was nicht gemeint ist, ausgeschlossen, abgetrennt. Dieses abgetrennte
»Auflen< ist und bleibt dabei konstitutiv fiir das Definierte, auch und gerade, weil etwas
ausgeschlossen werden muss, um zu definieren: »Deshalb miissen wir daran erinnern, daf3
sich Subjekte durch AusschlieBung konstituieren, d. h. durch die Schaffung eines Gebiets
von nichtautorisierten Subjekten, gleichsam von Vor-Subjekten, von Gestalten des Verwor-
fenen und Bevolkerungsgruppen, die der Sicht entzogen sind.« (Butler 1993: 46). Dass der
begriffliche Bildungsprozess auf die Generierung einer begrifflich bezeichenbaren Menge
von Vorkommnissen iibertragbar ist, wird dabei mit Hegel vorausgesetzt.

~am 07:23:30.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36 | TATJANA SCHONWALDER-KUNTZE

zudem impliziert werde, dass unterschiedlichste theoretische Standpunkte — im He-
gel’schen Sinne — Ausdruck eines spezifischen historischen Entwicklungsmomentes
seien. Das mache den Begriff »Postmoderne« selbst zu einem »entschieden »mo-
derne[n]« Zeichen« (Butler 1993: 35). Zum anderen zwingt die vereinheitlichende
Benennung die darunter Gefassten dazu, sich innerhalb der Alternative modern/post-
modern zu positionieren, erzeuge also eine (scheinbar) alternativliose Binaritét. Es
lieBe sich ergénzen, dass sie zudem dazu zwingt, sich gegebenenfalls gegen Einwénde
bzw. Zumutungen zu verteidigen, die gar nicht auf die eigene Argumentation bzw. im
Falle von Begriffen wie »Frauen« auf einen selbst als Adressierte zutreffen.

Diese Praxen werden von Butler als » Abriegelungsstrategien« und »Verschleie-
rungstaktiken« bewertet, die die eigenen normativen Setzungen der theorietragenden
Pramissen, die gegen jede kritische Infragestellung schiitzen (sollen), obwohl sie ei-
gentlich nicht weiter begriindbar, weil immer kontingent sind. Man konnte auch sa-
gen, es handele sich bei diesen »Listen der Macht« im philosophischen Diskurs um
Immunisierungsstrategien, also um ein methodisches Instrumentarium, derer oder
dessen sich Philosoph*innen bedienen, um ihre Uberlegungen gegen jegliche, mog-
licherweise auch institutionell transformative Effekte erzeugende Diskussionen von
vorneherein abzusichern bzw. abzuschirmen. Dafiir rekurrieren sie auf scheinbar un-
umgéngliche philosophisch einzuhaltende Prinzipien, mithin Methoden, die zu expli-
zieren aber Aufgabe einer kritischen, aufkldrenden (Selbst-)Reflexion im Sinne Kants
und Horkheimers wére. D.h. einer Reflexion, die stindig ihre eigenen Praxen und die
dadurch erzeugten Effekte kritisch untersucht, indem sie etwa fragt, wie Begriffe ge-
bildet werden, was sie zum Ausdruck bringen, welche Funktion dabei der Sprache
zukommt, welche Methoden zu welchen Ergebnissen fiihren etc.

Dabei geht es Butler neben der aufklarenden Analyse auch um die Folgerungen,
die sich aus dieser Kritik fiir die eigene Theoriebildung ergeben. Keinesfalls bedeutet
es fiir sie, auf jegliche Grundlagen zu verzichten — sondern vielmehr, diese Grundla-
gen reflexiv immer als kontingent auszuweisen und sie folglich immer wieder der
Infragestellung auszusetzen. Denn, so Butler, wenn es iiberhaupt eine gemeinsame
»poststrukturalistische These« gibt, dann die, dass die herrschende Ordnung bzw. die
Macht auch die (philosophischen) Begriffsapparate sowie die Subjektpositionen der
(etablierten) Kritiker*innen durchdringt.? Der Versuch, theoretisch einen Standpunkt

20 Im institutionellen Zusammenhang ist das relevant, insofern (akademische) Macht auch
durch die Verknappung von Sprecherpositionen operiert: »Insofern »sprachliche Verhalt-
nisse immer Verhéltnisse der symbolischen Macht sind« (Bourdieu/Wacquant 1996: 177),
»Technologien der Reprasentation< dazu beitragen, »Verletzung moralisch zu konsolidie-
ren< (Butler/Athanasiou 2014: 182) und schlieBlich Macht sich dadurch auszeichnet, dass
es, wie Achille Mbembe argumentiert, der »Souverén ist, der entscheidet, was sichtbar ist
und was unsichtbar bleiben soll< (Mbembe 2014: 211), sind Sprechpositionen nicht belie-
big vermehrbar. Denn Macht operiert auch und gerade durch die Verknappung autorisierter

~am 07:23:30.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HABEN PHILOSOPHISCHE METHODEN POLITISCHES GEWICHT? | 37

auszuweisen, der sich in einem machtfreien Jenseits befindet, kann »mdglicher-
weise«, so Butler, als weitere »tiickische List« (Butler 1993: 36) beurteilt werden.
Fiir die Kritik ergebe sich die Aufgabe, danach zu fragen, »was durch den theoreti-
schen Schritt, Grundlagen festzulegen, autorisiert und was ausgeschlossen oder ver-
worfen wird« (Butler 1993: 37). Wenn es aber nicht moglich ist, zur (Theorie-)Be-
griindung einen unabénderlichen gesellschafts- oder theorieexternen Referenzpunkt
auszuweisen — epistemologisch wie ethisch — dann muss jede scheinbar universelle
Begriindung oder Begriindungsfigur immer wieder selbst in Frage gestellt werden.
Es gibt hier keinen Ort auflerhalb der transformativen Prozesse des Werdenden ins-
gesamt, der theoretisch geltend gemacht werden kdnnte. Butlers Versuch, dies theo-
retisch einzuholen, liegt dann eben darin, die kritische Hinterfragung der eigenen
Pramissen und die grundsétzliche Offenheit, sie zu transformieren, auf Dauer zu stellen.

Patriarchale Fixierungen

Der grundsétzliche Vorbehalt gegen endgiiltige Fixierungen zeigt sich auch in dem
gemeinsam mit Ernesto Laclau und Slavoj Zizek verfassten Band Contingency, He-
gemony, Universality. Contemporary Dialogues on the Left, in dem Butler erneut kri-
tisch fragt, wie es um die Festschreibung struktureller Grundlagen in der politischen
Theorie steht. Auch hier sieht sie den Versuch, u.a. zu Begriindungszwecken das fort-
dauernde Werden, die Prozessualitit aus der (politischen) Theorie(-bildung) selbst
auszuschlieBen. Wiederum geht es Butler um Begriffe bzw. Strukturmomente mit Be-
griindungsfunktion, die aus der Infragestellung ausgeschlossen werden: sei es der
Subjektbegriff, diesmal in einer Lacan’schen Spielart, oder aber, (immer noch) die
sexuelle Differenz. Die Festschreibung bzw. das Infragestellungsverbot erfolgt hier
iiber eine Bedeutungsambiguitit von >transzendental¢, die einer unterschiedlichen
Perspektive geschuldet ist: Je nachdem, ob wir es mit der erkenntnistheoretischen
(epistemologischen) oder der praktischen, ethischen Bedeutung von »transzendental< zu
tun haben. Aus erkenntnistheoretischer Perspektive verweist der Begriff »transzenden-
tal< auf die Frage: Wie ist bzw. was macht die Erkenntnis von Erfahrungsgegenstinden
maoglich? Dabei setzt Kant voraus, dass wir Erfahrung machen und Gegensténde erken-
nen. Insofern handelt es sich auch um eine Frage, die retrospektiv nach den ermog-
lichenden Realisierungsbedingungen des aktuell Gegebenen sucht.?! Diese, wenn man

Sprechpositionen.« (Hark 2016). Vgl. natiirlich auch Kuhn (1962), der nachweist, dass die
Erneuerung bzw. Transformation wissenschaftlicher Paradigmata weniger mit Erkenntnis-
zuwachs als vielmehr mit dem Aussterben der Gralshiiter zu tun hat.

21 Wir kénnen nach Kant Erfahrung von Gegenstidnden machen, weil wir uns die mannigfal-
tigen sinnlichen Eindriicke in Raum und Zeit unter Zuhilfenahme der Kategorien als ge-
ordnete Phinomene reprisentieren. Verfiigten wir nicht {iber unseren Verstand, der mit die-
sen transzendentalen Instrumenten ausgestattet ist, konnten wir nicht diese Erfahrungen

~am 07:23:30.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38 | TATJANA SCHONWALDER-KUNTZE

so will, Sichtbarkeitsbedingungen sind zwar nicht kausal wirksam, aber sie bilden die
Formen des Realisierten, ohne die es nicht so, auf diese Weise wahrgenommen wiirde.

Geht es aber im praktischen Zusammenhang — von der Theoriebildung selbst bis zu
Vorschlédgen, die die Gestaltung des Politischen betreffen — nicht um das Erkennen des
Gewordenen, sondern um zukiinftiges Werden, so erdffnen >transzendentale« Bedin-
gungen einen Moglichkeitsraum, in dem sich eine Zukunft ereignen koénnen soll, in der,
anders als gegenwartig, bestimmte Ausschliisse, Nicht-Teilhaben etc. vermieden wer-
den konnen oder sollen. Ein Raum, der ein Werden prinzipiell moglich macht — ohne
deshalb das Sein der Personen in irgendeiner Form zu bestimmen, zu determinieren
oder gar zu erzeugen. Hier geht es um eine generell uniiberwindbare, aber auch gewollte
Offenheit dem Leben gegeniiber, die sich auch in der Theoriebildung im Sinne der kri-
tischen Haltung spiegeln sollte. Diese wird verfehlt, wenn die erkenntnistheoretisch ge-
wonnenen Formen in die prospektive Theoriebildung extrapoliert werden. Denn dann
beschréanken sie den Moglichkeitsraum auf das Gewordene und &ffnen ihn gerade nicht
fiir andere, bislang ungedachte, aber dennoch prinzipiell intelligible Realisierungen.

Mit der Unterscheidung zwischen einem epistemologisch, historisch geworde-
nem >Transzendentalen< und einem prospektiv Mdoglichkeiten erdoffnendem >Trans-
zendentalenc« 1dsst sich Butlers Kritik am theoretischen Status der sexuellen Diffe-
renz, den sie bei Zizek am Werk sieht, verstehen: »Das [epistemologisch] Transzen-
dentale stellt somit die kriteriellen Bedingungen bereit, die die Entstehung des The-
matisierbaren einschrinkt« (KHU: 186) — weil ihm seine Historizitdt und damit
Transformativitét abgesprochen wird. Insofern nennt Butler den der Geschlechterdif-
ferenz zugeschriebenen »>quasi-transzendentalen Status<, durch den »sie nicht thema-
tisiert werden kann, [der] sie gegen jede kritische Priifung immun[isiert], doch zu-
gleich notwendig und essentiell ist: ein wirklich gelungenes Machtinstrument«
(KHU: 187). Wohlverstanden geht es wiederum darum, wie methodisch bestimmte
Denkblockaden bzw. -verbote instituiert werden, um damit gewordene und gefestigte
Hegemonien aufrechtzuerhalten.??

Welche methodischen Konsequenzen ergeben sich vor dem Hintergrund kriti-
scher Theorietradition aus der skizzierten Butler’schen Kritik an Theoriebildungs-
strategien? Welche Kriterien muss eine addquate theoriebildende Praxis nach Butler
erfiillen, die sich ihrer eigenen Verstrickungen mit hegemonialen Denkmustern, aber
auch akademischen wie politischen Machtattitiiden bewusst ist; die folglich immer
wieder die eigenen Grundsétze in Frage stellt, weil sie auch ihre eigene korrigierende
Dynamik und Offenheit will und nicht zu leugnen sucht? Und welche Bedeutung hat
das fiir die Frage nach dem politischen Gewicht philosophischer Methoden?

machen. Vgl. KrV, insbes. >Die Transzendentale Asthetik¢ A 17-49/B 31-73 sowie das
Erste Buch der >transzendentale[n] Analytik< A 64—136/B 89—175.

22 In Bezug auf die unumstoBliche Préfiguration von Verwandtschaftsbeziehungen, die Butler
in Lacans binér strukturiertem Symbolischen am Werke vgl. auch AV, insbes. 114f.

~am 07:23:30.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HABEN PHILOSOPHISCHE METHODEN POLITISCHES GEWICHT? | 39

3. METHODISCHE KONSEQUENZEN

Zusammengefasst besteht die wesentliche methodische Klammer fiir die theoriebil-
dende Praxis meines Erachtens darin, gegen jegliche Festschreibung einen Fixie-
rungsvorbehalt auszusprechen. Das gilt fiir saimtliche Aspekte einer Theorie: fiir die
theoriebildenden Pridmissen in Form von begrifflichen, strukturellen und methodi-
schen Grundlagen, aber auch fiir die konkreten sozialen Verdnderungen, das wire die
Bestimmung konkreter inhaltlicher Ziele, die mithilfe der Theorien erreicht werden
sollen. Das Kriterium, an dem die selbst-reflexive kritische Analyse die eigene theo-
riebildende Praxis messen muss, lautet dabei durchgehend: Gibt es einen Begriff/Na-
men/Sachverhalt oder eine Pramisse, der oder die so eingesetzt wird, dass seine/ihre
Infragestellung ausgeschlossen ist? Anders gefragt: Weist die Theorie ihre eigenen
(Voraus-)Setzungen addquat aus, d.h. mit dem expliziten Wissen um ihre Kontingenz,
oder werden methodische Strategien angewendet, um gerade dies zu verdecken? Wer-
den diese Fragen mit »Ja< beantwortet, gilt es zu korrigieren, d.h. die Infragestellung
wieder denkbar zu machen und damit die Theorie zu 6ffnen. Mit solchen autokorrek-
tiven Fragen an die Theoriebildung lédsst sich mit Butler an beide Aspekte Der-
rida’scher Dekonstruktion anschlieBen.?

Vor diesem Hintergrund eine angemessene Theoriebildung auch positiv zu be-
stimmen, ist nicht ganz einfach, weil die kritische Analyse insbesondere aufdeckt,
welche konkreten materialen oder formalen Bestimmungen nicht angemessen sind.?*
Zur Beurteilung scheint jedenfalls ein Kriterium zu bleiben, das man die Forderung
nach performativer Konsistenz der Aussagen nennen kann. Gefordert wird dann, dass
keine Widerspriichlichkeit zwischen den Inhalten einer Theorie und ihrer Bildung
besteht. So wiére und ist es beispielsweise widerspriichlich die Theorie auf einem em-
phatischen Freiheitsbegriff beruhen zu lassen — und dann die sozio-kulturell gewor-
dene Formierung, die Freiheit als praktische Vernunft angenommen hat, als unverén-
derbar zu reklamieren. Denn entweder bezeichnet Freiheit die mdgliche Uberschrei-
tung jeder scheinbar gegebenen Grenze, d.h. auch ihre eigene Formierung, oder nicht.?®

23 »Im allgemeinen folgt die Ausiibung der Dekonstruktion zwei verschiedenen Bahnen oder
Stilen, die sie meistens einander aufpfropft. Der eine Stil ist begriindeter und dem Anschein
nach ungeschichtlicher Art: vorgetragen, vorgefiihrt werden logisch-formale Paradoxien.
Der andere, geschichtlicher und anamnestischer, scheint der eines Lesens von Texten zu
sein, einer sorgfiltigen Interpretation eine eines genealogischen Verfahrens.« (Derrida
1991: 44). Die logischen Paradoxien ergeben sich daraus, dass explizit ausgeschlossenen
Inhalten dennoch eine konstitutive Funktion in der Theoriebildung zukommt, sodass der ope-
rationale Prozess und das Dargestellte einander widersprechen; vgl. Dreisholtkamp 1999.

24 Hier gilt es, aus einer differenzlogischen Perspektive iiber Hegels bestimmte Negation hin-
aus eine negative Bestimmung zu denken, die nicht schlief3t, sondern 6ftnet.

25 Siehe das Kant-Zitat in FN 5.

~am 07:23:30.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40 | TATJANA SCHONWALDER-KUNTZE

So ist es eben widerspriichlich, einerseits >Freiheit< im eben erwihnten Sinne als Grund-
begriff zu postulieren, aber dann eine bestimmte (Subjekt-)Formierung als unhintergeh-
bar bzw. unverdnderbar festzuschreiben. Das konterkariert sowohl den Freiheitsbegriff
als auch die gleichfalls auf ihm fulende Theoriebildung, wenn sie Voraussetzungen
festschreibt. Die performative Konsistenz einer Theorie bestiinde also in Anlehnung an
Austin (und Hegel) darin, dass der vorgestellte Inhalt und der dargestellte Gedanken-
gang und dessen Pramissen einander nicht widersprechen bzw. iibereinstimmen. Die
zugrundeliegende Annahme lautet folglich, dass Theorie(-bildung) nur dann >ehrlich<
ist, wenn zwischen ihren ihr bekannten Primissen und dem, wie sie selbst verfdhrt,
Konsistenz erkennbar ist — sie in diesem Sinne ihre eigenen Anspriiche nicht verfehlt.
Freilich kann die Frage gestellt werden, ob die Forderung nach methodischer
Adéquatheit nicht ebenfalls den Inhalten und Ergebnissen der Analysen Butlers wi-
derspricht, die etwa jeder Menschliches definierenden Begriffsbildung Gewalttétig-
keit vorwirft, weil sie durch eingrenzende Bestimmung leidvolle Ausschliisse bzw.
Unterwerfungen generiert. Ich meine, dass das nicht zutrifft, weil die Forderung nach
offener Theorie- wie auch Begriffsbildung sich immer kritisch retrospektiv an das rich-
tet, was bereits geworden ist; dies aber gerade nicht prospektiv als Ideal oder Norm in
die Zukunft extrapoliert. In diesem Sinne gewinnt die mit Kant einsetzende methodi-
sche Verschiebung hin zur Frage nach den Moglichkeitsbedingungen auch in der prak-
tischen Philosophie Bedeutung. Im politischen Kontext bedeutet das, die Lebensbedin-
gungen in den Blick zu nehmen, die eine freie Lebensgestaltung jeder Person dem je
eigenen Potential nach moglich machen.?® So hat die selbst-kritische Reflexion die
Funktion dariiber aufzuklédren, was und wie das, was gegenwirtig der Fall ist, geworden
ist, um normativ wirkende Festlegungen, die das Menschliche oder die Verniinftigkeit
aus Begriindungszwecken festlegen (miissen), gerade zu vermeiden. D.h. die scheinbar
gegebenen Grenzen des Gewordenen sichtbar zu machen bzw. sie zu erkennen, um sie
iiberschreiten zu kdnnen — sei es korrigierend, sei es verwerfend, sei es an ihnen fest-
haltend. Auf diese Weise werden die gewordenen Begriffe oder Pramissen aber nicht
blind als unhinterfragbarer normativer Grund oder Zweck eingesetzt, sondern in ihrer
Funktionalitdt aufgedeckt und offen als das ausgewiesen, was sie sind: mehr oder we-
niger kontingente Errungenschaften, die es immer wieder kritisch zu priifen gilt.?’

26 Vgl. Schonwilder-Kuntze 2014: 350-354.

27 Ermoglichung bedeutet so aber gerade nicht, wie bspw. dem Nussbaum’schen capability-
Ansatz entsprechend, sich gemél einer bestimmten, ndmlich der derzeit noch im Westen
favorisierten, intellektuellen Vernunft auszubilden, und insofern die Realisierung nur dieser
Vernunft moglich zu machen. Vielmehr soll das konkrete Was und Wie des Werdens nicht
von vorneherein bestimmt und festgelegt werden, weil es auch ganz andere Lebensrealiti-
ten gibt und geben kann — all das gilt es zu ermoglichen.

~am 07:23:30.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HABEN PHILOSOPHISCHE METHODEN POLITISCHES GEWICHT? | 41

Dabei bedeutet das eigene Denken als Teil des Werdens zu begreifen gleicherma-
Ben, die eigene Genese nicht zu vergessen, und damit, das eigene traditionelle Ver-
haftetsein nicht zu unterschlagen. Selbst-reflexiv-kritisch heifit dann auch, nicht nur
(historisch variable) unterschiedliche Selbste oder eben Subjektbegriffe in den Blick
zu nehmen (vgl. PM, SE), sondern tatséchlich sich selbst als Theoriebildner*in — frei-
lich nicht autobiographisch, sondern sozio- und theoriebiographisch.?® In diesem
Kontext muss man verstehen, warum Butler andeutet, dass Foucault letztlich »sich
selbst aufs Spiel gesetzt habe« (Butler 2002). Das gilt sowohl fiir ihn als kritischen
Denker — und somit Theoriebildner — als auch fiir ihn als Subjekt.” So verweigere
Foucault eine festlegende Antwort auf die Frage, woher der/sein kritische/r Wille
stamme, nicht so regiert zu werden, um diesen Willen dadurch nicht absolut zu setzen
— auch nicht durch die Benennung als »urspriingliche Freiheit«, die er sofort wieder
zuriicknehme (Butler 2002: 262). Es gilt also nach Butler, unaufhérlich auch sich selbst
als Fragende zu befragen, das eigene intellektuelle wie kritische Begehren nicht zu ver-
allgemeinern, die eigene Rationalitét nicht als Standard zu setzen, auch wenn es fiir die
Denkenden selbst kein vollstédndiges Entrinnen aus diesen, ihren Konstitutiva gibt. Im
oben genannten Sinne handelt es sich um dabei um Grenzen, die iiberschreitbar sind.

Wenn die Denkweisen und -methoden der Kritik selbst auch nur geworden sind,
heiBt Uberschreitung, das Kritisierte und als korrekturbediirftig Eingestufte zu ver-
schieben?® — eine vollige Neuerfindung oder -setzung entspriiche wiederum der Illu-
sion, es gibe ein nicht am Werden und seinen Transformationen beteiligtes AuBen.’!
Das Kant’sche Diktum in der »Methodenlehre« am Ende der Kritik der reinen Ver-
nunft hat seine Geltung nicht verloren, weil es das moderne kritische Denken und die
Umstellung auf Bedingungen eingeldutet hat. Auch haben wir es immer noch mit

28 Wobei Butler auch autobiographisch argumentiert, um deutlich zu machen, warum sie die-
sen philosophischen Kontext gewahlt hat, wie sie in ihn hinein geworfen wurde. Vgl. etwa
»Kann das »>Andere« der Philosophie sprechen?« (MG: 367-393).

29 Butler bezieht sich hier auf Foucaults Was ist Kritik. Vgl. zam kritischen Subjekt auch
KEG: 161-175. In dieser Hinsicht fiigt Butler der »genealogischen Kritik< nach Saar noch
den Aspekt faktischer, konkreter, fiir das eigene Denken konstitutiver Muster hinzu, der
sich ebenfalls nicht verleugnen lésst. Dann ist Genealogie nicht nur »als Historisierung des
Selbst dessen Gewordenheitskritik, als Aufweis der kontingenten Machtwirkungen auf das
Subjekt Machtkritik, [sowie] Selbst-Kritik oder Kritik eines Selbst, dem gezeigt oder vor-
gefiihrt wird, wie es geworden ist oder geworden sein konnte.« (Saar 2009: 252). Sie ist
immer auch selbst-kritisch gegen sich als konkrete theoriebildende Instanz.

30 In diesem Sinne heif3t eine Einfithrung in dekonstruktives Philosophieren die »Kunst des
Verschiebens«, vgl. Feustel 2015.

31 Allen Versuchen, dies zu vermeiden, zum Trotz scheint es doch so, als kémpften einige zeit-
gendssische Philosoph*innen gerade um diese Frage. So ist in Thilos Wesches Beitrag die
Rede davon, dass gerade die Innen/Aufien-Differenz das Wesen der Kritik ausmache, vgl.
Wesche 2009. Das gilt gleichermalflen fiir den Beitrag von Jaeggi (2009) in Jaeggi/Wesche 2009.

~am 07:23:30.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42 | TATJANA SCHONWALDER-KUNTZE

einer durch und durch als politisch qualifizierbaren selbst-kritischen Aufklarungsar-
beit zu tun — nicht zuletzt deshalb, weil sich unserer Epoche dadurch auszeichnet,
dass Wissen im offentlichen Diskurs Entscheidungen legitimiert bzw. plausibilisiert:
Wissen, das die verwendeten Begriindungsmuster stabilisiert bzw. destabilisiert und
dadurch auch der Theoriebildung, aus der es resultiert, Gewicht verschafft. Denn es
geht immer auch um Macht(verteilungs)fragen und um soziale Teilhabe- bzw. Teil-
nahmemdglichkeiten. Wenn also der »[k]ritische Weg [...] allein noch offen« (KrV
A 856/B 884) ist, dann lésst er sich aktuell dahingehend erginzen, dass er neben der
Analyse des Status quo immer auch die eigene Verhaftung und deren Uberschreitung
in die transformative Dynamik der Theoriebildung integrieren muss. Wenn Theorie
zur Formierung des Gegebenen beitrégt, weil die legitimiert und (staatliches) Han-
deln begriindet, dann hat auch die angewandte Methode politisches Gewicht — weil
sie dariiber entscheidet, wie frei gedacht wird, ob die Grenzen der scheinbar unum-
stoBlich Gegebenen gedanklich {iberschritten werden.

LITERATUR

Althusser, Louis (1970): Ideologie und ideologische Staatsapparate. Aufsdtze zur
marxistischen Theorie. Hamburg/West-Berlin: VSA 1977.

Benhabib, Sheyla (1993): »Feminismus und Postmoderne: Ein prekéres Biindnis«, in:
Dies./Butler, Judith/Cornell, Drucilla/Fraser, Nancy (1993): Der Streit um Differenz.
Feminismus und Postmoderne in der Gegenwart. Frankfurt/M.: Fischer 1993, 9-30.

Butler, Judith (1993): »Kontingente Grundlagen: Der Feminismus und die Frage der
Postmoderne«, in: Benhabib, Seyla/Butler, Judith/Cornell, Drucilla/Frazer,
Nancy (1993): Der Streit um Differenz. Feminismus und Postmoderne in der Ge-
genwart. Frankfurt/M.: Fischer 1993, 31-58.

Butler, Judith (2002): »Was ist Kritik. Ein Essay {iber Foucaults Tugend«, in: Deut-
sche Zeitschrift fiir Philosophie 50 (2002) 2, 249-265.

Derrida, Jacques (1991): Gesetzeskraft. Der »mystische« Grund der Autoritdt. Frank-
furt/M.: Suhrkamp 62013.

Descartes, René (1637). Discours de la méthode pour bien conduire sa raison. Ubers.
u. hg. von Liider Gibe. Hamburg: Meiner 21997.

Distelhorst, Lars (1999). Jacques Derrida. Miinchen: Beck 1999.

Feustel, Robert (2015). Die Kunst des Verschiebens. Dekonstruktion fiir Einsteiger.
Miinchen: Fink 2015.

Foucault, Michel (1971): Die Ordnung des Diskurses. Ubers. von Walter Seitter. Mit
einem Essay von Ralf Konersmann. Frankfurt/M.: Fischer 1991.

Foucault, Michel (1983): »Strukturalismus und Poststrukturalismus«, iibers. von
Hans-Dieter Gondek, in: Ders.: Dits et Ecrits: Schriften. Vierter Bd. Frank-
furt/M.: Suhrkamp 2005, 521-555.

~am 07:23:30.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HABEN PHILOSOPHISCHE METHODEN POLITISCHES GEWICHT? | 43

Foucault, Michel (1984): »Was ist Aufklarung?«, iibers. von Hans-Dieter Gondek, in:
Ders.: Dits et Ecrits Schriften. Vierter Bd. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2005, 687-707.

Hark, Sabine (2015). http://blog.feministische-studien.de/author/sabine-hark/

Hegel, G.W.F. (1803—1806). Aphorismus aus seinem Wastebook 1803—1806, in:
Jenaer Schriften. Werke Bd. 2. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1986.

Hegel, G.W.F. (1807). Phdnomenologie des Geistes. Werke Bd. 3. Frankfurt/M.:
Suhrkamp 1986.

Horkheimer, Max (1937): »Traditionelle und kritische Theorie«, in: Ders.: Gesam-
melte Schriften Bd. 4: Schriften 1936-1941. Hg. von Alfred Schmidt. Frank-
furt/M.: Fischer 1988, 162-226.

Jaeggi, Rahel/Wesche, Thilo (2009) (Hg.): Was ist Kritik? Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Kant, Immanuel (1781/1786). Kritik der reinen Vernunft. Hamburg: Meiner 1971.

Kant, Immanuel (1784). Beantwortung der Frage: Was ist Aufkldrung? Zitiert nach der
Kant-Ausgabe Berlin: Preulische Akademie der Wissenschaften 19011f., Bd. 8.

Kant, Immanuel (1785). Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Zitiert nach der
Kant-Ausgabe Berlin: PreuBische Akademie der Wissenschaften 1901ff., Bd. 4.

Saar, Martin (2009). »Genealogische Kritik«, in: Jaeggi, Rahel/Wesche, Thilo (2009)
(Hg.): Was ist Kritik? Frankfurt/M.: Suhrkamp, 247-265.

Schonwilder-Kuntze, Tatjana (2010): Freiheit als Norm? Moderne Theoriebildung
und der Effekt Kantischer Moralphilosophie. Bielefeld: transcript.

Schonwilder-Kuntze, Tatjana (2012): »The figure of >rivalry< and its function in
Kant’s ethics«, in: Liitge, Christoph (ed. in chief): Handbook of the Philosophical
Foundations of Business Ethics. Vol.1. Heidelberg: Springer 2012, 355-384.

Schonwélder-Kuntze, Tatjana (2014): »Verantwortung im Fluss — oder: (Wie) lésst
sich sinnvoller Weise am Verantwortungsbegriff festhalten?«, in: Boomgarden,
Jirgen/Leiner, Martin (Hg.): Kein Mensch, der der Verantwortung entgehen
konnte. Verantwortungsethik in theologischer, philosophischer und religionswis-
senschaftlicher Perspektive. Freiburg: Herder 2014, 225-272.

Schénwilder-Kuntze, Tatjana (*2015): Philosophische Methoden zur Einfiihrung.
Hamburg: Junius.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

07:23:30.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

