IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenasthetischen

eignet, im Zuge der Reflexionsvollziige an isthetischen Objekten eine Verbindung zu
diesen Gegenstinden zu gewihrleisten. Wir folgen demnach eben Spuren im Raum,
wenn wir Reflexionsvorginge an dsthetischen Objekten vollziehen.

Die gesamte Historie der Kunstobjekte auf Produktionsseite und der Geschichte der
Kunstkritik auf Rezeptionsseite kann letztlich als ein Reflexionsgeschehen betrachtet
werden, das stets auf allen diesen drei Wahrnehmungsebenen operiert. Immer geht es
dabei darum, sich einem sinnlich erfahrbaren Gegenstand zu iiberlassen oder einen sol-
chen herzustellen, diesen Gegenstand als einen in irgendeiner Weise bestimmten Ge-
genstand zu interpretieren und schlieflich an ihm weitergehende Reflexionen anzustel-
len. Begegnen wir 4sthetischen Medien und Werken der Kunst, vollzieht sich stets eine
asthetische Reflexion in den beschriebenen drei Dimensionen: Unsere Aufmerksamkeit
wird von einem sinnlich Erscheinenden gefesselt, wir versuchen dieses Erscheinende in-
terpretierend zu begreifen und wir suchen nach méglichen Verweiszusammenhingen,
die letztlich iiber dieses Erscheinende hinausfithren. Piranesis Radierungen beispiels-
weise prisentieren uns Farben und Formen, die wir als bestimmte rémische Architek-
turen identifizieren kénnen und die sich in der Weise ihrer Darstellung als Verweis auf
die etruskischen im Unterschied zu den griechischen Einfliissen auf Rom deuten las-
sen. Das damit bislang Festgehaltene zur alltiglichen und isthetischen Wahrnehmung
bedarf weiterer Ausfithrungen. Wir werden in den folgenden beiden Unterkapiteln die
tragende Rolle der Sprache und der Zeichen fir die angesprochenen Wahrnehmungs-
prozesse untersuchen.

4.2 Raum der Sprache

In die Bildung und den Gebrauch der Sprache geht [...] notwendig die ganze Art der
subjektiven Wahrnehmung der Gegenstinde {iber. Denn das Wort entsteht eben aus
dieser Wahrnehmung, ist nicht ein Abdruck des Gegenstandes an sich, sondern des
von diesem in der Seele erzeugten Bildes.*

Das Zitat Humboldts nimmt bereits vorweg, worum es im Verhiltnis von Wahrnehmung
und Sprache geht: Die Wahrnehmungen werden nicht nur durch das beeinflusst und er-
moglicht, wofir wir Worte haben, sondern die Wahrnehmung hat ebenso Einfluss auf
den Sprachgebrauch. Der Titel dieses Kapitels zielt nicht auf ein Verstindnis der Spra-
che als eines metaphorischen Raumes ab, sondern auf Erfahrungsraume, fiir deren Er-
leben die Sprache in der nachfolgenden Hinsicht relevant ist. Dabei geht es immer um
ein komplexes Zusammenspiel von Wahrnehmung und Sprache. Wir werden sehen, dass
wir in der Auseinandersetzung mit der Sprache auf ein dhnliches Verhiltnis wie schon
zuvor im Zusammenhang mit der Wahrnehmung stofRen: Weder bildet Sprache die Welt
einfach nur ab noch konstruiert sie die Welt im Medium ihrer Worte. Schiirmann zufol-
ge haben sprachphilosophische Untersuchungen gezeigt, dass die Sprache weder etwas
aus einer vorgefundenen dufleren Realitit einfach abbildet, noch dazu dient, in irgend-
einer Weise vorsprachlich, mental und subjektiv gegebene Phinomene wie ein Werk-

39 Wilhelm von Humboldt: Schriften zur Sprache, Stuttgart 1995, S. 53.

13.02.2026, 10:56:09. /de/s Access

105


https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

106

Ruinen-Asthetik

zeug durch Sprache zu vermitteln. Das Gefiige von Mensch, Welt und Sprache sei kei-
ne statisch zu denkende Korrelation. Das Sprechen miisse demnach, wie auch das Se-
hen, als eine performative, also vollzugsférmige Titigkeit untersucht werden, »in der und
durch die die Welt erscheint«,*® wie in der Auseinandersetzung mit der Sprachphiloso-
phie Humboldts ersichtlich werden soll.* Nur durch ein solches Verstindnis der dyna-
mischen Offenheit des Mediums Sprache kann mit Blick auf die dsthetischen Medien
und Kiinste gewihrleistet werden, dass sie sowohl neue Erscheinungsweisen von Dingen
entstehen lassen, die neue begriffliche Verstindnisweisen erfordern, als auch, dass im
Zuge kreativer, artifizieller und mehr oder weniger artistischer Schaffensprozesse neue
begriffliche Ideen und Gedankenexperimente neue Darstellungsweisen nach sich zie-
hen. Das gilt in gleicher Weise fiir traditionellere und konservativere Kunstgenres und
-gattungen, wie fir die ausgefallensten Kunstavantgarden. Ohne die konstitutive Of-
fenheit von Sprache und Wahrnehmung, unserer begrifflichen Sinngebungsverfahren
und sinnlichen Wahrnehmungsweisen wiren Innovationen in der Kunst wie in ande-
ren Sphiren — man denke an die experimentellen Praktiken der Natur- und die theore-
tischen Experimente der Geisteswissenschaften — nicht méglich.

Das Verhiltnis der Sprache zur Wahrnehmung ist Schiirmanns Ansicht nach als ein
komplementdires und nicht kompetitives zu denken. Auf welche Weise Sehen und Sprechen
einander wechselseitig auch durchdringen — auseinander ableitbar oder untereinander
subsumierbar sind sie dadurch nicht.** Wahrnehmungen kénnen in Aussagen iiber
das Wahrgenommene nicht auf gehen, auch wenn sie von ihnen in gewisser Hinsicht
ausgehen, wie wir im Hinblick auf das abduktive Schliefen im Zuge der Wahrnehmung
als nichstes sehen werden: »Durch das Medium der begrifflichen Erkenntnis gewinnen
wir Arten der Kenntnis iiber den Bereich des begrifflich Bestimmbaren hinaus, die
wir gleichwohl unserer Fihigkeit zur begrifflichen Bestimmung verdanken.«* Fiir die
vorliegende Arbeit selbst und ihren zentralen Gegenstand der dsthetischen Medien und
Kunstwerke iiber Ruinen ist ein Verstindnis des Verhiltnisses von Sprache und sinn-
licher Wahrnehmung grundlegend, das sich treffend formuliert bei Adorno findet.*
Es geht darum »iiber den Begriff durch den Begriff hinauszugelangen«.* Wir kénnen
uns insbesondere im Zuge einer theoretischen Auseinandersetzung nur im Medium
der Sprache iiber Phinomene verstindigen, die in diesen sprachlichen Bestimmungen
u.a. aufgrund der »Simultaneitit und Momentaneitit«*® von sinnlich Vernehmbarem in
tatsichlichen Erfahrungssituationen nicht aufgehen.*” Daher gilt es, sich thnen soweit
wie moglich anzunihern, und durch die begriffliche Auseinandersetzung Verstindnisse

40  E.Schiirmann: Sehen als Praxis, S.17.

41 Vgl ebd.

42 Vgl.ebd., S.19f.

43 Martin Seel: Aktive Passivitit. Uber den Spielraum des Denkens, Handelns und anderer Kiinste, Frankfurt
a.M. 2014, S. 45.

44 Vgl. Christoph Demmerling: Sprache und Verdinglichung. Wittgenstein, Adorno und das Projekt einer
kritischen Theorie, Frankfurt a.M. 1994, S.130.

45  Theodor W. Adorno: Negative Dialektik, in: ders.: Gesammelte Schriften, Bd. 6: Negative Dialektik. Jar-
gon der Eigentlichkeit, hg. v. Rolf Tiedemann, Frankfurt a.M. 2013, S. 7-412, hier S. 27.

46 M. Seel: Asthetik des Erscheinens, S. 5.

47 Vgl.ebd.,S.88-92.

13.02.2026, 10:56:09. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenasthetischen

zu erdffnen, die sich, wenn sie zutreffend sind, letztlich erfahren lassen - in unserem
Fall insbesondere an dsthetischen Objekten, Medien und den Gegenstinden der Kunst.
Dabei gilt, was Gadamer in Die Aktualitit des Schinen schreibt: »Die Erwartung, dass
man den Sinngehalt, der uns aus Kunst anspricht, im Begriff einholen kann, hat Kunst
immer schon auf gefihrliche Weise iiberholt.«*®

4.2.1 Abduktion der Wahrnehmung

Wahrnehmung ist in gewisser Hinsicht sprachlich durchdrungen und nimmt zugleich
Einfluss auf die Sprache. Im Folgenden soll genauer erliutert werden, inwiefern dieses
wechselseitige Verhiltnis von Sprache und Wahrnehmung zu verstehen ist. Zunichst soll
am Beispiel des Vermogens zur Verzeichnung und des abduktiven Schlusses der Einfluss
der Semiotik bzw. Sprache auf die Wahrnehmung behandelt werden, um anschliefend
mit Humboldts Sprachphilosophie den umgekehrten Einfluss der Wahrnehmung auf die
Sprache zu erldutern. Es handelt sich dabei um eine theoretische Trennung von in den
Praktiken des Wahrnehmens und Sprechens immer schon simultan auftretenden Phi-
nomenen — das eine kommt hier nur systematisch, nicht faktisch vor dem anderen. Wenn
indiesem Kapitel von Zeichen und Verzeichnung die Rede ist, dann geht es nicht dem All-
tagsverstindnis nach um Zeichen im Sinne materieller Objekte im Raum, die auf etwas
Bestimmtes verweisen, sondern um die geistige Fahigkeit, solche Verweise und Verbin-
dungen iiberhaupt herstellen zu kénnen. Den Zeichen im klassischen Sinne werden wir
uns noch einmal eigens im Kapitel zum Raum der Zeichen zuwenden.

Mark Ashraf Halawa zufolge ist die Wahrnehmung in gewisser Hinsicht nicht von
semiotischen Zusammenhingen zu trennen, wenn er im Riickgriff auf den amerikani-
schen Philosophen Charles Sanders Peirce im Zeichen ein »Elementarteilchen unseres Er-
kenntnisvermigens«* sieht: »Nur was wir verzeichnen kénnen, kann fiir uns zu einem
Begriff werden, kann uns folglich sowohl theoretisch als auch praktisch zuginglich wer-
den«.*® Er grenzt sich damit von phinomenologischen Ansitzen ab, wonach verkiirzt
gesagt die Wahrnehmung einfach unmittelbar prisent und evident ist und somit als ei-
ne Tatigkeit losgelost von jeglichen interpretierenden Vorgingen zu verstehen ist. Hala-
wa setzt bei Kants bereits behandeltem Grundsatz an, dass sich Anschauung und Begriff
gegenseitig bedingen. Wahrnehmung ist demnach in gewisser Hinsicht immer ein Vor-
gang, im Zuge dessen das sinnlich gegebene Mannigfaltige zu einer sinnstiftenden Ein-
heit gebracht wird. So fassen wir z.B. sehr verschiedene, in ihrem Erscheinen uns sinn-
lich gegebenen Gegenstinde in der Welt aufgrund bestimmter Ahnlichkeiten unter den
Ausdruck sHaus< und begreifen sie daher als Hauser. Hierbei kommen Zeichen in einem
sehr weiten und anderen Sinne ins Spiel, als wir es im Kapitel zum Raum der Zeichen noch
sehen werden. Zeichenverhiltnisse sind bei Halawa im Anschluss an Peirce nicht blof}
als Eigenschaften materieller Entititen zu verstehen, wonach der eine Gegenstand auf
einen anderen verweist, sondern es geht insbesondere um das Erkenntnisvermogen, das

48 H.-G.Gadamer: Die Aktualitdt des Schonen, S. 54.

49  Mark Ashraf Halawa: Wie sind Bilder moglich? Argumente fiir eine semiotische Fundierung des Bildbe-
griffs, Kéln 2008, S. 99.

50 Ebd.

13.02.2026, 10:56:09. /de/s Access

107


https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

108

Ruinen-Asthetik

Zeichenrelationen als diese Zeichenrelationen interpretiert: »Einen Gegenstand als Zeichen
zu interpretieren bedeutet zugleich, sich einen Begriff von diesem Gegenstand zu ma-
chen.«*' Weil wir in der Lage sind, etwas als etwas verzeichnen zu kénnen, sei es mittels
einfacher Zeichen®* oder mittels komplexer sprachlicher Ausdriicke, sind wir iiberhaupt
im Stande, erkennend wahrnehmen zu kénnen.*® Eine Wahrnehmung gewinnt Bedeu-
tung, sobald sie die Wahrnehmung von etwas ist. Wir nehmen somit nicht im Sinne des
Mythos vom unschuldigen Auge einfach ein>nacktes Ding«wahr, sondern unsere erken-
nende Wahrnehmung ist eine bestimmte von einem bestimmten Ding und dieses spezifische
Etwas ist uns stets semiotisch vermittelt im genannten Sinne zuginglich.

Die Rede von Zeichen als Elementarteilchen der Erkenntnis kann hierbei irrefithrend
sein, wenn sie den Anschein erweckt, es gibe wortwortlich elementare, einfache Zeichen,
die nur zusammengefiigt werden miissten, um komplexere Sinnzusammenhinge zu bil-
den. Es scheint vielmehr so zu sein, dass auch einfache Zeichen ihre Bedeutung nur vor
dem Hintergrund letztlich einer >im Ganzen« gegebenen, komplexen Sprache gewinnen
kénnen.** Das einzelne Zeichen kann im Sinne eines semantischen Sprachholismus sei-
ne Bedeutung nur in Abgrenzung von anderen innerhalb einer gesamten Sprache gege-
benen Zeichen gewinnen.* Das Vermégen zur Verzeichnung, und damit einhergehend,
die Fahigkeit zur Wahrnehmung von etwas als etwas muss somit als elementar fur jede
erkennende Wahrnehmung betrachtet werden. Fiir dsthetische Medien wie Bilder, Be-
wegtbilder und virtuelle Riume gilt: Sie bieten etwas dar, das sich einer erkennenden
Wahrnehmung nur erschliefdt, wenn man die entsprechenden Zeichenrelationen und
Verweiszusammenhinge zu interpretieren weif3. Entscheidend fiir die Frage danach, als
was wir Dinge in der Wahrnehmung verzeichnen, ist der abduktive Schluss, der ebenfalls
auf Peirce zuriickgeht und nachfolgend vorgestellt werden soll.

In Peirces Logik stellt die Abduktion neben Deduktion und Induktion eine von drei
moglichen und seiner Ansicht nach giiltigen logischen Schlussfolgerungen dar. Wihrend
die Deduktion die Ableitung des Besonderen aus dem Allgemeinen darstellt, besteht die

51 Ebd,S.é61.

52 Mit>einfachen Zeichen<sind hier>nichtsprachlich<verfasste Zeichen gemeint, wie bspw. bestimm-
te Verkehrsschilder. Die Vermutung, die hier nicht ausgefiihrt werden soll, lautet, dass auch diese
einfachen Zeichen letztlich ihre Bedeutung nur vor dem Hintergrund eines sprachlichen Gesamt-
kontextes gewinnen und insofern nicht unabhiangig von Sprache sind.

53  »lch kann (»faktisch«) nur bestimmte Verbindungen herstellen und bestimmte Bestimmungen
vornehmen — diejenigen ndmlich, die ich herzustellen und vorzunehmen vermag, indem ich die
Potentiale einer Kultur oder Sprache aufnehme, verwende und verwandle. Und das gilt auch fiir
das sinnliche Erfassen im engen Sinn sinnlichen Wahrnehmens. Wenn alles sinnliche Wahrneh-
men (mit Gadamers Metapher) als das »Lesen« oder »Artikulieren« eines Gegenstandes gefafit
werden kann, dann ist, was ich dabei lese, nicht minder vom Gelesenen als vom Leser und sei-
ner Sprache bestimmt; ich kann nur lesen, das heifdt: sehen oder wahrnehmen, was ich in meiner
Sprache ausdriicken kann.« (Christoph Menke: Wahrnehmung, Titigkeit, Selbstreflexion: Zu Genese
und Dialektik der Asthetik, in: Andrea Kern u. Ruth Sonderegger (Hg.): Falsche Gegensitze. Zeitgends-
sische Positionen zur philosophischen Asthetik, Frankfurt a.M. 2002, S. 19-48, hier S. 36)

54  Die Idee einer>ganzen Sprache«soll hier gerade mit Blick auf die dynamischen und wandelbaren
Charakteristiken des Sprachgebrauchs verworfen werden. Gemeint ist hier die Gegebenheit einer
Sprache eines gewissen Komplexititsgrades, wie sie die natiirlichen Sprachen aufweisen.

55  Vgl. M. A. Halawa: Wie sind Bilder maglich?, S. 100ff.

13.02.2026, 10:56:09. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenasthetischen

Induktion umgekehrt in der Ableitung des Allgemeinen aus dem Besonderen. Aus den
beiden Primissen der Regel »alle Menschen sind sterblich« und dem Fall »Sokrates ist
ein Menschc folgt deduktiv notwendig die Konklusion »Sokrates ist sterblich«. Induktiv
lasst sich hingegen aus der Beobachtung »Sokrates ist ein Mensch« und der Beobach-
tung »Sokrates ist sterblich« auf die statistisch wahrscheinliche Regel »alle Menschen
sind sterblich« schlieflen. Das Interessante an der Abduktion ist, dass sie es im Gegen-
satz zur Deduktion und Induktion erméglicht, aus Primissen, von denen angenommen
wird, dass sie wahr sind, neues Wissen zu generieren. sNeuc ist dieses Wissen in dem
Sinne, dass die Konklusion sich nicht wie im Zuge der anderen Schlussverfahren inner-
halb eines Syllogismus automatisch aus den Primissen ablesen lisst. Bei der Abdukti-
onwird ein erkennendes Wahrnehmungssubjekt mit einem tiberraschenden Phinomen
konfrontiert, das durch das Aufstellen einer erklirenden Hypothese erliutert werden
soll. Syllogistisch ausgedriickt, geht die Abduktion also von einer Regel und einem Re-
sultat als den beiden Primissen aus. Die Konklusion soll nachfolgend mégliche Griinde
dafiir angeben kdnnen, warum entgegen bereits vorhandenen Wissens in Form der Re-
gel, etwas zum wahrgenommenen Resultat fithren konnte. Was war also der Fall, der zu
einem bestimmten Resultat gefithrt hat? Mit Blick auf unser Sokrates-Beispiel bedeutet
das: Weifd man also um die Regel, dass alle Menschen sterblich sind und hért von dem
Resultat, dass Sokrates gestorben ist, dann kann man die Hypothese als den Fall anstel-
len, dass es sich bei diesem Sokrates um einen Menschen gehandelt haben muss. Zwin-
gend, wie im Zuge der Deduktion oder auf statistischem Wege zu begriinden, wie bei
der Induktion, ist dieser Schluss nicht. Ob die Hypothese zutreffend ist, lisst sich erst
aufgrund weiterer Priiffungen verifizieren oder falsifizieren. Mit der neu aufgestellten,
erklirenden Hypothese zu einem Fall und dem evidenten Resultat lief3e sich anschlie-
Rend wiederum ein induktiver Schluss von Fall und Resultat auf eine Regel bilden, der
statistisch belegt werden kann. Nur in einem solchen Vollzug von Schlussverfahren las-
sen sich Hypothesen iiber auftretende Phinomene bestitigen oder widerlegen.* Folgt
man Peirce, vollzieht sich unsere Wahrnehmung stets in diesem Sinne hypothetisch und
insofern abduktiv. Dass die tatsichliche Wahrnehmungssituation derweil in einzelnen
Wahrnehmungsurteilen nicht aufgeht, sehen wir auch an folgender Passage bei Peirce:

»Unter einem Wahrnehmungsurteil verstehe ich ein Urteil, das in Satzform aussagt,
worin eine Eigenschaft eines Wahrnehmungsinhaltes besteht, der unserem Verstande
direkt gegenwartig ist. Der Wahrnehmungsinhalt ist naturlich nicht selbst ein Urteil,
noch kann ein Urteil einem Wahrnehmungsinhalt in irgendeinem Grade gleichen. Es
ist ihm so wenig dhnlich, wie die gedruckten Buchstaben in einem Buch, in dem eine
Madonna von Murillo beschrieben wird, diesem Bild selbst dhnlich sind.«*’

Die tatsichliche Wahrnehmung verfihrt wesentlich komplexer und impliziter, als in der
Bildung einzelner Wahrnehmungsurteile. Die Vermutung lautet, dass wohl im Zuge je-
der Wahrnehmungssituation immer schon ein uniiberschaubares Netz aus im Laufe des

56 Vgl.ebd., S.108f.
57  Charles Sanders Peirce: Die Abduktion in der Wahrnehmung, in: L. Wiesing (Hg.): Philosophie der Wahr-
nehmung. Modelle und Reflexionen, S.195-202, hier S.195.

13.02.2026, 10:56:09. /de/s Access

109


https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

10

Ruinen-Asthetik

Lebens gesammelten Uberzeugungen und den daraus resultierenden intentionalen Be-
firchtungen, Wiinschen, Hoffnungen, Begierden usw. implizit jede einzelne Wahrneh-
mung tragt. Den mehr oder weniger unbewussten oder auch intuitiven Charakter der
Wahrnehmung hat auch Peirce vertreten: »Das einzige, worauf ich bestehe, ist, da die-
se Operationen [psychische Operationen, durch die Wahrnehmungsurteile gebildet wer-
den, KB], wie sie auch aussehen mogen, véllig auflerhalb unserer Kontrolle liegen und
vor sich gehen werden, ob wir froh iiber sie sind oder nicht.«*®* Die Wahrnehmung ist
nichts, was wir aktiv tun missen, sondern was uns vornehmlich passiv widerfihrt. So wie
wir nicht permanent aktiv ein- und ausatmen miissen, sind wir nicht dazu angehalten,
andauernd bewusst Wahrnehmungsurteile zu bilden. Sind wir als erwachsen(d)e Men-
schen zunehmend im Wahrnehmen eingespielt, verfihrt die Wahrnehmung tiber weite
Strecken intuitiv. Wir miissen auf dem Weg zur Arbeitsstelle nicht unzihlige hypotheti-
sche Wahrnehmungsschliisse auf ihre Richtigkeit hin priifen, um erfolgreich anzukom-
men, und die Tatsache, dass man nach einigen den Geist umnebelnden Getrinken in
der Regel noch unfallfrei nach Hause findet, spricht ebenfalls dafiir, dass wir nicht per-
manent am Steuer unserer Wahrnehmung sitzen miissen. Das soll keinesfalls bedeuten,
dass wir nicht zu willentlicher und gerichteter Wahrnehmung befihigt wiren. Wir sind
frei darin, die Wahrnehmung innerhalb des Rahmens dessen, wie und als was sie uns
widerfihrt, auf diesen oder jenen bestimmten Aspekt zu richten. Gerade fiir die nicht-
instrumentellen Wahrnehmungsvorginge im Bereich des Asthetischen und der Kunst
wird unsere Freiheit im Wahrnehmen und Urteilen augenscheinlich. Fiir den vorliegen-
den Zusammenhang dient uns die Konzeption des abduktiven Schlusses, um zu erliu-
tern, inwiefern die Wahrnehmung sprachlich bestimmt ist und in gewisser Hinsicht zu-
mindest von einer potentiellen sprachlichen Bestimmbarkeit ausgeht, denn die behan-
delte Urteilsformigkeit der Wahrnehmung, in der sich einzelne Wahrnehmungsaspekte
explizieren lassen, verfihrt nun einmal im Medium der begrifflichen Sprache.
Erkennende Wahrnehmung muss Wahrnehmung von etwas Bestimmtem als Be-
stimmtes sein: »Wer lediglich irgendetwas bemerkt hat, das er in keiner Weise zu
bestimmen vermag, hat nichts erkannt. Etwas zu erkennen (oder zu erkennen glauben),
[...] bedeutet, etwas Bestimmtes in seiner Bestimmtheit zu erkennen.«*® An dieser Stelle
lasst sich festhalten, dass, wenn wir etwas als etwas wahrnehmen, wir dabei stets Ver-
mutungen dariiber anstellen, wie es sich mit uns selbst und der Welt verhilt, die sich
im weiteren Vollzug der Wahrnehmung bestitigen, widerlegen oder korrigieren lassen,
auch wenn es sich nur um den banalen Fall handelt, ob das haarige Wesen auf einer
Wiese ein Hund oder eine Katze ist. In vielen Fillen liuft dies implizit und unmerklich
ab. Sehen wir einen Baum als Baum, kann es sich im Einzelfall zwar genau genommen
auch um ein anderes botanisches Gewichs handeln, in den meisten Fillen diirfte die
Wahrnehmung eines Baumes jedoch zu keinen problematischen Fehlschliissen fithren.
Liuft uns hingegen eine Person entgegen, die wir als jemand Bestimmten zu erkennen
meinen, kann sich auf sehr drastische Weise herausstellen, ob es sich tatsichlich um
denjenigen handelt oder nicht. Wir sehen an dieser Stelle, dass die Konzeption der

58  Ebd.
59 M. Seel: Aktive Passivitdt, S. 45.

13.02.2026, 10:56:09. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenasthetischen

hypothetisch verfahrenden Wahrnehmung dazu geeignet ist, Illusionen, Sinnestiu-
schungen, Delirien, Rauschzustinde und Halluzinationen aufzukliren. Ob es sich so
verhilt, wie in einer bestimmten Wahrnehmungssituation angenommen wird, zeigt
sich prozessual im weiteren Verlauf des Wahrnehmens und den damit einhergehen-
den Schlussverfahren. Erscheint einem der Vorhang im Gemailde eines Vermeers so
real, dass man ihn zur Seite ziehen will, diirfte man spitestens beim Einschreiten
des Sicherheitspersonals des Museums eines Besseren belehrt werden. Das spitere
Wahrnehmungsurteil korrigiert somit das vorherige. Fiir die Auseinandersetzung mit
asthetischen Medien und Kunstwerken ist diese Form des hypothetischen Interpretie-
rens grundlegend, wenn es z.B. darum geht, ob Farb- und Formkonstellationen in einem
Bild lediglich Farb- und Formkonstellationen, einen Apfel oder im Lichte der christ-
lichen Ikonographie den Siindenfall darstellen sollen. Schiirmanns Ansicht nach ist
zumindest beim alltiglichen Sehen von etwas als etwas der Akt der Urteilsfindung keine
nachtrigliche Zutat, sondern einhergehend mit dem visuellen Erfassen gegeben.®® Man
sieht demnach im Sinne Peirces auf implizite Weise dieses oder jenes immer zugleich
hypothetisch als dieses oder jenes Bestimmte.*

4.2.2 Sprache als Praxis

Die Sprache ist das bildende Organ des Gedanken. Die intellektuelle Tatigkeit, durch-
aus geistig, durchaus innerlich und gewissermafien spurlos voriibergehend, wird
durch den Laut in der Rede duflerlich und wahrnehmbar fir die Sinne. Sie und die
Sprache sind daher eins und unzertrennlich voneinander.

Sosehr uns die Sprache die Strukturen unseres Sprechens und Denkens vorgibt, haben
wir doch auch einen gewissen Einfluss auf sie. Denken und Sprache sind bei Humboldt
als interdependent zu begreifen, Sprechen und Denken bedingen einander: Wir kénnen
nicht denken ohne Sprache und nicht sprechen, ohne zu denken. Dabei gilt:

»Keiner denkt bei dem Wort gerade und genau das, was der andre, und die noch so
kleine Verschiedenheit zittert, wie ein Kreis im Wasser, durch die ganze Sprache fort.
Alles Verstehen ist daher immer zugleich ein Nicht-Verstehen, alle Ubereinstimmung
in Gedanken und Cefiihlen zugleich ein Auseinandergehen. In der Art, wie sich die
Sprache in jedem Individuum modifiziert, offenbart sich [...] eine Gewalt des Men-
schen iiber sie.«®?

Innerhalb gewisser Rahmenbedingungen sind wir demnach frei, uns in der Sprache und
mitihr frei zu bewegen. Dieser individuelle Einfluss im Sprechen auf das Sprechen passt,

60 Im Zuge vieler Kunstwerke wird das Wahrnehmungsurteil im Unterschied zur alltiglichen Wahr-
nehmung jedoch durchaus zu einem nachtréaglichen Schluss, weil sie gerade die Frage nach einer
zutreffenden Interpretation stellen, die oftmals Korrekturen an den zunichst intuitiv vorgenom-
menen Urteilen erfordern.

61 Vgl. E. Schiirmann: Sehen als Praxis, S. 72f.

62 W.v.Humboldt: Schriften zur Sprache, S. 45.

63  Ebd,S.59.

13.02.2026, 10:56:09. /de/s Access

m


https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

n

Ruinen-Asthetik

wie als nichstes zu sehen sein wird, sehr gut zu dem von Fiedler vertretenen individu-
ellen Einfluss des Einzelnen auf die Wahrnehmung. Nur weil wir in der Sprache — und
damit im Denken - sowie in der Wahrnehmung und dem wechselseitigen Einfluss von
Wahrnehmung und Sprache der Sache nach bedingt frei sind, konnen die dsthetischen
Medien und die Kiinste uns >Neues<« zum Denken und Wahrnehmen geben — im Sinne
von Variationen des >Alten<.% Die Begriindung dieses Gedankens muss die vorliegende
Studie mit Blick auf die Ruinenisthetik insgesamt liefern. Es sind 4sthetische Medien
und Kunstwerke, welche die Wahrnehmungs- und Verstindnisweisen von Ruinen und
damit einhergehend auch die Stellung des Menschen in der Welt in immer neuer Weise
reflektieren. An dieser Stelle soll ersichtlich werden, weshalb es ausgerechnet eine Kom-
bination der Wahrnehmungslehre Fiedlers und der Sprachphilosophie Humboldsts ist,
die mit Blick auf die dsthetischen Medien und Kiinste Aufschluss bieten soll.
Entscheidend mit Blick auf die Sprache ist, dass das Vermogen zur Verzeichnung
mittels begrifflicher Sprache nicht nur die Voraussetzung fiir das individuelle Erken-
nen in der Wahrnehmung darstellt, sondern ebenso die Befihigung zur intersubjekti-
ven Kommunikation darstellt. Die vorherigen Ausfithrungen zur Sprache kénnten den
Anschein erwecken, als ginge es im Sinne Johann Gottfried Herders Abhandlung iiber den
Ursprung der Sprache um die Frage, wie der Mensch sich fiir sich allein und aus sich selbst
heraus gewissermafien auf solitire statt auf kommunikative Weise die Sprache und damit
einhergehend das erkennende Wahrnehmen und Denken >erfinden< konnte:

»Der Mensch, in den Zustand von Besonnenheit gesetzt, der ihm eigen ist, und diese Besonnen-
heit (Reflexion) zum erstenmal frei wiirkend, hat Sprache erfunden. [..] Er beweiset also Re-
flexion, wenn er nicht blofS alle Eigenschaften lebhaft oder klar erkennen, sondern
eine oder mehrere als unterscheidende Eigenschaften bei sich anerkennen kann: der
erste Aktus dieser Anerkenntnis gibt deutlichen Begriff; es ist das erste Urteil der See-
le —und —Wodurch geschah die Anerkennung? Durch ein Merkmal, was er absondern
mufite und was, als Merkmal der Besinnung, deutlich inihn fiel. [...] Dies erste Merkmal
der Besinnung war Wort der Seele! Mit ihm ist die menschliche Sprache erfunden!<%

Das Zitat Herders fithrt performativ vor, was sich anders als zirkuldr kaum fassen lisst:
Die Interdependenz von Sprache und Denken. Denn wir sind ja in dem Moment, da wir
die Eigenschaften und Merkmale, die wir als bestimmte Eigenschaften und Merkmale be-
sonnen vernehmen, bereits in den Modus des Vermdgens zur Verzeichnung versetzt, wie
wir mit Peirce und Halawa gesehen haben. Herder setzt also in dieser Lesart voraus, was
er eigentlich erst begriinden will. Der erste Aktus dieser Anerkenntnis, das erste Urteil der See-
le, das deutlichen Begriff gibt, scheint ein Mythos zu sein, zumindest wenn es tatsichlich
schon um erkennende Wahrnehmung in Form von identifizierenden und propositional

64  Vgl. A. Gehlen: Zeit-Bilder, S.10f.; Gehlen schreibt diesbeziiglich, dass die Avantgarde und die In-
novationen in der Kunst zu jedem Zeitpunkt durch ihre jeweilige historisch-kulturelle Verortung
bestimmt sind. Etwas >Neues< kommt in den Spharen der Kunst also nicht aus dem >Nichts¢, son-
dern differenziert sich fortwahrend vor dem Hintergrund ihrer gesamten Historie aus. An spaterer
Stelle heifdt es: »Nun sind alle Kunstarten und -stile, welches auch die Umstande ihrer Entstehung
gewesen sein mogen, seit jeher kopiert, wiederholt oder weitergefiihrt worden, denn Kunst ent-
stehtja tiberhaupt an vorhergegangener Kunst und nicht an Natur.« (A. Gehlen: Zeit-Bilder, S. 287)

65 Johann Gottfried Herder: Abhandlung iiber den Ursprung der Sprache, Stuttgart 2001, S. 31f.

13.02.2026, 10:56:09. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenasthetischen

artikulierten Wahrnehmungsurteilen geht. Wahrscheinlich dachte Herder vielmehr an
eine wesentlich grundlegender anzusetzende Form des beispielsweise srein« visuellen
Vernehmens und Sondierens. Damit ginge es Herder um Arten des unbegrifflichen Et-
was-Sehens, wie wir es mit anderen Lebewesen teilen, im Unterschied zum begrifflichen
Etwas-als-etwas-Sehen, wofiir es der Sprache bedarf.

Es geht an dieser Stelle darum, dass die Sprachpraxis nicht primiar aus dem solita-
ren Reflexionsvorgang als dem Normalfall des Sprachgebrauchs heraus betrachtet wer-
den sollte, sosehr sie dazu auch befihigt. Vielmehr kann sie nur am paradigmatischen
Fall der zwischenmenschlichen Verstindigung erhellend erliutert werden: »Der Mensch
spricht, sogar in Gedanken, nur mit einem andren, oder mit sich, wie mit einem and-
ren, und zieht danach die Kreise seiner geistigen Verwandtschaft, sondert die, wie er,
Redenden von den anders Redenden ab.«* Dass Sprachen — und auch die »Sprachen der
Kunst< — vom Grundfall der intersubjektiven Verstindigung iiber die von den einzelnen
Subjekten unabhingig und objektiv geteilte Lebenswelt zu betrachten sind, ist entschei-
dend, wenn die dsthetischen Medien und Kiinste letztlich als menschliche Praktiken u.a.
der Reflexion auf geltende Normen des Wahrnehmens und Verstehens begriffen werden
sollen. Auch in den Sphiren der artifiziellen bzw. artistischen Reflexionen macht nicht
jeder einfach nur wie und was er will, sosehr ihre Gebilde zuweilen diesen Anschein er-
wecken.

Alle begrifflichen Bestimmungsversuche unserer selbst und der Welt gewinnen ihren
Sinn und Zweck mafgeblich aus bestimmten sozialen Praktiken heraus. Auch der einzel-
ne Mensch kann, wenn er in Einsambkeit sprachlich reflektiert, dies nur im Hinblick auf
eine zumindest potentielle Mitteilbarkeit innerhalb sozialer Kontexte tun. Denn Rich-
tigkeit und Wahrheit kann es nur als Eigenschaften von propositionalen Aussagen im
Abgleich des intersubjektiven Austausches geben — und warum sollten wir denken und
sprechen, wenn nicht um der Richtigkeit und Wahrheit willen? Wir wollen eben wissen,
wie es sich mit uns und der Welt verhilt. Das kénnen Uberlegungen mit Blick auf bana-
le instrumentelle Vorginge sein, wie den richtigen Einsatz von Werkzeugen: Wie muss
man denn das Stéckchen nun reiben, damit sich Feuer entfacht? Das Gleiche gilt fir die
grofRen kantischen Fragen: Was kénnen wir wissen? Was sollen wir tun? Was diirfen wir
hoffen? Was ist der Mensch?

Sprache muss von sozialen Kontexten her gedacht werden, innerhalb derer sie in
Auseinandersetzung mit einer dufleren Wirklichkeit das Korrektiv fiir unsere Annah-
men, Meinungen, Uberzeugungen und letztlich unser gesamtes Wissen darstellt; ande-
renfalls kénnte jeder Mensch letztlich sprechen und denken, wie und in Bezug, auf was er
will. Die sprachlichen Ausdriicke bzw. Begrifte stellen in der intersubjektiven Kommuni-
kation fiir uns eine Konstanz sicher, die gewihrleistet, dass wir uns nicht in willkiirlichen
und solipsistischen Wahrnehmungs- und Bedeutungswelten verlieren. Uber die Bedeu-
tungen der Worte und ihre Verwendung missen wir uns bis zu einem gewissen Grade
verstindigen und einig sein, damit das Sprechen seinen und damit einen bestimmten Sinn
gewinnen kann.” Allerdings darf Sprache deshalb nicht als etwas ausschlieflich Kon-

66  W.v.Humboldt: Schriften zur Sprache, S. 24.
67  Sich tber die Bedeutung von Worten zu verstiandigen, setzt das Vorhandensein von Sprache im-
mer schon voraus. Man sieht hieran, wie schwierig es ist, iber die Bedingungen der Sprache zu

13.02.2026, 10:56:09. /de/s Access

3


https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

T4

Ruinen-Asthetik

stantes und Unverdnderliches gedacht werden. Vielmehr wird sie durch die Praktiken
des Sprachgebrauchs und in Liaison mit der Wahrnehmung stetig reorganisiert, was an
Humboldts Sprachphilosophie nachfolgend deutlich werden soll.*®

4.2.3 Zur Nahe von Konrad Fiedler und Wilhelm von Humboldt

Wenn auch nicht ganz klar ist, ob Fiedler Humboldts Schriften zur Sprache selbst gele-
sen hat, so lassen sich Majetschak zufolge zumindest die sachlichen Beziige eindeutig
nachweisen. Fiedler sah in der Art und Weise, wie in Kunst und Sprache ein eigentiimli-
ches Weltbewusstsein des Menschen zur Darstellung gelangt, eine enge Verwandtschaft
und orientierte sich im Hinblick auf die Sprache an Humboldt.® Inwiefern Sprache dies
Humboldt zufolge vermag, soll nachfolgend kurz erliutert werden.

Wie oben bereits zu sehen war, gewinnt nach Humboldts Ansicht in der Einheit des
Wortes die spurlos voritbergehende, subjektive, geistige Fihigkeit ihre Objektivitit, Fes-
tigkeit und Reproduzierbarkeit; mittels der sinnlichen Wortlaute werden unsere gedank-
lichen Titigkeiten fassbar. Das einzelne Wort ist dabei nicht als Reprisentant eines in
der duleren Welt objektiv gegebenen Gegenstandes selbst zu betrachten, sondern als die
lautliche Fixierung der subjektiven Auffassung des Gegenstandes im Begriff. Die Spra-
che stellt also »niemals die Gegenstinde, sondern immer die durch den Geistin der Spra-
cherzeugung selbstthitig von ihnen gebildeten Begriffe dar«.” Die Begriffe sind die im
Denken gebildeten Abstraktionen unter Absehung von vielen individuellen Bestimmun-
gen der Dinge. Sie sind die gebildeten Einheiten als »Komplexe von (Wesens-)Merkma-
len der Dinge in der Sicht der Sprecher«,” die von der Sprache lautlich fixiert werden.
Die Sprache bezeichnet also im Denken gebildete Auffassungen der Gegenstinde in der
Welt, die wir anhand der Abstraktion von der Art und Weise des sinnlichen Gegebenseins
dieser Gegenstinde bilden. Das darfjedoch nicht so verstanden werden, als iibersetzten
wir mittels der Sprache vorsprachliche geistige Phinomene im Sinne einer instrumen-
tellen Auffassung in die Sprache; vielmehr gewinnt das an sich unbestimmte Denken im
Laut zuallererst seine Gestalt und darin seine Bestimmtheit. Indem die lautliche Spra-
che ein Gedankengebilde fixiert, hilt sie nicht einfach etwas ohnehin schon Bestehen-
des blof3 fest, sondern sie erschafft es iiberhaupt erst und bringt es auf genuine Weise
hervor.”” Wir sehen an dieser Stelle die Parallele zu Fiedlers Wahrnehmungsauffassung:
Wir bilden in Wahrnehmung und Sprache nicht einfach etwas ab, sondern bringen etwas
in den Praktiken des Sprechens und Wahrnehmens zuallererst hervor. Indem wir etwas
herstellen, lisst sich darin etwas darstellen.

sprechen, aus der Position heraus>immer schon<Sprache zu haben und gedanklich bereits im Me-
dium der Sprache zu operieren. Vgl. zu den angestellten sprachphilosophischen Uberlegungen
das Kapitel zur Intersubjektivitit der Sprache bei Donald Davidson und Robert Brandom, in: Ge-
org W. Bertram: Sprachphilosophie zur Einfiihrung, Hamburg 2011, S. 154-179 sowie das Kapitel zur
Intersubjektivitat, in: D. M. Feige: Kunst als Selbstverstindigung, S. 28—35.

68  Vgl. E. Schirmann: Sehen als Praxis, S.144.

69  St. Majetschak: Die Sprachlichkeit der Kunst, S.113f.

70 W.v. Humboldt zit.n. ebd., S.116.

71 St. Majetschak: Die Sprachlichkeit der Kunst, S.116.

72 Vgl.ebd.

13.02.2026, 10:56:09. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenasthetischen

Das bedeutet keinesfalls, dass wir mit der Ausbildung des Lautes »Baumc« die Biu-
me in der Welt auf mystische Weise herbeizaubern wiirden. Die dufdere Wirklichkeit soll
im Sinne eines metaphysischen Realismus als eine von uns unabhingig gegebene ver-
standen werden. Anders gesagt: Das Universum existiert — ob es nun von Wesen wahr-
genommen wird oder nicht.” Im Sinne eines kritischen Realismus sind uns jedoch >nur«
Erscheinungen der Objekte der Wirklichkeit gegeben, die durch unsere Wahrnehmung,
Sprache und andere mediale Zuginge konstituiert und somit in gewisser Hinsicht kon-
struiert sind. Nur mittels dieser unterschiedlichen Medien lassen sich Unterscheidun-
gen an der uns stets vermittelt gegebenen Wirklichkeit treffen; nur so haben wir Zugang
zu ihr: »Insofern kann man tatsichlich sagen, dass jede bestimmte Gestalt des Wirklichen
eine Konstruktion unseres Erkennens enthilt. Aber dies trifft allein auf diese Bestimmt-
heit eines Wirklichen zu. Das so bestimmte Wirkliche hingegen ist kein Machwerk, son-
dern eben der Gegenstand unseres Erkennens. An ihm muss sich zeigen, ob die Bestim-
mung zutrifft oder nicht.«’* Nicht der Realitit selbst, sondern unserer Auffassung und
unseres Zugangs zu thr kommt demnach ein unvermeidlich konstruktiver Charakter zu.

Der sprachphilosophische Ansatz Humboldts soll an dieser Stelle nun so verstanden
werden, dass uns die sprachlichen Laute ein Medium bieten, an dem unser Begreifen im
Sinne unserer geistigen Auffassung sich ausbilden kann.” Das einzelne Wort macht uns
im Medium des Lautes die geistige Abstraktion von Einzelnem und sinnlich vielgestaltig
Erscheinendem als mehr oder weniger Einheitliches zur intersubjektiven Verstindigung
verfiigbar. »Mehr oder weniger< insofern, als wir Begriffe eben auf durchaus individuelle
und unterschiedliche Weise ausbilden. Wer, einmal angenommen, in den USA aufge-
wachsen ist und Zeit seines Lebens keine Tempel-, Burg- oder Schlossruinen, sondern
nur Detroits Wirtschaftsruinen gesehen hat, weil jene Architekturen dort schlicht nicht
existieren, wird einen etwas anderen Begriff der Ruine ausbilden, als jemand, der am
Rheinufer lebend mit der Omniprisenz von Burgruinen vertraut ist. Die Begriffe bilden
sich nicht allein an der Lautgestalt von Worten aus; auch Schrift, Zeichen, Bilder, Be-
wegtbilder usw. stellen eine Verfiigbarkeit dar, an der wir unser begriffliches Vermégen
ausdifferenzieren konnen. Das Bonmot »von nichts kommt nichts« kann hier so verstan-
denwerden, dass es irgendeines Mediums bedarf, damit uns etwas zur Verfiigung stehen
kann. Der Begriff des Mediums ist dabei sehr weitreichend zu verstehen: Wir sehen im
Medium des Lichts, nehmen wahr im Medium des uns leiblich-sinnlich Erscheinenden,
sprechen im Medium der Laute von Worten, schreiben im Medium der Schrift, zeigen
mit dem Medium der Zeichen, Philosophieren im Medium des begrifflichen Gedankens
usw.

73 Vgl. Wolfgang. R. K6hler: Einleitung, in: Forum fiir Philosophie Bad Homburg (Hg.): Realismus und
Antirealismus, Frankfurt a.M. 1992, S. 7-19.

74 Martin Seel: Vom Handwerk der Philosophie, Miinchen u. Wien 2001, S. 32.

75  Die folgenden Ausfiithrungen beanspruchen nicht, Humboldts eigener Sprachphilosophie ganz
gerecht zu werden. Er soll hier in gewisser Hinsicht bloR als Pate fiir die angestellten Uberle-
gungen fungieren. Vgl. zu den angefiihrten sprachphilosophischen Motiven Humboldts: Jiirgen
Trabant: Das tote Gerippe und die Arbeit des Geistes. Uberlegungen im Anschluss an Humboldt, in: Sybil-
le Kramer u. Ekkehard Kénig (Hg.): Gibt es eine Sprache hinter dem Sprechen?, Frankfurt a.M. 2002,
S. 76-96.

13.02.2026, 10:56:09. /de/s Access

15


https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

116

Ruinen-Asthetik

In allen diesen medialen Bezugnahmen liegt jedoch ein unterschiedliches und indi-
viduelles Begreifen dessen, worum es jeweils geht. Um zu Humboldts Uberlegungen zur
Sprache zuriickzukehren: Komplexe, ausgebildete und natiirliche Sprachen, in denen die
Begriffsbildung weit fortgeschritten ist, wie z.B. das Deutsche, kann man sich als Netz
von phonetischen Fixierungen vorstellen, die durch das Geflecht von Differenzen der
Laute zueinander begriffliche Unterscheidungen bezeichnen. Jede Sprache teilt die Welt
dabei auf eine spezifische Art und Weise begrifflich ein, die sich im phonetischen Unter-
scheidungssystem der Worte markiert. In verschiedenen Sprachen konnen diese Eintei-
lungen erheblich divergieren und damit liegt Humboldt zufolge in jeder Sprache »eine
eigentiimliche Weltansicht«.” Mit dem Erlernen einer Muttersprache erwerben wir zu-
gleich eine charakteristische Weltansicht, so wie sie uns in den Worten dieser Sprache
zugefithrt wird.”” In einfachen Fillen sind die Unterschiede eher rein phonetischer Art -
man denke an das Wort>Hund«im Deutschen und >dog<im Englischen. In anderen Fillen
>leuchtet<bereits mehr auf, wie bei den Ausdriicken>Blitz<und lightning«. Hier scheinen
verschiedene Sichtweisen auf die Welt, sich in den Ausdriicken und dem einhergehen-
den Begriff zu manifestieren, wenngleich sich mittels beider Ausdriicke natiirlich voll-
kommen gelingend auf die gleichen Gegenstinde in der Welt referieren lisst; es geht
hier um das im Begriff am Laut sich manifestierende Wie des Begreifens. Wihrend den
Ausdruck lightning« lediglich die Assoziation eines Aufleuchtens begleitet, scheint der
onomatopoetische Ausdruck >Blitz« das zu benennende visuelle Wetterphinomen in die
zischende Lautgestalt seines phonetischen Ausdrucks sowie die aufblitzende Kiirze sei-
ner Schriftgestalt zu tiberfithren. Noch deutlicher wird dies im Hinblick auf figiirliche
Rede, wie sie z.B. zur Beschreibung von heftigem Regen in unterschiedlichen Sprachen
verwendet wird: »Es schiittet, wie aus Kitbeln« (Deutsch), »Es regnet Katzen und Hun-
de« (Englisch), »Es regnet, wie eine Kuh, die pisst« (Franzdsisch), »Es regnet Stuhlbeine«
(Griechisch), »Es regnet Schusters Messer« (Irisch), »Es regnet alte Frauen« (Niederlin-
disch) usw. Was wir damit begreifen, worauf in der Welt wir uns damit beziehen, ist der
gleiche Sachverhalt:>starker Regen<; wie wir uns mittels Sprache einen Begriff davon ma-
chen, unterscheidet sich hingegen drastisch. In diesem Zusammenhang zeigt sich in der
Sprache eine Charakteristik, die auch fiir die dsthetischen Medien und Kiinste entschei-
dend ist: Jede Sprache stellt unterschiedliche Ansichten der Welt zur Verfiigung, welche
die Wege moglicher Gedankenginge im Sprechen und Denken des Einzelnen in einem
gewissen Grade pradestinieren. In diesem Sinne hat die Sprache als vorgegebenes Wort-
und Regelsystem, das uns bestimmte Sichtweisen eréffnet, Macht iiber uns.

Humboldt zufolge gehort es nun aber ebenso zur Sprache, dass sie kein konstantes,
sondern ein dynamisches Regelsystem darstellt; denn Sprachen wandeln sich sowohl kol-
lektiv als auch individuell. So bilden sich (historisch betrachtet) sowohl regional unter-
schiedliche Sprachgewohnheiten auch innerhalb >derselben< Sprachgemeinschaft bei-
spielsweise eines Landes heraus als auch individuelle Idiolekte einzelner Personen; je-
der Mensch entwickelt schlieRlich im Laufe seines Lebens gewissermafien einen eige-
nen Sprachstil. In threm tatsichlichen Wesen ist die Sprache Humboldt zufolge daher

76 W.v. Humboldt zit.n. St. Majetschak: Die Sprachlichkeit der Kunst, S.117.
77 Vgl. St. Majetschak: Die Sprachlichkeit der Kunst, S.117.

13.02.2026, 10:56:09. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenasthetischen

»etwas bestindig und in jedem Augenblick Voriibergehendes«,”® denn sie wandelt sich
ununterbrochen. Daher muss die Sprache, wie bereits die Wahrnehmung, als eine per-
formative Praxis betrachtet werden, dieseigentlich« nur in der jeweiligen Situation ihres
Gebrauchs und nicht als etwas konstant Bestehendes wirklich ist: »Denn die Wirklichkeit
der Sprache ist die im jeweils individuellen Sprechen einzelner Personen manifestierte, un-
abschlieRbare Arbeit des Wortgebrauchs zu dem Zweck, unter Riickgriff auf einen iiber-
kommenen Vorrat phonetischer Zeichen eigene Gedanken zu bilden, zu verdeutlichen, in
Sitzen zu fixieren und schlief8lich anderen Personen mitzuteilen.«” Sosehr die Sprache
also durch ihre Vorgaben Macht iiber den einzelnen Sprecher hat, da im Sprechen im-
mer bereits auf historisch vorgegebene artikulierte Laute und die damit einhergehen-
den Begriffsweisen zuriickgegriffen werden muss, so existiert demgegeniiber doch auch
eine individuelle Gewalt der Sprechenden tiber die Sprache. Denn das individuelle Spre-
chen verhilt sich weder rein reproduktiv zu vorgegebenen sprachlichen Einteilungswei-
sen noch rein erzeugend, als wiirden wir einfach die passenden Worte erfindend etwas in
die Welt bringen. Unser Umgang mit Sprache ist vielmehr als umgestaltend zu betrachten,
da wir in ihr stets bereits Vorzufindendes variieren.

Es wire sehr viel mehr zu den skizzierten sprachphilosophischen Uberlegungen zu
sagen; fiir den vorliegenden Zusammenhang relevant ist die Nahe einer bestimmten
Charakeeristik der an Humboldt ankniipfenden Sprachauffassung zu den bereits vor-
gestellten wahrnehmungstheoretischen Uberlegungen Fiedlers und Schiirmanns. Zwei
Aspekte sind dabei besonders hervorzuheben: Weder bilden wir in Sprache und Wahr-
nehmung einfach nur eine Wirklichkeit ab noch erschaffen wir sie. Und: Weder eignen
wir uns in Sprache und Wahrnehmung einfach nur bestehende und konventionell
herausgebildete Formen des Wahrnehmens und Sprechens blind an noch erfinden wir
uns unsere eigenen. Beide Faktoren sind entscheidend, will man verstehen, inwiefern
die isthetischen Medien und Kunstwerke unsere Wahrnehmungs- und Denkweisen
im Zuge asthetischer Reflexionsvollziige grundlegend umgestalten. Bevor wir uns dem
Zeichencharakter der Ruinen zuwenden, soll im folgenden Unterkapitel noch eine
sprachphilosophische Position vorgestellt werden, die sich besonders dazu eignet, den
metaphorischen Raum der Sprache als ein komplexes Ganzes eines Verstindigungsge-
schehens zu begreifen, der unsere buchstiblichen Raumerfahrungen und damit die hier
behandelten isthetischen Wahrnehmungsvollziige der Ruinen grundlegend trigt: der
semantische Holismus.

4.2.4 Semantischer Holismus

Der semantische Holismus, oder auch Bedeutungsholismus, eignet sich unter sprach-
philosophischen Ansitzen besonders dazu, die im Riickgriff auf Humboldt angestellten
Uberlegungen zur Sprache noch etwas weiterzufiihren.® Fiir das Ruinenisthetische ist

78 W.v.Humboldt zit.n. ebd.

79  St. Majetschak: Die Sprachlichkeit der Kunst, S.117.

80 Einfiihrend zum semantischen Holismus siehe: G. W. Bertram: Sprachphilosophie zur Einfiihrung,
S.110f., 160f., 172f.

13.02.2026, 10:56:09. /de/s Access

7


https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8

Ruinen-Asthetik

das insofern relevant, als das dynamische Bedeutungsnetz der Sprache das atmosphiri-
sche Erscheinen der Ruinen als komplexes Ineinander von Mannigfaltigem in sinnhaf-
ter Hinsicht trigt. Wollen wir angesichts der Ruinen und der Atmosphiren, in denen sie
stehen, tiberhaupt etwas verstehend vernehmen, miissen wir danach fragen, wie deren
Bedeutsamkeit in der Sprache Gestalt annimmt.

Wahrnehmungen, Erinnerungen, Erwartungen, Vorstellungen, Gefiihle, Imagina-
tionen, Reflexionen — der gesamte geistig-leibliche Haushalt des Menschen gewinnt sei-
ne artikulierte Bestimmtheit in der Sprache oder zumindest im Riickgriff auf die Spra-
che, so soll es hier vertreten werden. Das bedeutet nicht, dass die angesprochenen Di-
mensionen des Menschseins selbst sprachlich verfasst sind; ebenso wenig bedeutet es,
dass wir einfach etwas mit Worten benennen; vielmehr eréffnet begriffliche Sprache be-
stimmte Weisen des Erlebens, der durch sie angesprochenen Gegenstinde oder Zusam-
menhinge im weitesten Sinne. Das darf nicht so verstanden werden, als wiirden die Be-
griffe zuallererst das Erleben verursachen: Wenn ich nicht weif3, was ich fithle, wenn ich
verliebt bin, weil ich noch nie zuvor verliebt war, dann werde ich mich trotzdem so fiih-
len, wie ich mich fithle, wenn ich verliebt bin — nur verstehe und begreife ich eben (noch)
nicht, dass es das Gefiithl der Liebe ist, das mir den Verstand raubt. Eine verstehende Per-
spektive auf das, was einen angeht, er6ffnet zuallererst die Sprache. Das Innen- und Au-
Renerleben lisst sich nur als dasjenige wahrnehmen, als das man es auch zu begreifen
imstande ist. Die Vermutung lautet, dass alle kognitiven Fihigkeiten auf diese Weise be-
grifflich instruiert sind und ihre begriffliche Bestimmtheit im Raum der Sprache gewin-
nen. Die topologische oder topografische Metapher des >Raumes der Sprache« zielt hier
auf den semantischen Holismus ab. Begriffe gewinnen einem holistischen Verstindnis
von Sprache zufolge ihre Bedeutung und ihren Gehalt relational und strukturalistisch
aus ihrer Stellung zu einer uniiberschaubaren Fiille anderer Begriffe in der Sprache. Die
Gesamtheit der begrifflichen Sprache muss dabei als ein dynamisches Ganzes (griechisch
shélos<, >ganz<) betrachtet werden, das sich andauernd in Bewegung befindet. Sprache
steht nicht fest, wie wir mit Humboldt gesehen haben; sie wandelt sich unaufhérlich.
Alte Worte geraten in Vergessenheit, neue Worte kommen hinzu; die Bedeutung dessel-
ben Wortes kann sich zudem wandeln — man denke blofR an das Wort »geil, das frither
sexuelle Erregung meinte und heute als positives Wertpriadikat im weitesten Sinne ver-
wendet wird. Nicht nur die materiellen Gegenstinde in der Welt entstehen und verge-
hen, auch deren in der Sprache artikulierten Bedeutungen unterliegen einem unaufhor-
lichen Wandel.

Fiir die Asthetik der Ruinen heif3t das: Die Sprache erdffnet Weisen des dsthetischen
Erlebens. Der (metaphorische) Raum der Sprache konstituiert erst den (buchstiblichen)
Wahrnehmungsraum als einen bestimmten, in dem wiederum Bestimmtes zur Wahrneh-
mung kommt. Um das Gesagte konkreter werden zu lassen, sei nachfolgend ein beispiel-
haftes Sammelsurium an Vokabular aufgefithrt, das im Spiel ist, wenn wir ruinésen Phi-
nomenen begegnen. Diese Begriffe ermoglichen zuallererst eine differenzierende Wahr-
nehmung der entsprechenden erfahrbaren Phinomene. Wir kennzeichnen das Erlebte
als:

»abgebrockelt:, >abgebrochens, sabgelebt, >abgenutzt;, >abgewetzt¢, »abgriindig,
>amorphs, >aufgeldst:, >ausgedients, >ausgeldscht¢, >baufillige, >beschadigt¢, »>brii-

13.02.2026, 10:56:09. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenasthetischen

chige, »desastros¢, >desolat¢, >eingestiirzte, »entriickt¢, >erodierts, >fragil, >gealterts,
>geschidigt¢, sgeschundens, s>hinlbers, sinstabil¢, >kaputts, >ladiertc, smarodes, >mor-
bides, s>rissigs, >schief¢, sschmutzig, >trostlos¢, s umgestiirzt¢, »verblassts, sverbraucht,
»verdorbens, sverdorrts, >verfallen, sverfaults, sverflossens, »vergammelts, »vergangens,
vergebens, >vergessens, >verhangnisvoll, >verheert, >verkommens, >verkiimmerts,
>verlassens, >verlebts, >verlorens, >verloschens, svernichtets, >verrottets, >verriickt, >ver-
schandelts, sverschiedens, >verschlissens, >verschlungens, sverschiittets, >verschwun-
dens, sversehrts, >versengts, >verstaubt, >verstreuts, »versunkens, >vertrocknets, sver-
wahrlosts, sverwaist, »verwandelts, sverwest, >verwitterts, sverwunschens, sverwiistets,
szerborstens, >zerbrochens, szerbroselts, >zerfallens, >zerfetztc, >zerfledderts, >zerfres-
seng, »zerfurchts, >zerrissens, >zerriittets, >zerschlagens, >zerschlissens, szerschrundens,
»zersetzt, »zerstorts, »zerstreuts, »zerstiickelte.

Diese Adjektive ermdoglichen es uns tiberhaupt erst auf genuine Weise, die ruindsen
Gegenstinde erkennend zu klassifizieren. Dabei geht es nicht allein um eine Benen-
nung, in dem banalen Sinne, dass wir einfach Dingen Worte geben. Vielmehr sind die
unterschiedlichen Worte Ausdruck unterschiedlicher Begriffsweisen, mit denen un-
terschiedliche erlebbare Perspektiven auf die Dinge erdffnet werden. Die aufgelisteten
Worte stehen teils in einem synonymen Verhiltnis zueinander und markieren doch
nuancierte Unterschiede im Erleben. Ob etwas >zerfallen«< oder >zerschlagen« wurde,
verweist schlieflich auf differente Verursachungen der ruingsen Phinomene; wihrend
letzterer Begriff intendierte Zerstérungen meint, benennt ersterer die erodierenden
Folgen einer mangelnden Instandsetzung von Objekten und Architekturen. Die erfahr-
baren Vorginge in der Welt spiegeln sich auf gewisse Weise im Begriff wider, gehen in
den Begriff ein, bzw. werden im Begriff reflektiert. Das Verhiltnis von Erlebtem und
Begriff darf dabei keinesfalls reprasentationalistisch als ein abbildliches oder mimetisches,
sondern muss als ein interdependentes gedacht werden. Das scheint auch genealogisch
auf die Ausbildung der menschlichen Sprachen zuzutreffen. Es ist nicht irgendwann
plotzlich die Sprache vom Himmel in den Geist des Menschen gedrungen und hat
ihm den Segen (oder Fluch) des erkennenden Wahrnehmens beschert. Genauso wenig
haben die Dinge in der Welt irgendwann damit begonnen, dem Menschen ihre Na-
men und Bestimmungen zuzufliistern. Der Mensch bildet (bildhaft gesprochen) im
Laufe seiner historischen und individuellen Existenz ein Netz aus Lauten und damit
einhergehend begrifflichen Verstindnisweisen aus, das er iiber die von ihm erlebte
Innen- und Auflenwelt spannt und das durch die verinderliche Dynamik letzterer in
iterativen Prozessen immer wieder neu justiert werden muss. Begriff und Anschauung
scheinen dabei immer schon gemeinsame Sache gemacht zu haben - so die Vermutung.
Verinderte Wahrnehmungsweisen ziehen verinderte Verstindnisweisen im Sinne
von Korrekturen bestehender Begriffskonstellationen nach sich, wie umgekehrt die
Beschiftigung mit neuen Verstindnisweisen auch verinderte Wahrnehmungsweisen
ermoglicht. Das gilt fiir eher banale Fille wie den elterlichen Hinweis an das eigene
Kind: »Schau mal, in der Burgruine dort oben am Berg haben frither einmal die Ritter
gewohnt« genauso, wie fiir voraussetzungsreichere Sinnzusammenhinge, wenn sich
einem beispielsweise eine bestimmte Ruine als die gotische Klosterruine Eldena im
Greifswald (Abb. 8) verstehend erschlieft, die Caspar David Friedrich zum priferierten

13.02.2026, 10:56:09. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

120

Ruinen-Asthetik

Sujet seiner malerischen Ruinenreflexionen erklirt hat.® Die Atmosphire dieses Ortes
wird man nur angemessen vernehmen kénnen, wenn einem die kulturellen, histori-
schen und kunsthistorischen Zusammenhinge der Romantik in zumindest geringem
Mafle etwas sagen — anderenfalls steht man vor Steinen im Wald.

Damit ist letztlich das Verhiltnis von Theorie und Praxis angesprochen. Die Arbeit
am Begriff ermoglicht veranderte Anschauungsweisen der Welt, wie umgekehrt Verin-
derungen in der Welt die Arbeit am Begriff erfordern. Und dass es sich so verhilt, werde
ich womdglich wiederum nur erfahren, wenn ich mich mit den entsprechenden Theo-
rien iiber das Verhiltnis von Theorie und Praxis befasse. Auch die vorliegende Studie im
Ganzen kann in diesem Sinne letztlich als ein theoretischer Versuch verstanden werden,
eine verdnderte Form der Praktiken des Wahrnehmens bestimmter Zusammenhinge in
der Welt zu begriinden, hier mit Blick auf die Asthetik der Ruinen. Das ist der normative
Anteil jeder Theoriebildung im Unterschied zu ihren deskriptiven Momenten. Die vorlie-
gende Untersuchung will ruinése Phinomene in der Welt in der Tradition einer sich be-
stindig wandelnden Asthetik der Ruinen verstehen und wahrnehmen und die damit einher-
gehenden isthetischen Prozesse auf Rezeptions- und Produktionsseite als atmosphiri-
sche Reflexionsvorginge theoretisieren.

Das oben aufgelistete Vokabular zur basalen Deklaration ruinéser Phinomene ope-
riert noch auf einer sehr grundlegenden Ebene des Etwas-als-etwas-Wahrnehmens.
Wesentlich komplexer wird das Bedeutungsgeschehen, wenn wir an Ruinen auf der
Ebene des Etwas-in-etwas-Wahrnehmens historische Zusammenhinge oder fiktive
Imaginationen durchspielen. Auch letztere sind erméglicht durch die Sprache, die
diese Wahrnehmungsweisen zuallererst er6ffnet. Will man die Sprache metaphorisch
gesprochen als ein Netz oder Feld aus Begriften begreifen, in dem sich unsere Welt- und
Selbstverhiltnisse grundlegend artikulieren, lohnt der Blick auf den besagten Bereich
sprachphilosophischer Theorien, die sich dem semantischen Holismus bzw. dem Holis-
mus sprachlicher Bedeutungen zuordnen lassen. Georg W. Bertram hat sich eingehend
mit holistischen Theorieansitzen in der Philosophie, insbesondere mit Blick auf die
Sprache, auseinandergesetzt.®* In der Einleitung zum Sammelband iiber den Holismus
in der Philosophie schreiben Bertram und Jasper Liptow:

»Als Holismus kann man grob die These bezeichnen, daf ein Element— etwa ein
sprachliches Zeichen, ein Organ, ein Mensch oder anderes— hinsichtlich bestimmter
seiner Eigenschaften oder gar als solches eine Funktion seines Zusammenhangs mit
anderen Elementen ist, mit denen es gemeinsam zu einem Ganzen gehort— etwa zu
einem Zeichensystem, einem Organismus, einem sozialen Gefiige oder anderem.«®

81  Vgl. Hubertus GaRner: Empfindsambkeit. Schillers »Rdauber«— Landschaftsgarten— Melancholie— Rui-
nen—Memento mori, in: ders. (Hg.): Caspar David Friedrich. Die Erfindung der Romantik, S. 101-115, hier
S.111-115.

82  Siehe Georg W. Bertram u. Jasper Liptow (Hg.): Holismus in der Philosophie. Ein zentrales Motiv der Ge-
genwartsphilosophie, Weilerswist 2002; Georg W. Bertram: Die Sprache und das Ganze. Entwurf einer
antireduktionistischen Sprachphilosophie, Weilerswist 2006, hier insb. S. 21-24; Georg W. Bertram,
David Lauer, Jasper Liptow u. Martin Seel (Hg.): In der Welt der Sprache. Konsequenzen des semanti-
schen Holismus, Frankfurt a.M. 2008.

83  G.W.Bertram u.]. Liptow (Hg.): Holismus in der Philosophie, S. 7.

13.02.2026, 10:56:09. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenasthetischen

Holistische Theorien gibt es also nicht allein mit Blick auf die Bedeutung sprachlicher
Zeichen; vielmehr lisst sich immer dann von einem Holismus sprechen, wenn Einzel-
nes in seinem Verhiltnis zu vielem anderen in den Blick gerit, mit dem es ein wie auch
immer geartetes Ganzes bildet.®* Fiir die Beschaffenheit der einzelnen Gegenstinde ist es
dabei entscheidend, dass sie mit vielen anderen Gegenstinden zusammenhingen; die
Konstitution oder Bestimmtheit des einzelnen Gegenstandes geht aus seinem Zusam-
menhang mit vielen anderen Gegenstinden hervor. Der Gegenbegriff zum >Holismus«
wire >Atomismuss, wonach die Verbindungen, in denen ein Gegenstand steht, als solche
gelten und die Beschaffenheit des einzelnen Gegenstandes nicht betreffen.® Mit Blick
auf den semantischen Holismus schreiben die Autoren:

»Die Bedeutung eines Zeichens oder eines sprachlichen Ausdrucks oder auch der Ge-
halt einer Uberzeugung oder einer mentalen Reprisentation ist eine Funktion seines
bzw. ihres Zusammenhangs mit anderen Zeichen oder Ausdriicken, Uberzeugungen oder
Reprisentationen. Das in Frage stehende Ganze ist dann entsprechend ein Zeichensys-
tem, das Vokabular einer Theorie, eine Sprache oder ein System von Uberzeugungen
oder Reprisentationen.«3

Bertram unterscheidet mit Blick auf den Bedeutungsholismus sprachlicher Elemente
grundsitzlich zwei Versionen: eine »inferentielle Semantik« und eine »differentielle Seman-
tik«.%” Wihrend mit ersterer eine verbindende Beziehung unter bedeutungshaften Ele-
menten angesprochen ist, bedeutet letztere eine abgrenzende. Inferentielle Beziehungen
lassen sich in Form von Sitzen bzw. Propositionen denken, wihrend differentielle Be-
ziehungen im Unterschied von Worten bzw. Begriffen zueinander bestehen.® Mit Blick
auf unser Thema kénnte man z.B. das Substantiv >Ruin® im Sinne eines wirtschaftli-
chen, finanziellen oder korperlichen Zusammenbruchs in einer verbindenden, schlussfolgern-
den, also inferentiellen Beziehung mit dem Substantiv >Ruine« betrachten, das verfallene
und zerstorte Gebiude bezeichnet und welches wiederum in einer ebensolchen Beziehung
mit dem lateinischen Verb >ruere« fiir »stiirzen« steht. Ein Beispiel fiir eine abgrenzende,
sprich: differentielle Zeichenbeziehung wiren die Verben sruinieren<und >urinierens, de-
ren minimale Differenz in Laut- und Schriftgestalt durch die Inversion der Buchstaben
sreund >u< einen kaum gréferen Unterschied fiir deren Bedeutung markieren konnte.
Zum Holismus sprachlicher Bedeutungen heif3t es bei Bertram: »Jedes Element, je-
der bedeutungstragende sprachliche Ausdruck, ist — so die These — nur durch seine Stel-

84  Damit ist ein durchaus heterogenes Feld von Theoriebildungen angesprochen. Auch fiir den Be-
griff>Holismuscselbst gilt schliefdlich, was die unter diesem Label vereinten Theorien untersuchen:
namlich dass der einzelne holistische Theorieansatz im Hinblick auf den Holismus nur in seinem
Verhiltnis zu anderen holistischen Theorien seine Kontur gewinnt. Vgl. dazu die Einleitung ebd.,
S.7-29.

85  Vgl. G. W. Bertram: Die Sprache und das Ganze, S. 22.

86  G.W.Bertram u.]. Liptow (Hg.): Holismus in der Philosophie, S. 7.

87  Georg W. Bertram: Holismus und Praxis. Der Zusammenhang von Elementen, Beziehungen und Prakti-
ken, in: ders.u. ). Liptow (Hg.): Holismus in der Philosophie, S. 59—75, hier S. 61.

88  Vgl. ebd., Anm. 4 sowie G. W. Bertram: Die Sprache und das Ganze, S. 56—60.

89  Zum Begriff>Ruin<siehe: Jochen Horisch: Der Ruin/Die Ruine, in: N. Bolz u. W. v. Reijen (Hg.): Ruinen
des Denkens. Denken in Ruinen, S. 259—276.

13.02.2026, 10:56:09. /de/s Access

121


https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

122

Ruinen-Asthetik

lung unter den anderen Elementen konstituiert. [...] Es handelt sich um eine Stellung,
die durch Beziehungen hergestellt ist — Beziehungen, die jedes Element zu einer Viel-
zahl anderer Elemente unterhilt.«*° Die Beziehungen, in denen die Elemente stehen,
konstituieren demnach deren Bedeutungshaftigkeit, weshalb Bertram von einem »Be-
ziehungen-Elemente-Holismus« spricht:

»In einem Beziehungen-Elemente-Holismus spielen die Beziehungen nicht zwischen
Elementen, die auferhalb dieser Beziehungen bereits als solche konstituiert bzw. be-
stimmt sind. [..] Was die Elemente im Rahmen der Struktur sind — zum Beispiel be-
deutungstragende sprachliche Ausdriicke —, sind sie im Zusammenhang mit den Be-
ziehungen, in denen sie stehen. Man kann also nicht von Elementen sprechen, die
holistisch in Beziehungen gestellt werden. Richtiger ist vielleicht eine Redeweise von
Elementen, die aus Beziehungen zu anderen Elementen heraus bestimmt (oder kon-
stituiert) werden. Der Begriff des Elements hdangt in diesem Modell an dem der Be-
ziehungen zu anderen Elementen. Erst diese machen das Element zu einem der frag-
lichen Struktur.«'

Man darf sich demnach die Elemente einer Sprache nicht als feststehenden Bausatz aus
Buchstaben, Worten oder Sitzen vorstellen, die in ihrer Bedeutung determiniert sind
und nun auf letztlich von vornherein vorbestimmte Weisen miteinander in Verbindung
gebracht werden konnen; vielmehr ergibt sich die Bedeutungshaftigkeit der einzelnen
sprachlichen Elemente zuallererst aus den Beziehungsgeflechten, in die sie involviert
sind. Darin gerade liegt der Wert holistischer Theorien der Sprache: Dass sie in der Lage
sind, dieses komplexe Ganze der Sprache in den Blick zu nehmen, anstatt sich an einer
Analyse einzelner sprachlicher Operationen abzuarbeiten.

Die Beziehungen, welche die Bedeutungen der einzelnen Elemente im Einzelfall
konstituieren, sind dabei als ein zutiefst dynamisches Geschehen zu betrachten, das
seine Bestimmtheit letztlich nur innerhalb bestimmter Praktiken — in unserem Fall: des
Sprechens — gewinnt, die Bertram daher »beziehungsstiftende Praktiken<®* nennt. Im Geis-
te des spiten Wittgenstein fithrt eine solche Konzeption zu einer »Gebrauchstheorie der
Bedeutung«,” wonach die Bedeutung eines Wortes in den Praktiken seiner Verwendung
aufzusuchen ist. Bertram zufolge geht es nun darum, die Rolle dieser Praktiken fiir das
Verstindnis des Bedeutungsholismus zutreffend zu begreifen. Die Rolle menschlicher
Praktiken im Zusammenhang mit der Sprache zu betonen, darf nicht dazu fiihren,
dass »die praktische Ebene und die Begriffe, in denen sie rekonstruiert wird«,” als
fundamental begriffen werden. Wer so agiert, gelangt nicht zur Rekonstruktion der
holistischen Struktur, die es adiquat zu begreifen gilt. Diesen von Bertram als »Prakti-
zismus« bezeichneten Theorien stellt er einen Ansatz entgegen, der die Praktiken und
die holistische Struktur in antireduktionistischer Weise verbindet: »Praktiken miissen
also in das Modell eines Elemente-Beziehungen-Holismus so eingezeichnet werden,

90 G.W. Bertram: Holismus und Praxis, S. 61.

91 Ebd., S. 65.
92 Ebd,S. 67.
93  Ebd.

94  Ebd.,S.71.

13.02.2026, 10:56:09. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenasthetischen

daB ihnen keine explikative Funktion aufgebiirdet wird. Sie diirfen nicht als Fundament
der gehaltverleihenden Strukturen konzipiert werden.«** Anderenfalls wire die Bedeu-
tungshaftigkeit der (menschlichen) Welt immer schon durch bestimmte Titigkeiten
determiniert. Wir wollen die Bedeutungshaftigkeit der Welt, wie sie sich in der Sprache
artikuliert, jedoch demgegeniiber gerade als von keiner Seite her grundsitzlich festge-
legt begreifen — weder durch autonome Strukturen der Zeichen noch durch autonome
Strukturen der Praktiken, in denen jene zur Anwendung kommen. Eine Alternative zum
Praktizismus formuliert Bertram unter dem Begriff »Ubergangsholismus«.®® Danach
seien »holistische Strukturen als Implikate von Praktiken mit sprachlichen Ausdriicken
zu verstehen. Diese Implikate bilden sich von Praxis zu Praxis neu aus. Sie kommen also
im Ubergang zustande, sind mit den Praktiken verbunden, ohne da diese irgendwelche
Momente der Strukturen selbst konstituieren wiirden.«*” Die holistische Struktur bildet
sich sozusagen im Zusammenhang von Praktiken aus, mit denen der Sprachgebrauch
einhergeht. Bertrams Konzeption des Ubergangsholismus besagt:

»Wenn ein sprachlicher Ausdruck verstanden wird, wird er in einer holistischen Struk-
tur platziert. Dieses Platzieren geschieht aber allein implizit. Die Struktur verbindet
eine Vielzahl gebrauchter sprachlicher Ausdriicke miteinander. Die sprachlichen Aus-
driicke sind also stets an Praktiken gebunden. Jedes Verstehen eines sprachlichen Aus-
drucks impliziert Beziige zu vielfaltigen anderen und von anderen gebrauchten sprachli-
chen Ausdriicken. Jedes Verstehen impliziert—so kann man diesen Sachverhalt anders
ausdriicken — Beziige zu vielfaltigen anderen sprachlichen Praktiken. Dennoch stiften
die Praktiken nicht diese Bezlige. Die Beziige bediirfen zwar der Praktiken, werden
aber nicht von ihnen begriindet. Die Rede von implizierten Strukturen besagt genau
die Unbegriindbarkeit bzw. Nicht-Reduzierbarkeit dieser Strukturen. Man kann die-
sen Gedanken auf den Begriff Irreduzibilitit sprachlicher Struktur bringen.«®®

Dieser Konzeption zufolge kommt sprachlichen Ausdriicken als solchen streng genom-
men keinerlei Bedeutung zu. Auch eine holistische Konstitution sprachlicher Ausdriicke
haben diese nicht per se, sondern allein innerhalb sprachlicher Praktiken: »Das Netzwerk,
in dem sprachliche und andere Zeichen ihre Bestimmtheit gewinnen, kann [...] allein von
innen, also in den Vollziigen ihres unmittelbaren oder reflektierten Gebrauchs erkun-
det werden.«*” Bedeutung im Zusammenhang einer holistischen Struktur gewinnen die
sprachlichen Elemente somit jeweils allein im Augenblick des verstehenden Sprechens:

»Was holistisch konstituiert wird, ist nicht etwas, das dem sprachlichen Ausdruck, son-
dern etwas, das dem Gebrauch mit ihm zukommt. Fiir den Gebrauch kann man davon
sprechen, dafs er mit Bedeutung verbunden ist. Das ist nichts anderes, als zu sagen,
daf im Gebrauch ein sprachlicher Ausdruck verstanden wird. Wie auch immer man

95  Ebd.
96 Ebd.
97  Ebd.

98 Ebd,,S. 71f; den Gedanken der Irreduzibilitit der Sprache fithrt Bertram aus, in: G. W. Bertram: Die
Sprache und das Ganze.
99 M. Seel: Aktive Passivitit, S. 98.

13.02.2026, 10:56:09. /de/s Access

123


https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

124

Ruinen-Asthetik

begrifflich den Unterschied machen will, den die holistische Struktur beitragt: ent-

scheidend ist, daR er mit dem Begriff der Praxis verbunden ist.«'*°

Die sprachlichen Beziehungen und Elemente bilden dabei Bertrams Verstindnis nach
eine Einheit, die sich nicht auftrennen lisst und die nur innerhalb menschlicher Prak-
tiken Gestalt annimmt.’ Den entscheidenden Unterschied zum Praktizismus markiert

dabei:

»Es werden nicht—wie im Praktizismus — Tatigkeiten angefiihrt, die Bedeutungen her-
vorbringen, oder Tatigkeiten, deren Vorliegen auf das Gegebensein sprachlicher Be-
deutungen schliefRen [aRt. Es werden Tatigkeiten angefiihrt, die als solche nichts er-
kldren sollen. Die Erkldrungslast wird dem Zusammenhang von sprachlichen Prak-
tiken und den in einer sprachlichen Praxis implizierten Strukturen aufgebirdet. Die
Titigkeiten fungieren nur als eine Seite dieser Explikation.«'°*

Das heifdt, weder die Praktiken, in denen Sprache Gestalt annimmt, noch die Sprache,
die im Zusammenhang mit jenen menschlichen Titigkeiten steht, liegen von vornherein
fest, sodass sich die Bedeutung einzelner Begriffe auf das eine oder andere zuriickfithren
liefSe. Weder lisst sich die Sprache auf das Fundament der Praxis noch lassen sich die
Praktiken auf das Fundament der Sprache reduzieren. Wir miissen uns immer wieder
von neuem mitten hinein in die jeweiligen Sprachpraktiken begeben, die zudem stets mit
normativen Dimensionen der intersubjektiven Kommunikation und mit nichtsprachli-
chen Praktiken verbunden sind, wenn wir im Einzelnen danach schauen wollen, wel-
che Bedeutung bestimmten Elementen oder Beziehungen innerhalb der Sprache jeweils
zukommt. Es gilt, »mit Blick auf die Sprache iiber die Sprache hinauszudenken«.'®® Da
sich eine theoretische Reflexion zwangsliufig immer auch selbst im Medium der Spra-
che vollzieht, kann man noch einen Schritt weitergehen: Es gilt, in der Sprache mit Blick auf
die Sprache iiber die Sprache hinauszudenken. Das ist insbesondere fiir den vorliegenden Zu-
sammenhang entscheidend, schliefRlich stehen im Zentrum des theoretischen Interesses
Phinomene, die selbst nicht sprachlich beschaffen sind, jedoch in sprachlichen Diskur-
sen iiber sie ihre Bestimmtheit gewinnen, wie Architekturen, Bilder, Filme, Computer-
spiele und virtuelle Riume. Die Faszination an den Atmosphiren, die diese herstellen,
entfaltet sich bisweilen gerade am Nichtpropositionalen, Unbestimmten, Materiellen,
Korperlichen oder Prozessualen. »Praxis und Normativitit, der Zusammenhang von Be-
deutung und Ubersetzung, der Zusammenhang von Sprache und Geist, der Zusammen-
hang von Weltwissen und Sprachwissen«®* — das sind Bertram zufolge u.a. Dimensio-
nen, die deutlich werden lassen, dass Sprache nicht allein aus sich selbst heraus begrif-
fen werden kann, sondern nur mit Blick auf die entsprechenden menschlichen Daseins-
formen, in denen die Sprache jeweils Gestalt annimmt.'* Bei Bertram fithrt daher die

100 G.W. Bertram: Holismus und Praxis, S. 73.

101 Vgl.ebd., S.74.

102 Ebd.

103 G. W. Bertram: Die Sprache und das Canze, S. 9.

104 Ebd.,S. 21.

105 Vgl.ebd. die Kapitel Zum Geleit und Sprache, Holismus und Antireduktionismus. Eine Einleitung, S. 9-31,
hierinsb. S.9, 21.

13.02.2026, 10:56:09. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenasthetischen

Frage nach der Bedeutung bzw. dem Gehalt sprachlicher Ausdriicke zu der Kernthese,
dass »Strukturen im sprachlichen Verstehen mit Zusammenhangen sprachlicher Prakti-
ken, mit normativen Bindungen unter Verstehenden und mit Strukturen in nichtsprach-
lichen Praktiken kokonstituiert sind«.®® Sprachliche Gehalte lassen sich demnach nur
explizieren, indem man ein Ganzes aus sprachlichen und nichtsprachlichen Zusammen-
hingen in den Blick nimmt: »Die Sprache ist mit dem Ganzen des menschlichen Seins
in der Welt, mit dem Ganzen der Fremd-, Welt- und Selbstverhiltnisse verbunden.«**’
Mit Heidegger liefRe sich in diesem Sinne auch von Sprache als >WelterschlieRung« und
mit Wittgenstein von Sprache als >Lebensform« sprechen. In diesen weitreichenden Di-
mensionen des Daseins miissen Bertram zufolge Sprache und Denken als grundlegende
Aspekte des menschlichen Standes in der Welt betrachtet werden, den diejenigen, die
sprachlich verstehen, einnehmen.'®

Fiir das Verstindnis der Sprache, wie Bertram es entwickelt, steht und fillt letztlich
alles mit einer Explikation der besagten Ko-Konstitution der Strukturen sprachlichen
Gehalts mit den Strukturen sprachlicher Praxis und den Strukturen normativer Bin-
dungen unter Sprechenden sowie den Strukturen nichtsprachlicher Praktiken, in deren
wechselseitiger Bestimmung sprachliche Bedeutung Gestalt annimmt.'® Diese dann
nicht mehr nur sprachphilosophischen Uberlegungen kénnen und sollen an dieser Stelle
nicht — zumindest nicht explizit — weiter verfolgt werden. Es bleibt an dieser Stelle bei
einem Verweis auf Bertrams Schriften. Wonach wir jedoch im weiteren Verlauf dieser
Arbeit weiterhin fragen werden, das ist die spezifische Bedeutsamkeit der Ruinen. Mit
Blick auf die Ruinen folgt aus den hier skizzierten sprachphilosophischen Einsichten,
dass wir auf die sprachlich verfassten, diskursiven Praktiken des Umgangs mit Ruinen
ebenso schauen miissen, wie auf die nicht sprachlich verfassten Ruinen selbst und
deren Reflexion in isthetischen Medien und Kunstwerken, wenn wir kein einseitiges
und verkiirztes Verstindnis dessen gewinnen wollen, welche Bedeutungen den Ruinen
zukommen. Ruinen diirfen dabei weder als etwas von vornherein und unabhingig vom
Sprechen bereits Bestimmtes noch als etwas allein durch die Strukturen der Sprache
Determiniertes begriffen werden. Welche Bedeutung den Ruinen zukommt, hingt
demnach von komplexen dynamischen Gefiigen der Alltagssprache ebenso wie von
poetischen Sprachverwendungen in der Literatur und den Fachsprachen im Sinne der
Nomenklaturen archiologischer, historischer, kunsthistorischer, ethnologischer und
in unserem Fall vor allem isthetischer Sprachpraktiken insgesamt ab, in denen die
Verstindnisweisen der selbst nicht sprachlich verfassten Ruinen immer wieder neu
verhandelt werden. Nur innerhalb dieser intersubjektiven Praktiken des Sprechens und
Denkens iiber Ruinen gewinnen diese eine Bestimmtheit im Sinne einer Bedeutsamkeit,

106 Ebd.,S.28.

107 Ebd., S. 27.

108 Vgl.ebd., S.10.

109 Genau das verfolgt Bertram in seiner Schrift Die Sprache und das Ganze im Ganzen, weshalb er auch
kalkuliert Gberspitzt mit Blick auf seine eigene Sprachphilosophie von einem »holistischen Holis-
mus«spricht, denn er will gerade in antireduktionistischem Gestus all die genannten Dimensionen
nicht allein der Sprache gelten lassen, die ohnehin immer schon im Spiel sind, wenn wir nach der
Bedeutungshaftigkeit und dem Gehalt von Sprache fragen. Vgl. ebd., S. 27.

13.02.2026, 10:56:09. /de/s Access

125


https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

126

Ruinen-Asthetik

die im Abgleich mit ihren Gegenstinden andauernd auf dem Spiel steht und die letztlich
auch deren idsthetisches Erleben trigt.

Fir die Frage nach der Bedeutungshaftigkeit der Ruinen sind bedeutungsholistische
Theorien — so sollte es in diesem Abschnitt nachvollziehbar werden — dazu geeignet zu
erliutern, inwiefern das einzelne dsthetische Wahrnehmungsgeschehen seine Bedeu-
tung vor dem Hintergrund eines uniiberschaubaren und unbeherrschbaren Ganzen der
Sprache gewinnt. Uniiberblickbar insofern, als wir nie Herr dieses Ganzen sind; wir sind
uns schliefllich niemals diesem dynamischen begrifflichen Ganzen vollends gewahr, das
unser Leben in einzelnen Erfahrungssituationen trigt; dieses Ganze darf insofern nicht
als ein verfiigbares und schon gar nicht als ein statisches Ganzes gedacht werden: »Alles,
was wir sagen und denken, reicht weiter als das, was wir zu sagen und denken vermégen
[..]«.M°

Es ging in den Kapiteln zum Raum der Wahrnehmung und dem Raum der Sprache dar-
um zu zeigen, dass sich Wahrnehmung und Sprache wechselweise bestimmen und ein-
ander tragen. Wahrnehmungen haben Einfluss auf unser sprachliches Verstehen und
sprachliche Verstindnisweisen eroffnen zuallererst Wahrnehmungsweisen als bestimmte
Wahrnehmungsweisen. Wenn wir etwas verstehend wahrnehmen wollen, bedarf es ei-
ner begrifflich instruierten Wahrnehmung. Im Zuge eines routinierten Alltagsdaseins
begegnen uns im Laufe des Lebens immer weniger Situationen, in denen wir noch nicht
wissen, was uns geschieht; wir sind so sehr auf bestimmte Wahrnehmungssituationen
eingespielt, dass wir gar nicht mehr merken, wie voraussetzungsreich die begriffliche
Orientierung in diesen Lebenssituationen in Wahrheit ist. Dass wir stets in komplexe
Selbst- und Weltverhiltnisse involviert sind, spiiren wir beispielsweise, wenn wir neue
Arbeitsstellen antreten und uns dort erst einmal mithsam einarbeiten miissen, wenn wir
umziehen und in neuen Lebensumgebungen Orientierung gewinnen wollen oder wenn
wir neue Menschen kennenlernen, die wir zunichst nicht einschitzen kénnen. Unse-
re Wahrnehmung ist in diesen Fillen anfinglich noch orientierungslos. Angesichts der
unbekannten Wahrnehmungssituationen miissen wir neue Verstindnisweisen ausbil-
den, die stets auf den bislang im Leben erworbenen begrifflichen Verstindnissen be-
ruhen. Besonders deutlich lisst sich das im Ubrigen an Computerspielen erfahren. Ein
bislang unbekanntes Computerspiel ist fiir die noch nicht ausreichend instruierte Wahr-
nehmung - erst recht mit Blick auf Personen, die sich im Umgang mit solchen Spielen
tiberhaupt nicht auskennen — im ersten Augenblick eine echte Herausforderung. Die im
Umgang mit der entsprechenden Wahrnehmungssituation noch ungeiibte Anschauung
ist fir einen meist relativ kurzen Moment schlicht >blind« im kantischen Sinne: Man
weifd nicht, wo man hinschauen soll; man weif} nicht, was das Dargebotene darstellen
soll; man versteht nicht, wohin man sich mit den entsprechenden Steuerungsgeriten be-
wegen soll; man hat keine Ahnung, was die angezeigten Symbole bedeuten. Fiir geiibte
Spieler, die einem neuen Spiel auf der Wahrnehmungs- und Verstindnisgrundlage un-
zihliger bereits gespielter Spiele begegnen, hat sich die Sache dann meist nach wenigen
Augenblicken aufgeklirt. Je weniger bereits gemachte Erfahrungen die neue Wahrneh-
mungssituation tragen, umso linger bedarf das Einspielen auf diese neuen Wahrneh-

110  Martin Seel: Fiir einen Holismus ohne Ganzes, in: G. W. Bertram u. ]. Liptow (Hg.): Holismus in der Phi-
losophie, S. 30-40, hier S. 40.

13.02.2026, 10:56:09. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenasthetischen

mungen. Ein ebenso prignantes Paradigma ist der Museumsbesuch, der sich zwischen
begrifflicher Instruktion anhand von Infotafeln und dem leiblich-sinnlichen Erleben der
exponierten dsthetischen Gegenstinde vollzieht.

Nachdem wir uns zuletzt recht allgemein dem Verhaltnis von Sprache und Wahrneh-
mung zugewendet haben, wollen wir im nichsten Abschnitt wieder konkreter auf die
Ruinen blicken, um zu sehen, inwiefern den Ruinen in symbolischer und allegorischer
Hinsicht bestimmte Bedeutungen zugesprochen werden — ganz im Sinne des zuletzt Be-
handelten immer gedacht als Bedeutungen, die aus bestimmten sprachlichen und nicht-
sprachlichen Praktiken des Umgangs mit Ruinen resultieren.

4.3 Raum der Zeichen

Der Mensch ist ein animal symbolicum, das sich in einem Reich selbstgeschaffener
Zeichen einrichtet und seine Orientierung aus diesen Zeichen empfangt. Er ist aber
auch ein homo interpres, der Zeichen liest und deutet, wo er selbst gar keine hinter-
lassen hat. Nicht nur Sprache, Gesten, Texte und Bilder 6ffnen grandiose Deutungs-
spielraume, auch die Natur, die Welt, die soziale Umwelt oder die Grof3stadt kann zu
einem Feld der Deutungskunst und des Deutungswahns werden.™

In diesem Kapitel wird es um den Zeichencharakter der Ruinen im Sinne von Verweis-
beziehungen gehen." Wir haben nun bereits gesehen, dass das Ruinenisthetische zu-
weilen komplexe Verweiszusammenhinge ausmacht.” Die Ruinenisthetik lebt gerade-
zu davon, dass ihre Gegenstinde nicht allein fiir sich selbst stehen, so alleinstehend die
sich selbst iiberlassenen Gebiude uns zuweilen auch erscheinen. Als Vermégen zur Ver-
zeichnung lassen sich solche Vorginge auf der Subjektseite festmachen, auf der Objekt-
seite sprechen wir gemeinhin von Zeichen, wenn im weitesten Sinne etwas auf etwas
anderes verweist. Klarerweise greift beides auf komplexe Weise ineinander, wie in den
vorherigen Kapiteln zur Wahrnehmung und Sprache schon ersichtlich wurde. Wir wol-
len nun genauer danach fragen, inwiefern solche Verweiszusammenhange mit Blick auf
die Ruinen relevant sind und worin sie konkret bestehen kénnen. Der Titel des Kapitels
lauft dabei Gefahr, gleich in mehrerlei Hinsicht irrefithrend zu sein. Streng genommen
geht es weder um den Raum der Zeichen, noch um den Raum der Zeichen, sondern um ei-
ne fur dsthetische Anschauungsweisen zentrale Bewusstseinsleistung, die im gegebenen
Wahrnehmungsraum mehr als das im Raum Gegebene vernimmt. Wie schon im Kapitel
zur Sprache ist mit dem Raum der Zeichen der buchstibliche Wahrnehmungsraum in
metaphorischer Weise angesprochen — hier nun mit Blick auf zeichenhafte Verweiszu-
sammenhinge. Unter Hinweis auf Jurij Lotman spricht Aleida Assmann in dieser Hin-

111 Aleida Assmann: Im Dickicht der Zeichen, Berlin 2015, S. 26.

112 Einfiihrend zum Thema Semiotik siehe: Umberto Eco: Einfiihrung in die Semiotik, Miinchen® 1988;
Umberto Eco: Zeichen. Einfiihrung in einen Begriff und seine Geschichte, Frankfurt a.M."” 2016 sowie die
Anthologie zum Symbolbegriff: Frauke Berndt u. Heinz J. Drigh (Hg.): Symbol. Grundlagentexte aus
Asthetik, Poetik und Kulturwissenschaft, Frankfurt a.M. 2009.

113 Siehe auch: Constanze Baum: Ruinenlandschaften. Spielrdume der Einbildungskraft in Reiseliteratur
und bildkiinstlerischen Werken iiber Italien im 18. und friihen 19. Jahrhundert, Heidelberg 2013.

13.02.2026, 10:56:09. /de/s Access

127


https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

