
IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 105

eignet, im Zuge der Reflexionsvollzüge an ästhetischen Objekten eine Verbindung zu

diesen Gegenständen zu gewährleisten. Wir folgen demnach eben Spuren im Raum,

wenn wir Reflexionsvorgänge an ästhetischen Objekten vollziehen.

Die gesamteHistorie der Kunstobjekte auf Produktionsseite und der Geschichte der

Kunstkritik auf Rezeptionsseite kann letztlich als ein Reflexionsgeschehen betrachtet

werden, das stets auf allen diesen drei Wahrnehmungsebenen operiert. Immer geht es

dabei darum, sich einem sinnlich erfahrbarenGegenstand zu überlassen oder einen sol-

chen herzustellen, diesen Gegenstand als einen in irgendeiner Weise bestimmten Ge-

genstand zu interpretieren und schließlich an ihmweitergehende Reflexionen anzustel-

len. Begegnen wir ästhetischen Medien und Werken der Kunst, vollzieht sich stets eine

ästhetische Reflexion in den beschriebenen drei Dimensionen: Unsere Aufmerksamkeit

wird von einemsinnlichErscheinendengefesselt,wir versuchendiesesErscheinende in-

terpretierend zu begreifen und wir suchen nach möglichen Verweiszusammenhängen,

die letztlich über dieses Erscheinende hinausführen. Piranesis Radierungen beispiels-

weise präsentieren uns Farben und Formen, die wir als bestimmte römische Architek-

turen identifizieren können und die sich in der Weise ihrer Darstellung als Verweis auf

die etruskischen im Unterschied zu den griechischen Einflüssen auf Rom deuten las-

sen. Das damit bislang Festgehaltene zur alltäglichen und ästhetischen Wahrnehmung

bedarf weiterer Ausführungen. Wir werden in den folgenden beiden Unterkapiteln die

tragende Rolle der Sprache und der Zeichen für die angesprochenen Wahrnehmungs-

prozesse untersuchen.

4.2 Raum der Sprache

In die Bildung und den Gebrauch der Sprache geht […] notwendig die ganze Art der

subjektiven Wahrnehmung der Gegenstände über. Denn das Wort entsteht eben aus

dieser Wahrnehmung, ist nicht ein Abdruck des Gegenstandes an sich, sondern des

von diesem in der Seele erzeugten Bildes.39

DasZitatHumboldts nimmtbereits vorweg,worumes imVerhältnis vonWahrnehmung

und Sprache geht: DieWahrnehmungenwerden nicht nur durch das beeinflusst und er-

möglicht, wofür wir Worte haben, sondern die Wahrnehmung hat ebenso Einfluss auf

den Sprachgebrauch. Der Titel dieses Kapitels zielt nicht auf ein Verständnis der Spra-

che als eines metaphorischen Raumes ab, sondern auf Erfahrungsräume, für deren Er-

leben die Sprache in der nachfolgenden Hinsicht relevant ist. Dabei geht es immer um

einkomplexesZusammenspiel vonWahrnehmungundSprache.Wirwerden sehen,dass

wir in der Auseinandersetzung mit der Sprache auf ein ähnliches Verhältnis wie schon

zuvor imZusammenhangmit derWahrnehmung stoßen:Weder bildet Sprache dieWelt

einfach nur ab noch konstruiert sie dieWelt imMedium ihrerWorte. Schürmann zufol-

ge haben sprachphilosophische Untersuchungen gezeigt, dass die Sprache weder etwas

aus einer vorgefundenen äußeren Realität einfach abbildet, noch dazu dient, in irgend-

einer Weise vorsprachlich, mental und subjektiv gegebene Phänomene wie ein Werk-

39 Wilhelm von Humboldt: Schriften zur Sprache, Stuttgart 1995, S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018 - am 13.02.2026, 10:56:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


106 Ruinen-Ästhetik

zeug durch Sprache zu vermitteln. Das Gefüge von Mensch, Welt und Sprache sei kei-

ne statisch zu denkende Korrelation. Das Sprechen müsse demnach, wie auch das Se-

hen,als eineperformative, also vollzugsförmigeTätigkeit untersuchtwerden, »inder und

durch die die Welt erscheint«,40 wie in der Auseinandersetzung mit der Sprachphiloso-

phie Humboldts ersichtlich werden soll.41 Nur durch ein solches Verständnis der dyna-

mischen Offenheit des Mediums Sprache kann mit Blick auf die ästhetischen Medien

undKünste gewährleistetwerden,dass sie sowohl neueErscheinungsweisen vonDingen

entstehen lassen, die neue begriffliche Verständnisweisen erfordern, als auch, dass im

Zuge kreativer, artifizieller und mehr oder weniger artistischer Schaffensprozesse neue

begriffliche Ideen und Gedankenexperimente neue Darstellungsweisen nach sich zie-

hen. Das gilt in gleicher Weise für traditionellere und konservativere Kunstgenres und

-gattungen, wie für die ausgefallensten Kunstavantgarden. Ohne die konstitutive Of-

fenheit von Sprache und Wahrnehmung, unserer begrifflichen Sinngebungsverfahren

und sinnlichen Wahrnehmungsweisen wären Innovationen in der Kunst wie in ande-

ren Sphären –man denke an die experimentellen Praktiken der Natur- und die theore-

tischen Experimente der Geisteswissenschaften – nicht möglich.

Das Verhältnis der Sprache zurWahrnehmung ist Schürmanns Ansicht nach als ein

komplementäres und nicht kompetitives zu denken. Auf welcheWeise Sehen und Sprechen

einander wechselseitig auch durchdringen – auseinander ableitbar oder untereinander

subsumierbar sind sie dadurch nicht.42 Wahrnehmungen können in Aussagen über

das Wahrgenommene nicht auf gehen, auch wenn sie von ihnen in gewisser Hinsicht

ausgehen, wie wir imHinblick auf das abduktive Schließen im Zuge derWahrnehmung

als nächstes sehen werden: »Durch das Medium der begrifflichen Erkenntnis gewinnen

wir Arten der Kenntnis über den Bereich des begrifflich Bestimmbaren hinaus, die

wir gleichwohl unserer Fähigkeit zur begrifflichen Bestimmung verdanken.«43 Für die

vorliegende Arbeit selbst und ihren zentralen Gegenstand der ästhetischen Medien und

Kunstwerke über Ruinen ist ein Verständnis des Verhältnisses von Sprache und sinn-

licher Wahrnehmung grundlegend, das sich treffend formuliert bei Adorno findet.44

Es geht darum »über den Begriff durch den Begriff hinauszugelangen«.45 Wir können

uns insbesondere im Zuge einer theoretischen Auseinandersetzung nur im Medium

der Sprache über Phänomene verständigen, die in diesen sprachlichen Bestimmungen

u.a. aufgrund der »Simultaneität undMomentaneität«46 von sinnlich Vernehmbarem in

tatsächlichen Erfahrungssituationen nicht aufgehen.47 Daher gilt es, sich ihnen soweit

wiemöglich anzunähern, und durch die begriffliche Auseinandersetzung Verständnisse

40 E. Schürmann: Sehen als Praxis, S. 17.

41 Vgl. ebd.

42 Vgl. ebd., S. 19f.

43 Martin Seel: Aktive Passivität. Über den Spielraum des Denkens, Handelns und anderer Künste, Frankfurt

a.M. 2014, S. 45.

44 Vgl. Christoph Demmerling: Sprache und Verdinglichung. Wittgenstein, Adorno und das Projekt einer

kritischen Theorie, Frankfurt a.M. 1994, S. 130.

45 TheodorW. Adorno:Negative Dialektik, in: ders.: Gesammelte Schriften, Bd. 6:Negative Dialektik. Jar-

gon der Eigentlichkeit, hg. v. Rolf Tiedemann, Frankfurt a.M. 2013, S. 7–412, hier S. 27.

46 M. Seel: Ästhetik des Erscheinens, S. 55.

47 Vgl. ebd., S. 88–92.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018 - am 13.02.2026, 10:56:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 107

zu eröffnen, die sich, wenn sie zutreffend sind, letztlich erfahren lassen – in unserem

Fall insbesondere an ästhetischen Objekten, Medien und den Gegenständen der Kunst.

Dabei gilt, was Gadamer in Die Aktualität des Schönen schreibt: »Die Erwartung, dass

man den Sinngehalt, der uns aus Kunst anspricht, im Begriff einholen kann, hat Kunst

immer schon auf gefährlicheWeise überholt.«48

4.2.1 Abduktion der Wahrnehmung

Wahrnehmung ist in gewisser Hinsicht sprachlich durchdrungen und nimmt zugleich

Einfluss auf die Sprache. Im Folgenden soll genauer erläutert werden, inwiefern dieses

wechselseitigeVerhältnis vonSpracheundWahrnehmungzuverstehen ist.Zunächst soll

amBeispiel des Vermögens zurVerzeichnungunddes abduktiven Schlusses der Einfluss

der Semiotik bzw. Sprache auf die Wahrnehmung behandelt werden, um anschließend

mitHumboldtsSprachphilosophiedenumgekehrtenEinflussderWahrnehmungaufdie

Sprache zu erläutern. Es handelt sich dabei um eine theoretische Trennung von in den

Praktiken des Wahrnehmens und Sprechens immer schon simultan auftretenden Phä-

nomenen – das eine kommt hier nur systematisch, nicht faktisch vor dem anderen.Wenn

indiesemKapitel vonZeichenundVerzeichnungdieRede ist,danngeht esnichtdemAll-

tagsverständnis nach um Zeichen im Sinne materieller Objekte im Raum, die auf etwas

Bestimmtes verweisen, sondern um die geistige Fähigkeit, solche Verweise und Verbin-

dungen überhaupt herstellen zu können. Den Zeichen im klassischen Sinne werden wir

uns noch einmal eigens im Kapitel zum Raum der Zeichen zuwenden.

Mark Ashraf Halawa zufolge ist die Wahrnehmung in gewisser Hinsicht nicht von

semiotischen Zusammenhängen zu trennen, wenn er im Rückgriff auf den amerikani-

schen Philosophen Charles Sanders Peirce im Zeichen ein »Elementarteilchen unseres Er-

kenntnisvermögens«49 sieht: »Nur was wir verzeichnen können, kann für uns zu einem

Begriff werden, kann uns folglich sowohl theoretisch als auch praktisch zugänglich wer-

den«.50 Er grenzt sich damit von phänomenologischen Ansätzen ab, wonach verkürzt

gesagt die Wahrnehmung einfach unmittelbar präsent und evident ist und somit als ei-

ne Tätigkeit losgelöst von jeglichen interpretierenden Vorgängen zu verstehen ist. Hala-

wa setzt bei Kants bereits behandeltemGrundsatz an, dass sich Anschauung undBegriff

gegenseitig bedingen.Wahrnehmung ist demnach in gewisser Hinsicht immer ein Vor-

gang, im Zuge dessen das sinnlich gegebeneMannigfaltige zu einer sinnstiftenden Ein-

heit gebracht wird. So fassen wir z.B. sehr verschiedene, in ihrem Erscheinen uns sinn-

lich gegebenen Gegenstände in der Welt aufgrund bestimmter Ähnlichkeiten unter den

Ausdruck ›Haus‹ und begreifen sie daher als Häuser. Hierbei kommen Zeichen in einem

sehrweiten und anderen Sinne ins Spiel, als wir es imKapitel zumRaumderZeichen noch

sehen werden. Zeichenverhältnisse sind bei Halawa im Anschluss an Peirce nicht bloß

als Eigenschaften materieller Entitäten zu verstehen, wonach der eine Gegenstand auf

einen anderen verweist, sondern es geht insbesondere umdasErkenntnisvermögen,das

48 H.-G. Gadamer: Die Aktualität des Schönen, S. 54.

49 Mark Ashraf Halawa: Wie sind Bilder möglich? Argumente für eine semiotische Fundierung des Bildbe-

griffs, Köln 2008, S. 99.

50 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018 - am 13.02.2026, 10:56:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


108 Ruinen-Ästhetik

Zeichenrelationen als diese Zeichenrelationen interpretiert: »EinenGegenstand als Zeichen

zu interpretieren bedeutet zugleich, sich einen Begriff von diesem Gegenstand zu ma-

chen.«51 Weil wir in der Lage sind, etwas als etwas verzeichnen zu können, sei es mittels

einfacher Zeichen52 odermittels komplexer sprachlicher Ausdrücke, sind wir überhaupt

im Stande, erkennend wahrnehmen zu können.53 Eine Wahrnehmung gewinnt Bedeu-

tung, sobald sie die Wahrnehmung von etwas ist. Wir nehmen somit nicht im Sinne des

Mythos vom unschuldigen Auge einfach ein ›nacktes Ding‹ wahr, sondern unsere erken-

nendeWahrnehmung ist eine bestimmte von einembestimmtenDing und dieses spezifische

Etwas ist uns stets semiotisch vermittelt im genannten Sinne zugänglich.

DieRede vonZeichen alsElementarteilchenderErkenntnis kannhierbei irreführend

sein,wennsiedenAnscheinerweckt,esgäbewortwörtlichelementare,einfacheZeichen,

dienur zusammengefügtwerdenmüssten,umkomplexereSinnzusammenhängezubil-

den. Es scheint vielmehr so zu sein, dass auch einfache Zeichen ihre Bedeutung nur vor

demHintergrund letztlich einer ›im Ganzen‹ gegebenen, komplexen Sprache gewinnen

können.54 Das einzelne Zeichen kann im Sinne eines semantischen Sprachholismus sei-

ne Bedeutung nur in Abgrenzung von anderen innerhalb einer gesamten Sprache gege-

benen Zeichen gewinnen.55 Das Vermögen zur Verzeichnung, und damit einhergehend,

die Fähigkeit zur Wahrnehmung von etwas als etwas muss somit als elementar für jede

erkennende Wahrnehmung betrachtet werden. Für ästhetische Medien wie Bilder, Be-

wegtbilder und virtuelle Räume gilt: Sie bieten etwas dar, das sich einer erkennenden

Wahrnehmung nur erschließt, wenn man die entsprechenden Zeichenrelationen und

Verweiszusammenhänge zu interpretierenweiß.Entscheidend für die Frage danach, als

waswirDinge in derWahrnehmung verzeichnen, ist der abduktive Schluss,der ebenfalls

auf Peirce zurückgeht und nachfolgend vorgestellt werden soll.

In Peirces Logik stellt die Abduktion neben Deduktion und Induktion eine von drei

möglichenund seinerAnsichtnachgültigen logischenSchlussfolgerungendar.Während

die Deduktion die Ableitung des Besonderen aus dem Allgemeinen darstellt, besteht die

51 Ebd., S. 61.

52 Mit ›einfachen Zeichen‹ sind hier ›nichtsprachlich‹ verfasste Zeichen gemeint, wie bspw. bestimm-

te Verkehrsschilder. Die Vermutung, die hier nicht ausgeführt werden soll, lautet, dass auch diese

einfachen Zeichen letztlich ihre Bedeutung nur vor dem Hintergrund eines sprachlichen Gesamt-

kontextes gewinnen und insofern nicht unabhängig von Sprache sind.

53 »Ich kann (»faktisch«) nur bestimmte Verbindungen herstellen und bestimmte Bestimmungen

vornehmen – diejenigen nämlich, die ich herzustellen und vorzunehmen vermag, indem ich die

Potentiale einer Kultur oder Sprache aufnehme, verwende und verwandle. Und das gilt auch für

das sinnliche Erfassen im engen Sinn sinnlichen Wahrnehmens. Wenn alles sinnliche Wahrneh-

men (mit Gadamers Metapher) als das »Lesen« oder »Artikulieren« eines Gegenstandes gefaßt

werden kann, dann ist, was ich dabei lese, nicht minder vom Gelesenen als vom Leser und sei-

ner Sprache bestimmt; ich kann nur lesen, das heißt: sehen oder wahrnehmen, was ich in meiner

Sprache ausdrücken kann.« (Christoph Menke: Wahrnehmung, Tätigkeit, Selbstreflexion: Zu Genese

und Dialektik der Ästhetik, in: Andrea Kern u. Ruth Sonderegger (Hg.): Falsche Gegensätze. Zeitgenös-

sische Positionen zur philosophischen Ästhetik, Frankfurt a.M. 2002, S. 19–48, hier S. 36)

54 Die Idee einer ›ganzen Sprache‹ soll hier gerade mit Blick auf die dynamischen und wandelbaren

Charakteristiken des Sprachgebrauchs verworfen werden. Gemeint ist hier die Gegebenheit einer

Sprache eines gewissen Komplexitätsgrades, wie sie die natürlichen Sprachen aufweisen.

55 Vgl. M. A. Halawa:Wie sind Bilder möglich?, S. 100ff.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018 - am 13.02.2026, 10:56:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 109

Induktion umgekehrt in der Ableitung des Allgemeinen aus dem Besonderen. Aus den

beiden Prämissen der Regel »alle Menschen sind sterblich« und dem Fall »Sokrates ist

ein Mensch« folgt deduktiv notwendig die Konklusion »Sokrates ist sterblich«. Induktiv

lässt sich hingegen aus der Beobachtung »Sokrates ist ein Mensch« und der Beobach-

tung »Sokrates ist sterblich« auf die statistisch wahrscheinliche Regel »alle Menschen

sind sterblich« schließen. Das Interessante an der Abduktion ist, dass sie es im Gegen-

satz zur Deduktion und Induktion ermöglicht, aus Prämissen, von denen angenommen

wird, dass sie wahr sind, neues Wissen zu generieren. ›Neu‹ ist dieses Wissen in dem

Sinne, dass die Konklusion sich nicht wie im Zuge der anderen Schlussverfahren inner-

halb eines Syllogismus automatisch aus den Prämissen ablesen lässt. Bei der Abdukti-

onwird ein erkennendesWahrnehmungssubjektmit einemüberraschenden Phänomen

konfrontiert, das durch das Aufstellen einer erklärenden Hypothese erläutert werden

soll. Syllogistisch ausgedrückt, geht die Abduktion also von einer Regel und einem Re-

sultat als den beiden Prämissen aus. Die Konklusion soll nachfolgend mögliche Gründe

dafür angeben können, warum entgegen bereits vorhandenenWissens in Form der Re-

gel, etwas zumwahrgenommenen Resultat führen konnte.Was war also der Fall, der zu

einem bestimmten Resultat geführt hat? Mit Blick auf unser Sokrates-Beispiel bedeutet

das: Weiß man also um die Regel, dass alle Menschen sterblich sind und hört von dem

Resultat, dass Sokrates gestorben ist, dann kannman die Hypothese als den Fall anstel-

len, dass es sich bei diesem Sokrates um einenMenschen gehandelt haben muss. Zwin-

gend, wie im Zuge der Deduktion oder auf statistischem Wege zu begründen, wie bei

der Induktion, ist dieser Schluss nicht. Ob die Hypothese zutreffend ist, lässt sich erst

aufgrund weiterer Prüfungen verifizieren oder falsifizieren. Mit der neu aufgestellten,

erklärenden Hypothese zu einem Fall und dem evidenten Resultat ließe sich anschlie-

ßend wiederum ein induktiver Schluss von Fall und Resultat auf eine Regel bilden, der

statistisch belegt werden kann. Nur in einem solchen Vollzug von Schlussverfahren las-

sen sich Hypothesen über auftretende Phänomene bestätigen oder widerlegen.56 Folgt

man Peirce, vollzieht sich unsereWahrnehmung stets in diesemSinne hypothetisch und

insofern abduktiv. Dass die tatsächliche Wahrnehmungssituation derweil in einzelnen

Wahrnehmungsurteilen nicht aufgeht, sehen wir auch an folgender Passage bei Peirce:

»Unter einem Wahrnehmungsurteil verstehe ich ein Urteil, das in Satzform aussagt,

worin eine Eigenschaft einesWahrnehmungsinhaltes besteht, der unseremVerstande

direkt gegenwärtig ist. Der Wahrnehmungsinhalt ist natürlich nicht selbst ein Urteil,

noch kann ein Urteil einem Wahrnehmungsinhalt in irgendeinem Grade gleichen. Es

ist ihm so wenig ähnlich, wie die gedruckten Buchstaben in einem Buch, in dem eine

Madonna von Murillo beschrieben wird, diesem Bild selbst ähnlich sind.«57

Die tatsächlicheWahrnehmung verfährt wesentlich komplexer und impliziter, als in der

Bildung einzelner Wahrnehmungsurteile. Die Vermutung lautet, dass wohl im Zuge je-

derWahrnehmungssituation immer schon ein unüberschaubaresNetz aus im Laufe des

56 Vgl. ebd., S. 108f.

57 Charles Sanders Peirce:DieAbduktion in derWahrnehmung, in: L. Wiesing (Hg.):Philosophie derWahr-

nehmung. Modelle und Reflexionen, S. 195–202, hier S. 195.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018 - am 13.02.2026, 10:56:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


110 Ruinen-Ästhetik

Lebens gesammelten Überzeugungen und den daraus resultierenden intentionalen Be-

fürchtungen, Wünschen, Hoffnungen, Begierden usw. implizit jede einzelne Wahrneh-

mung trägt. Den mehr oder weniger unbewussten oder auch intuitiven Charakter der

Wahrnehmung hat auch Peirce vertreten: »Das einzige, worauf ich bestehe, ist, daß die-

seOperationen [psychischeOperationen,durchdieWahrnehmungsurteile gebildetwer-

den, KB], wie sie auch aussehen mögen, völlig außerhalb unserer Kontrolle liegen und

vor sich gehen werden, ob wir froh über sie sind oder nicht.«58 Die Wahrnehmung ist

nichts,waswir aktiv tunmüssen, sondernwas uns vornehmlich passivwiderfährt. Sowie

wir nicht permanent aktiv ein- und ausatmen müssen, sind wir nicht dazu angehalten,

andauernd bewusst Wahrnehmungsurteile zu bilden. Sind wir als erwachsen(d)e Men-

schen zunehmend imWahrnehmen eingespielt, verfährt die Wahrnehmung über weite

Strecken intuitiv.Wirmüssen auf demWeg zur Arbeitsstelle nicht unzählige hypotheti-

scheWahrnehmungsschlüsse auf ihre Richtigkeit hin prüfen, um erfolgreich anzukom-

men, und die Tatsache, dass man nach einigen den Geist umnebelnden Getränken in

der Regel noch unfallfrei nach Hause findet, spricht ebenfalls dafür, dass wir nicht per-

manent amSteuer unsererWahrnehmung sitzenmüssen.Das soll keinesfalls bedeuten,

dass wir nicht zu willentlicher und gerichteterWahrnehmung befähigt wären.Wir sind

frei darin, die Wahrnehmung innerhalb des Rahmens dessen, wie und als was sie uns

widerfährt, auf diesen oder jenen bestimmten Aspekt zu richten. Gerade für die nicht-

instrumentellen Wahrnehmungsvorgänge im Bereich des Ästhetischen und der Kunst

wird unsere Freiheit imWahrnehmen und Urteilen augenscheinlich. Für den vorliegen-

den Zusammenhang dient uns die Konzeption des abduktiven Schlusses, um zu erläu-

tern, inwiefern dieWahrnehmung sprachlich bestimmt ist und in gewisser Hinsicht zu-

mindest von einer potentiellen sprachlichen Bestimmbarkeit ausgeht, denn die behan-

delte Urteilsförmigkeit derWahrnehmung, in der sich einzelneWahrnehmungsaspekte

explizieren lassen, verfährt nun einmal imMedium der begrifflichen Sprache.

Erkennende Wahrnehmung muss Wahrnehmung von etwas Bestimmtem als Be-

stimmtes sein: »Wer lediglich irgendetwas bemerkt hat, das er in keiner Weise zu

bestimmen vermag, hat nichts erkannt. Etwas zu erkennen (oder zu erkennen glauben),

[…] bedeutet, etwas Bestimmtes in seiner Bestimmtheit zu erkennen.«59 An dieser Stelle

lässt sich festhalten, dass, wenn wir etwas als etwas wahrnehmen, wir dabei stets Ver-

mutungen darüber anstellen, wie es sich mit uns selbst und der Welt verhält, die sich

im weiteren Vollzug derWahrnehmung bestätigen, widerlegen oder korrigieren lassen,

auch wenn es sich nur um den banalen Fall handelt, ob das haarige Wesen auf einer

Wiese ein Hund oder eine Katze ist. In vielen Fällen läuft dies implizit und unmerklich

ab. Sehen wir einen Baum als Baum, kann es sich im Einzelfall zwar genau genommen

auch um ein anderes botanisches Gewächs handeln, in den meisten Fällen dürfte die

Wahrnehmung eines Baumes jedoch zu keinen problematischen Fehlschlüssen führen.

Läuft uns hingegen eine Person entgegen, die wir als jemand Bestimmten zu erkennen

meinen, kann sich auf sehr drastische Weise herausstellen, ob es sich tatsächlich um

denjenigen handelt oder nicht. Wir sehen an dieser Stelle, dass die Konzeption der

58 Ebd.

59 M. Seel: Aktive Passivität, S. 45.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018 - am 13.02.2026, 10:56:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 111

hypothetisch verfahrenden Wahrnehmung dazu geeignet ist, Illusionen, Sinnestäu-

schungen, Delirien, Rauschzustände und Halluzinationen aufzuklären. Ob es sich so

verhält, wie in einer bestimmten Wahrnehmungssituation angenommen wird, zeigt

sich prozessual im weiteren Verlauf des Wahrnehmens und den damit einhergehen-

den Schlussverfahren. Erscheint einem der Vorhang im Gemälde eines Vermeers so

real, dass man ihn zur Seite ziehen will, dürfte man spätestens beim Einschreiten

des Sicherheitspersonals des Museums eines Besseren belehrt werden. Das spätere

Wahrnehmungsurteil korrigiert somit das vorherige. Für die Auseinandersetzung mit

ästhetischen Medien und Kunstwerken ist diese Form des hypothetischen Interpretie-

rens grundlegend,wenn es z.B.darumgeht, ob Farb- und Formkonstellationen in einem

Bild lediglich Farb- und Formkonstellationen, einen Apfel oder im Lichte der christ-

lichen Ikonographie den Sündenfall darstellen sollen. Schürmanns Ansicht nach ist

zumindest beim alltäglichen Sehen von etwas als etwas der Akt der Urteilsfindung keine

nachträgliche Zutat, sondern einhergehendmit dem visuellen Erfassen gegeben.60Man

sieht demnach im Sinne Peirces auf implizite Weise dieses oder jenes immer zugleich

hypothetisch als dieses oder jenes Bestimmte.61

4.2.2 Sprache als Praxis

Die Sprache ist das bildende Organ des Gedanken. Die intellektuelle Tätigkeit, durch-

aus geistig, durchaus innerlich und gewissermaßen spurlos vorübergehend, wird

durch den Laut in der Rede äußerlich und wahrnehmbar für die Sinne. Sie und die

Sprache sind daher eins und unzertrennlich voneinander.62

Sosehr uns die Sprache die Strukturen unseres Sprechens und Denkens vorgibt, haben

wir doch auch einen gewissen Einfluss auf sie. Denken und Sprache sind bei Humboldt

als interdependent zu begreifen, Sprechen und Denken bedingen einander:Wir können

nicht denken ohne Sprache und nicht sprechen, ohne zu denken. Dabei gilt:

»Keiner denkt bei dem Wort gerade und genau das, was der andre, und die noch so

kleine Verschiedenheit zittert, wie ein Kreis im Wasser, durch die ganze Sprache fort.

Alles Verstehen ist daher immer zugleich ein Nicht-Verstehen, alle Übereinstimmung

in Gedanken und Gefühlen zugleich ein Auseinandergehen. In der Art, wie sich die

Sprache in jedem Individuum modifiziert, offenbart sich […] eine Gewalt des Men-

schen über sie.«63

Innerhalb gewisser Rahmenbedingungen sindwir demnach frei, uns in der Sprache und

mit ihr frei zubewegen.Dieser individuelleEinfluss imSprechenauf dasSprechenpasst,

60 Im Zuge vieler Kunstwerke wird das Wahrnehmungsurteil im Unterschied zur alltäglichen Wahr-

nehmung jedoch durchaus zu einem nachträglichen Schluss, weil sie gerade die Frage nach einer

zutreffenden Interpretation stellen, die oftmals Korrekturen an den zunächst intuitiv vorgenom-

menen Urteilen erfordern.

61 Vgl. E. Schürmann: Sehen als Praxis, S. 72f.

62 W. v. Humboldt: Schriften zur Sprache, S. 45.

63 Ebd., S. 59.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018 - am 13.02.2026, 10:56:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


112 Ruinen-Ästhetik

wie als nächstes zu sehen sein wird, sehr gut zu dem von Fiedler vertretenen individu-

ellen Einfluss des Einzelnen auf die Wahrnehmung. Nur weil wir in der Sprache – und

damit im Denken – sowie in der Wahrnehmung und dem wechselseitigen Einfluss von

Wahrnehmung und Sprache der Sache nach bedingt frei sind, können die ästhetischen

Medien und die Künste uns ›Neues‹ zum Denken und Wahrnehmen geben – im Sinne

von Variationen des ›Alten‹.64 Die Begründung dieses Gedankens muss die vorliegende

Studie mit Blick auf die Ruinenästhetik insgesamt liefern. Es sind ästhetische Medien

und Kunstwerke, welche die Wahrnehmungs- und Verständnisweisen von Ruinen und

damit einhergehend auch die Stellung des Menschen in derWelt in immer neuerWeise

reflektieren. An dieser Stelle soll ersichtlichwerden,weshalb es ausgerechnet eine Kom-

bination der Wahrnehmungslehre Fiedlers und der Sprachphilosophie Humboldts ist,

die mit Blick auf die ästhetischenMedien und Künste Aufschluss bieten soll.

Entscheidend mit Blick auf die Sprache ist, dass das Vermögen zur Verzeichnung

mittels begrifflicher Sprache nicht nur die Voraussetzung für das individuelle Erken-

nen in der Wahrnehmung darstellt, sondern ebenso die Befähigung zur intersubjekti-

ven Kommunikation darstellt. Die vorherigen Ausführungen zur Sprache könnten den

Anschein erwecken, als ginge es im Sinne Johann Gottfried Herders Abhandlung über den

Ursprung der Sprache umdie Frage,wie derMensch sich für sich allein und aus sich selbst

heraus gewissermaßen auf solitäre statt auf kommunikativeWeise die Sprache und damit

einhergehend das erkennendeWahrnehmen und Denken ›erfinden‹ konnte:

»Der Mensch, in den Zustand von Besonnenheit gesetzt, der ihm eigen ist, und diese Besonnen-

heit (Reflexion) zum erstenmal frei würkend, hat Sprache erfunden. […] Er beweiset also Re-

flexion, wenn er nicht bloß alle Eigenschaften lebhaft oder klar erkennen, sondern

eine oder mehrere als unterscheidende Eigenschaften bei sich anerkennen kann: der

erste Aktus dieser Anerkenntnis gibt deutlichen Begriff; es ist das erste Urteil der See-

le – und – Wodurch geschah die Anerkennung? Durch ein Merkmal, was er absondern

mußte und was, als Merkmal der Besinnung, deutlich in ihn fiel. […] Dies ersteMerkmal

der Besinnung warWort der Seele! Mit ihm ist die menschliche Sprache erfunden!«65

Das Zitat Herders führt performativ vor, was sich anders als zirkulär kaum fassen lässt:

Die Interdependenz von Sprache und Denken. Denn wir sind ja in demMoment, da wir

die Eigenschaften undMerkmale, die wir als bestimmte Eigenschaften undMerkmale be-

sonnen vernehmen,bereits in denModusdesVermögens zurVerzeichnung versetzt,wie

wirmit Peirce undHalawa gesehen haben.Herder setzt also in dieser Lesart voraus,was

er eigentlich erst begründenwill. Der erste Aktus dieser Anerkenntnis, das ersteUrteil der See-

le, das deutlichen Begriff gibt, scheint ein Mythos zu sein, zumindest wenn es tatsächlich

schon um erkennende Wahrnehmung in Form von identifizierenden und propositional

64 Vgl. A. Gehlen: Zeit-Bilder, S. 10f.; Gehlen schreibt diesbezüglich, dass die Avantgarde und die In-

novationen in der Kunst zu jedem Zeitpunkt durch ihre jeweilige historisch-kulturelle Verortung

bestimmt sind. Etwas ›Neues‹ kommt in den Sphären der Kunst also nicht aus dem ›Nichts‹, son-

dern differenziert sich fortwährend vor demHintergrund ihrer gesamtenHistorie aus. An späterer

Stelle heißt es: »Nun sind alle Kunstarten und -stile, welches auch die Umstände ihrer Entstehung

gewesen sein mögen, seit jeher kopiert, wiederholt oder weitergeführt worden, denn Kunst ent-

steht ja überhaupt an vorhergegangener Kunst und nicht an Natur.« (A. Gehlen: Zeit-Bilder, S. 287)

65 Johann Gottfried Herder: Abhandlung über den Ursprung der Sprache, Stuttgart 2001, S. 31f.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018 - am 13.02.2026, 10:56:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 113

artikulierten Wahrnehmungsurteilen geht. Wahrscheinlich dachte Herder vielmehr an

eine wesentlich grundlegender anzusetzende Form des beispielsweise ›rein‹ visuellen

Vernehmens und Sondierens. Damit ginge es Herder um Arten des unbegrifflichen Et-

was-Sehens,wiewir esmit anderen Lebewesen teilen, imUnterschied zumbegrifflichen

Etwas-als-etwas-Sehen, wofür es der Sprache bedarf.

Es geht an dieser Stelle darum, dass die Sprachpraxis nicht primär aus dem solitä-

ren Reflexionsvorgang als dem Normalfall des Sprachgebrauchs heraus betrachtet wer-

den sollte, sosehr sie dazu auch befähigt. Vielmehr kann sie nur am paradigmatischen

Fall der zwischenmenschlichenVerständigung erhellend erläutert werden: »DerMensch

spricht, sogar in Gedanken, nur mit einem andren, oder mit sich, wie mit einem and-

ren, und zieht danach die Kreise seiner geistigen Verwandtschaft, sondert die, wie er,

Redenden von den anders Redenden ab.«66 Dass Sprachen – und auch die ›Sprachen der

Kunst‹ – vom Grundfall der intersubjektiven Verständigung über die von den einzelnen

Subjekten unabhängig und objektiv geteilte Lebenswelt zu betrachten sind, ist entschei-

dend,wenndie ästhetischenMedien undKünste letztlich alsmenschliche Praktiken u.a.

der Reflexion auf geltendeNormen desWahrnehmens und Verstehens begriffenwerden

sollen. Auch in den Sphären der artifiziellen bzw. artistischen Reflexionen macht nicht

jeder einfach nur wie und was er will, sosehr ihre Gebilde zuweilen diesen Anschein er-

wecken.

Alle begrifflichenBestimmungsversucheunserer selbst undderWelt gewinnen ihren

SinnundZweckmaßgeblich ausbestimmten sozialenPraktikenheraus.Auchder einzel-

ne Mensch kann, wenn er in Einsamkeit sprachlich reflektiert, dies nur im Hinblick auf

eine zumindest potentielle Mitteilbarkeit innerhalb sozialer Kontexte tun. Denn Rich-

tigkeit und Wahrheit kann es nur als Eigenschaften von propositionalen Aussagen im

Abgleich des intersubjektiven Austausches geben – und warum sollten wir denken und

sprechen, wenn nicht um der Richtigkeit undWahrheit willen?Wir wollen eben wissen,

wie es sich mit uns und derWelt verhält. Das können Überlegungenmit Blick auf bana-

le instrumentelle Vorgänge sein, wie den richtigen Einsatz von Werkzeugen: Wie muss

man denn das Stöckchen nun reiben, damit sich Feuer entfacht? Das Gleiche gilt für die

großen kantischen Fragen:Was können wir wissen?Was sollen wir tun?Was dürfen wir

hoffen?Was ist der Mensch?

Sprache muss von sozialen Kontexten her gedacht werden, innerhalb derer sie in

Auseinandersetzung mit einer äußeren Wirklichkeit das Korrektiv für unsere Annah-

men,Meinungen, Überzeugungen und letztlich unser gesamtesWissen darstellt; ande-

renfalls könnte jederMensch letztlich sprechenunddenken,wieund inBezug,aufwas er

will.Die sprachlichenAusdrücke bzw.Begriffe stellen in der intersubjektivenKommuni-

kation füruns eineKonstanz sicher,die gewährleistet,dasswirunsnicht inwillkürlichen

und solipsistischenWahrnehmungs- und Bedeutungswelten verlieren. Über die Bedeu-

tungen der Worte und ihre Verwendung müssen wir uns bis zu einem gewissen Grade

verständigen und einig sein, damit das Sprechen seinen und damit einen bestimmten Sinn

gewinnen kann.67 Allerdings darf Sprache deshalb nicht als etwas ausschließlich Kon-

66 W. v. Humboldt: Schriften zur Sprache, S. 24.

67 Sich über die Bedeutung von Worten zu verständigen, setzt das Vorhandensein von Sprache im-

mer schon voraus. Man sieht hieran, wie schwierig es ist, über die Bedingungen der Sprache zu

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018 - am 13.02.2026, 10:56:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


114 Ruinen-Ästhetik

stantes und Unveränderliches gedacht werden. Vielmehr wird sie durch die Praktiken

des Sprachgebrauchs und in Liaisonmit derWahrnehmung stetig reorganisiert, was an

Humboldts Sprachphilosophie nachfolgend deutlich werden soll.68

4.2.3 Zur Nähe von Konrad Fiedler und Wilhelm von Humboldt

Wenn auch nicht ganz klar ist, ob Fiedler Humboldts Schriften zur Sprache selbst gele-

sen hat, so lassen sich Majetschak zufolge zumindest die sachlichen Bezüge eindeutig

nachweisen. Fiedler sah in der Art undWeise, wie in Kunst und Sprache ein eigentümli-

chesWeltbewusstsein desMenschen zur Darstellung gelangt, eine enge Verwandtschaft

und orientierte sich imHinblick auf die Sprache anHumboldt.69 Inwiefern Sprache dies

Humboldt zufolge vermag, soll nachfolgend kurz erläutert werden.

Wie oben bereits zu sehen war, gewinnt nach Humboldts Ansicht in der Einheit des

Wortes die spurlos vorübergehende, subjektive, geistige Fähigkeit ihre Objektivität, Fes-

tigkeitundReproduzierbarkeit;mittelsder sinnlichenWortlautewerdenunseregedank-

lichen Tätigkeiten fassbar. Das einzelne Wort ist dabei nicht als Repräsentant eines in

der äußerenWelt objektiv gegebenenGegenstandes selbst zu betrachten, sondern als die

lautliche Fixierung der subjektiven Auffassung des Gegenstandes im Begriff. Die Spra-

che stellt also »niemals dieGegenstände, sondern immerdie durchdenGeist inder Spra-

cherzeugung selbstthätig von ihnen gebildeten Begriffe dar«.70 Die Begriffe sind die im

Denken gebildeten Abstraktionen unter Absehung von vielen individuellen Bestimmun-

gen der Dinge. Sie sind die gebildeten Einheiten als »Komplexe von (Wesens-)Merkma-

len der Dinge in der Sicht der Sprecher«,71 die von der Sprache lautlich fixiert werden.

Die Sprache bezeichnet also im Denken gebildete Auffassungen der Gegenstände in der

Welt,diewir anhandderAbstraktion vonderArt undWeise des sinnlichenGegebenseins

dieser Gegenstände bilden.Das darf jedoch nicht so verstandenwerden, als übersetzten

wir mittels der Sprache vorsprachliche geistige Phänomene im Sinne einer instrumen-

tellen Auffassung in die Sprache; vielmehr gewinnt das an sich unbestimmteDenken im

Laut zuallererst seine Gestalt und darin seine Bestimmtheit. Indem die lautliche Spra-

che ein Gedankengebilde fixiert, hält sie nicht einfach etwas ohnehin schon Bestehen-

des bloß fest, sondern sie erschafft es überhaupt erst und bringt es auf genuine Weise

hervor.72Wir sehen an dieser Stelle die Parallele zu FiedlersWahrnehmungsauffassung:

Wir bilden inWahrnehmungundSprachenicht einfach etwas ab, sondernbringen etwas

in den Praktiken des Sprechens undWahrnehmens zuallererst hervor. Indemwir etwas

herstellen, lässt sich darin etwas darstellen.

sprechen, aus der Position heraus ›immer schon‹ Sprache zu haben und gedanklich bereits imMe-

dium der Sprache zu operieren. Vgl. zu den angestellten sprachphilosophischen Überlegungen

das Kapitel zur Intersubjektivität der Sprache bei Donald Davidson und Robert Brandom, in: Ge-

org W. Bertram: Sprachphilosophie zur Einführung, Hamburg 2011, S. 154–179 sowie das Kapitel zur

Intersubjektivität, in: D. M. Feige: Kunst als Selbstverständigung, S. 28–35.

68 Vgl. E. Schürmann: Sehen als Praxis, S. 144.

69 St. Majetschak: Die Sprachlichkeit der Kunst, S. 113f.

70 W. v. Humboldt zit.n. ebd., S. 116.

71 St. Majetschak: Die Sprachlichkeit der Kunst, S. 116.

72 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018 - am 13.02.2026, 10:56:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 115

Das bedeutet keinesfalls, dass wir mit der Ausbildung des Lautes ›Baum‹ die Bäu-

me in derWelt aufmystischeWeise herbeizaubernwürden.Die äußereWirklichkeit soll

im Sinne eines metaphysischen Realismus als eine von uns unabhängig gegebene ver-

standen werden. Anders gesagt: Das Universum existiert – ob es nun von Wesen wahr-

genommenwird oder nicht.73 ImSinne eines kritischen Realismus sind uns jedoch ›nur‹

Erscheinungen der Objekte derWirklichkeit gegeben, die durch unsereWahrnehmung,

Sprache und andere mediale Zugänge konstituiert und somit in gewisser Hinsicht kon-

struiert sind. Nur mittels dieser unterschiedlichen Medien lassen sich Unterscheidun-

gen an der uns stets vermittelt gegebenenWirklichkeit treffen; nur so habenwir Zugang

zu ihr: »Insofern kannman tatsächlich sagen, dass jede bestimmteGestalt desWirklichen

eine Konstruktion unseres Erkennens enthält. Aber dies trifft allein auf diese Bestimmt-

heit eines Wirklichen zu. Das so bestimmteWirkliche hingegen ist kein Machwerk, son-

dern eben der Gegenstand unseres Erkennens. An ihmmuss sich zeigen, ob die Bestim-

mung zutrifft oder nicht.«74 Nicht der Realität selbst, sondern unserer Auffassung und

unseres Zugangs zu ihr kommt demnach ein unvermeidlich konstruktiver Charakter zu.

Der sprachphilosophische Ansatz Humboldts soll an dieser Stelle nun so verstanden

werden, dass uns die sprachlichen Laute einMediumbieten, an demunser Begreifen im

Sinne unserer geistigen Auffassung sich ausbilden kann.75 Das einzelneWortmacht uns

imMediumdes Lautes die geistige Abstraktion von Einzelnemund sinnlich vielgestaltig

Erscheinendemalsmehr oderwenigerEinheitliches zur intersubjektivenVerständigung

verfügbar. ›Mehr oder weniger‹ insofern, als wir Begriffe eben auf durchaus individuelle

und unterschiedliche Weise ausbilden. Wer, einmal angenommen, in den USA aufge-

wachsen ist und Zeit seines Lebens keine Tempel-, Burg- oder Schlossruinen, sondern

nur Detroits Wirtschaftsruinen gesehen hat, weil jene Architekturen dort schlicht nicht

existieren, wird einen etwas anderen Begriff der Ruine ausbilden, als jemand, der am

Rheinufer lebendmit der Omnipräsenz von Burgruinen vertraut ist. Die Begriffe bilden

sich nicht allein an der Lautgestalt von Worten aus; auch Schrift, Zeichen, Bilder, Be-

wegtbilder usw. stellen eine Verfügbarkeit dar, an der wir unser begriffliches Vermögen

ausdifferenzieren können.DasBonmot »vonnichts kommtnichts« kannhier so verstan-

denwerden,dass es irgendeinesMediumsbedarf, damit uns etwas zurVerfügung stehen

kann. Der Begriff des Mediums ist dabei sehr weitreichend zu verstehen: Wir sehen im

Medium des Lichts, nehmen wahr imMedium des uns leiblich-sinnlich Erscheinenden,

sprechen im Medium der Laute von Worten, schreiben im Medium der Schrift, zeigen

mit demMedium der Zeichen, Philosophieren imMedium des begrifflichen Gedankens

usw.

73 Vgl. Wolfgang. R. Köhler: Einleitung, in: Forum für Philosophie Bad Homburg (Hg.): Realismus und

Antirealismus, Frankfurt a.M. 1992, S. 7–19.

74 Martin Seel: Vom Handwerk der Philosophie, München u. Wien 2001, S. 32.

75 Die folgenden Ausführungen beanspruchen nicht, Humboldts eigener Sprachphilosophie ganz

gerecht zu werden. Er soll hier in gewisser Hinsicht bloß als Pate für die angestellten Überle-

gungen fungieren. Vgl. zu den angeführten sprachphilosophischen Motiven Humboldts: Jürgen

Trabant: Das tote Gerippe und die Arbeit des Geistes. Überlegungen im Anschluss an Humboldt, in: Sybil-

le Krämer u. Ekkehard König (Hg.): Gibt es eine Sprache hinter dem Sprechen?, Frankfurt a.M. 2002,

S. 76–96.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018 - am 13.02.2026, 10:56:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


116 Ruinen-Ästhetik

In allen diesen medialen Bezugnahmen liegt jedoch ein unterschiedliches und indi-

viduelles Begreifen dessen,worum es jeweils geht.UmzuHumboldts Überlegungen zur

Sprachezurückzukehren:Komplexe,ausgebildeteundnatürlicheSprachen, indenendie

Begriffsbildung weit fortgeschritten ist, wie z.B. das Deutsche, kann man sich als Netz

von phonetischen Fixierungen vorstellen, die durch das Geflecht von Differenzen der

Laute zueinander begrifflicheUnterscheidungen bezeichnen. Jede Sprache teilt dieWelt

dabei auf eine spezifische Art undWeise begrifflich ein, die sich im phonetischenUnter-

scheidungssystemderWortemarkiert. In verschiedenen Sprachen können diese Eintei-

lungen erheblich divergieren und damit liegt Humboldt zufolge in jeder Sprache »eine

eigentümlicheWeltansicht«.76Mit dem Erlernen einer Muttersprache erwerben wir zu-

gleich eine charakteristische Weltansicht, so wie sie uns in den Worten dieser Sprache

zugeführtwird.77 In einfachen Fällen sind dieUnterschiede eher rein phonetischer Art –

mandenkeandasWort ›Hund‹ imDeutschenund ›dog‹ imEnglischen. In anderenFällen

›leuchtet‹ bereitsmehr auf,wie bei denAusdrücken ›Blitz‹ und ›lightning‹.Hier scheinen

verschiedene Sichtweisen auf die Welt, sich in den Ausdrücken und dem einhergehen-

den Begriff zu manifestieren, wenngleich sich mittels beider Ausdrücke natürlich voll-

kommen gelingend auf die gleichen Gegenstände in der Welt referieren lässt; es geht

hier um das im Begriff am Laut sich manifestierendeWie des Begreifens. Während den

Ausdruck ›lightning‹ lediglich die Assoziation eines Aufleuchtens begleitet, scheint der

onomatopoetische Ausdruck ›Blitz‹ das zu benennende visuelleWetterphänomen in die

zischende Lautgestalt seines phonetischen Ausdrucks sowie die aufblitzende Kürze sei-

ner Schriftgestalt zu überführen. Noch deutlicher wird dies im Hinblick auf figürliche

Rede, wie sie z.B. zur Beschreibung von heftigem Regen in unterschiedlichen Sprachen

verwendet wird: »Es schüttet, wie aus Kübeln« (Deutsch), »Es regnet Katzen und Hun-

de« (Englisch), »Es regnet,wie eine Kuh, die pisst« (Französisch), »Es regnet Stuhlbeine«

(Griechisch), »Es regnet Schusters Messer« (Irisch), »Es regnet alte Frauen« (Niederlän-

disch) usw.Waswir damit begreifen,worauf in derWelt wir uns damit beziehen, ist der

gleiche Sachverhalt: ›starker Regen‹;wiewir unsmittels Sprache einenBegriff davonma-

chen,unterscheidet sich hingegendrastisch. In diesemZusammenhang zeigt sich in der

Sprache eine Charakteristik, die auch für die ästhetischenMedien und Künste entschei-

dend ist: Jede Sprache stellt unterschiedliche Ansichten derWelt zur Verfügung, welche

die Wege möglicher Gedankengänge im Sprechen und Denken des Einzelnen in einem

gewissenGrade prädestinieren. In diesemSinne hat die Sprache als vorgegebenesWort-

und Regelsystem, das uns bestimmte Sichtweisen eröffnet,Macht über uns.

Humboldt zufolge gehört es nun aber ebenso zur Sprache, dass sie kein konstantes,

sondern ein dynamisches Regelsystem darstellt; denn Sprachen wandeln sich sowohl kol-

lektiv als auch individuell. So bilden sich (historisch betrachtet) sowohl regional unter-

schiedliche Sprachgewohnheiten auch innerhalb ›derselben‹ Sprachgemeinschaft bei-

spielsweise eines Landes heraus als auch individuelle Idiolekte einzelner Personen; je-

der Mensch entwickelt schließlich im Laufe seines Lebens gewissermaßen einen eige-

nen Sprachstil. In ihrem tatsächlichen Wesen ist die Sprache Humboldt zufolge daher

76 W. v. Humboldt zit.n. St. Majetschak: Die Sprachlichkeit der Kunst, S. 117.

77 Vgl. St. Majetschak: Die Sprachlichkeit der Kunst, S. 117.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018 - am 13.02.2026, 10:56:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 117

»etwas beständig und in jedem Augenblick Vorübergehendes«,78 denn sie wandelt sich

ununterbrochen. Daher muss die Sprache, wie bereits die Wahrnehmung, als eine per-

formative Praxis betrachtet werden, die ›eigentlich‹ nur in der jeweiligen Situation ihres

Gebrauchsundnicht als etwaskonstantBestehendeswirklich ist: »DenndieWirklichkeit

der Sprache ist die im jeweils individuellenSprechen einzelner Personenmanifestierte,un-

abschließbare Arbeit desWortgebrauchs zu demZweck, unter Rückgriff auf einen über-

kommenenVorrat phonetischer Zeichen eigeneGedanken zu bilden, zu verdeutlichen, in

Sätzen zu fixieren und schließlich anderen Personenmitzuteilen.«79 Sosehr die Sprache

also durch ihre Vorgaben Macht über den einzelnen Sprecher hat, da im Sprechen im-

mer bereits auf historisch vorgegebene artikulierte Laute und die damit einhergehen-

den Begriffsweisen zurückgegriffenwerdenmuss, so existiert demgegenüber doch auch

eine individuelle Gewalt der Sprechenden über die Sprache.Denn das individuelle Spre-

chen verhält sich weder rein reproduktiv zu vorgegebenen sprachlichen Einteilungswei-

sen noch rein erzeugend, als würden wir einfach die passendenWorte erfindend etwas in

dieWelt bringen.UnserUmgangmit Sprache ist vielmehr alsumgestaltend zubetrachten,

da wir in ihr stets bereits Vorzufindendes variieren.

Es wäre sehr viel mehr zu den skizzierten sprachphilosophischen Überlegungen zu

sagen; für den vorliegenden Zusammenhang relevant ist die Nähe einer bestimmten

Charakteristik der an Humboldt anknüpfenden Sprachauffassung zu den bereits vor-

gestellten wahrnehmungstheoretischen Überlegungen Fiedlers und Schürmanns. Zwei

Aspekte sind dabei besonders hervorzuheben: Weder bilden wir in Sprache und Wahr-

nehmung einfach nur eine Wirklichkeit ab noch erschaffen wir sie. Und: Weder eignen

wir uns in Sprache und Wahrnehmung einfach nur bestehende und konventionell

herausgebildete Formen des Wahrnehmens und Sprechens blind an noch erfinden wir

uns unsere eigenen. Beide Faktoren sind entscheidend, will man verstehen, inwiefern

die ästhetischen Medien und Kunstwerke unsere Wahrnehmungs- und Denkweisen

im Zuge ästhetischer Reflexionsvollzüge grundlegend umgestalten. Bevor wir uns dem

Zeichencharakter der Ruinen zuwenden, soll im folgenden Unterkapitel noch eine

sprachphilosophische Position vorgestellt werden, die sich besonders dazu eignet, den

metaphorischen Raum der Sprache als ein komplexes Ganzes eines Verständigungsge-

schehens zu begreifen, der unsere buchstäblichen Raumerfahrungen und damit die hier

behandelten ästhetischen Wahrnehmungsvollzüge der Ruinen grundlegend trägt: der

semantische Holismus.

4.2.4 Semantischer Holismus

Der semantische Holismus, oder auch Bedeutungsholismus, eignet sich unter sprach-

philosophischen Ansätzen besonders dazu, die im Rückgriff auf Humboldt angestellten

Überlegungen zur Sprache noch etwas weiterzuführen.80 Für das Ruinenästhetische ist

78 W. v. Humboldt zit.n. ebd.

79 St. Majetschak: Die Sprachlichkeit der Kunst, S. 117.

80 Einführend zum semantischen Holismus siehe: G. W. Bertram: Sprachphilosophie zur Einführung,

S. 110f., 160f., 172f.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018 - am 13.02.2026, 10:56:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


118 Ruinen-Ästhetik

das insofern relevant, als das dynamische Bedeutungsnetz der Sprache das atmosphäri-

sche Erscheinen der Ruinen als komplexes Ineinander von Mannigfaltigem in sinnhaf-

ter Hinsicht trägt.Wollenwir angesichts der Ruinen und der Atmosphären, in denen sie

stehen, überhaupt etwas verstehend vernehmen, müssen wir danach fragen, wie deren

Bedeutsamkeit in der Sprache Gestalt annimmt.

Wahrnehmungen, Erinnerungen, Erwartungen, Vorstellungen, Gefühle, Imagina-

tionen,Reflexionen –der gesamte geistig-leiblicheHaushalt desMenschen gewinnt sei-

ne artikulierte Bestimmtheit in der Sprache oder zumindest im Rückgriff auf die Spra-

che, so soll es hier vertreten werden. Das bedeutet nicht, dass die angesprochenen Di-

mensionen des Menschseins selbst sprachlich verfasst sind; ebenso wenig bedeutet es,

dass wir einfach etwasmitWorten benennen; vielmehr eröffnet begriffliche Sprache be-

stimmteWeisen des Erlebens, der durch sie angesprochenen Gegenstände oder Zusam-

menhänge imweitesten Sinne.Das darf nicht so verstandenwerden, als würden die Be-

griffe zuallererst das Erleben verursachen:Wenn ich nicht weiß, was ich fühle, wenn ich

verliebt bin, weil ich noch nie zuvor verliebt war, dann werde ich mich trotzdem so füh-

len,wie ichmich fühle,wenn ich verliebt bin – nur verstehe und begreife ich eben (noch)

nicht, dass es das Gefühl der Liebe ist, dasmir den Verstand raubt. Eine verstehende Per-

spektive auf das,was einen angeht, eröffnet zuallererst die Sprache.Das Innen- und Au-

ßenerleben lässt sich nur als dasjenige wahrnehmen, als das man es auch zu begreifen

imstande ist.Die Vermutung lautet, dass alle kognitiven Fähigkeiten auf dieseWeise be-

grifflich instruiert sind und ihre begriffliche Bestimmtheit imRaumder Sprache gewin-

nen. Die topologische oder topografische Metapher des ›Raumes der Sprache‹ zielt hier

auf den semantischen Holismus ab. Begriffe gewinnen einem holistischen Verständnis

von Sprache zufolge ihre Bedeutung und ihren Gehalt relational und strukturalistisch

aus ihrer Stellung zu einer unüberschaubaren Fülle anderer Begriffe in der Sprache.Die

Gesamtheit der begrifflichenSprachemuss dabei als ein dynamischesGanzes (griechisch

›hólos‹, ›ganz‹) betrachtet werden, das sich andauernd in Bewegung befindet. Sprache

steht nicht fest, wie wir mit Humboldt gesehen haben; sie wandelt sich unaufhörlich.

AlteWorte geraten in Vergessenheit, neueWorte kommen hinzu; die Bedeutung dessel-

ben Wortes kann sich zudem wandeln – man denke bloß an das Wort ›geil‹, das früher

sexuelle Erregung meinte und heute als positives Wertprädikat im weitesten Sinne ver-

wendet wird. Nicht nur die materiellen Gegenstände in der Welt entstehen und verge-

hen, auch deren in der Sprache artikulierten Bedeutungen unterliegen einemunaufhör-

lichenWandel.

Für die Ästhetik der Ruinen heißt das: Die Sprache eröffnetWeisen des ästhetischen

Erlebens.Der (metaphorische) Raumder Sprache konstituiert erst den (buchstäblichen)

Wahrnehmungsraum als einen bestimmten, in dem wiederum Bestimmtes zurWahrneh-

mungkommt.UmdasGesagte konkreterwerden zu lassen, sei nachfolgend ein beispiel-

haftes SammelsuriumanVokabular aufgeführt,das imSpiel ist,wennwir ruinösenPhä-

nomenenbegegnen.DieseBegriffe ermöglichen zuallererst eine differenzierendeWahr-

nehmung der entsprechenden erfahrbaren Phänomene. Wir kennzeichnen das Erlebte

als:

›abgebröckelt‹, ›abgebrochen‹, ›abgelebt‹, ›abgenutzt‹, ›abgewetzt‹, ›abgründig‹,

›amorph‹, ›aufgelöst‹, ›ausgedient‹, ›ausgelöscht‹, ›baufällig‹, ›beschädigt‹, ›brü-

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018 - am 13.02.2026, 10:56:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 119

chig‹, ›desaströs‹, ›desolat‹, ›eingestürzt‹, ›entrückt‹, ›erodiert‹, ›fragil‹, ›gealtert‹,

›geschädigt‹, ›geschunden‹, ›hinüber‹, ›instabil‹, ›kaputt‹, ›lädiert‹, ›marode‹, ›mor-

bide‹, ›rissig‹, ›schief‹, ›schmutzig‹, ›trostlos‹, ›umgestürzt‹, ›verblasst‹, ›verbraucht‹,

›verdorben‹, ›verdorrt‹, ›verfallen‹, ›verfault‹, ›verflossen‹, ›vergammelt‹, ›vergangen‹,

›vergeben‹, ›vergessen‹, ›verhängnisvoll‹, ›verheert‹, ›verkommen‹, ›verkümmert‹,

›verlassen‹, ›verlebt‹, ›verloren‹, ›verloschen‹, ›vernichtet‹, ›verrottet‹, ›verrückt‹, ›ver-

schandelt‹, ›verschieden‹, ›verschlissen‹, ›verschlungen‹, ›verschüttet‹, ›verschwun-

den‹, ›versehrt‹, ›versengt‹, ›verstaubt‹, ›verstreut‹, ›versunken‹, ›vertrocknet‹, ›ver-

wahrlost‹, ›verwaist‹, ›verwandelt‹, ›verwest‹, ›verwittert‹, ›verwunschen‹, ›verwüstet‹,

›zerborsten‹, ›zerbrochen‹, ›zerbröselt‹, ›zerfallen‹, ›zerfetzt‹, ›zerfleddert‹, ›zerfres-

sen‹, ›zerfurcht‹, ›zerrissen‹, ›zerrüttet‹, ›zerschlagen‹, ›zerschlissen‹, ›zerschrunden‹,

›zersetzt‹, ›zerstört‹, ›zerstreut‹, ›zerstückelt‹.

Diese Adjektive ermöglichen es uns überhaupt erst auf genuine Weise, die ruinösen

Gegenstände erkennend zu klassifizieren. Dabei geht es nicht allein um eine Benen-

nung, in dem banalen Sinne, dass wir einfach Dingen Worte geben. Vielmehr sind die

unterschiedlichen Worte Ausdruck unterschiedlicher Begriffsweisen, mit denen un-

terschiedliche erlebbare Perspektiven auf die Dinge eröffnet werden. Die aufgelisteten

Worte stehen teils in einem synonymen Verhältnis zueinander und markieren doch

nuancierte Unterschiede im Erleben. Ob etwas ›zerfallen‹ oder ›zerschlagen‹ wurde,

verweist schließlich auf differente Verursachungen der ruinösen Phänomene; während

letzterer Begriff intendierte Zerstörungen meint, benennt ersterer die erodierenden

Folgen einer mangelnden Instandsetzung von Objekten und Architekturen. Die erfahr-

baren Vorgänge in der Welt spiegeln sich auf gewisse Weise im Begriff wider, gehen in

den Begriff ein, bzw. werden im Begriff reflektiert. Das Verhältnis von Erlebtem und

Begriff darf dabei keinesfalls repräsentationalistisch als ein abbildliches odermimetisches,

sondern muss als ein interdependentes gedacht werden. Das scheint auch genealogisch

auf die Ausbildung der menschlichen Sprachen zuzutreffen. Es ist nicht irgendwann

plötzlich die Sprache vom Himmel in den Geist des Menschen gedrungen und hat

ihm den Segen (oder Fluch) des erkennenden Wahrnehmens beschert. Genauso wenig

haben die Dinge in der Welt irgendwann damit begonnen, dem Menschen ihre Na-

men und Bestimmungen zuzuflüstern. Der Mensch bildet (bildhaft gesprochen) im

Laufe seiner historischen und individuellen Existenz ein Netz aus Lauten und damit

einhergehend begrifflichen Verständnisweisen aus, das er über die von ihm erlebte

Innen- und Außenwelt spannt und das durch die veränderliche Dynamik letzterer in

iterativen Prozessen immer wieder neu justiert werden muss. Begriff und Anschauung

scheinen dabei immer schon gemeinsame Sache gemacht zu haben – so die Vermutung.

Veränderte Wahrnehmungsweisen ziehen veränderte Verständnisweisen im Sinne

von Korrekturen bestehender Begriffskonstellationen nach sich, wie umgekehrt die

Beschäftigung mit neuen Verständnisweisen auch veränderte Wahrnehmungsweisen

ermöglicht. Das gilt für eher banale Fälle wie den elterlichen Hinweis an das eigene

Kind: »Schau mal, in der Burgruine dort oben am Berg haben früher einmal die Ritter

gewohnt« genauso, wie für voraussetzungsreichere Sinnzusammenhänge, wenn sich

einem beispielsweise eine bestimmte Ruine als die gotische Klosterruine Eldena im

Greifswald (Abb. 8) verstehend erschließt, die Caspar David Friedrich zum präferierten

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018 - am 13.02.2026, 10:56:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


120 Ruinen-Ästhetik

Sujet seiner malerischen Ruinenreflexionen erklärt hat.81 Die Atmosphäre dieses Ortes

wird man nur angemessen vernehmen können, wenn einem die kulturellen, histori-

schen und kunsthistorischen Zusammenhänge der Romantik in zumindest geringem

Maße etwas sagen – anderenfalls steht man vor Steinen imWald.

Damit ist letztlich das Verhältnis von Theorie und Praxis angesprochen. Die Arbeit

am Begriff ermöglicht veränderte Anschauungsweisen der Welt, wie umgekehrt Verän-

derungen in derWelt die Arbeit amBegriff erfordern.Und dass es sich so verhält, werde

ich womöglich wiederum nur erfahren, wenn ich mich mit den entsprechenden Theo-

rien über das Verhältnis vonTheorie und Praxis befasse. Auch die vorliegende Studie im

Ganzen kann in diesemSinne letztlich als ein theoretischer Versuch verstandenwerden,

eine veränderte Form der Praktiken desWahrnehmens bestimmter Zusammenhänge in

derWelt zu begründen, hier mit Blick auf die Ästhetik der Ruinen. Das ist der normative

Anteil jederTheoriebildung im Unterschied zu ihren deskriptivenMomenten. Die vorlie-

gende Untersuchung will ruinöse Phänomene in derWelt in der Tradition einer sich be-

ständigwandelndenÄsthetik derRuinen verstehenundwahrnehmenunddie damit einher-

gehenden ästhetischen Prozesse auf Rezeptions- und Produktionsseite als atmosphäri-

sche Reflexionsvorgänge theoretisieren.

Das oben aufgelistete Vokabular zur basalen Deklaration ruinöser Phänomene ope-

riert noch auf einer sehr grundlegenden Ebene des Etwas-als-etwas-Wahrnehmens.

Wesentlich komplexer wird das Bedeutungsgeschehen, wenn wir an Ruinen auf der

Ebene des Etwas-in-etwas-Wahrnehmens historische Zusammenhänge oder fiktive

Imaginationen durchspielen. Auch letztere sind ermöglicht durch die Sprache, die

diese Wahrnehmungsweisen zuallererst eröffnet. Will man die Sprache metaphorisch

gesprochen als ein Netz oder Feld aus Begriffen begreifen, in dem sich unsereWelt- und

Selbstverhältnisse grundlegend artikulieren, lohnt der Blick auf den besagten Bereich

sprachphilosophischerTheorien, die sich dem semantischen Holismus bzw. demHolis-

mus sprachlicher Bedeutungen zuordnen lassen. GeorgW. Bertram hat sich eingehend

mit holistischen Theorieansätzen in der Philosophie, insbesondere mit Blick auf die

Sprache, auseinandergesetzt.82 In der Einleitung zum Sammelband über den Holismus

in der Philosophie schreiben Bertram und Jasper Liptow:

»Als Holismus kann man grob die These bezeichnen, daß ein Element – etwa ein

sprachliches Zeichen, ein Organ, ein Mensch oder anderes – hinsichtlich bestimmter

seiner Eigenschaften oder gar als solches eine Funktion seines Zusammenhangs mit

anderen Elementen ist, mit denen es gemeinsam zu einem Ganzen gehört – etwa zu

einem Zeichensystem, einem Organismus, einem sozialen Gefüge oder anderem.«83

81 Vgl. Hubertus Gaßner: Empfindsamkeit. Schillers »Räuber« – Landschaftsgarten – Melancholie – Rui-

nen –Mementomori, in: ders. (Hg.): Caspar David Friedrich. Die Erfindung der Romantik, S. 101–115, hier

S. 111–115.

82 Siehe Georg W. Bertram u. Jasper Liptow (Hg.):Holismus in der Philosophie. Ein zentralesMotiv der Ge-

genwartsphilosophie, Weilerswist 2002; Georg W. Bertram: Die Sprache und das Ganze. Entwurf einer

antireduktionistischen Sprachphilosophie, Weilerswist 2006, hier insb. S. 21–24; Georg W. Bertram,

David Lauer, Jasper Liptow u. Martin Seel (Hg.): In der Welt der Sprache. Konsequenzen des semanti-

schen Holismus, Frankfurt a.M. 2008.

83 G. W. Bertram u. J. Liptow (Hg.): Holismus in der Philosophie, S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018 - am 13.02.2026, 10:56:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 121

Holistische Theorien gibt es also nicht allein mit Blick auf die Bedeutung sprachlicher

Zeichen; vielmehr lässt sich immer dann von einem Holismus sprechen, wenn Einzel-

nes in seinem Verhältnis zu vielem anderen in den Blick gerät, mit dem es ein wie auch

immer geartetes Ganzes bildet.84 Für die Beschaffenheit der einzelnen Gegenstände ist es

dabei entscheidend, dass sie mit vielen anderen Gegenständen zusammenhängen; die

Konstitution oder Bestimmtheit des einzelnen Gegenstandes geht aus seinem Zusam-

menhang mit vielen anderen Gegenständen hervor. Der Gegenbegriff zum ›Holismus‹

wäre ›Atomismus‹, wonach die Verbindungen, in denen ein Gegenstand steht, als solche

gelten und die Beschaffenheit des einzelnen Gegenstandes nicht betreffen.85 Mit Blick

auf den semantischen Holismus schreiben die Autoren:

»Die Bedeutung eines Zeichens oder eines sprachlichen Ausdrucks oder auch der Ge-

halt einer Überzeugung oder einer mentalen Repräsentation ist eine Funktion seines

bzw. ihres Zusammenhangsmit anderen Zeichen oder Ausdrücken, Überzeugungen oder

Repräsentationen. Das in Frage stehende Ganze ist dann entsprechend ein Zeichensys-

tem, das Vokabular einer Theorie, eine Sprache oder ein System von Überzeugungen

oder Repräsentationen.«86

Bertram unterscheidet mit Blick auf den Bedeutungsholismus sprachlicher Elemente

grundsätzlich zwei Versionen: eine »inferentielle Semantik« und eine »differentielle Seman-

tik«.87 Während mit ersterer eine verbindende Beziehung unter bedeutungshaften Ele-

menten angesprochen ist, bedeutet letztere eine abgrenzende. Inferentielle Beziehungen

lassen sich in Form von Sätzen bzw. Propositionen denken, während differentielle Be-

ziehungen imUnterschied vonWorten bzw. Begriffen zueinander bestehen.88Mit Blick

auf unser Thema könnte man z.B. das Substantiv ›Ruin‹89 im Sinne eines wirtschaftli-

chen, finanziellen oder körperlichenZusammenbruchs in einer verbindenden, schlussfolgern-

den, also inferentiellen Beziehungmit dem Substantiv ›Ruine‹ betrachten, das verfallene

und zerstörte Gebäude bezeichnet und welches wiederum in einer ebensolchen Beziehung

mit dem lateinischen Verb ›ruere‹ für ›stürzen‹ steht. Ein Beispiel für eine abgrenzende,

sprich: differentielleZeichenbeziehungwärendieVerben ›ruinieren‹und ›urinieren‹,de-

ren minimale Differenz in Laut- und Schriftgestalt durch die Inversion der Buchstaben

›r‹ und ›u‹ einen kaum größeren Unterschied für deren Bedeutungmarkieren könnte.

Zum Holismus sprachlicher Bedeutungen heißt es bei Bertram: »Jedes Element, je-

der bedeutungstragende sprachliche Ausdruck, ist – so dieThese –nur durch seine Stel-

84 Damit ist ein durchaus heterogenes Feld von Theoriebildungen angesprochen. Auch für den Be-

griff ›Holismus‹ selbst gilt schließlich,was die unter diesemLabel vereintenTheorienuntersuchen:

nämlich dass der einzelne holistische Theorieansatz im Hinblick auf den Holismus nur in seinem

Verhältnis zu anderen holistischen Theorien seine Kontur gewinnt. Vgl. dazu die Einleitung ebd.,

S. 7–29.

85 Vgl. G. W. Bertram: Die Sprache und das Ganze, S. 22.

86 G. W. Bertram u. J. Liptow (Hg.): Holismus in der Philosophie, S. 7.

87 Georg W. Bertram: Holismus und Praxis. Der Zusammenhang von Elementen, Beziehungen und Prakti-

ken, in: ders.u. J. Liptow (Hg.): Holismus in der Philosophie, S. 59–75, hier S. 61.

88 Vgl. ebd., Anm. 4 sowie G. W. Bertram: Die Sprache und das Ganze, S. 56–60.

89 ZumBegriff ›Ruin‹ siehe: JochenHörisch:Der Ruin/Die Ruine, in: N. Bolz u.W. v. Reijen (Hg.): Ruinen

des Denkens. Denken in Ruinen, S. 259–276.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018 - am 13.02.2026, 10:56:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


122 Ruinen-Ästhetik

lung unter den anderen Elementen konstituiert. […] Es handelt sich um eine Stellung,

die durch Beziehungen hergestellt ist – Beziehungen, die jedes Element zu einer Viel-

zahl anderer Elemente unterhält.«90 Die Beziehungen, in denen die Elemente stehen,

konstituieren demnach deren Bedeutungshaftigkeit, weshalb Bertram von einem »Be-

ziehungen-Elemente-Holismus« spricht:

»In einem Beziehungen-Elemente-Holismus spielen die Beziehungen nicht zwischen

Elementen, die außerhalb dieser Beziehungen bereits als solche konstituiert bzw. be-

stimmt sind. […] Was die Elemente im Rahmen der Struktur sind – zum Beispiel be-

deutungstragende sprachliche Ausdrücke –, sind sie im Zusammenhang mit den Be-

ziehungen, in denen sie stehen. Man kann also nicht von Elementen sprechen, die

holistisch in Beziehungen gestellt werden. Richtiger ist vielleicht eine Redeweise von

Elementen, die aus Beziehungen zu anderen Elementen heraus bestimmt (oder kon-

stituiert) werden. Der Begriff des Elements hängt in diesem Modell an dem der Be-

ziehungen zu anderen Elementen. Erst diese machen das Element zu einem der frag-

lichen Struktur.«91

Man darf sich demnach die Elemente einer Sprache nicht als feststehenden Bausatz aus

Buchstaben, Worten oder Sätzen vorstellen, die in ihrer Bedeutung determiniert sind

und nun auf letztlich von vornherein vorbestimmteWeisen miteinander in Verbindung

gebracht werden können; vielmehr ergibt sich die Bedeutungshaftigkeit der einzelnen

sprachlichen Elemente zuallererst aus den Beziehungsgeflechten, in die sie involviert

sind.Darin gerade liegt derWert holistischerTheorien der Sprache: Dass sie in der Lage

sind, dieses komplexe Ganze der Sprache in den Blick zu nehmen, anstatt sich an einer

Analyse einzelner sprachlicher Operationen abzuarbeiten.

Die Beziehungen, welche die Bedeutungen der einzelnen Elemente im Einzelfall

konstituieren, sind dabei als ein zutiefst dynamisches Geschehen zu betrachten, das

seine Bestimmtheit letztlich nur innerhalb bestimmter Praktiken – in unserem Fall: des

Sprechens –gewinnt,die Bertramdaher »beziehungsstiftendePraktiken«92 nennt. ImGeis-

te des spätenWittgenstein führt eine solche Konzeption zu einer »Gebrauchstheorie der

Bedeutung«,93 wonach die Bedeutung einesWortes in denPraktiken seiner Verwendung

aufzusuchen ist. Bertram zufolge geht es nun darum, die Rolle dieser Praktiken für das

Verständnis des Bedeutungsholismus zutreffend zu begreifen. Die Rolle menschlicher

Praktiken im Zusammenhang mit der Sprache zu betonen, darf nicht dazu führen,

dass »die praktische Ebene und die Begriffe, in denen sie rekonstruiert wird«,94 als

fundamental begriffen werden. Wer so agiert, gelangt nicht zur Rekonstruktion der

holistischen Struktur, die es adäquat zu begreifen gilt. Diesen von Bertram als »Prakti-

zismus« bezeichneten Theorien stellt er einen Ansatz entgegen, der die Praktiken und

die holistische Struktur in antireduktionistischer Weise verbindet: »Praktiken müssen

also in das Modell eines Elemente-Beziehungen-Holismus so eingezeichnet werden,

90 G. W. Bertram: Holismus und Praxis, S. 61.

91 Ebd., S. 65.

92 Ebd., S. 67.

93 Ebd.

94 Ebd., S. 71.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018 - am 13.02.2026, 10:56:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 123

daß ihnen keine explikative Funktion aufgebürdet wird. Sie dürfen nicht als Fundament

der gehaltverleihenden Strukturen konzipiert werden.«95 Anderenfalls wäre die Bedeu-

tungshaftigkeit der (menschlichen) Welt immer schon durch bestimmte Tätigkeiten

determiniert.Wir wollen die Bedeutungshaftigkeit derWelt, wie sie sich in der Sprache

artikuliert, jedoch demgegenüber gerade als von keiner Seite her grundsätzlich festge-

legt begreifen – weder durch autonome Strukturen der Zeichen noch durch autonome

Strukturen der Praktiken, in denen jene zur Anwendung kommen.Eine Alternative zum

Praktizismus formuliert Bertram unter dem Begriff »Übergangsholismus«.96 Danach

seien »holistische Strukturen als Implikate von Praktiken mit sprachlichen Ausdrücken

zu verstehen.Diese Implikate bilden sich von Praxis zu Praxis neu aus. Sie kommen also

imÜbergang zustande, sindmit denPraktiken verbunden, ohne daßdiese irgendwelche

Momente der Strukturen selbst konstituierenwürden.«97 Die holistische Struktur bildet

sich sozusagen im Zusammenhang von Praktiken aus, mit denen der Sprachgebrauch

einhergeht. Bertrams Konzeption des Übergangsholismus besagt:

»Wenn ein sprachlicher Ausdruck verstanden wird, wird er in einer holistischen Struk-

tur platziert. Dieses Platzieren geschieht aber allein implizit. Die Struktur verbindet

eine Vielzahl gebrauchter sprachlicher Ausdrücke miteinander. Die sprachlichen Aus-

drücke sind also stets an Praktiken gebunden. Jedes Verstehen eines sprachlichen Aus-

drucks impliziert Bezüge zu vielfältigen anderen und von anderengebrauchten sprachli-

chen Ausdrücken. Jedes Verstehen impliziert – so kannman diesen Sachverhalt anders

ausdrücken – Bezüge zu vielfältigen anderen sprachlichen Praktiken. Dennoch stiften

die Praktiken nicht diese Bezüge. Die Bezüge bedürfen zwar der Praktiken, werden

aber nicht von ihnen begründet. Die Rede von implizierten Strukturen besagt genau

die Unbegründbarkeit bzw. Nicht-Reduzierbarkeit dieser Strukturen. Man kann die-

sen Gedanken auf den Begriff Irreduzibilität sprachlicher Struktur bringen.«98

Dieser Konzeption zufolge kommt sprachlichen Ausdrücken als solchen streng genom-

men keinerlei Bedeutung zu. Auch eine holistische Konstitution sprachlicher Ausdrücke

haben diese nicht per se, sondern allein innerhalb sprachlicher Praktiken: »DasNetzwerk,

in demsprachliche und andere Zeichen ihreBestimmtheit gewinnen,kann […] allein von

innen, also in den Vollzügen ihres unmittelbaren oder reflektierten Gebrauchs erkun-

det werden.«99 Bedeutung imZusammenhang einer holistischen Struktur gewinnen die

sprachlichen Elemente somit jeweils allein im Augenblick des verstehenden Sprechens:

»Was holistisch konstituiert wird, ist nicht etwas, das dem sprachlichen Ausdruck, son-

dern etwas, das dem Gebrauch mit ihm zukommt. Für den Gebrauch kann man davon

sprechen, daß er mit Bedeutung verbunden ist. Das ist nichts anderes, als zu sagen,

daß im Gebrauch ein sprachlicher Ausdruck verstanden wird. Wie auch immer man

95 Ebd.

96 Ebd.

97 Ebd.

98 Ebd., S. 71f.; den Gedanken der Irreduzibilität der Sprache führt Bertram aus, in: G. W. Bertram:Die

Sprache und das Ganze.

99 M. Seel: Aktive Passivität, S. 98.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018 - am 13.02.2026, 10:56:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


124 Ruinen-Ästhetik

begrifflich den Unterschied machen will, den die holistische Struktur beiträgt: ent-

scheidend ist, daß er mit dem Begriff der Praxis verbunden ist.«100

Die sprachlichen Beziehungen und Elemente bilden dabei Bertrams Verständnis nach

eine Einheit, die sich nicht auftrennen lässt und die nur innerhalb menschlicher Prak-

tiken Gestalt annimmt.101 Den entscheidendenUnterschied zumPraktizismusmarkiert

dabei:

»Es werden nicht – wie im Praktizismus – Tätigkeiten angeführt, die Bedeutungen her-

vorbringen, oder Tätigkeiten, deren Vorliegen auf das Gegebensein sprachlicher Be-

deutungen schließen läßt. Es werden Tätigkeiten angeführt, die als solche nichts er-

klären sollen. Die Erklärungslast wird dem Zusammenhang von sprachlichen Prak-

tiken und den in einer sprachlichen Praxis implizierten Strukturen aufgebürdet. Die

Tätigkeiten fungieren nur als eine Seite dieser Explikation.«102

Das heißt, weder die Praktiken, in denen Sprache Gestalt annimmt, noch die Sprache,

die imZusammenhangmit jenenmenschlichen Tätigkeiten steht, liegen von vornherein

fest, sodass sichdieBedeutung einzelnerBegriffe auf das eine oder andere zurückführen

ließe. Weder lässt sich die Sprache auf das Fundament der Praxis noch lassen sich die

Praktiken auf das Fundament der Sprache reduzieren. Wir müssen uns immer wieder

von neuemmitten hinein in die jeweiligen Sprachpraktiken begeben, die zudem stets mit

normativen Dimensionen der intersubjektiven Kommunikation und mit nichtsprachli-

chen Praktiken verbunden sind, wenn wir im Einzelnen danach schauen wollen, wel-

che Bedeutung bestimmten Elementen oder Beziehungen innerhalb der Sprache jeweils

zukommt. Es gilt, »mit Blick auf die Sprache über die Sprache hinauszudenken«.103 Da

sich eine theoretische Reflexion zwangsläufig immer auch selbst im Medium der Spra-

che vollzieht, kannmannoch einenSchrittweitergehen: Es gilt, in derSprachemitBlick auf

die Sprache über die Sprache hinauszudenken.Das ist insbesondere für den vorliegendenZu-

sammenhangentscheidend,schließlich stehen imZentrumdes theoretischen Interesses

Phänomene, die selbst nicht sprachlich beschaffen sind, jedoch in sprachlichen Diskur-

sen über sie ihre Bestimmtheit gewinnen, wie Architekturen, Bilder, Filme, Computer-

spiele und virtuelle Räume. Die Faszination an den Atmosphären, die diese herstellen,

entfaltet sich bisweilen gerade am Nichtpropositionalen, Unbestimmten, Materiellen,

Körperlichen oder Prozessualen. »Praxis undNormativität, der Zusammenhang vonBe-

deutung undÜbersetzung, der Zusammenhang von Sprache undGeist, der Zusammen-

hang von Weltwissen und Sprachwissen«104 – das sind Bertram zufolge u.a. Dimensio-

nen, die deutlich werden lassen, dass Sprache nicht allein aus sich selbst heraus begrif-

fen werden kann, sondern nurmit Blick auf die entsprechendenmenschlichenDaseins-

formen, in denen die Sprache jeweils Gestalt annimmt.105 Bei Bertram führt daher die

100 G. W. Bertram: Holismus und Praxis, S. 73.

101 Vgl. ebd., S. 74.

102 Ebd.

103 G. W. Bertram: Die Sprache und das Ganze, S. 9.

104 Ebd., S. 21.

105 Vgl. ebd. die KapitelZumGeleit und Sprache,HolismusundAntireduktionismus.Eine Einleitung, S. 9–31,

hier insb. S. 9, 21.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018 - am 13.02.2026, 10:56:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 125

Frage nach der Bedeutung bzw. dem Gehalt sprachlicher Ausdrücke zu der Kernthese,

dass »Strukturen im sprachlichenVerstehenmit Zusammenhängen sprachlicher Prakti-

ken,mit normativenBindungenunterVerstehendenundmit Strukturen innichtsprach-

lichen Praktiken kokonstituiert sind«.106 Sprachliche Gehalte lassen sich demnach nur

explizieren, indemman einGanzes aus sprachlichen und nichtsprachlichen Zusammen-

hängen in den Blick nimmt: »Die Sprache ist mit dem Ganzen des menschlichen Seins

in der Welt, mit dem Ganzen der Fremd-, Welt- und Selbstverhältnisse verbunden.«107

Mit Heidegger ließe sich in diesem Sinne auch von Sprache als ›Welterschließung‹ und

mit Wittgenstein von Sprache als ›Lebensform‹ sprechen. In diesen weitreichenden Di-

mensionen des Daseinsmüssen Bertram zufolge Sprache undDenken als grundlegende

Aspekte des menschlichen Standes in der Welt betrachtet werden, den diejenigen, die

sprachlich verstehen, einnehmen.108

Für das Verständnis der Sprache, wie Bertram es entwickelt, steht und fällt letztlich

alles mit einer Explikation der besagten Ko-Konstitution der Strukturen sprachlichen

Gehalts mit den Strukturen sprachlicher Praxis und den Strukturen normativer Bin-

dungen unter Sprechenden sowie den Strukturen nichtsprachlicher Praktiken, in deren

wechselseitiger Bestimmung sprachliche Bedeutung Gestalt annimmt.109 Diese dann

nichtmehr nur sprachphilosophischenÜberlegungen können und sollen an dieser Stelle

nicht – zumindest nicht explizit – weiter verfolgt werden. Es bleibt an dieser Stelle bei

einem Verweis auf Bertrams Schriften. Wonach wir jedoch im weiteren Verlauf dieser

Arbeit weiterhin fragen werden, das ist die spezifische Bedeutsamkeit der Ruinen. Mit

Blick auf die Ruinen folgt aus den hier skizzierten sprachphilosophischen Einsichten,

dass wir auf die sprachlich verfassten, diskursiven Praktiken des Umgangs mit Ruinen

ebenso schauen müssen, wie auf die nicht sprachlich verfassten Ruinen selbst und

deren Reflexion in ästhetischen Medien und Kunstwerken, wenn wir kein einseitiges

und verkürztes Verständnis dessen gewinnen wollen, welche Bedeutungen den Ruinen

zukommen. Ruinen dürfen dabei weder als etwas von vornherein und unabhängig vom

Sprechen bereits Bestimmtes noch als etwas allein durch die Strukturen der Sprache

Determiniertes begriffen werden. Welche Bedeutung den Ruinen zukommt, hängt

demnach von komplexen dynamischen Gefügen der Alltagssprache ebenso wie von

poetischen Sprachverwendungen in der Literatur und den Fachsprachen im Sinne der

Nomenklaturen archäologischer, historischer, kunsthistorischer, ethnologischer und

in unserem Fall vor allem ästhetischer Sprachpraktiken insgesamt ab, in denen die

Verständnisweisen der selbst nicht sprachlich verfassten Ruinen immer wieder neu

verhandelt werden. Nur innerhalb dieser intersubjektiven Praktiken des Sprechens und

Denkens überRuinen gewinnendiese eineBestimmtheit imSinne einer Bedeutsamkeit,

106 Ebd., S. 28.

107 Ebd., S. 27.

108 Vgl. ebd., S. 10.

109 Genau das verfolgt Bertram in seiner Schrift Die Sprache und das Ganze im Ganzen, weshalb er auch

kalkuliert überspitzt mit Blick auf seine eigene Sprachphilosophie von einem »holistischen Holis-

mus« spricht, denn erwill gerade in antireduktionistischemGestus all die genanntenDimensionen

nicht allein der Sprache gelten lassen, die ohnehin immer schon im Spiel sind, wenn wir nach der

Bedeutungshaftigkeit und dem Gehalt von Sprache fragen. Vgl. ebd., S. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018 - am 13.02.2026, 10:56:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


126 Ruinen-Ästhetik

die imAbgleichmit ihrenGegenständen andauernd auf demSpiel steht und die letztlich

auch deren ästhetisches Erleben trägt.

Für die Frage nach der Bedeutungshaftigkeit der Ruinen sind bedeutungsholistische

Theorien – so sollte es in diesem Abschnitt nachvollziehbar werden – dazu geeignet zu

erläutern, inwiefern das einzelne ästhetische Wahrnehmungsgeschehen seine Bedeu-

tung vor demHintergrund eines unüberschaubaren und unbeherrschbaren Ganzen der

Sprache gewinnt.Unüberblickbar insofern, alswir nieHerr diesesGanzen sind;wir sind

uns schließlich niemals diesemdynamischen begrifflichenGanzen vollends gewahr, das

unser Leben in einzelnen Erfahrungssituationen trägt; dieses Ganze darf insofern nicht

als ein verfügbares und schon gar nicht als ein statisches Ganzes gedacht werden: »Alles,

waswir sagen und denken, reichtweiter als das,waswir zu sagen und denken vermögen

[…]«.110

Es ging in den Kapiteln zum Raum derWahrnehmung und dem Raum der Sprache dar-

um zu zeigen, dass sichWahrnehmung und Sprache wechselweise bestimmen und ein-

ander tragen. Wahrnehmungen haben Einfluss auf unser sprachliches Verstehen und

sprachlicheVerständnisweisen eröffnen zuallererstWahrnehmungsweisen alsbestimmte

Wahrnehmungsweisen. Wenn wir etwas verstehend wahrnehmen wollen, bedarf es ei-

ner begrifflich instruierten Wahrnehmung. Im Zuge eines routinierten Alltagsdaseins

begegnen uns im Laufe des Lebens immer weniger Situationen, in denen wir noch nicht

wissen, was uns geschieht; wir sind so sehr auf bestimmte Wahrnehmungssituationen

eingespielt, dass wir gar nicht mehr merken, wie voraussetzungsreich die begriffliche

Orientierung in diesen Lebenssituationen in Wahrheit ist. Dass wir stets in komplexe

Selbst- und Weltverhältnisse involviert sind, spüren wir beispielsweise, wenn wir neue

Arbeitsstellen antreten unduns dort erst einmalmühsameinarbeitenmüssen,wennwir

umziehen und in neuen Lebensumgebungen Orientierung gewinnen wollen oder wenn

wir neue Menschen kennenlernen, die wir zunächst nicht einschätzen können. Unse-

re Wahrnehmung ist in diesen Fällen anfänglich noch orientierungslos. Angesichts der

unbekannten Wahrnehmungssituationen müssen wir neue Verständnisweisen ausbil-

den, die stets auf den bislang im Leben erworbenen begrifflichen Verständnissen be-

ruhen. Besonders deutlich lässt sich das im Übrigen an Computerspielen erfahren. Ein

bislangunbekanntesComputerspiel ist für die nochnicht ausreichend instruierteWahr-

nehmung – erst recht mit Blick auf Personen, die sich im Umgang mit solchen Spielen

überhaupt nicht auskennen – im ersten Augenblick eine echteHerausforderung.Die im

Umgangmit der entsprechendenWahrnehmungssituation noch ungeübte Anschauung

ist für einen meist relativ kurzen Moment schlicht ›blind‹ im kantischen Sinne: Man

weiß nicht, wo man hinschauen soll; man weiß nicht, was das Dargebotene darstellen

soll;manverstehtnicht,wohinmansichmit den entsprechendenSteuerungsgerätenbe-

wegen soll; man hat keine Ahnung, was die angezeigten Symbole bedeuten. Für geübte

Spieler, die einem neuen Spiel auf der Wahrnehmungs- und Verständnisgrundlage un-

zähliger bereits gespielter Spiele begegnen, hat sich die Sache dannmeist nach wenigen

Augenblicken aufgeklärt. Je weniger bereits gemachte Erfahrungen die neue Wahrneh-

mungssituation tragen, umso länger bedarf das Einspielen auf diese neuen Wahrneh-

110 Martin Seel: Für einen Holismus ohne Ganzes, in: G. W. Bertram u. J. Liptow (Hg.): Holismus in der Phi-

losophie, S. 30–40, hier S. 40.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018 - am 13.02.2026, 10:56:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 127

mungen. Ein ebenso prägnantes Paradigma ist der Museumsbesuch, der sich zwischen

begrifflicher Instruktion anhand von Infotafeln und dem leiblich-sinnlichen Erleben der

exponierten ästhetischen Gegenstände vollzieht.

Nachdemwir uns zuletzt recht allgemeindemVerhältnis vonSpracheundWahrneh-

mung zugewendet haben, wollen wir im nächsten Abschnitt wieder konkreter auf die

Ruinen blicken, um zu sehen, inwiefern den Ruinen in symbolischer und allegorischer

Hinsicht bestimmteBedeutungenzugesprochenwerden –ganz imSinnedes zuletztBe-

handelten immer gedacht als Bedeutungen,die aus bestimmten sprachlichenundnicht-

sprachlichen Praktiken des Umgangs mit Ruinen resultieren.

4.3 Raum der Zeichen

Der Mensch ist ein animal symbolicum, das sich in einem Reich selbstgeschaffener

Zeichen einrichtet und seine Orientierung aus diesen Zeichen empfängt. Er ist aber

auch ein homo interpres, der Zeichen liest und deutet, wo er selbst gar keine hinter-

lassen hat. Nicht nur Sprache, Gesten, Texte und Bilder öffnen grandiose Deutungs-

spielräume, auch die Natur, die Welt, die soziale Umwelt oder die Großstadt kann zu

einem Feld der Deutungskunst und des Deutungswahns werden.111

In diesem Kapitel wird es um den Zeichencharakter der Ruinen im Sinne von Verweis-

beziehungen gehen.112 Wir haben nun bereits gesehen, dass das Ruinenästhetische zu-

weilen komplexe Verweiszusammenhänge ausmacht.113 Die Ruinenästhetik lebt gerade-

zu davon, dass ihre Gegenstände nicht allein für sich selbst stehen, so alleinstehend die

sich selbst überlassenen Gebäude uns zuweilen auch erscheinen. Als Vermögen zur Ver-

zeichnung lassen sich solche Vorgänge auf der Subjektseite festmachen, auf der Objekt-

seite sprechen wir gemeinhin von Zeichen, wenn im weitesten Sinne etwas auf etwas

anderes verweist. Klarerweise greift beides auf komplexe Weise ineinander, wie in den

vorherigen Kapiteln zur Wahrnehmung und Sprache schon ersichtlich wurde.Wir wol-

len nun genauer danach fragen, inwiefern solche Verweiszusammenhängemit Blick auf

die Ruinen relevant sind und worin sie konkret bestehen können. Der Titel des Kapitels

läuft dabei Gefahr, gleich in mehrerlei Hinsicht irreführend zu sein. Streng genommen

geht es weder umden Raumder Zeichen, noch umden Raum der Zeichen, sondern um ei-

ne für ästhetischeAnschauungsweisen zentraleBewusstseinsleistung,die imgegebenen

Wahrnehmungsraummehr als das imRaumGegebene vernimmt.Wie schon imKapitel

zur Sprache ist mit dem Raum der Zeichen der buchstäbliche Wahrnehmungsraum in

metaphorischer Weise angesprochen – hier nun mit Blick auf zeichenhafte Verweiszu-

sammenhänge. Unter Hinweis auf Jurij Lotman spricht Aleida Assmann in dieser Hin-

111 Aleida Assmann: Im Dickicht der Zeichen, Berlin 2015, S. 26.

112 Einführend zum Thema Semiotik siehe: Umberto Eco: Einführung in die Semiotik, München6 1988;

Umberto Eco: Zeichen. Einführung in einen Begriff und seine Geschichte, Frankfurt a.M.17 2016 sowie die

Anthologie zum Symbolbegriff: Frauke Berndt u. Heinz J. Drügh (Hg.): Symbol. Grundlagentexte aus

Ästhetik, Poetik und Kulturwissenschaft, Frankfurt a.M. 2009.

113 Siehe auch: Constanze Baum: Ruinenlandschaften. Spielräume der Einbildungskraft in Reiseliteratur

und bildkünstlerischenWerken über Italien im 18. und frühen 19. Jahrhundert, Heidelberg 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018 - am 13.02.2026, 10:56:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

