
Datumskunst –

Einleitende Überlegungen

»Zugleich wesentlich und unwesentlich«

Struktur des Datums

»Zugleich wesentlich und unwesentlich. Dieses Zugleich […] gehört zur Struktur des Da-

tums«.1 Dieses Zugleich begründet mein Interesse an datierter Zeit, für meine Überle-

gungen zum Phänomen ›Datumskunst‹ gehe ich davon aus.

Unwesentlich ist das Datum, weil es, so sagt man, nichts bedeutet, zum kulturtech-

nischen Bereich der Zeitzählung und zum kulturhistorischen der Kalendarien gehört.

DasWesendes Datums ist darin begründet, dass es unter der Grundspannung steht,

einerseits (gedächtnis-)kulturell oder subjektiv vollwertiges Zeichen zu sein –etwa 9.11.,

11.9.2002, 01.10.2010 – und anderseits ein ›datum‹ auch ist, Gegebenes ist und gegeben

ist, ohne ein daran gebundenes Faktum.2

Das Datum ist ein Readymade einer Zeiterfahrung. Es ist da, gegeben – als be-

reits Gemachtes, Geformtes, Festgelegtes, Kodiertes. Es ist gegenüber den kalendarisch

verbürgten Kalamitäten, Katastrophen und Kalkulationen unschuldig und anonym. Es

kann nichts dafür und gibt doch immer wieder Anlass: zu Erinnerung, Wiederholung,

Umcodierung, Andenken und Erzählung. Zu Schreibung, Datierung und Signatur. Da-

tumskunst betreibt eineMimesis an diese datierende, unwillkürliche Aktivität von Zeit-

lichkeit, einer Figuration von Verläufen, Zäsuren, Ereignisstellen aus einem kalendari-

schen System von Zeichen und Symbolen. Phänomene der Datumskunst verleihen der

Datierung ›übertriebene‹, ›unangemessene‹ Präsenz, sie isolieren und singularisieren

Daten.Die Datierung von Zeitausschnittenwird so erst wahrnehmbar als Ereignis eines

Zusammentreffens, das auch anders hätte stattfinden können.

1 Jacques Derrida: Schibboleth. Für Paul Celan,Wien: Passagen 2002, S. 40. Jacques Derrida : Schib-

boleth. Pour Paul Celan, Paris : Galilée 1986, S. 35 : »A la fois essentielle et inessentielle. Cet à al fois

tient, c’est mon hypothèse, à la structure de la date.«

2 Vgl. dazu auch Richard Rorty: Relativismus: Finden und Machen, in: Gimmler, Antje/Sandbothe,

Mike/Zimmerli, Walther C. (Hgg.), Die Wiederentdeckung der Zeit, Darmstadt 1997, S. 10-26.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001 - am 14.02.2026, 06:40:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10 Datumskunst

Die Datierung als eine Kulturtechnik beschreibt die Position von Phänomenen in

einer kulturell determinierten und differenzierten, aber jeweils objektiv erscheinenden

Ordnung. Das Datum ist Indikation, es zeigt »die Beziehung des Satzes zu einem äuße-

ren Dingzustand.«3 Datumsangaben beziehen sich auf die formale Zeit des Kalenders

– bis hin zu deren weiterer Verkleinerung in der Uhrzeit.4 Als arbiträre und konventio-

nelle Zeichen sind sie Symbole.5 Der Geltungsbereich und der Operationsraum der Da-

tierungszeichen scheint ein sehr beschränkter zu sein. So gesehen ist das Datum »jeder

Befragung, jeder Form philosophischer Erörterung«, jedem »Objektivierungsversuch«,

dem Versuch also, vom Datum etwas anderes zu behaupten als seine Gegebenheit und

Kontingenz im Verhältnis zu dem von ihm Indizierten, und jeder »theoretisch-herme-

neutischen Thematisierung«6 enthoben.

Diesem Eindruck, dieser Annahme, widersprechen Praktiken und Strategien in der

Kunst, die das Datum als komplexes Zeichen, als verzweigtes Verweissystem ernst neh-

men.Die hier als Datumskunst verhandelten Phänomene zeigen sich auch in der Trans-

gression ihrer vermeintlichen Funktion als reine Indikation.

Im Zentrum dieses Buches stehen »Extremformen« literarischer und künstlerischer

»Zeitschreibung«, steht mit der datierten Zeit die »reine[…], unspezifische[…] Zeit«7.

Die Untersuchungenwidmen sich jenen Phänomenen, in denen aus jeweils darzulegen-

den Gründen »das Getriebe, dem früher die Bewegung großer und wechselnder Stoff-

massen anvertraut gewesenwar«, nunmehr »blank und bloßgelegt« erscheint, das heißt

im Falle meiner Untersuchung: auf das Datum reduziert. So interessieren sich diese

Untersuchungen für »widersinnige[n], […] für die Fabulations- und Figurationskunst

der Dichtung vermutlich sogar schädliche[…] Unterfangen«, die die »Zeit, sie selbst«

schreiben. Das Interesse gilt dem, was bleibt, wenn das bereits zitierte »Getriebe«, der

Zeitenlauf, in Formen exorbitant datierter Zeit zu laut, zu selbsttätig, zu unmotiviert

3 Gilles Deleuze: Logik des Sinns, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1993, S. 29.

4 Vgl. Roland Harwag: »Material time and formal time: Genetically and metagenetically«, in: Nöth,

Winfried (Hg.), Origins of Semiosis. Sign Evolution in Nature and Culture, Berlin, New York: De

Gruyter Mouton 1994, S. 309-323. Harwag unterscheidet zwischen formaler Zeit (»formal time«,

meint damit Kalendarische Zeit und Uhrzeit) und materieller Zeit (»material time«). Die »mate-

rial time« zeige den Stand der Dinge (»time of states of affairs«) in Temporalsätzen und deren

Nominalisierung und Pronominalisierung (»temporal clauses and their nominalizations and pro-

nominalizations«) an. Harwag weist nach, dass temporale Verlaufswege wie Biografien etc. nicht

nur nach der linearen formalen Zeit verlaufen, sondern auch nach der multilinearen materiellen

Zeit.

5 Vgl. dazu Winfried Nöth: Handbuch der Semiotik, Stuttgart, Weimar: Metzler 2000, S. 290.

6 J. Derrida: Schibboleth, S. 16.

7 Alexander Honold: Die Zeit schreiben. Jahreszeiten, Uhren und Kalender als Taktgeber der Litera-

tur. Basel: Schwabe 2013, S. 26-27. Honold setzt mit den Kalenderreformen der französischen Re-

volution an und analysiert dann u.a. Hebel, Hölderlin, Schiller, Büchner, Droste-Hülshoff, Mann,

Jünger, Celan und Kluge hinsichtlich jeweils spezifischer literarischer Figurationen der »Zeitstel-

len« (ebd. u.a. S. 12), einer »sinnstiftenden Anreicherung der Literatur durch die Taktimpulse von

Uhren und Kalender« (ebd., S. 16). Honold geht in einem letzten Abschnitt seiner Einleitung kurz

auf James Joyce, Robert Musil, Uwe Johnson und ChristaWolf ein, die »Extremformen literarischer

›Zeitschreibung‹« bilden und nicht zum Untersuchungsgegenstand seines Buches gehören. Gera-

de solche Phänomene sind jedoch im Fokus meiner Untersuchung.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001 - am 14.02.2026, 06:40:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Datumskunst – Einleitende Überlegungen 11

weiterläuft, und als »tautologische Kernfunktion des Klappern[s] der Zeitzeichen«8 vor

Augen tritt: singularisiert, isoliert, pränarrativ.

Singularisierung, Isolation, Pränarratives

Der einfachste Weg einer Singularisierung des Datums beginnt beim Verlassen des ka-

lendarischen Systems, wie dies etwa in Nikolaj Gogol’s Novelle »Aufzeichnungen eines

Wahnsinnigen« (»Zapiski Sumasšedšego«, 1835)9 der Fall ist. Der Wahn- aber auch der

Eigensinn des immer größenwahnsinniger werdenden Abschreibers, Tagebuchschrei-

bers und potentiellen Schriftstellers ist hier durch Datierungen wie »86. Martober«

markiert. Führt Gogol’ hiermit das mit Datierungen einhergehende »Referenzverlan-

gen«10 zumindest in den Bereich des Phantastischen, geht es in meinen Überlegungen

zur Datumskunst eher um den banal oder vulgär anmutenden Dass-Dann-Sinn, das

bewusste Verbleiben im kalendarischen System, den Wiedereintritt in dasselbe, seine

Aneignung. Die Frage ist dann nicht so sehr, ob Text oder Bild datiert sind, vielmehr

ist man mit einer Tendenz zur Dominanz der Datierung über Text oder Bild oder gar

des gänzlichen Ersatzes des Gegenstands durch ein Datum konfrontiert. Dabei geht die

Vereinfachung, das Unterkomplexe, das Monochrone mit generischen und ästhetischen

Randständigkeiten, einer Verortung im Nicht oder nur grenzwertig Literarischen, im

entgrenzten Künstlerischen, einher.11

Das Interesse an ›Datumskunst‹, das Vorhaben, datierte Zeit und deren Erfahrung

in den Blick zu nehmen, ist fokussiert auf die einfache, unterkomplexe, sozusagen im

Zustand des »Pränarrativen«12 isolierte Datierung. In dieser Isolation kann auch die

»Überkreuzung«13 zwischen Geschichte und Fiktion, auf der erzählte Zeit basiert, ge-

wissermaßen an die Stelle, wo sie sich ereignet(e), zurückgeführt und erfahrbar wer-

den. So trägt die »Literarisierung des Kalenders«14 etwa in der Kalendergeschichte als

8 Alle Zitate in diesem Absatz: A. Honold, Zeit schreiben, S. 26-27.

9 Nikolaj V. Gogol’: »Zapiski Sumasšedšego«, in: ders., Polnoe sobranie sočinenij v 14 tomach, Tom 3,

Moskau, Leningrad: Izdatel’stvo Akademii Nauk 1938, S. 193-214. Gogol Nikolai V.: »Aufzeichnun-

gen eines Wahnsinnigen«, in: ders., Gesammelte Werke Bd. 1. Erzählungen, Stuttgart: Cotta 1982,

S. 759-783. Die Reihe der Beispiele ließe sich unter der Überschrift ›Datierungen in Psychose und

Surrealismus‹ fortsetzen.

10 Thomas Schmidt: Der Kalender und die Folgen. Uwe Johnsons Roman »Jahrestage«. Ein Beitrag

zum Problem des kollektiven Gedächtnisses, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2000, S. 163.

11 Ich denke dabei an Formen wie das Tagesprotokoll (Christa Wolf), den Kalender- oder Blogroman

(Uwe Johnson, Rainald Goetz). Uwe Johnson: Jahrestage. Aus dem Leben von Gesine Cressphal

[1970-1983], Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2000. Beat Gloor: Die Tage gehen vorüber und klopfen mir

nur noch nachlässig auf die Schulter, Zürich: Kontrast 2002. Rainald Goetz: Abfall für alle. Roman

eines Jahres [1999], Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001. Für alle Formen ist eine Abgrenzung vor allem

zum Tagebuch zentral. Im Vergleich dazu auch etwa Peter Handke: Das Gewicht der Welt. Ein

Journal. (November 1975-März 1977). Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1982. ChristaWolf: Ein Tag im Jahr.

1960-2000, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003.

12 Thiemo Breyer, Daniel Creutz (Hgg.): Erfahrung und Geschichte: Historische Sinnbildung im Prä-

narrativen, Berlin, New York: De Gruyter 2010, S. 3.

13 Paul Ricoeur: Temps et récit, Tome 3. Le temps raconté, Paris: Édition du seuil 1985, S. 329ff.: »L’en-

trecroisement de l’histoire et de la fiction.«

14 T. Schmidt: Der Kalender, S. 81.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001 - am 14.02.2026, 06:40:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Datumskunst

kalendarischen Index lediglich die populärkulturelle Medialität des Kalenders, an die

einfache Formen wie Schwank, Parabel, Legende oder Anekdote gebunden sind, und

bleibt der Kalender, als Medium der Zeitordnung, bei dieser Literarisierung auf der

Strecke.15 Dies hintergeht dagegen ein datumskünstlerisches Erzählen in einem »direk-

ten Zugriff auf den Kalender«16, der sogar ein Eingriff, eine Intervention in Zeitregime

sein kann.

Das idealtypische Datumskunstwerk

Das idealtypische Datumskunstwerk, in dem die Datierung einziger, isolierter, exorbi-

tant präsenter, an einer ›falschen‹ Stelle sichtbarer Gegenstand ist, gibt es in diesem

Buch im Grunde nur ein Mal, im Auftaktkapitel zu »Datumsbildern« und zur »Kunst-

fähigkeit des dokumentarischen Moments«, am Beispiel zweier Relieftafeln, die gele-

gentlich des Tods von Vladimir Il’ič Lenin im Jahr 1924 entstanden sind. Vasilij Ermilovs

konstruktivistische ›Gedenktafeln‹ (»memorial’nye doski«) machen einen kurzen Ab-

schnitt der Entwicklung der (bildenden) Kunst im 20. Jahrhundert deutlich, in dem die

Überzeugung von der Kunstfähigkeit des dokumentarischen Moments17 lebendig war

und das Datum auf dieser Grundlage einziger Bildgegenstand werden konnte. Wenn

Ermilovs Gedenktafeln auf die Serie von Datumsbildern par excellence, auf On Kawa-

ras konzeptualistische, postmoderne »Today Series« vorausweisen, so werden in einer

solchen Gegenüberstellung Eckpunkte des Phänomens Datumskunst deutlich, die auch

Landmarken der Entwicklung der Kunst im 20. Jahrhundert sind: Beide Künstler setzen

sich in radikaler Weise mit Fragen der Form und des Gegenstands der Malerei ausein-

ander, mehr noch,mit der Frage danach, was und ob denn Kunst überhaupt (noch) sein

kann. Bemerkenswerterweise taucht hier das Datum als eine Art Konkursmasse dieser

Debatten auf. Auf der einen, der modernistischen, konstruktivistischen Seite als prag-

matische Indikation, als Dokumentation eines Moments, eines Ereignisses, als neuer

Pragmatismus einer Nicht-Kunst, die das Davor als kunsthaft Gesetzte ersetzen will.

Auf der anderen, der postmodernistischen, konzeptualistischen Seite ist das über meh-

rere Jahrzehnte sich erstreckende Projekt des täglichenDatumsmalens eine schreibend-

malendeDokumentation der zu einemTeil zu diesemZeitpunkt bereits ausgehandelten

15 In diesem Argument vernachlässige ich freilich die Profanisierung bzw. Demokratisierung des Ka-

lenders, wie sie Alexander Honold für Johann Peter Hebel hervorhebt: »Hebel löst den im baro-

cken Spaltenkalender eingeführten Freiraum des spatiums, in dem kleine Geschichten dargeboten

werden konnten, aus der funktionalen Abhängigkeit von den ehemals tonangebenden konfessio-

nellen und historisch-dynamischen Zeitmarkierungen […].« A. Honold, Zeit schreiben, S. 20. He-

bel sei »Urheber und Gewährsmann einer bürgerlichen Kalenderfrömmigkeit«, da er mit seinem

»Anekdotenschatz« dem Kalender folgende neue Merkmale abgewinne: die »demokratische Ma-

xime«, die in der Aufwertung der Erzählungen der Provinz- und Landbevölkerung gegenüber den

Staatsaffären liegt, die »historiographische Einsicht«, dass der Lauf der Geschichte auch den klei-

nenMann treffen könne sowie ein die »astronomischewie theologische Einsicht« ergänzendes Be-

wusstsein voneiner »Grundgeborgenheit«, die imWandel derDingedie »schönen,wohlgeformten

Abläufe der Uhrwerke und Kalender« biete. Ebd., S. 21.

16 Ebd.

17 Elizabeth Papazian: Manufacturing Truth. The Documentary Moment in Early Soviet Culture, Illi-

nois: Northern Illinois University Press 2009.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001 - am 14.02.2026, 06:40:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Datumskunst – Einleitende Überlegungen 13

Debatten über Abstraktion,Monochromie, das Verhältnis vonWort und Bild, von Ange-

eignetem und Selbstgemachtem. Kawaras Antwort darauf ist die zum Bildgegenstand

avancierte Monochronie des Kalendariums und des jeweils Tagesaktuellen.18

Innerhalb dieser Klammer des Offensichtlichen sind Phänomene der Datumskunst

über analytisch-theoretische Bestimmungen des Relevanzbereichs datierter Zeit in der

Kunst zu fassen:

Datierung als Werk

Verrückungen und Verschiebungen im Verhältnis von Datierung und Werk als Rele-

vanzbereiche von Datumskunst werden anhand der von Kazimir Malevičs zwischen

1923 und 1933 an seinem Werk vollzogenen Um- und Doppeldatierungen untersucht.

Um-, Rück- und Doppeldatierungen seines Werks werden als Schreibung bzw. Instru-

mentalisierung von ›Latenzzeit‹ als ›Werkzeit‹19 verhandelt. Anders als bei Ermilov oder

Kawara sind hier die Datierungen nicht unmittelbar sichtbar, sondern vielmehr zu le-

sen, oft auf den Rückseiten der Gemälde. Diese Verschiebung des Fokus der Aufmerk-

samkeit von der sichtbaren Vorderseite auf die Rückseite der Gemälde ist aber mehr

als eine Einladung zu philologischer Fleißarbeit: In dieser Kippfigur haben wir es mit

der Infragestellung des Bildes zu tun, die für die Avantgarde als solche und die Kunst

des 20. Jahrhunderts insgesamt leitend ist. Die bei Malevič nicht gemalte, sondern als

(falsche) Datierung geschriebeneWerkchronologie ersetzt den Bildgegenstand oder gar

das Artefakt, verweist auf die sekundäre Ebene des Faktischen und stellt ihr in der (fal-

schen) Datierung ein Primäres der datierten Möglichkeit entgegen. Zur Irritation des

Ungegenständlichen in einem Gemälde wie dem »Schwarze[n] Quadrat auf weißem

Grund« (1915), das aufgrund fehlender Unterscheidungsmerkmale, die etwa aus ma-

lender Kunstfertigkeit resultieren könnten, schon eine maßgebliche »Nivellierung oder

Auflösung der Sonderstellung des Werks«20 mit sich bringt, kommt noch eine ›falsche‹

oder besser: zusätzliche Datierung: die auf der Rückseite des Gemäldes zu lesende Be-

hauptung, das Bild bzw. die Bilder dieser Serie seien bereits 1913 und nicht erst ab 1915

entstanden. Die ästhetische, ja künstlerische Notwendigkeit dieser Rückdatierung ergibt

sich, wie ich im Kapitel zu Malevič zeige, aus einem künstlerischen Programm, das

die Grenzen des ›gemalten Bildes‹ zumindest in Richtung seiner Rückseite erweitert.

Dass es dort nicht mehr umMalen, sondern um Schreiben, nicht mehr um Sehen, son-

dern um ein Lesen von ›Daten‹, ›datierten Behauptungen‹ geht, gehört zu diesem als

Erweiterung des Möglichkeitsraums von Kunst zu verhandelnden Programm.

Partikulares, Vereinzelung, Zerkleinerung, Montage

In Analogie zum Datum als einzigem Bildgegenstand ist in der Literatur der einzel-

ne Tag als Titel, Thema und Gegenstand Operationsfeld der Datumskunst. Dabei muss

sich die datumskünstlerische Partikularität gegen das Exemplarische des Beispieltags

18 Alexander Alberro: »Time and Conceptual Art«, in: Jan Schall (Hg.), Tempus Fugit. Time Flies, Mis-

souri: The Nelson-Atkin’s Museum of Art 2000, S. 144-171.

19 Michael Gamper, Helmut Hühn: Was sind Ästhetische Eigenzeiten, Hannover: Wehrhahn 2014,

S. 42-44.

20 Rüdiger Bubner: Ästhetische Erfahrung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1989, S. 33.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001 - am 14.02.2026, 06:40:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Datumskunst

behaupten. Kaum etwas eignet sich dazu besser als Material aus der Tageszeitung. Mit

Blick auf Uwe Johnsons »Jahrestage« nennt Alexander Honold die dort zitierten, ein-

montierten täglichenMeldungen der »New York Times« das »Gegenwartsmaterial«, das

eine »Aktualitätsspur« hinterlasse21, deren sichtbarstes Zeichen der Zusammenfall der

Datierung der Aufzeichnungen zu/an den ›Jahrestagen‹ mit den jeweils tagesaktuellen

Ausgaben der NYT sind. Diese banal anmutende Überlegung zieht sich als Programm

durch avantgardistische Antiästhetiken und Anästhetiken22 auf der Suche nach einem

Gegengift gegen das Moralin des Exemplarischen.23

In der faktographischen Ästhetik der Spätavantgarde wird dies programmatisch,

Sergej Tret’jakov bringt es 1927 in der Formel »Naš ėpos – gazeta« (»Unser Epos ist die

Zeitung«)24 auf den Punkt. Dabei ist für diese provokante Überzeugung einerseits we-

sentlich, dass die Tageszeitung selbst aus unzusammenhängenden Einzelmeldungen

montiert ist. Darüber hinaus ist sie zu täglicher, sozusagen vom einzelnen Tag vor-

geschriebener Berichterstattung verpflichtet, der »Unwahrscheinlichkeit«25 täglicher

Nachrichten zum Trotz. Nicht ein Ereignis ist somit der Anlass für das Erscheinen der

Tageszeitung, sondern, etwas zugespitzt formuliert, das Datum, die Tatsache, dass die

Tageszeitung dem Tag verpflichtet ist. Hierin wird das Partikulare und eine aus die-

sem zusammengesetzte Entität deutlich, und tut sich der Horizont der künstlerischen

Montage auf, nicht zuletzt auch deshalb, weil Montage ihr Material ganz wesentlich der

periodischen Presse entnimmt. Adorno bezeichnet die Montage als »innerästhetische

Kapitulation der Kunst vor dem ihr Heterogenen«26 und schlägt sie als Name der ›neu-

en Kunst‹ überhaupt vor.27 Montage vermag es, so Adorno, im ausgesprochenen Sinn

die Illusion einer gelingenden Mimesis zu zerstören, das Große und Ganze des Kunst-

werks im Verhältnis zu einer ›bruchstückhaften Empirie‹ zu behaupten. Die Montage

21 A. Honold, Zeit schreiben, S. 28.

22 Der Dadaismus böte hierzu reichlich Material, verwiesen sei nur auf die unbedingte Forderung

nach purer Aktualität: »Die höchste Kunst wird diejenige sein, die in ihren Bewusstseinsinhalten

die tausendfachen Probleme der Zeit präsentiert, der man anmerkt, dass sie sich von den Explo-

sionen der letzten Woche werfen ließ, die ihre Glieder immer wieder unter dem Stoß des letzten

Tages zusammensucht. Die besten und unerhörtesten Künstler werden diejenigen sein, die stünd-

lich die Fetzen ihres Leibes aus dem Wirrsal der Lebenskatarakte zusammenreißen, verbissen in

den Intellekt der Zeit, blutend an Händen und Herzen.« Richard Huelsenbeck: »Der Dadaismus

im Leben und in der Kunst«, in: Charles Harrison/Paul Wood (Hgg.), Kunsttheorie im 20. Jahrhun-

dert. Künstlerschriften, Kunstkritik, Kunstphilosophie, Manifeste, Statements, Interviews. Bd. II

1940-1991, Ostfildern-Ruit: Gerd Hatje 1998, S. 301-303, S. 301.

23 Vgl. u.a. Jens Ruchatz, StefanWiller, Nicolas Pethes (Hgg.): Das Beispiel. Epistemologie des Exem-

plarischen, Berlin: Kadmos 2007. Mirjam Schaub: Das Singuläre und das Exemplarische. Zu Logik

und Praxis der Beispiele in Philosophie und Ästhetik, Zürich: diaphanes 2010. Michèle Lowrie, Su-

sanne Lüdemann (Hgg.): Exemplarity and Singularity. Thinking Through particulars in Philosophy,

Literature and Law, London: Routledge 2015.

24 Sergej Tretjakow: »Der neue Lev Tolstoj«, in: ders.: Die Arbeit des Schriftstellers. Aufsätze, Repor-

tagen, Porträts. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1972, S. 94-98, S. 94. Sergej Tret’jakov: »Novyj Lev

Tolstoj« [1927| in: Literatura fakta, Moskau 1929 (Reprint: München: Wilhelm Fink 1972, S. 29-33.

25 Niklas Luhmann: Die Realität der Massenmedien, Wiesbaden: Verlag für Sozialwissenschaften

2004, S. 53.

26 Theodor W. Adorno: Ästhetische Theorie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1990, S. 232.

27 Ebd., S. 233: »[…] [D]er Mikrostruktur nach dürfte alle neue Kunst Montage heißen.«

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001 - am 14.02.2026, 06:40:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Datumskunst – Einleitende Überlegungen 15

sei »erfunden an den hineingeklebten Zeitungsausschnitten« und wolle den »Schein

der Kunst, durch Gestaltung der heterogenen Empirie sei sie mit dieser versöhnt […],

zerbrechen, indem das Werk buchstäbliche, scheinlose Trümmer der Empirie in sich

einlässt, den Bruch einbekennt und in äthetische Wirkung umfunktioniert.«28

Vor diesem Hintergrund erstaunt es nicht, dass Montagen aus Zeitungsausschnit-

ten gleich in zwei Kapiteln dieses Buches eine zentrale Rolle spielen, jedoch auch in

zwei unterschiedlichen, einander diametral entgegengesetzten epochalen Zusammen-

hängen: ImÜbergang von der Avantgarde zum Sozrealismus (Mitte der 1930er Jahre, im

Kapitel »Den Zeitungstag überleben«) sowie in der spätsowjetischen Zeit (1960er-1980er

Jahre im Kapitel »Chronophobie und Zeitgenossenschaft«).

Das Partikulare des Zufallstags vs. der Beispieltag

Das Kapitel »Den Zeitungstag überleben« liefert einen Beitrag zur Phase des Übergangs

von der Avantgarde zum Sozrealismus und analysiert das bislang in der Forschung zu

sozrealistischen Großbuchprojekten noch nicht berücksichtigte Buch zum 27. Septem-

ber 1935, erschienen unter dem Titel »Den’mira« (Ein Tag derWelt) 1937.MaksimGor’kij

selbst hatte das Unternehmen auf dem Schriftstellerkongress 1934 angeregt, wobei die

Idee leitendwar, dass ein solches kollektivesMontagewerk aus Zeitungsausschnitten ei-

nes zufällig gewählten Tages den Zustand der Welt in idealer Weise zeigen könne. Die

Analyse dieses mehr als 600 Seiten umfassenden Großbuchs und seines Kontexts ver-

folgt das Kippen des Partikularen des Zufallstags in das Beispielhafte und Monadische

der sowjetischen Ausnahmewelt – beides innerhalb der Buchdeckel einer Riesenzeitung.

In diesem Kapitel sind somit die Kontinuitäten und Mutationen des Montagehaften,

auch im Widerspruch zur von Adorno als modernistisch eingeschätzten Montage als

Kunstprinzip zentraler Gegenstand.

Zeitgenossenschaft, (Re)montage

Tagesaktualität und Montage von Material aus der periodischen Presse sind auch im

»Chronophobie und Zeitgenossenschaft« zentral. Allerdings geht es hier nicht mehr

um eine modernistische Dokumentation des Tagesaktuellen oder dessen systemkon-

formen Zuschnitt wie mit Blick auf das Großbuchprojekt »Den’ mira« im dritten Ka-

pitel, sondern um Strategien von Zeitgenossenschaft in der spätsowjetischen Zeit, in

der sich entropisch die sowjetische Chronopolitik verfestigt. Im Kontrast dazu werden

Strategien künstlerischer, vor allem literarischer Intervention in die Zeit untersucht, die

darauf beruhen, aus Dokumenten dieser Zeitpolitik, allen voran der Tageszeitung des

Parteiorgans »Pravda«, Ausschnitte zu entnehmen, um so nicht nur eine Montage, son-

dern eine »Remontage«29 zu betreiben, die das ›Absolute‹ des sowjetischen Zeitregimes

als »Trümmer der Empirie«30 lesbar macht. Die »Remontage« versucht im Sinne Didi-

Hubermans nicht, aus demEinzelnen ein Ganzes zumachen, sondern legt ihren Akzent

darauf, »›in der Analyse des kleinen Einzelmoments den Kristall des Totalgeschehens zu

28 Ebd., S. 232.

29 Georges Didi-Huberman: Remontagen der erlittenen Zeit. Das Auge der Geschichte II, übers. v.

Markus Sedlaczek, München: Fink 2014.

30 Ebd., S. 232.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001 - am 14.02.2026, 06:40:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Datumskunst

entdecken.‹«31 Remontage ist somit auch ein Nachvollzug jenes des Zusammentreffens

von Datum und Ereignis, das als Vorgang, als ›Begegnung‹32 erfahrbar wird.

Der Zeitungsausschnitt hat als Isoliertes und Singuläres temporale Merkmale, die

nicht mehr die seiner Quelle sind. Der aus der absoluten Zyklizität der »Pravda« iso-

lierte Ausschnitt wird von dieser entkoppelt, von dieser desynchronisiert. Diese Desyn-

chronisation ist Ausdruck künstlerischer Intervention und somit einer Zeitgenossen-

schaft unter Bedingungen, da eine solche, als aktive Partizipation, gar nicht erwünscht

ist. Dies ist zur Zeit der Entstehung (1981-1983) von Evgenij Popovs literarischer Chronik

des letzten sowjetischen Vierteljahrhunderts der Fall, »Prekrasnost’ Žizni« (»Die Wun-

derschönheit des Lebens« [1990]), als Popov vom Schriftstellerverband und somit von

einer aktiven Teilnahme am Leben des Kunstschaffens ausgeschlossen war.

Daten des Gedichts zwischen Eigenlogik und Explikation

Den Anlass für des Kapitels »Das ›Datumsgedicht‹ zwischen Eigenlogik und Fremdbe-

stimmung« gab ein Gedichtzyklus des konzeptualistischen Dichters Dmitrij A. Prigov

(1940-2007), der aus 300 Gedichten des Jahres 1994 besteht, von denen jedes in zumin-

dest einer Zeile das Datum eines Tages des Jahres 1994 beinhaltet. Die Analyse des Ge-

dichtbands ist zentraler Gegenstand in diesem Kapitel zum datierten Gedicht. Hier

stelle ich einer modernistischen lyrischen »Einverleibung«33 des Datums in die sprach-

liche Eigenlogik des Gedichts seine Explikation und Exkorporation gegenüber. Mit die-

sem Argument beziehe ich nicht zuletzt Stellung zu Jacques Derridas Auseinanderset-

zung mit der Lyrik von Paul Celan in »Schibboleth. Für Paul Celan«. Derrida setzt darin

das Gedicht mit dem singulären, partikulären, unwissbarenWissen des Datums gleich.

Demnach ›verinnerlicht‹, ›inkorporiert‹ das Gedicht seine Daten, seine Referenzen, und

so gesehen argumentiert Derrida im Sinne modernistischer Selbstreferentialität, der-

gemäß das Gedicht »ohne Lotsen«, »ohne die Komplizenschaft eines vorinformierten

Dechiffrierers, ohne die ›äußere‹ Kenntnis des Datums«34 auskommen müsse.

Das Kapitel versucht vor diesem Hintergrund einen Durchgang durch Lyriktheorie

und lyrische Praxis des 20. Jahrhunderts auf der Suche nachHinweisen auf Alternativen

zum modernistischen Paradigma des Gedichts als Datenchiffre im skizzierten Sinn.

Die exorbitante Sichtbarkeit und Operativität des Datums in Dmitrij Prigovs Zyklus

»Grafik peresečenij imën i dat« (Verzeichnis der Überschneidungen von Namen und

Daten«) buchstabiert die Datierung aus, expliziert und exkorporiert sie.

Zeiterfahrung

Meine Überlegungen zur Datumskunst sind dem 20. Jahrhundert zugeschrieben und

setzen dort an, wo die Bestimmung von Kunsthaftigkeit nicht mehr im Kunstwerk, als

»besonders sinnträchtige[s] Gebilde«35, sondern in einer jeweiligen Erfahrungsprozes-

31 Ebd., S. 19. Mit Bezug auf Walter Benjamin: Das Passagen-Werk, in: Tiedemann, Rolf/Schweppen-

häuser, Hermann (Hgg.), Gesammelte Schriften, Bd. V.I. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1980, S. 575.

32 J. Derrida, Schibboleth, S. 24: »recontre«.

33 J. Derrida: Schibboleth, S. 38.

34 Ebd. S. 39.

35 R. Bubner: Ästhetische Erfahrung, S. 32.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001 - am 14.02.2026, 06:40:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Datumskunst – Einleitende Überlegungen 17

sualität angenommen wird.36 In diesem Sinne geht es in diesem Buch um ›Zeiterfah-

rung‹, um durch künstlerische Objekte (Literatur, mit Seitenblicken auf die bildende

Kunst) vermittelte Begegnungen mit Zeitlichkeit unter Bedingungen eines zur Dispo-

sition stehenden Verständnisses von Kunst.

Ästhetische Erfahrung, ästhetische Zeiterfahrung geht in diesem Sinne nicht von

einer (objektiven) Eigenschaft von Objekten aus, sondern ereignet sich in einem spe-

zifischen, diese oftmals erst konstituierenden Umgang mit solchen Objekten.37 Dabei

liegt mein Akzent aber nicht auf einer Intensivierung oder Verkomplizierung einer un-

ter solchen Bedingungen stattfindenden Zeiterfahrung, wie sie als modernistische »Po-

lychronie«38 oder postmoderne, an die Erfahrungsprozessualität gebundene »Chrono-

phobie«39 als typisch, dominant und innovativ gilt. Mit Akzent auf datierte Zeit geht es

im Gegenteil um Vereinfachungen – um Isolation, Zerkleinerung, Rückschritte ins Prä-

narrative –, die in der partikularen Datierung Ausdruck finden. In diesem Sinne geht

Datumskunst jeweils einen Schritt hinter die großen Synthesen und komplex-prozes-

sualen Intensivierungen zurück.

Der Aspekt der Vereinfachung und Isolation, des Unterkomplexen von datierter Zeit

ist auch deshalb für meinen Begriff von Zeiterfahrung wichtig, weil damit Argumente

gegen die, wie ich meine, an die Vorstellung von Verkomplizierung gebundene ›Kom-

pensationsidee‹ ästhetischer Erfahrung erbracht sein wollen.Während diese ›Kompen-

sationsidee‹ davon ausgeht, »[v]erlorene Erfahrung [sei] kompensatorisch ins Ästhe-

tische zu retten«40, geht es hier eher um eine ästhetisch erfahrbare Negation dieser

Kompensationsoption oder des Kompensationsauftrags an die Kunst. Das Spezifische

der Zeiterfahrung datierter Zeit, wie ich sie hier für ›Datumskunst‹ beschreiben will,

ist die Erfahrung eines ›Partikularen‹, die nicht zuletzt auch die – außerhalb der Kunst

nicht mögliche – Erfahrung ist, dass die Daten der Welt auch die der Kunst sind.41

Die Zeiterfahrungen und Zeitregime des 20. Jahrhunderts sind es auch, die die

Gründe und Argumente für meine Überlegungen liefern. Die modernistische, das Si-

multane huldigende,Beschleunigungs- und Innovationseuphorie treibt die datierenden

36 Georg Maag: »Erfahrung«, in: Karlheinz Barck (Hg.), Ästhetische Grundbegriffe. Bd. 2. Dekadent-

Grotesk, Stuttgart: J.B. Metzler 2001, S. 260-275, S. 267. R. Bubner: Ästhetische Erfahrung.

37 Vgl. dazu auch das Programm des Sonderforschungsbereichs 626 »Ästhetische Erfahrung im

Zeichen der Entgrenzung der Künste«, FU Berlin 2003-2014: https://www.geschkult.fu-ber-

lin.de/e/sfb626/konzept/index.html (letzter Zugriff am 13. Mai 2019).

38 M. Gamper, H. Hühn: Eigenzeiten, S. 21.

39 Pamela M. Lee: Chronophobia. On Time in the Art of the 1960s, Cambridge, London: MIT Press

2006.

40 G. Maag: Erfahrung, S. 261. Maag bezieht sich hier auf OdoMarquard, der emphatisch von der »Er-

fahrungskunst« spricht, von Kunstwerken als »weltaufbewahrende Vollstellen ästhetischer Erfah-

rung.« Vgl. OdoMarquard: Krise der Erwartung – Stunde der Erfahrung. Zur ästhetischen Kompen-

sation desmodernen Erfahrungsverlustes (= Konstanzer Universitätsreden 139), Konstanz: Univer-

sitätsverlag 1982, S. 32.

41 Im Hintergrund hier die philosophischen Herleitungen und Ausführungen zur Ambivalenz äs-

thetischer Erfahrung, zum Souveränitäts- und Autonomiebegriff (mit Adorno gegen Derrida) bei

Christoph Menke: Die Souveränität der Kunst. Ästhetische Erfahrung nach Adorno und Derrida,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991, S. 9-15.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001 - am 14.02.2026, 06:40:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Datumskunst

Zeichen-Prozesse voran, stellt sie aus, macht sie zum Gegenstand. »Willentliche Kon-

struktionen von Zeit«42, wie im sowjetischen Revolutionskalender (1929-1940) oder in

den Fünfjahresplänen, etablieren Zeitregime wie das sowjetische, in deren selbstrefe-

rentieller Zyklizität und Absolutheit ein partikulares Jetzt und Heute sich kaum abhe-

ben, hervortun kann, ja gar nicht soll.

Und dann ist da die Einsicht in das ›Überleben‹ des Datums im Szenario des to-

talen Auseinanderfalls zwischen Datum und Ereignis, intensiv reflektiert im Kontext

der Erinnerbarkeit des Holocaust: Das Datum als immer Gegebenes, Bleibendes, nicht

Auszulöschendes. Es ist da und bleibt als schmerzhaftes Monument von Vernichtung,

als »ein Wesen ohne das Wesen der Asche.«43

Im Ausgang des 20. Jahrhunderts kann man möglicherweise eher von einem Un-

wesen der Austauschbarkeiten und Zuschreibungsoptionen, das zum datumskünstle-

rischen An- und Abrufen provoziert, sprechen: Einer neuen Unwesentlichkeit des Da-

tums. Das Datum ist als »Zwischentitel«44 (wieder) an (s)einem Platz, es ist signifikant,

dass es neben den Hashtags nichts bedeutet, immer gegeben und sichtbar ist, nicht

(einmal) geschrieben werden muss.

Der kalendarisch bestimmbare Zeitpunkt.
Bedeutungs- und Erscheinungsweisen des Datums

Singuläres, Wiederholbares, Wissbares

Ein Datum ist in seiner wörtlichen Bedeutung Gegebenes. Es stammt aus einem Sys-

tem eingeteilter, kalendarisch angeordneter »Minimaleinheiten«.45 Der Tag ist datiert,

noch bevor etwas anderes passiert. Das Datum scheint eine kontingente Beziehung

zwischen (s)einem Gegenstand und den diesem Gegenstand äußeren objektiven Maß-

einheiten herzustellen, Indikation zu sein, den »äußeren Dingzustand« zu bestimmen.

Dieser Zustand ist, singulär betrachtet, individuiert und deiktisch: »dieses, jetzt, je-

nes, er, hier, da, gestern«. Unter einem logischen Gesichtspunkt sind die Kriterien des

»Wahren« bzw. »Falschen« relevant.46 Ihre Grenze erreichen diese Bestimmungen mit

der Frage nach ihrer Singularität undWiederholbarkeit. Kein Datum kehrt wieder, und

doch ist dieWiederholung, die Zyklizität, sind die Jahrestage, die »ringförmigeWieder-

kehr einzigartiger, unwiederholbarer Ereignisse«47 Teil seiner Bestimmung undGrund-

lage seiner funktionalen Legitimation.

42 Alain Badiou: Das Jahrhundert, Berlin, Zürich: diaphanes 2006, S. 131.

43 J. Derrida: Schibboleth, S. 78; im frz. Original: Ders., Schibboleth, Paris: Galilée 1986, S. 65-66.

44 T. Schmidt: Der Kalender, S. 74.

45 Matthias Aumüller: »Zeit und Ereignis. Zum Zusammenhang von Ereigniskonfiguration und Text-

kohärenz in deutschsprachigen Reiseberichten über die frühe Sowjetunion«, in: Antonius Weix-

ler/Lukas Werner (Hgg.), Zeiten erzählen. Ansätze – Aspekte – Analysen, Berlin: De Gruyter 2015,

S. 233-258, S. 233. Der Kalender setze sich aus »Minimaleinheiten« und deren »periodischer Anord-

nung« zusammen.

46 Vgl. Gilles Deleuze: Logik des Sinns, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1993, S. 29. Gilles Deleuze: Logique

du sens, Paris: Les Éditions de Minuit 1969, S. 22.

47 J. Derrida: Schibboleth, S. 11; frz. Ders., Schibboleth, S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001 - am 14.02.2026, 06:40:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Datumskunst – Einleitende Überlegungen 19

Wird der Fokus, wie für dieses Buch vorgeschlagen, auf das isolierte Datum, auf da-

tierte Zeit gelegt, so ist es jeweils ein Teilaspekt, eine exponierte Qualität dieser syste-

matischen, skandierenden Grundstruktur des Datums, der etwa dort bedeutsam wird,

wo auffällige Datierungen von Erzählsequenzen gerade das kontingente Verbunden-

sein zwischen ›Datum‹ und ›Ereignis‹ ausstellen, narrativ realisieren. Das Datieren,

das »›kalendermäßige Kennzeichnen‹«,48 wird dabei signifikanter Teil des Dargestell-

ten, Erzählten.

Als vollständiges Datum – 27. März 2019 – ist das Datum singulär, es ist nicht wie-

derholbar. Lässt man etwa die Jahreszahl weg, zeigt jedes Datum aber die Wiederho-

lung, die Wiederkehr, die Erinnerung an – einen 27. März.49 Dazu kommt drittens

das in jedem Fall zutreffende Merkmal der Kontingenz und des Nichtwissens. Der Zu-

sammenfall von Datum und Ereignis ist kontingent und jedes Datum zeigt potentielles

Nichtwissen, Möglichkeit an. Das datierte Ereignis, so Ricoeur, ist eine ›Synthese‹: Die

Datierung des Ereignisses stellt eine Verbindung zwischen zwei Zeitkategorien her: Da

ist einerseits die Kategorie »einer wirklichen Gegenwart« (der desWiderfahrenden) und

andererseits das »beliebige[n] Jetzt«50 des kalendarischen Heute.

Man kann freilich die Blickrichtung auch umdrehen und das Datum als Vorge-

schriebenes behaupten. Dies scheint ins Reich düsterer Mystik und Unheil verheißen-

der Heilslehren zu gehören. Thomas Macho widerspricht einem solchen Urteil unter

anderem im Rahmen einer Untersuchung zum 9. November, einem vor allem für die

deutsche Geschichte so ›schicksalhaften‹ Datum. Die Mehrzahl der Kulturen habe, so

Macho, die »Ereignishaftigkeit der Kalenderdaten zwanghaft geleugnet, um die – no-

torisch zum Kairos aufgewerteten – Zeitpunkte eines höheren Sinns verdächtigen zu

können. […].« Dagegen fordert Macho »eine differenzierte Zahlensemantik«, Zahlen

und Kalenderdaten müssten »gelesen« werden, da sie »bedeuten«.51 Seit 2001 geht das

zum 9. November palindromartig stehende »9/11« durch die Welt, ein Datum das mit

»Nine Eleven« auch seinen Datums-Namen erhalten hat, und dafür schnell um seine

Jahreszahl reduziert wurde.

»Noch nicht der Text, aber bereits Text«: Die Stelle des Datums

Man ist gewohnt, das Datum, die Datierung am Bildrand, auf der Rückseite, in Kom-

mentaren – kurz: irgendwo am Rande des Bildes, außerhalb des Textes zu suchen.52

Die Datierung gilt als zusätzliche Angabe, als historische, werkgenetische Präzisierung

48 T. Schmidt: Der Kalender, S. 80. Schmidt zitiert hier Uwe Johnson, der erklärt, inwiefern es sich bei

den Datierungen in »Jahrestage« um mehr handelt, als um ein tagebuchartiges, paratextuelles

Markieren.

49 J. Derrida: Schibboleth, S. 16-25.

50 Paul Ricoeur: Zeit und Erzählung, Bd. III: Die erzählte Zeit, München: Wilhelm Fink 1991, S. 298.

51 Thomas Macho: »Der neunte November. Kalenderdaten als Chiffren«, in: Wolfgang Müller-Funk

(Hg.), Zeit: Mythos. Phantom. Realität, Wien, New York: Springer 2000, S. 91-105, S. 92.

52 Bei den folgenden Passagen handelt es sich um eine Überarbeitung von Teilen eines bereits veröf-

fentlichten Textes: Brigitte Obermayr: »Datumskunst. Zur Erfahrung der datierten Zeit«, in: Hen-

nig, Anke/Koch, Gertrud/Voss, Christiane/Witte, Georg (Hgg.), Jetzt und dann. Zeiterfahrung in

Film, Literatur und Philosophie, München: Wilhelm Fink 2010, S. 159-183.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001 - am 14.02.2026, 06:40:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Datumskunst

und Bestimmung. Datierung macht aus einem Fundstück ein Dokument mit »histori-

schem Wirklichkeitsgehalt«. »Historisch« ist der »Wirklichkeitsgehalt« nach einer Be-

stimmung Georg Simmels immer dann, wenn ein Inhalt »an eine bestimmte Zeitstelle

innerhalb unseres Zeitsystems geheftet«53 ist.

Verstehtman die Datierung als Teil des Paratextuellen, rückt sie dem Text näher: Sie

ist dann, wie der Paratext, »zwar noch nicht der Text«, aber »bereits Text«.54 Wenn der

Paratext selbst schon ein Phänomen der Schwelle ist, eine Zone zwischen innen und

außen, eine Zone der »Transaktion«55, so ist die Datierung die äußerste Markierung

dieser Zone, jene Stelle, die die Beziehung des Textes zu anderen kulturellen Ordnun-

gen anzeigt. Aus einer datumskünstlerischen Perspektive lässt sich etwa die Datierung

einzelner ›Einträge‹ oder Kapitel dann als mehr lesen als ein solcher paratextueller Zu-

satz.Wie ein »Zwischentitel«56, eine Überschrift, bezeichnet das Datum hier temporale

und kalendarische Unterbrechungs- und Gelenkstellen des Textes57 – so etwa in Uwe

Johnsons »Jahrestage«58. Anders als das Datum als Zwischentitel im Tagebuch etwa, wo

es »skandierende Funktion« hat, und »stumm«59 bleibt, also selbst keine Bedeutung

trägt, wandert das Datum im Sinne der Datumskunst aus dieser Randlage, aus dem

Paratextuellen in eine zentrale Position – formdynamisch, semantisch, narratologisch.

Es datiert das Erzählen.

Grenze

Man kann die Datierung als Grenze, eine Trennlinie zwischen einem Innen und einem

Außen, zwischen Wissen und Nichtwissen, zwischen Gegebenem und Möglichem be-

trachten. Denn ein mit einer Datierung verbundenes Wissen, die Erinnerung an ein

so datiertes Ereignis ist die Ausnahme im Vergleich zum Regelfall, in dem jedes Da-

tum eine unendliche Möglichkeit an Wissbarem anzeigt. Hier werden jene Operatio-

nen bedeutsam, die die Datierung zum Teil des Textes machen, die »Perforierung der

Textgrenzen […] durch den Kalender.«60 Die »kalendarische Basisstruktur« eines Tex-

tes kann wie eine »Membran« fungieren, die die Zugehörigkeit des Kalenders sowohl

zur (textuellen) Ordnung als auch zu deren (nichttextuellen) Umwelt«61 zeigt und lesbar

53 Simmel, Georg: Das Problem der historischen Zeit (= Philosophische Vorträge. Veröffentlicht von

der Kantgesellschaft Nr. 12), Berlin 1916, S. 3-31, hier: S. 3-4.

54 Gérard Genette: Paratexte. Das Buch vom Beiwerk des Buches, Frankfurt a.M., New York: campus,

1989, S. 14. Viele der vonGenette genannten paratextuellen Phänomenewie Titel,Widmung,Mot-

to, Vorwort oder Anmerkungen weisen »Ort« und »Zeitpunkt« als Komponenten auf.

55 Ebd., S. 10.

56 T. Schmidt: Der Kalender, S. 76: »Das Datum ist der Titel der Tageskapitel. Es nimmt daher als Zwi-

schentitel prinzipiell die gleiche Position zum Textsegment ein wie der Gesamttitel zum Gesamt-

text. Die Erzählinhalte der Kapitel stünden danach zumindest potentiell in Relation zu einem vom

Zwischentitel repräsentierten Jahrestag.«

57 Vgl. A. Kleihues: Medialität, S. 258.

58 Uwe Johnson: Jahrestage. Aus dem Leben von Gesine Cresspahl [1970; 1971; 1973; 1983], Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 2000.

59 T. Schmidt: Der Kalender, S. 74.

60 Ebd., S. 163.

61 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001 - am 14.02.2026, 06:40:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Datumskunst – Einleitende Überlegungen 21

macht. Der Grenzcharakter des Datums ergibt sich nicht zuletzt auch Kraft der Zah-

len62, ohne die ein Datum undenkbar ist. Damit befindet sich das Datum nicht nur an

der Grenze zwischen Index und Symbol, sondern auch zwischen Mathematik und My-

thologie.63 In der russischen Sprache besteht zwischen demWort für Zahl – čislo – und

jenem für Datum – čislo sogar Homonymie.

Zahlen seien, so der russische Linguist und Kultursemiotiker Vladimir Toporov,

»Projektionen von Wesenszügen, die außerhalb jener der Zahlen liegen, sie sind Bil-

der der Einheit der Welt des Vielfältigen und der Illusion.« Dies treffe auch dann zu,

wenn die Zahl zur Messung diene. Auch bei der Vermessung nämlich, so Toporov, sei

es der Zweck der Zahl, »gegebene Maßstäbe zu den Ausmaßen des Universums in Be-

ziehung zu setzen, in das mit der Zahl Messbare den nicht gänzlich fassbaren, aber mit

der Zahl auszudrückenden universellen Rhythmus […] einzuschließen.«64

Die Künste setzen diese doppelte Bezüglichkeit bewusst ein, sie stellen sie aus: Für

das Verhältnis zwischen Zahl und Text allgemein kann man mit Toporov einen »star-

ken« Einfluss der Zahl auf die Semantik des Textes von einem »schwachen« Einfluss

unterscheiden: Einen schwachen Einfluss auf die Semantik eines Textes haben Zahlen

in Genres, die auf Raum- und Zeitmessung ausgerichtet sind, wie Itinerare, Annalen

oder Tagebücher. Sie verhalten sich passiv, indizieren eine außertextuelle Realität. Eine

starke Rolle spielen Zahlen dagegen in Texten, in denen die Zahl nicht nur die Seman-

tik des Textes wesentlich mit beeinflusst, sondern umgekehrt, der Text die Bedeutung

der Zahl affiziert, wie dies in künstlerischen, religiös-mythologischen, mystischen und

philosophischen Texten der Fall ist. Eine Indikation auf die außertextuelle Realität sei

in diesen Fällen nicht gegeben, von diesem Standpunkt aus seien die Zahlen in sol-

chen Texten, so Toporov, »reine Fiktion«65. Die Unterscheidung zwischen starkem und

schwachem Einfluss der Zahlen auf die Textsemantik werde in künstlerischen Texten,

62 Thomas Macho: »Zeit und Zahl, Kalender und Zeitrechnung als Kulturtechniken«, in: Krämer, Sy-

bille/Bredekamp, Horst (Hgg.), Bild – Schrift – Zahl, München: Wilhelm Fink 2003, S. 179-192.

63 Arno Borst: Computus. Zeit und Zahl in der Geschichte Europas, Berlin:Wagenbach 1990. Vladimir

N. Toporov: »Čislo«, in: ders., Issledovanija po ėtimologii i semantike. Tom 1. Teorija i nekotorye

častnye ee priloženija, Moskau: Jazyk slavjanskoj kul’tury 2004, S. 226-261.

64 V. Toporov: Čislo, S. 237: »Числа – результат проецирования внечисловых сущностей, образы

единства в мире множественности и иллюзии. Даже когда числа служат для измерений (как

полагает, судя по видимости, современный наблюдатель), их цель иная – соотнести данные

масштабы с пропорциями Вселенной, включить измеряемое в числом не исчерпываемый, но

числом выражаемый вселенский ритм (›космический танец‹) и тем самым с помощью чисел

вызвать (обнаружить, представить) образ перманентной структуры мира.« (Zahlen sind das

Ergebnis der Projektion nichtzahlenhafter Entitäten, Bilder der Einheit in der Welt der Vielheiten

und Illusionen. Sogar wenn die Zahlen zum Messen verwendet werden [wie der zeitgenössische

Beobachter das offensichtlich annimmt], ist ihr Ziel ein anderes, nämlichdie gegebenenMaßstäbe

zu Dimensionen des Universums in Beziehung zu setzen, das, was gemessen wird, in den nicht

gänzlich fassbaren, aber mittels Zahl auszudrückenden universellen Rhythmus (›den kosmischen

Tanz‹) einzubeziehen und dadurch mit Hilfe der Zahlen das Bild der ewigen Struktur der Welt

aufzudecken.]) Wo nicht anders angegeben, stammen die Übersetzungen aus dem Russischen in

diesem Buch von mir, B.O..

65 Vgl. ebd., S. 318.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001 - am 14.02.2026, 06:40:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Datumskunst

Toporov spricht von Texten in »Grenzpositionen« (predel’nye pozicii)66, schließlich völ-

lig unmöglich. Hier lohne es dann, über den Zahlenwert der Angaben eines Fahrplanes

oder der Tatsache der zweimaligen Eheschließung in einemRomannachzudenken.Ver-

einfacht gesagt, behauptet Toporov, dass die Bedeutungsstiftung von Zahlen im künst-

lerischen Text anders funktioniere als außerhalb der Kunst. Das heißt, so wir Toporovs

Überlegungen auf das Datum anwenden wollen, vor allem, dass das Datum in seiner

Beteiligung an der Semantisierung von Texten ernst genommen werden will und muss.

Das muss nicht nur auf eine indikatorische Zuschreibung hinauslaufen, das kann auch

ein Ausstellen der Grenzdynamik selbst sein:

Schreibszenen

Man neigt dazu, für James Joyces »Ulysses«, dem Roman vom/zum/über den 16. Juni

1904, eine Transformation der »Alltagszeit«, des konkreten Kalendertages, in das »ur-

bane Urbild aller Tage« hin zu veranschlagen.67 Die Referenzen auf datierte oder chro-

nometrisch fixierbare Zeit gehören so gesehen bei Joyce zu jenem »mosaikartigen Indi-

zienverfahren«, in das der Text den Leser verwickle. So sei es wesentlich, dass das Da-

tum des Tages erst im 10. Kapitel (»The Wandering Rocks«) und nur dort explizit werde,

und zwar als »Briefdatum«. Fritz Senn unterstreicht, dass es »gegen den Strich der Er-

zählung« gehe, wenn »aufdringliche Kommentatoren« das Datum des Bloomsday vor-

wegnehmen.68 Das »mosaikartige Indizienverfahren« der Lektüre reduziere sich dann

auf ein Hintergrundwissen, das der Lektüre eine »eingängige Abfolge« überstülpe.69

Grundsätzlich ist dieser Annahme zuzustimmen: Dass der Zeitpunkt des Erscheinens

des Datums, zumal bei einem auch nach musikalischen Prinzipien komponierten Text

wie »Ulysses«, bedeutungsvoll ist.Dass der datierte Tag, das Tagesdatum,die Datierung

der Geschichte ›nur‹ ein Aspekt der komplexen Figuration von Zeit in »Ulysses« ist. Das

heißt aber nicht, dass damit das Datum, in seiner banalen Dimension der Alltagszeit,

unbedeutend wird, ganz im Gegenteil.

Erwähnenswert ist nämlich auch die Erscheinungsweise des Datums samt der Me-

chanik seines Geschriebenwerdens, oder besser: jene Schreibszene, in der das Datum

erscheint: Es wird nämlich, genau genommen, an dieser Stelle kein »Brief« geschrie-

ben, sondern nur (s)ein Datum. Dieses wird auf einer Schreibmaschine getippt von

– wie könnte es anders sein – einer Typistin, einer Sekretärin, die für diese Tätigkeit

66 Ebd., S. 326-327.

67 Fritz Senn: »Alltägliche Zeiterfahrung bei James Joyce«, in Middeke, Martin (Hg.), Zeit und Ro-

man. Zeiterfahrung im historischenWandel und ästhetischer Paradigmenwechsel vom sechzehn-

ten Jahrhundert bis zur Postmoderne,Würzburg: Königshausen&Neumann 2002, S. 275-295, hier:

S. 275-276: »Joyce erfand und analysierte einen Tag, der im Lauf der Jahre zu einem posthumen

Ereignis geworden ist, den 16. Juni 1904 (mit, nicht zu übersehen, den frühen Morgenstunden

des 17.). Der mittlerweile mythologisierte ›Bloomsday‹ ist von spektakulärer Gewöhnlichkeit, wie

zugeschnitten auf das deutsche Wort ›Alltag‹; Alltägliches wird berichtet und in archetypischer

Ungewöhnlichkeit verarbeitet, so dass am anderen Ende der Skala gleich das urbane Urbild aller

Tage – mutatis mutandis – vertreten zu sein scheint.«

68 F. Senn: Alltägliche, S. 280.

69 Ebd., S. 281.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001 - am 14.02.2026, 06:40:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Datumskunst – Einleitende Überlegungen 23

ihren Cecil Haye Romanweglegenmuss. Die erzählteMechanik der Entstehung der Da-

tumszeile steht im Kontrast zu Miss Dunnes unzufriedenem Nachsinnen über diesen

Roman und ihrem Vorhaben, besser ›etwas Sentimentalistisches‹ zu lesen. Während

eine ›Schreiberin‹ derart über ›Schreiberinnenlektüre‹ sinniert, wird ausführlich wird

erzählt, beschrieben, wie der Briefbogen eingespannt wird, sich die Schreibmaschi-

ne in Bewegung setzt, der Typenhebel den Kontakt mit dem Papier sucht, eben eine

Schreibszene inszeniert. Nichts anderes wird dabei geschrieben werden, zur Erschei-

nung kommen, als das Datum.

Miss Dunne hid the Capel street library copy of The Woman in White far back in her

drawer and rolled a sheet of gaudy newspaper into her typewriter.

Too much mystery business in it. Is he in love with that one, Marion?

Change it and get another by Mary Cecil Haye.

The disk shot down the groove, wobbled a while, ceased and ogled them: six.

Miss Dunne clicked on the keyboard:

16 June 1904.70

Auch wenn natürlich sehr wahrscheinlich ist, dass hier ein Brief im Entstehen ist –

was sonst schreibt eine Sekretärin, beginnend mit einem Datum, noch dazu auf gutem

Papier – es gibt nur das getippte Datum zu lesen.Nach seinemErscheinen wechselt un-

ser Blick auf die Straße, Plakatträger sind dort unterwegs, und am Ende des Abschnitts

sind wir noch mal bei Miss Dunne, die nun durch einen Telefonanruf von einem vor-

stellbaren Herstellen eines Briefes über das Datum hinaus abgelenkt wird. Das Datum

wird hier buchstäblich und dominant numerisch inszeniert, erscheint, tritt auf, und

kommt nicht nur ›vor‹ oder ›steht da‹. Es wird hingetippt, von einer maschinschrei-

benden Schreibkraft verfasst. Das ›Relikt der Alltagszeit‹ tritt auf großer Bühne auf –

in einer »Schreibszene«71, in der das Datum einen exorbitanten Auftritt hat.

70 James Joyce: Ulysses, Oxford: Oxford University Press 1993, S. 220. Vgl. die deutsche Übersetzung

von Hans Wollschläger: James Joyce: Ulysses, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1995, S. 310: »Miss Dune

verbarg das aus der Capel Street Library entliehene Exemplar der Frau in Weiß tief hinten in ihrer

Schublade und spannte ein Blatt prunkendes Briefpapier in ihre Schreibmaschine. Zuviel Geheim-

niskrämerei darin. Liebt er die nun eigentlich, Marion? Umtauschen und dafür noch eins vonMary

Cecil Haye nehmen. Die Scheibe schoß die Nut herunter, schwabbelte ein Weilchen, blieb ste-

hen und beäugelte sie: sechs. Miss Dune ließ die Tasten klappern: 16. Juni 1904.« (»TheWoman in

White« (1860) ist ein Roman von Wilkie Collins (1824-1889); Mary Cecil Hay(e) (1839-1886) war ei-

ne populäre (spät)sentimentalistische Schriftstellerin von ›Frauenromanen‹, die vielfach auch als

Feuilleton- und/oder Heftroman serialisiert wurden.)

71 Begriff im Sinn von Rüdiger Campe: »Die Schreibszene«, in: Gumbrecht, Hans Ulrich/Pfeiffer, Karl

Ludwig (Hgg.), Paradoxien, Dissonanzen, Zusammenbrüche. Situationen offener Epistemologie,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991, S. 759-772, hier: S. 760: Campe bestimmt die »Schreib-Szene als ein

»nicht-stabiles Ensemble von Sprache, Instrumentalität und Geste.«

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001 - am 14.02.2026, 06:40:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Datumskunst

Zeit der Erzählung und Datierung des Erzählens

Zeit der Erzählung

Das Verhältnis von Zeit und Erzählung betrifft den großen Komplex der Mimesis der

Zeit, die Frage nach dem Darstellungsmodus und den Darstellungsmöglichkeiten von

Zeit. Am Kreuzungspunkt zwischen Narratologie und Philosophie steht Paul Ricoeurs

überzeugende und für meine Untersuchungen grundlegende Darstellung einer Figura-

tion von Zeit im Erzählen. Auf allen drei Ebenen dieser Figuration – als narrativ im-

mer schon vorgeformte, »präfigurierte« Zeit, als im jeweiligen Erzählen angeeignete,

gestaltete »Konfiguration« des Präfigurierten und auf der Ebene des Nachvollziehens

dieser Konfigurationen in der »Refiguration«72 ist die überkreuzte Referenz zwischen

kalendarischer Zeit und fiktionaler Zeit zentral. Der Nachvollzug der erzählten Zeit,

ihr Verstehen, sei, so Ricoeur, nur aufgrund einer doppelten Voraussetzung möglich,

der Zugehörigkeit zur »wirklichen« kalendarischen, historischen Zeit einerseits und zur

fiktiven Zeit andererseits.Dies schon allein aufgrund der Tatsache, dass wir von der his-

torischen Zeit nur in Form von Erzählung sprechen und wissen können. Wir erfassen

die Extensionen der erzählten Zeit nämlich jeweils mittels einer doppelten Vorausset-

zung, der überkreuzten Referenz zwischen messbarer, kalendarisch-historischer Zeit und

fiktionaler Zeit. Der »Abgrund zwischen der Zeit der Welt und der erlebten Zeit« könne

durch »spezifische Bindeglieder« überwunden werden, die »die historische Zeit denk-

bar und handhabbar machen.«73 Ricoeur zeigt den Doppelcharakter der Zeitmessung

am Bild des Gnomons, einem Archetypus der Sonnenuhr: Die »doppelte Herkunft« sei

hierin insofern sichtbar, als der Gnomon gleichzeitig »zum Universum des Menschen«

und zum »astronomischen Universum« gehöre. Obwohl »die Bewegung des Schattens

[…] unabhängig vom menschlichen Willen« sei, könnten »ohne die feste Überzeugung,

dass die Bewegung des geworfenen Schattens den Zeitverlauf anzeigt, diese Welten

nie zueinander in Beziehung gesetzt«74 werden. Die »Datierung eines Ereignisses« ist

somit »synthetischer Natur«: Eine »wirkliche Gegenwart« wird mit einem »beliebigen

Jetzt« identifiziert.75 Dies ist die Grundlage für die bereits erwähnte überkreuzte Referenz

zwischen Geschichte und Fiktion. Das heißt schließlich auch, dass historische Erzäh-

lung und fiktionale Erzählung einander gewissermaßen mimetisch begegnen. Die bei-

den Erzählmodi sind jeweils auf die Erfahrungswirklichkeit des anderen angewiesen,

wobei sich die Vorstellung, es sei eine jeweils ›reine‹ – also entweder historische oder

fiktionale – Erfahrungsformmöglich, als Illusion herausstellen müsse.76 So könne sich

die »historische Intentionalität nur verwirklichen«, indem sie »ihrer Absicht die Mittel

der Fiktionalisierung dienstbarmacht«.Umgekehrt bringe die fiktionale Erzählung ihre

Wirkungen nur hervor, und zwar die Wirkungen des »Sichtbarmachens und Verwan-

72 P. Ricoeur, Zeit und Erzählung. Band I: Zeit und historische Erzählung, zur »dreifachen Mimesis«,

S. 87-135.

73 P. Ricoeur: Zeit und Erzählung, Bd. III, S. 296.

74 Ebd., S. 297.

75 Ebd., S. 298.

76 P. Ricoeur: Zeit und Erzählung, Bd. III, S. 159.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001 - am 14.02.2026, 06:40:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Datumskunst – Einleitende Überlegungen 25

delns des Handelns und Leidens«77, indem sie wie die historische Erzählung verfährt.

Die historische Zeit selbst funktioniere als eine »Verbindungsprozedur«, ihre Medi-

en wie Kalender, Generationsfolgen, Archive, Dokumente oder »die Spur« vermitteln

zwischen »erlebter« und »kosmischer« Zeit. Einfacher gesagt: Die fiktionale Erzählung

schafft ihren Welt- und Lebensbezug, bis hin zur konkreten historischen Dimension

des Gedächtnisses, indem sie die »Mittel der Historisierung« übernimmt.78

Erfolgreich kann dieser Prozess nur sein,wenn darin immer das jeweils gegenteilige

Potenzial nachvollziehbar wird:Wenn alsoMittel derHistorisierung,wie die Datierung,

gleichzeitig auch ihr Anderes, etwa ihr fiktionalisierendes Potenzial anzeigen, erfahrbar

machen. Je stärker auf diese Erfahrbarkeit des jeweils anderen Wert gelegt wird, umso

nachdrücklicher auch die Notwendigkeit, sich dieser Mittel zu bedienen. So scheint

der beste Weg, fiktionale Implikationen des historischen Faktums und Dokuments zu

zeigen, der zu sein, die »Mittel der Historisierung« radikal zu exponieren.79

Exponierung der Mittel der Historisierung

Eine solche Exponierung der Mittel der Historisierung zeichnet Datumskunst aus. Das

betrifft zunächst einen generellen Rückschritt in einen Zustand vor den Synthesen,

Vermittlungsprozeduren, der Überkreuzung. Phänomene der Datumskunst machen

die überkreuzte Referenz nämlich gerade dadurch erfahrbar, dass sie, etwa durch in

quantitativer oder formaler Hinsicht auffällige Datierungen (Häufungen, Verschiebun-

gen jenseits des Paratextuellen), oder durch explizit ausgestellte Akzente auf die Tat-

sache, dass Dokument- und Materialsammlungen vorliegen, die Abhängigkeit des Er-

zählens von einer historischen Zeitzählung, einem chronikalen Verlauf ausstellen. Das

reicht von der expliziten Verneinung der narrativen Überkreuzung von Geschichte und

Fiktion im faktographischen Dokumentarismus bis zu einem Ausstellen des Angewie-

senseins auf die Fiktion in der Rekonstruktion der Fakten.

Es war die Überzeugung der frühsowjetischen faktographischen Avantgarde (etwa

1924-1929), dass die ›Materialsammlung‹ helfen könne, die (neue) Geschichte in Umge-

hung alter Darstellungskonventionen neu zu erzählen und so der neuen Zeit die neuen

Fakten auch als neue historische Fakten zu liefern. Genau dies ist in der (naiven) fakto-

graphischen Vorstellung, dass eine Dokumentensammlung ein objektives Bild ergäbe,

der Fall. So etwa in Vikentij Veresaevs (1867-1945) Sammlung von Dokumenten aus dem

77 Ebd., S. 162-163.

78 Ebd., S. 163.

79 Dies lässt sich auch für die Frage nach der Gedächtniskultur zeigen, etwa nach »Katastrophen«, die

»einen Einschnitt imVerstehensvorgang, der Vergangenheit undGegenwart verbindet« bedeuten.

Hier komme es, so Renate Lachmann, zu einem Verstehensstillstand, der die Zeichenkette zer-

reißt.« Vgl. Renate Lachmann: »Faktographie und Thanatographie in Psalm 44 und Peščanik von

Danilo Kiš«, in: Hansen-Kokoruš, Renate/Richter, Angela, Mundus narratus. Festschrift für Dagmar

Burkhart zum 65. Geburtstag, Frankfurt a.M., Berlin, Bern, Bruxelles: Peter Lang 2004, S. 277-291,

hier: S. 283. ZumVerhältnis zwischen »authentischem« und »fiktivem« Dokument vgl. ebd., S. 278:

»Das authentische Dokument als Zeugnis ist reale Spur. Auch das fiktive Dokument ist reale Spur;

reale Spur einer Imagination, die die Wirklichkeit hervorgebracht hat, einer Imagination, die aus

einer spezifischenWirklichkeit(serfahrung) hervorgegangen und von dieser konditioniert worden

ist.«

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001 - am 14.02.2026, 06:40:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Datumskunst

Leben Aleksandr Puškins, »Puškin v žizni« (»Puškin im Leben«, 1926), von der Veresaev

dezidiert nicht (einmal) als ›Biographie‹ sprechen wollte, sondern als »möglichst objek-

tive Sammlung von Material«.80

Das Bestreben der faktographischen Avantgarde war es, das noch nicht in eine his-

torische Erzählung verwandelte Dokument als neue historische Wahrheit, als revolu-

tionäre Gegengeschichte und als Gegengeschichten zu Revolutionsnarrativen (Bauern-

aufstand, Dekabristenaufstand) wahrnehmbar zu machen. So geht Nikolaj Čužak 1926

in seinem faktographisch historischen Text »Pravda o Pugačeve« (Die Wahrheit über

Pugačev81) davon aus, dass die bislang vorliegenden Darstellungen der Wahrheit wi-

dersprechen, vor allem auch jener, die die von den Darstellungen zitierten oder prä-

sentierten Dokumente eigentlich beinhalten:

Also: wo ist denn nun der echte, elementar-logisch begründete Pugačev? […] Wir ha-

ben oben schon gezeigt, dass die traditionellen […] Einschätzungen sogar der marxis-

tischen Historiker zum Aussehen Pugačevs wenig mit dem von diesen selbst darge-

brachten historischen Material übereinstimmen.82

Auch in der Dokumentmontage »Povest’ o Bolotnikove« (1930) von Georgij Štorm geht

es, wie in der Figur Emel’jan Pugačevs, um eine Figur des Aufstands und Widerstands

gegenmonarchische Autokratie.83 In einer Reiheweiterer faktographischerDokument-

montagen der späten 1920er Jahre wird mit analogen Mitteln versucht, die historische

Entwicklung hin zum Marxismus-Leninismus zu beschreiben und zu begründen: Da-

bei geht es einerseits um dezidierte Indizienprozesse gegen Vertreter der Kirche wie in

Michail Gorevs »Poslednij svjatoj« (Der letzte Heilige, 1929)84. Andererseits um frühe,

faktographische Varianten des im späteren Sozrealismus so populär werdenden Nar-

rativs der ›Umerziehung‹85 des Menschentyps asozialer Nichtsnutz zum produktiven

80 Vikentij Veresaev: Puškin v žizni. Sistematičeskij svod podlinnych svidetel’stv sovremennikov,

Moskau, Leningrad 1932, S. 10: »Но книга моя – не биография Пушкина, считаю нужным повто-

рить это еще раз. Она – только возможно-полное и возможно-объективное собрание матери-

алов, касающихся непосредственно ›Пушкина в жизни‹. Ничего, выходящего за намеченные

пределы, от нее нельзя требовать.« (Aber mein Buch ist keine Biographie Puškins, ich halte es

für nötig, dies noch einmal zu wiederholen. Sie ist lediglich eine möglichst vollständige, mög-

lichst objektive Sammlung von Material, das unmittelbar ›Puškin im Leben‹ betrifft. Nichts das

über die genannten Grenzen hinausgeht, darf von diesem Buch gefordert werden.) Eine ausführ-

liche Analyse dieses Werks habe ich veröffentlicht: Brigitte Obermayr: »Biographie und Faktogra-

phie am Beispiel von Viktentij Veresaevs ›Puškin v žizni‹ (1926/1932)«, in: Gun-Britt Kohler (Hg.),

Blickwechsel. Perspektiven der slavischenModerne. Festschrift für Rainer Grübel,Wien,München,

Berlin (Wiener Slawistischer Almanach [WSA] Sonderband 78) 2010, S. 317-344.

81 Emel’jan I. Pugačëv, Anführer des Bauernaufstandes 1773-1775.

82 Nikolaj Čužak: Pravda o Pugačeve. Opyt literaturno-istoričeskogo analiza, Moskau: Mospoligraf

1926, S. 44: »Итак: где же подлинный, элементарно-логически обоснованныйПугачев? […] Мы уже

указывали выше, что традиционные, от дворянской истории по наследству перешедшие, рас-

суждения даже историков-марксистов об обличье Пугачева очень мало соответствуют ими са-

мими приводимым историческим материалам.« [Kursiv im Original]

83 Georgij Štorm: Povest‹ o Bolotnikove. Moskau: Izdatel’stvo Chudožestvennaja Literatura 1965.

84 Michail Gorev: Poslednij svjatoj, Moskau: Gosudarstvennoe izdatel’stvo 1928.

85 »Perekovka«, vgl. u.a.: AnneHartmann: »Perekovka«. Tschekisten und Schriftsteller als »Ingenieure

der menschlichen Seele«, in: Jahrbuch für Historische Kommunikationsforschung 2012, S. 11-26.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001 - am 14.02.2026, 06:40:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Datumskunst – Einleitende Überlegungen 27

Arbeiter. So in der autorlosen, lediglich ›redaktionell betreuten‹ »Sammlung von Erin-

nerungen und Materialen« zu »Michail Lakin«, 192886.

Boris Pil’njaks kurze Erzählung »Čisla i sroki«87 (Daten und Fristen), zum ersten

Mal 1918 erschienen, zitiert Gesetzestexte und Daten aus der Geschichte der Leibei-

genschaft, in denen der 10. Juli 1779 und der 10. Juli 1824 zu Schlüsseldaten werden.

Das eigentliche Datum dieser Erzählung und dieses Erzählens ist aber das Jahr 1917,

das Jahr der Oktoberrevolution, in deren unmittelbarer Folge neue Tatsachen sichtbar

gemacht werden. Es kommen »Akten« zum Vorschein, die die Argumente im Indizien-

prozess gegen die Vergangenheit liefern und der neuen Regierung eine Legitimation in

derselben.

Nie wird man erfahren, was gewesen wäre, hätte es diese beiden 10. Juli nicht gege-

ben, sind sie doch zufällig aufgetaucht, es gab und es gibt für sie keine Notwendigkeit:

aber damals, imDezember 1917, wurden aus demKreisgericht in den Keller der Archiv-

kommission, dem Pilz zum Fraß, die Akten auf drei Karren abtransportiert.88

Nicht die Sammlung, ein Gesamtbild, sondern das einzelne Dokument hat die »Mikro-

historie« im Blick, wenn sie die Grenze zwischen dem einzelnen Dokument und ei-

nem Ganzen akzeptiert und thematisiert und davon ausgeht, dass »ein Dokument eine

Tatsache [ist], die Schlacht eine andere«.89 Hier ist die Zerkleinerung am Werk, in der

das einzelne Dokument unverbundene Zeitpunkte präsentiert. Die Detailgenauigkeit,

die pure Präsenz des »Konkreten« tendiert dazu, mit einem Begriff von Georg Simmel

gesprochen, eine »Schwelle der Zerkleinerung« zu unterschreiten, deren Konsequenz

»Entlebendigung« ist, der Verlust einer Vorstellung vom Gesamtbild: »Mit der Kennt-

nis jeder Muskelzuckung jedes Soldaten würde uns jene einheitliche Lebendigkeit des

ganzen Ereignisses, die Anfang und Ende eines zeitlichen Bildes verbindet, verloren

gehen […].«90 Was dabei aber gewonnen wird, ist ganz im Sinne des Hintergehens der

Überkreuzung von Geschichte und Fiktion ein expliziter Reimport der Möglichkeits-

form durch die Dokumente. Dies ist vor allem auch an solchen Stellen zu beobachten,

da ein Vorgang anhand von mehreren Dokumenten beschrieben wird. So blitzt etwa

in Veresaevs »Puškin v žizni« in unterschiedlichen Dokumenten, die den Vorabend vor

PuškinsDuell beschreiben, dieMöglichkeit auf, dass Puškin den verhängnisvollen Zwei-

kampf am 27.Januar 1837 aussetzen könnte.91 Das ist kein repetitives Erzählen, sondern

Cynthia Ruder: Making History for Stalin. The Story of the Belomor Canal, Gainesville: University

Press of Florida 2005.

86 Michail Lakin. Sbornik vospominanij i materialov. Pod redakciej N. Šachanova i A. Šil’man.

Vladimir: Izdanie Vladimirskogo istparta 1928.

87 Boris Pil’njak: »Čisla i sroki«, in: ders., Sobranie sočinenij v šesti tomach. Tom pervyj. Golyj god.

Povesti, Rasskazy, Moskau: Terra-Knižnyj klub 2003, S. 412-425.

88 Ebd., S. 414. »Никогда не узнается, что было бы, если бынебыло этих двух десятых июлей, – они

же возникли случайно, нет и не было необходимостей в них: но тогда, в декабре 1917 года, из

уездного суда в подвал архивной комиссии, на съедение грибку, отвезли дело на трех возах.«

89 Carlo Ginzburg: »Mikro-Historie. Zwei oder drei Dinge, die ich von ihr weiß«, in: Historische An-

thropologie. Bd. 1, Heft 2 (1993), S. 169-192, S. 187.

90 G. Simmel: Das Problem S. 29.

91 B. Obermayr, Biographie und Faktographie, S. 322-323.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001 - am 14.02.2026, 06:40:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Datumskunst

eher eine Reihung, eine Aufzählung von Dokumenten zu ein und derselben Zeitstelle.

In dieser Wiederholung klaffen Differenzen auf, als Möglichkeiten. Erzählungen eines

Tages sind besonders gut zu dieser Öffnung, Verungewisserung geeignet.92 Und zwar

dann, wenn sie den Verzicht auf ihre Exemplarizität explizit machen. Ganz anders in

Aleksandr Solženicyns paradigmatischer GULAG-Erzählung »Odin den‹ Ivana Deniso-

viča« (»Ein Tag im Leben des Iwan Denissowitsch« 1962): Solženicyn erzählt hier den

insgesamt sogar glückenden Beispieltag des Ivan Denisovič93.

Auch noch in einem Faktizismus, der »sein Angewiesensein auf die Fiktion« aus-

stellt94, bleibt die Tatsache des ›Überkreuztseins‹ fassbar. Sehr eindrücklich führt dies

etwa Christa Wolf in »Kindheitsmuster« vor Augen, wenn sie im Nebeneinander von

Daten und Dokumenten zur Fiktion greift, zur im Präsens erzählten Vorstellung davon,

wie es war, am »29. Januar 1945«, als Nellys Mutter beschließt, nicht mit der Familie auf

einem Lastwagen die Flucht Richtung Westen anzutreten.95

Das »Angewiesensein auf das Fingieren« wird dort eklatant, wo das Dokument

selbst möglicherweise fingiert ist, zumindest aber von einer »Mimesis ans Dokument«

die Rede sein kann. Dieser ist »daran gelegen, nichtmit dem Dokument […] historische

Realität als faktisch zu behaupten […]«, es geht vielmehr darum, »imDokument, in der

historischen Quelle die Sprachfaktur der Geschichte freizulegen.«96

Anachronien des Erzählens, Heteronomie datierter Zeit

Das Verhältnis zwischen Chronologie des Geschehensverlaufs und deren Umordnung

in der literarischen Darstellung ist eine narratologische Schlüsselfrage. Erzählkunst-

spezifische »Anachronien« sind ein Kriterium für Literarizität. ›Öffentliche Zeit‹ oder

92 Z.B.: Milica V. Nečkina, Den’ 14ogo dekabrja 1825 goda, Moskau: Mysl’ 1985. Auch in dieser histo-

riographischen ›Dokumentensammlung‹ ist der Gegenstand ein revolutionäres Ereignis (der »De-

kabristenaufstand« in Sankt Petersburg am 14.12.1825).

93 Alexander Solschenizyn: Ein Tag im Leben des IwanDenissowitsch,München: Dtv 1970, S. 131: »Der

Tag war vergangen, durch nichts getrübt, nahezu glücklich. Solcher Tage waren es in seiner Haft-

zeit vom Wecken bis zum Zapfenstreich dreitausendsechshundertdreiundfünfzig. Drei Tage zu-

sätzlich – wegen der Schaltjahre…« Vgl. auch: Georg Witte: Appell – Spiel – Ritual. Textpraktiken

in der russischen Literatur der sechziger bis achtziger Jahre, Wiesbaden: Otto Harrassowitz 1989,

S. 20-22. (Zur Spannung »zweier Zeitmaße« und der auch hierin eingeschriebenen Appellperspek-

tive; allgemein auch: Dirk Uffelmann: »Odin den‹ Ivana Denisoviča (Ein Tag des Ivan Denisovič)«,

in: Zelinsky, Bodo (Hg.), Die russische Erzählung, Köln, Weimar, Wien: Böhlau 2018, S. 557-565,

hier: S. 559; 562.

94 GeorgWitte: »Wiederholung als Intervention. Überlegungen zu einigen alternativhistorischenRo-

manen«, in: Riccardo Nicolosi/Brigitte Obermayr/Nina Weller (Hgg.), Interventionen in die Zeit.

Kontrafaktisches Erzählen und Erinnerungskultur, Paderborn: Ferdinand Schöningh 2019, S. 47-68,

S. 50.

95 ChristaWolf: Kindheitsmuster, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2007. S. 444f.: »29. Januar 1945: EinMäd-

chen, Nelly, plump und steif in doppelt und dreifach übereinandergezogenen Sachen (geschichts-

plump, falls dieses Wort etwas sagt), wird auf den Lastwagen gezerrt, um die in der deutschen

Dichtung und im deutschen Gemüt so tief verankerte Kindheitsstätte zu verlassen. […] Jahre spä-

ter, als die Betäubung sich aufzulösen begann, hat Nelly sich jedeMinute dieses letzten Tages, den

ihre Mutter in der Heimatstadt verbrachte, vorzustellen versucht.«

96 G. Witte: Wiederholung, a.a.O., S. 50.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001 - am 14.02.2026, 06:40:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Datumskunst – Einleitende Überlegungen 29

›repräsentative Zeit‹ wird dabei scheinbar irrelevant, »incapable of analysis«.97 Gilt es

doch, zunehmend inkommensurable Zeiterfahrungen, Dimensionen und Konzeptio-

nen zu thematisieren, Erinnerung und subjektive Zeiterfahrung gegen Sukzession und

Linearität aufzuwerten oder Kausalität mit Koexistenz zu konfrontieren.98 Einen ge-

radezu empirischen Nachweis für die zunehmende narrative Komplexität bei abneh-

mender Bedeutung der Chronologie liefert eine Studie von David Higdon zu »Zeitsche-

men« (»time shapes«)99 im (englischsprachigen) Roman des 19.-20. Jahrhunderts. Der

»Verunglimpfung« (»denigration«) von »öffentlicher Zeit« stehe einer »Überhöhung«

(»elevation«) »privater Zeit« (»private time«) gegenüber und finde ihre Analogie in der

Gegenüberstellung von »Fabel« und »Sujet«.100 Higdon weist die zunehmende Kom-

plexität literarischen Erzählens anhand von Plotschemen nach. In diesen versucht er

die einzelnen Sequenzen bzw. Kapitel eines analysierten Romans zu datierten, chro-

nologisch zu verorten. Dabei geht es Higdon um ein literaturhistorisches bzw. litera-

turevolutionäres Statement, das anhand der Plotschemen zeigt, dass die Datierbarkeit,

die chronologische Fixierbarkeit zwischen »AdamBede« (1859) und »Watt« (1953) radikal

abnimmt.

Datierter Zeit und ›natürlicher Chronologie‹ fehlen, so kann man es mit Genette

auf den Punkt bringen, »temporale Autonomie«, also eine Ordnung und Logik der Suk-

zession der Ereignisse in der Erzählung, die eben nur in der Erzählung in dieser zeitli-

chen Abfolge ablaufen101. Temporale Autonomie der Erzählung heißt, dass diese nicht

nur keine Rücksicht auf die kalendarischen Ordnungen und chronometrischen Wahr-

scheinlichkeiten nehmen muss, sondern sich so weit von diesen Zeitordnungen distan-

zieren kann, dass mitunter – aus der Perspektive des Erzählsubjekts – die Achronie als

die richtige Chronologie erscheint. Im Kontext dieses Buches wird dagegen freilich die

Frage nach einer signifikanten ›Heteronomie‹ datierter Zeit erhoben.

Eine Argumentation dafür kann bei einer Kritik an der Gleichsetzung von Literari-

zität mit narrativen Anachronien beginnen, wie Meir Sternberg sie formuliert, wenn er

provokant die Literarizitätskriterien im Sinne der »temporalen Autonomie« der erzähl-

ten Zeitordnung auf den Punkt bringt: »Going straight is going wrong«,102 buchstabiert

97 Verweis auf Jan Miel (»Temporal Form in the Novel« MLN 84, 1969, S. 919), in David Leon Higdon:

Time and English Fiction, London, Basingstoke: Macmillan 1977, S. 3; S. 134: »Most discussions of

public time tacitly agree with the extreme view recently proposed by Jan Miel that ›the objective

time of the novel is entirely incapable of analysis‹.«

98 AnsgarNünning: »›Moving back and forward in time‹: Zur Gleichzeitigkeit verschiedener Zeitstruk-

turen, Zeiterfahrungen und Zeitkonzeptionen im englischen Roman der Gegenwart«, in: Midde-

ke, Martin (Hg.), Zeit und Roman. Zeiterfahrung im historischen Wandel und ästhetischer Para-

digmenwechsel vom sechzehnten Jahrhundert bis zur Postmoderne, Würzburg: Königshausen &

Neumann 2002, S. 395-419, S. 397f.

99 D. L. Higdon: Time, S. 3f.

100 Ebd., S. 3: »The elevation of private time and the denigration of public time obscure the relation-

ship between public time and fictional structure and ignore the variety of ›time shapes‹ and time

effects used by novelists. Ultimately, public time provides the frame which gives private time its

meaning.«

101 Gérard Genette: Die Erzählung. 2. Auflage, München: Wilhelm Fink 1998: S. 58.

102 Meir Sternberg: »Telling in Time (I): Chronology and Narrative Theory«, in: Poetics Today, 11/4

(1990), 901-948, hier: S. 918. Vgl. auch ebd., S. 915: »Disordering accordingly comes to figure as an

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001 - am 14.02.2026, 06:40:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Datumskunst

dieses vermeintliche Qualitätsmerkmal des Literarischen aus, dies auch in dem State-

ment: »either anachrony or no good narrative«103. Dagegen hält Sternberg, dass doch,

auch erzählend, gerade erzählend, ein Austritt aus der Zeit unmöglich sei, werde doch

»in der Zeit erzählt«104, sei doch die Chronologie immer – auch in den komplexesten

Formen anachronischer Umordnung –Ausgangspunkt und Endpunkt des Erzählens.105

Sternberg problematisiert die in der klassischenUnterscheidung von Fabel- und Su-

jetzeit (Zeit der Handlung vs. ihre Anordnung in der Erzählung) vorliegende »doppelte

Linie des Narrativs«, die sich in eine ›Linie des Mediums‹ und eine ›Linie der Welt’‹106

spalte, vor allem hinsichtlich der binären Gegenüberstellung der beiden Linien, die zu

den oben erwähnten Qualitätsmerkmalen der literarischen Narration führt. Dies ziehe

einen Ausschluss faktualen Erzählens ebenso nach sich wie die Behauptung eines Son-

derstatus des historischen und historiographischen Erzählens.107 Dem setzt Sternberg

die These von der »Erzählung als Diskurs mit doppelter Zeitstruktur« (»narrative as

discource with double time pattern«)108 entgegen. Hierfür geht er von den Kategorien

Spannung, Neugierde und Überraschung109 aus, wobei es ihm darauf ankommt, diese

Kategorien nicht als in temporaler Hinsicht ›sujettypische‹ zu verstehen: Als in der Zeit

erzählte Phänomene ebenso wie schon in der Chronologie als Ereignistypen weisen sie

Kerben, Brüche, Spaltungen auf, und genau deren Merkmale tragen sie auch in der Er-

zählung. Hier wie da sind sie temporär, ihre Brüche, Kerben und Zäsuren entstehen

nicht erst durch sujetspezifische An- und Umordnung.110 Aus der Perspektive der Da-

automatic marker, even a measure, of properly narrative behavior and value.« Ebd., S. 920 – mit

Blick auf Genette: »Telling in time is all ›story‹, as it were, to the exclusion of ›narrative‹.«

103 Meir Sternberg: »Telling in Time (II): Chronology, Teleology, Narrativity«, in: Poetics Today 13/3

(1992), S. 463-541, hier: S. 471.

104 Sternberg, Telling (I), S. 945; ebd., S. 940: »Chronological narrative is really as flexible and wide-

ranging in means as variable in ends and scales […].«

105 M. Sternberg: Telling in Time II, S. 473: »In the name of what, then, has anachrony been favored

at the expense of chronology?« Zur Kritik an Roland Barthes vgl. etwa dessen Auseinandersetzung

mit der Handlungsfolge in: Roland Barthes: »Die Handlungsfolgen«, in: ders., Das semiologische

Abenteuer, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1988, S. 144-155, hier: S. 154: »Wodurch ist eine Erzählung

›lesbar‹? Welche strukturalen Bedingungen der ›Lesbarkeit‹ liegen einem Text zugrunde? Alles

hier Angeführte mag ›selbstverständlich‹ erscheinen, wenn aber diese Bedingungen der Erzäh-

lung ›natürlich‹ erscheinen, so zeichnet sich virtuell dahinter die ›Antinatur‹ der Erzählung ab (die

vermutlich in manchen modernen Texten zum ersten Mal erfahrbar ist).«

106 M. Sternberg: Telling in Time (I), S. 903: »[…] chronological narrative toes not just a line – literally

speaking – but a double line: the medium’s and the world’s, both given beforehand.«

107 Ebd., S. 909; 923.

108 M. Sternberg: Telling (II), S. 518.

109 Ebd., S. 529: »suspense«, »curiosity«, »surprise«.

110 Ebd., S. 521: »For another thing, such twisting of antecedents does not entail untwisting, or dis-

closure via full retrospective closure, one that makes it possible to reconstruct with certainty the

›original‹ order of events (›whole‹, ›fabula‹, ›story‹, or whatever). […] In short, our false sense of

continuity having once been undermined, do we look back to find a permanent or a temporary

gap? […] Aristotle, who inaugurated the tradition of ›well-made‹ narrative form, would thus not

allow (nor even consider) anything but the latter, temporary possibility. For ›ignorance‹ to turn into

›knowledge‹, his complex plot must sooner or later unravel itself into the orderly whole that it en-

tangled; or, in my other terms, the gap secretly opened and then disclosed for shock effect must

thereafter be securely closed for the sake of unity, as in the Oedipus Rex paradigm.« [Kursiv, B.O.]

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001 - am 14.02.2026, 06:40:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Datumskunst – Einleitende Überlegungen 31

tumskunst wird eine analoge Argumentation möglich. Ich versuche sie einerseits mit

Blick auf das (datierte) Ereignis, andererseits hinsichtlich der von der faktographischen

Ästhetik angenommenen »Sujethaftigkeit der Wirklichkeit«:

Sujethafte Wirklichkeit

Faktographische Gegenentwürfe zum fiktionalen Erzählen orientieren sich an der

Chronologie und stellen dabei, analog zur oben vorgestellten Argumentation Stern-

bergs, die nicht nur auf formalistischer Prosatheorie basierende Unterscheidung

zwischen »linearer Fabelzeit« und der künstlerischen, kunsthaften »Eigengesetzlich-

keit der komplexen Sujetzeit«111 in Frage. Die sowjetische faktographische Avantgarde

setzt dagegen auf die ›natürliche Sujethaftigkeit der Wirklichkeit‹112, auf der eine

Analyse und Montage der Fakten gründet. Die Faktographen gehen also davon aus,

dass Verkettungs- und Verbindungsprozeduren nicht Gegenstand der Sujetbildung

durch eine Erzählerinstanz sind, sondern dass diese im Material selbst enthalten

seien. Grundlage für diese Annahme ist die immer wieder unterschätzte dynamisch-

dialektische Auffassung vom Faktischen/dem Faktum, die in den Konzeptionen der

Faktographen dominierte.113 Vor diesem Hintergrund widerspricht Nikolaj Čužak

im folgenden Zitat der Annahme, die Faktographen verdammten jegliche Form von

Sujethaftigkeit. Die Wirklichkeit, das Leben sei sujethaft und es käme darauf an, diese

Sujethaftigkeit der Wirklichkeit selbst wahrnehmbar zu machen, so Čužak.114

111 Aage A. Hansen-Löve: Der russische Formalismus. Methodologische Rekonstruktion seiner Ent-

wicklung aus demPrinzip der Verfremdung,Wien: Verlag derÖsterreichischenAkademie derWis-

senschaften 1978, S. 250f.

112 Vgl. Nikolaj Čužak: »Pisatel’skaja pamjatka«, in: ders. (Hg.), Literatura fakta. Pervyj sbornik mate-

rialov rabotnikov LEFa, Moskau 1929, S. 9-28, hier S. 22.)

113 Zur Analyse der Fakten, zu den ihr inhärenten Dynamiken gibt es eine Reihe von Aufsätzen von

Osip Brik, der vor allemmit demMissverständnis aufräumt, das Faktum könne statisch fixiert wer-

den: Brik, Osip: Fiksacija fakta, in: Novyj Lef 1927, 11f., S. 44-50. ders., Bliže k faktu, in: Čužak, Li-

teratura fakta. Pervyj sbornik materialov rabotnikov LEFA, Moskau: Izdatel’stvo Federacija 1929,

S. 78-83, Ders.: Razloženie sjužeta, in: ebda, S. 219-222. Zur Montage als grundlegende Technik der

Literatura fakta vgl. Peter Alberg Jensen: Art – Artifact – Fact: The Set on ›Reality‹ in the Prose of

the 1920s, in: Nilsson, Nils Åke (Hg.), The Slavic Literatures and Modernism. Papers presented on

the 62nd Nobel Symposium, Stockholm 1985, S. 114-125.

114 Čužak, Nikolaj: Pistatel’skaja pamjatka, S. 22. »Сюжет невыдуманный есть во всякой очерково-

описательной литературе. Мемуары, путешествия, человеческие документы, биографии, ис-

тория – все это столь же натурально-сюжетно, как сюжетна и сама действительность. Такой сю-

жет мы разрушать не собираемся, да и разрушить его нельзя. Жизнь – очень неплохая выдум-

щица, амы– всячески зажизнь, мы толькопротив выдумки ›поджизнь‹.Напротив: нужнопри-

ветствовать сюжетность, и – чем сюжетнее, т.е. натурально-сюжетнее, вещь, тем натурально-

интереснее она, а значит – и легче для восприятия, и в смысле результатов ощутимее.« (Ein

nicht erfundenes Sujet gibt es in jeder Art von očerk-haft beschreibender Literatur. Memoiren,

Reiseberichte, menschliche Dokumente, Biografien, die Geschichte: sie alle sind natürlich sujet-

haft wie auch dieWirklichkeit selbst sujethaft ist. Ein solches Sujet wollenwir nicht zerstören, und

das ist auch gar nichtmöglich. Das Leben ist ein recht guter Erfinder und wir sind in jeder Hinsicht

für das Leben, wir sind nur gegen die Erfindung Fiktion als ›FälschungNachahmung‹ des Lebens.

Im Gegenteil: Die Sujethaftigkeit gilt es zu begrüßen, je sujethafter, d.h. natürlich sujethafter ein

Ding ist, umso interessanter ist es auf eine natürlicheWeise, das heißt derWahrnehmung leichter

zugänglichund in seinenKonsequenzen fühlbarer. Interessant, dass sichČužak spricht sichhier de-

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001 - am 14.02.2026, 06:40:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Datumskunst

In diesem Sinne setzen die Faktographen auf die Sujethaftigkeit des »Konkreten«

(»konkretnoe«), das direkt aus dem Leben Genommenen (»vzjatoe ot žizni«). Sie stellen

dies sowohl dem »Gegenstandslosen« (»bespredmetnoe«) und Sujetlosen (»bessjužet-

noe«) als auch dem »Ausgedachten«, dem Fiktionalen (»vymysel«, »vydumannoe«)115

gegenüber. Es ist naheliegend, dass sie dazu das romanhafte Erzählen programma-

tisch meiden bzw. auf dem Weg über literarisch randständige Genres wie Biographie,

Bericht, Skizze, Reportage sowie durch eine Professionalisierung des traditionellen

Schriftstellerwesens, sich oftmals am Journalismus orientierend, Literarizität neu

bestimmen wollen.116

Sujetlos und datumshaft

Auch wenn es gerade der Russische Formalismus ist, der für die Gleichsetzung von

eigengesetzlicher literarischer ›Chronologie‹ mit Literarizität verantwortlich gemacht

werden kann, muss man in der ebenfalls vom Formalismus propagierten sogenannten

»sujetlosen Prosa«117 den Eindruck gewinnen, dass letztlichweder die kunstvoll narrativ

realisierte Polychronie, noch aber die ›fabelhafte‹ Chronologie, die natürliche Ordnung

der Dinge wiedergibt, sondern vielmehr die isolierte Datierung bleibt. Für die russische

Literatur am Beginn des 20. Jahrhunderts sind hier vor allem Vasilij Rozanovs Pro-

satexte »Uedinennoe« (»Solitaria«, 1912) und »Opavšie list’ja« (»Abgefallende Blätter«)

(»Korob pervyj«/»Erster Korb«, 1913; »Korob vtoroj«/»Zweiter Korb«, 1915) zu nennen. Es

handelt sich um aneinandergereihte Textfragmente – Zitate, Vorfälle, Aphorismen118,

»Textembryonen«119, die in der Mehrzahl der Fälle eine Angabe von Zeit, Ort, Quelle

und/oder Umstand der Aufzeichnung, eine Textlegende aufweisen. Diese fällt mitunter

ausführlicher aus als das damit bestimmte, ›designierte‹ Textfragment. In der formalis-

tischen Sujet- und Genretheorie Viktor Šklovskijs gelten die genannten Texte Rozanovs

als Beispiel einer sujetlosen Prosa, eines neuen, den Roman neu definierenden Genres.

zidiert gegen die »Fabel« ausspricht, sie verbannt er sie ins Reich der Unterhaltungsliteratur: Ebd.,

S. 21: »И кроме того, говоря условно о разрушении сюжета, мы имеем в виду искусственный

сюжет, т.е. фабулу, а не сюжет вообще. Фабулу давайте предоставим для отдохновенческой

литературы […].« (Wenn wir außerdem in bestimmten Zusammenhängen über die Zerstörung

des Sujets sprechen, meinen wir damit das künstliche Sujet, also die Fabel, und nicht das Sujet als

solches. Die Fabel wollen wir der Unterhaltungsliteratur überlassen […].)

115 N. Čužak: Pistatel’skaja pamjatka, a.a.O.

116 A. A. Hansen-Löve: Der russische Formalismus, S. 542-545.

117 Viktor Šklovskij: »Parodijnyj roman ›Tristram Šendi‹ Sterna«/»Der parodistische Roman Sternes

›Tristram Shandy‹«, in: Striedter, Jurij (Hg.), Texte der Russischen Formalisten. Bd. 1, München:

Wilhelm Fink 1969, S. 244-299. Viktor Šklovskij: »Literatur ohne Sujet«, in: ders., Theorie der Prosa,

Frankfurt a.M.: S. Fischer 1966, S. 163-185.

118 Viktor Schklowski: »Literatur ohne Sujet«, in: Die Erweckung des Wortes. Essays der russischen

Formalen Schule, Leipzig: Reclam 1991, S. 39: »In diese Bücher sind ganze literarische, publizisti-

sche Artikel eingegangen, die – auseinandergerissen – einander insWort fallen, weiter: Rozanows

Biographie, Szenen aus seinem Leben, Fotografien usw.«

119 Rainer Grübel verwendet diesen Terminus für Vasilij Rozanov: Rainer Grübel: »Der Text als Embryo.

Aus der Vorgeschichte des russischen Minimalismus. Vasilij Rozanovs frühe Prosaminiaturen«, in:

Goller, Mirjam/Witte, Georg (Hgg.), Minimalismus. Zwischen Leere und Exzeß. (= WSA Sonder-

band 51) Wien 2001, S. 51-78.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001 - am 14.02.2026, 06:40:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Datumskunst – Einleitende Überlegungen 33

»Sujetlosigkeit« (»bessjužetnost’«) ist hier ein Kriterium, das die Verbindungslogik und

Verbindungstechnik zwischen den einzelnen Elementen der Fabel betrifft. Sujetlos sind

Texte, die gewissermaßen grund- und formlos verbinden bzw. zusammenstellen, die

die grundlegenden Verfahren der Erzeugung einer erzählten Welt und erzählten Zeit

neu bestimmen. Rozanovs Bücher repräsentieren, so Šklovskij 1921, »ein völlig neues

Genre«, ein Genre, das »dem parodistischen Roman am nächsten kommt«. Rozanov

habe den »heroischen Versuch« gewagt, »aus der Literatur auszubrechen, ›ohne Worte,

ohne Form zu sprechen‹.«120

Das datierte Ereignis

Ich fasse das Ereignis für diesen Zusammenhang als »Zeitzerwürfnis«121, es unterbricht

bzw. bricht die Verlaufsform. Das Ereignis »detemporalisiert«122, setzt eine »unüber-

brückbare Differenz zwischen einem Davor und dem Danach«123. Zunächst, bevor es

Sachverhalt ist, erscheint das Ereignis als Zeitzerwürfnis als Negativum einer Verlaufs-

form. Denn das Ereignis »geschieht zwar, tritt ein, allerdings ›außerhalb‹ jeder Zeit,

denn der Moment des Eintritts selbst ist nicht in voller Qualität erfahrbar.«124 Das Er-

eignis hat eine Doppelstruktur, es ist »anonym und persönlich zugleich«.125 Persönlich,

weil es Spuren an mir hinterlässt, es ist anonym, weil es außerhalb ist. Zu diesem Au-

ßerhalb gehört auch das Datum: Es ist einerseits einer anonymen, allgemeinen und

objektiven Zeitordnung angehörig und betrifft mich aber gleichzeitig dort, wo es zu

›meinem‹ Datum wird. Das Datum spielt in diesem Verständnis des Ereignisses dort

eine Rolle, wo es darum geht, dem »unwirklichen« Ereignis, dem die Zeitrechnung un-

terbrechenden, dem nicht erfahrbaren, eine »Verwirklichung« an die Seite zu stellen.126

Dies betrifft auch die Frage der Darstellung bzw.Darstellbarkeit des Ereignisses.127 Das

Datum macht diese Undarstellbarkeit des Ereignisses erfahrbar – im Datum vollzieht

sich einWirklichwerden des Anonymen. Die Datierung eines Ereignisses erzeugt so ge-

sehen einen fotografischen Evidenzeffekt, vergleichbar eben mit Datierungen einer Fo-

tografie, die wie verbale Bildunterschriften das auf dem Foto Sichtbare verändern. Wie

Bildunterschriften auch »verankern«Datierungen die Botschaft von Fotografien.128 Der

fotografische Evidenzeffekt des So-war-es ist eine Eigenschaft einer jeden Datierung.

Der Schnappschuss »der Prinzessin beim Verlassen ihres Pariser Hotels« wird gerade

120 Vgl. V. Schklowski: Literatur ohne Sujet, S. 39.

121 Mirjam Schaub: Gilles Deleuze imWunderland. Zeit- als Ereignisphilosophie, München: Wilhelm

Fink 2003, S. 139.

122 M. Gamper, H. Hühn: Eigenzeiten, S. 50.

123 M. Schaub: Deleuze imWunderland, S. 116.

124 Ebd. S. 118. Vgl. auch Martin Seel: »Ereignis. Eine kleine Phänomenologie.«, in: Nikolaus Müller-

Schöll (Hg.), Ereignis. Eine fundamentale Kategorie der Zeiterfahrung. Anspruch undAporien, Bie-

lefeld: transcript 2003, S. 37-47, hier: S. 41.

125 M. Schaub: Deleuze imWunderland, S. 118.

126 Ebd., S. 137.

127 Ebd.

128 Roland Barthes: Der entgegenkommende und der stumpfe Sinn, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1990,

S. 34.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001 - am 14.02.2026, 06:40:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Datumskunst

durch die digitale Datierung zumVerlaufs-Still, von dem in der Bildunterschrift in jour-

nalistischer Dramatik behauptet wird, es sei das »letzte Bild« dieser Frau – »Dann der

Unfall«129. Durch die Ziffernfolge »21:50:34/30-8-97« erkennen wir die durch die Dreh-

tür gehende blonde Frau als Lady Diana Spencer. In dieser Ziffernfolge, der digitalen

Datierung, wird die faszinierende Natur der Fotografie als »lebendiges Bild von etwas

Totem«130 bzw. hier: von einer gleich Toten, fassbar.

Wahrscheinlich macht das Ereignis als datiertes Zeitzerwürfnis das Ereignis als Zä-

surhaftes überhaupt auch erst erzählbar, kann sich so ein »peripetisches Potential«131

oder möglicherweise sogar der Wunsch nach Peripetie entfalten. Die Daten werden zu

Namen für solche Erzählungen: »Orte und Daten, die Ereignisse benennen, avancieren

[…] zu semantisch aufgeladenen Zeichen.«132 Davon zeugt auch der wohl seit dem 11.

September 2001 in die Welt getretene journalistische Drang, dieses Datum einer Zäsur,

diese Markierung zu wiederholen. Zuletzt war dies im Zusammenhang mit dem Brand

der Notre Dame de Paris am 15. April 2019 der Fall.

Datierung des Erzählens

Die Datierung des Erzählens hingegen betrifft die Frage nach dem Zeitpunkt des Er-

zählens im Verhältnis zum Geschehen. Kann das Erzählen datiert sein, und was würde

eine solche Datierung, eine kalendarisch-chronometrisch situative Bestimmung, für

das Erzählen bedeuten? Genettes Antwort darauf lautet: »Die Geschichte kann datiert

werden, […], während die Narration undatiert bleibt.«133 Diese Zeitlosigkeit der Nar-

ration, der Eindruck, es handle sich dabei »um einen instantanen Akt ohne zeitliche

Ausdehnung«, bestimmt Genette als »eine der Fiktionen der literarischen Narration«,

und zwar »vielleicht die stärkste, da man sie fast nicht bemerkt.«134

Aus der Perspektive meiner Untersuchungen zur Datumskunst gehe ich dagegen

von der Datierbarkeit des Erzählens aus. Die datierte Narration veranschlage ich als

eine metafiktionale das Verfahren der Narration entblößende, die chronometrische Si-

tuierung in signifikanter Weise thematisierende Strategie.

Auffällig datiert ist die Narration an jenen Stellen, da ein oftmals als erfolglos oder

gescheitert sich darstellendes Erzählen an einem Punkt wieder möglich zu werden

scheint, wo das Erzählen in einer datierten Erzählgegenwart ankommt. Dies ist etwa in

dem hier im Kapitel zu Chronophobie und Zeitgenossenschaft analysierten, vom Brief-

129 Ursula März: »Der Diana-Code«, in: Die Zeit vom 30. August 2007, Nr. 36.

130 Roland Barthes: Die helle Kammer. Bemerkung zur Photographie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1985,

S. 88-89.

131 Thorsten Schüller ist der Ansicht, dass dem Ereignis das »peripetische Potential« der Zäsur fehle.

Thorsten Schüller: »Modern Talking – die Konjunktur der Krise in anderen und neuenModernen«,

in: ders./Sascha Seiler (Hgg.), Von Zäsuren und Ereignissen. Historische Einschnitte und ihre me-

diale Verarbeitung, Bielefeld: transcript 2010, S. 13-27, S. 14.

132 T. Schüller: Modern, S. 23.

133 G. Genette: Erzählung: »Narration«, S. 157: Im Zusammenhangmit dem Erzähltempus Präteritum,

das »eine alterslose Vergangenheit« markiere: »Die Geschichte kann datiert werden, […], während

die Narration undatiert bleibt.« Ebd., S. 159: »Manchmal wird [der Akt des Erzählens, B.O.] zwar

datiert, aber gemessen wird er nie.«

134 Ebd., S. 159.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001 - am 14.02.2026, 06:40:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Datumskunst – Einleitende Überlegungen 35

zum »Kalenderroman«135 mutierenden Text »Das Herz des Patrioten« (»Duša Patriota«)

von Evgenij Popov136 der Fall. Einem autofiktionalen Ich-Erzähler scheint darin auf-

grund kulturpolitischer Restriktionen nichts anderes übrig zu bleiben, als einen Brief-

roman zu schreiben, in dem er seine Familiengeschichte erzählt. Das Scheitern dieses

prototypisch ein Davor vergegenwärtigenden Erzählens ist im Roman deutlich mit dem

10. November 1982 datiert, einem Datum, mit dem das Ende der spätsowjetischen Ära

und des entsprechenden Chronotyps markiert ist. Mit diesem Datum wird aber vor al-

lem ein neuer Erzählmodus möglich: Dieses Datum markiert den Möglichkeitsräume

eröffnenden Einbruch des aktuellen Geschehens. Man hat den Eindruck, hier werde,

nach Überwindung erheblicher Hindernisse, die ein Erzählen im (und des) Hier und

Heute verhindern, in diesem Fall das sowjetische Zeitregime, überhaupt wieder erzählt.

Die ›Fiktion der Zeitlosigkeit der Narration‹ wird, wenn man so will, durch die solcher-

maßen datierte Narration erheblich gestört. Als wäre der Vorgang der Überkreuzung von

Geschichte und Fiktion in jenemMoment angehalten, aus demZusammenhang isoliert,

da der Syntheseprozess für einen datierbaren Moment angehalten wird.

Fiktion des ursprünglichen Datums

»Wo es ernsthaft um Zeit geht, finden wir Daten und Zahlen«.137 Der hier zitierte Ha-

rald Weinrich stellt dies zugunsten des Erzähltempus fest und Käte Hamburgers Be-

stimmung des Präteritums als »zeitlos« mit den Konsequenzen für die These der »Zeit-

losigkeit der Fiktion«138 ist hinlänglich bekannt. Nimmt man dies ernst, würde man

daraus folgern müssen, dass es im literarischen Text ›nicht ernsthaft‹ um Zeit gehen

kann:

Andere Überlegungen besagen, dass die Unmarkiertheit des Präteritums, des nicht

›ernsthaft‹ zeitlich markierten Tempus, nicht so sehr mit Fiktion zu tun habe, als viel-

mehr mit dem Bemühen, dem »Realitätsprinzip«139 des Fiktionalen folgend, sich im

fiktionalen Erzählen am faktualen Erzählen zu orientieren: »Das Bemühen, unmarkiert

in der Nähe des faktualen Erzählens zu bleiben (das heißt bei realistischer Fiktion), er-

zwingt dieWahl des Präteritums.«140 Dass aber die »präteriteriale Vergegenwärtigung«

keineswegs das zwingende Anliegen des Erzählens seinmuss, zeigen Armen Avanessian

und Anke Hennig, wenn sie im Gegensatz dazu davon ausgehen, dass erst das Erzähl-

135 T. Schmidt: Der Kalender, S. 81. Schmidt leitet »Kalenderroman« u.a. von Brechts »Kalenderge-

schichten« her. Während diese mit dem Datum des jeweiligen Tages als »›Kalendergeschichten

ohne Kalender« bezeichnet wurden, sieht Schmidt für Johnsons »Jahrestage« einen direkten Zu-

griff auf den Kalender, spricht deshalb von »Kalendergeschichten mit Kalender« und in diesem

Sinn vom »Kalenderroman«.

136 Jewgeni Popow: Das Herz des Patrioten oder Diverse Sendschreiben an Ferfitschkin, dt. von Ro-

semarie Tietze, Frankfurt a.M.: Fischer 1991. Evgenij Popov: Duša patriota ili različnye poslanija k

Ferfičkinu, Moskau: Tekst 1994.

137 Harald Weinrich: Tempus. Besprochene und erzählte Welt, Stuttgart: Kohlhammer 1964, S. 9.

138 Käthe Hamburger: Logik der Dichtung, 3. Auflage, Stuttgart: Klett-Cotta 1997, S. 78f.

139 Remigius Bunia: Faltungen. Fiktion, Erzählen, Medien, Berlin: Erich Schmidt Verlag 2007, S. 88f.

140 Ebd., S. 217.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001 - am 14.02.2026, 06:40:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Datumskunst

tempus Präsens eine »Asynchronie«141 zwischen Geschichte und dem Erzählen erfahr-

barmache. Erst das Erzähltempus Präsensmache deutlich, dass eine fiktive Vergangen-

heit erzählt werde und macht damit den Zeitspalt zwischen Geschichte und Erzählen

erfahrbar.

Auch das Datum operiert mit der Erfahrbarkeit einer solchen Asychnronie, und

zwar vor allem dann, wenn man den Zusammenfall zwischen Indikation und Fiktion

im Datum in Betracht zieht.

Jean-François Lyotard setzt sich mit der indikatorischen Funktion von Daten unter

dem logischen Sammelbegriff der Namen (Designatoren)142 auseinander. Namen in-

dizieren demnach eine »mögliche Wirklichkeit«, die Daten sind die Referenten dieser

Wirklichkeit. Die Möglichkeitsform tritt hier in der Unmöglichkeit, eindeutig zu indi-

zieren ein, in einer diskursiven Konstellation, in der die sprachlichen Bedingungen des

Indizierens durch eine Negation der Fakten auf die Spitze getrieben wurden.143

»Die Namen transformieren jetzt in ein Datum, hier in eine Ortsangabe, ich, du, er in

Hans, Peter, Ludwig. Und selbst das Schweigen kann Göttern zugeschrieben werden

[…]. Die auf den Kalendern, Landkarten, Stammbäumen, in den Standesämtern ver-

sammelten Namen sind Indikatoren einer möglichen Wirklichkeit. Ihre Referenten

– Zeit- und Ortsangaben, menschliche Individuen – stellen sich als Gegebenheiten

dar.144

Lyotard entfaltet diese Überlegungen unter den Bedingungen einer Debatte um die

Wahrheit der Wirklichkeit des Holocaust, die sich zuspitzt in der Frage nach der un-

möglich scheinenden Zeugenschaft der Vernichtung in den Gaskammern von Ausch-

witz.145 Seit Auschwitz könne sich die Geschichte nicht mehr einfach an die Fakten

halten, da »mit Auschwitz etwas Neues in der Geschichte passiert, das nur ein Zeichen

und keine Tatsache sein kann, nämlich dass die Tatsachen und Zeugenaussagen, die

die Spur des Hier und des Jetzt trugen, die Dokumente, die auf die Bedeutung(en) der

Tatsachen schließen ließen, dass die Namen und letztendlich die Möglichkeit verschie-

denartiger Sätze, deren Zusammenschluss die Wirklichkeit ausmacht, dass das alles so

weit wie möglich vernichtet wurde.«146

Indikation kann demnach, unter den Bedingungen des Holocaust, nicht faktisch

sein, im Sinne des So-war-es.Dennoch sei Indikationmöglich, und zwar immer imMo-

dus möglicher anderer Bindungen. Denn »die »Wirklichkeit lässt sich nicht […] durch

141 Armen Avanessian, Anke Hennig: »Tempus – Fiktion – Narration. Kevin Vennemanns Erzählen im

Präsens«, in: Antonius Weixler/Lukas Werner (Hgg.), Zeiten erzählen. Ansätze – Aspekte – Analy-

sen, Berlin: de Gruyter 2015, S. 319-341, S. 341.

142 Saul A. Kripke: Name und Notwendigkeit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1981.

143 Jean-François Lyotard: Der Widerstreit, München: Wilhelm Fink 1987, S. 106: »Die ›revisionisti-

schen‹ Historiker sind der Meinung, dass an diesem Namen nur die kognitiven Regeln zur Ermitt-

lung der historischenWirklichkeit und Validierung seiner Bedeutung ausgelegt werden können.«

144 J.-F. Lyotard: Widerstreit, S. 76.

145 Ebd., S. 64: »Die Vernichtung der Realität der Gaskammern ist identisch mit der Vernichtung der

Realität des Referenten in den Verifikationsverfahren.«

146 Ebd., S. 106. Zur Fortsetzung dieser Debatte vgl. u.a.: Georges Didi-Huberman: Bilder trotz allem,

München: Wilhelm Fink 2007.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001 - am 14.02.2026, 06:40:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Datumskunst – Einleitende Überlegungen 37

einen Satz ausdrücken wie: x ist derart, sondern einen Satz wie: x ist so und nicht so.

[…] Der Behauptung einer Wirklichkeit entspricht eine Beschreibung, die hinsichtlich

der Negation inkonsistent ist. Diese Inkonsistenz kennzeichnet die Modalität des Mög-

lichen.«147 Dass der Name mit einem Referenten der Wirklichkeit zusammenfalle sei

»zufällig«148, es sei immer die Möglichkeit der Negation, des Gegenteils zu berücksich-

tigen.149 Die Wirklichkeit sei deshalb auch keine Frage des »absoluten Zeugen« (des

Vergangenen, der Gegenwart), sondern der Zukunft. Dies betrifft die Frage nach der

Möglichkeit des Ausgesagten, das nicht nur dann oder damals wahr war/ist, sondern

»eines Tages wahr sein wird«.150

In der Frage nach dem Verhältnis zwischen Indikation und Symbolwert des Da-

tums, zwischen historisch-kalendarischer »Faktizität« und dichterischer Performanz,

verneint Derrida, der dekonstruktiven Logik gemäß, eine faktuale Wahrheit und

indikatorische Potenz des »ursprünglichen Datums«, sei doch dieses »ursprüngliche

Datum« selbst schon »eine Art Fiktion«151 gewesen, und zwar ganz einfach deshalb,

weil auch das Hier und Jetzt, das »Einzigartige« »nur in der Erzählweise der Konven-

tion und Allgemeinheit«152 wiedergegeben werden könne. Vor allem aufgrund seiner

paradoxalen Wiederholbarkeit – kein Datum kehrt wieder, jedes Datum ist eine Erin-

nerungsmarke – erscheint zwischen der vom Datum erweckten Indikationserwartung

und der gleichzeitig vomDatum angezeigten Unmöglichkeit der Indikation dasWissen

um die Möglichkeitsform.

Datierte Chronotypen

Kalenderzeit

Bedeutung und Relevanz von datierter Zeit ist anhand des Verhältnisses eines jeweili-

gen Datums, eines Tagesaktuellen zu den »menschengeschaffenen Symbole[n] der sich

wandelnden Zifferblätter von Uhren [und den] wechselnden Kalendarien« zu bestim-

men.153 Aus der Perspektive einer Datumskunst kannman den Argumentationsweg der

soziologischen These, wonach die »Kalenderzeit […] auf einfache Weise die Einbettung

des einzelnen Menschen in eine Welt, in der es viele andere Menschen gibt« veran-

schauliche und sich »mit Hilfe des Kalenders« »mit großer Genauigkeit die Stelle im

Strom der sozialen und natürlichen Prozesse« bestimmen lasse, »an der man selbst in

147 J.-F. Lyotard: Widerstreit.

148 J.-F. Lyotard, Widerstreit, S. 83.

149 Ebd., S. 85 ; 97.

150 Ebd., S. 101.

151 J. Derrida: Schibboleth S. 101 ; frz.: Ders., Schibboleth, S. 85: »Une date, est-ce vrai? Quelle est la

vérité de cette fiction, la vérité non-vraie de cette vérité? Ici, ceci, maintenant, est un schibboleth.

Ceci est – schibboleth.«

152 J. Derrida: Schibboleth, S. 101 ; frz.: Ders., Schibboleth, S. 85.

153 Norbert Elias: Über die Zeit. Arbeiten zur Wissenssoziologie II [1984], Frankfurt a.M.: Suhrkamp

1992, S. XXII.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001 - am 14.02.2026, 06:40:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Datumskunst

diesen Strom eintrat«154, umdrehen: Man kann ›eine Stelle‹ aus dieser »sozial erlernten

Synthese«155 isolieren. Datierte Chronotypen sind demnach nicht einfach nur neutrale

Zeitmarken, sondern zeigen ihre Herkunft und ihre Interaktionenmit jeweiligen »Zeit-

regimen«156 an.

In meiner Untersuchung zeige ich dies etwa im Kapitel zur spätsowjetischen Chro-

nophobie, in demkünstlerische Strategien vorgestellt werden, die demabsoluten sowje-

tischen Zeitregime einen Zeitausschnitt entreißen und ihn damit neu datieren. Dabei

ist der Schritt hinaus, der datierte Austritt aus dem Zeitregime, oftmals als Ausschnitt

aus der periodischen Presse, immer gleichzeitig eine Intervention in das Zeitregime.

Wenn Evgenij Popov für seinen Roman »Die Wunderschönheit des Lebens«157 Exzerpte

aus »Pravda«-Ausgaben von einem Zeitraum von 25 Jahren (1961-1985) verwendet, will

er sich dabei nicht so sehr einem Zeitregime entziehen, sondern dessen Funktionieren

verdeutlichen und unterbrechen. Das Ausschneiden und somit Isolieren samt dem an-

schließenden Remontieren unterbricht die Logik eines auf Zyklizität angelegten Zeit-

regimes, »desynchronisiert« dieses, markiert eine Zeitstelle zwischen der »Eigenzeit

der Politik« und den »Zeitstrukturen anderer sozialer Sphären«158. Hierin manifestiert

sich die oben erwähnte Isolation einer Stelle, als Offensive einer aktiven, künstlerischen

Zeitgenossenschaft, die nicht zufällig Tageszeitungen und Kalendarien als Materialien

verwendet.

Chronotopos und Chronotpyus

Ihre spezifische Markierung und Valenz erhält eine solche Isolation aber erst vor dem

Hintergrund einer differenzierenden Typologisierung von ›Zeit als sozial erlernter Syn-

these‹. Hierzu ist die Unterscheidung von »Chronotypen«159 hilfreich. Chronotypen

sind »Modelle oder Muster, durch die Zeit praktische theoretische Bedeutung« erhält.

Für das Verständnis des Begriffs ist der vonMichail Bachtin geprägte Begriff des »Chro-

notopos«160 (»chronotop«) grundlegend. Im Zentrum von Bachtins Beschäftigung mit

154 N. Elias: Zeit, S. XXXVIII-XXXIX. Analog argumentiert Thomas Macho: Vgl. T. Macho: Zeit, S. 190:

»Kurzum, unser Leben findet stets innerhalb der Zeit statt, aber ›innerhalb der Zeit‹ heißt hier

einzig und allein: in den Kontexten eines sozial verbindlichen Systems von Zeitrechnungen und

Zeitmessungen. Nicht einmal der Tod bildet eine Ausnahme. Für alle anderen ist er ein gewöhnli-

ches, ein datierbares, erwart- und berechenbares Ereignis; nur für mich selbst erscheint er als das

paradoxe Ereignis, das mich als Subjekt und Beobachter auslöschen wird.«

155 N. Elias: Zeit, a.a.O.

156 M. Gamper, H. Hühn: Eigenzeiten, S. 50.

157 Jewgeni Popow: DieWunderschönheit des Lebens. Kapitel aus einem Romanmit Zeitung, der nie-

mals begonnenwurdeundniemals beendetwird, dt. vonAlfred Frank, Frankfurt a.M.: Fischer 1992.

Die Übersetzung enthält nicht alle Zeitungsausschnitte, tw. sind die Erzählungen gekürzt. Evgenij

Popov: Prekrasnost’ Žizni. Glavy iz ›Romana s gazetoj‹, kotoryj nikogda ne budet načat i zakončen,

Moskau: Moskovskij Rabočij 1990.

158 Zu »Desynchronisation« vgl. Hartmut Rosa: Beschleunigung. Die Veränderung der Zeitstrukturen

in der Moderne, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2005 u.a. S. 403.

159 John Bender, David E. Wellbery: Chronotypes. The Construction of Time, Stanford: Stanford Uni-

versity Press 1991.

160 Michail M. Bachtin: »Formy vremeni i chronotopa v romane«, in: ders., Sobranie Sočinenij v semi

tomach. Tom 3, Moskau: Jazyk slavjanskich kul’tur 2012, S. 340-512. Michail M. Bachtin: Chrono-

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001 - am 14.02.2026, 06:40:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Datumskunst – Einleitende Überlegungen 39

demChronotopos steht das Verhältnis des (handelnden)Menschen zurWelt.Dabei geht

Bachtin, mit Kants These vom a priori von Raum und Zeit161, eben davon aus, dass »die

Vorstellung von Raum und Zeit den Anschauungen zugrundeliegt.«162 Für die Litera-

tur (und die Künste), das stellt Bachtin explizit heraus, sind demnach Verfahrensweisen

der »Aneignung der realen Zeit«, einer »Aneignung der historischenWirklichkeit«163 zu

beschreiben. Dies aber unter der, sich auf Lessings »Laokoon« beziehenden, Annahme

vom zeitlichen Charakter des »künstlerisch-literarischen Bildes«164. Insofern somit das

»Bild vom Menschen in der Literatur […] in seinem Wesen immer chronotopisch«165

sei, ist Bachtin bestrebt, das Wirken des Menschen in dieser durch ihre raumzeitli-

che Dynamik charakterisierten, bestimmten und in einer solchen fassbaren Welt zu

beschreiben.166 Eine literaturgeschichtlich-genreevolutionäre Perspektive ist für Bach-

tins Überlegungen leitend. Der Roman entwickelt sich, so könnte man Bachtins Thesen

dazu zusammenfassen, in Form einer zunehmend komplexer werdenden Interaktion

von ›Romanzeit‹ und ›biographischer Zeit‹. Mit Letzteremmeint Bachtin vor allem his-

torische und kalendarische Zeit.

Die von Bender und Wellbery vorgeschlagene Transformation des Begriffs vom

Chrontopos zum »Chronotypus« geht nicht von einer linear genreevolutionären

Perspektive wie bei Bachtin aus, sondern folgt einer typologisch-kulturhistorischen

Argumentation. Dies im Sinne der »Semantisierung« geschichtlicher Zeiten wie

Koselleck sie anhand der Zeiterfahrung zur ›Sattelzeit‹, an der Wende vom 18. ins

19. Jahrhundert, beschrieben hat. Chronotypen sollen Arten der ›Verzeitlichung der

Zeit‹167 beschreiben und diese Prozesse zum Gegenstand der Reflexion machen.168

Bender und Wellbery unterstreichen damit ein dispositives »historisches Apriori«169,

wonach Zeit weder ›einfach‹ gegeben noch im Sinne von Norbert Elias nur eine

topos, aus dem Russischen von Michael Dewey, Berlin: Suhrkamp 2008. Vgl. auch Sylvia Sasse:

»Chronotopoi«, in: dies., Michail Bachtin. Zur Einführung, Hamburg: Junius 2010, S. 141-156.

161 Immanuel Kant. Kritik der reinen Vernunft, Köln: Könemann, S. 80.

162 Michael C. Frank, Kirsten Mahlke: »Nachwort«, in: Michail Bachtin, Chronotopos, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp, S. 201-242, S. 209.

163 M. Bachtin: Chronotopos, S. 189.

164 Ebd., S. 189.

165 Ebd., S. 8.

166 In den übersetzten bzw. von Bachtin ausgearbeiteten und bislang bekannten Fassungen von Bach-

tins »Chronotopos«-Schrift wird nicht deutlich, dass der eigentliche Fluchtpunkt von Bachtins

Argumentation der Bildungsroman (v.a. Johann Wolfgang v. Goethe, »Wilhelm Meisters Lehrjah-

re«) war, geleitet von der These, dass hier Veränderungen – des Menschen durch die Welt aber

vor allem der Welt durch den Menschen – stattfinden. Dies im Unterschied zum Abenteuerchro-

notopos, den Bachtin am antiken Roman entwickelt. Hier hinterlässt weder die biographische

oder kalendarische Zeit Spuren amMenschen noch ist Umgekehrtes der Fall. Zur geplanten, aber

nicht ausgearbeiteten Anlage von Bachtins Untersuchung zum Chronotopos mit Fokus auf den

Bildungsroman: Michail M. Bachtin: »Roman vospitanija i ego značenie v istorii realizma«; »[K ro-

manu vospitanija]«, in: ders., Sobranie Sočinenij v semi tomach. Tom3,Moskau: Jazyki slavjanskich

kul’tur 2012, S. 180-339.

167 Reinhart Koselleck: Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 1979 u.a. S. 265-266.

168 J. Bender, D. E. Wellbery: Chronotypes, S. 2.

169 M. Frank, K. Mahlke: Nachwort, S. 210 (mit Verweis auf Michel Foucault).

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001 - am 14.02.2026, 06:40:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Datumskunst

Synthese ist, sondern Zeitregime hergestellt werden, temporär existieren, aus einem

bereits bestehenden Repertoire von kulturellen Formen und natürlichen Phänomenen

geschaffen170 und wieder demontiert werden. Chronotypen interagieren, kooperieren

oder treten in Konflikt zueinander.171

Vor dem Hintergrund solcher Annahmen lassen sich Fragen nach der Art und Wei-

se der Entstehung von Chronotypen stellen, danach, welche Instrumente und Vorgänge

zugrunde liegen und durch welche Technologien sie hervorgebracht werden. Chrono-

typen tragen dazu bei, soziale, kulturelle und individuelle Identitäten zu produzie-

ren, sie beschränken oder erweitern das Erfahrungsfeld. Sie stehen in Beziehung zu

temporalen Konstruktionen, zu Prozessen der Machtaneignung, wahrscheinlich gibt

es Chronotypen, die affin zu dominanten Machtdiskursen sind.

Der ›datierte Chronotyp‹, someine an dieThesen von Bender/Wellbery anschließen-

de Überlegung, verhält sich zum polychronen Nebeneinander,Miteinander und Gegen-

einander der Chronotypen in einer Weise, die etwas anderes ist als nur eine kalendari-

sche Objektivierung. Sie machen die Genese von Zeitregimen sichtbar, verhandelbar.

Neuordnungen der Zeit

Das Phänomen Chronotyp zeigt sich in meiner Untersuchung ganz explizit an der re-

volutionären »Neuordnung der Zeit«172 in der Sowjetunion.173 Dass die Zeit mit der

Sowjetära eine andere wird, lässt sich nicht nur an der Umstellung vom julianischen

auf den gregorianischen Kalender174 in Folge der Revolution von 1917 ablesen. Die Um-

stellung erfolgte Anfang 1918 und hatte zur Folge, dass zu allen davor fixierten Daten im

julianischen Stil nunmehr 10 (17. Jahrhundert), 11 (18. Jhdt.), 12 (19. Jhdt.) bzw. 13 (1900-

1917) Tage zu addieren sind, um sie in die gregorianische Zeitrechnung zu transferieren.

Aber auch darüber hinaus geht die neue Macht zunehmend an eine Neuordnung der

Zeit, indem sie sich zwischen 1929 und 1940 auch an ein »Kalenderexperiment« macht,

in dem es im Wesentlichen darum geht, die 7-Tage-Woche mit dem Sonntag als Ru-

hetag abzuschaffen. Stattdessen bestand das Jahr aus einer »rollenden« Arbeitswoche

(»nepreryvkva« / die Pausenlose) zu je fünf Tagen, das Jahr aus 72 Wochen plus fünf

Feiertagen bzw. sechs in Schaltjahren. Die Arbeiter hatten jeweils am 5. Arbeitstag frei

und waren in vom Familienband unabhängige, im Kalender farbig markierte Zyklen

eingeteilt. Der ›rote‹ Vater hatte so mitunter an einem anderen Tag frei als die ›grüne‹

Mutter.175 Schon 1931 versuchte man die Radikalität dieser Reform mit der Einführung

170 Ich denke hier im Ausgangspunkt an Kategorien wie Uhr- und Kalenderzeit, Naturzeit, Alltags-

zeit, Lebenszeit, historische Zeit. Vgl.WolfgangMatzat: Perspektiven des Romans: Raum, Zeit, Ge-

sellschaft, Ein romanistischer Beitrag zur Gattungstheorie, Stuttgart, Weimar: J.B. Metzler 2014,

S. 183-206. Vgl. auch: Gerald Hartung (Hg.): Mensch und Zeit, Wiesbaden: Springer VS 2015.

171 Vgl. J. Bender, D. E. Wellbery: Chronotypes, S. 4.

172 Elias Canetti: Masse und Macht [1960], Frankfurt a.M.: Fischer 1996, S. 471.

173 In diskurs- wie machtpolitischer Analogie zum »Französischen Revolutionskalender« (1791-1805).

174 Zur Gregorianischen Kalenderreform (Papst Gregor XIII) im Jahr 1582 vgl. Anthony Aveni: Empires

of Time. Calendars, Clocks, and Cultures. Revised Edition, Colorado: University of Colorado Press

2002, S. 102ff.

175 Vgl. Rudolf Wendorff: Tage und Woche, Monat und Jahr. Eine Kulturgeschichte des Kalenders,

Opladen: Westdeutscher Verlag 1993, S. 198-200. Auch an diesem Punkt, der zentral organisier-

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001 - am 14.02.2026, 06:40:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Datumskunst – Einleitende Überlegungen 41

der 6-Tage-Woche zu mildern, wobei der sechste Tag für alle Sowjetbürgerinnen und

-bürger arbeitsfrei war. 1940 (26. Juni) kehrte man wieder zur ›bürgerlichen‹ 7-Tage-

Woche zurück.176

Dabei spielte auch eine Rolle, dass sich ein neuer Chronotyp zu etablieren begann:

Insgesamt ist in den sowjetischen Kalendarien177, beginnendmit ca. 1923, die Ablösung

der linearen Zeit der Revolution durch die zyklische Zeit der sowjetischen Geschich-

te eine zunehmende Tendenz zur »kumulativen Wiederkehr der Geschichte«178 nach-

zuweisen und nachzulesen. Diese Entwicklung kulminiert im sowjetischen Kolchos-

Tischkalender der späten 1930er Jahre, von dem Dobrenko feststellt, er sei eine im

»vorab geschriebene Zeitung«.179 Das ›Heute‹ in einem solchen Chronotyp hat wenig

mit einer, vielleicht sogar aus dem Prinzip der Tageszeitung entstandenen, Etablierung

der »Gegenwärtigkeit alsMöglichkeitsraum«180 gemein.Der sowjetische Chronotyp der

»absoluten Zeit«181 sieht keine Abweichungen vom Plan vor.

In diesemBuchwerden Varianten von diesemdominanten, sowjetischenChronotyp

der »absoluten Zeit« vorgestellt, die sämtlich als datierte Chronotypen den dominanten

Chronotyp erweitern, diesen desynchronisieren. Der »dokumentarische Moment« bei

Vasilij Ermilov, die Rück- und Mehrfachdatierungen bei Kazimir Malevič, die bezeich-

nende Spannung zwischen Tagesaktualität und monadischer Zeitlosigkeit im Groß-

buchprojekt »Den’ mira« am Übergang zwischen Avantgarde und Sozrealismus bis hin

zu den Strategien intervenierender Zeitgenossenschaft in der inoffiziellen Literatur der

spätsowjetischen Zeit können vor diesem Hintergrund einer künstlerischen Auseinan-

dersetzung mit dem dominanten sowjetischen Chronotyp gelesen werden. Außerdem

und ebenso grundsätzlich sind die gezeigten Phänomene datierter Chronotypen aber

sämtlich im Kontext allgemeiner, also nicht auf eine Auseinandersetzung mit spezi-

fisch sowjetischen Dispositiven ausgerichteter, Entwicklungen in der Kunst und Lite-

ratur des 20. Jahrhunderts zu sehen.Während sich in dem avantgardistischen Komplex

ten Freizeitgestaltung und ›Familienplanung‹, ist Evgenij Zamjatins 1920 entstandene Antiutopie

»My« (»Wir«) geradezu erschreckend prophetisch. Nicht nur werden die Rollläden der ›Privatwoh-

nungen‹ zentral gesteuert; lieben darf nur, wer zur fraglichen Stunde in Besitz eines »rosa Billets«

ist.

176 Ebd., S. 200-201. Für Hinweise im Zusammenhangmit dem sowjetischen Revolutionskalender be-

danke ich mich auch bei Abram Il’ič Rejtblat.

177 Evgenij Dobrenko: »Krasnyj den’ kalendarja: sovetskij čelovek meždu vremenem i istoriej«, in: So-

vetskoe bogatstvo. Stat’i o kul’ture i kino. K šestidesjatiletiju Chansa Gjuntera, St. Petersburg: Aka-

demičeskij proekt 2002, S. 97-123, hier: S. 119.

178 Ebd., S. 107.

179 Ebd., S. 112: »Настольный календарь колхозника – это газета, написанная наперед.« Vgl. auch

ebd., S. 109: Auch hier weist Dobrenko darauf hin, dass das Prinzip der Zeitung, als Apparat zur

Erneuerung der Information (news-paper) in der Sowjetkultur mit dem Prinzip des Kalenders zu-

sammenfällt.

180 Achim Landwehr: Geburt der Gegenwart. Eine Geschichte der Zeit im 17. Jahrhundert, Frankfurt

a.M.: Fischer 2014, S. 149.

181 Marina Balina: »PlayingAbsolute Time. Chronotypes of Sots-Art«, in: dies./Condee,Nancy/Dobren-

ko, Evgeny (Hgg.), Endquote. Sots-Art Literature and the Soviet Grand-Style, Evanston: Northwest-

ern University Press 2000, S. 58-74.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001 - am 14.02.2026, 06:40:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Datumskunst

von »Kunst als Möglichkeitsform«182, in der modernistischen Entgrenzungsbewegung,

»Werke zu schaffen, die nicht Kunst sind«,183 datumskünstlerisches Behaupten, Set-

zen und Markieren geradezu aufdrängt, sind in dem dominanten Befund vom zeitlos

Prozessualen einer postmodernen, chronophoben Erfahrungskunst184 Tendenzen zum

datierten Chronotyp nachzuweisen, so im Kapitel zu Chronophobie und Zeitgenossen-

schaft in diesem Buch.

»Der einzelne Tag ist erinnerungstechnisch Niemandsland«

»Dass das Gedächtnis das Vergangene doch fassen könnte in die Formen, mit denen

wir die Wirklichkeit einteilen! Aber der vielbödige Raster aus Erdzeit und Kausalität

und Chronologie und Logik, zum Denken benutzt, wird nicht bedient vom Hirn, wo es

des Gewesenen gedenkt. […] DasDepot des Gedächtnisses ist gerade auf Reproduktion

nicht angelegt. Eben dem Abruf eines Vorgangs widersetzt es sich. Auf Anstoß, auf

bloßpartielle Kongruenz, aus demblauenAbsurden liefert es freiwillig Fakten, Zahlen,

Fremdsprache, abgetrennte Gesten; […].«185

Datum ohne Erinnerung

Für sein Buch zum 30. April 1945 hat Alexander Kluge Zeitzeugen nach Erinnerungen

an diesen Tag befragt. Ernüchtert stellt er fest, dass es zwar »[r]eiche Bilder der Er-

innerung« gebe, »aber Datierung nur aufgrund äußerer Ereignisse.« So kommt Kluge

zu dem Fazit, dass »der einzelne Tag […] erinnerungstechnisch ein Niemandsland […]«

sei.186 DasMaterial für dieMikrogeschichte zu dem »Tag, an demHitler sich erschoss«,

liefern somit nicht Zeitzeugenerinnerungen, sondern Dokumente, die entweder mit

dem 30. April 1945 datiert sind oder aber im datierten Bezug zu diesem Jahrestag ste-

hen.

182 Herbert Molderings: »Ästhetik des Möglichen. Zur Erfindungsgeschichte der Readymades Marcel

Duchamps«, in: Gert Mattenklott (Hg.), Ästhetische Erfahrung im Zeichen der Entgrenzung der

Künste. Epistemische, ästhetische und religiöse Formen von Erfahrung im Vergleich, Hamburg:

Felix Meiner 2004, S. 105-135. Herbert Molderings: Über Marcel Duchamp und die Ästhetik des

Möglichen, Köln: Walther König 2019.

183 Marcel Duchamp: Die Schriften. Bd. 1. Zu Lebzeiten veröffentlichte Texte. Übersetzt, kommentiert

und herausgegeben von Serge Stauffer, Zürich: Regenbogen 1981, S. 100, 105: »Peut-on faire des

œuvres qui ne sont pas ›d’art‹?«

184 Ergänzend zu den an anderer Stelle zitierten Verweisen: Vjačeslav V. Ivanov: »The Category of Time

in Twentieth-Century Art and Culture«, in: Semiotica, 8/1 (1973), S. 1-45, S. 29 (Zur Zeitmessung in

Filmen Ingmar Bergmans). Hans-Thies Lehmann: Postdramatisches Theater, Frankfurt a.M.: Ver-

lag der Autoren 1999, S. 327ff. (Zur »offenen Prozessualiät« in der postdramatischen Zeitästhetik).

Hannelore Paflik-Huber: Kunst und Zeit. Zeitmodelle in der Gegenwartskunst, München: scaneg

Verlag 1997. (Eine gut gegliederte Materialsammlung ohne theoretische Reflexion der Phänome-

ne).

185 U. Johnson: Jahrestage, S. 58-59

186 Alexander Kluge: 30. April 1945: Der Tag, an dem Hitler sich erschoß und die Westbindung der

Deutschen begann, Berlin: Suhrkamp 2014, S. 291.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001 - am 14.02.2026, 06:40:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Datumskunst – Einleitende Überlegungen 43

Das Datum des Erinnerten ist feststellbar, rekonstruierbar, das Datum selbst

scheint weder Erinnerung zu enthalten noch zu ermöglichen. Diese erinnerungs-

technische Aporie stellt Datumskunst aus. Der »ideale« »mathematische Punkt«, die

»Dauer (»durée«) der Gegenwart«187 gerät als Datum in den Fokus.

Es handelt sich bei dieser Aporie mitunter um Störungen in der Dynamik des im

Folgenden mit Assmann skizzierten gedächtniskulturellen Normalfalls. Derlei durch

datierte Zeit wieder zu einer Sprache gelangende Störungen sind nicht zuletzt gebun-

den an das Trauma als blindem Fleck der Erinnerung. Während nämlich Erinnerung

»als mentaler Akt der Selbstsituierung im Zeitkontinuum […] der Kohärenzherstellung

[dient]«, ist die Erinnerung an das Trauma bzw. ist Erinnerung »im Trauma ausge-

schlossen.«188 Insofern also eine Erinnerung an das Trauma, das traumatisierende Er-

eignis, als Faktisches unmöglich ist, kann Erinnerung nicht auf das Faktische zugrei-

fen bzw. erschließt sich dieses nur als Fiktives. Dies aber nicht nur im vorschnell mit

dem Literarischen gleichgesetzten Fiktionalen, sondern im Zeitzeugen-Zeugnis selbst,

in dem das Fiktionale wie das Kontrafaktische eine zentrale erinnerungskulturelle Rolle

spielt.189

Assmann unterscheidet zwischen »Zeitinseln« im kommunikativen Gedächtnis, im

Alltagsgedächtnis und »Erinnerungsräumen« im kulturellen Gedächtnis, die sämtlich

»Erinnerungsfiguren« darstellen. Während »Zeitinseln« als Festtage, Riten, Epen, Ge-

dichte, Bilder aus der Zeit fallen,190 sind »Erinnerungsräume« als »Objektivationen der

Kultur«191 (Plakate, Briefmarken, Tracht, Brauchtum) und durch »retrospektive Beson-

nenheit« zeitlich indiziert. Für uns ist dabei wesentlich, dass das kulturelle Gedächt-

nis neben seiner »Identitätskonkretheit« durch eine wesentliche »Rekonstruktivität«

bestimmt ist. Rekonstruktiv heißt, dass kein kulturelles Gedächtnis imstande ist, die

Vergangenheit als solche zu bewahren, dass das kulturelle Gedächtnis immer sein Wis-

sen auf eine aktuelle gegenwärtige Situation bezieht, »rekonstruktiv verfährt«. In diesem

Sinne ist das Erinnerte also zumindest doppelt datiert: Mit demDatum oder den Daten

des Erzählens und dem Datum des Erzählten. Diese Vielzahl der Daten zieht nach sich,

dass das Gedächtnis in zwei Modi existiert: Einerseits in der »Potentialität des Archivs«,

im »Totalhorizont« angesammelter Texte, Bilder, Handlungsmuster, und andererseits

im »Modus der Aktualität«, worunter Assmann den von einer jeweiligen Gegenwart aus

aktualisierten und perspektivierten Stand an objektiviertem Sinn«192 versteht.

Hier wird der bereits erwähnte Vorgang des datierenden Zuschreibens und Zuein-

anderkommens zwischen den Daten zentral – in der Datierung des Ereignisses ebenso

187 Henri Bergson: Materie und Gedächtnis, Hamburg: Meiner 1991, S. 132.

188 Gertrud Koch: »Der Engel des Vergessens und die Black Box der Faktizität. Zur Gedächtniskon-

struktion in Claude Lanzmanns Film ›Shoah‹«, in: Anselm Haverkamp/Renate Lachmann (Hgg.),

Vergessen und Erinnern, München: Wilhelm Fink 1993, S. 67-77, hier S. 76.

189 G. Koch: Engel.MagdalenaMarszałek: »Zeugnis und kontrafaktisches Erzählen«, in: RiccardoNico-

losi/Brigitte Obermayr/Nina Weller (Hgg.), Interventionen in die Zeit. Kontrafaktisches Erzählen

und Erinnerungskultur, Paderborn: Ferdinand Schöningh 2019, S. 36-46, S. 36f.

190 JanAssmann: »KollektivesGedächtnis undkulturelle Identität«, in: ders./TonioHölscher (Hg.), Kul-

tur und Gedächtnis, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1988, S. 9-19.

191 Ebd., S. 12.

192 Ebd., S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001 - am 14.02.2026, 06:40:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Datumskunst

wie in den kalendarisch vorgeschriebenen Erinnerungsmarken, als Jahrestage.193 Vor al-

lem aber jenes Szenario des totalen Auseinanderfallens, in dem ein ›blindes Datum‹ an

die Unmöglichkeit eines solchen Zueinanderkommens erinnert, beschreibt eine Exorbi-

tanz datierter Zeit. Derrida nennt es das »Datum als Wesen ohne Wesen der Asche«194.

In der von Derrida beschriebenenWiederholungs- und Erinnerungsstruktur, in der

zwei Daten aufeinandertreffen, wird deutlich, dass es dabei vor allem um die Wieder-

kehr jenes kontingenten »Ereignisses«, das Daten und Fakten einstmals zusammen-

führte, und zwar als Ereignis und Erfahrung dieser Kontingenz geht.195 Derrida legt

dies anhand der Divergenz der möglichen Wissensinhalte von ›Autor‹, ›Gedicht‹ und

›Leser‹ dar, an deren begrenzter Potenz als Zeugen der Ereignisse: »Keine Zeugenschaft,

kein Wissen, nicht einmal das von Celan, könnte per definitionem ihre Dechiffrierung

ausschöpfen.« Das Datum hingegen, so Derrida, als immer »Gegebenes«, als bei jeder

Begegnung Anwesendes, sei zwar ein »absoluter«, jedoch stummer Zeuge. Das Datum

zeige also ›nur‹ an, dass es ›etwas‹ zu wissen gibt, dass an dieser Stelle im Kalender im-

mer auch anderes passiere: Das Datum bezeugt also ein wesentliches Mehr und somit

eine Unmöglichkeit (alles) zu wissen. Es markiert darüber hinaus das Vergessen, die

Möglichkeit, »jederzeit das Datum von nichts und niemandem«196 werden zu können.

DemMehr ebenso wie dem Nichtwissen müsse eine Sprache gegeben werden. Das Da-

tum fordert ein erinnerndes Erzählen heraus, denn es droht auch damit, sogar seine

Indexikalität zu verlieren. In dieser Form ist es dann nicht einmal Spur eines Ereignis-

ses, sondern, wie bereits zitiert, »einWesen ohne dasWesen der Asche.« Das Datum ist

immer gegeben und bleibt immer, es kann selbst nicht ausgelöscht werden197, und kann

aus eigener Kraft ›nichts‹ in Erinnerung rufen, außer dem immerzu statthabenden Ver-

gessen.

Daten des Widerstands

In »Sobibor, 14. Oktober 1943, 16 Uhr«198, entstanden aus Material, das Claude Lanz-

mann für »Shoah« drehte, scheint all das nicht zu stimmen. Das erinnerte Ereignis ist

auf die Minute genau datiert. Erzählt wird von einem erfolgreichen Aufstand in einem

Teil des Vernichtungslagers Sobibór. Die Planung dieses Aufstands gründete auf die

Termindisziplin des Lagerpersonals: »Unser ganzer Plan gründete auf die Pünktlichkeit

der Deutschen.«199 Die deutschen Lageraufseher wurden für diesen Tag ab 16:00 Uhr in

Abständen von fünf Minuten in die verschiedenen Werkstätten des Lagers bestellt, et-

193 J. Derrida: Schibboleth, S. 38; frz.: Ders., Schibboleth, S. 34.

194 J. Derrida, Schibboleth, S. 78; frz.: Ders., Schibboleth, S. 65.

195 Agamben, Giorgio:Was vonAuschwitz bleibt. Das Archiv und der Zeuge, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2003, S. 7f.: »Die Aporie von Auschwitz ist die Aporie historischer Erkenntnis selbst: die Nicht-

Koinzidenz von Fakten undWahrheit, von Konstatieren und Verstehen.«

196 J. Derrida: Schibboleth, S. 35f.; frz.: Ders., Schibboleth, S. 31f.

197 Derrida, Schibboleth, S. 78; frz.: Ders., Schibboleth, S. 65-66.

198 Claude Lanzmann: Sobibor. 14. Oktober 1943, 16 Uhr. Ein Lebender geht vorbei. DVD. Absolut Me-

dien 2001. 95 Minuten.

199 Ebd., 1:04:18.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001 - am 14.02.2026, 06:40:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Datumskunst – Einleitende Überlegungen 45

wa zur Anprobe der von den Lagerinsassen anzufertigenden Wintermäntel. »Um 16:00

Uhr sollten wir einen Deutschen töten und einen zweiten um 16:05.«200

Die mit Sicherheit absolut pünktlich Erscheinenden wurden zu diesem jeweiligen Zeit-

punkt mit einer Axt ermordet. Nur dank dieser Pünktlichkeit konnte der Plan gelingen,

›es‹ (die ›Beseitigung‹ des Wachpersonals) musste schnell gehen, doch möglichst lange

unbemerkt bleiben, damit die Zerstörung des Lagers von den Aufständischen und die

Flucht daraus gelingen konnte.201

Die Erzählung von diesem Aufstand und Widerstand, möglich durch die Pünkt-

lichkeit der Deutschen auch am 14. Oktober 1943, 16 Uhr, macht auf unheimliche Weise

jedes andere Datum als Widerstandsdatum vorstellbar. Darin ist das Datum aber nicht

einfach Gegebenes, es wird als Aufgegebenes sichtbar. Als Möglichkeitsform.

200 Ebd., 52:30.

201 Viele starben beim Fluchtversuch an den verminten Zäunen. Einigen Aufständischen gelang die

Flucht. Ebd., 1:25:00.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001 - am 14.02.2026, 06:40:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839409213-001 - am 14.02.2026, 06:40:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

