Vergessen

Wenn man sich iiber das Problem des Vergessens im Lebensverlauf kundig macht,
gelangt man bald zu einem literarischen Werk, das als Lieblingsreferenz in der in-
terdisziplindren Gedéchtnisforschung gelten kann. Seinem Verfasser, dem franzo-
sischen Romancier Marcel Proust, geht es um einen, letztlich durch den Genuss
eines Gebickstiicks ausgeldsten, gewaltigen Erinnerungssturm des Romanprota-
gonisten — das Buch aber tragt den Titel Auf der Suche nach der verlorenen Zeit.
Der Ausgangspunkt aller Erinnerungsverwicklungen ist demnach die Einsicht, weite
Teile des bisher gelebten Lebens vergessen zu haben. Dieses Vergessen ist nicht
etwas, das vollig spurlos vergangen und damit endgiiltig verschwunden wére. In
bestimmten Situationen, durch bewusst aufgesuchte oder zufillige, oft sinnliche Er-
innerungsreize, werden Eindriicke stimuliert, die tief im Bewusstsein vergraben zu
sein scheinen. Prousts Gedéchtnistheorie ist eine Theorie des unfreiwilligen Erin-
nerns, das mehr vergangene Eindriicke vergegenwirtigt, als urspriinglich vermutet.
Das Vergessene ist somit ein Wissen, welches seinem Trager oder seiner Trigerin
aufgrund vergangenen Erlebens korperlich eingeschrieben, aber zur Bewiltigung
des Alltags nicht automatisch verfiigbar ist. Man kann sich das Vergessene wie die
brodelnde Lava unter einem Vulkan vorstellen, die gelegentlich und durch mehr
oder weniger bekannte Ausgénge langsam hervorquillt oder eruptiv ihren Weg an
die Oberfléache findet.

Das Wissen, welches Menschen im Laufe ihres Lebens ansammeln und das in
einen kleinen, dem bewussten Zugriff verfiigbaren und einen groflen, diesem Zu-
griff verstellten Bereich unterschieden wird, steht im Gegensatz zu antiken Konzep-
tionen von Gedachtnis und Vergessen. So geht Platon davon aus, dass der Mensch
im Lebensverlauf Wissen anhéuft und so vom unwissenden Kind zum weisen Greis
wird (vgl. Dimbath 2014). Durch Tod und Wiedergeburt bleibt die Seele erhalten —
allerdings vergisst sie auf ihrer Wanderung durch die Unterwelt und bei der Uber-
querung des Flusses Lethe alles, was sie im vorgingigen Leben erfahren hat. Ver-
gessen fithrt somit dazu, dass das grundsétzlich vorhandene Weltwissen immer aufs
Neue wiedergefunden werden muss. Wahrend Platon also von einem endlichen

- am 14.02.2026, 16:58:58. EEEED


https://doi.org/10.14361/9783839448625-051
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

312 | Zeit im Lebensverlauf

universellen Wissen ausgeht, das allerdings in jedem Leben durch Erinnern neu er-
schlossen werden muss, stellt sich Proust ein individuelles Wissen vor, das in wei-
ten Teilen dem bewussten Zugriff nicht zur Verfiigung steht und mehr oder weni-
ger zufillig ins Bewusstsein geriickt werden kann. Vergessen ist in beiden Fillen
der Vorgang eines vermeintlichen und oberfléchlichen Verlusts des Wissens, das
aber irgendwann in der Tiefe der Welt sowie in der Tiefe des Individuums angelegt
wurde.

In der Alltagssprache ist das Wort ,,vergessen® diffus. Im Wesentlichen scheint
es mit Formen des Verlusts oder Verzichts zusammenzuhdngen: Was ,,man ver-
gessen kann®, wird nicht mehr gebraucht bzw. soll nicht mehr gebraucht werden,
und was ,,man vergessen hat®, ist bedauerlicherweise gerade nicht verfiigbar. Das
Worterbuch akzentuiert eher den Aspekt des Verlusts, wenn es ,,vergessen® damit
umschreibt, dass man etwas aus dem (geistigen) Besitz verliert (Duden 2007: 1805).
So gesehen ist auch die Amnesie, die infolge einer Hirnschddigung entsteht, eine
Variante des Vergessens.

Erinnern erfolgt erst dann, wenn etwas nicht automatisch abrufbar ist. Es setzt
als kognitiver Vorgang ein, sofern ein Vergessen vorausgegangen ist. Wenn Erin-
nern moglich ist, kann Vergessen nicht mit einem vollstdndigen Verschwinden oder
einer Loschung in Verbindung gebracht werden. Allerdings findet Erinnern nicht
statt, indem im ,,Oberstiibchen* gesucht, gefunden und dann etwas Vergangenes
hervorgezogen wird. Das Gedéachtnis ist kein Speicher, in dem vergangene Erleb-
nisse herumliegen. Vielmehr ist Erinnern ein Konstruktionsprozess, der im Riick-
griff auf Spuren vergangenen Erlebens und entlang eingefahrener Bahnen des
Wahrnehmens und Denkens eine frithere Erfahrung in der Gegenwart neu — als
Erinnerung — herstellt (vgl. Dimbath/Heinlein 2015). Auf ein kdrperliches Erleben
folgt eine Erfahrung, sobald man sich des Erlebten bewusst wird. Erleben findet
permanent statt, aber nur ein Teil des Erlebten wird gedanklich reflektiert. Die
Erfahrung, die ihrerseits ein (geistiges) Erlebnis darstellt und eine Spur hinterlasst,
kann durch das Erinnern bewusst aufgesucht bzw. aus mehreren Verkniipfungen
dhnlicher Spuren als erlebte Erfahrung neu geschaffen werden.

Ein Gedichtnis ist somit einerseits die Organisation des Riickgriffs auf Spuren
im Sinne von Zuordnung und Selektion. Andererseits ist es durch die Moglichkeit,
bei diesen Vorgingen zwischen vorher und nachher zu unterscheiden, die Voraus-
setzung allen Zeitbewusstseins. Das ,,gute Gedachtnis“ wére dann nicht eines, das
viel behilt, sondern eines, das Erinnerungen ermdglicht, die der erfolgreichen Ori-
entierung in einer gegenwértigen Situation zutréglich sind und sie zeitlich einzu-
ordnen vermag. Im Hintergrund solcher konstruktiven Operationen ruhen all die-
jenigen Eindriicke oder Spuren, welche fiir den gegenwiértigen Moment des Erin-
nerns nicht gebraucht werden. Je seltener auf sie zugegriffen wird, desto weiter tritt

- am 14.02.2026, 16:58:58. @)


https://doi.org/10.14361/9783839448625-051
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vergessen | 313

die Spur hinter relevanteren Eindriicken zuriick — der Pfad verwildert. Alles, was
nicht aktualisiert wird, wird somit vergessen. Dabei kann man von unterschiedli-
chen ,, Tiefen" ausgehen und nach dem léngst Vergessenen, dem Verdringten, dem
Verdeckten, dem Ubersehenen oder auch dem nur kurz Entfallenen differenzieren.
Der Verlust aus dem geistigen Besitz ist eine gedédchtnisspezifische Unverfiigbar-
keit. Zugleich bleibt die Moglichkeit bestehen, dass das Gedichtnis einen uralten
und lange vergessenen Eindruck wieder aufgreift. Prousts Protagonist erlebt dies
mit dem Biss in das Gebéckstiick.

Was veranlasst das Gedichtnis, dieses hervorzuheben, jenes auszublenden und
dabei eine bestimmte Form von Zeitlichkeit zu erzeugen? Hierauf gibt es aus so-
zialphilosophischer bzw. geddchtnissoziologischer Sicht zwei Antworten (vgl.
Dimbath/Heinlein 2015): Die eine entstammt der Lebensphilosophie und dem
amerikanischen Pragmatismus. Sie geht davon aus, dass das Gedéchtnis mehr oder
weniger intuitiv und iiber einen Ahnlichkeitsabgleich diejenigen Eindriicke oder
Spuren aktiviert, die fiir eine anstehende Problemldsung relevant sein kdnnten.
Die andere erwichst der franzdsischen Soziologie und besteht darin, dass der
Mensch nicht anders kann, als sich an sozialen Strukturen zu orientieren. Dabei
deutet er jede Situation geméaB der Muster, die ihm im Laufe seines Lebens beige-
bracht wurden. Solche Ordnungen — bspw. die Familie — bezeichnet der Wegbe-
reiter der Geddchtnissoziologie Maurice Halbwachs als gesellschaftliche Bezugs-
rahmen. Sie variieren je nach Kultur und bilden das kollektive Gedachtnis. In je-
dem Fall erzeugt das individuelle Gedéchtnis mit jeder erinnernden Orientierungs-
anstrengung ein neues Erlebnis und in der Folge gegebenenfalls eine mit einem
Zeitindex versehene Erfahrung. Dabei bleibt der Erfolg relevanter als der Misser-
folg, weshalb in Zukunft diejenigen Spuren eher aufgenommen werden, die in
dhnlichen Situationen erfolgversprechend sind. Zudem finden auf den ersten Blick
Anpassungsleistungen statt, indem die Situation in die etablierten Strukturen hin-
eingedeutet wird. Dass sich die Rahmen auch dndern kdnnen, zeigt sich, wenn aus
dem Erinnern ein von anderen erlebbares Erzeugnis wie bspw. eine Erzidhlung
hervorgeht, die ausnahmsweise die gesellschaftliche Ordnung verdndern kann. Es
entstehen dann neue Verhiltnisse, an denen sich das Erinnern entziindet. Vergessen
findet somit in zweierlei Hinsicht statt: Auf der individuellen Ebene werden die-
jenigen Erlebnisaspekte vergessen, die weder in die Problemldsungssituation noch
in das soziale Setting der Situation passen. Auf der sozialen Ebene geraten die
Aspekte der gesellschaftlichen Rahmen in Vergessenheit, welche durch neu hinzu-
gekommene Erzeugnisse nicht mehr relevant sind. Sie erscheinen dann als ,,aus
der Zeit gefallen®.

Auch der Lebenslauf — nicht nur verstanden als retrospektive Biografieerzih-
lung, sondern auch als Muster kulturell verfestigter und zeitlich-sequentiell ange-

- am 14.02.2026, 16:58:56.


https://doi.org/10.14361/9783839448625-051
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

314 | Zeit im Lebensverlauf

ordneter Stationen des Lebens bzw. als Zeitregime — ist ein gesellschaftlicher Be-
zugsrahmen. In der Lebenslaufforschung wurde seine Verdnderungsdynamik im
Zusammenhang mit der Institutionalisierung sowie der De-Institutionalisierung
des Lebenslaufs (Kohli 1985) diskutiert. Aus gedachtnissoziologischer Sicht steht
mit der Institutionalisierungsannahme zunichst die Orientierungsleistung lebens-
verlaufsspezifischen Wissens aus eigenen und sozial vermittelten Erinnerungen im
Fokus. Zugleich wird deutlich, dass weite Teile alltdglichen Erlebens, die nicht von
sozialen Erwartungen ,,gefasst* sind, dem Vergessen anheimfallen. Die De-Insti-
tutionalisierungsannahme zielt auf einen Wandel bzw. auf eine Diffusion vormals
eng definierter Erwartungshorizonte. Dabei ist nicht davon auszugehen, dass der
Lebenslauf als Rahmen an Bedeutung verlore; vielmehr handelt es sich um eine
Erweiterung der Gestaltungsmdglichkeiten insbesondere mit Blick auf die Reihen-
folge und Wiederholbarkeit der einzelnen Positionen unter der Bedingung subjek-
tiver Lebensfithrung (Kohli 1994). Die Erwartungsstruktur der Institution veran-
dert sich mit Blick auf Bildungs- sowie Bindungsphasen und -formen, bleibt je-
doch insofern bestehen, dass irgendwann im Leben Bildungs- und familiale oder
erwerbsmifige Bindungsphasen stattfinden und dass diese Abschnitte sowohl fiir
die legitimatorische Darstellung eines gelungenen Lebens als auch fiir die identi-
tatsspezifische Rekonstruktion des eigenen Lebens erinnert werden. Es sind also
sozial relevante und verwertbare Formen, die einen in Stationen oder Schlaglichter
fragmentierten Lebenslauf prasent halten, was sich auch auf die Zeitwahrnehmung
auswirkt und dazu fiihrt, dass zwar alles seine Zeit haben kann, diese Zeit jedoch
nicht mehr als sequentiell festgelegte Lebenszeit erscheint. Was sich nicht in die
institutionalisierten Erwartungsformate einordnen lasst, wird in der Regel nicht be-
notigt und bedarf, wenn es vor dem Vergessen bewahrt werden soll, einer beson-
deren Behandlung — bspw. durch Selbstdokumentation. Mit anderen Worten ver-
gessen wir die allermeisten Eindriicke unseres gelebten Lebens. Abseits dieser ge-
sellschaftlich umrahmten Bezugspunkte sind es nur die besonders hervorstechen-
den Erlebnisse, die persistent erhalten bleiben — dabei allerdings verdringt oder so
verfremdet werden, dass man mit Blick auf das origindre Erleben ebenfalls von
einem weitgehenden Vergessen ausgehen muss.

Fast alles, was nicht unmittelbar zur Bewéltigung des Lebens gebraucht wird,
féllt dem Vergessen anheim. Mit Blick auf die ,,Schule des Lebens*, also das, was
sich im Lebensverlauf an Erfahrungen ansammelt, handelt es sich auf den ersten
Blick um Erinnern. Begreift man aber Gedéchtnis als Selektionsinstanz, verwandelt
sich die Frage, warum etwas erinnert wird, in die Frage, warum bestimmte Erleb-
nisse nicht erinnert werden. Die Selektion nach akuter Relevanz ist also nicht der
einzige Gesichtspunkt. Neben der Verdrangung traumatischer Erlebnisse zeigt sich
dies bei (Auto-)Biografien als erinnerungskonstruktiven Erzahlungen, die bestimm-

- am 14.02.2026, 16:58:58. @)


https://doi.org/10.14361/9783839448625-051
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vergessen | 315

te Schwerpunkte setzen und vieles weglassen — zum Beispiel, wenn man sich be-
wusst an bestimmte Erlebnisse nicht erinnern will. Ein solches Vergessenwollen als
Handlung ist von ,,automatischer” Vergesslichkeit zu unterscheiden, da dem Ver-
gessen eine bewusste Steuerung zugrunde liegt (vgl. Dimbath 2014).

In Bezug auf den Lebens(ver)lauf lassen sich unterschiedliche Strategien des
Verschwindenlassens im Sinne eines Relevanzverzichts erkennen:

a) Verwahrensvergessenheit: Manchen Dingen, die einem Individuum im All-
tag begegnen oder von ihm hergestellt werden, kommt eine hohe Bedeutung zu —
auch wenn sie bei der Bewiltigung des Alltags kaum (mehr) gebraucht werden.
Vielleicht wurden sie aufgrund ihrer vergangenen Bedeutung nicht weggegeben
oder weggeworfen, sondern irgendwo aufbewahrt — vermutlich an einem Ort, an
dem sie den alltdglichen Verrichtungen nicht im Wege stehen. Mitunter wurde dies
als Verwahrensvergessenheit bezeichnet. Fiir den Lebenslauf handelt es sich hier
um eine Klasse von Dingen, die den Menschen ein ganzes Leben begleiten und, im
Fall dass man zufillig auf sie stof3t, bestimmte Erinnerungen und ein Bewusstsein
von ,,verlorener Zeit* auch abseits des institutionellen Rahmens hervorzurufen
vermdgen. Allein das Verwahren an einem peripheren Ort kann als Vergessens-
absicht verstanden werden.

b) Loschung und Reinigung: Manche Erlebnisse und mit ihnen verbundene
Erzeugnisse haben im Alltag so deutliche Spuren hinterlassen, dass sie immer wie-
der hervorkommen bzw. stéren. Sofern sie kein Nostalgiegefiihl ausldsen, kdnnen
sie ,,entsorgt” werden. Besonders schwierig wird das zum Beispiel bei Vergessens-
entscheidungen, die mit vergangenen Beziehungen verbunden sind. Vergessen soll
dann durch das Entsorgen von Erinnerungen oder durch den bewussten Wechsel
der Kontexte — etwa des Freundeskreises, des Wohnortes oder des Arbeitgebers —
erreicht werden. Im Fokus steht hierbei die Loschung bestehender Vergangenheits-
beziige sowie die Reinigung der Lebensbeziige von Spuren dieser Vergangenheit.

c¢) Beschweigen: Bewusstes Vergessen richtet sich auch auf Episoden im Le-
bensverlauf, die schambesetzt sind oder als anderweitig schmerzhaft erinnert wer-
den. Die alltagstherapeutische Aufforderung, nicht mehr iiber etwas zu sprechen
oder nicht mehr daran zu denken, ist das Bemiihen, Erinnerungsstimuli zu meiden.
Auch wenn Formen der Tabuisierung oder des kommunikativen Beschweigens in
der Regel auf eine wechselseitige ,,Ubereinkunft* angewiesen sind, mag das Aus-
blenden belastender Erfahrungen als Autosuggestion funktionieren. Mit Blick auf
den Lebenslauf ist das Schweigen iiber Episoden erfolgversprechender, die nicht
permanent von institutionalisierten Erinnerungsankern adressiert und abgerufen
werden. Ein Mittel, sozial dunkle Stellen zu iibertiinchen, kann darin bestehen,
beschonigende Darstellungen zu konstruieren oder einfach so zu tun, als sei der
Makel gar nicht aufgetreten.

- am 14.02.2026, 16:58:56. EEEED


https://doi.org/10.14361/9783839448625-051
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

316 | Zeit im Lebensverlauf

AbschlieBend lésst sich festhalten, dass Vergessen bei der Thematisierung des
Lebens(ver)laufs und der Biografie konstitutiv ist. Dies zeigt sich mitunter an ei-
ner gedéchtnisspezifischen Form von Zeitlichkeit: Die gesellschaftlich sinnhafte
Lebenszeit besteht in einem selektiven Rahmen von Vorstellungen, in welcher
Reihenfolge einzelne Lebensabschnitte ,,normalerweise® angeordnet sind und wie
lange diese Episoden zu dauern haben. Alternative Ordnungen, nach denen iiber die
Lebensspanne nachgedacht werden konnte, sind weder vorgesehen noch kdnnten
sie umstandslos eingesetzt werden: Das Zeitregime des institutionalisierten Lebens-
laufs bezieht sich auf vereinzelte Erinnerungsanker und nicht auf die Reflexion
der Dauer von Lebensabschnitten. Wére dies der Fall, wiirden wir nicht vergessen
haben, dass Momente der Langeweile und des Wartens auf altersspezifische Au-
tonomiegewinne die Kindheit und Jugend zu als extrem lang empfundenen Ab-
schnitten haben werden lassen. Schon war sie, die Jugendzeit — aber wie habe ich
mich im Alter von zehn, dreizehn oder sechzehn Jahren gefiihlt?

Oliver Dimbath

LITERATUR

Dimbath, O. (2014): Oblivionismus. Vergessen und Vergesslichkeit in der modernen
Wissenschaft. Konstanz: UVK.

Dimbath, O./Heinlein, M. (2015): Gedéichtnissoziologie. Paderborn: Wilhelm Fink.

Duden (2007): Deutsches Universalworterbuch (6., tiberarb. und erw. Auflage). Mann-
heim: Dudenverlag.

Kohli, M. (1985): Die Institutionalisierung des Lebenslaufs. Historische Befunde und
theoretische Argumente. In: Kdlner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsycholo-
gie, Jg. 37, Heft 1, S. 1-29.

Kohli, M. (1994): Institutionalisierung und Individualisierung der Erwerbsbiographie.
In: Beck, U./Beck-Gernsheim, E. (Hg.): Riskante Freiheiten. Individualisierung in
modernen Gesellschaften. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 219-244.

Proust, M. (1981): In Swanns Welt. Auf der Suche nach der verlorenen Zeit. Erster
Teil. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

- am 14.02.2026, 16:58:56.


https://doi.org/10.14361/9783839448625-051
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

