
ZfP 52. Jg. 1/2005

Birgit Schwelling

Kulturwissenschaftliche Traditionslinien in der 
Politikwissenschaft: Eric Voegelin revisited

1. Einleitung

Seit geraumer Zeit macht sich in den Geistes- und Sozialwissenschaften ein Pers-
pektivenwandel bemerkbar, der Kultur zunehmend in das Zentrum des analytischen
Interesses und der wissenschaftlichen Betrachtungsweise rückt, und damit andere
Schlüsselbegriffe, wie z.B. Gesellschaft ergänzt bzw. ablöst. 

Als Auslöser dieser häufig mit dem Schlagwort cultural turn versehenen Fächer
übergreifenden Tendenz lassen sich bestimmte Problemkonstellationen ausmachen,
die sich den von klassischen Theorien bereitgestellten Erklärungsansätzen entzie-
hen. Entwicklungen wie die nach dem Ende des Kalten Krieges ausgebrochenen
ethnischen Konflikte, zunehmende Fundamentalismen, weltweit zu beobachtende
Migrationsströme oder auch der postkoloniale Selbstbehauptungsdiskurs haben zu
einer zunehmenden Sensibilität für kulturelle Differenzen geführt und die Diskussi-
on um die Vor- und Nachteile einer verstärkten Ausrichtung der geistes- und sozial-
wissenschaftlichen Forschung auf Fragen der Kultur angestoßen.

Verglichen mit Fächern wie beispielsweise der Geschichtswissenschaft oder Sozi-
ologie, reagiert die deutschsprachige Politikwissenschaft bisher eher zögerlich auf
den skizzierten Trend.1 Gründe für diese Zurückhaltung mögen sein, dass Fragen
der Kultur innerhalb der Zunft entweder ganz ignoriert oder aber dem Forschungs-
feld Politische Kulturforschung zugeordnet werden, dessen Kernbereich sich im We-
sentlichen mit der Analyse von Einstellungen beschäftigt. 

1 Ein Indikator dafür ist, dass die Politikwissenschaft in Überblicks- und Einführungs-
bänden, die die Kulturwissenschaften zum Thema haben, selten erwähnt wird. In dem
von Heide Appelsmeyer und Elfriede Billmann-Mahecha herausgegebenen Sammel-
band (Kulturwissenschaft. Felder einer prozeßorientierten wissenschaftlichen Praxis,
Weilerswist 2001), der die Entwürfe kulturwissenschaftlicher Orientierung in den ein-
zelnen Disziplinen zum Thema hat, und in dem ein breites Fächerspektrum von der
Soziologie über die Ethnologie, Religionswissenschaft bis zur Psychologie vertreten ist,
fehlt die Politikwissenschaft beispielsweise gänzlich. Wenn in thematisch vergleichba-
ren Bänden überhaupt auf die Politikwissenschaft eingegangen wird, dann häufig nur
mit einem kurzen Verweis auf die Politische Kulturforschung, ohne dass neuere, davon
unabhängige Ansätze zur Kenntnis genommen werden.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 3  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:56:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3


Birgit Schwelling · Kulturwissenschaftliche Traditionslinien4

Trotz dieser zu konstatierenden Zurückhaltung lassen sich inzwischen Ansätze
erkennen, die Anregungen aus dem breiten Feld der Kulturwissenschaften aufneh-
men. Auch wenn in diesen Studien auf den cultural turn nicht immer explizit Bezug
genommen wird, können doch im Bereich der Methodologie, der Theorie, der em-
pirischen Forschungsinteressen und der erkenntnisleitenden Begrifflichkeit zahlrei-
che Anlehnungen an kulturwissenschaftliche Perspektiven ausgemacht werden. So
finden sich beispielsweise im Forschungsfeld ›Internationale Beziehungen‹ kon-
struktivistische Ansätze, neo-institutionalistisch ausgerichtete Arbeiten analysieren
Institutionen als symbolische Ordnungen, und interpretative Methoden und wis-
senssoziologische Kategorien werden in der Policy-Forschung eingesetzt.2

Was aber ist gemeint, wenn von kulturwissenschaftlichen Perspektiven die Rede
ist? Welche inhaltlichen und institutionellen Konsequenzen sind damit verbunden?

Es ist kaum möglich, das Programm, dem sich kulturwissenschaftliche Ansätze
verschrieben haben, exakt einzugrenzen. Dieser von manchen als Schwäche inter-
pretierte Mangel an scharfen Konturen zeichnet für andere gerade die Stärke dieser
neuen Forschungsperspektive aus: Ihrer Idee und ihrer Praxis nach sind die Kultur-
wissenschaften offen, hybrid und eklektizistisch. Ihre »offene Elastizität«3 ermögli-
che es gerade, »agiler als traditionelle Fächer auf aktuelle und übergreifende Fragen
zu reagieren«4 und damit auf bestimmte Engpässe der gegenwärtigen Ordnung der
Disziplinen zu antworten. 

Auch wenn sich die Kulturwissenschaften durch eine programmatische Vielfalt
an theoretischen Einflüssen, Konzepten und begrifflichen Grundlagen auszeichnen,
lassen sich dennoch einige gemeinsame Fluchtpunkte identifizieren, denen sich kul-
turwissenschaftliche Ansätze verpflichtet fühlen:

Erstens geraten gesellschaftliche Realitäten wie z.B. Ereignisse oder Institutionen
weniger als ›harte Tatsachen‹ in den Blick, sondern vielmehr in Form von Deutun-
gen und Auslegungen der Akteure, die diese ›Tatsachen‹ durch ihre Bezugnahme
konstituieren. Diese Deutungen wiederum lassen sich auf kollektiv geteilte Ausle-
gungen von Wirklichkeit, die Wahrnehmungen ordnen und vor deren Hintergrund
Menschen handeln, rückbeziehen. 

Aus diesen Formen des Handelns entstehen objektive Hervorbringungen wie
z.B. literarische und künstlerische Werke, Symbole, Sprache und Rituale, die zwei-
tens zu den bevorzugten Gegenständen kulturwissenschaftlicher Analyse zählen.
Diese Hervorbringungen sind deshalb für die kulturwissenschaftliche Analyse von
Interesse, weil sie immer wieder aufs Neue von individuellen und kollektiven Ak-
teuren angeeignet oder abgelehnt, verstanden oder missverstanden, transformiert

2 Vgl. dazu die Beiträge in Birgit Schwelling (Hg.), Politikwissenschaft als Kulturwissen-
schaft. Theorien, Methoden, Problemstellungen, Wiesbaden 2004.

3 Horst Bredekamp, »Neue Farben auf alter Leinwand. Kulturwissenschaft und Kultur-
geschichte« in: Bernd Henningsen / Stephan Michael Schröder (Hg.), Vom Ende der
Humboldt-Kosmen. Konturen von Kulturwissenschaft, Baden-Baden 1997, S. 117-127,
hier S. 119.

4 Ebd.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 4  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:56:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3


ZfP 52. Jg. 1/2005

Birgit Schwelling · Kulturwissenschaftliche Traditionslinien 5

und umgedeutet werden, und in ihnen kollektive Wertvorstellungen, Denkstruktu-
ren, Mentalitäten, Gefühle und Weltbilder sichtbar werden.

Mit dieser Forschungsperspektive verbindet sich drittens ein breit angelegter
Begriff von Kultur, der die Gesamtheit der Hervorbringungen des Menschen in
sämtlichen Lebensbereichen, also in Wirtschaft und Politik, Religion und Kunst,
Recht und Technik umfasst. Kultur lässt sich demnach verstehen als »Inbegriff al-
ler menschlichen Arbeit und Lebensformen«5, also als Grundzug eines jeden sozia-
len Handelns, und weniger als spezieller, von Politik und Gesellschaft abzugren-
zender Bereich. 

Viertens zeichnen sich kulturwissenschaftliche Ansätze durch eine Hinwendung
zu interpretativen Methoden aus. Es ist, um mit Max Weber zu sprechen, »die quali-
tative Färbung der Vorgänge«6, für die sich die Kulturwissenschaften interessieren.
Diese »nacherlebend zu ›verstehen‹« ist »eine Aufgabe spezifisch anderer Art [...],
als sie die Formeln der exakten Naturerkenntnis überhaupt lösen können oder wol-
len«7. Die Erkenntnis von »Kulturvorgängen« ist nach Weber daher nicht anders
denkbar »als auf der Grundlage der Bedeutung, welche die stets individuell geartete
Wirklichkeit des Lebens in bestimmten einzelnen Beziehungen für uns hat«8. In
welchem Sinn und in welchen Beziehungen dies der Fall ist, so Weber weiter, ent-
hülle aber kein Gesetz, sondern sei nur mittels verstehender Methoden möglich.
Auch wenn Weber hier von »verstehenden Methoden« spricht, bleiben »Erklärun-
gen« in seinem Denken nicht ausgeschlossen. Eine Engführung auf das Verstehen
gilt auch neueren Ansätzen in den Kulturwissenschaften als irreführend. Auch Kul-
turwissenschaften erklären, »wenn unter dem Erklären nun wiederum nicht (viel zu
eng) naturwissenschaftliche Methodologien im speziellen Sinn verstanden sind«9.

Der seit den achtziger Jahren des letzten Jahrhunderts zu beobachtende Prozess
der zunehmenden Etablierung und Entfaltung von Kulturwissenschaften lässt sich
institutionell und curricular vor allem an zwei Phänomenen beobachten:

Zum einen findet im deutschsprachigen Raum der Aufbau kulturwissenschaftli-
cher Studiengänge im Sinne eines transdisziplinär angelegten Einzelfaches statt.
Eine von Böhme, Matussek und Müller zusammengestellte Übersicht10 führt allein
neun grundständige Studiengänge und drei Aufbau- und Ergänzungsstudiengänge
an deutschen Hochschulen auf, die eine kulturwissenschaftliche Orientierung für
sich in Anspruch nehmen. Ein wichtiger Anstoß für diese Entwicklung ging von ei-

5 Wolfgang Frühwald / Hans Robert Jauß / Reinhart Koselleck / Jürgen Mittelstraß /
Burkhart Steinwachs, Geisteswissenschaften heute. Eine Denkschrift, Frankfurt a. M.
1991, S. 40.

6 Max Weber, »Die ›Objektivität‹ sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer Erkennt-
nis« in: ders., Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre, hg. v. Johannes Winckel-
mann, 7. Aufl. Tübingen 1988, S. 146-214, hier S. 173.

7 Ebd.
8 Ebd., S. 180.
9 Wolfgang Frühwald u.a., aaO. (FN 5), S. 41.

10 Hartmut Böhme / Peter Matussek / Lothar Müller, Orientierung Kulturwissenschaft.
Was sie kann, was sie will, Reinbek bei Hamburg 2000, S. 230 ff. 

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 5  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:56:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3


Birgit Schwelling · Kulturwissenschaftliche Traditionslinien6

nem Projekt aus, das auf Anregung des Wissenschaftsrates und der Westdeutschen
Rektorenkonferenz an der Universität Konstanz unter Mitwirkung von Wolfgang
Frühwald, Hans Robert Jauß, Reinhart Kosseleck, Jürgen Mittelstraß und Burkhart
Steinwachs entstand und mit der Veröffentlichung der Denkschrift »Geisteswissen-
schaften heute«11 eine bemerkenswerte Wirkung hatte. Anhand der 1991 gegründe-
ten Kulturwissenschaftlichen Fakultät der Europa-Universität Viadrina in Frank-
furt (Oder), die eine integrative Verbindung von Geistes- und Sozialwissenschaften
verfolgt, lässt sich dies exemplarisch verdeutlichen. In der aus Anlass der Gründung
der Universität vorgelegten Denkschrift12 wird ausdrücklich auf die Empfehlungen
der Kommission um Frühwald Bezug genommen und der Versuch unternommen,
diese in ein Studienprogramm zu übersetzen. Konkret bedeutet dies, dass »Sprache,
Literatur und Geschichte« ihre »spezialisierte Erörterung« nicht jeweils für sich fin-
den, sondern »im Rahmen umfassender ›Kulturthemen‹ aufgenommen [werden], in
denen Gesellschaften und soziale Gruppen jene Diskurse führen, mit welchen sie
sich verständigen und auseinandersetzen, um ihren Weg durch Geschichte und Ge-
genwart in die Zukunft zu finden«13.

Als weiteres Phänomen ist der seit den achtziger Jahren einsetzende Perspekti-
venwechsel innerhalb der etablierten Fächer zu nennen. Dem Begriff Kultur kommt
dabei der Status einer Fächer übergreifenden Orientierungskategorie zu, die den
etablierten Fächerkanon einer kritischen Revision unterziehen soll. Dabei verläuft
die Entwicklung in den einzelnen Disziplinen »nicht synchron und nicht nach ei-
nem einheitlichen Muster«14. Vielmehr haben die Einzeldisziplinen »je eigene Ent-
würfe einer ›kulturwissenschaftlichen Orientierung‹ der Theoriebildung und Empi-
rie ihres Fachgebietes«15 entwickelt. 

Für die Politikwissenschaft war in diesem Zusammenhang lange Zeit kennzeich-
nend, dass Fragen der Kultur innerhalb einer mit einem engen, auf Einstellungen
konzentrierten Kulturbegriff operierenden Politischen Kulturforschung bearbeitet
wurden. Erst ab Mitte der 1980er Jahre – u.a. mit Karl Rohes Forderung, den Blick
auf die Kultur auszuweiten und anstatt Einstellungen Vorstellungen zu untersu-
chen16 – wurden Stimmen laut, die die Einbeziehung der symbolischen Ebene, von
Bedeutungen und Sinngehalten in die Erforschung von Politik und Kultur forderten
und damit die Perspektive auf neue, von der Politischen Kulturforschung bisher

11 Wolfgang Frühwald u.a., aaO. (FN 5).
12 Europa-Universität Viadrina (Hg.), Denkschrift der Europa-Universität Viadrina

Frankfurt (Oder), Frankfurt (Oder) 1993.
13 Ebd., S. 52.
14 Heide Appelsmeyer / Elfriede Billmann-Mahecha, »Kulturwissenschaftliche Analysen

als prozeßorientierte Praxis. Einleitung« in: Dies., aaO. (FN 1), S. 7-17, hier S. 11.
15 Ebd.
16 Karl Rohe, »Politische Kultur und der kulturelle Aspekt von politischer Wirklichkeit.

Konzeptionelle und typologische Überlegungen zu Gegenstand und Fragestellung poli-
tischer Kulturforschung« in: Dirk Berg-Schlosser / Jakob Schissler (Hg.), Politische
Kultur in Deutschland. Bilanz und Perspektiven der Forschung, Opladen, S. 39-48; Karl
Rohe, »Politische Kultur und ihre Analyse. Probleme und Perspektiven der politischen
Kulturforschung« in: Historische Zeitschrift 250 (1990), S. 321-346.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 6  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:56:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3


ZfP 52. Jg. 1/2005

Birgit Schwelling · Kulturwissenschaftliche Traditionslinien 7

vernachlässigte Gegenstände wie Architektur, Bilder, Filme oder Mentalitäten aus-
zuweiten suchten17. Unabhängig von diesen beiden Strängen der Politischen Kul-
turforschung entwickelten sich ab den neunziger Jahren in anderen Teilbereichen
der Politikwissenschaft kulturwissenschaftliche Herangehensweisen. Dazu zählen
lassen sich die verstärkte Hinwendung zu interpretativen Verfahren in der Policy-
Analyse18, konstruktivistische Ansätze in der Erforschung internationaler Bezie-
hungen19, Forschungen zu Institutionen als symbolischen Ordnungen20 oder auch
der Versuch der Entwicklung einer Kulturgeschichte der Politik21. 

Das Spektrum der Forschungen, die Politik zu ihrem konstitutiven Gegenstand
zählen und diesen mit Kultur in Verbindung bringen, hat sich also demnach in den
letzten fünfzehn Jahren erheblich erweitert. Die für lange Zeit geltende exklusive
Zuständigkeit der Politischen Kulturforschung für Fragen der Kultur innerhalb der
Politikwissenschaft scheint sich zunehmend aufzulösen und durch eine Vielfalt an-
derer Ansätze ergänzt zu werden. Dabei zeichnen sich zwei grundsätzlich verschie-
dene Zugangsweisen ab:

Erstens geht es darum, Kultur mit sozialwissenschaftlichen Methoden zu erfor-
schen. Dabei kann Kultur verschiedene Bedeutungen annehmen: Im Fall der Politi-
schen Kulturforschung z.B. handelt es sich um als Einstellungen und Werte defi-
nierte Kultur, der vorzugsweise mit den Methoden der empirischen Sozialforschung
nachgespürt wird. 

Bei der zweiten Zugangsweise ist das Verhältnis genau umgekehrt: Hier wird
Politik mit kulturwissenschaftlichen Theorien und Methoden untersucht. Ein Bei-
spiel für diese Vorgehensweise sind die sozialkonstruktivistisch verfahrenden
Untersuchungen im Forschungsfeld Internationale Beziehungen: Der traditionelle
Gegenstand, etwa die Außenpolitik, wird beibehalten; was sich verändert, ist die
Perspektive auf den Gegenstand insofern, als verstärkt kulturwissenschaftliche

17 Vgl. u.a. Andreas Dörner, Politischer Mythos und symbolische Politik. Der Hermann-
mythos: Zur Entstehung des Nationalbewußtseins der Deutschen, Reinbek bei Ham-
burg 1996; Andreas Dörner / Ludgera Vogt (Hg.), Sprache des Parlaments und Semiotik
der Demokratie. Studien zur politischen Kommunikation in der Moderne, Berlin et al.
1995; Birgit Schwelling, Wege in die Demokratie. Eine Studie zum Wandel und zur
Kontinuität von Mentalitäten nach dem Übergang vom Nationalsozialismus zur Bun-
desrepublik, Opladen 2001.

18 Ein Überblick findet sich bei Frank Nullmeier, »Interpretative Ansätze in der Politik-
wissenschaft« in: Arthur Benz / Wolfgang Seibel (Hg.), Theorieentwicklung in der Poli-
tikwissenschaft. Eine Zwischenbilanz, Baden-Baden 1997.

19 Ein Überblick findet sich bei Thomas Schaber / Cornelia Ulbert, »Reflexivität in den
Internationalen Beziehungen. Literaturbericht zum Beitrag kognitiver, reflexiver und
interpretativer Ansätze zur dritten Theoriedebatte« in: Zeitschrift für Internationale
Beziehungen 1 (1994), S. 139-169.

20 Vgl. u.a. Karl-Siegbert Rehberg, »Institutionen als symbolische Ordnungen. Leitfragen
und Grundkategorien zur Theorie und Analyse institutioneller Mechanismen« in: Ger-
hard Göhler (Hg.), Die Eigenart der Institutionen. Zum Profil politischer Institutionen-
theorie, Baden-Baden 1994, S. 47-84.

21 Thomas Mergel, »Überlegungen zu einer Kulturgeschichte der Politik« in: Geschichte
und Gesellschaft 28 (2002), S. 574-606.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 7  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:56:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3


Birgit Schwelling · Kulturwissenschaftliche Traditionslinien8

Analysekategorien und Begrifflichkeiten wie etwa Symbolsysteme, Routinen und
Diskurse in das Zentrum der Untersuchung gerückt werden.

Neben den aufgezeigten Entwicklungen an der Schnittstelle von Politik und Kul-
tur finden sich nun in jüngster Zeit einige Hinweise auf eine verschüttete Traditi-
onslinie der Politikwissenschaft, die für eine kulturwissenschaftlich inspirierte Her-
angehensweise an das Politische bisher wenig beachtetes Potential bietet und um die
es in den folgenden Ausführungen gehen soll: Gemeint ist das Werk von Eric Voe-
gelin, einem der Gründungsväter der bundesrepublikanischen Politikwissenschaft.

Jürgen Gebhardt wagte im Jahr 1990 die Prognose, dass Voegelins Werk »unter
dem Horizont einer universalgeschichtlich angelegten vergleichenden Kulturanaly-
se, welche die Wissenschaftskultur der Jahrhundertwende prägte und unter verän-
derten Fragestellungen zum gegenwärtigen Moment wieder höchstes wissenschaft-
liches Interesse erzeugt«22, erneut in den Blick geraten werde. Gebhardt rückt hier
Voegelins Werk in die Nähe einer mit Namen wie Max Weber, Georg Simmel oder
Ernst Cassirer verbundenen »Kulturwissenschaft um 1900« und prognostiziert ein
bisher allerdings nur in Ansätzen erkennbares, neu erwachtes Interesse an Voegelin
und seinen Schriften. Und Michael Henkel konstatiert, dass die »Wiederaufnahme
kulturwissenschaftlicher Fragestellungen in die Politikwissenschaft [...] ein
günstigeres Klima für die Beschäftigung mit Voegelin«23 schaffe.

Die angeführten Autoren sind sich darin einig, dass Eric Voegelins Werk kultur-
wissenschaftliches Potential berge, das bisher innerhalb der deutschsprachigen Poli-
tikwissenschaft allerdings nicht ausreichend Berücksichtigung fand, ohne dass je-
doch näher darauf eingegangen wird, worin genau dieses Potential besteht. Im
Folgenden soll daher der Versuch unternommen werden, das Werk Eric Voegelins
hinsichtlich der Frage nach Anknüpfungspunkten für eine kulturwissenschaftlich
inspirierte Politikwissenschaft zu lesen. Es wird sich zeigen, dass das Werk des 1985
verstorbenen, innerhalb der deutschsprachigen Politikwissenschaft wenig beachte-
ten Voegelin tatsächlich als eine wichtige kulturwissenschaftliche Traditionslinie ge-
sehen werden kann und gerade heute, aufgrund der zunehmenden Hinwendung zu
Fragen der Kultur, interessante Anknüpfungspunkte bietet, die vor allem auf der
Ebene des wissenschaftlichen Selbstverständnisses, des Politikbegriffs und der Zu-
gangsweise zum Gegenstand zu finden sind. Bevor diese Punkte im Einzelnen aus-
geführt werden, soll zunächst die Frage aufgeworfen werden, warum einem lange
Vergessenen heute wieder Aufmerksamkeit zuteil wird.

22 Jürgen Gebhardt, »Die Suche nach dem Grund – Eine zivilgeschichtliche Konstante«
in: Peter Hampe (Bearb.), Symbol- und Ordnungsformen im Zivilisationsvergleich. Wis-
senschaftliches Symposium in memoriam Eric Voegelin, Tutzing 1990, S. 7-30, hier S. 8
(Akademie für Politische Bildung, Materialien und Berichte Nr. 61); vgl. dazu auch Jür-
gen Gebhardt, »Eric Voegelin und die neuere Entwicklung der Geisteswissenschaften«
in: ZfP 36 (1989), S. 251-263.

23 Michael Henkel, Eric Voegelin zur Einführung, Hamburg 1998, S. 9.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 8  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:56:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3


ZfP 52. Jg. 1/2005

Birgit Schwelling · Kulturwissenschaftliche Traditionslinien 9

2. Eric Voegelin revisited

2.1 Voegelins Position innerhalb der deutschsprachigen Politikwissenschaft

»Eric Voegelin ist ein unbekannter Bekannter«24, er blieb innerhalb der deutschspra-
chigen Politikwissenschaft ein »Fremder unter Fremden«25. Mit diesen und ver-
gleichbaren Stellungnahmen wird Voegelins Position innerhalb der deutschsprachi-
gen Politikwissenschaft gekennzeichnet. 1958 als erster Lehrstuhlinhaber des
politikwissenschaftlichen Instituts der Universität München aus der US-amerikani-
schen Emigration nach Deutschland zurückgekehrt, wurde sein umfangreiches
Werk in der deutschen Politikwissenschaft selten rezipiert und nur oberflächlich
wahrgenommen. Voegelin wurde bald in die Schublade des sogenannten »normativ-
ontologischen« Ansatzes gesteckt26, der von den Vertretern der dominierenden poli-
tikwissenschaftlichen Strömungen als konservativ und überholt angesehen wurde.
Henkel spricht in diesem Zusammenhang von einer »nur oberflächlichen Veror-
tung« des Voegelinschen Werks, »die lange Zeit eine wirkliche Auseinandersetzung
verhinderte«27. 

Wenn derartige Positionen geäußert werden, drängt sich unmittelbar die Frage auf,
warum Voegelin in Vergessenheit geriet und aus welchen Gründen sein Werk nur sel-
ten rezipiert wurde. Immerhin zählt Voegelin zu den ersten Lehrstuhlinhabern des
akademischen Fachs Politikwissenschaft in der Bundesrepublik. Gründe für die Ig-
noranz gegenüber Voegelins Werk scheint es viele zu geben. Sie finden sich zum Teil
in äußeren Faktoren, scheinen aber auch im Werk selbst und in Voegelins akademi-
schem Stil begründet zu liegen. Wie Hans Maier aus der Perspektive des Münchener
Kollegen berichtet, gab es große Differenzen in der Auffassung von Politischer Wis-
senschaft zwischen Voegelin und seinen Kollegen. Voegelins Hoffnung, dass sich die
Politikwissenschaft in Deutschland zu einer philosophischen Zentraldisziplin entwi-
ckeln würde – »universalistisch im Zugriff, ausstrahlend in viele Disziplinen, ähnlich
der Max Weberschen Soziologie auf der Höhe ihrer Wirkung«28 – war ganz und gar

24 Ebd., S. 7.
25 Hans Maier, »Eric Voegelin und die deutsche Politikwissenschaft« in: Occasional Papers

des Eric Voegelin-Archivs der Ludwig-Maximilians-Universität München XIV, hg. v.
Peter J. Opitz u.a., München 2000, S. 37-63, hier S. 37. Vgl. dazu auch Manfred Hen-
ningsen, »Eric Voegelin und die Deutschen« in: Merkur 48 (1994), S. 726-730; Peter J.
Opitz, »Stationen einer Rückkehr. Voegelins Weg nach München« in: Occasional Papers
des Eric-Voegelin-Archivs der Ludwig-Maximilians-Universität München XIV, hg. v.
Peter J. Opitz u.a., München 2000, S. 5-36.

26 Peter J. Opitz, »Spurensuche – Zum Einfluss Eric Voegelins auf die Politische Wissen-
schaft in der Bundesrepublik Deutschland« in: ZfP 36 (1989), S. 235-250; zur sog.
Münchener Schule vgl. Dietmar Herz / Veronika Weinberger, »Die Münchener Schule
der Politikwissenschaft« in: Wilhelm Bleek / Hans J. Lietzmann (Hg.), Schulen der
deutschen Politikwissenschaft, Opladen, S. 269-291.

27 Michael Henkel, »Staatslehre und Kritik der Moderne: Voegelins Auseinandersetzung
mit Ideologien und Autoritarismus in den dreißiger Jahren« in: PVS 41 (2000), S. 745-
763, hier S. 746.

28 Hans Maier, aaO. (FN 25), S. 50.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 9  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:56:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3


Birgit Schwelling · Kulturwissenschaftliche Traditionslinien10

unzeitgemäß und mit den dominanten politikwissenschaftlichen Schulen der sechzi-
ger bis achtziger Jahre nicht vereinbar. Neben den quer zum Zeitgeist liegenden Vor-
stellungen von Politischer Wissenschaft, müssen die Gründe für die Ignoranz gegen-
über seinem Werk jedoch auch bei Voegelin selbst gesucht werden. Seine »polemische
Begabung«29 muss auf viele, führt man sich die folgenden, von Maier beschriebenen
Szenen vor Augen, arrogant und verletzend gewirkt haben:

»Nun hatte Eric Voegelin ein so forderndes Auftreten, eine so dezidierte Art, sei-
nen Standpunkt zu vertreten, dass seine Wortmeldungen in der wissenschaftlichen
Öffentlichkeit oft verwunderte und empörte Reaktionen auslösten. Kein Wissen-
schaftler hört es gern, wenn ein anderer seine intellektuelle Überlegenheit allzu
nachdrücklich ausspielt – etwa mit der Bemerkung, die ich als Fakultätskollege oft
von ihm gehört habe: ›Darf ich etwas Wissenschaft in die Debatte träufeln?‹«30 

Aber nicht nur durch derartiges Verhalten scheint sich Voegelin isoliert zu haben.
Auch das Werk selbst ist, im doppelten Sinn, nur schwer zugänglich. Zum einen
scheint die Tatsache, dass viele der Schriften Voegelins lange Zeit nur in englischer
Sprache vorlagen, auf die Verbreitung seiner Gedanken im deutschsprachigen Raum
nicht gerade förderlich gewirkt zu haben. Zum anderen machen es, darauf weist
Henkel hin, die »Komplexität und der Voraussetzungsreichtum seiner Argumenta-
tion«31 dem Leser nicht eben leicht, den Intentionen Voegelins zu folgen. Auf den
heutigen Leser wirkt Voegelins Sprache fremd und unzugänglich, jedenfalls weit ab-
seits der gebräuchlichen Sprachgewohnheiten in den Sozialwissenschaften. Dies, die
Breite seines wissenschaftlichen Ansatzes und der interdisziplinäre Charakter seines
Werkes scheinen auf viele eher abschreckend als einladend gewirkt zu haben.

Handelt es sich also bei dem sich seit Anfang der neunziger Jahre verstärkt regen-
den Interesse um die Rehabilitierung eines zu Unrecht Vergessenen? Vermutlich lässt
sich die Wiederentdeckung Voegelins darauf zurückführen, dass seine Gedanken aus
verschiedenen Gründen heute zugänglicher sind als in den Jahrzehnten zuvor:

Zum einen scheinen die Aktivitäten des 1990 in München gegründeten, von Peter
J. Opitz geleiteten Eric-Voegelin-Archivs einen nicht unbedeutenden Einfluss auf
die Wahrnehmung der Schriften Voegelins zu haben. Mit den seit 1996 veröffent-
lichten Occassional Papers32 wurde ein Forum für die Auseinandersetzung mit Voe-
gelins Werk geschaffen. Die seit 1993 im Wilhelm Fink Verlag erscheinende Schrif-
tenreihe Periagoge macht wichtige, bisher nicht ins Deutsche übersetzte bzw.
vergriffene Teile des Voegelinschen Werks zugänglich, und seit dem Jahr 2001 er-
scheint Voegelins Hauptwerk Order and History33 in deutscher Übersetzung. 

Zum anderen hat sich das intellektuelle Klima dahingehend gewandelt, dass sol-
chen Positionen, die nicht eindeutig in ein Schema gepresst werden können, offener

29 Stephan Sattler, »Der große Schwierige« in: Die Zeit Nr. 40, 26. September 2002, S. 43.
30 Hans Maier, aaO. (FN 25), S. 49.
31 Michael Henkel, aaO. (FN 23), S. 10.
32 Zu den Occasional Papers vgl. auch Barry Cooper, »Surveying the ›Occasional Papers‹«

in: The Review of Politics 62 (2000), S. 727-751.
33 Zu Order and History vgl. auch Peter J. Opitz, »›Ordnung und Geschichte‹ – ein unbe-

kannter Klassiker« in: Sinn und Form 53 (2001), S. 611-622.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 10  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:56:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3


ZfP 52. Jg. 1/2005

Birgit Schwelling · Kulturwissenschaftliche Traditionslinien 11

und mit größerer Neugier begegnet wird. Die für die deutschsprachige Politikwis-
senschaft lange Zeit gültige Einteilung in die »Drei-Schulen-Lehre« hat für die jün-
gere Generation unter den Sozialwissenschaftlern an Bedeutung verloren. Die ein-
deutige Zuordnung zu ausschließlich einer Schule bzw. einer Referenztheorie lässt
sich immer weniger beobachten; vielmehr ist für den Umgang mit Theorien eine zu-
nehmende Offenheit kennzeichnend, in deren Zusammenhang eher problem- als
schulenorientiert gedacht und geforscht wird. 

Darüber hinaus sind einige der grundlegenden Kategorien, die Voegelin in seinem
Werk entfaltet (z.B. »Erfahrung« und »Symbol«), einer nicht ausschließlich, aber
zunehmend auch an kulturwissenschaftlichem Vokabular geschulten Generation
von Wissenschaftlern heute vertrauter als dies in den Jahrzehnten vor 1990 der Fall
war. Die verstärkte Zuwendung zu Voegelins Werk scheint also auch darauf
zurückzuführen zu sein, dass Kategorien und Problemstellungen mit der »kultura-
listischen Wende« in die wissenschaftliche Diskussion Eingang gefunden haben, die
Jahrzehnte zuvor in ganz ähnlicher Form bereits von Voegelin entwickelt und auf-
geworfen wurden. 

Insofern war Voegelin seiner Zeit in gewisser Weise voraus. Diese Aktualität lässt
sich beispielsweise auch am Begriff der »politischen Religionen« beobachten, den
Voegelin bereits in den dreißiger Jahren entwickelte und der in der zeitgenössischen
Forschung zu modernen Ideologien und den totalitären Bewegungen des 20. Jahr-
hunderts von zentraler Bedeutung ist34. Auch im Hinblick auf Huntingtons These
vom »Zusammenprall der Kulturen« haben Voegelins Überlegungen, darauf hat Mi-
chael Henkel hingewiesen, eine erstaunliche Aktualität: »Mit Huntingtons [...] The-
sen tauchen theoretische Probleme auf, die Voegelin bereits in den sechziger Jahren
ausführlich behandelt.«35

Und dass Voegelin seiner Zeit voraus war, gilt auch für diejenigen Aspekte seines
Werkes, auf die in den folgenden Abschnitten der Schwerpunkt gelegt wird: die
Ebene des wissenschaftlichen Selbstverständnisses, der von Voegelin entwickelte
Politikbegriff und seine grundlegende Zugangsweise zum Gegenstand. Voegelin
entwickelte in den genannten Zusammenhängen Positionen, die heute unter dem
Stichwort »kulturalistische Wende« diskutiert werden. Darauf wird im Folgenden
näher eingegangen.36

34 Vgl. u.a. Hans Maier (Hg.), ›Totalitarismus‹ und ›Politische Religionen‹. Konzepte des
Diktaturvergleichs, Paderborn et al. 1996, darin insbesondere Dietmar Herz, »Der
Begriff der ›politischen Religionen‹ im Denken Eric Voegelins«, S. 191-209.

35 Michael Henkel, aaO. (FN 23), S. 167.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 11  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:56:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3


Birgit Schwelling · Kulturwissenschaftliche Traditionslinien12

2.2 Kulturwissenschaftliche Ansatzpunkte in Voegelins Schriften

2.2.1 Politikwissenschaft als Wissenschaft von der Ordnung des Menschen

Voegelin verstand Politikwissenschaft in einem sehr umfassenden Sinn als »Wissen-
schaft von der Ordnung des Menschen in der Gesellschaft«37. Jede Gesellschaft ste-
he vor der Aufgabe, eine Ordnung zu schaffen, die ihrer Existenz Sinn verleihe.
Dieser Prozess der Schaffung und Erhaltung von Ordnung ist von Versuchen be-
gleitet, »die symbolischen Formen zu finden, die diesen Sinn adäquat ausdrü-
cken«38, die Bedeutung, die der Ordnung zukommt, also in Symbolen und anderen
Wissensformen festzuhalten und weiterzugeben.

Der Politikwissenschaft wies Voegelin die Aufgabe zu, dieses Ordnungswissen
anhand der »großen politischen Kulturbereiche«39 zu untersuchen, wobei das Spek-
trum der untersuchten Gesellschaften und ihrer Ordnungsformen, das Voegelin für
relevant erachtete, enorm breit ist. Es reicht vom »Bereich der ›konfuzianischen
Völkerfamilie‹« (China, Japan, Korea und Südostasien), über Indien, »den isla-
misch-arabischen Bereich«, Afrika, die »Sowjetunion und ihre Satellitenstaaten«
über West- und Südeuropa bis zu den Ländern des British Commonwealth und
schließlich den USA und Lateinamerika40. Aber nicht nur der geographische Rah-
men, den Voegelin absteckt, ist breit; auch zeitlich reichen Voegelins Untersuchun-
gen weit zurück. Nicht nur die modernen Nationalstaaten werden als symbolische
Ordnungsformen in den Blick genommen, sondern auch historisch sehr viel weiter
zurückliegende Formen gesellschaftlicher Ordnung sollen nach seinen Vorstellun-
gen miteinbezogen werden. In seinen eigenen Untersuchungen werden beispiels-
weise die Reichsorganisationen des alten Nahen Ostens, das »Auserwählte Volk

36 Kenner der Voegelinschen Schriften werden in den folgenden Ausführungen zentrale
Elemente des Werkes vermissen. So bleiben etwa wichtige Kategorien wie »Wahrheit«
und »transzendente Repräsentation« unberücksichtigt. Insofern handelt es sich nicht
um einen umfassenden Überblick über Voegelins Werk, sondern vielmehr um einen
selektiven Zugriff auf diejenigen Kategorien, die vor dem Hintergrund der aktuellen
kulturwissenschaftlichen Debatte von besonderem Interesse sind. Gleichwohl erfolgt
der Zugriff auf Voegelins Werk nicht willkürlich; die im Folgenden aufgezeigten Punkte
ziehen sich wie ein roter Faden durch seine Schriften und sind zu den grundlegenden
methodologischen und begrifflichen Einsichten zu zählen. Für einen einführenden
Überblick über Voegelins Werk vgl. Michael Henkel, aaO. (FN 23); Peter J. Opitz, »Zur
Binnenstruktur eines ›ontologisch-normativen‹ Theorieansatzes. Versuch einer syste-
matischen Rekonstruktion der politischen Philosophie Eric Voegelins« in: ZfP 36
(1989), S. 370-381.

37 Eric Voegelin, »Memorandum betreffend die Entwicklung der Politischen Wissenschaf-
ten im Rahmen der Staatswirtschaftlichen Fakultät« in: Occasional Papers des Eric-Voe-
gelin-Archivs der Ludwig-Maximilians-Universität München XIV, hg. v. Peter J. Opitz
u.a., München 2000, S. 64-81, hier S. 71 (zuerst 1959).

38 Eric Voegelin, Ordnung und Geschichte, Band 1: Die kosmologischen Reiche des Alten
Orients – Mesopotamien und Ägypten, hg. v. Jan Assmann, München 2002, S. 27.

39 Eric Voegelin, Memorandum, aaO. (FN 35), S. 73.
40 Ebd.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 12  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:56:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3


ZfP 52. Jg. 1/2005

Birgit Schwelling · Kulturwissenschaftliche Traditionslinien 13

und seine Existenz in historischer Form«41, die griechische Polis und die Entwick-
lung der Philosophie als deren symbolische Ordnungsform sowie »die multikultu-
rellen Reiche seit Alexander und die Entwicklung des Christentums«42 berücksich-
tigt. Im Mythos, in der Philosophie, im Christentum, in der Gnosis und den
Nationalstaaten erkennt Voegelin die wichtigsten Typen von Ordnung, die jeweils
anhand der »Symbole ihrer Selbstauslegung«43 und »in der Abfolge ihres Auftretens
in der Geschichte«44 untersucht werden. Die Geschichte der von Menschen geschaf-
fenen Ordnungen und ihrer symbolischen Formen weisen dabei den Weg zur
»Ordnung der Geschichte«: »Die Ordnung der Geschichte enthüllt sich in der Ge-
schichte der Ordnung.«45

Voegelins Betonung der Bedeutung eines weit zurückreichenden und breit ange-
legten historischen Wissens erfolgte nicht aus idiosynkratischer Vorliebe, sondern
war wesentlicher und unabdingbarer Bestandteil seines Verständnisses von Politik-
wissenschaft, das sich auch in der Gestaltung seines Lehrprogramms widerspiegel-
te.46 Voraussetzung für eine erfolgreiche Politikwissenschaft war für ihn, »dass man
weiß, wovon man spricht«47. Um dies zu erreichen, sollte »man sich ein vergleichen-
des kulturgeschichtliches Wissen nicht nur von den modernen Zivilisationen [aneig-
nen], sondern auch von den mittelalterlichen und den alten Zivilisationen – und
nicht nur von den westlichen Zivilisationen, sondern auch von der Zivilisation des
Nahen und Fernen Ostens«48. Dabei wollte Voegelin die Einbeziehung des kultur-
geschichtlichen Wissens nicht als Versuch verstanden wissen, »Kuriositäten einer
toten Vergangenheit zu erkunden«49, sondern vielmehr als Mittel, die »Struktur der
Ordnung, in der wir gegenwärtig leben«50 zu untersuchen und, mit dem Wissen
über andere mögliche Ordnungsformen, überhaupt erst zu verstehen.

Der Bogen, den Voegelin in seiner Forschungs- und Lehrtätigkeit spannte, war
also sowohl räumlich als auch zeitlich weit und grundsätzlich kulturvergleichend
angelegt. Hinzu kommt, dass Voegelin eine Vorliebe für Quellen hegte, die jenseits
des üblichen politikwissenschaftlichen Zugriffs liegen. Neben literarischen Zeugnis-
sen des Taoismus und des Buddhismus oder den Qumran-Texten griff er in seinen

41 Eric Voegelin, Ordnung, aaO. (FN 36), S. 28.
42 Ebd.
43 Ebd.
44 Ebd.
45 Ebd., S. 27.
46 Neben Veranstaltungen zur »Institutionenlehre«, zur »Geschichtsphilosophie und Ide-

engeschichte«, zur »Amerikanischen Außenpolitik«, zur »Theorie der Politik« finden
sich in den Vorlesungsverzeichnissen auch Seminare zur »Ostasiatischen Politik«, zum
»Alten Orient und Israel« und zur »Fernöstlichen Politik«. Vgl. dazu Thies Marsen,
Zwischen Reeducation und Politischer Philosophie. Der Aufbau der Politischen Wissen-
schaft in München nach 1945, München 2001, S. 161. 

47 Eric Voegelin, Autobiographische Reflexionen, hg. v. Peter J. Opitz, München 1994, S.
31.

48 Ebd.
49 Eric Voegelin, Ordnung, aaO. (FN 36), S. 32.
50 Ebd.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 13  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:56:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3


Birgit Schwelling · Kulturwissenschaftliche Traditionslinien14

Untersuchungen auch auf Werke der Weltliteratur zurück, etwa in einem Aufsatz
von 1921 auf das Werk von Wedekind51. In einem 1965 auf der Jahrestagung der
»Deutschen Vereinigung für Politische Wissenschaft« gehaltenen Vortrag mit dem
Titel »Was ist politische Realität?« merkt Voegelin an, dass »wer sich heute z.B. in
Deutschland über die großen Probleme des Ordnungsdenkens unterrichten will«,
besser daran tue, »sich mit den Romanciers wie Robert Musil, Hermann Broch,
Thomas Mann, Heimito von Doderer oder Dramatikern wie Frisch oder
Dürrenmatt zu beschäftigen, als die professionelle Literatur zur Politik zu lesen«52. 

Man mag diesen spezifischen Zugang zum Gegenstandsbereich der Politikwis-
senschaft für abseitig und wenig aussagekräftig halten. Voegelin gelang es damit je-
doch Kategorien zu entwickeln, die heute von erstaunlicher Aktualität sind und in-
sofern ›funktionieren‹, als damit Phänomene erfasst werden können, die sich
anderen Erklärungsansätzen entziehen. Neben der Kategorie »politische Religion«,
die zeitversetzt Eingang in die Sozialwissenschaften gefunden hat und auf die im
letzten Abschnitt bereits hingewiesen wurde, bieten Voegelins Ausformulierungen
der Begriffe »Erfahrung« und »Symbol« wichtige Ansatzpunkte für eine kulturwis-
senschaftlich orientierte Politikwissenschaft. Auf diese beiden Begriffe soll im fol-
genden Abschnitt näher eingegangen werden.

2.2.2 Erfahrungen und ihre Symbolisierung

Ein für die Kulturwissenschaften interessanter Ansatzpunkt, der gleichzeitig in
Voegelins Werk einen zentralen Stellenwert einnimmt, ist die Konzentration auf Er-
fahrungen, ihre Übersetzung in symbolische Formen und deren Interaktion. Nach-
dem Voegelin die »konventionelle Annahme [...], dass es Ideen gibt, dass diese eine
Geschichte haben und dass eine Geschichte der politischen Ideen einen Bogen der
klassischen Politik bis hin zur Gegenwart schlagen muss«53 im Verlauf seiner Arbeit
an einem Lehrbuch zur Ideengeschichte verworfen hatte54, und damit Ideen im
konventionellen Sinn als zentralen Gegenstand seiner historischen Untersuchungen
aufgab, ersetzte er diese durch den Begriff der Erfahrung, der fortan im Zentrum
seiner Untersuchungen steht. Sie ist für ihn nun diejenige »Realität«, die es histo-
risch zu erforschen gilt. Und sie ist dem Forschenden nur zugänglich in ihrer Arti-
kulation in Symbolen.

51 Eric Voegelin, Wedekind. Ein Beitrag zur Soziologie der Gegenwart, Occasional Papers
des Eric-Voegelin-Archivs der Ludwig-Maximilians-Universität München II B, hg. v.
Peter J. Opitz, München 1996.

52 Eric Voegelin, »Was ist politische Realität?« in: ders., Anamnesis. Zur Theorie der
Geschichte und Politik, München 1966, S. 283-354, hier S. 331.

53 Eric Voegelin, Reflexionen, aaO. (FN 45), S. 98.
54 Vgl. zur Werksgeschichte der History of Political Ideas Thomas A. Hollweck / Ellis

Sandoz, »General Introduction to the Series« in: Eric Voegelin: History of Political
Ideas, Vol. I: Hellenism, Rome and Early Christianity, Columbia 1997, S. 1-47 (=The
Collected Works of Eric Voegelin, Vol. 19).

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 14  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:56:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3


ZfP 52. Jg. 1/2005

Birgit Schwelling · Kulturwissenschaftliche Traditionslinien 15

Das Problem der Ideen wurde damit jedoch nicht hinfällig. Vielmehr ordnet Voe-
gelin Ideen nun in das neu entworfene begriffliche Instrumentarium ein. Er unter-
scheidet fortan zwischen Ideen als Konstruktionen einerseits und menschliche Er-
fahrungen zum Ausdruck bringenden Symbolen andererseits. Ideen werden
insofern als Konstruktionen begriffen, als sie »Symbole, welche Erfahrungen aus-
drücken, in Begriffe [verwandeln]«55. Zur Untersuchung von Ordnung genüge es
nicht, sich auf Ideen zu konzentrieren, da diese Erfahrungen immer schon interpre-
tiert und gewissermaßen verzerrt wiedergeben. Zwar handelt es sich auch bei den
Symbolen um (Re-) Konstruktionen von Erfahrungen, aber im Gegensatz zu den
Ideen sieht Voegelin darin gewissermaßen die erste, und nicht schon die zweite Ab-
leitung bzw. Interpretation von Erfahrungen. Da dieser Unterschied in der Regel
nicht reflektiert wird, werde mit der Konzentration auf Ideen suggeriert, dass »eine
andere als die erfahrene Realität«56 existiere. Nach Voegelins Überzeugung ist dies
jedoch nicht der Fall: »Aber eine andere als die erfahrbare Realität existiert nicht«57.

Der Perspektivenwechsel weg von den Ideen und hin zu den Erfahrungen und
ihren Symbolen ist darauf zurückzuführen, dass Voegelin das Feld der westlichen
Entwicklung erweiterte, zunächst um Erkenntnisse über die alten Hochkulturen im
Nahen Osten. Dadurch aber traten zum einen Phänomene in den Blick, die unter
den Begriff Ideen nicht zu subsumieren waren. Man konnte, so Voegelin, »unter der
Überschrift ›Ideen‹ nicht ein ägyptisches Krönungszeremoniell oder das Vortragen
des Enuma Elish während der sumerischen Neujahrsfeiern abhandeln«58. Zum an-
deren wurde durch den erweiterten geographischen und zeitlichen Horizont die
Annahme einer linearen Entwicklung hin zur westlichen Moderne unhaltbar: 

»Das Schema der linearen Entwicklung der politischen Ideen von dem vermeint-
lichen Konstitutionalismus Platons und Aristoteles‹ über den dubiosen Konstitutio-
nalismus im Mittelalter hin zum glorreichen Konstitutionalismus der Moderne
brach zusammen«59.

Voegelin trägt mehr und mehr empirische Belege zusammen, die die Interpretati-
on einer »Vielfalt sich unterschiedlich voneinander entwickelnder Vorgänge, die
sich zu verschiedenen Zeitpunkten und eigenständig in konkreten Menschen und
Gesellschaften ereignen«60, stärken und ihn von der Vorstellung einer unilinearen
Geschichte der Menschheit Abstand nehmen lassen. Geschichte wird nunmehr als
ein »komplexes Geflecht von Bedeutungslinien«61, als dynamischer und pluraler
Prozess begriffen, in dessen Ablauf es zu Interaktionen zwischen verschiedensten
symbolischen Formen kommt. Dabei lösen, wie es unilineare Modelle historischer

55 Eric Voegelin, Reflexionen, aaO. (FN 45), S. 98.
56 Ebd.
57 Ebd.
58 Ebd., S. 83.
59 Ebd.
60 Ebd., S. 103.
61 Peter J. Opitz, »In Memoriam Eric Voegelin« in: Eric Voegelin: Ordnung, Bewußtsein,

Geschichte. Späte Schriften, hg. v. Peter J. Opitz, Stuttgart 1988, S. 215-225, hier S. 219.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 15  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:56:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3


Birgit Schwelling · Kulturwissenschaftliche Traditionslinien16

Entwicklung nahelegen, neu auftretende symbolische Formen von Ordnung ältere
nicht einfach ab:

»Die älteren symbolischen Formen werden [...] nicht einfach von der neuen Ord-
nungswahrheit überholt, sondern behalten ihre Gültigkeit für jene Bereiche, die von
den später gewonnenen Einsichten nicht berührt werden, wenn auch ihre Symbole
Bedeutungswandlungen erfahren, sobald sie in den Bannkreis der jüngeren und nun
beherrschenden Form eintreten.«62 

An die Stelle des konventionellen Konzepts der Geschichte von Ideen, erzählt
anhand einer chronologischen Auflistung bedeutender Denker und ihrer Theorien,
tritt nun eine Kulturgeschichte politischer Ordnung, die vor dem Hintergrund der
jeweiligen historischen Epoche und anhand von Erfahrungen und deren Symboli-
sierungen untersucht werden. In diesem Zusammenhang gewinnt der Begriff der
»historischen Konfiguration«63 seine Bedeutung. Eine Konfiguration berücksichtigt
die jeweiligen Ordnungsformen in ihrem Gesamtzusammenhang, den formalen in-
stitutionellen Aspekt, den Voegelin auch als »deskriptive Repräsentation«64 bezeich-
net ebenso wie die korrespondierenden »Leitideen«65 bzw. »Selbstinterpretatio-
nen«66, die, um es mit Mary Douglas auszudrücken, Aufschluss darüber geben, »wie
Institutionen denken«67, und die Voegelin mit dem Begriff der »existentiellen Re-
präsentation« zu fassen sucht68. Eine Berücksichtigung beider Aspekte ist von Be-
deutung, wenn Wandel und Stabilität von Institutionen untersucht werden sollen:

»Um repräsentativ zu sein, genügt es nicht, wenn eine Regierung im konstitutio-
nellen Sinn repräsentativ ist (unser deskriptiver Typ repräsentativer Institutionen);
sie muss auch im existentiellen Sinn repräsentativ sein, indem sie die Idee der Insti-
tution verwirklicht. [...] Wenn eine Regierung lediglich im konstitutionellen Sinn re-
präsentativ ist, wird ihr früher oder später durch einen repräsentativen Herrscher
im existentiellen Sinn ein Ende bereitet.«69 

Wenn Voegelin nun davon spricht, dass Gesellschaften ihre Erfahrung von Ord-
nung durch entsprechende Symbole ausdrücken – diese verstanden als »Akte des
Selbstverständnisses«70 – stellt sich die Frage, wie Voegelin diesen kollektiven Pro-
zess der Verständigung auf gemeinsame Symbole gedacht hat. Steckt dahinter die
Vorstellung eines »Kollektivbewusstseins«, das analog zum individuellen Bewusst-
sein funktioniert? Voegelin geht davon aus, dass »das konkrete Bewusstsein des
konkreten Menschen das einzige [ist], von dem wir Erfahrung haben«71. Wenn er

62 Eric Voegelin, Ordnung, aaO. (FN 36), S. 29.
63 Eric Voegelin, »Configurations of History« in: Paul G. Kuntz (Hg.), The Concept of

Order, Seattle 1968, S. 23-42.
64 Eric Voegelin, Die Neue Wissenschaft der Politik. Eine Einführung, hg. v. Peter J. Opitz,

4., unveränderte Aufl. Freiburg et al. 1991, S. 57 ff.
65 Ebd., S. 80 f.
66 Eric Voegelin, Configurations, aaO. (FN 61), S. 25.
67 Mary Douglas, Wie Institutionen denken, Frankfurt a. M. 1991.
68 Eric Voegelin, Neue Wissenschaft, aaO. (FN 62), S. 64 ff.
69 Ebd., S. 80 f.
70 Eric Voegelin, Realität, aaO. (FN 50), S. 343.
71 Ebd., S. 342.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 16  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:56:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3


ZfP 52. Jg. 1/2005

Birgit Schwelling · Kulturwissenschaftliche Traditionslinien 17

davon spricht, dass Gesellschaften Symbole hervorbringen, durch die sie ihre Erfah-
rung von Ordnung ausdrücken, benutzt er diese und ähnlich lautende Formeln als
»abkürzende Ausdrücke für Prozesse, in denen konkrete Menschen ein soziales
Feld schaffen, d.h. ein Feld, in dem ihre Erfahrungen von Ordnung von anderen
konkreten Menschen verstanden, als die ihren akzeptiert und zum Motiv habituel-
len Handelns gemacht werden«72. Symbole werden also dann zu kollektiv geteilten
Phänomenen, wenn sie als Ergebnis eines Aushandlungsprozesses akzeptiert und
handlungssteuernd internalisiert werden. Die Gruppen von Individuen, die an die-
sen Prozessen beteiligt sind, bezeichnet Voegelin dann als »Gesellschaften«, »wenn
ihr Umfang und ihre relative Stabilität in der Zeit sie identifizierbar machen«73. »Re-
lative Stabilität« meint dann auch, dass Gesellschaften nicht ein für alle mal gegeben,
sondern als prozesshaft und damit wandelbar zu verstehen sind. Als solche »tragen
sie nicht nur die Prozesscharakteristika der Gründung und Erhaltung, sondern auch
die des Widerstandes und der Veränderung, der Tradition und der differenzierten
Entwicklung, der Erstarrung und der Revolte«74 in sich. 

Die Kategorie der »Konfiguration« nun deutet auch auf den Umstand hin, dass
Gesellschaft und Institutionen nicht notwendig deckungsgleich sind. Mit dem Be-
griff »Konfiguration« lenkt Voegelin den Blick auf das »Zusammenspiel von Macht-
prozess und symbolischer Deutung«75, denn zwar wird »jede organisierte Gesell-
schaft [...] von einem Sozialfeld des Bewusstseins getragen [...], aber das tragende ist
nicht das einzige Sozialfeld innerhalb der Gesellschaft, und manche dieser Felder
gehen weit über den Machtbereich hinaus«76. Ferner sind »die Felder des Bewusst-
seins nicht wechselseitig exklusiv«; vielmehr »kann das konkrete Bewusstsein meh-
reren Feldern gleichzeitig angehören. Ein Grieche des 4. Jahrhunderts z.B. kann
gleichzeitig Athener und Hellene, Sophist oder Philosoph und Mitglied eines Mys-
terienkultes sein.«77

Mit dem Begriff der »Konfiguration« möchte Voegelin das Wechselverhältnis von
Ordnung und Deutung einfangen: Ordnung ist nur dann hinreichend zu verstehen,
wenn die kollektiven Selbstinterpretationen der Individuen, die in dieser Ordnung
leben, berücksichtigt werden. Institutionen sind, so könnte man den Gedanken auf
den Punkt bringen, keine menschenlosen Systeme. Sie sind Produkt von kollektiven
Aushandlungs- und Deutungsprozessen. Gleichzeitig sind Menschen keine gesell-
schaftslosen Individuen. Sie sind durch die Ordnung, in der sie sozialisiert wurden,
immer schon mitgeprägt. 

72 Ebd.
73 Ebd.
74 Ebd.
75 Jürgen Gebhardt, Suche, aaO. (FN 22), S. 25.
76 Eric Voegelin, Realität, aaO. (FN 50), S. 342.
77 Ebd., S. 342 f.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 17  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:56:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3


Birgit Schwelling · Kulturwissenschaftliche Traditionslinien18

2.2.3 Erkenntnistheoretische Grundlagen

Als Ausgangspunkt der Analyse von Ordnung wählt Voegelin, wie bereits erwähnt,
die Selbstinterpretation der Gesellschaft, die »kleine sinnhafte Welt«78, die Voegelin
auch als »Kosmion« bezeichnet und die zum Gegenstand der Politikwissenschaft
werden soll. Diese »kleine sinnhafte Welt« konstituiert sich mittels Symbolen in ver-
schiedenen Abstraktions- und Differenzierungsgraden – etwa Riten, Mythen und
Theorien79 –, die die innere Struktur (die »Konfiguration«) des Feldes sowohl für
deren Mitglieder als auch für den außenstehenden Beobachter transparent machen.

Da nun jede Gesellschaft ihre Erfahrung von Ordnung durch entsprechende Sym-
bole ausdrückt, die Ergebnisse von Prozessen der kollektiven Selbstverständigung
sind, gelangen Kollektive auch ohne Wissenschaft zu einem Verständnis ihrer selbst: 

»Die Politikwissenschaft leidet unter einer Problematik, die in ihrer Natur als
Wissenschaft vom Menschen in historischer Existenz begründet ist: der Mensch
wartet für die Auslegung seines Lebens nicht auf die Wissenschaft, und wenn der
Theoretiker sich mit der sozialen Realität befassen will, findet er das Feld bereits
von etwas beschlagnahmt, was man als die Selbstinterpretation der Gesellschaft be-
zeichnen kann.«80

Die Politikwissenschaft steht also am Beginn ihrer Analyse nicht vor einer »tabu-
la rasa, auf der sie ihre Begriffe einritzen könnte«81. Vielmehr muss sie »von dem
reichen corpus der Selbstinterpretation einer Gesellschaft ausgehen, und sie wird
ihre Aufgabe auf dem Wege kritischer Klärung der gesellschaftlich präexistenten
Symbole lösen müssen«82. 

Eine sorgfältige Unterscheidung und Trennung der Kategorien und Begriffe der
Wissenschaft von den Selbstinterpretationen der Gesellschaft ist dabei der erste
Schritt in der wissenschaftlichen Analyse. Voegelin führt in diesem Zusammenhang
die Unterscheidung zwischen »noetischen« und »nicht-noetischen« Interpretatio-
nen ein, wobei die »noetische Interpretation« das Ergebnis wissenschaftlicher Be-
mühungen bezeichnet, mit »nicht-noetischen Interpretationen« hingegen die »Akte
des Selbstverständnisses, die sich in der politischen Realität vorfinden«83, gemeint
sind. Diese entstehen, »wenn das Bewusstsein, aus welchem Anlaß immer, versucht,
sich selbst explizit zu werden«84. 

Für das Verhältnis zwischen wissenschaftlicher Auslegung der Welt und Selbstin-
terpretation der Gesellschaft sind folgende Bedingungen konstitutiv: 

Zum einen gehen die nicht-noetischen Interpretationen »in der Geschichte der
Menschheit den noetischen um Jahrtausende voraus«85. Der früheste bekannte Fall

78 Eric Voegelin, Neue Wissenschaft, aaO. (FN 62), S. 84.
79 Ebd., S. 52.
80 Ebd.
81 Ebd., S. 53.
82 Ebd.
83 Eric Voegelin, Realität, aaO. (FN 50), S. 284.
84 Ebd., S. 288.
85 Ebd.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 18  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:56:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3


ZfP 52. Jg. 1/2005

Birgit Schwelling · Kulturwissenschaftliche Traditionslinien 19

noetischer Interpretation, den Voegelin anführt, ereignet sich im Kontext des helle-
nischen Philosophierens. Und eben dort habe die noetische Interpretation den Na-
men der Politischen Wissenschaft, der episteme politike, an die Voegelin anknüpfen
will, erhalten.86

Zum anderen entsteht eine noetische Interpretation niemals unabhängig »von den
Ordnungskonzeptionen der Gesellschaft, in der sie auftritt, sondern in kritischer
Auseinandersetzung mit ihr«87. Dieses Wechselverhältnis gilt es in der wissenschaft-
lichen Analyse zu berücksichtigen.

Mit der Konzentration auf die Selbstauslegungen von Gesellschaften sind hand-
feste methodische Konsequenzen verbunden. Gerade aufgrund des besonderen
Charakters des Untersuchungsgegenstandes eignen sich nach Voegelin nur be-
stimmte methodische Herangehensweisen an den Gegenstand:

»[...] die menschliche Gesellschaft ist mehr als eine Tatsache oder ein Ereignis in
der Außenwelt, das ein Beobachter wie ein Naturphänomen untersuchen könnte.
Zwar ist ihr Außenweltcharakter eine der Komponenten ihres Seins, aber im ganzen
ist sie eine kleine Welt, ein Kosmion, von innen her mit Sinn erfüllt durch die
menschlichen Wesen, die sie in Kontinuität schaffen und erhalten als Modus und
Bedingung ihrer Selbstverwirklichung.«88

Die Untersuchung der »Innenwelt« erfordert andere Methoden als die der »Au-
ßenwelt«. Voegelin sieht darin keinen Mangel, der irgendwann behoben werden
könnte, sondern plädiert für den Einsatz von Methoden, die ihrem Gegenstand an-
gemessen sein sollen. Der Einsatz von Methoden, die auf nomologische Gesetzes-
aussagen zielen, kommt für ihn in der Politikwissenschaft nicht in Frage, da »ein
Gegenstück zur Axiomatisierung der Mathematik durch Russell und Whitehead für
die Politische Wissenschaft nicht geleistet werden kann, weil es keinen politikwis-
senschaftlichen Bestand an Sätzen, vergleichbar dem der Mathematik, gibt, der axio-
matisiert werden könnte«89. Wofür Voegelin vielmehr plädiert, ist der Einsatz der
von ihm sogenannten »aristotelischen Methode«90, von verstehenden Methoden
und interpretativen Verfahren, die ihren Ausgang von den Selbstinterpretationen
der Gesellschaft nehmen und einen Zugang zum Symbolbestand von Gesellschaften
ermöglichen. Damit verbunden ist eine Absage an die Methoden des Positivismus,
die Voegelin für die Erforschung der sozialen Welt für ganz und gar ungeeignet hält
und denen er eine »zerstörende Wirkung«91 nachsagt. Diese zerstörende Wirkung
komme auch dadurch zustande, dass im Positivismus die Auswahl der Referenzthe-
orien und -begrifflichkeiten der Methode untergeordnet würden. Dagegen bezieht
Voegelin Position. In einem Brief an Alfred Schütz vom 30. April 1951 formuliert
Voegelin, dass er sich »von keinem Methodologen vorschreiben lasse, was mir in der
Wissenschaft zum Problem werden darf, und was nicht«92. Die Unterordnung der

86 Eric Voegelin, Neue Wissenschaft, aaO. (FN 62), S. 13 ff.
87 Eric Voegelin, Realität, aaO. (FN 50), S. 285.
88 Eric Voegelin, Neue Wissenschaft, aaO. (FN 62), S. 52.
89 Eric Voegelin, Realität, aaO. (FN 50), S. 284.
90 Eric Voegelin, Neue Wissenschaft, aaO. (FN 62), S. 84.
91 Ebd., S. 22 ff.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 19  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:56:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3


Birgit Schwelling · Kulturwissenschaftliche Traditionslinien20

Theorie unter die Methode verkehre, so Voegelin an anderer Stelle, »prinzipiell den
Sinn der Wissenschaft«93. Die Auswahl der Methode will Voegelin in Abstimmung
mit den aus dem jeweiligen Gegenstand resultierenden Notwendigkeiten vorneh-
men. Und schließlich entscheide sich erst an den erzielten Ergebnissen, ob die Me-
thode angemessen gewählt wurde: 

»Die Frage, ob im konkreten Fall der eingeschlagene Weg der richtige war, kann
jedoch nur entschieden werden im Rückblick. [...] Wenn die Methode das anfangs
nur trübe Geschaute zu wesenhafter Klarheit gebracht hat, dann war sie adäquat;
wenn sie diesen Zweck nicht erfüllt hat, oder wenn sie nur zu wesenhafter Unklar-
heit etwas gebracht hat, woran wir ursprünglich konkret nicht interessiert waren,
dann war sie inadäquat.«94

Voegelins Hauptvorwurf gegen den Positivismus besteht also darin, dass dieser
durch seine Konzentration auf die methodische Exaktheit andere Fragen, etwa die
nach der Relevanz der Problemstellung, völlig verdränge. Eine Studie gelte den Po-
sitivisten dann als wissenschaftlich, wenn sie methodisch exakt durchgeführt ist. Ob
damit interessante und relevante Ergebnisse verbunden sind, sei völlig nebensäch-
lich geworden. Diese »Unterordnung der theoretischen Relevanz unter die Metho-
de«95 verkehre aber prinzipiell den Sinn der Wissenschaft. 

3. Schlussfolgerung

Im Vorwort der deutschen Ausgabe der Neuen Wissenschaft der Politik erläutert
Voegelin die Wahl des Titels der Buchausgabe der Walgreen Lectures, die er im Win-
tersemester 1951 an der Universität Chicago unter dem Titel Wahrheit und Reprä-
sentation hielt:

»Ich entschied mich für Die Neue Wissenschaft der Politik, anklingend an die
Nuova Scienza des Giambattista Vico. Denn so wie Vicos neue Wissenschaft von
Politik und Geschichte in Opposition zu Galileis Nuova Scienza konzipiert war, so
sind die vorliegenden Vorlesungen ein Versuch, die Politische Wissenschaft im klas-
sischen Sinn wiederherzustellen, im Gegensatz zu den vorherrschenden Methoden
des Positivismus.«96

Bemerkenswert daran ist, dass Voegelin bereits im Jahr 1951 denjenigen, der fünf-
zig Jahre später als der »Gründerheld«97 der Kulturwissenschaften wiederentdeckt
wird, als Referenz im Zusammenhang mit seiner Neuen Wissenschaft anführt.
Giambattista Vico, 1668 in Neapel geboren, ab 1699 Professor für Rhetorik an der
Universität seiner Geburtsstadt, lehnte in seiner 1725 erschienenen Scienza Nuova

92 Eric Voegelin / Alfred Schütz / Leo Strauss / Aaron Gurwitsch, Briefwechsel über ›Die
Neue Wissenschaft der Politik‹, hg. v. Peter J. Opitz, Freiburg et al. 1993, S. 65.

93 Eric Voegelin, Neue Wissenschaft, aaO. (FN 62), S. 26.
94 Ebd., S. 25. 
95 Ebd., S. 26.
96 Ebd., S. 13.
97 Friedrich Kittler, Eine Kulturgeschichte der Kulturwissenschaft, München 2000, S. 19.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 20  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:56:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3


ZfP 52. Jg. 1/2005

Birgit Schwelling · Kulturwissenschaftliche Traditionslinien 21

die Vorstellung ab, dass es eine Wissenschaft von der gemeinschaftlichen Natur der
Völker geben könne. An die Stelle des Suchens nach dieser nicht existenten Natur
setzte Vico die Kultur, deren Ursprünge es zu erforschen galt. Er plädierte also nicht
für eine Suche nach dem Gemeinsamen, sondern nach der Differenz, oder, um es
mit Clifford Geertz auszudrücken, nach den »systematischen Beziehungen zwi-
schen unterschiedlichen Phänomenen«, und nicht nach den »substantiellen Identitä-
ten zwischen ähnlichen«98. Vicos Verständnis zufolge ist Kultur nicht etwas der
menschlichen Natur von außen Hinzugefügtes, sondern eine den Menschen als sol-
chen überhaupt erst konstituierende Instanz. 

Nun ging es Voegelin mit seiner Referenz an Vico darum, auf die Bedeutung von
dessen Schriften für die Entwicklung des eigenen Werkes hinzuweisen. Voegelins
Neue Wissenschaft lässt sich, so Barry Cooper in der Einleitung zum sechsten Band
der posthum erschienenen History of Political Ideas, als eine Hommage an Vico le-
sen99. Wie bereits Vico im 17. Jahrhundert, entwickelt auch Voegelin eine Gegenpo-
sition zu denjenigen Ansätzen, die die Geistes- und Sozialwissenschaften nach dem
Modell der Naturwissenschaften betreiben wollen. Wie auch Vico, geht Voegelin
von einem Menschenbild aus, das Individuen immer im historischen Kontext, nie
isoliert von diesem, betrachtet. Und wie bereits Vico, lehnt auch Voegelin die Vor-
stellung von ausschließlich rational handelnden Individuen ab und wendet sich des-
halb den unreflektierten Symbolisierungen zu, die ein tieferes Verständnis des Men-
schen versprechen.100 So wie Voegelin Vicos Neue Wissenschaft als »Kultur-
Philosophie« klassifiziert, die neben einer Sprach- und Kunsttheorie auch eine poli-
tische Theorie bereitstelle101, lässt sich Voegelins Neue Wissenschaft als Auftakt zur
Begründung einer kulturwissenschaftlich inspirierten Politikwissenschaft lesen. Wie
die vorangehenden Ausführungen deutlich machen sollten, findet sich das kultur-
wissenschaftliche Potential in den grundlegenden begrifflichen und methodologi-
schen Annahmen, die Voegelins Schriften zugrunde liegen. Vor allem drei
Zusammenhänge sind dabei von Interesse:

Erstens eröffnen Voegelins Schriften ein weites Panorama auf unterschiedliche
Ordnungsformen, die von ihm grundsätzlich kulturvergleichend untersucht wer-
den. Ergebnis dieser Bemühungen ist eine Kulturgeschichte der Ordnungen, auf die
sich Menschen über die Jahrtausende in Aushandlungsprozessen geeinigt haben und
die durch die Schaffung von Symbolen stabilisiert und weitergegeben wurden. Wie

98 Clifford Geertz, »Kulturbegriff und Menschenbild« in: Rebekka Habermas / Nils
Minkmar (Hg.), Das Schwein des Häuptlings. Sechs Aufsätze zur Historischen Anthro-
pologie, Berlin 1992, S. 56-82, hier S. 69.

99 Barry Cooper, »Editor’s Introduction« in: Eric Voegelin: History of Political Ideas, Vol.
VI: Revolution and the New Science, hg. und mit einer Einleitung versehen v. Barry
Cooper, Columbia 1988, S. 1-22, hier S. 1 (=The Collected Works of Eric Voegelin, Vol.
24).

100 Zu Vico vgl. Eric Voegelin, History of Political Ideas, Vol. VI: Revolution and the New
Science, hg. und mit einer Einleitung versehen v. Barry Cooper, Columbia 1988, S. 82-
148 (=The Collected Works of Eric Voegelin, Vol. 24).

101 Ebd., S. 144.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 21  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:56:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3


Birgit Schwelling · Kulturwissenschaftliche Traditionslinien22

Jan Assmann in der Einleitung zum ersten Band von Ordnung und Geschichte be-
merkt, kann dieser »Versuch einer Korrelation von politischer Ordnung, kultureller
Semantik und Gesellschaftsstruktur als ein bahnbrechender Schritt in Richtung ei-
ner kulturwissenschaftlichen Analyse gelten, die allenthalben und gerade in
Deutschland gefordert wird«102. Die Quellenvielfalt, die Voegelin in seinen empiri-
schen Studien heranzieht, verdeutlicht, dass kulturvergleichende Studien ohne
interdisziplinäres Wissen nicht zu bewerkstelligen sind. Voegelin selbst betrieb Poli-
tikwissenschaft in enger Verwandtschaft zu anderen Disziplinen wie Religions-
wissenschaft, Philosophie, Geschichte, Islamistik und Klassische Philologie. Gerade
in Zeiten, in denen die Forderung nach Interdisziplinarität in aller Munde ist, geben
Voegelins Schriften ein Beispiel dafür, wie interdisziplinäre Erkenntnisse gewinn-
bringend genutzt werden können.

Zweitens lenkt Voegelin mit der Konzentration auf die kulturelle Semantik unse-
re Aufmerksamkeit auf die symbolische Auslegung von Ordnung. Kategorien wie
»Erfahrung« und »Symbol«, die er in diesem Zusammenhang entwickelt, gehören
heute zum Grundbestand kulturwissenschaftlicher Analyse. Mit ihnen wird der
Blick gelenkt auf Deutungen und Auslegungen, anhand derer Kollektive ihre Ord-
nung (mit-) konstituieren. Voegelin eröffnet das Angebot, die Politikwissenschaft
an die Symbolanalyse anzuschließen. Er verbindet Politik und Symbol, indem er
dem Symbolismus eine spezifische Funktion zuweist: Eine Gesellschaft wird poli-
tisch, indem sie sich artikuliert und ihre Ordnung symbolisiert. Am Begriff der In-
stitution lässt sich verdeutlichen, worin der Ertrag einer solchen Perspektive auf
Ordnungen als kulturelle Formen besteht: Institutionen erschöpfen sich nicht in
dem, was Voegelin »deskripitive Repräsentation« oder »äußere Realisierung einer
Gesellschaft«103 nennt. Vielmehr besitzen Institutionen auch einen »existentiellen«
Kern, durch den sie ihre ordnende und orientierende Kraft erst erhalten, sofern der
damit verbundene Sinn den Akteuren einsichtig und verständlich ist. Gerade dann,
wenn die Frage nach Wandel oder Stabilität von Institutionen im Zentrum des Inte-
resses steht, bieten Voegelins Kategorien einen interessanten Ansatzpunkt. 

Mit dem Hinweis auf das Wechselverhältnis von »noetischen« und »nicht-noeti-
schen« Interpretationen, also von wissenschaftlichen Interpretationen und Selbstinter-
pretationen der Akteure verdeutlicht Voegelin drittens, dass nomologische Gesetzes-
aussagen, die unabhängig von Zeit und Raum existieren, in den Sozialwissenschaften
problematisch sind. Ähnlich wie Alfred Schütz mit der Unterscheidung zwischen
»Konstruktionen ersten und zweiten Grades«104 oder Anthony Giddens, der in
diesem Zusammenhang von der »doppelten Hermeneutik«105 spricht, macht Voegelin
auf die grundlegende Verschiedenheit natur- und sozialwissenschaftlicher Untersu-
chungsgegenstände aufmerksam und plädiert für den Abschied vom naturwissen-

102 Jan Assmann, »Zur Einführung« in: Eric Voegelin, Ordnung, aaO. (FN36), S. 17-23,
hier S. 22.

103 Eric Voegelin, Neue Wissenschaft, aaO. (FN 62), S. 80.
104 Alfred Schütz, Gesammelte Aufsätze, Band 1: Das Problem der sozialen Wirklichkeit,

Den Haag 1971, S. 6.
105 Anthony Giddens, Interpretative Soziologie, Frankfurt a. M. et al. 1984, S. 95.

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 22  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:56:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3


ZfP 52. Jg. 1/2005

Birgit Schwelling · Kulturwissenschaftliche Traditionslinien 23

schaftlichen Ideal. Wie schon Max Weber will Voegelin den Sinnzusammenhang des
Handelns in das Zentrum des Erkenntnisinteresses rücken. Dieser aber lässt sich gera-
de nicht mit Methoden, die den Naturwissenschaften entlehnt sind, erfassen, da er Teil
einer von Akteuren bereits interpretierten Wirklichkeit ist, während diese Wirklich-
keit, um eine Formulierung von Alfred Schütz aufzugreifen, »den darin befindlichen
Molekülen, Atomen und Elektronen gar nichts [bedeutet]«106. 

Mit diesem Plädoyer für den Einsatz einer dem Gegenstand angemessenen Me-
thodik einher geht die Erkenntnis, dass auch wissenschaftliche Beobachtung immer
perspektivischen Charakter hat und somit keinen exklusiven Blick auf die Welt be-
anspruchen kann. Wissenschaftliche Beobachtung unterliegt denselben Regeln wie
jeder andere Blick auf die Welt auch: »Realität ist nichts Gegebenes, das man von ei-
nem Standpunkt außerhalb ihrer selbst beobachten könnte.«107

Vieles von dem, was in den vorangegangenen Ausführungen vorgestellt wurde,
erscheint heute vertraut. Die Unterscheidung zwischen einer Innen- und Außen-
perspektive von Institutionen findet sich als zentraler Ausgangspunkt in neueren
Überlegungen zu diesem Problemfeld.108 Auch der Gedanke einer »doppelten Her-
meneutik« ist spätestens mit Giddens in das sozialwissenschaftliche Vokabular ein-
gegangen. Der Ruf nach interdisziplinärem Austausch gehört heute zum guten Ton
eines jeden Forschungsantrags und auch der prozesshafte Charakter sozialer und
historischer Entwicklungen ist spätestens mit dem cultural turn fast schon zum All-
gemeinplatz in den Sozialwissenschaften geworden. Warum also diese Lektüre von
Voegelins Schriften? 

Zum einen soll darauf aufmerksam gemacht werden, dass die bereits von Voegelin
entwickelten theoretischen und methodischen Grundlagen mit einer Verzögerung
von einigen Jahrzehnten in die kultur- und sozialwissenschaftliche Diskussion Ein-
zug gehalten haben.

Zum anderen fällt auf, dass Voegelins Name auch dann selten genannt wird, wenn
heute genau diese Thesen, manchmal als neu und innovativ deklariert, entwickelt
und dargelegt werden. Voegelin scheint heute weniger für das kulturwissenschaftli-
che Potential, das seine Schriften bergen, bekannt zu sein, als vielmehr für einige sei-
ner höchst umstrittenen Thesen, wie etwa die vom gnostischen Charakter der Mo-
derne. Diese von vielen als problematisch eingestufte Seite seines Werkes kann
durch den Verweis auf die kulturwissenschaftlichen Ansatzpunkte in seinen Schrif-
ten um wichtige Aspekte ergänzt werden. Dadurch rückt eine bisher wenig beachte-
te Seite des Werkes, an die sich zumal im Kontext der zeitgenössischen Debatten um
die Reform der Geistes- und Sozialwissenschaften anknüpfen lässt, stärker in den
Mittelpunkt.

106 Alfred Schütz, aaO. (FN 102), S. 6.
107 Eric Voegelin, »Äquivalenz von Erfahrungen und Symbolen« in: ders., Ordnung,

Bewußtsein, Geschichte. Späte Schriften, hg. v. Peter J. Opitz, Stuttgart, S. 99-126, hier S.
107.

108 Vgl. u.a. Gerhard Göhler (Hg.), Die Eigenart der Institutionen. Zum Profil politischer
Institutionentheorie, Baden-Baden 1994; Gerhard Göhler (Hg.), Institutionenwandel,
Opladen 1997 (Leviathan Sonderheft 16). 

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 23  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:56:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3


Birgit Schwelling · Kulturwissenschaftliche Traditionslinien24

Die Erschließung des kulturwissenschaftlichen Potentials in Voegelins Schriften
könnte dazu beitragen, eine inzwischen zumindest in Ansätzen für Fragen der Kul-
tur sensibilisierte Politikwissenschaft auf die Spur ihrer fachimmanenten Traditions-
linien zu setzen. Dies wäre nicht nur für die Geschichte des akademischen Fachs
Politikwissenschaft interessant, sondern würde auch verhindern helfen, dass das
Rad in regelmäßigen Abständen neu erfunden wird. Voegelins Schriften bieten An-
satzpunkte, die ausbaufähig und erweiterbar sind. Es wäre schade, wenn sie unge-
nutzt blieben.

Zusammenfassung

Eric Voegelins Werk bildet eine Traditionslinie der Politikwissenschaft, die im Zu-
sammenhang mit dem nun auch in dieser Disziplin zu beobachtenden zunehmen-
den Interesse an kulturwissenschaftlichen Ansätzen bisher wenig beachtetes Poten-
tial aufweist. Vor allem auf der Ebene der Erkenntnistheorie, aber auch in
methodologischen und kategorialen Fragen finden sich wichtige Ansatzpunkte. Vo-
egelins stets kulturvergleichend angelegte Studien der politischen Ordnung können
als eindringliche und überzeugende Beispiele interdisziplinärer Forschung gelten.
Seine Einbeziehung der kulturellen Semantik lenkt die Aufmerksamkeit auf die
symbolische Auslegung von Ordnung. Kategorien wie »Erfahrung« und »Symbol«,
die er in diesem Zusammenhang entwickelt, gehören heute zum Grundbestand kul-
turwissenschaftlicher Analyse. Die Rekonstruktion des kulturwissenschaftlichen
Potentials in Voegelins Schriften trägt nicht zuletzt dazu bei, eine inzwischen auch
für Fragen der Kultur sensibilisierte Politikwissenschaft auf fachimmanente Traditi-
onslinien aufmerksam zu machen. 

Summary

The work of Eric Voegelin offers important insights for a political science know be-
ginning to consider approaches related to the cultural turn. In this connection Voe-
gelin’s interdisciplinary and comparative approach to political order becomes parti-
cularly relevant. With his considerations of cultural semantics, Voegelin draws our
attention to the symbolic interpretation of order. Categories he develops in this
connection, such as »experience« and »symbol«, belong to today’s basic repertoire
of cultural analysis. The reading of Voegelin’s work regarding its potential for cultu-
ral analysis not only contributes to the development of a political science that is ins-
pired by the cultural turn but also points to a theoretical tradition that has not been
considered in this perspective. 

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 24  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:56:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-3

