
 

I. Bedürfnislagen und Erlebnistönungen 

des „modernen“ Menschen 
 

 

 

Um den in der Einleitung genannten Thesen vom Zusammenhang der durch die Mo-

derne bestimmten Weltanschauung der Menschen und den literarischen Ausgestal-

tungen von Jenseitsreiseerzählungen nachzugehen, ist zunächst der Lebenskontext 

der Menschen in der Moderne in den Blick zu nehmen. So soll zunächst eine Ver-

ständigung über den Begriff der Moderne geschehen. Die Lebensbedingungen der 

modernen Menschen werden dann mit Blick auf die literarischen Jenseitsreisen in 

Bezug auf die religiöse und metaphysische Bedürfnislage der Menschen untersucht. 

Hierfür werden, wie in der Einleitung angekündigt, Zugriffe unterschiedlicher Sozio-

logen und Theologen zu diesem Thema herausgegriffen. Auch wenn bei diesen die 

Kontroverse über die Säkularisierungsthese, deren Diskurslinien später knapp skiz-

ziert werden, immer wieder eine Rolle spielen, so soll eine grundsätzliche Auseinan-

dersetzung damit in dieser Arbeit ausgeklammert werden. Auch eine grundsätzliche 

Analyse der (Post-)Moderne oder Kulturdiagnose, die in den Geisteswissenschaften 

allzu oft zum Kulturpessimismus tendiert,
1
 ist hier nicht Thema. Vielmehr fokussiert 

das Kapitel darauf, die spezifischen Lebensbedingungen der Menschen in der Mo-

derne in Bezug auf Religion und Weltanschauung in den Blick zu nehmen.  

                                                             

1 Dunk 2004, 642: „Kulturpessimismus scheint die natürliche Tendenz der Kulturdiagnose 

gerade in dem Jahrhundert zu sein, in dem die Menschheit ihre Herrschaft über die Materie 

ausbaute und Beschränkungen und Bedrohungen des Lebens zurückdrängte wie nie zuvor.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

1 Ein zeitdiagnostischer Blick auf die 

Lebensbedingungen moderner Menschen 

 

 

1.1 VERSTÄNDIGUNG ÜBER „DIE“ „MODERNE“ 

 

Die vielen Anführungszeichen in dieser Überschrift weisen schon auf die Problema-

tik der Verständigung über den Begriff der Moderne hin. Zum einen suggeriert der 

bestimmte Artikel, es gäbe die eine Moderne – eine Epoche mit bestimmten Merk-

malen. Dass man Moderne aber nicht als ein einheitliches Phänomen, als eine klar ih-

ren Eigenschaften nach zu bestimmende Zeitspanne verstehen kann, zeigt ein Blick 

auf die unterschiedlichen Gesellschaftsformen sowie die unterschiedlichen kulturel-

len und institutionellen Muster moderner Zivilisationen weltweit. Shmuel Eisenstadt 

prägt diesbezüglich den breit rezipierten und kontrovers diskutierten Begriff der mul-

tiple modernities: „die Expansion der Moderne brachte keine uniforme und homoge-

ne Zivilisation hervor, sondern, in der Tat, multiple Modernen.“
1
 Der Begriff „die 

Moderne“ ist darüber hinaus in seiner Verwendung kritisch zu betrachten, da er oft 

als eine Art Kampfbegriff dient und undifferenziert genutzt wird. 

In der klassischen Soziologie, so Volker H. Schmidt, steht der Begriff der Mo-

derne für eine der großen Stufen oder Stadien gesellschaftlicher Entwicklung, die 

sich im Verlauf der bisherigen Menschheitsgeschichte herausgebildet haben:  

 

„Schon in sehr frühen, bis ins Mittelalter zurückreichenden Verwendungen […] symbolisierte 

er das Neue, das, was ein je Gegenwärtiges mal positiv, mal negativ von der Vergangenheit ab-

hob, sich aber noch nicht klar bestimmen ließ, weil sich zwar schon abzeichnete, dass die ver-

trauten Verhältnisse in Fluss geraten waren, aber einstweilen niemand sagen konnte, was an ih-

re Stelle treten würde. Insofern war der Begriff ein Verlegenheitsbegriff, und in gewisser Weise 

ist er das bis heute geblieben, weil er, zumindest im Alltagsgebrauch, immer noch das je Neue, 

Aktuelle, Kommende bezeichnet, das ein Vorangegangenes ablöst, auch wenn das dadurch ob-

solet Gewordene bis vor Kurzem noch als Inbegriff von Modernität gegolten hatte.“
2
 

 

Die diffuse Bedeutung dieses „Verlegenheitsbegriffs“ Moderne ist selbstverständlich 

durch die Verwendung in einem bestimmten Kontext bestimmt. So ließe sich der Be-

griff Moderne von einem literaturwissenschaftlichen Standpunkt aus in anderen Ka-

                                                             

1 Eisenstadt 2006, 37. 

2 Schmidt 2013, 27. Hervorheb. A. B. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

tegorien definieren als von einem sozialwissenschaftlichen oder philosophischen 

Standpunkt. In Bezug auf diese Unterscheidung ist auch der Titel dieser vorliegenden 

Arbeit zu beachten: Es geht um die Bedeutung der literarischen Jenseitsreise in der 

Moderne, nicht um Jenseitsreisen in der modernen Literatur. Nicht nur, dass man an-

sonsten darüber diskutieren könnte, ob die Einordnung der behandelten Werke in die 

literarische Moderne nicht sogar falsch wäre, insgesamt geht es hier eben nicht um 

die literarische Kategorie Moderne.
3
 Zwar hängen die literarische, soziologische und 

philosophische Verwendung des Begriffs miteinander zusammen. Hier wird aber 

eher im Sinne eines philosophischen Konzepts, das dem Wesen der Moderne nach-

spürt, letztlich in einem eher globalen Sinne von Moderne gesprochen werden. Der 

Begriff wird allgemein gefasst und auf einer hohen Abstraktionsstufe verortet, wie 

auch Schmidt vorgeht und expliziert:  

 

„Modernität ist dann kein wie immer definierter Zustand, der sich ein für alle Mal erreichen 

lässt, sondern eine Art moving target, ein bewegliches Ziel, das Gegenwärtiges für eine laufend 

neu bestimmte Zukunft öffnet und zu darauf bezogenem Wandel drängt. Das schließt ein teleo-

logisches Begriffsverständnis aus, nicht jedoch die Möglichkeit gerichteter Wandlungsprozes-

se, die trotz Kontingenz aller singulären Ereignisse bestimmte Entwicklungen wahrscheinlicher 

machen als andere.“
4
 

 

In diesem Sinne eines moving target und da es hier spezifisch um die (religiöse) Be-

dürfnislage des Menschen der neueren Zeit und dessen Zusammenhang mit der mög-

lichen Artikulation dieser Lage in literarischen Jenseitsreisen geht, ist eine genaue 

Diskussion einer Datierung von Moderne im Sinne einer Epoche folglich irrelevant. 

Hier wird die Zeit des ausgehenden 18. und beginnenden 19. Jahrhunderts als Auf-

takt der Zeit „Moderne“ angenommen. Dies geschieht, Hauser folgend, mit Blick auf 

den Wandel der Technik, der der Moderne ihr „Epochengesicht“
5
 gibt: 

 

„Bis zum Beginn der Moderne gab es Technik primär als Erfahrungstechnik. Erfahrungstech-

nik muss sich den materiellen Strukturen notwendig anpassen, um sie zu nutzen. 

Wenn ein früher Mensch einen Faustkeil herstellt, muss er sich in seiner Methode des Absplit-

terns und Zuschlagens des Steins genau der Struktur dieses Steins vergewissern, um den Stein 

nicht zu zerstören. Diese Orientierung am vorgegebenen Material verbindet den frühen Men-

schen mit dem Künstler des Rokoko, der aus feinster Porzellanmasse etwas modelliert und da-

bei genau weiß, dass er das Material nicht überstrapazieren darf. 

Seit der Industrialisierung beginnt mit dem Ende des 18. Jahrhunderts, auf der Basis einer 

menschheitsgeschichtlichen ‚technologischen Erbmasse‘, ein Zeitalter der von mir als Wissen-

schaftsfundierte Technik bezeichneten Vorgehensweise, die diese ‚naturgegebenen Bestände‘ 

strukturell ihren Zwecken anpasst. 

                                                             

3 Auf literaturwissenschaftlicher Ebene, so Zima, wird zudem weniger von Moderne (und 

Postmoderne) gesprochen, sondern vielmehr beherrscht die Rede von einem literarischen 

Modernismus, der nicht mit der Moderne der Soziologen und Philosophen gleichgesetzt 

werden kann, die Diskussion. Vgl. Zima 2014, 237. 

4 Schmidt 2013, 27f. Hervorheb. i. O. 

5 Hauser 2004, 92. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Bedürfnislagen und Erlebnistönungen des „modernen“ Menschen | 21 

Als ‚Technosphäre‘ kann man die heutige ‚Unvermeidbarkeit der Begegnung mit dem Techni-

schen‘ bezeichnen. 

Dieser Übergang von der Partialität der Erfahrungstechnik im Leben zur Technosphäre ist na-

türlich ein langsamer geschichtlicher Prozess, in dem wir heute noch stehen. Erfahrungstechnik 

und wissenschaftsfundierte Technik gibt es heute gleichzeitig. Doch die wissenschaftsfundierte 

Technik wird immer wichtiger und integriert die erfahrungstechnischen Methoden.“
6
 

 

Auch eine genauere Diskussion von Definitionsversuchen von Moderne als kulturge-

schichtlicher Kategorie ist ein Thema, das entsprechenden Raum verlangt, hier aber 

nicht zielführend ist. Relevant ist diesbezüglich eben lediglich die Identifikation von 

bestimmten unhintergehbaren Orientierungsaufgaben der Menschen in der Moderne, 

die im Folgenden vorgenommen wird.  

So kann ebenso die Diskussion um Begriffe wie Spätmoderne und Postmoderne 

sowie deren Verhältnis zueinander ausgeklammert werden. Abgesehen davon, dass 

es nicht um ein Label für die Gegenwart, sondern um die Befindlichkeiten des Men-

schen in der sogenannten Moderne geht, wird hier auch deshalb allgemein von der 

Moderne und nicht speziell von einer Postmoderne gesprochen, da diese letztlich ei-

ne Art der Auseinandersetzung mit der Moderne unter anderen bezeichnet:  

Welsch betitelt seine vielfach aufgelegte Monografie mit UNSERE POSTMODERNE 

MODERNE, weil wir noch in der Moderne lebten, die postmodern geprägt sei, und 

schreibt: 

 

„Die Postmoderne ist keineswegs, was ihr Name suggeriert und ihr geläufiges Mißverständnis 

unterstellt: eine Trans- und Anti-Moderne. Ihr Grundgehalt – Pluralität – ist von der Moderne 

des 20. Jahrhunderts selbst schon propagiert worden […]. In der Postmoderne wird dieses De-

siderat der Moderne nun in der Breite der Wirklichkeit eingelöst. Daher ist die Postmoderne 

[…] als die exoterische Einlösungsform der einst esoterischen Moderne des 20. Jahrhunderts zu 

begreifen. Wofür man auch sagen kann: Sie ist eigentlich radikal-modern, nicht post-modern. 

Und auch: Sie gehört – als eine Transformationsform derselben – der Moderne zu.“
7
 

 

Dieses Verständnis, bei dem Welsch die Postmoderne als Fortführung der Moderne – 

allerdings verabschiedet vom Modernismus – versteht, ist allerdings eben nur eines 

von unterschiedlichen. Der Epochenanspruch, der sich im Ausdruck „Postmoderne“ 

auszudrücken scheint, wird von den meisten zurückgewiesen, die Konzeption von 

Postmodernismus aber teilweise deutlich gestärkt.
8
 Auch wenn man dem Begriff 

Postmoderne mit Skepsis begegnet, so muss er hier zumindest kurz auch deshalb an-

geführt werden, weil es eine anhaltende, international geführte Diskussion über das 

Verhältnis von Moderne, Spätmoderne und Postmoderne gibt, der eine „symptomati-

sche Bedeutung“
9
 zukommt. Sie ist im Grunde ein Symbol für das, was Ulrich Beck, 

auf den unten noch eingegangen wird, mit reflexiver Modernisierung oder Zweiter 

Moderne meint: Der Mensch setzt sich nun mit Modernisierungsfolgen auseinander. 

                                                             

6 Hauser 2004, 91f. Hervorheb. i. O. 

7 Welsch 2008, 6. Hervorheb. i. O. 

8 Vgl. Welsch 2008, 1f. 

9 Zima 2014, 12. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Diese Folgen von „Moderne“ gibt es aber eben schon in der „Moderne“ – neu, so die 

These beispielsweise Becks oder auch der Postmoderne-Anhänger, ist die Reflexion 

darauf. Da es hier gerade (nur) um diese Folgen von Modernisierung, um die Befind-

lichkeiten des Menschen und seine Suchbewegungen geht, kann dieses Kapitel und 

auch das Kapitel, das dann die Artikulation derer in literarischen Jenseitsreisen be-

handelt, die Frage nach Reflexion oder nicht, nach Moderne oder Postmoderne bei 

Seite lassen. 

Soziologische Strukturmuster und Dimensionen von Modernisierung 

nach Parson/Schmidt 

Auch wenn an dieser Stelle, wie eben begründet, keine Modernisierungstheorie ent-

worfen oder unterschiedliche solcher Theorien dargestellt werden, und es auch nicht 

um eine soziologische Epochenkategorie von Moderne geht, so soll doch kurz eine 

soziologische Konzeptualisierung aufgezeigt werden. Diese ist an dieser Stelle inso-

fern sinnvoll, als dass sie zum einen bereits „grundlegende Trends“
10

 der Modernisie-

rung anspricht, die im Folgenden auch bei einzelnen der ausgewählten Autoren eine 

Rolle spielen und zum anderen noch eine andere klare Heuristik auf breiterer Ebene 

als das folgende, aufgrund des Fokus‘ der Arbeit bereits einschränkende Kapitel ab-

deckt, bietet.  

Konkret beziehe ich mich hier auf Volker H. Schmidts Aufgreifen von Talcott 

Parsons’ Theoriearchitektur
11

. Für Talcott Parsons besteht das allgemeine soziale 

Handlungssystem aus den Subsystemen Gesellschaft, Kultur, Person und Verhaltens-

organismus. Wandlungsprozesse in allen vier Dimensionen, die Schmidt als Such-

schema zur Kartographierung von Strukturprozessen der Moderne nutzt, sind wech-

selseitig miteinander verschränkt, wie das folgende, dem Aufsatz von Schmidt ent-

nommene Schaubild
12

 zeigt: 

Anhand dieses Schemas identifiziert Schmidt im Anschluss folgende Merkmale von 

Modernität: 

10 Schmidt 2013, 36. Hervorheb. i. O. 

11 Schmidt bezieht sich konkret auf Parsons 1977. 

12 Schmidt 2013, 36. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Bedürfnislagen und Erlebnistönungen des „modernen“ Menschen | 23 

„1.  Modernisierung der Gesellschaft (= eines von mehreren sozialen Systemen): Ausdiffe-

renzierung funktionaler Teilsysteme 

2.  Modernisierung der Kultur: Rationalisierung, Kontingentsetzung und Reflexivität sozialer 

Ordnung; Wertverallgemeinerung 

3.  Modernisierung der Person: Individuierung; Herausbildung reflexiver Identitäten und 

multipler, aktivischer Selbste 

4.  Modernisierung des Organismus: Disziplinierung und (Selbst-)Perfektionierung des 

menschlichen Körpers“
13

 

 

Schmidt geht den einzelnen Dimensionen ausführlich nach, indem er sich unter ande-

rem zu 1. mit Niklas Luhmanns Konzept der Ausdifferenzierung und zu 2. mit Kon-

zepten der Gemeinschaftsbildung und Kulturschichten sowie Kulturbegriffe beschäf-

tigt, in Bezug auf 3. die Idee eines entwicklungspsychologischen Gleichklangs von 

kultureller und personaler Entwicklung mit den Arbeiten Piagets und Kohlbergs un-

termauert und bei 4. hinsichtlich der Disziplinierung Nobert Elias‘ Darstellung von 

Wandlungen einbezieht.
14

  

Einzelne Aspekte zur Kultur (2.) und Person (3.) werden im IV. Kapitel bei den 

ausgewählten Autoren noch eine Rolle spielen, an die Modernisierung des Organis-

mus (4.) wird man sich vielleicht bei einer der untersuchten Jenseitsreisen, in Tho-

mas Manns ZAUBERBERG, zurückerinnern.  

Doch nicht nur darauf soll dieser Exkurs weisen. Schmidts Schema zur Erfassung 

von Strukturmustern der Moderne verdeutlicht auch noch einmal, dass Moderne nicht 

nur unterschiedliche Disziplinen beschäftigt, wie oben angesprochen, sondern eben, 

und daraus resultiert ersteres, vor allem auch unterschiedliche Bereiche betrifft. Mo-

dernisierung ist nicht nur ein globales Phänomen im Sinne einer Überregionalität und 

eines „weltumspannenden Charakter[s]“
15

. Moderne betrifft auch global alle Lebens-

bereiche des Menschen, die Parsons als Gesellschaft, Kultur, Person und Organismus 

fasst.  

 

Hier wird im Folgenden nicht diese gesamte Struktur von Modernisierung Thema 

sein und auch nicht der Einfluss von Moderne auf alle Lebensbereiche untersucht. 

Vielmehr konzentriert sich die Arbeit an dieser Stelle auf den einen Aspekt der Reli-

gion in der Moderne: Die Befindlichkeiten der Menschen der Moderne, die in den an 

späterer Stelle untersuchten Jenseitsreisen artikuliert werden, betreffen, dem Motiv 

geschuldet, metaphysische und damit religiöse Fragen. Gerade auch mit Blick auf die 

in der Einleitung ausgeführten Hypothesen dieser Arbeit werden im Folgenden also 

Zugriffe auf die Moderne aus Werken ausgewählt, die sich mit Religion und Moder-

ne beschäftigen. 

 

 

                                                             

13 Schmidt 2013, 36f. Hervorheb.i. O. 

14 Vgl. Schmidt 2013, 37-60. 

15 Schmidt 2013, 28. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

1.2 KOORDINATEN UND DISKURSLINIEN IM DISKURS 

„RELIGION UND MODERNE“ 

 

Zunächst muss, bevor kurz die verschiedenen Diskurslinien in Bezug auf Religion 

und Moderne skizziert werden, noch einer jener „überaus geschichtsträchtiger Begrif-

fe“
16

 bestimmt werden. Mit den Ausführungen im voranstehenden Kapitel ist die Ko-

ordinate der Moderne schon umrissen. Die Beschreibung der Koordinate Religion 

steht noch aus. Dies soll hier kurz und knapp geschehen. Zum Religionsbegriff gibt 

es eine schier unüberblickbare Fülle religionsphilosophischer und fundamentaltheo-

logischer Literatur sowie Ausführungen anderer Disziplinen wie Religionswissen-

schaft und Religionssoziologie. Hier soll weder deren Qualität diskutiert, noch Klas-

siker dazu wie der anthropologische Religionsbegriff Tillichs oder der offenbarungs-

theologisch geprägte Religionsbegriff Karl Barths angeführt werden.
17

 Vielmehr wird 

hier ein Religionsbegriff, jener von Hauser/Schrödter, eingeführt, der aufgrund seiner 

begriffslogischen Differenziertheit und Praktikabilität dann die Grundlage für die 

folgenden Ausführungen zu Religion und Moderne und den Jenseitsreisen bildet: 

 

Hauser, der sich an seinem Lehrer Hermann Schrödter orientiert, bezeichnet Religion 

als die Gesamtheit der Erscheinungen, mit denen Menschen das Bewusstsein der ra-

dikalen Endlichkeit ihrer Existenz und deren reale Überwindung ausdrücklich ma-

chen.
18

 Die anthropologische Form, von der her sich Religion entfaltet, ist die Religi-

osität als Geneigtheit, die eigene Endlichkeit als aufhebbar zu sehen.  

 

Zur Explikation dieser Definition soll kurz Hauser selbst zu Wort kommen:  

 

„Radikal heißt dabei, dass es keinen menschlichen Aspekt gibt, der nicht durch diese Endlich-

keit geprägt ist. Die Endlichkeit prägt das Menschsein an seiner Basis, gleichsam wurzelhaft. 

Jeder Tag ist ein Abschiednehmen. […]  

Radikal endlich sind wir auch in dem, was wir tun. Alles was wir tun, hat nicht nur seine Gren-

zen am Gegenstand, über den wir nicht ganz verfügen oder an den Mitmenschen, die anderes 

wollen. Radikal endlich ist unser Tun auch darin, dass wir nur ‚etwas‘ tun können und dafür 

‚anderes‘ lassen müssen. […] ‚Religion‘ ist mit dieser Definition einerseits bezogen auf ein an-

thropologisches Fundament (radikale Endlichkeit) und zugleich nicht dieses selbst […]. Religi-

on ist – philosophisch betrachtet – keine Kategorie, also keine Grundbestimmtheit des Men-

schen, sondern die Interpretation dieser Grundbestimmtheit radikal endlich zu sein.“
19

 

 

Auf die Religiosität als die grundlegende anthropologische Form, von der her sich 

Religion entfaltet, die überall dort gegeben ist, wo Menschen sich ihrer Endlichkeit 

                                                             

16 Krause 2012, 31. 

17 Eine Diskussion dieser beiden beispielhaft angeführten Religionsbegriffe erfolgt bei Hau-

ser 2004, 47f., auf den ich mich im Folgenden beziehe. 

18 Vgl. Hauser 1983, 43. 

19 Hauser 2004, 50. Hervorheb. i. O. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Bedürfnislagen und Erlebnistönungen des „modernen“ Menschen | 25 

bewusst sind und sich darüber Gedanken machen,
20

 wird unten in den Ausführungen 

zum Schema zur Untersuchung der Jenseitsreisen noch einmal Bezug genommen.  

 

Dieser Religionsbegriff soll hier also als Grundlage dienen, auch wenn die in diesem 

Kapitel angesprochenen Diskurse Religion zumeist institutionell verstehen.  

In den Debatten um Moderne und Religion wird von den federführenden Autoren 

der Versuch unternommen, eine Bestimmung des Verhältnisses der beiden Koordina-

ten vorzunehmen oder genauer „eine Bestimmung des Verhältnisses dessen, was je 

nach Erkenntnisinteresse unter den Begriffen ‚Moderne‘ und ‚Religion‘ inhaltlich ge-

fasst wird“
21

. Hier lassen sich beispielsweise Casanova
22

, Joas
23

, Pollack
24

, und 

Moltmann
25

 nennen.
26

 Krause meint gar: „so gewinnt man den Eindruck, dass die 

Beantwortung der Frage nach diesem Verhältnis nicht nur ‚eines‘ von wichtigen Pro-

blemen der gegenwärtigen […] Religionsforschung ist, sondern ihr Grundproblem 

darstellt – und dies nicht nur gegenwärtig, sondern traditionell“
27

. Er stellt fest, die 

Verwendung der Begriffe Moderne und Religion, ins Verhältnis zueinander gesetzt,
28

 

ziele zuweilen gar nicht so sehr auf analytische Präzision ab, sondern der Diskurs ha-

be zunächst nur eine Verweisfunktion: „Er verweist formal auf eine Reihe spezifi-

scher Gegenstandsprobleme der Religionsforschung bzw. der Religionssoziologie.“
29

 

Eine solche Verhältnisbestimmung, wie sie in den Debatten vorgenommen wird, 

ist für das Ziel dieser Arbeit nicht von Nöten, geht es doch nur um die Bedürfnislage 

und Suchbewegungen, die sich im Kontext dieser beiden Koordinaten ergeben. Da 

aber jene meist im Zuge einer solchen Bestimmung identifiziert werden, steht auch 

die untenstehende, zu diesem Zweck untersuchte Literatur im Kreis einer Verhältnis-

bestimmung und ist den dazu entsprechenden Positionen zuzuordnen. Daher sollen 

die grundlegenden Diskurslinien der Debatte rund um Religion und Moderne hier 

kurz angerissen werden. 

 

Ein Blick auf die europäische Geistesgeschichte der letzten Jahrhunderte zeigt, dass 

der Diskurs zum Verhältnis von Religion und Moderne am nachhaltigsten von den 

                                                             

20 Vgl. Hauser 2004, 50f. 

21 Krause 2012, 31. 

22 Casanova 1994. 

23 Joas 2005. 

24 Pollack 2007 und Pollack und Rosta 2015. 

25 Moltmann 1990. 

26 Krause nennt neben diesen Beispielen noch viele weitere, seine Liste findet sich bei Krause 

2012, 31f. 

27 Krause 2012, 32. Hervorheb. i. O. 

28 Krause stellt dar, dass im Verhältnis zur Moderne Religion meist eher als das Wandelbare, 

Hinterfragte, Nachgeordnete darstellt werde und Moderne die Vorgabe für den Geltungs-

raum von Religion bilde. Eine derartige Relationierung sei in Selbstverständlichkeit in der 

gängigen Frage „Was passiert mit der Religion in der Moderne?“ manifestiert. Vgl. Krause 

2012, 37. 

29 Krause 2012, 32. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Vertretern der Säkularisierung bestimmt wurde.
30

 Jene Deutungskategorie, die von 

einem Relevanzverlust oder gar einem Verschwinden der Religion in der Moderne 

ausgeht – wobei auch der Begriff Säkularisierung nicht eindeutig ist, Konsens ist 

vielleicht ein Spannungsverhältnis zwischen Moderne und Religion – war lange 

soziologisch vorherrschend.  

Klassiker der Soziologie von August Comte über Émile Durkheim, Max Weber, 

Talcott Parsons bis hin zu Niklas Luhmann benutzten, so fasst es Pollack in einer 

kommentierten Bibliografie zusammen, säkularisierungstheoretische Annahmen, um 

charakteristische Merkmale moderner Gesellschaften und die Entstehungsbedingun-

gen der Moderne herauszuarbeiten.
31

 Sieht man die Konzeption eines Spannungsver-

hältnisses zwischen Moderne und Religion schon früh manifestiert, als zentrale Refe-

renzautoren gelten hierfür Weber und Durkheim, so ist es durchaus bemerkenswert 

zu erachten, so Krause, dass eben jenen beiden Autoren der explizite Entwurf einer 

Säkularisierungstheorie offenbar als zweitrangig gilt, zumindest spielt der Begriff 

noch eine untergeordnete Rolle. Krause meint: „Den genannten Klassikern ist eine 

bewusste ‚säkularistische‘ Haltung freilich nur schwer unterstellbar. […] die soziolo-

gischen Klassiker [stehen] eher für einen Wandel in der wissenschaftlichen Um-

gangsweise mit Religion.“
32

 Beide Zugänge zeigen zwar ein unterschiedliches Ver-

ständnis von Modernisierung, verbindend ist aber die Vorstellung eines wie auch 

immer gearteten Bedeutungsverlustes von Religion.
33

 

In der weiteren säkularisierungstheoretischen Konzeptualisierung ist zunächst ein 

Perspektivwechsel hinsichtlich eines Blickes auf das kirchlich verfasste Christentum 

und eine Kritik an den säkularisierungstheoretischen Annahmen zu verzeichnen. Für 

diesen Trend der Kritik stehen in erster Linie die Autoren Thomas Luckmann und 

Peter L. Berger, „die der Religionssoziologie in den 1960er Jahren in konzeptioneller 

Hinsicht eine neue Wendung geben, ohne zunächst die empirische Evidenz eines sich 

vollziehenden Säkularisierungsprozesses in Frage zu stellen.“
34

 Sie differenzieren 

und modifizieren die klassische Theorie der Säkularisierung, wobei der entscheiden-

de religionssoziologische Ertrag im Aufbrechen der Identifikation von Kirchlichkeit 

mit Religion liegt.
35

 

Eine weitere Etappe der Säkularisierungstheorie ergibt sich in den 1990er Jahren 

insbesondere anhand der Arbeiten des Religionssoziologen José Casanova, dessen 

Anliegen eine grundsätzliche Revision, aber auch eine Differenzierung der Säkulari-

sierungstheorie ist.
36

 Er zeigt die Kontingenz und Vielfalt von Säkularisierung auf 

und macht deutlich, dass es einer Neujustierung des modernisierungstheoretischen 

Instrumentariums bedarf.
37

 

                                                             

30 Vgl. Krause 2012, 38. 

31 Vgl. Pollack, 1. 

32 Krause 2012, 44. Hervorheb. i. O. 

33 Vgl. Krause 2012, 54. 

34 Krause 2012, 55. 

35 Vgl. Krause 2012, 55.  

36 Vgl. Krause 2012, 64. 

37 Vgl. Krause 2012, 64-74. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Bedürfnislagen und Erlebnistönungen des „modernen“ Menschen | 27 

Auch wenn bei Casanova zunächst keine vollständige Preisgabe der Säkularisie-

rungskategorie zu konstatieren ist, so lassen sich seine Korrekturhinweise doch be-

reits in die stärker werdende Grundtendenz des Zweifels am Ertrag der Säkularisie-

rungstheorie einordnen. In diesem Zusammenhang macht dann auch der oben bereits 

genannte Peter L. Berger von sich reden, der zuvor noch bekennender Säkularisie-

rungstheoretiker war. 
38

  

Insgesamt verliert die Säkularisierungstheorie an Akzeptanz. Anstatt vom Nie-

dergang der Religion wird nun immer häufiger – auch angesichts der verstärkten Öf-

fentlichkeit religiösen Fundamentalismus – von der Entprivatisierung des Religiösen 

(Casanova 1994), der Wiederkehr der Götter (Graf 2004), von einer Wiederverzau-

berung der Welt (Beck 2008) oder gar der Entsäkularisierung (Berger 1999) gespro-

chen.
39

 Krause unterscheidet hier, sich auf Lehmann
40

 beziehend, neben dem zuvor 

dominanten Säkularisierungsmodell nun zum einen das „Rückkehrmodell“ und zum 

anderen das „Transformationsmodell“, das den Wandel der Erscheinungsformen des 

Religiösen in der Moderne in den Fokus seiner Interpretation stellt.
41

  

Mit Detlef Pollack, so auch Krause, lassen sich zudem die beiden Konzepte des 

ökonomischen Marktmodells von Religion (v.a. Rodney Stark, William Sims Bain-

bridge, Roger Finke) und die These der Individualisierung (v.a. Thomas Luckmann, 

Grace Davie, Hubert Knoblauch) ergänzen:
42

  

 

„Die Vertreter des ökonomischen Marktmodells führen religiöse Vitalität auf Wettbewerb zwi-

schen religiösen Anbietern zurück. […] Die Individualisierungstheoretiker gehen davon aus, 

dass zwischen traditionaler Kirchenbindung und individualisierter Religiosität eine Differenz 

besteht und sich letztere auf Kosten der ersteren ausbreitet.“
43

 

 

Trotz der insgesamt deutlichen „Überwindung“ der Säkularisierungsthese gibt es 

nach wie vor Vertreter bzw. Verteidiger der Säkularisierungstheorie (v.a. Bryan Wil-

son, Karel Dobbelaere, Steve Bruce, Pippa Norris, Ronald Inglehart, Detlef Pol-

lack).
44

 

Eine Bewertung des Säkularisierungsmodells und dieser Modelle der Rückkehr, 

Individualisierung, Privatisierung und Transformation von Religion sowie der Erzäh-

                                                             

38 Vgl. Krause 2012, 75. 

39 Vgl. Pollack, 1. 

40 Lehmann 2007. 

41 Vgl. Krause 2012, 39. 

42 Krause 2012, 39, 77-81; Pollack, 35-37. 

43 Pollack, 35. 

44 Vgl. Pollack, 1; Krause 2012, 96-108. Pollack betont diese Haltung auch noch einmal in 

seiner 2015 gemeinsam mit Rosta veröffentlichten Studie zu Religion und Moderne. Diese 

analysiert differenziert den religiösen Wandel in West- und Osteuropa, sowie anhand der 

Beispiele USA, Südkorea und Lateinamerika im außereuropäischen Raum. Scharf kritisiert 

er unter anderem, dass die religionssoziologische Debatte über den religiösen Wandel in 

modernen Gesellschaften festgefahren sei und die Kritiker der Säkularisierungstheorie häu-

fig mit der öffentlichen Aufmerksamkeit für Religion argumentierten und ihre Einschät-

zung dabei lediglich aus Quellen der Publizistik gewännen. Vgl. Pollack und Rosta 2015. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

lung eines Religionsmarktes auf der einen Seite und der Ausführungen der Fürspre-

cher der Säkularisierungsthese auf der anderen Seite
45

 wird an dieser Stelle nicht 

vorgenommen. Sie bildet den zentralen religionssoziologischen Kontroverspunkt; ei-

ne derartige Begründung und Entscheidung ist hier aber nicht von Nöten.  

Hier soll nicht die Verhältnisbestimmung von Religion und Moderne im Fokus 

stehen, sondern die in diesem Zusammenhang benannten Herausforderungen für den 

Menschen, über die man sich im Wesentlichen einig ist. 

 

Diese Herausforderungen resultieren aus der Mentalitätsgeschichte. So ist es zum 

Beispiel unbestritten, dass bestimmte Phänomene und Ereignisse, wie die kopernika-

nische Wende, die Erfahrungswissenschaften vor große Fragen stellten.  

 

 

1.3 METAPHYSISCHE ORIENTIERUNGSAUFGABEN  

DER MODERNE 

 

Solch unbestrittene Ereignisse in der Mentalitätsgeschichte, also den historischen 

Konstitutionsrahmen für das Welt- und Selbstbild des modernen Menschen in den 

später untersuchten literarischen Jenseitsreisen, und die daraus erwachsenden Orien-

tierungsaufgaben, deren sie begleitende notwendige Standpunktwechsel zur Erfah-

rung einer möglichen Relativierung der Stellung des Menschen im Kosmos führen 

können,
46

 greift das nun folgende Kapitel auf. Dabei beziehe ich mich zum einen auf 

Linus Hauser, der eben diesen Ausdruck der metaphysischen Orientierungsaufgaben 

der Moderne in einem gleichnamigen Kapitel in seiner KRITIK DER NEOMYTHISCHEN 

VERNUNFT nutzt, und zum anderen auf die vier Demütigungen, die Otto Hermann 

Pesch mit Bezug auf Freuds bekannte Identifikation von Kränkungen der Menschheit 

nennt. Mit Linus Hauser spreche ich dabei lieber von „Orientierungsaufgaben“ statt 

von – wie auch bei anderen Autoren als Pesch üblich – wertend von „Demütigungen“ 

oder „Kränkungen“. Entsprechend dem Umgang mit diesen Orientierungsaufgaben, 

ihrer Bewertung, können sie nicht nur eine Kränkung darstellen, sondern auch eine 

Chance, eine Ressource vertieften Einblicks in die Wirklichkeit.  

 

Die erste große Zäsur in Bezug auf die metaphysische Orientierung des Menschen 

besteht in der kopernikanischen Orientierungsaufgabe.
47

 Freud spricht hier von der 

kosmologischen Kränkung der menschlichen Eigenliebe.
48

 Durch den Weltbildwan-

del wird nicht nur der kosmische Raum ins – für den Menschen – Unendliche ausge-

dehnt. Es wird auch die mögliche Einsamkeit des Menschen im Kosmos oder die 

Mannigfaltigkeit möglicherweise bewohnter Welten zum Thema. Während die Men-

schen und auch das Christentum zuvor in einen geozentrischen Kontext eingebettet 

waren, muss man sich nun damit auseinandersetzen, dass die Erde nicht mehr im 

                                                             

45 Vgl. Krause 2012, 108. 

46 Vgl. Hauser 2004, 26. 

47 Vgl. Hauser 2004, 110. 

48 Vgl. Freud 1917, 4. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Bedürfnislagen und Erlebnistönungen des „modernen“ Menschen | 29 

Mittelpunkt der Welt steht, sondern sich um sich selbst dreht und ellipsenförmig um 

die Sonne kreist.
49

  

 

„In dem Augenblick, in dem das kopernikanische Weltbild in das Bewusstsein rückt, erscheint 

die Erde hingegen immer deutlicher als ein Staubkorn inmitten eines gewaltigen Wirbels von 

Sonnen und möglichen Trabanten dieser Sonnen. Gott scheint sich im Weltall aufzulösen. Das 

zentrale Ereignis der raumzeitlichen Heilsgeschichte im geozentrischen Weltbild, die Herab-

kunft Jesu Christi als des Sohnes Gottes auf seine Erde, wird relativiert. Ist – so kann man sich 

fragen – das Christusereignis vielleicht nur ein Nebenschauplatz auf einem ‚Provinzplane-

ten‘?“
50

  

 

Dieses Bewusstsein eines geistesgeschichtlichen Einschnittes setzt sich nach Koper-

nikus, der nicht der erste war, der an der bevorzugten Stellung der Erde zweifelte,
51

 

zunehmend durch, wozu nach ihm Thomas Digges, Henry Oldenburg und vor allem 

Galileo Galilei beitragen und was letztlich durch die Raumfahrt der Apollo 8 zum 

Mond endgültig öffentlich lebensbedeutsam wird.
52

 

Zu der „Problematik der unübersehbaren Erstreckung des räumlichen Kosmos“
53

 

tritt mit den Forschungen zur Evolutionstheorie die darwinische Orientierungsaufga-

be, bei Freud die „biologische Kränkung des menschlichen Narzißmus“
54

, die auch 

das Zeitliche unübersichtlich werden lässt. Charles Darwins ON THE ORIGIN OF SPE-

CIES BY MEANS OF NATURAL SELECTION, ON THE PRESERVATION OF FAVOURED RACES IN 

THE STRUGGLE FOR LIFE (1859) fasst die Evolutionstheorie als streng empirische Wis-

senschaft. Demnach kommt der Mensch nicht unmittelbar, durch einen eigenen 

Schöpfungsakt aus der Hand Gottes, sondern hat sich aus dem höheren Tierreich 

entwickelt, der Mensch muss sich als Naturwesen einer langen Naturgeschichte ver-

stehen.
55

 Das Bewusstsein der evolutionären Abstammung lässt den Menschen sich 

einerseits auf ein Tier reduzieren. Andererseits erhebt er sich zu einer Art Neugott, 

wenn er sich vom theistischen Gottesbild verabschiedet. „Die Darwinische Orientie-

rungsaufgabe verschärft somit die Kopernikanische Orientierungsaufgabe um die 

Dimension der zeitlichen Unübersichtlichkeit der Herkunft und des ‚tierischen‘ Cha-

rakters der Menschen.“
56

 

Zur raumzeitlichen Orientierungsproblematik kommt die freudianische Orientie-

rungsaufgabe. Die tiefenpsychologische Betrachtungsweise, nach der der Mensch 

weithin von seinem Unbewussten gesteuert wird, lässt dem modernen Menschen das 

                                                             

49 Vgl. Pesch 2008, Bd. 1, Teilbd. 1, 182.  

50 Hauser 2004, 112. 

51 Freud nennt hier die Pythagoräer und Aristarch von Samos. Vgl. Freud 1917, 4. 

52 Vgl. Hauser 2004, 113-115. 

53 Hauser 2004, 115. 

54 Freud 1917, 4. Hervorheb. i. O. 

55 Vgl. Pesch 2008, 182 und Hauser 2004, 118. 

56 Hauser 2004, 119. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

eigene Seelenleben unauslotbar erscheinen.
57

 Freud selbst spricht von der „empfind-

lichsten“
58 

Kränkung für den Menschen:  

 

„Aber die beiden Aufklärungen, daß das Triebleben der Sexualität in uns nicht voll zu bändigen 

ist, und daß die seelischen Vorgänge an sich unbewußt sind und nur durch eine unvollständige 

und unzuverlässige Wahrnehmung dem Ich zugänglich und ihm unterworfen werden, kommen 

der Behauptung gleich, daß das Ich nicht Herr sei in seinem eigenen Haus. Sie stellen mitein-

ander die dritte Kränkung der Eigenliebe dar, die ich die psychologische nennen möchte. Kein 

Wunder daher, daß das Ich der Psychoanalyse nicht seine Gunst zuwendet und ihr hartnäckig 

den Glauben verweigert. 

Die wenigsten Menschen dürften sich klar gemacht haben, einen wie folgenschweren Schritt 

die Annahme unbewußter seelischer Vorgänge für Wissenschaft und Leben bedeuten würde. 

Beeilen wir uns aber hinzuzufügen, daß nicht die Psychoanalyse diesen Schritt zuerst gemacht 

hat. Es sind namhafte Philosophen als Vorgänger anzuführen, vor allen der große Denker 

Schopenhauer, dessen unbewußter »Wille« den seelischen Trieben der Psychoanalyse gleich-

zusetzen ist.“
59

 

 

Mit Freuds These von der Religion als kollektiver Neurose bekommt diese Kränkung 

zudem einen religionskritischen Aspekt.
60

 

Pesch spricht in Anschluss an Freuds Kränkungen oder Demütigungen des Men-

schen von einer vierten Demütigung, die durch die Neurowissenschaften hinzuge-

kommen sei. Diese zeigten empirisch auf, dass menschliches Handeln sich auf der 

Grundlage eines bio-chemischen Informationssystems ereigne, durch diese physiolo-

gischen Hirnprozesse programmiert, ausgelöst und gesteuert sei.
61

 „Diese Ergebnisse 

scheinen es zu rechtfertigen, zu jenem vollständigen Determinismus zurückzukehren, 

wie ihn Einstein und seine Anhänger für den Bereich der makrokosmischen und mik-

rokosmischen Wirklichkeit vertreten haben.“
62

 So werde die Rede von Freiheit und 

freiem Willen und von einem Geist des Menschen als einer von den Gehirnprozessen 

zu unterscheidenden innermenschlichen Wirklichkeit scheinbar obsolet. 

Hauser
63

 und Wittig
64

 identifizieren anders viertens eine androidische Orientie-

rungsaufgabe angesichts der wissenschaftsfundierten Technik der Moderne. Visio-

nen von Maschinenwesen entwickelten sich, die – man vergleiche das mit den bibli-

schen Schöpfungsgeschichten – ihren eigenen Geist entdecken könnten. Die androi-

dischen Geschöpfe könnten außerdem noch dazu mehr Fähigkeiten als ihre mensch-

lichen Schöpfer haben.
65

 

                                                             

57 Vgl. Pesch 2008, 181f. und Hauser 2004, 119. 

58 Freud 1917, 5. 

59 Freud 1917, 6f. Hervorheb. i. O. 

60 Vgl. Pesch 2008, 183. 

61 Vgl. Pesch 2008, 183 und 218. 

62 Pesch 2008, 220f. 

63 Vgl. Hauser 2004, 120. 

64 Vgl. Wittig 1997, 14. 

65 Vgl. Hauser 2004, 120-126. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Bedürfnislagen und Erlebnistönungen des „modernen“ Menschen | 31 

Laut Hausers Darstellung findet sich im Bewusstsein des modernen Menschen 

somit „eine vierfach gestaltete quantitative ‚Unendlichkeit‘“
66

, die des kosmischen 

Raumes, der zeitlichen Herkunft, der psychischen Dimensioniertheit – an die man 

vielleicht Peschs Hinweis auf die neuronale Infragestellung menschlicher Freiheit an-

schließen kann – und des möglichen Mehr an androidischen Fähigkeiten gegenüber 

den des Menschen. Aufgrund dieses Bezugs auf eine Form von Unendlichkeit, „die 

zwar nicht die des metaphysisch Transzendenten, sondern des prinzipiell empirisch 

Qualifizierbaren ist, die aber wegen dieser Analogie metaphysische Probleme auf-

wirft“
67

, spricht Hauser von das anthropozentrische Bewusstsein in die Krise führen-

den Metaphysischen Orientierungsaufgaben. 

 

Die Metaphysischen Orientierungsaufgaben zeigen an, dass Modernität ein philoso-

phisch-theologisches Problem ist. Sie bilden außerdem den historischen Konstituti-

onsrahmen für das Selbstverständnis des modernen Menschen und seine Situation in 

der Moderne, die von den nun folgenden unterschiedlichen Autoren beschrieben 

wird. Innerhalb des Modernitätsdiskurses gibt es unterschiedliche Ansätze, den Um-

gang des Menschen mit der Moderne und den eben genannten Orientierungsaufgaben 

zu fassen und auch das oben angesprochene Verhältnis von Religion und Modernität 

zu bewerten.  

 

 

1.4 ZUGRIFFE AUF DIE PROBLEMGESTALT DES 

MENSCHEN UND DER RELIGION IN DER MODERNE 

 

Die zahlreichen Autoren, die sich mit dem Modernitätsbegriff und dem Verhältnis 

von Religion und Moderne auseinandersetzen, gehen ganz unterschiedlich vor, stel-

len unterschiedliche Beobachtungen in den Fokus und kommen zu unterschiedlichen 

Ergebnissen. Ich greife an dieser Stelle einzelne Autoren heraus, wobei ich nicht die-

se selbst oder ihre Werke vorstellen möchte, sondern vielmehr mit Bezug auf ausge-

wählte Werke einzelne Zugriffe auf Religion und Moderne bzw. auf die (und hier 

liegt mein Fokus) Lebens- und Erfahrungsbedingungen der Menschen in diesem Zu-

sammenhang herausstelle. 

Die Auswahl der Autoren erhebt nicht den Anspruch, alle verschiedenen Positio-

nen darzustellen oder gar bibliografisch einen Kanon aufzustellen. Vielmehr wird ein 

persönlicher Zugriff auf die Autoren gewagt, um die individuelle Problemgestalt in 

ihren Ausführungen, ihrem (heutigen) Blick auf die Moderne zu identifizieren und 

unterschiedliche Zugriffe nebeneinander stellen zu können. 

Entsprechend auch der Auswahl der untersuchten literarischen Jenseitsreisen, die 

an späterer Stelle begründet wird, wird dabei der Blick auf den westeuropäischen 

(bzw. bei Taylor auch den nordamerikanischen) Kontext gelenkt. Die religiöse To-

pografie in anderen Regionen der Welt, so zum Teil auch unten mit Bezug auf die 

Autoren noch kurz thematisiert, ist ganz anders zu beschreiben, andere Dynamiken – 

mit denen unter anderem eben auch gegen eine Säkularisierungsthese argumentiert 

                                                             

66 Hauser 2004, 126. 

67 Hauser 2004, 126. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

wird – bestimmen beispielweise den afrikanischen Kontinent und Teile Asiens. Auf-

grund dieser Einschränkung sind es vor allem das Christentum, aber auch andere „re-

ligiöse Erscheinungsformen“ in Westeuropa, die betrachtet werden. Der Islam, des-

sen Dynamik auch in Europa einer gesonderten Betrachtung bedürfen würde, wird 

ausgeklammert und damit auch Thematiken wie Debatten rund um den von Samuel 

Huntington 1996 benannten Clash of Civilizations.  

Dass die gewählten Autoren alle einer Säkularisierungsthese in der Moderne kri-

tisch gegenüber stehen, ist, wie oben in Bezug auf die Diskurslinien bereits genannt, 

im Grunde an dieser Stelle nicht wichtig, da sie in Bezug auf ihre zeitdiagnostischen 

Beobachtungen und nicht hinsichtlich ihrer Positionierung in einer Verhältnisbe-

stimmung von Religion und Moderne betrachtet werden. Dass allesamt dem Rück-

kehr- oder Transformationsmodell, um die obige Terminologie aufzugreifen, zuzu-

ordnen sind bzw. zur „Interpretations- und Argumentationsfigur Säkularisierung“
68

 

insofern Stellung nehmen, als dass sie einem Deutungsansatz, der großflächig von 

einer Säkularisierung ausgeht, skeptisch begegnen, ihn modifizieren oder suspendie-

ren,
69

 ist im Grunde der generell abnehmenden Akzeptanz der Säkularisierungstheo-

rie geschuldet. Gleichwohl es nach wie vor prononcierte Vertreter der Säkularisie-

rungstheorie gibt
70

 und „Säkularisierung ein Schlüsselbegriff zum Verständnis der 

neuzeitlichen Geschichte wie der Gegenwart“
71

 ist, bewegen sich die ausgewählten 

Autoren mit ihrer Positionierung in einem breiten Konsens. 

Auch wenn die Auswahl, wie oben erklärt, nicht den Anspruch einer beispielhaf-

ten Bibliografie hegt, so umfasst sie doch „Standardwerke“. Das monumentale Werk 

EIN SÄKULARES ZEITALTER (auf Deutsch 2009) des mit zahlreichen Preisen ausge-

zeichneten Politikwissenschaftlers und Philosophen Charles Taylor wurde breit in 

der Öffentlichkeit rezipiert. Es nähert sich genealogisch dem Begriff der Säkularisie-

rung und macht durch geistes- und kulturgeschichtliche, in ihrer Form essayistische 

Ausführungen deutlich, was sich durch das Aufkommen einer säkularen Option ver-

ändert hat. 

Der US-amerikanische Soziologe Peter L. Berger, der durch seine wissenssozio-

logische Arbeit zusammen mit Thomas Luckmann bekannt wurde, war während sei-

ner Forschungen zunächst ein Befürworter, später ein Gegner der Säkularisierungs-

theorie und spricht nun von einer Koexistenz von säkularen und religiösen Diskur-

sen. Er geht er von der These aus, dass durch die Pluralisierung des religiösen Feldes 

im Zuge der Modernisierung religiöse Überzeugungen relativiert würden. Die oben 

als Diskurslinie benannte ökonomische Markttheorie entzündete sich im Grunde an 

dieser von ihnen bezweifelten Annahme Bergers.
72

 

Der unter anderem mit den Monografien RISIKOGESELLSCHAFT und später WELTRI-

SIKOGESELLSCHAFT weltbekannt gewordene Soziologe Ulrich Beck beschäftigte sich 

                                                             

68 Ruh 1980, 5. 

69 Siehe hierzu bereits Ruh 1980, 357: „Es hat sich im einzelnen gezeigt, daß zwar nach wie 

vor die Interpretationskategorie Säkularisierung Verwendung findet, damit aber gewöhn-

lich Skepsis oder Reserve gegenüber großflächigeren Deutungsansätzen verbunden sind.“ 

70 Vgl. Pollack, 1. 

71 Ruh 1980, 5. 

72 Vgl. Vorwort Pollack in Berger 2013, VII. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Bedürfnislagen und Erlebnistönungen des „modernen“ Menschen | 33 

mit Denken und Handeln in der Moderne und prägte den Begriff der Zweiten Moder-

ne bzw. die Theorie reflexiver Modernisierung. Seine Thesen zum Themenbereich 

von Individualisierung und Kosmopolitisierung werden mit Bezug auf sein Werk 

DER EIGENE GOTT (2008) aufgegriffen. 

Der in Deutschland und den USA lebende und forschende Soziologe Hans Joas 

sieht die Annahmen Becks und Bergers kritisch. Er bezieht sich auf Taylors säkulare 

Option und spricht unter dem Begriff der Kontingenz von einer Optionssteigerung, 

die zu veränderten Wertbindungen führe. 

Der Theologe Hans-Joachim Höhn entwickelt eine Dispersionstheorie des Reli-

giösen. Religionsförmige Symbolik begegne beispielsweise immer wieder in der 

Popkultur. Die Nachfrage nach Religion, das religiöse Suchen und Finden, korres-

pondiere dabei mit den gesellschaftlichen und kulturellen Trends zur erlebnisorien-

tierten Religiosität, Subjektzentrierung, Ästhetisierung und Psychologisierung. 

 

Die folgende Tabelle soll kurz bereits einen Überblick über die unterschiedlichen 

Zugriffe bieten:  

 

Autor Taylor Berger Beck Joas Höhn 

Zugriff Expressi-

vität des 

Selbst 

Pluralis-

mus 

Individuali- 

sierung und  

Kosmopoliti-

sierung 

Kontingenz Religiöse  

Dispersion 

Erlebnis-

orientierung,  

Subjekt-

zentrierung, 

Ästhetisierung, 

Psychologisierung 

 

Bei der nun folgenden Darstellung der Positionen dieser ausgewählten Autoren wer-

den jene in der Tabelle genannten Zugriffe auf den Menschen im Raum der Koordi-

naten Religion und Moderne identifiziert.  

Diese einzelnen grundlegenden Zugriffe aus den gewählten Werken ergeben in 

Bezug auf die individuelle Problemgestalt dieser Arbeit meinen persönlichen Zugriff, 

der dann den Raum anzeichnet, in dem die unten untersuchten Jenseitsreisen zu ver-

orten sind. Wenn an späterer Stelle weltanschauungsanalytisch auf literarische Jen-

seitsreisen geblickt wird, so geschieht dies in eben diesem Kontext eines Blicks auf 

die Moderne. So wird auf den hier entwickelten Zugriff und die aus den Positionen 

der gewählten Autoren extrahierten Begriffe in der Tabelle in einem Arbeitsschritt 

nach der Untersuchung der literarischen Jenseitsreisen hinsichtlich dessen zu blicken 

sein, inwiefern die Zugriffe auf Modernität sich darin spiegeln. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Charles Taylor: Expressivität des Selbst 

 

Der kanadische Philosoph Charles Taylor setzt sich in zahlreichen Werken mit der 

Identität, der Moral und der Religiosität der Menschen in der Moderne auseinander, 

u.a. in Hegel (1975)
73

, QUELLEN DES SELBST (1989), DAS UNBEHAGEN AN DER MODER-

NE (1991) und in seinem Opus magnum EIN SÄKULARES ZEITALTER (2007). 

 

Taylor geht ideengeschichtlich vor. Er analysiert die Veränderungen des monotheis-

tischen Gottesglaubens, die Bedingungen der Möglichkeit von Religiosität und die 

Erfahrungsdimensionen in der Moderne. Dabei betrachtet der gläubige Katholik den 

Wandel in den Gesellschaften des Westens, der „nordatlantischen Welt […] jener Zi-

vilisation […], deren wichtigste Wurzeln in der sogenannten ‚lateinischen‘ Kirche 

liegen“
74

 und untersucht die drei Traditionslinien Aufklärung, Romantik und Theis-

mus. 

In EIN SÄKULARES ZEITALTER macht der Philosoph deutlich, dass er Säkularisie-

rung weder als Fortschritts- noch als Substraktionsgeschichte begreift. Auch insge-

samt stellt er in seinen Werken das philosophisch-kulturelle Erbe der Moderne dar, 

offeriert Zustandsbeschreibungen und analysiert Werte, entwertet aber die Moderne 

nicht. Er ordnet sich zwar im Grunde einer Kritik, die en gros einen Verfallsprozess 

diagnostiziert, zu, übernimmt aber nicht deren „Dekonstruktionsrhetorik“
75

, sondern 

stellt sich der Ambivalenz der Moderne.
76

 

Taylor beginnt EIN SÄKULARES ZEITALTER damit, dass er den offensichtlichen 

Wandel in den Gesellschaften darstellt. Während es in der abendländischen Gesell-

schaft beispielsweise im Jahre 1500 praktisch unmöglich gewesen sei, nicht an Gott 

zu glauben, habe der Mensch der Neuzeit Alternativen und könne Atheist sein. Der 

Wandel weg von einer Gesellschaft, die sich die Natur mithilfe einer höheren Macht 

erkläre, ihre Gesellschaft und Riten auf Gott gegründet sähe und in einer verzauber-

ten Welt – Taylor bildet hier ein Antonym zu Webers Entzauberung – lebe, habe sei-

ne Gründe nicht nur in den naturwissenschaftlichen Erkenntnissen der Neuzeit.
77

 Die 

Naturwissenschaften hätten zwar dazu beigetragen, einem „ausgrenzendem Huma-

nismus“
78

 Weg zu bahnen. Aber oft genannte Ursachen wie die wissenschaftliche 

Revolution, der Humanismus der Renaissance, das Aufkommen des Polizeistaates 

und die Reformation seien nur Etappen innerhalb einer Entwicklung.
79

 

Das „innerste Wesen der neuzeitlichen Säkularität“
80

 macht für Taylor der aus-

grenzende Humanismus aus. Er versteht darunter „eine Einstellung, die weder letzte 

Ziele, die über das menschliche Gedeihen hinausgehen, noch Loyalität gegenüber ir-

                                                             

73 Die Jahreszahlen beziehen sich in diesem Abschnitt jeweils auf die Erscheinung der 

englischen Erstausgabe. 

74 Taylor 2012, 47. 

75 Breuer 2010, 106. 

76 Vgl. Breuer 2010, 106. 

77 Vgl. Taylor 2012, 52f. 

78 Taylor 2012, 54. Hevorheb. A. B. 

79 Vgl. Taylor 2012, 112. 

80 Taylor 2012, 42. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Bedürfnislagen und Erlebnistönungen des „modernen“ Menschen | 35 

gendeiner Instanz jenseits dieses Gedeihens akzeptiert.“
81

 Der ausgrenzende Huma-

nismus komme also ohne jeden Transzendenzbezug aus und stelle damit ein histori-

sches Novum dar.
82

 

Die Entwicklung dieses Humanismus zeigt Taylor anhand von unterschiedlichen 

Phasen auf, die aus früheren christlichen Formen hervorgingen.
83

 Er betont die Rele-

vanz einer solchen historischen Darstellung im Gegensatz zu einer reinen Gegen-

überstellung des alten und neuen Zustands:  

 

„Das heißt unser Verständnis unserer selbst und des Ortes, an dem wir stehen, ist teilweise 

durch das Gefühl bestimmt, daß wir allmählich hierhin gekommen sind und einen früheren Zu-

stand überwunden haben. […] [So] kann es sein, daß wir den Ort völlig falsch beschreiben, 

weil wir die Reiseroute nicht richtig erkannt haben. Genau dies ist der Fehler, den die Substrak-

tionserklärungen der neuzeitlichen Entwicklung begehen.“
84

 

 

Die Geschichte, die Taylor erzählt, nennt er „REFORM-Großerzählung“
85

. Er stellt 

die Entwicklung zur Neuzeit als eine Geschichte von Reformen dar, von einer Bewe-

gung, die im Spätmittelalter aufkomme und darauf abziele, die europäische Gesell-

schaft umzugestalten, damit sie den Forderungen des Evangeliums und der Zivilisati-

on nachkomme.
86

  

 

„Die Neuorganisierung der Gesellschaft durch die Reform ist bestimmt durch vier Momente. 

Erstens: Die Bemühungen um Reform und Organisation sind aktivistisch, sie suchen nach leis-

tungsfähigen Maßnahmen zur Neuorganisation der Gesellschaft, und sie sind interventions-

freudig. Zweitens: Die Reform strebt nach einer Uniformierung, die auf alles ein und dasselbe 

Modell oder Schema anzuwenden sucht. Drittens: Die Reform ist gleichmacherisch, indem sie 

die Masse der Gesellschaft zu erreichen sucht und Reformstandards nicht allein den Eliten vor-

behält. Viertens: Die Reform wirkt rationalisierend, indem sie einer Zweckrationalität zur Do-

minanz verhilft“
87

 

 

Die „REFORM, die der Entzauberung förderlich war und dazu beitrug, den mittel-

alterlich-christlichen Kosmos zu zerstören“
88

, löse die religiöse Praxis aus den All-

tagsvollzügen und unterscheide zwischen Immanenz und Transzendenz.
89

 Sie habe 

zusammen gewirkt mit Nominalismus, dem Aufstieg der mechanistischen Naturwis-

senschaft und dem zunehmenden Einfluss der instrumentellen Auffassung des 

menschlichen Handlungsvermögens. Es sei zwar zu einem „starken ontischen 

                                                             

81 Taylor 2012, 41. 

82 Vgl. Buß 2009, 50. 

83 Vgl. Taylor 2012, 55. 

84 Taylor 2012, 57. 

85 Taylor 2012, 1282. Hervorheb. i. O. 

86 Vgl. Taylor 2012, 113. 

87 Goldstein 2011, 633f. 

88 Taylor 2012, 1281. Hervorheb. i. O. 

89 Vgl. Taylor 2012, 247. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Dualismus der Neuzeit“
90

, einem Dualismus zwischen dem Geist und dem nun 

zweck- und sinnfrei scheinenden Kosmos gekommen, also zu einem neuen Weltbild, 

in dem Gott und die Hierarchie des Seins schwinde. Aber, so die positive Bewertung 

Taylors, es komme mit der Destabilisierung auch zu einer Neuformierung: 

 

„Die REFORM begnügt sich nicht mit der Entzauberung, sondern sie diszipliniert das Leben 

wie die Gesellschaft und strukturiert sie neu. Das begünstigt, zusammen mit der Zivilität, eine 

Vorstellung von der moralischen Ordnung, die dem Christentum und den Forderungen des 

Glaubens einen neuen Sinn verleiht.“
91

 

 

Ich möchte einige der von Taylor diagnostizierten Entwicklungslinien und Begriffe, 

die in seinem Opus magnum und/oder in seinen früheren Werken zentral sind, her-

ausgreifen und kurz umreißen. 

 

Taylor kennzeichnet die vorneuzeitlichen Menschen der verzauberten Welt durch ein 

poröses Selbst, während er dem neuzeitlichen Menschen ein begrenztes, abgepuffer-

tes Selbst zuschreibt. 

Das poröse Selbst glaube noch an übergeordnete Ordnungszusammenhänge. Es 

grenze sein Inneres nicht von der Welt ab. „Das poröse Selbst ist so definiert, daß die 

Quellen seiner eindringlichsten und wichtigsten Gefühle außerhalb des ‚Geistes‘ lie-

gen.“
92

 Das abgepufferte Selbst dagegen könne – müsse aber nicht – sich von allem 

außerhalb des Geistes distanzieren und lösen. „Meine maßgeblichen Ziele sind jene, 

die sich in meinem Inneren entwickeln, die entscheidenden Bedeutungen der Dinge 

sind jene, die durch meine Reaktionen auf diese Dinge definiert sind.“
93

 Dieses be-

grenzte Ich fasse die Grenze zur Außenwelt als Puffer auf, sodass es die Dinge jen-

seits der Grenze nicht erreichen müsse und sich Ängsten wie Geister und Dämonen, 

die das poröse Selbst noch beschäftigen, entziehen könne.
94

 Das abgepufferte Selbst 

ebne so den Weg zu einem ausgrenzenden Humanismus, der ohne Transzendenz aus-

kommt. 

Taylor, der in QUELLEN DES SELBST die Expressivität des Selbst als basal erklärt 

und daher betont, dass die Identität in Auseinandersetzung mit dem Umfeld in einem 

sprachlichen Raum gewonnen werde,
95

 meint, dass der Individualismus des begrenz-

ten Selbst, das seine eigene, innere Basis fokussiert, zwar durchaus eine Errungen-

schaft sei. Die Zivilisation habe dem Menschen so seine Würde verliehen und bilde 

die Basis der freiheitlich-demokratischen Gesellschaften. Er zitiert aber auch Stim-

men, die von einem Verlust einer Zwecksetzung und eines umfassenden Blicks spre-

chen. So meint er, die dunkle Seite des Individualismus sei die „Konzentration auf 

das Selbst, die zu einer Verflachung und Verengung des Lebens führt, das dadurch 

bedeutungsärmer wird und das Interesse am Ergehen anderer oder der Gesellschaft 

                                                             

90 Taylor 2012, 1280. 

91  Taylor 2012, 1282. Hervorheb. i. O. 

92 Taylor 2012, 72. 

93 Taylor 2012, 72. 

94 Vgl. Taylor 2012, 73. 

95 Vgl. Taylor 1994, 71. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Bedürfnislagen und Erlebnistönungen des „modernen“ Menschen | 37 

vermindert.“
96

 In einer Kultur der Selbstverwirklichung würden in verstecktem Nar-

zissmus Gemeinschaftsbeziehungen dem Gebot zur Authentizität unterstellt.
97

 Dies 

habe auch insofern Folgen für die Ethik und Moral, als dass behauptet werde, jeder 

habe seine eigenen Werte, sodass alle Alternativen in einer Rhetorik der Andersheit 

„vergleichgültigt“
98

 würden und infolge dessen ihre Bedeutung genommen bekä-

men.
99

 Die Ironie der Säkularisierung, die nur durch die Wende zur Innerlichkeit 

möglich sei, liege darin, dass die Bewegung der Immanentisierung durch religiöse, 

vor allem christliche Motive ausgelöst würde.
100

 

 

In diesem Zeitalter einer „Kultur der Authentizität, des expressiven Individualis-

mus“
101

, dem eine Suche nach einer Alternative zum christlichen Glauben vorangehe, 

welche schließlich im ausgrenzenden Humanismus münde, werde die Gesellschaft 

immer pluralistischer. Taylor spricht von einem Nova-Effekt: 

 

„Es sieht so aus, als habe der ursprüngliche Dualismus – die Forderung nach einer tragfähigen 

Alternative – eine Dynamik von der Art eines Nova-Effekts in Gang gesetzt, der eine immer 

größere Vielfalt moralisch-spiritueller Oppositionen hervorgebracht hat, die den ganzen Be-

reich des Denkbaren und vielleicht noch mehr umfassen. Diese Phase dauert bis heute an. […] 

Die aufgesplitterte Kultur der Nova wird [in einer weiteren Phase] auf ganze Gesellschaften 

übertragen. […] Der Zusammenhang zwischen dem Beschreiten eines moralischen oder spiri-

tuellen Weges und der Zugehörigkeit zu größeren Gesamtheiten wie Staat, Kirche oder auch 

Konfession ist weiter gelockert worden, und infolgedessen hat sich der Nova-Effekt verstärkt. 

Heute leben wir im Bereich einer spirituellen Supernova, in einer Art von galoppierendem Plu-

ralismus auf geistiger Ebene,“
102

 

 

Taylor beschreibt die Ausweitung des Nova-Effekts der sich ständig erweiternden 

Optionen über die Jahrhunderte von der Gruppe der sozialen Eliten hin zu einem ge-

samtgesellschaftlichen Phänomen sowie die jeweiligen historischen Bedingungen, 

die zu dieser Ausweitung führten. Der Wandel hin zur heutigen „Supernova“ und ei-

ner Ethik der Freiheit sei Folge einer Kultur, die das abgepufferte Selbst in den Mit-

telpunkt rücke. Das sei zum Teil durch das Leben in einer entzauberten Welt bedingt 

und damit ermöglicht durch die Verdrängung des Kosmos der Geister und Kräfte 

durch ein mechanistisches Zeitalter, das Verschwinden höherer Zeiten und den 

Rückgang des Sinns für Formen der Komplementarität. Gefördert worden sei es aber 

auch durch Verschiebungen im subjektiven Bereich der Identität. Taylor nennt hier 

den Prozess der Zivilisation, wobei er sich auf Elias bezieht, die Transformation 

                                                             

96 Taylor 1995, 10. 

97 Vgl. Breuer 2010, 109. 

98 Breuer 2010, 110. 

99 Vgl. Taylor 1995, 47. 

100 Vgl. Buß 2009, 54. 

101 Taylor 2012, 507f. 

102 Taylor 2012, 507f. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

durch disziplinierte Selbstumgestaltung und den Aufstieg der desengagierten Ver-

nunft.
103

 

Die desengagierte Vernunft sei, so Taylor, ein von Descartes
104

 geprägter Termi-

nus, den er bereits in QUELLEN DES SELBST diskutiert. „Mit Descartes wird der Rah-

men für jenes desengagierte Subjekt abgesteckt, das den Ausgangspunkt für den neu-

zeitlichen Naturalismus bildet und an dem sich die Verfechter und die Kritiker der 

Moderne entzweien.“
105

 Die Quellen der Moral würden mit Descartes konsequent im 

Inneren des Menschen angesiedelt und hätten keinen Bezug mehr zu Quellen außer-

halb wie einer grundguten Weltordnung oder einem göttlichen Licht.
106

 Descartes 

Vernunftbegriff lasse die kosmische Ordnung mittels der Vernunft erst verfertigt 

werden und habe so Konsequenzen auch auf die Moral: „Nach Descartes heißt Ratio-

nalität, daß man bestimmten Vorschriften entsprechend denkt. Ausschlaggebend für 

das Urteil sind jetzt Eigenschaften der Denktätigkeit, nicht mehr die inhaltlichen 

Überzeugungen, die daraus hervorgehen.“
107

 Der neuzeitliche Mensch der entzauber-

ten Welt nehme die Perspektive eines außenstehenden, unbeteiligten Beobachters ein, 

der die Dinge mechanistisch und funktional sehe – er objektiviere und kontrolliere 

seine Umwelt und sich selbst.
108

 Das desengagierte Subjekt der rationalen Kontrolle 

entspreche also dem abgepufferten Selbst, das sich auf seine eigene Innerlichkeit 

neutralisiere. Die desengagierte Vernunft und die Konzentration auf das Individuum 

und seine Ziele betreffe aber entsprechend auch wissenschaftliche, ökonomische und 

technische Praktiken – Taylor nennt hier beispielsweise den politischen Atomismus 

Lockes.
109 

 

Wenn die Menschen sich immer atomistischer sehen, kommt es laut Taylors 

kommunitarischer Kritik allerdings dazu, dass eine Gesellschaft sich immer weniger 

gemeinsame Vorhaben setzt. Durch einen Mangel an Identifikation mit gesellschaft-

lichen Institutionen und Praktiken entstehe die Gefahr einer Depolitisierung.
110

 Tay-

lor spricht hier von Fragmentierung: „Zur Fragmentierung kommt es, wenn sich die 

Menschen in immer höherem Maße atomistisch sehen und immer weniger spüren, 

daß sie durch gemeinsame Vorhaben und Loyalitäten an ihre Mitbürger gebunden 

sind.“
111

 Ein Subjektivitätsbegriff, der eine negative Freiheit, also eine Unabhängig-

keit von äußeren Faktoren, propagiere, trage zu solch einer Fragmentierung und Ent-

fremdung innerhalb der Gesellschaft bei.
112

 

 

                                                             

103 Vgl. Taylor 2012, 508f. 

104 An dieser Stelle wird nur dargestellt, wie Taylor Descartes rezipiert, auch wenn Descartes 

Ausführungen selbst – und darauf ist hinzuweisen – vielleicht vielschichtiger sind, als die 

Deutung Taylors. 

105 Vgl. Breuer 2010, 70. 

106 Vgl. Breuer 2010, 70. 

107 Taylor 1994, 284. 

108 Vgl. Breuer 2010, 71f. 

109 Vgl. Breuer 2010, 74. 

110 Vgl. Breuer 2010, 126f. 

111 Taylor 1995, 126. 

112 Vgl. Buß 2009, 45f. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Bedürfnislagen und Erlebnistönungen des „modernen“ Menschen | 39 

Die durch die Freiheit des abgepufferten, selbstbezogenen, desengagierten Subjekts 

möglich gewordene Pluralisierung, die Taylor den Nova-Effekt nennt, meint nicht 

bloß das Koexistieren vieler verschiedener Weltanschauungen und Bekenntnisse in 

ein und derselben Gemeinschaft. Vielmehr, so Taylor, sei damit auch eine Fragilisie-

rung gemeint.
113

 Die Gesellschaft werde insgesamt durch Austausch immer homoge-

ner, die Menschen sich in vielen Lebensformen immer ähnlicher, sodass die Unter-

schiede beispielsweise im Glauben dagegen umso klarer hervortreten würden. „Diese 

wechselseitige Fragilisierung aller gegebenen Auffassungen – dieses zerrüttete Ge-

fühl, die anderen seien anderer Ansicht – gehört sicher zu den Hauptmerkmalen der 

Welt um 2000, die sie von der Welt um 1500 unterscheiden.“
114

 Alternativen zur ei-

genen Einstellung seien dauerpräsent. Konversionen und Inkongruenzen seien leich-

ter zu händeln. Laut Taylor, so Endreß, führe die Fragilität religiöser Einstellungen 

aber nicht nur zu einem hin- und hergerissen-Sein der Menschen, sondern zeige auch, 

dass die in der Lebenspraxis eingenommenen Positionen und Praktiken nicht selbst-

verständlich seien.
115

 Die neue Zeit bringe also auch Vertiefung und neue Formen 

von Religiosität hervor. Jede Zeit suche „– auf der Basis des vorhanden Vokabulars – 

nach neuen, innovativen Ausdrucksformen“
116

.  

 

Taylor konstatiert insgesamt ein „Unbehagen an der Immanenz“
117

. Es könne drei 

Formen annehmen:  

„(1) das Gefühl der Fragilität des Sinns, der Suche nach einer Gesamtbedeutung; 

(2) die empfundene Schalheit unserer Versuche, die entscheidenden Augenblicke des 

Übergangs im Leben feierlich zu begehen; (3) das völlig Fade und Leere der Norma-

lität.“
118

 Auch in einer Zeit einer desengagierten, abgepufferten Gesellschaft könne 

also das Bedürfnis nach Sinn und der Erfahrung von „Fülle“ aufkommen. Taylor ver-

steht das Gefühl von Fülle – ein Begriff, den er immer wieder nutzt – als allgemein-

menschliche Erfahrung: 

 

„Wir alle begreifen unser Leben und/oder den Raum, in dem wir unser Leben führen, als etwas, 

das eine bestimmte moralisch-spirituelle Form aufweist. Irgendwo – in irgendeiner Tätigkeit 

oder irgendeinem Zustand – liegt eine gewisse Fülle, ein gewisser Reichtum. Soll heißen: An 

diesem Ort (in dieser Tätigkeit oder in diesem Zustand) ist das Leben voller, reicher, tiefer, 

lohnender, bewundernswerter und in höherem Maße das, was es sein sollte. Vielleicht handelt 

es sich um einen Ort der Belebung, denn oft fühlt man sich dabei tief bewegt, ja beseelt. Mag 

sein, daß dieses Gefühl der Fülle etwas ist, das man nur für Augenblicke aus der Ferne wahr-

nimmt. Man spürt ganz eindringlich, was es mit dieser Fülle auf sich hätte, wenn man sich in 

diesem Zustand befände, beispielsweise im Zustand der Ruhe oder der Ganzheit, oder wenn 

                                                             

113 Vgl. Taylor 2012, 515. 

114 Taylor 2012, 515. 

115 Vgl. Endreß. 

116 Buß 2009, 62. 

117 Taylor 2012, 525. Hervorheb. A. B. 

118 Taylor 2012, 525. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

man dazu fähig wäre, auf dieser Ebene der Integrität oder Großherzigkeit, der Hingabe oder 

Selbstvergessenheit zu handeln.“
119

 

 

Die Bedürfnisse des Menschen, der Unbehagen an der Moderne, Unbehagen an der 

Immanenz verspüre, brächten nicht nur neue Formen des Religiösen hervor, sondern 

auch andere Deutungen der Immanenz, eine Wiederbelebung der Transzendenz sei 

also nicht zwangsläufig. Beispielsweise könne, so Taylor, das Bedürfnis nach Sinn 

auch durch das Projekt eine neue Welt der Gerechtigkeit und des Wohlstands zu 

schaffen, gestillt werden.
120

 

Taylors These nach schimmert allerdings auch in den naturalistischen Antwort-

versuchen des ausgrenzenden Humanismus die transzendente Realität durch. Für ihn 

ist das spirituelle Streben stark wie eh und je.
121

 Allerdings befinde sich der neuzeit-

liche Mensch in einer prekären Erkenntnislage, in der nicht mehr wie früher „die 

Sprachen der Theologie und der Metaphysik […] den Bereich der tieferen und ‚un-

sichtbaren‘ Dinge mit sicherem Schritt durchquerten“
122

, sondern solche Bereiche nur 

mehr „indirekt durch eine Sprache der ‚Symbole‘ zugänglich gemacht werden kön-

nen.“
123

 Taylor betont hier die Bedeutung religiöser Erfahrung. Er spricht nicht über 

Religion in ihrer konfessionellen Ausprägung und ihren Institutionen, sondern es in-

teressieren ihn im Zeitalter des expressiven Individualismus und der Authentizität re-

ligiöse Intuitionen.
124

 Es geht ihm allerdings nicht um eine privatisierte Spiritualität, 

sondern durchaus auch um kollektive Erfahrungen beispielsweise bei Massenveran-

staltungen und auch um die Erfahrungen von Fülle, bei denen der neuzeitliche 

Mensch nicht explizit das Transzendente vom Immanenten scheide.  

 

Taylor macht in seinen Werken zur Moderne deutlich, dass sich der Mensch und die 

Gesellschaft in einem Spannungsfeld zwischen Tendenzen der Aufklärung und der 

Romantik bewegen und ihren Platz austarieren. Er zeigt den gemeinsamen Weg der 

Atheisten und der Gläubigen, wobei er sich auf das Christentum konzentriert, auf und 

spielt keine Positionen gegeneinander aus. Er weist auf, dass die Säkularisierung kein 

zwangsläufig aus der Geschichte hervorgehender Schritt ist, wertet sie aber auch 

nicht ab, sondern sieht vielmehr auch in den neuzeitlichen Gesellschaften Bedingun-

gen für Glauben und religiöse Erfahrung gegeben. Das Christentum sei für Taylor, so 

drückt es Felder aus, nicht auf die Wahl eingeschränkt, sich der säkularen Gesell-

                                                             

119 Taylor 2012, 18. Hervorheb. A. B. 

120 Vgl. Taylor 2012, 525. 

121 Vgl. Buß 2009, 63. 

122 Taylor 2012, 599. 

123 Taylor 2012, 599. 

124 Vgl. Buß 2009, 64f. Taylor beruft sich dabei auf die Religionsphänomenologie des 

US-amerikanischen Psychologen und Philosophen William James. Buß diskutiert auch 

die auf der engen Bezugnahme zu James fußenden Argumente von Kritikern, die Taylor 

vorwerfen, sein Religionsverständnis sei zu individualistisch, diffus und optimistisch. 

Siehe hierzu Buß 2009, 67f. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Bedürfnislagen und Erlebnistönungen des „modernen“ Menschen | 41 

schaft aufzudrängen oder sich in Nischen zurückzuziehen. Es müsse sich von den 

Verkürzungen lösen, die es selbst eingeleitet habe.
125

 Engelbrecht meint:  

 

„Indem Taylor zum einen zeigen möchte, dass die »Fülle«, die er beschreibt, in einem reinen 

‚säkularen Zeitalter‘ nicht (so leicht) erreicht werden kann, er zum anderen aber säkulare Ten-

denzen als partielle Konsequenz aus Tendenzen innerhalb des Glaubens und der Kirche be-

schreibt, möchte er die Tür für den Glauben in allen modernen Institutionen offenhalten. Wis-

senschaft und Glaube etwa seien durchaus miteinander vereinbar.“
126

 

 

Da Taylors Werk EIN SÄKULARES ZEITALTER breit und meist sehr positiv rezipiert 

wurde und – wie die Darstellung der Positionen der anderen gewählten Autoren auch 

zeigen wird – nachfolgende Werke von Soziologen sich im Grunde beinah immer 

auch mit seinen Thesen auseinandersetzen, sei an dieser Stelle ausnahmsweise, dies 

wird aus den oben genannten Gründen bei den anderen Autoren nicht vorgenommen, 

auf die kritische Rezeption seines Werkes verwiesen. Als problematisch – um nur 

einzelne Punkte exemplarisch zu nennen
127

 – sehen Kritiker Taylors starke Konzent-

ration auf das Christentum bzw. auf den Katholizismus, die Ausschließlichkeit seines 

Religionsverständnisses und: 

 

„Wenn das moderne Leben in einem säkularen Zeitalter sich vor allem durch einen neuen ‚Hin-

tergrund‘ auszeichnet, der die Unterscheidung zwischen immanent und transzendent untermi-

niert, wie kann es dann dennoch möglich sein, dass ein transzendenter Gott überhaupt noch in 

Erscheinung tritt und noch immer eine mögliche Option darstellt? Dies scheint Taylors Idee ei-

nes ‚immanenten Rahmens‘ eindeutig zu widersprechen. Einerseits muss es Teil von Taylors 

historischem Narrativ sein, dass der Hintergrund sich im Laufe der Zeit verändert hat, dennoch 

scheint er Transzendenz als eine Art ahistorische und transhistorische Konstante zu verstehen, 

die stets zugänglich bleibt. Geschichte vermag demnach vieles zu verändern, doch die mensch-

liche Sehnsucht nach einer invarianten Form von Transzendenz erweist sich als widerständig 

gegen diesen historischen Wandel und überdauert ihn. Es drängt sich der Verdacht auf, dass ein 

Schluss, den man aus A Secular Age ziehen könnte, darin besteht, dass, wenn es um die ‚letz-

ten Dinge‘ geht, Geschichte letztlich doch keine Rolle spielt. Dies jedoch widerspricht vielen 

zentralen Annahmen Taylors und stellt damit das entscheidende Problem von A Secular Age 

dar.“
128

 

 

Goldstein spricht außerdem von einem „Unbehagen an Taylors Epochenerzäh-

lung“
129

 in Bezug auf dessen Gegenüberstellung der „neuen“ säkularen Option gegen 

einen Ausgangszustand, der fälschlicherweise – Goldstein widerspricht hier, indem 

                                                             

125 Vgl. Felder 2012, 281. 

126 Engelbrecht 2010, 219. 

127 Siehe eine Diskussion der kritischen Aspekte beispielsweise bei Rentsch 2011. Rentsch 

nennt zehn Kritikpunkte, die in der Hauptsache Taylors Transzendenzverständnis kritisch 

reflektieren. Eine Zusammenfassung der zehn Punkte findet sich auf Seite 597 seines 

Aufsatzes. 

128 Engelbrecht 2010, 220. Hervorheb. A. B. 

129 Goldstein 2011, 642. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

er ein Bild der Antike zeichnet – suggeriere, religiöser Weltbezug sei eine anthropo-

logische Normalität gewesen.
130

 Er kritisiert zudem Taylors zu spätes Ansetzen in 

seiner Epochenbeschreibung, die das Mittelalter außer Acht lasse.
131

 

 

Peter L. Berger: Pluralismus 

 

Peter L. Berger, amerikanischer Soziologe, ist vor allem als Vertreter der neueren 

Wissenssoziologie im Anschluss an seine mit Thomas Luckmann verfasste Arbeit 

DIE GESELLSCHAFTLICHE KONSTRUKTION DER WIRKLICHKEIT (engl. THE SOCIAL CONS-

TRUCTION OF REALITY [1966]) sowie durch seine religionssoziologischen Arbeiten be-

kannt geworden.  

Das vielschichtige Gesamtwerk kann hier nicht abgebildet werden, der Fokus 

liegt auf Bergers Aussagen zur Religion in der modernen Gesellschaft. Auch inner-

halb der Arbeiten zu diesem Thema aber müssen Einschränkungen gemacht werden. 

Peter L. Berger vertritt zunächst in einer frühen Phase seiner Forschungen eine Säku-

larisierungstheorie, die er auch in frühen Publikationen wie ZUR DIALEKTIK VON RELI-

GION UND GESELLSCHAFT. ELEMENTE EINER SOZIOLOGISCHEN THEORIE (engl. THE SA-

CRED CANOPY. ELEMENTS OF A SOCIOLOGICAL THEORY OF RELIGION [1967]) als Per-

spektive ansetzt. 1968 sagt Berger gar voraus, dass es im Jahr 2000 praktisch keine 

religiösen Institutionen mehr geben werde
132

 – eine Einschätzung, von der er sich 

später distanziert. Sein Sinneswandel wird in seinem Werk THE DESECULARIZATION 

OF THE WORLD: RESURGENT RELIGION AND WORLD POLITICS (1999) ausdrücklich, in 

dem er aufgrund empirischer Belege zu der Schlussfolgerung kommt, dass der größte 

Teil der Welt – Ausnahmen bildeten geografisch West- und Zentraleuropa sowie so-

ziologisch eine internationale säkulare Intelligenz – tief religiös sei. Dieses Umden-

ken „hat sich graduell vollzogen und hatte nichts mit irgendwelchen persönlichen 

theologischen Neubewertungen zu tun“
133

, so betont er wiederholt.
134

 Seinen starken 

Wiederspruch gegen die Säkularisierungsthese relativiert Berger später wiederum:
135

 

Über das Konzept der Differenzierung entwickelt er ab 2012 die These: „Es existiert 

in der Tat ein säkularer Diskurs, der Ergebnis der Moderne ist, aber er kann mit reli-

giösen Diskursen, die überhaupt nicht säkular sind, koexistieren.“
136

 Indem viele ein-

fache Gläubige in ihrem Leben beides seien, religiös und säkular, relativierten sie die 

starre Dichotomie zwischen Säkularisierungstheoretikern und jenen, die eine Wie-

derkehr der Götter ausriefen.
137

 

                                                             

130 Vgl. Goldstein 2011, 643f. 

131 Vgl. Goldstein 2011, 645f. 

132 New York Times, 25.2. 1968: “By the 21st century, religious believers are likely to be 

found only in small sects, huddled together to resist a worldwide secular culture.“ 

133 Berger 2013, 1. 

134 Vgl. auch Berger 2015, 8. 

135 Berger 2015, 11: „Ich bin jedoch bereit einzugestehen, dass die Säkularisierungstheoreti-

ker nicht ganz so falsch liegen, wie ich bisher dachte.“ 

136 Berger 2013, 4. 

137 Vgl. Berger 2015, 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Bedürfnislagen und Erlebnistönungen des „modernen“ Menschen | 43 

Diese These und das damit zusammenhängende Phänomen des Pluralismus, das 

Berger in den Mittelpunkt seiner religionssoziologischen Betrachtungen der Moderne 

stellt, sollen im Folgenden ausgeführt werden. Um dabei Bergers neueren Standpunkt 

dazustellen, der sich wie beschrieben von seinen früheren Überlegungen stark unter-

scheidet, werden dazu seine nach 2012 verfassten Schriften, vornehmlich die Mono-

grafie ALTÄRE DER MODERNE. RELIGION IN PLURALISTISCHEN GESELLSCHAFTEN (engl. 

THE MANY ALTARS OF MODERNITY. TOWARD A PARADIGM FOR RELIGION IN A PLURALIST 

AGE [2014]) und der dafür als Grundlage dienende, am 7. Mai 2012 in Münster ge-

haltene Vortrag NACH DEM NIEDERGANG DER SÄKULARISIERUNGSTHEORIE (als Buch er-

schienen 2013) herangezogen. Auf ältere Werke wird nur kurz hinsichtlich einzelner 

Aspekte Bezug genommen, wenn sie in diesem Punkt denselben Standpunkt vertre-

ten, beziehungsweise den veränderten Standpunkt Bergers nicht direkt betreffen. 

 

Bergers Umdenken in Bezug auf die Säkularisierungstheorie beruht auf einem Um-

denken in Bezug auf die Stellung und Relevanz von Pluralismus in der Moderne. 

Pluralismus hatte er zwar in seinen Forschungen jeweils mitbedacht, dies jedoch im-

mer unabhängig vom Säkularisierungsdiskurs. 2012 konstatiert er im oben erwähnten 

Vortrag: „Im Nachhinein denke ich, dass wir einen Kategorienfehler gemacht haben. 

Wir haben Säkularisierung mit Pluralisierung verwechselt, Säkularismus mit Plura-

lismus.“
138

 Pluralismus, im Sinne der beiden Pluralismen Koexistenz unterschiedli-

cher Religionen und Koexistenz eines säkularen und eines religiösen Diskurses, ist 

für ihn das bestimmende Phänomen in Bezug auf Religion in der Moderne. Im Fol-

genden soll Bergers Beschreibung dieses Phänomens sowie seine Überlegungen zu 

dessen Konsequenzen auf individuellen Glauben, religiöse Institutionen und unter-

schiedliche Diskurse dargestellt werden.  

 

Peter L. Berger definiert Pluralismus
139

 als „eine gesellschaftliche Situation, in der 

Menschen verschiedener Ethnien, Weltanschauungen und Moralauffassungen fried-

lich miteinander leben und freundlich miteinander umgehen. […] Damit der Plura-

lismus seine volle Dynamik entfalten kann, muss es zu einer andauernden Konversa-

tion kommen […].“
140

 

Die Folgen des Pluralismus betreffen dann nicht nur das äußere Zusammenleben 

von Menschen: „Pluralismus ist nicht nur eine Sache des äußeren sozialen Umfeldes. 

Er berührt auch das menschliche Bewußtsein, denn er beeinflusst uns in unserem 

Denken. […] Kulturelle Pluralität wird […] auch als eine innere Realität [erfahren], 

als ein in seinem Kopf vorhandenes Set an Optionen.“
141

 

                                                             

138 Berger 2013, 2. 

139 Zu Bergers Auseinandersetzung mit dem Begriff Pluralismus, siehe Berger 2015, 15. Er 

nutzte zunächst den Ausdruck Pluralität, um der Konnotation einer Ideologie, die durch 

das Suffix „–ismus“ ausgelöst wird, zu umgehen, entschied sich später aber der Ge-

bräuchlichkeit wegen schließlich für den Begriff Pluralismus, wobei er aber betont, die-

sen als empirisches Faktum zu betrachten und nicht im philosophischen Gebrauch des 

Wortes zu nutzen. 

140 Berger 2015, 16. 

141 Berger 1996, 73. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Bei Konversation über einen längeren Zeitraum und ein breites Themenspektrum, 

so Berger, komme es zu einer kognitiven Kontamination, einer „geistigen Verseu-

chung“
142

 bzw. gegenseitigen Beeinflussung der verschiedenen Menschen. Er stellt 

diesbezüglich zwei Behauptungen auf: Erstens meint er, kognitive Kontamination re-

lativiere. In der Interaktion mit Anderen komme man zu der Erkenntnis, dass die 

Wirklichkeit auch anders wahrgenommen und gelebt werden könne, was eine Art 

Kulturschock bzw. Relativierungsschock auslöse.
143

 Zweitens ist er der Auffassung, 

Pluralismus erzeuge kognitive Kontamination als permanenten Zustand. Die Erfah-

rung der Dissonanz, die auch heftige Vermeidungsstrategien wie das Bestreiten der 

Gültigkeit von Informationen auslösen könne, führe oft zu kognitivem Feilschen, ei-

nem Neuverhandeln zwischen den angeblichen Fakten, mit denen man konfrontiert 

ist, und der dem widersprechenden bisherigen Haltung. 

Anhand von Beispielen in der Geschichte zeigt Berger, dass sich in Bezug auf 

den Pluralismus und das kognitive Feilschen eine veränderte conditio humana erge-

ben habe: Das Spektrum der Wahlmöglichkeiten wachse infolge des Aufschwungs 

der Technik und der modernen Wissenschaft, verstärkt auch durch den riesigen 

Markt an Dienstleistungen, Produkten und Identitäten in kapitalistischen Strukturen.  

 

„Das ganze Leben wird zu einem endlosen Prozess des Neudefinierens, wer jemand ist, im 

Kontext der scheinbar endlosen Möglichkeiten, die die Moderne eröffnet. […] All diese Le-

bensbereiche eines Menschen waren einmal selbstverständlich, schicksalsgebend. Jetzt sind sie 

Schauplatz von beinah unendlich vielen Entscheidungen.“
144

  

 

Berger verdeutlicht diese Zunahme an Wahlmöglichkeiten anhand eines Rückgriffs 

auf die Schriften des Sozialtheoretikers Gehlen, der von einem desinstitutionalisier-

ten Vordergrund und einem stark institutionalisierten Hintergrund menschlichen 

Gemeinschaftslebens ausgeht, und spricht von einer Ausdehnung des Vordergrunds 

auf Kosten des Hintergrundes.
145

 

Es gibt unterschiedliche Versuche, mit der Angst angesichts der Relativierung, 

die dieser Pluralismus nach sich zieht, umzugehen. Berger nennt hier auf der einen 

Seite die Gewissheitsversprechungen des Fundamentalismus, der auf religiöser wie 

auf säkularer Ebene sowie als reaktionäre oder als progressive Art begegne. Als kont-

rär stellt er auf der anderen Seite den in verschiedenen Komplexitätsgraden vorkom-

menden Relativismus vor, bei dem Relativität bereitwillig angenommen und Relati-

vierung als höhere Form von Wissen aufgefasst werde. Pragmatisch denkend sind al-

lerdings die meisten Menschen keinem dieser beiden Pole zuzurechnen, sondern be-

schäftigten sich nicht mit Reflexion oder Theoretisieren und „leben im Mittelfeld 

zwischen dem Leugnen und dem Lobpreisen der Relativität.“
146

  

Da die Modernisierung all die Kräfte – Urbanisierung, Massenmigration, allge-

meinen Alphabetisierungsgrad, höhere Bildung, moderne Kommunikationstechniken 

                                                             

142 Berger 1996, 44. 

143 Vgl. Berger 2015, 17f. 

144 Berger 2015, 21. 

145 Vgl. Berger 2015, 21. 

146 Berger 2015, 30. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Bedürfnislagen und Erlebnistönungen des „modernen“ Menschen | 45 

– entfessele, die Pluralismus erzeugten, sieht Berger Pluralismus in der modernen 

Zeit als die vorrangige Herausforderung, auch für jede religiöse Tradition und Ge-

meinschaft.
147

 

 

Religiöser Pluralismus ist laut Berger ein globales Phänomen. Dies sei unter anderem 

durch die Missionierung und die Nachfrage nach einem „internationalen Markt für 

Religionen“
148

, der religiöse Traditionen durch Bücher, Medien und Vertreter ver-

fügbar macht, befördert worden. Berger führt in ALTÄRE DER MODERNE aus, dass die 

heutige Welt mit einigen Ausnahmen genauso intensiv religiös sei, wie jede andere 

Epoche der Geschichte.
149

 In seinem Aufsatz NACH DEM NIEDERGANG DER SÄKULARI-

SIERUNGSTHEORIE konstatiert er in deutlichen Worten: „Moderne bedeutet nicht, dass 

Gott tot ist, sondern, dass es viele Götter gibt.“
150

 Angesichts dessen zeige sich, so 

Berger, dass die Säkularisierungsthese zu eurozentriert und intellektuell denke. Plura-

lismus befördere Säkularisierung nicht, er beraube sie nur ihres als selbstverständlich 

angenommen Charakters. Er unterminiere religiöse Gewissheiten und eröffne eine 

Vielzahl an kognitiven und normativen Wahlmöglichkeiten.  

So sei Pluralismus nicht nur ein Gesellschaftsphänomen, es gäbe auch einen „Plu-

ralismus im Denken“
151

. Pluralismus habe damit auch Auswirkungen auf den indivi-

duellen Glauben, insofern er Weltanschauungen relativiere. „Der Einzelne kann die 

Weltanschauung, in die er zufällig hineingeboren wurde, nicht länger als selbstver-

ständlich gegeben betrachten. Diese Erkenntnis hat weite Implikationen.“
152

 Als Fol-

ge des Pluralismus tendiere Religion dazu, von der Ebene der Gewissheit auf die 

Ebene der Meinung aufzusteigen. Der Pluralismus vervielfältige die Zahl der Plausi-

bilitätsstrukturen im sozialen Umfeld eines Menschen.
153

 So verändere sich der indi-

viduelle Glaube nicht in Bezug auf Inhalte und Praktiken, sondern vielmehr dahinge-

hend, dass er nun willentliche Entscheidung zwischen unterschiedlichen Plausibilitä-

ten und nicht mehr Schicksal sei: „Die Moderne verändert nicht so sehr das Was reli-

giösen Glaubens als vielmehr das Wie.“
154

  

Diese Wahlmöglichkeiten könnten als befreiend empfunden werden. Das Indivi-

duum könne sie aber auch als schmerzhaft wahrnehmen und sich seiner Werte be-

raubt unter dem Druck fühlen, sich seine Weltanschauung aus Kleinteilen basteln zu 

müssen:  

 

„Weder sein Ich noch seine Weltsicht können fürderhin für selbstverständlich genommen wer-

den. Das Ich dieses Individuums ist zur Einsamkeit verdammt, und sein Weltverständnis wird 

zu einer Angelegenheit der bewussten Entscheidung. […] Nun ist die moderne Gesellschaft of-

fensichtlich keine Anhäufung von isolierten Individuen, die, als seien sie die Darsteller eines 

                                                             

147 Vgl. Berger 2015, 33. 

148 Berger 2015, 49. 

149 Vgl. Berger 2015, 41-48.  

150 Berger 2013, 40. 

151 Berger 2015, 50. 

152 Berger 2015, 50. 

153 Vgl. Berger 2015, 53. 

154 Berger 2013, 8. Hervorheb. i. O. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Stückes von Sartre, fortlaufend verzweifelte Entscheidungen treffen. Es gibt tatsächlich viel 

mehr Gemeinschaft, als Kritiker der Moderne wahrhaben wollen. […] Allerdings beruht die 

Mitgliedschaft auch in diesen Gemeinschaften auf einer freien Entscheidung, man optiert sozu-

sagen für sie, was einen großen Unterschied macht zu den Gemeinschaften, in die man hinein-

geboren wird und denen man angehört, bis man stirbt.“
155

 

 

So betreffe Pluralismus neben den Wirkungen auf die individuelle Ebene auch die 

kollektive Ebene religiöser Institutionen. Religion sei nicht mehr alltäglich und 

selbstverständlich. Religiöse Institutionen würden zum freiwilligen Zusammen-

schluss der wahlfreien Individuen. Berger greift auf Gehlens Theorie der Institutio-

nen, Troeltschs und Webers Typologie von Sekte und Kirche sowie Niebuhrs Kon-

zept der Denomination zurück und zeigt, dass diese Institutionen insofern als solche 

verstanden werden könnten, als dass sie ein Programm für individuelles Verhalten 

zur Verfügung stellten. Sie seien aber schwach, da anfällig für Veränderungen. Von 

einer objektiven Tatsache würden sie durch den Pluralismus zu einer subjektiven 

Entscheidung.
156

 Nicht nur der Charakter der religiösen Institutionen selbst, auch die 

Beziehung zu anderen Institutionen in der Gesellschaft verändere sich durch den Plu-

ralismus. Berger verdeutliche die Differenzierung der Institutionen anhand der Bei-

spiele Familie und Staat, mit denen sich die Religion in vormodernen Zeiten über-

schnitten habe. Auswirkungen gäbe es weiterhin auf die Beziehung der religiösen In-

stitutionen untereinander sowie auf das Verhältnis zwischen Klerus und Laien.
157

  

 

Die Institution der christlichen Kirche selbst sei es schließlich gewesen, so Berger, 

die (als Institution unterschieden von der profanen Welt) einen wichtigen Trittstein in 

Richtung eines säkularen Diskurses gebildet habe. Berger zeigt geschichtlich
158

 den 

Wandel von einem kompakten Kosmos, in dem jeder Aspekt menschlichen Lebens 

mit religiöser Bedeutung verknüpft war, hin zu einem Raum für einen säkularen Dis-

kurs auf.
159

  

Merkmal eines modernen Menschen sei nun die Fähigkeit, verschiedene Diskurse 

zu handhaben. Schütz’ Konzept der multiplen Realitäten im Bewusstsein sowie sein 

Konzept der Relevanzstruktur auf Religion anwendend macht Berger deutlich, dass 

Glaube und Säkularität nicht sich gegenseitig ausschließende Modi des Umgangs mit 

Realität seien.
160

 „Das moderne Individuum kann die Fähigkeit entwickeln und das 

                                                             

155 Berger 1996, 92, 96-97. Hervorheb. i. O. 

156 Vgl. Berger 2015, 61-70. 

157 Vgl. Berger 2015, 73-77. 

158 Er grenzt sich allerdings diesbezüglich ab von Taylors rein ideengeschichtlicher Darstel-

lung, der in seiner Konzentration auf die Ideengeschichte der Säkularität außer Acht las-

se, dass Ideen von gröberen politischen und ökonomischen Interessen beeinflusst seien. 

Vgl. Berger 2015, 79. Auch an weiteren Stellen äußert er Kritik an Taylors Werk, wobei 

der Hauptpunkt seiner Kritik die unterschiedliche Situationsdiagnose ist. Denn während 

Taylor von einem säkularen Zeitalter spricht, meint Berger, man solle dieses besser als 

pluralistisch beschreiben. Vgl. Berger 2015, 107f. 

159 Vgl. Berger 2015, 81f., 89f. 

160 Vgl. Berger 2015, 82-86. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Bedürfnislagen und Erlebnistönungen des „modernen“ Menschen | 47 

tut es in vielen Fällen auch, sowohl mit religiöser als auch mit säkularer Wirklich-

keitsdeutung umzugehen, je nachdem welche Art der Deutung für die gegebene Fra-

ge relevant ist.“
161

 

Bergers These, dass es auch im Bewusstsein Raum für einen säkularen Diskurs 

geben müsse, wenn ein solcher in der Gesellschaft Raum hat, stützt sich auf eine wis-

senssoziologische Erkenntnis ausgelöst durch José Casanovas Differenzierung des 

Säkularisierungskonzepts. Berger meint: „Alle Institutionen haben Korrelate im Be-

wusstsein. So wie religiöse Institutionen von säkularen unterschieden werden […], 

muss es die gleichen Differenzierungen notwendigerweise auch im Bewusstsein ge-

ben.“
162

 

Berger betont mit Blick auf Shmuel Eisenstadts Konzept multipler Modernen
163

, 

dass es letztlich auch eine Pluralität der verschiedenen Diskurse gäbe. Vorherrschend 

sei, so der Soziologe, der säkulare Diskurs in Bezug auf die intrinsischen Bündel der 

Modernität. Diese Verbindung zwischen Elementen des Bewusstseins und des Ver-

haltens könnten nicht auseinandergenommen werden. So brauche ein Pilot beispiels-

weise zwingend bestimmte Eigenschaften und Fähigkeiten, um ein Flugzeug sicher 

zu fliegen. Die extrinsischen Bündel dagegen könnten ohne negative Auswirkungen 

auseinandergenommen und anders wieder zusammengesetzt werden. Ein Pilot müsse 

heutzutage beispielsweise Englisch können. Man hätte sich aber auch problemlos auf 

jede andere Sprache zur internationalen Verständigung einigen können. Religiöse 

Diskurse seien in vielen Versionen heute als extrinsische Elemente in Bündeln der 

Modernität präsent. So verortet Berger die Diskurse in der Gesellschaft, macht aber 

mit Blick auf Eisenstadt deutlich, dass auch moderne Gesellschaften denkbar seien, 

in denen die Grenzen zwischen Religion und Säkularität anders gezogen sind, als in 

den westlichen Demokratien und den USA: 

 

„Es gibt einen Pluralismus der religiösen Diskurse im Denken von Individuen und Gesellschaft. 

Es gibt auch den Pluralismus zwischen säkularem Diskus und religiösem Diskurs, der zentrale 

Bedeutung hat. Außerdem gibt es einen Pluralismus von verschiedenen Versionen von Moder-

nität, mit unterschiedlichen Entwürfen der Koexistenz von Religion und Säkularität.“
164

 

 

Berger fordert abschließend in ALTÄRE DER MODERNE eine Suche nach „Friedensfor-

meln“
165

. Er betont, Pluralismus müsse politisch gemanagt werden und meint: „Unter 

den Bedingungen der Moderne wird irgendeine Version der Trennung von Kirche 

und Staat höchstwahrscheinlich eine stabile und humane politische Ordnung stüt-

zen“.
166

 Mit Blick auf die vorangegangenen Aussagen des Buches muss man bei die-

ser Forderung aber im Blick haben, dass eine solche, ihm nach aufgrund des Plura-

lismus notwendige Trennung letztlich aber nicht die Konsequenz des Verschwindens 

                                                             

161 Berger 2015, 87. 

162 Berger 2013, 6. Hervorheb. i. O. 

163 Vgl. Berger 2015, 101-107. 

164 Berger 2015, 114. 

165 Berger 2015, 117. 

166 Berger 2015, 134. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

von Religion nach sich zieht, sondern lediglich die Räume für religiösen und säkula-

ren Diskurs aushandelt. 

 

Ulrich Beck: Individualisierung und Kosmopolitisierung 

 

Das Forschungsinteresse des 2015 verstorbenen Soziologen Ulrich Beck galt vor al-

lem dem Wandel der Gesellschaften durch die Moderne, wobei er deren Folgen für 

Politik, Wirtschaft und Kultur in den Blick nimmt. Mit seinem 1986 veröffentlichten, 

zeitdiagnostischen, gleichnamigen Buch, das über die Fachgrenzen hinaus breit rezi-

piert wurde, prägt er den Begriff der Risikogesellschaft. 2007 erscheint der Nachfol-

ger WELTRISIKOGESELLSCHAFT, in der Beck seine Diagnose erweitert beziehungs-

weise verschärft und darstellt, dass es nun transnationaler Anstrengungen bedürfe, 

um den Risiken, die er als Nebenfolge von Modernisierungsprozessen in der Gegen-

wart versteht, zu begegnen. Im Folgenden wird das Augenmerk auf die von Beck 

postulierten Nebenfolgen der Modernisierung auf die Religionen gerichtet. Daher 

wird insbesondere das ebenfalls 2007 erschienene Buch DER EIGENE GOTT. VON DER 

FRIEDENSFÄHIGKEIT UND DEM GEWALTPOTENTIAL DER RELIGIONEN im Fokus stehen. Es 

werden vor allem Diagnosen und weniger Prognosen des Soziologen in Bezug auf 

die Religionen in der Moderne herausgegriffen. Dem Fokus geschuldet wird die Mo-

dernisierungstheorie Becks nur insoweit wiedergegeben, wie sie seine Ausführungen 

zu Stand, Entwicklung, Reaktionen und Interaktionen der Religionen betrifft.  

 

Becks zentrale These der zunehmenden Individualisierung der Gesellschaft wird in 

DER EIGENE GOTT zum einen auf die Religionen bezogen, zum anderen um die auch 

in WELTRISIKOGESELLSCHAFT betonte Diagnose der Kosmopolitisierung in Zusam-

menhang mit der Globalisierung erweitert. 

Die Zersplitterung der Moderne, so Beck, führe zu einer Vielheit und Fremdheit 

des eigenen Lebens.
167

 Das reflexive Ich rechtfertige und hinterfrage sich selbst. Die-

ser Ausgangspunkt von Individualisierung sei auch auf den Bereich der Religion an-

zuwenden. Das Individuum nehme die religiöse Dimension selbst in die Hand. Es 

bastele sich seinen „eignen Gott“, der teilbar und zusammensetzbar wie ein Individu-

um sei. Indem Gott, Welt und Mensch nicht mehr als klare Einheit erschienen, sich 

die Religion vom Öffentlichen nach Innen wende und eine Trennung zwischen Reli-

gion und Religiosität vollzogen werde, werde ein eigener Gott und damit ein unge-

zwungenes, lebenspraktisches und mitmenschliches Konzept von Gott denkbar.
168

 

Beck setzt diesen Ausdruck religiöser Individualisierung in Beziehung zur 

„Rückkehr der Götter und […] Krise der europäischen Moderne“
169

. Nach dem Zu-

sammenbruch der Säkularisierungstheorie, so Beck, sei das Gefüge der Grundan-

nahmen und Basisinstitutionen und damit die Zukunft der europäischen Moderne ge-

fährdet. Das Paradox der Säkularisierung – Entmachtung und Ermächtigung der Re-

ligion zugleich – werde deutlich: Neben der der Säkularisierungsthese immanenten 

Entmachtung und dem Verlust der Religion an Reichweite ist die Säkularisierung 

                                                             

167 Vgl. Beck 2008, 29. 

168 Vgl. Beck 2008, 25f. 

169 Beck 2008, 34. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Bedürfnislagen und Erlebnistönungen des „modernen“ Menschen | 49 

laut Beck durchaus ein Gewinn für die Religion. Sie führe zu einer Emanzipation der 

Religion. Sie befreie diese durch das Weiterreichen der Zuständigkeit für rationale 

Erkenntnis und Wissen an die Wissenschaft und den Staat von Herrschaftslegitimati-

on und Aberglaube. So bringe sie die Religion zur Selbstbegrenzung auf das eigentli-

che Geschäft der Spiritualität zurück.
170

 Letztlich lege die erzwungene Säkularisie-

rung der Religion, so Beck, „den Grund für die Revitalisierung der Religiosität und 

Spiritualität im 21. Jahrhundert. Womit für die Kirchenreligionen allerdings zugleich 

die Gefahr verbunden ist, durch die Bewegungen, die Konkurrenz des ‚eigenen Got-

tes‘ entleert, ja profan zu werden.“
171

 Kern der Wiederbelebung der Religiosität in 

Europa ist laut Beck die Entkoppelung von (institutioneller) Religion und (subjekti-

vem) Glauben. Die Religionssoziologie weise religiöse Praktiken jenseits der Kir-

chentore nach. „Neue Religiöse Bewegungen“, in Luckmanns Terminologie „un-

sichtbare oder implizite Religionen“, bei denen die individuelle Suche nach Vollen-

dung und persönlicher Entwicklung im Vordergrund stünden, würden wahrgenom-

men.
172

 „Die prinzipielle Autorität des wiederbelebten Glaubens ist das souveräne 

Selbst.“
173

  

 

Die Prozesse der Individualisierung der Religion vermischten sich in einer Welt, in 

der eine gleichzeitige Verfügbarkeit aller (Welt-)Religionen und kulturell-spirituellen 

Symbolwelten neu sei, mit der Kosmopolitisierung.
174

 Die conditio humana zu Be-

ginn des 21. Jahrhunderts sei durch eine kosmopolitische Konstellation, eine neue 

Kommunikationsdichte und ein „Zeitalter des Vergleichens“
175

 geprägt. Beck entfal-

tet dies anhand von mehreren Aspekten: Erstens spricht er von neuen Formen religiös 

bestimmter Weltgesellschaftlichkeit durch die kosmopolitische Konstellation, der er 

den säkularen Nationalismus und die nationale Zivilreligion der Ersten, national-

staatlichen Moderne gegenüberstellt.
176

 Zweitens konstatiert er einen Schock der 

Nichtuniversalität des westlichen Modells nationalstaatlicher Modernität, wodurch 

gesellschaftliche und moralische Gewissheiten zerbrechen.
177

 Drittens betont er ange-

sichts dessen, dass Weltreligionskonflikte nicht nationalkirchlich oder nationalstaat-

lich lösbar seien, es aber auch keine weltstaatlichen Instanzen gäbe, die Notwendig-

keit einer Selbstzivilisierung der Religionen durch kosmopolitische Toleranz.
178

 

Religion ist, so Beck, ein global player als staatentranszendierende Organisation. 

Globalisierung, genauer: die Frage nach dem multiplen, kontradiktorischen Grenzre-

gime von Religion, sei daher Definitionsmerkmal der Religion von Anfang an.
179

 

Durch ihren Universalismus, der eben keine hierarchische Unterordnung nach ethni-

                                                             

170 Vgl. Beck 2008, 41f.  

171 Beck 2008, 42. 

172 Vgl. Beck 2008, 43.  

173 Beck 2008, 46. 

174 Vgl. Beck 2008, 45.  

175 Beck 2008, 62. 

176 Vgl. Beck 2008, 62f.  

177 Vgl. Beck 2008, 63f. 

178 Vgl. Beck 2008, 65-67. 

179 Vgl. Beck 2008, 73. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

schen, nationalen und Klassenschranken vornehme, sei das Schlüsselmerkmal der 

Religion im Grunde ein Grenzenüberwinden. Sie errichte in diesem Zuge allerdings 

auch Grenzen, wenn sie zwischen Recht- und Falsch- oder Andersgläubigen unter-

scheide und damit einen Dualismus von Wir-die Anderen beziehungsweise Entwe-

der-Oder schaffe.  

Diesem monotheistischen Entweder-Oder, Beck verweist hier auf Assmann, und 

dem institutionellen Beharren auf Absolutheit stehe in der Konzeption des eigenen 

Gottes eine individualisierte Form einer religionsgrenzenübergreifenden Mischreligi-

osität gegenüber. In dem religiösen Melange-Prinzip des Sowohl-als-auch komme 

das humane Prinzip eines subjektiven Polytheismus zur Geltung, so der Soziologe.
180

 

 

Die Dialektik von Humanität und Gewalt der Religionen, urteilt Beck, finde bisher 

kaum soziologische Beachtung. Seine Analyse
181

 will Grundzüge der religionssozio-

logischen Zeitdiagnose wie die Individualisierung integrieren und durch neu entwi-

ckelte Konzepte wie die Kosmopolitisierung ergänzen. Beck greift zu diesem Zweck 

auf die Theorie reflexiver Modernisierung zurück. Diese erläuternd zitiert er zunächst 

Habermas und stellt die Ausgangsannahme einer Fragmentierung der Gesellschaft 

dar. Der Hintergrundkonsens an Normen und Werten für die Solidarität innerhalb der 

Gesellschaft schwindet laut Beck durch die Rationalisierung, die allerdings gleichzei-

tig neue Quellen der Solidarität erschließe. Der moderne Mensch stoße an seine 

Grenzen. Vorindustrielle Reserven – die Ressourcen der Natur sowie kulturelles und 

soziales Kapital – seien aufgezehrt und als Nebenfolge der Modernisierung neue Ri-

siken entstanden. Dieser Nebenfolgen werde man sich bewusst, reflektiere sie, versu-

che Formen eines Umgangs mit ihnen zu finden. Da sie keine externen Ressourcen 

zur Verfügung hätten, müssten halbmoderne Gesellschaften zur Modernisierung ihre 

eigenen Kapazitäten nutzen und sich selbst reproduzieren.
182

 Eine neue Modernisie-

rungsdynamik am Beginn des 21. Jahrhunderts löst die einfache Moderne auf, so 

Beck: 

 

„Was also meint ‚reflexive Modernisierung‘? Radikalisierte Modernisierung unterminiert die 

Grundlagen der Ersten, nationalstaatlich organisierten, industriellen Moderne im Sinne eines 

Meta-Wandels: Die gesellschaftlichen Rahmenbedingungen sowie Zielvorgaben und entspre-

chend auch die (sozial-)wissenschaftlichen Begriffsrahmen des Wandels wandeln sich, und 

zwar in einer Weise, die weder gewollt noch vorhergesehen wurde. In der Tat: Die Idee der 

Kontrollierbarkeit ebenso wie die der Gewißheit und der Sicherheit […] brechen zusam-

men.“
183

 

 

Während es in der Ersten Moderne trennscharfe Grenzen zwischen den Kategorien, 

Handlungssphären und Zuständigkeiten und damit eine Logik der Eindeutigkeit ge-

                                                             

180 Vgl. Beck 2008, 86. 

181 Diese beansprucht keine universale Geltung, da sie nicht alle Religionen thematisiert. 

Vgl. Beck 2008, 90. 

182 Vgl. Beck 2008, 91f. 

183 Beck et al. 2001, 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Bedürfnislagen und Erlebnistönungen des „modernen“ Menschen | 51 

geben habe, seien in der Zweiten Moderne die Grundlagen porös, die Duale aufge-

brochen. Es gäbe eine Logik der Mehrdeutigkeit.
184

  

Beck wählt mit der Theorie der reflexiven Modernisierung eine dritte Alternative 

zu den Theorien fortschreitender Modernisierung und Theorien der Postmoderne: 

„Wir leben nicht in einer post-modernen Welt, wir leben in einer mehr-modernen 

Welt. Es ist nicht die Krise, sondern der Sieg der Moderne, der im Gefolge der 

nicht-intendierten und unbekannten Nebenfolgen die Basisinstitutionen der Ersten 

Moderne auflöst.“
185

 

Formen einer Modernisierungsdynamik, die auf sich selbst angewendet die „ein-

fache Moderne auflös[en]“
186

, sind in Becks Auffächerung der Theorie in drei Theo-

reme zu kategorisieren: die (Welt-)Risikogesellschaft, die forcierte Individualisierung 

und die mehrdimensionale Globalisierung bzw. Kosmopolitisierung. 

Die Kategorie der Risikogesellschaft, die Beck in seinem gleichnamigen Buch 

entwickelt, thematisiert das Erkennen der Unkontrollierbarkeit der Gefahren, die als 

Folge des Erfolgs von Modernisierung entstehen.
187

 In der Weltrisikogesellschaft 

kämen zu den alten Risiken neue Risiken hinzu, sie überlagerten und verbänden sich. 

„Die neuen Risikotypen, die eine globale Antizipation globaler Katastrophen in Gang 

setzen, erschüttern die Grundlagen moderner Gesellschaften“
188

, so Becks These. 

Den Blick auf die selbst produzierten Gefahren, bei denen die Sicherungsmechanis-

men des Staates versagten, erweitert Beck in WELTRISIKOGESELLSCHAFT daher um die 

Globalisierungsperspektive, die Inszenierungsperspektive und die Vergleichsperspek-

tive der Risikologiken von ökologischen, ökonomischen und terroristischen Globalri-

siken.
189

 Die globalen Risiken seien dabei durch die Merkmale der Delokalisation auf 

räumlicher, zeitlicher und sozialer Ebene und damit prinzipiellen Allgegenwärtigkeit, 

der Unkalkulierbarkeit ihrer Folgen und der Nicht-Kompensierbarkeit der Moderni-

sierungsschäden gekennzeichnet.
190

 

Die Weltrisikogesellschaft sei durch ein kosmopolitisches Moment bestimmt: 

„Alle sitzen in einem gemeinsamen globalen Gefahrenraum – ohne Ausgang.“
191

 Kri-

tisch unterscheidet Beck zwischen einerseits der ethischen Maxime des Kosmopoli-

tismus, der Anerkennung kultureller Andersheit, und andererseits der Realität der 

„erzwungenen Kosmopolitisierung“
192

, bei der die globalen Risiken Akteure verbin-

de, die sonst nichts miteinander zu tun haben wollten. „‚Kosmopolitisierung‘ meint 

die Erosion klarer Grenzen, die Märkte, Staaten, Zivilisationen, Kulturen und nicht 

zuletzt die Lebenswelten verschiedener Völker und Religionen trennten, sowie die 

daraus entstehende weltweite Lage der unfreiwilligen Konfrontation mit dem fremden 

                                                             

184 Vgl. Beck 2008, 92f.  

185 Beck 2015, 108.  

186 Beck 2008, 92. 

187 Vgl. Beck 2015, 24-28. 

188 Beck 2015, 103. 

189 Vgl. Beck 2015, 49. 

190 Vgl. Beck 2015, 103f. 

191 Beck 2015, 111. 

192 Beck 2015, 119. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Anderen.“
193

 In der Gegenwartsgesellschaft der Zweiten Moderne identifiziert Beck 

eine neue Verwobenheit der Menschen, wachsende Ungleichheiten im globalen 

Raum, neue Formen der Kriegsführung, der Kriminalität und des Terrorismus sowie 

neue Formen der Koexistenz, des Konflikts und der Kooperation der Weltreligionen. 

Das Ich müsse sich im Ansturm der Fremdheit bewähren. Kosmopolitisierung spiele 

sich so auch im Innersten der Menschen ab.
194

  

Globalisierung unterscheidet Beck davon als „etwas, das ‚dort draußen‘ stattfin-

det“
195

 und ein Dual von lokal und global voraussetzt. Kosmopolitisierung dagegen 

hebe Duale auf und erfasse gerade das Grenzenmischen, Grenzenaufheben und Gren-

zenerrichten, das (Welt-)Religionen schon immer auszeichne. Der Begriff sei räum-

lich und thematisch nicht festgelegt und könne auf verschiedene Bereiche angewen-

det werden, beispielsweise auf Kriminalität, den Arbeitsmarkt oder eben das Gren-

zenmanagement von Religionen.
196

 

Beck plädiert für einen kosmopolitischen Dialog der Religionen und eine kosmo-

politische Theologie als Form des Umgangs mit ethnisch-religiöser Andersheit. Die-

se differenziert er von der Form des religiösen Universalismus: Christlicher Univer-

salismus gehe in Bezug auf das ewige Heil von einer Gleichartigkeit des Anderen aus 

und produziere so strukturelle Toleranz, aber durch die Unterscheidung von Gläubi-

gen und Ungläubigem auch strukturelle Intoleranz.
197

 Der religiöse Kosmopolitismus 

dagegen setze die Anerkennung der religiösen Andersheit, die er als Bereicherung 

empfinde, als Maxime und bringe ein allgemeines Toleranzprinzip zur Geltung.
198

 

Neben der Kosmopolitisierung sei auch die Individualisierung ebenso Moment 

reflexiver Modernisierung und Form der Enttraditionalisierung, die die Religionen 

wie die Gesellschaft zur Auseinandersetzung mit deren Nebenfolgen zwinge. Beck 

diagnostiziert den Religionen eine Paradoxie in Bezug auf ihre Individualisierung:  

 

„Religion ist nämlich zum einen das Gegenteil von Individualisierung, sie ist Bindung, Ge-

dächtnis, kollektive Identität und Ritual, aus denen, profanisiert und naturalisiert, die Gesell-

schaftlichkeit ‚gemacht‘ ist, hervorgeht. Religion ist zweitens die Quelle von Individualisie-

rung. […] Religion beruht auf der Glaubensentscheidung des einzelnen und damit letztlich 

auch auf der Unterstellung der Freiheit des Individuums.“
199

 

 

Diese Dialektik zwischen (christlichem) Basisprinzip und (christlicher) Institution 

setze eine Dynamik in Gang, in der sich die Kirchenautorität neu definieren müsse.
200

 

Indem das Christentum nämlich den Glauben des Individuums zur wesentlichen Vor-

aussetzung für Frömmigkeit mache, es ermächtige, führe die Unterscheidung von 

Kirche und individuellem Glauben zur Verflüssigung von Grenzen. Das Grundprob-

                                                             

193 Beck 2008, 93. Hervorheb. i. O. 

194 Vgl. Beck 2008, 101f. 

195 Beck 2008, 94. 

196 Vgl. Beck 2008, 94f. 

197 Vgl. Beck 2008, 96. 

198 Vgl. Beck 2008, 97. 

199 Beck 2008, 107. Hervorheb. i. O. 

200 Vgl. Beck 2008, 132f. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Bedürfnislagen und Erlebnistönungen des „modernen“ Menschen | 53 

lem bestehe dann darin, die Grenzen dessen zu bestimmen, was christlich sei. Die 

beiden möglichen Strategien und Reaktionsmöglichkeiten stürzten die Kirchen in ein 

Dilemma: Konzentrierten sich die Kirchen auf „ihre“ Glaubenswahrheiten und ihren 

dogmatischen Kernbestand, wie sie es in der Geschichte durch Grenzpolitik nach 

Außen und primär auch nach Innen gegen innerchristliche Andere und Häretiker ge-

tan habe, so drohe eine Ghettoisierung, da sie nur noch für relativ wenige Menschen 

attraktiv seien. Nutzten die Kirchen dagegen ihre organischen Möglichkeiten, beton-

ten ihre Kompetenzen bezüglich Lebensproblemen und böten ein offenes Paket an 

Sinn-Orientierungen, so drohe ein Verlust der corporate identity.
201

  

Beck unterscheidet zwischen Individualisierung Eins, der Individualisierung in 

der Religion, und Individualisierung Zwei, von der Religion. Die Individualisierung 

Eins illustriert er anhand von Beispielen, wobei er sich auf Martin Luther, Sebastian 

Castellio und das John-Locke-Modell der Toleranz bezieht.
202

 Die Individualisierung 

Zwei bezieht er auf den Wohlfahrtsstaat und zeigt sie anhand des Meta-Wandels der 

Familie – „Jenseits der Normalfamilie“
203

 – und anhand der die Pluralität der Moder-

ne spiegelnden Neuen Religiösen Bewegungen – „Jenseits der Normalreligion“
204

 – 

auf. 

Beck bezeichnet institutionalisierte Individualisierung als reflexive Individualisie-

rung. Den Individuen der Weltrisikogesellschaft sei die Möglichkeit hinreichender 

reflexiver Distanz zu sich selbst abhandengekommen, Wissen und Lebenschancen 

seien prinzipiell unsicher geworden. „Es ist diese Neue Unmittelbarkeit – ‚the culture 

of immediacy‘ (Anthony Elliott/Charles Lemert und John Tomlinson) –, die Reflex-

artigkeit erzwingt, wo früher vielleicht Reflexion möglich war.“
205

 Beck weitet aber 

auch den Blick, wenn er betont, dass sich die Folgen von Individualisierung und 

Kosmopolitisierung nicht auf die Privatsphäre eingrenzen ließen, sondern sich auch 

in der Arbeitswelt, Politik, den Gewerkschaften und eben den Kirchen zeigten.
206

 

 

Seine Untersuchung fasst der Soziologe in seinem Buch DER EIGENE GOTT selbst in 

zehn Kernthesen zusammen. Erneut komprimiert lassen sich diese wie folgt resümie-

ren:  

 

1. Religiöser Glaube breitet sich proportional zur durch radikalisierte Modernisie-

rungsprozesse ausgelösten Verunsicherung aus. 

2. Es findet eine Renaissance einer neuartigen, subjektiven Glaubensanarchie – der 

„eigene Gott“ – und damit ein Zerbrechen der Einheit von Religion und Glaube 

statt.  

3. Der Zusammenhang der Individualisierung der Religion, sozialer Klassen und der 

Familie macht gesellschaftliche Individualisierung erst aus, wobei für alle die 

                                                             

201 Vgl. Beck 2008, 110, 133f. 

202 Vgl. Beck 2008, 136-151. 

203 Beck 2008, 155. 

204 Beck 2008, 161. 

205 Beck 2008, 160f. 

206 Vgl. Beck 2008, 160f. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Prinzipien der Enttraditionalisierung, der individuellen Entscheidung, eines Hori-

zonts an Optionen sowie der Modus der Selbstzurechnung der Folgen gelten.  

4. Im Zuge des Auseinanderbrechens der institutionalisierten Leitbilder und des 

Zerfalls der sozialen Wirklichkeiten von Klasse, Familie und Religion kommt es 

zu einer Spaltung der Religiosität in die Welt der priesterlichen Religion und des 

individualisierten Glaubens.  

5. So kommt es zum Paradoxon der zweiten, religiösen Moderne im europäischen 

Kontext: der Entleerung der Kirchen und gleichzeitigen religiösen Wiederverzau-

berung des Denkens und Handelns. 

6. Individualisierung muss nicht zur Privatisierung der Religion führen, sondern 

kann auch eine neue öffentliche Rolle des Glaubens einleiten. 

7. Mit der Individualisierung des Glaubens steht die Legitimierung des Glaubens 

zur Debatte, denn es kommt zu einer Deinstitutionalisierung und Subjektivierung 

der religiösen Wahrheit. 

8. Individualisierung des Glaubens ist nicht gleichbedeutend mit Standardisierung, 

allerdings folgt sie den Mechanismen religiöser Symbolökonomie und bringt kei-

ne wirkliche individuelle Vervielfältigung der Glaubenserzählungen hervor. 

9. Die Konstruktion des „eigenen Gottes“ ist kein Produkt der „Postmoderne“, son-

dern ein Gipfelpunkt in einem langen Prozess der Individualisierung, in dem sich 

die Autonomie des Individuums gegen die Kollektivdefinition der Religiosität 

durchsetzt. Es bleibt allerdings die Frage, inwieweit der „eigene Gott“ einer 

Kunstreligion entspricht. 

10. Religion ist ein möglicher Akteur (kosmopolitischer) Modernisierung.
207

 

 

Insgesamt identifiziert Beck angesichts dieser Modernisierungsfolgen und –dynami-

ken drei religiöse Aneignungsformen der Moderne:  

Erstens ist dies der antimoderne Fundamentalismus, der zugleich modern und an-

timodern sei. Mithilfe der Postmoderne, der Selbstkritik an der Moderne, werde die 

Moderne verworfen und in diesem Zuge geschehe eine Abkehr von der Pluralität 

„wahrer“ religiöser Erzählungen. In militanten, antimodernen Notwehrreaktionen 

werde die Existenz nur eines wahren religiösen Weges behauptet.
208

 

Zweitens gäbe es den Umgang postmoderner Religiosität. Diese breche mit dem 

Grundprinzip der säkularen, ersten Moderne, dass die moderne Wissenschaft die ein-

zige Form des objektiven Wissens über die Welt sei und komme zu einem Wissens- 

und Glaubensrelativismus.
209

 

Als drittes eröffne sich, so Beck, die Vision einer kosmopolitischen Religiosität 

der Zweiten Moderne. Die Zweitmoderne Religiosität negiere sowohl den postmo-

                                                             

207 Vgl. Beck 2008, 114-122. Da hier deutlich gemacht wurde, dass es sich um eine Resümee 

von Becks Thesen handelt, wurde an dieser Stelle auf den Konjunktiv zur Redewiederga-

be verzichtet. 

208 Vgl. Beck 2008, 170f. Als eine Mischform von einerseits solch antimoderner, postkoloni-

aler und andererseits individualisierter Religiosität, der Transnationalisierung voraussetzt, 

bezeichnet Beck religiös motivierten Terrorismus. 

209 Vgl. Beck 2008, 172f. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Bedürfnislagen und Erlebnistönungen des „modernen“ Menschen | 55 

dernen absolutistischen Relativismus als auch die Privatisierung der Religion und se-

he die Möglichkeit gegenseitiger Bereicherung der Religionen, was zu einer neuen 

Ausgestaltung der öffentlichen Rolle der Religion in der postsäkularen Moderne füh-

ren könne.
210

 

 

Als Modelle der Zivilisierung religiöser Weltkonflikte stellt Beck das Nebenfol-

gen-Modell, das Marktmodell, das Modell des religionsneutralen Verfassungsstaates 

nach Habermas, das Modell „Weltethos der Religion“ nach Küng sowie die „metho-

dologische Konversion“ nach Ghandi vor.
211

  

Den Grund der Konflikte sieht er in einem „clash of universalisms“
212

, also den 

konkurrierenden Wahrheitsansprüchen der Religionen, begründet. Der Plural der re-

ligiös offenbarten Wahrheiten sei alltägliche Erfahrung und existentielles Thema. 

Becks These lautet: „Inwieweit Wahrheit durch Friede ersetzt werden kann, ent-

scheidet über die Fortexistenz der Menschheit.“
213

 Die Priorität Wahrheit, die auf 

Harmonie abziele, und die Priorität Frieden, die auf Konflikt und auf die Zivilisie-

rung der Selbstzerstörungspotentiale der Moderne abziele, müssten zugleich möglich 

werden. In der Religionsgeschichte hätten sich diesbezüglich das Modell der „Er-

laubten Religion“ und das der „Doppelten Religion“ als unzureichend erwiesen. Am 

Beispiel der Ringparabel Lessings betont Beck die Notwendigkeit eines weltbürgerli-

chen Kosmopolitismus der Religionen.
214

 Die Koexistenz der Einzigen Wahrheit und 

der Vielen Wahrheiten, so Beck, ermögliche die Priorität des Friedens. In der Praxis 

gäbe es bereits eine Pragmatik des wechselseitigen Gewinnens über Grenzen hinweg, 

bei der Gott als Vermittler und Wahrheit als mehrdimensional betrachtet werde, ur-

teilt Beck. Auf informelle Weise werde ein alltäglicher Pragmatismus des religiösen 

common sense gepflegt, beispielsweise, wenn Klimapolitik als Kosmopolitik behan-

delt werde. Es bleibe die Frage, ob diese Trennung von Dogma und Praxis auch auf 

der Weltbühne möglich sei, damit die Weltreligionen zu Vorkämpfern der Mensch-

heitsthemen Klimawandel, Armut und Würde der Anderen würden. 

 

Hans Joas: Kontingenz 

 

Hans Joas hat seit 2014 die Ernst-Troeltsch-Professor für Religionssoziologie an der 

evangelischen Theologischen Fakultät der Humboldt-Universität zu Berlin inne. Der 

Soziologe und Sozialphilosoph forscht unter anderem zum amerikanischen Pragma-

tismus und Historismus, zu Gewalt und zu Religion und Moderne. Ein Schwerpunkt 

seiner Forschung ist die Entstehung der Werte – ein Thema, das nicht nur in seinem 

1999 publizierten Werk DIE ENTSTEHUNG DER WERTE, sondern auch in folgenden 

Veröffentlichungen wie unter anderem der Monografie BRAUCHT DER MENSCH RELI-

GION? ÜBER ERFAHRUNGEN DER SELBSTTRANSZENDENZ (2004) und dem viel beachteten 

Buch DIE SAKRALITÄT DER PERSON. EINE NEUE GENEALOGIE DER MENSCHENRECHTE 

                                                             

210 Vgl. Beck 2008, 174. 

211 Vgl. Beck 2008, 176-206. 

212 Beck 2008, 207. 

213 Beck 2008, 209. 

214 Vgl. Beck 2008, 243f. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

(2011) in Bezug auf Wertebildung und Wertevermittlung eine Rolle spielt. Die bei-

den letztgenannten Werke werden im Folgenden auch einbezogen. Grundlage der an 

dieser Stelle folgenden Zusammenfassung von Joas’ Konzepten bezüglich Religion 

und Moderne ist aber das erstmals 2012 erschienene GLAUBE ALS OPTION. ZUKUNFTS-

MÖGLICHKEITEN DES CHRISTENTUMS. Diese Veröffentlichung greift viele der bereits 

zuvor in anderen Publikationen bedachten Aspekte des Themas Glaube in der Ge-

genwartsgesellschaft auf und Joas selbst nennt das Buch eine „Weiterführung von 

Überlegungen“
215

 aus BRAUCHT DER MENSCH RELIGION? 

 

Bereits im Vorwort von GLAUBE ALS OPTION. ZUKUNFTSMÖGLICHKEITEN DES CHRIS-

TENTUMS erklärt Joas mit Verweis auf Titel und Untertitel des Buches, welche „bei-

den Denker“
216

 seine Auseinandersetzung mit den dort behandelten Fragen besonders 

geprägt haben. Der Begriff der Option ist im Sinne eines Aufstiegs der säkularen Op-

tion der Grundgedanke in Charles Taylors monumentaler Studie EIN SÄKULARES ZEIT-

ALTER. Ernst Troeltsch, auch wenn er dessen „theologischen Lehren“
217

 nicht durch-

gängig zustimmt, spielt die zweite zentrale Rolle, „weil er […] versucht hat, den 

christlichen Glauben nicht durch Rückzug und Abschottung durch die Zeit zu retten, 

sondern auf Grundlage der modernsten Geschichtsforschung, Psychologie, Soziolo-

gie und anderer Wissenschaften neu zu durchdenken.“
218

 

Anhand dieser Richtung, die Joas mit der Orientierung an den beiden genannten 

„Vorbild[ern]“
219

 einschlägt, lässt sich bereits auf die bei ihm zentralen Bestimmun-

gen hinsichtlich der Religion und dem Glauben in der Moderne – in den Schlagwor-

ten Kontingenz und Optionsvermehrung gefasst – sowie auf sein Vorgehen, religi-

onssoziologische Entwicklungen als Herausforderungen für konkrete christliche 

Themenfelder umzuformulieren, hinweisen. Bevor dies jedoch im Einzelnen ausge-

führt wird, sei kurz auf Joas’ Kritik an der Begriffsverwendung von Moderne und 

Postsäkularität sowie seine Position zur These einer zunehmenden Säkularisierung 

verwiesen. 

 

Hans Joas registriert eine gestiegene Aufmerksamkeit der Öffentlichkeit für das 

Thema Religion. Dabei spricht er von zwei Verschiebungen in den Auseinanderset-

zungen über Religion seit dem 18. Jahrhundert: Zum einen müssten sich Gläubige 

von der scheinbaren Gewissheit verabschieden, dass der Mensch anthropologisch auf 

Religion hin ausgelegt sei und ohne sie moralischer Verfall eintrete. Zum anderen 

müssten sich „Ungläubige und Religionskritiker“ von dem Gedanken verabschieden, 

Religion sei ein geschichtlich überholtes, vorübergehendes Phänomen.
220

 

Beide Verschiebungen begründet Joas im Verlauf des Buchs GLAUBE ALS OPTION 

ausführlicher. Hinsichtlich letzterer betont er, dass die fragwürdige Säkularisierungs-

these zu überwinden sei. Dafür stellt er zunächst mittels dessen Begriffsgeschichte 

                                                             

215 Joas 2013b, 9. 

216 Joas 2013b, 9. 

217 Joas 2013b, 11. 

218 Joas 2013b, 11. 

219 Joas 2013b, 11. 

220 Vgl. Joas 2013b, 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Bedürfnislagen und Erlebnistönungen des „modernen“ Menschen | 57 

die Mehrdeutigkeit des Begriffs Säkularisierung dar und widmet sich dann aus sozio-

logischer Perspektive der Frage, ob Modernisierung zu Säkularisierung führe. Hier, 

wie auch in anderen Publikationen, äußert er sich auch kritisch hinsichtlich der häu-

fig nur als „Kampfbegriffe“
221

 im Meinungsstreit genutzten Begriffe Moderne und 

Modernisierung. Der Begriff Modernisierung sei mehrdeutig: Oft werde Modernisie-

rung als Prozess des Übergangs zu einer neuen Epoche, die „Moderne“ genannt wer-

de, verstanden. Diese Variante ablehnend bestimmt Joas Modernisierung zunächst 

„relativ unschuldig […und] in etwas klarerer Begrifflichkeit als üblich“
222

 im Sinne 

wirtschaftlichen Wachstums und wissenschaftlich-technologischer Verbesserungen.  

Auch den durch Jürgen Habermas geprägten Begriff „postsäkular“ betrachtet Joas 

kritisch. Dieser klingt nach Meinung des Soziologen nach einem Epochenwandel und 

suggeriere eine plötzliche Zunahme an Religiosität nach ihrer epochalen Abnahme. 

Tatsächlich aber könne man mit Blick auf eine Falsifizierung der Säkularisierungs-

these, dazu gleich mehr, höchstens von einem Bewusstseinswandel sprechen infolge 

dessen Religion wieder öffentlich gehört werde.
223

 In gleicher Weise problematisch 

sind damit für Joas auch Formulierungen wie die von einer Wiederkehr der Religion 

wie in den Gegenwartsdiagnosen von Graf und Wiesenbrod, denn auch diese geben 

vor, dass Religion verschwunden gewesen sei. 

Joas wendet sich demgegenüber gegen eine These vom (zwischenzeitlichen) Ver-

schwinden der Religion. Er zeichnet den Ursprung
224

 der Säkularisierungsthese nach, 

identifiziert drei Wellen
225

 der Säkularisierung in der europäischen Geschichte, wo-

bei Säkularisierung eben nicht als linearer Prozess, sondern als heterogene, kontin-

gente Geschichte erscheint, und überprüft soziologisch, ob Modernisierung zu Säku-

larisierung führt. Beispielhaft führt er Fragen an, die die Säkularisierungstheorie 

nicht hinreichend beantworten könne: Die Frage nach den europäischen Ausnahmen 

von der „Säkularisierungsregel“ wie Polen, nach der „Ausnahme“ USA, nach dem 

Bild aus nicht-eurozentrischer Perspektive und nach der tatsächlichen Religiosität in 

Europa vor der angeblichen Säkularisierung.
226

 Angesichts dieser Gesichtspunkte er-

weist sich die Säkularisierungsthese für Joas „bei historisch-soziologischer Überprü-

fung also als höchst fragwürdig“
227

. 

Als ebenso fragwürdig beurteilt er die Auffassung, Säkularisierung führe zu Mo-

ralverfall und Glauben sei daher unentbehrlich. Die These von der moraldestruktiven 

Kraft der Säkularisierung wird für ihn zunehmend unplausibel, zum einen aus inne-

ren Gründen – u.a. weil niemand aufgrund solch einer rationalen Einsicht zum Glau-

ben kommen könne – zum anderen aus äußeren Gründen – wie dem bisher ausblei-

benden Moralverfall.
228

 Auch müssten umgekehrt die Einwirkungen von Religion auf 

die fundamentalen Reziprozitätsstrukturen einer Gesellschaft keineswegs moralstabi-

                                                             

221 Joas 2012b, 21. 

222 Joas 2013b, 28. 

223 Vgl. Joas 2007, 124. 

224 Vgl. Joas 2013b, 28-33. 

225 Vgl. Joas 2013b, 73-85. 

226 Vgl. Joas 2013b, 29-40. 

227 Joas 2013b, 42. 

228 Vgl. Joas 2013b, 47-49. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

lisierend wirken. Ausschlaggebend ist für Joas letztlich, dass Strukturen menschli-

cher Kooperation selbst die Individuen entweder aus Eigennutz oder Einsicht in Ge-

rechtigkeit zur Einhaltung von Reziprozitätsverpflichtungen führten. Moral habe 

menschheitsgeschichtlich zwei Wurzeln: Werte sowie wertkonstitutive Erfahrungen 

und die Reflexion auf die Bedingungen von Kooperation.
229

 

 

Insgesamt warnt Joas vor schnellen Zeitdiagnosen, die von ihrem Grundtyp her im-

mer entweder monothematisch und damit zu einseitig seien, oder einen Epochen-

bruch erklärten, wohingegen er eine Balance zwischen Kontinuität und Diskontinui-

tät anmahnt. Entschieden spricht er sich zudem gegen einen „fetishism of moderni-

ties“
230

 aus, einen Begriff, den er von dem Politikwissenschaftler Bernhard Yack 

übernimmt. Jener spricht von einer Fetischisierung der Moderne „überall dort, wo ei-

ne Vielzahl heterogener sozialer Prozesse und Phänomene zu einem großen Objekt 

namens Moderne totalisiert wird“
231

, was zum sozialen Mythos der einen Moderne 

und der einen Modernisierung führe. Als „Gegenbegriff zum ‚tight coupling‘ und zu 

funktionalistischen Ganzheitsunterstellungen“
232

 führt Joas den Begriff der Kontin-

genz ein. Kontingenz bezeichnet für ihn die Zunahme der Optionen unseres Handelns 

und derjenigen zufälligen Widerfahrnisse, die sich daraus ergeben.
233

 In Auseinan-

dersetzung mit den Fragen, die die Debatten über Religion und Kontingenz bestim-

men – Joas nennt in diesem Zusammenhang die Namen Hermann Lübbe, Peter Ber-

ger und Richard Rotry –, erklärt er, dass Glaube für ihn keine Kontingenzbewälti-

gungstechnik darstelle, sondern die Voraussetzung für einen spezifischen Umgang 

mit Kontingenz. Dieser sei dann durch „kontingente Gewissheit, eine Gewissheit, die 

sich der Kontingenz ihrer Entstehung bewusst ist“
234

, bestimmt.  

Sich gegen Verfallsdiagnosen wendend, die die Optionsvermehrung als Gefahr 

beurteilen, bietet Joas ein alternatives Deutungsangebot. Er betont, dass gestiegene 

Handlungsoptionen neue Formen und Anforderungen sozialen Lebens produzierten. 

Gestiegene Kontingenz als solche gefährde nicht die Entstehung von Bindungen, be-

einflusse aber die Art der Bindungen, die unter diesen Bedingungen überlebensfähig 

seien.
235

 So änderten sich Wertbindungen unter den Bedingungen hoher Kontingenz 

in drei Richtungen: Die Optionsvermehrung fordere Prozeduralisierung, Wertegene-

ralisierung und Empathie. Prozeduralisierung nötige den Menschen die Einwilligung 

ab, sich auf gemeinsame Prozeduren – beispielsweise den Rechtsgehorsam, Toleranz, 

Fairness und Pluralismus in einem Rechtsstaat – zu einigen. Wertegeneralisierung 

bezeichne die Erkenntnis der Gemeinsamkeiten in verschiedenen Wertetraditionen, 

was zur Reintegration und Modifikation des eigenen wertbezogenen Selbstverständ-

nisses anrege. Empathie, die Fähigkeit zur Einfühlung, werde angesichts der Begeg-

nung mit einer wachsenden Zahl an Fremden immer bedeutsamer. All diese drei ver-

                                                             

229 Vgl. Joas 2013b, 63.  

230 Joas 2013b, 112. 

231 Joas 2013b, 112. 

232 Joas 2013b, 112f. 

233 Vgl. Joas 2013b, 121. 

234 Joas 2013b, 126. 

235 Vgl. Joas 2013b, 139f. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Bedürfnislagen und Erlebnistönungen des „modernen“ Menschen | 59 

langten nach der Fähigkeit zur reflexiven Distanzierung, flexiblen Verinnerlichung 

und kreativen Artikulation.
236

 Eine kontingenzangepasste Wertbindung sei auf die 

Auseinandersetzung mit anderen Werttraditionen und auf die Fähigkeit, die Welt mit 

den Augen anderer zu sehen, angewiesen. Vor allem aber, und davon seien eben auch 

eben jene, Empathie und Prozeduralisierung, abhängig, würden Wertegeneralisierung 

und damit die Befolgung von Verfahren, die Wertdifferenzen einklammern, benö-

tigt.
237

 Diese Bedeutung von Wertegeneralisierung macht Joas auch in DIE SAKRALI-

TÄT DER PERSON deutlich, wo er die Allgemeine Erklärung der Menschenrechte von 

1948 auf Wertegeneralisierung und damit den erfolgreichen Weg der Verständigung 

auf eine neuartige Gemeinsamkeit hin zurückführt.
238

  

 

Wertbindungen, so Joas, erwachsen aus Erfahrungen der Selbstbindung und Selbst-

transzendenz.
239

 Erfahrungen der Selbsttranszendenz sind für Joas  

 

„Erfahrungen, in denen eine Person sich selbst übersteigt, nicht aber, zumindest zunächst nicht, 

im Sinne einer moralischen Überwindung ihrer selbst, sondern im Sinne eines Hinausgerissen-

werdens über die Grenzen des eigenen Selbst, eines Ergriffenwerdens von etwas, das jenseits 

meiner selbst liegt, einer Lockerung oder Befreiung von der Fixierung auf mich selbst.“
240

 

 

In BRAUCHT DER MENSCH RELIGION? breitet Joas eine breite Phänomenologie solcher 

Erfahrungen der Dezentrierung der Person, die z.B. in Natur oder Begegnungen ge-

macht werden können, aus.
241

 Den Gehalt solcher Erfahrungen zu artikulieren sei 

sehr schwierig und es gäbe ganz unterschiedliche Deutungsangebote dafür.
242

 Religi-

on als ein solches Angebot artikuliere die Erfahrungen der Selbsttranszendenz in ei-

ner bestimmten Weise: Religiöse Traditionen und Institutionen stellten ein Repertoire 

zur Deutung und ermöglichten beispielsweise konkret durch Askesetechniken aber 

auch allgemein durch das Glaubenswissen Erfahrungen, bei der die Zentrierung des 

Menschen auf sich selbst überwunden werde.
243 

 

Auch wenn Religionen darüber letztlich tatsächlich Werte vermittelten, Gläubige 

Handlungsmotivation und -orientierung aus ihnen gewännen, so seien sie doch mehr: 

Sie seien nicht als Wertsystem oder quasi-wissenschaftliche Lehrgebäude, sondern 

eben als Versuche zur Auslegung menschlicher Erfahrungen zu verstehen.
244

 

Mit Blick auf die Beziehung von Religion und Gewalt nennt Joas in GLAUBE ALS 

OPTION Aspekte bezüglich der Friedensfähigkeit von Religion. Dies kann an dieser 

Stelle inhaltlich ausgeklammert werden. In Bezug auf Religion und Moderne ist aber 

seine Schlussfolgerung relevant: Friedensfähige Religionen verweigerten sich einer 

                                                             

236 Vgl. Joas 2013b, 140-143. 

237 Vgl. Joas 2013b, 142, 146. 

238 Vgl. Joas 2012a, 252. 

239 Siehe hierfür die Ausführung zur Wertebildung in Joas 2007 und Joas 2013a. 

240 Joas 2007, 17. 

241 Vgl. Joas 2007, 18f. 

242 Vgl. Joas 2006, 8. 

243 Vgl. Joas 2007, 26. 

244 Vgl. Joas 2013b, 152f.  

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Identifikation mit Modernität, sie „bleiben der achsenzeitliche, transzendenzbezoge-

ne, aber irdisch-praktische Stachel zur Weiterentwicklung des politischen und sozia-

len Lebens“
245

. 

Als Herausforderungen aus dem sozialen Wandel für die Glaubensweitergabe 

und das intellektuelle Selbstverständnis des Glaubens in unserer Zeit identifiziert Jo-

as drei Tendenzen:  

Erstens die Milieuauflösung einerseits und die Herausbildung eines vitalen, über-

konfessionellen christlichen Milieus andererseits.  

Zweitens die implizite Religion bezogen auf die vielfältigen Formen von Wert-

haltungen und Praktiken, die nicht kirchlich gebunden seien und sich selbst nicht als 

Religion bezeichneten.  

Und drittens die Globalisierung des Christentums durch die intensive Ausbrei-

tung vor allem in Afrika, Asien und Lateinamerika. 

Er betont in Bezug auf diese Punkte die erhöhte Bedeutung des ökumenischen 

Dialogs, die Möglichkeit, implizite Religion als Anknüpfungspunkt zur Neuartikula-

tion des Eigenen zu verstehen und die Bedeutung sowohl des interreligiösen Dialogs 

wie des Gesprächs zwischen Gläubigen und Ungläubigen.
246

 

Im Anschluss an diese Herausforderungen, die sich aus dem sozialen Wandel er-

gäben, beschäftigt sich Joas mit den Herausforderungen, die aus kulturellen Verände-

rungen resultierten. Als Schablone, um intellektuelle Herausforderungen, die aus der 

westlichen Kultur hervorgehen, zu identifizieren, nutzt der Soziologe einen Artikel 

Ernst Troeltschs.
247

 Dieser betrachte als hauptsächliche Herausforderungen die wach-

sende Verständnislosigkeit gegenüber vier wesentlichen Gehalten der christlichen 

Botschaft: (1) dem Liebesethos, (2) dem Person-Verständnis, (3) der Gemeinschaft-

lichkeit des Kults und (4) der Konzentration aller Spiritualität auf Jesus Christus. Jo-

as führt aus, woraus genau sich diese Herausforderungen ergeben. (1) ergibt sich laut 

Joas aus einer intellektuellen Hegemonie von Werten und kognitiven Annahmen, die 

das Liebesethos zunehmend unverständlich werden lassen. Das Christentum müsse 

hier die Grenzen des utilitaristischen und expressiven Individualismus aufzeigen, den 

nichtuniversalistischen Charakter des republikanischen Denkens herausarbeiten und 

rationalistisch beschränkte Formen des moralischen Universalismus kritisieren.
248

 (2) 

resultiere aus einem Menschenbild, das die Besonderheit der Personalität des Men-

schen bestreite. Das Christentum müsse, so der Soziologe, hierauf mit einer Neuarti-

kulation des christlichen Personalismus, der in einer „Sakralisierung der Person“
249

 

besteht, reagieren.
250

 (3) ergäbe sich aus einem immer stärker individualistischen 

Verständnis von Spiritualität, wogegen man ein Kirchenverständnis stark machen 

müsse, das diese nicht zum Kultverein degradiere.
251

 (4) hat für Joas seine Wurzel in 

                                                             

245 Joas 2013b, 184. 

246 Vgl. Joas 2013b, 187-200. 

247 Vgl. Joas 2013b, 201. Joas bezieht sich her auf den Aufsatz DIE ZUKUNFTSMÖGLICHKEIT-

EN DES CHRISTENTUMS, in: Logos I (1910/1911), S. 165-185. 

248 Vgl. Joas 2013b, 202, 206. 

249 Joas 2013b, 208. Siehe hierzu auch die Ausführungen in Joas 2012a. 

250 Vgl. Joas 2013b, 202, 208. 

251 Vgl. Joas 2013b, 202, 211. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Bedürfnislagen und Erlebnistönungen des „modernen“ Menschen | 61 

dem Verlust der Idee der Transzendenz, weil ohne diese der Zugang zum Verständnis 

des Sohnes Gottes als des Vermittlers von Immanenz und Transzendenz versperrt 

bleibe. Gerade in der Analyse der Entstehung und dem Verschwinden der Idee von 

Transzendenz liege die Chance für die Neuentdeckung von Gemeinsamkeiten aller 

nachachsenzeitlichen Religionen und eines Bündnisses religiöser und säkularer Uni-

versalisten.
252

  

Für eine diesen Herausforderungen begegnende Neuartikulation der christlichen 

Botschaft sind laut Joas neben Philosophie und Theologie auch Geschichte und Sozi-

alwissenschaft notwendig.
253

 

 

Hans-Joachim Höhn: Religiöse Dispersion und Trends  

religiöser Aufgeschlossenheit 

 

Hans-Joachim Höhn, Professor für Systematische Theologie an der Universität in 

Köln, beschäftigt sich in vielen Publikationen mit dem Thema der Religion in einer 

säkularen und postsäkularen Gesellschaft, den diesbezüglich unterschiedlich ausfal-

lenden Theorien und Zeitdiagnosen und mit den daraus erwachsenden Herausforde-

rungen für die Theologie. Im Folgenden werden vor allem seine beiden Monografien 

GEWINNWARNUNG (2015) und POSTSÄKULAR (2007) herangezogen, um sein Bild der 

Religion in der Moderne zu zeichnen. 

 

Hans-Joachim Höhn vertritt bezüglich der vielfach konstatierten „Wiederkehr der 

Religion“, ergo der Falsifizierung der These vom Verschwinden der Religion in der 

Moderne, eine Theorie religiöser Dispersion: Er meint, die Wiederkehr religiöser 

Traditionen und ihre Bedingungen für gesellschaftliche Konstruktionen der Wirk-

lichkeit bestünden weitestgehend in zivilreligiösen Adaptionen, ökonomischen Inst-

rumentalisierungen und medialen Dekonstruktionen religiöser Motive und Tradition 

sowie deren semantischer und ästhetischer Potentiale und spricht vom „nicht-

religiösen Fortbestand der Religion“
254

. Die Perspektive seiner Monografie POSTSÄ-

KULAR nennt er den „Versuch eines Brückenschlags zwischen kriteriologischen und 

empirischen Ansätzen in philosophischen und soziologischen Religionstheorien und 

einer Theologie, die sich kulturwissenschaftlich neu positionieren will.“
255

 Er disku-

tiert Religionstheorien und –begriffe und untersucht die Frage nach dem Eigensinn 

und möglichem Resistenzvermögen des Religiösen in den Leitsystemen der Gesell-

schaft (Wirtschaft, Medien und Politik)
256

 und in Zeiten der Pluralität von Religio-

nen. Schließlich formuliert er die daraus erwachsenden Aufgaben einer Theologie, 

die unter dem Primat der Vernunft steht. 

In GEWINNWARNUNG schließt er daran an: Seine Erörterungen haben das Ziel, „in 

einem nationalen Kontext unterschiedliche Entwicklungspfade von Säkularisierungs-

                                                             

252 Vgl. Joas 2013b, 202, 214. 

253 Vgl. Joas 2013b, 218. 

254 Höhn 2007, 11. 

255 Höhn 2007, 11. 

256 Vgl. Höhn 2007, 90. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

prozessen auszumachen und nach ihrer sozio-kulturellen Bedeutung zu fragen“
257

. 

Mit Rückgriff auf die Theorie reflexiver Modernisierung von Ulrich Beck entwickelt 

Höhn eine Theorie reflexiver Säkularisierung. Er erprobt den Ansatz an mehreren 

Fallstudien über Konfigurationen von Kultur und Religion in der Moderne, bei denen 

auch die „ungewollten Nebeneffekte“ von Säkularisierung zur Sprache kommen. 

Letztendlich zieht er eine Zwischenbilanz des religionstheoretischen Diskurses und 

beleuchtet die Perspektiven der Religionsprognostik kritisch. 

 

Die Grundlinien und -begriffe von Höhns Theorie sowie die zeitdiagnostischen Aus-

führungen sollen hier kurz dargestellt werden. Auf Höhns Schlussfolgerungen zu den 

Aufgaben der Theologie und die nötige Anschlussfähigkeit religiöser Institutionen an 

die gesellschaftlichen Entwicklungen wird nur ein knapper Ausblick gegeben, da für 

die Untersuchung der Bedeutung von Jenseitsreisen in der modernen Literatur der Er-

trag von Höhns in einer Theorie gefassten Zeitanalyse in Bezug auf Religion wichtig 

ist. Eine Skizzierung der daraus entstehenden Aufgaben für die Theologie wäre da-

gegen ein weitergehender, nächster Schritt, dessen prognostische und wertende Wir-

kung einer weiteren Arbeit mit anderem Fokus gebührte und dazu vergleichend wei-

tere Stimmen einbeziehen müsste. 

 

Höhns Ansatz reflexiver Säkularisierung ist zunächst kurz eine begriffliche Klärung 

vorzuschieben. Die Bezeichnung postsäkular, die den Titel einer seiner Monografien 

ausmacht, beleuchtet Hans-Joachim Höhn in GEWINNWARNUNG kritisch. Sie stelle 

weder eine Zeitangabe für das Ende der Säkularisierung dar, noch sei sie die Be-

schreibung einer neuen Hinkehr zu religiöser Lebensführung. „Postsäkular“ sei als 

Zustandsbeschreibung oder Diagnose ungeeignet, so Höhn. Wohl aber könne sie zur 

Diskussion der Verfassung von Theorien über das Verhältnis von Religion und Ge-

sellschaft dienen und mittels des Präfixes darauf aufmerksam machen, dass eine ge-

schichtstheoretisch aufgeladene Säkularisierungsthese, die das Verschwinden der Re-

ligion mit der Moderne verbinde, überholt sei.
258

 Allerdings, so Höhn in Auseinan-

dersetzung mit der These des amerikanischen Religionssoziologen Casanova
259

, dürfe 

man nicht im Umkehrschluss von einer Renaissance der Religionen ausgehen. So wie 

sich eine nachhaltige Diversität von Modernisierungsprozessen zeige, ließen sich 

auch vielfältige Transformationen des Verhältnisses von Religion, Kultur und Ge-

sellschaft sowie unterschiedliche Konstellationen von Modernität, Säkularität und 

Religiosität in Europa feststellen, also „multiple secularities“.
260

 Die späte Moderne 

sei zugleich religionskonsumptiv und religionsproduktiv, sacrophob und sacrophil. 

 

Bei der Untersuchung der Ursachen dieses Zustandes setzt Höhns Konzept der refle-

xiven Säkularisierung an. Er greift hierfür Ulrich Becks Theorie reflexiver Moderni-

sierung auf, die die Ambivalenzen der entgleisenden Modernisierung (Habermas) 

                                                             

257 Höhn 2015, 10. 

258 Vgl. Höhn 2015, 38. 

259 Vgl. Höhn 2007, 30f. 

260 Höhn überträgt hier den von Eisenstadt genutzten Begriff der „multiple modernities“. 

Vgl. Höhn 2015, 35. Hervorheb. A. B. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Bedürfnislagen und Erlebnistönungen des „modernen“ Menschen | 63 

plausibilisiert und Nebeneffekte prekärer Modernisierung identifiziert.
261

 Ebenso wie 

Modernisierung, die eigentlich eine in eine Richtung ablaufende, fortschreitende 

funktionale Differenzierung und steigende Entfaltung systemspezifischer Zweckrati-

onalität verfolge, laufe Säkularisierung daher nicht linear ab, sondern habe „unge-

wollte Spätfolgen“
262

. Höhn fragt „nach religionsproduktiven Säkularisierungen als 

Nebeneffekt prekärer Modernisierung“
263

 und untersucht dies an den Fallbeispielen 

von säkularisierungsbedingter Distanz (und auch Beziehung) von Staat und Religion, 

anhand des Konfliktpotentials der Kategorie „Religionsfreiheit“ sowie anhand der 

Antreffbarkeit von religiösem Fundamentalismus im Internet. In dem Maße, wie die 

Moderne das Religiöse verwerfe, neutralisiere und absorbiere, werde im Säkularen 

ein Ersetzungsbedarf für das Verworfene deutlich.
264

 Der moderne Mensch vermisse 

Verständigungswissen und eine Orientierung, die Leben, Denken und Handeln in al-

len Dimensionen erfassen kann.
265

 Dementsprechend sieht der Theologe religiöse 

Suchbewegungen als ungewollte Modernisierungsfolge im kulturellen Aufwind. 

Höhn weist aber auch darauf hin, dass ebenso die Religionskritik ihren Gegen-

wind erhöhe: „Erneut zeigt sich eine widerspruchsvolle Doppelcodierung, die zu 

gleichen Anteilen dem Vorgang einer reflexiven Säkularisierung zuzuschreiben sein 

dürfte.“
266

 Anstelle entweder eine Renaissance der Religion auszurufen oder an der 

Säkularisierungsthese festzuhalten, müsse man letztlich also divergente Transforma-

tionsprozesse des Religiösen erfassen und diese in Korrespondenz zu bzw. als Reak-

tion auf kulturelle, soziale und politische Modernisierung beschreiben.
267

 

 

Zu diesem Ziel stellt der Theologe in POSTSÄKULAR seine Theorie religiöser Disper-

sion auf. Unter dieser Dispersion, also Verflüssigung, versteht Höhn, dass das Er-

scheinungsbild der dispersen Religion oft nur noch „religionsförmig“
268

 sei. Religion 

gebe ihren angestammten Platz auf und erscheine nicht mehr in Form religiöser In-

halte, sondern oft nur im Sinne einer Nutzung ihrer semantischen und ästhetischen 

Potentiale. In der Populärkultur finde Dekonstruktion, Neuzusammensetzung religiö-

ser Elemente, Deformatierung von Motiven und Symbolen, Inversion und Diffusion 

von Glaubensinhalten statt. Religiöse Stoffe und Motive würden medial adaptiert.
269

 

In POSTSÄKULAR betrachtet Höhn hier beispielhaft den „Moneytheism“ in der Öko-

nomie, die religiöse Dimension der Medien und die religiösen Ressourcen der Poli-

tik. Die disperse und oft hochgradig individualisierte Form der sozialen Präsenz des 

Religiösen sei kompatibel mit einer Gesellschaft, in der religiöse Institutionen nicht 

mehr strukturell vorgesehen seien und sei somit modernitätskompatibel.
270

 Dass die 

                                                             

261 Vgl. Höhn 2015, 42. 

262 Höhn 2015, 47. 

263 Höhn 2015, 43. 

264 Vgl. Höhn 2015, 43. 

265 Vgl. Höhn 2015, 49. 

266 Höhn 2015, 49. Hervorheb. i. O. 

267 Vgl. Höhn 2007, 31. 

268 Höhn 2007, 40.  

269 Vgl. Höhn 2007, 35-38. 

270 Vgl. Höhn 2007, 50. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

religiösen Institutionen allerdings auf die dispersen Formate reagieren könnten, 

macht er in einer Aufgabenformulierung für ein modernitätskompatibles und säkula-

risierungsresistentes Christentum deutlich, die später noch kurz zum Thema werden 

soll. 

 

Die Neuformatierung der Nachfrage nach Religion korrespondiert laut Höhn mit ge-

sellschaftlichen und kulturellen Trends. Er nennt hier den Trend zur erlebnisorientier-

ten Religiosität, die Subjektzentrierung, Ästhetisierung und Psychologisierung religi-

ösen Suchens und Findens.
271

 Das Individuum entwerfe sich hier in Relation zur 

Selbstdefinition der Gesellschaft als Wellnessgesellschaft, Erlebnisgesellschaft usw. 

Diese Trends und Tendenzen bünden die Individuen mit ihrer Individualität und dem 

Ganzen der Persönlichkeit nicht gänzlich in ihre Teilsysteme ein, sondern immer par-

tiell und zeitweise, und überließen ihnen die Integration dieser Rollenvielfalt in eine 

individuell herzustellenden Identitätsmatrix. Das Religiöse begegne als Impulsgeber 

und Katalysator des Entwerfens und der Ausdifferenzierung von Lebensstilen und 

Lebenssinn. So werde laut Höhn das Individuum auch von der Kirche nicht gänzlich 

in Beschlag genommen.
272

  

In GEWINNWARNUNG schließt Höhn an diese bereits genannten Trends an und 

formuliert sechs Grundtypen religiöser Aufgeschlossenheit. Dabei erhebt er nicht den 

Anspruch, das gesamte Spektrum gegenwärtiger Religiosität abzudecken, sondern 

richtet sein Augenmerk auf „Phänomene, in denen sich überkommende kirchliche 

Frömmigkeitsmuster mit sacrophilen säkularen Tendenzen kreuzen“
273

.  

 

(1) Unter dem Schlagwort „Psychische Transzendenzen“
274

 fasst Höhn das Interesse 

an subjektzentrierten und therapeutisch angelegten Angeboten und damit an der Wir-

kung sakraler Objekte und Praktiken. Diese religiös Aufgeschlossenen seien institu-

tionen- und traditionskritisch und hielten sich kirchlicher Autorität gegenüber selbst 

für erfahrungs- und deutungskompetent. Offenbarungen erwarteten sie aus ihrer psy-

chischen Innenwelt heraus, sie hätten es auf Konzentrik von Seele, Selbst und Göttli-

chem abgesehen.  

(2) Bei dem Grundtypus, den Höhn mit „Spirituelle Selbstmedikation“
275

 betitelt, tre-

te die sozialintegrative Funktion von Religion hinter die biografieintegrative zurück. 

Menschen dieses Typus, im Grunde „religiöse Selbstversorger“
276

, nutzten Religion 

in ihrem Leben als roten Faden, sie diene der Sicherung biografischer Kontinuität 

und der Selbstaffirmation: „Das Interesse an religiösen Inhalten bemisst sich vor die-

sem Hintergrund weitgehend danach, ob und inwieweit sie Prozesse der Selbstfin-

dung, -vergewisserung und -bestätigung in Gang setzen können.“
277

  

                                                             

271 Vgl. Höhn 2007, 36-38. 

272 Vgl. Höhn 2007, 49f. 

273 Höhn 2015, 190. 

274 Höhn 2015, 190. 

275 Höhn 2015, 192. 

276 Höhn 2015, 192. 

277 Höhn 2015, 192. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Bedürfnislagen und Erlebnistönungen des „modernen“ Menschen | 65 

(3) Dem dritten Typus gehe es um die „Inszenierung des Außergewöhnlichen“
278

, 

seine Individualität solle bestätigt und in lockeren Formen des Miteinanders über-

schritten werden. Unverbindliche Gemeinschaftserlebnisse sowie intensive ästheti-

sche und emotionale Eindrücke finde er in religiösen (Groß-)Veranstaltungen und 

Events.  

(4) Ein weiteres Interesse besteht laut Höhn an „Riten und Rituale[n]“
279

. Die Nach-

frage hierbei richte sich auf deren ästhetische Performance und auf die emotionale 

beim Vollzug von Symbolhandeln. Am Ritual werde die Selbstbeteiligung geschätzt. 

Religion werde wahrgenommen als Medium „für die sinnliche Repräsentanz des den 

Sinnen Entzogenen“
280

. 

(5) Unter der Überschrift „Sich im Glauben frei bewegen“
281

 fasst Höhn den Trend 

zum Pilgern, in dessen Format sich die Tendenzen, die das soziale bzw. säkulare Le-

ben prägten (Individualisierung, Erlebnisorientierung, Ästhetisierung) bündelten. Er 

könne jenen Suchbewegungen zugeordnet werden, „denen es um eine Sinnvergewis-

serung jenseits dogmatischer Behauptungen und moralischer Aufforderungen 

geht.“
282

 

(6) Ein weiterer Typus, der „Stand im Beständigen“
283

 finde, verbinde mit der Kirche 

Stabilität, Vertrautheit, Verlässlichkeit und „bessere alte Zeiten“
284

. 

 

Höhns Typologie religiöser Suchbewegungen zeigt, dass sich der christliche Glaube 

als anschlussfähig und resonanzbereit für die skizzierten Transformationen religiösen 

Fragens und Findens erweisen muss.
285

 Dass ein solches Fragen und Finden vorhan-

den ist und Existenz und Transzendenz zusammengehören, belegt Höhn mithilfe ei-

ner existentialpragmatischen Konstitutionsanalyse  

 

„jener Faktoren und Bedingungen, ohne die keine Sinn- und Handlungsorientierung im Dasein 

möglich ist. Hierbei können die ‚existentialen‘, d.h. elementaren und unhintergehbaren Formen 

und Konstellationen menschlichen Daseins zugleich als Parameter vernunftorientierter Welter-

schließung und sprachvermittelter Handlungskoordination identifiziert werden. An diese Struk-

turen müssen religiöse Daseinsorientierungen konsistent und kohärent anschließbar sein, wol-

len sie sich ihrerseits als vernunftkompatibel, handlungsleitend und zukunftsfähig behaup-

ten.“
286

. 

 

Mit Blick auf das existentiale Selbst-, Welt- und Zeitverhältnis des Menschen sieht 

Höhn die Endlichkeit des Menschen und die damit zusammenhängenden Limitatio-

                                                             

278 Höhn 2015, 193. 

279 Höhn 2015, 194. 

280 Höhn 2015, 195. 

281 Höhn 2015, 196. 

282 Höhn 2015, 197. 

283 Höhn 2015, 198. 

284 Höhn 2015, 198. 

285 Vgl. Höhn 2015, 200. 

286 Höhn 2015, 174. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

nen als elementar. „Die Sache der Vernunft besteht darin zu zeigen, wie man best-

möglich mit den Limitationen des Daseins umgehen kann“
287

 – Höhn verweist hier 

auf Zweck-Mittel-Rationalität, Strategische Rationalität, Kooperative Rationalität 

und Temporale Rationalität
288

. Jedes Ereignis und jede Handlung könne nur unter 

Endlichkeitsbedingungen realisiert werden. So seien auch die limitativen Merkmale 

dieser Grundsituation, d.h. die psycho-physische Endlichkeit und Bedingtheit des 

Subjekts, die Erschöpfbarkeit der Lebensressourcen, die Konkurrenz um deren Nut-

zung sowie die zeitlich ungewisse Befristung der (Lebens-)Zeit unabstreifbar.
289

  

 

„Diese Unausweichlichkeit zu transzendieren muss jedoch nicht heißen, diese Grundsituation 

auf eine jenseits von ihr zu ortende Wirklichkeit zu überschreiten. ‚Transzendieren‘ kann für 

ein Subjekt auch bedeuten, sich zu dem Unausweichlichen seiner Existenz in ein Verhältnis zu-

setzen, das es ermöglicht, im Modus der Bestreitung mit seinen Limitationen zu leben und sich 

widerständig gegen sie zu behaupten.“
290

 

 

Höhn macht also deutlich, an anderen Stellen geht er ganz explizit auf die Prekarität 

und Problematik einer solchen These ein,
291

 dass Religion keine anthropologische 

Konstante und der Mensch nicht von Natur aus religiös sei. „Religiöse Vollzüge sind 

nicht dermaßen elementar oder basal, dass sie zum Wurzelwerk menschlicher Exis-

tenz gehören.“
292

 Religion könne aber mögliche Antworten für den Umgang und das 

Transzendieren der limitierten, endlichen Wirklichkeit bieten. Sie bilde sinnvolle Be-

zugnahmen auf das in Vernunftverhältnisse Unübersetzbare aus, also auf das Unan-

nehmbare am Inakzeptablen (d.h. das Leidvolle am Leiden) und die Annehmbarkeit 

des Akzeptablen (d.h. das Beglückende des Glücks) sowie das angesichts dieses Wi-

derstreits gesuchte Verhältnis zum Dasein, in dem trotz des kategorisch Inakzeptab-

len eine Zustimmung zum Dasein erfolge.
293

 In POSTSÄKULAR nennt Höhn als eine 

Sinnbedingung der Daseinsakzeptanz die Grundlosigkeit des menschlichen Daseins: 

Religion habe die soziokulturelle Funktion für eine Unverzwecklichkeit einzutreten, 

sodass der Mensch seine Daseinsberechtigung nicht beweisen müsse. Die Grundlo-

sigkeit der Schöpfung enthebe das Dasein von Zweck- und Nutzenbestimmungen.
294

  

Zwar seien auch ökonomische, technische, politische und moralische Einstellun-

gen im Grunde Umgangsformen mit den temporalen, naturalen und sozialen Limita-

tionen der endlichen Wirklichkeit, sie könnten diese aber nicht abschließend bewälti-

gen.
295

 Als Aufgabe einer theologischen Religionshermeneutik und -kritik
296

 sieht 

Höhn es an, gegenüber diesen Umgangsformen und den nicht-religiösen Adaptionen 

                                                             

287 Höhn 2015, 175. 

288 Vgl. Höhn 2015, 176. 

289 Vgl. Höhn 2015, 178. 

290 Höhn 2015, 178. 

291 Vgl. Höhn 2015, 141. 

292 Höhn 2010, 155. 

293 Vgl. Höhn 2015, 180. 

294 Vgl. Höhn 2007, 78-80. 

295 Vgl. Höhn 2007, 71. 

296 Zum Religionsbegriff Höhns siehe Höhn 2007, 58-65. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Bedürfnislagen und Erlebnistönungen des „modernen“ Menschen | 67 

disperser Religiosität aus einer Reflexion auf das Proprium eines genuin religiösen 

Wirklichkeitsverständnisses heraus einen Anhalt für die Widerständigkeit der Religi-

on zu finden und dessen Lebensrelevanz zu identifizieren.  

In religionsprognostischer Perspektive definiert Höhn dementsprechend die Be-

dingungen für eine Resonanzfähigkeit und Säkularisierungsresistenz von Religion: 

Wie bereits benannt müssten Maßnahmen der religiösen Wiederbelebung resonanz-

fähig sein für die subjektzentrierte, ästhetische und erlebnisintensive Neuformatie-

rung von Fragen der Daseinsakzeptanz des Menschen. Kirchliche Initiativen müssten 

die Säkularisierungsresistenz existentieller Sinnfragen und die Modernitätskompati-

bilität ihrer Antworten demonstrieren sowie die Selbstermächtigung des Subjekts 

beim Urteil über Plausibilität und existentielle Relevanz institutioneller Glaubensleh-

ren und -praktiken anerkennen.
297

 Notwendig sei offenkundig ebenso die Offenheit 

für „posttraditionale“ Formen der religiösen Vergemeinschaftung. Wichtig ist es laut 

Höhn angesichts von Psychomystik, Eventspiritualität und Ritualästhetik aber auch, 

die Offenbarung, das Grundereignis christlichen Glaubens, und die aus dem Evange-

lium resultierenden Maßstäbe – die Einheit von Gottes- und Nächstenliebe, das Inei-

nander des Mystischen und Politischen – nicht aus den Augen zu verlieren.
298

 Denn: 

 

„Eine Kirche, die bloß resonanzfähig sein will für mystische, ästhetische und emotionale Reli-

gionsbedürfnisse, steht in der Gefahr, sich als Analgetikum für die überforderte und überfor-

dernde Moderne missbrauchen zu lassen. Die Konzentration auf eine Hermeneutik der Reso-

nanz sacrophiler Zeitzeichen birgt die Gefahr, dass alle Anstrengungen an den Bedürfnissen in-

dividueller Selbstakzeptanz ausgerichtet werden. Die notwendige Kritik an inakzeptablen Be-

schaffungsmaßnahmen der Daseins- und Weltakzeptanz tritt dabei in den Hintergrund. Wer 

hier nicht die Hermeneutik der Bestreitung praktiziert, weicht auch bald den politischen Zumu-

tungen des Evangeliums aus.“
299

 

 

Als anschließende Kernaufgabe für die Theologie weist Höhn immer wieder auf die 

„Postsäkulare Tugend“
300

 der Vernunft hin: Die Theologie müsse ihre lebensprakti-

sche Relevanz ausweisen und auf dem Nachweis der Vernunftgemäßheit des Glau-

bens insistieren, denn zum Christsein mit einem reifen, mündigen Glauben gehöre 

Nachdenklichkeit, Dialogbereitschaft und Kritikfähigkeit. Es müsse der Theologie an 

der Verständlichkeit und Mitteilbarkeit des Glaubens über den Kreis der Glaubenden 

hinaus gelegen sein, sie müsse daher Widersprüche aufdecken, prüfen und kritisieren. 

Notwendig ist es für Höhn, sich um die Unterscheidung zwischen authentischer Pra-

xis, die den Verstand der Glaubenden wecke, und Spielarten des Aber-, Irr- und Un-

glaubens zu bemühen. Gedankenfreiheit müsse gefördert, Denkverbote kritisiert 

werden.
301

 „Insofern wird die erste Konsequenz kritischer Theologie nicht darin be-

                                                             

297 Vgl. Höhn 2015, 200f. 

298 Vgl. Höhn 2015, 204. 

299 Höhn 2015, 203f. 

300 Höhn 2007, 191. 

301 Vgl. Höhn 2007, 199f. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

stehen, dass sie ihre Adressaten gläubiger macht. Sie wird sie zunächst nachdenkli-

cher machen.“
302

 

 

Nachdenklicher wird der Adressat kritischer Theologie, und auch diese kritische 

Theologie selbst, nicht durch vorgegebene begriffliche Lösungen, sondern indem zu-

nächst der Blick auf den tatsächlichen Umgang der Menschen mit Modernität gelenkt 

wird. Dafür ist es von Nutzen, sich zunächst auf die Ebene der Kunst
303

, sei es der 

bildenden Kunst, der Musik oder – wie es hier getan wird – der Literatur zu begeben.  

                                                             

302 Höhn 2007, 202. 

303 Siehe hierzu Stock 1998. Alex Stock sieht die Kunst als Quelle für die Theologie an. Hie-

rauf wird ausführlicher noch einmal im VI. Kapitel verwiesen, wenn Literatur als locus 

theologicus diskutiert wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

