. Bedurfnislagen und Erlebnistonungen
des ,,modernen® Menschen

Um den in der Einleitung genannten Thesen vom Zusammenhang der durch die Mo-
derne bestimmten Weltanschauung der Menschen und den literarischen Ausgestal-
tungen von Jenseitsreiseerzdhlungen nachzugehen, ist zundchst der Lebenskontext
der Menschen in der Moderne in den Blick zu nehmen. So soll zunéchst eine Ver-
stindigung iiber den Begriff der Moderne geschehen. Die Lebensbedingungen der
modernen Menschen werden dann mit Blick auf die literarischen Jenseitsreisen in
Bezug auf die religiose und metaphysische Bediirfnislage der Menschen untersucht.
Hierfiir werden, wie in der Einleitung angekiindigt, Zugriffe unterschiedlicher Sozio-
logen und Theologen zu diesem Thema herausgegriffen. Auch wenn bei diesen die
Kontroverse iiber die Sdkularisierungsthese, deren Diskurslinien spéter knapp skiz-
ziert werden, immer wieder eine Rolle spielen, so soll eine grundsétzliche Auseinan-
dersetzung damit in dieser Arbeit ausgeklammert werden. Auch eine grundsitzliche
Analyse der (Post-)Moderne oder Kulturdiagnose, die in den Geisteswissenschaften
allzu oft zum Kulturpessimismus tendiert,' ist hier nicht Thema. Vielmehr fokussiert
das Kapitel darauf, die spezifischen Lebensbedingungen der Menschen in der Mo-
derne in Bezug auf Religion und Weltanschauung in den Blick zu nehmen.

1 Dunk 2004, 642: , Kulturpessimismus scheint die natiirliche Tendenz der Kulturdiagnose
gerade in dem Jahrhundert zu sein, in dem die Menschheit ihre Herrschaft iiber die Materie

ausbaute und Beschriankungen und Bedrohungen des Lebens zuriickdrdngte wie nie zuvor.*

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47.



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Ein zeitdiagnostischer Blick auf die
Lebensbedingungen moderner Menschen

1.1 VERSTANDIGUNG UBER ,,DIE“ ,MODERNE*

Die vielen Anfithrungszeichen in dieser Uberschrift weisen schon auf die Problema-
tik der Verstindigung iiber den Begriff der Moderne hin. Zum einen suggeriert der
bestimmte Artikel, es gibe die eine Moderne — eine Epoche mit bestimmten Merk-
malen. Dass man Moderne aber nicht als ein einheitliches Phdnomen, als eine klar ih-
ren Eigenschaften nach zu bestimmende Zeitspanne verstehen kann, zeigt ein Blick
auf die unterschiedlichen Gesellschaftsformen sowie die unterschiedlichen kulturel-
len und institutionellen Muster moderner Zivilisationen weltweit. Shmuel Eisenstadt
prégt diesbeziiglich den breit rezipierten und kontrovers diskutierten Begriff der mul-
tiple modernities: ,,die Expansion der Moderne brachte keine uniforme und homoge-
ne Zivilisation hervor, sondern, in der Tat, multiple Modernen.“' Der Begriff ,,die
Moderne* ist dariiber hinaus in seiner Verwendung kritisch zu betrachten, da er oft
als eine Art Kampfbegriff dient und undifferenziert genutzt wird.

In der klassischen Soziologie, so Volker H. Schmidt, steht der Begriff der Mo-
derne fiir eine der groBen Stufen oder Stadien gesellschaftlicher Entwicklung, die
sich im Verlauf der bisherigen Menschheitsgeschichte herausgebildet haben:

»Schon in sehr frithen, bis ins Mittelalter zuriickreichenden Verwendungen [...] symbolisierte
er das Neue, das, was ein je Gegenwirtiges mal positiv, mal negativ von der Vergangenheit ab-
hob, sich aber noch nicht klar bestimmen lie}, weil sich zwar schon abzeichnete, dass die ver-
trauten Verhéltnisse in Fluss geraten waren, aber einstweilen niemand sagen konnte, was an ih-
re Stelle treten wiirde. Insofern war der Begriff ein Verlegenheitsbegriff, und in gewisser Weise
ist er das bis heute geblieben, weil er, zumindest im Alltagsgebrauch, immer noch das je Neue,
Aktuelle, Kommende bezeichnet, das ein Vorangegangenes abldst, auch wenn das dadurch ob-
solet Gewordene bis vor Kurzem noch als Inbegriftf von Modernitit gegolten hatte.*

Die diffuse Bedeutung dieses ,,Verlegenheitsbegriffs“ Moderne ist selbstverstindlich
durch die Verwendung in einem bestimmten Kontext bestimmt. So lieBe sich der Be-
griff Moderne von einem literaturwissenschaftlichen Standpunkt aus in anderen Ka-

1  Eisenstadt 2006, 37.
2 Schmidt 2013, 27. Hervorheb. A. B.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

tegorien definieren als von einem sozialwissenschaftlichen oder philosophischen
Standpunkt. In Bezug auf diese Unterscheidung ist auch der Titel dieser vorliegenden
Arbeit zu beachten: Es geht um die Bedeutung der literarischen Jenseitsreise in der
Moderne, nicht um Jenseitsreisen in der modernen Literatur. Nicht nur, dass man an-
sonsten dariiber diskutieren kdnnte, ob die Einordnung der behandelten Werke in die
literarische Moderne nicht sogar falsch wire, insgesamt geht es hier eben nicht um
die literarische Kategorie Moderne.” Zwar hingen die literarische, soziologische und
philosophische Verwendung des Begriffs miteinander zusammen. Hier wird aber
eher im Sinne eines philosophischen Konzepts, das dem Wesen der Moderne nach-
spiirt, letztlich in einem eher globalen Sinne von Moderne gesprochen werden. Der
Begriff wird allgemein gefasst und auf einer hohen Abstraktionsstufe verortet, wie
auch Schmidt vorgeht und expliziert:

,Modernitét ist dann kein wie immer definierter Zustand, der sich ein fiir alle Mal erreichen
lasst, sondern eine Art moving target, ein bewegliches Ziel, das Gegenwirtiges fiir eine laufend
neu bestimmte Zukunft 6ffnet und zu darauf bezogenem Wandel dréngt. Das schliefit ein teleo-
logisches Begriffsverstindnis aus, nicht jedoch die Moglichkeit gerichteter Wandlungsprozes-
se, die trotz Kontingenz aller singuldren Ereignisse bestimmte Entwicklungen wahrscheinlicher
machen als andere.«*

In diesem Sinne eines moving target und da es hier spezifisch um die (religiése) Be-
diirfnislage des Menschen der neueren Zeit und dessen Zusammenhang mit der mo g-
lichen Artikulation dieser Lage in literarischen Jenseitsreisen geht, ist eine genaue
Diskussion einer Datierung von Moderne im Sinne einer Epoche folglich irrelevant.
Hier wird die Zeit des ausgehenden 18. und beginnenden 19. Jahrhunderts als Auf-
takt der Zeit ,,Moderne* angenommen. Dies geschieht, Hauser folgend, mit Blick auf
den Wandel der Technik, der der Moderne ihr ,,Epochengesicht* gibt:

,,Bis zum Beginn der Moderne gab es Technik primér als Erfahrungstechnik. Erfahrungstech-
nik muss sich den materiellen Strukturen notwendig anpassen, um sie zu nutzen.

Wenn ein frither Mensch einen Faustkeil herstellt, muss er sich in seiner Methode des Absplit-
terns und Zuschlagens des Steins genau der Struktur dieses Steins vergewissern, um den Stein
nicht zu zerstoren. Diese Orientierung am vorgegebenen Material verbindet den frithen Men-
schen mit dem Kiinstler des Rokoko, der aus feinster Porzellanmasse etwas modelliert und da-
bei genau weil}, dass er das Material nicht iberstrapazieren darf.

Seit der Industrialisierung beginnt mit dem Ende des 18. Jahrhunderts, auf der Basis einer
menschheitsgeschichtlichen ,technologischen Erbmasse®, ein Zeitalter der von mir als Wissen-
schaftsfundierte Technik bezeichneten Vorgehensweise, die diese ,naturgegebenen Bestéinde*
strukturell ihren Zwecken anpasst.

3 Auf literaturwissenschaftlicher Ebene, so Zima, wird zudem weniger von Moderne (und
Postmoderne) gesprochen, sondern vielmehr beherrscht die Rede von einem literarischen
Modernismus, der nicht mit der Moderne der Soziologen und Philosophen gleichgesetzt
werden kann, die Diskussion. Vgl. Zima 2014, 237.

4 Schmidt 2013, 27f. Hervorheb. i. O.

5 Hauser 2004, 92.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Bedirfnislagen und Erlebnistdnungen des ,modernen“ Menschen | 21

Als ,Technosphére® kann man die heutige ,Unvermeidbarkeit der Begegnung mit dem Techni-
schen‘ bezeichnen.

Dieser Ubergang von der Partialitit der Erfahrungstechnik im Leben zur Technosphire ist na-
tiirlich ein langsamer geschichtlicher Prozess, in dem wir heute noch stehen. Erfahrungstechnik
und wissenschaftsfundierte Technik gibt es heute gleichzeitig. Doch die wissenschaftsfundierte

Technik wird immer wichtiger und integriert die erfahrungstechnischen Methoden.®

Auch eine genauere Diskussion von Definitionsversuchen von Moderne als kulturge-
schichtlicher Kategorie ist ein Thema, das entsprechenden Raum verlangt, hier aber
nicht zielfithrend ist. Relevant ist diesbeziiglich eben lediglich die Identifikation von
bestimmten unhintergehbaren Orientierungsaufgaben der Menschen in der Moderne,
die im Folgenden vorgenommen wird.

So kann ebenso die Diskussion um Begriffe wie Spatmoderne und Postmoderne
sowie deren Verhiltnis zueinander ausgeklammert werden. Abgesehen davon, dass
es nicht um ein Label fiir die Gegenwart, sondern um die Befindlichkeiten des Men-
schen in der sogenannten Moderne geht, wird hier auch deshalb allgemein von der
Moderne und nicht speziell von einer Postmoderne gesprochen, da diese letztlich ei-
ne Art der Auseinandersetzung mit der Moderne unter anderen bezeichnet:

Welsch betitelt seine vielfach aufgelegte Monografie mit UNSERE POSTMODERNE
MODERNE, weil wir noch in der Moderne lebten, die postmodern geprigt sei, und
schreibt:

,,Die Postmoderne ist keineswegs, was ihr Name suggeriert und ihr geldufiges Mifverstidndnis
unterstellt: eine Trans- und Anti-Moderne. Thr Grundgehalt — Pluralitéit — ist von der Moderne
des 20. Jahrhunderts selbst schon propagiert worden [...]. In der Postmoderne wird dieses De-
siderat der Moderne nun in der Breite der Wirklichkeit eingeldst. Daher ist die Postmoderne
[...] als die exoterische Einlosungsform der einst esoterischen Moderne des 20. Jahrhunderts zu
begreifen. Wofiir man auch sagen kann: Sie ist eigentlich radikal-modern, nicht post-modern.

Und auch: Sie gehdrt — als eine Transformationsform derselben — der Moderne zu.*”

Dieses Verstindnis, bei dem Welsch die Postmoderne als Fortfithrung der Moderne —
allerdings verabschiedet vom Modernismus — versteht, ist allerdings eben nur eines
von unterschiedlichen. Der Epochenanspruch, der sich im Ausdruck ,,Postmoderne®
auszudriicken scheint, wird von den meisten zuriickgewiesen, die Konzeption von
Postmodernismus aber teilweise deutlich gestirkt.® Auch wenn man dem Begriff
Postmoderne mit Skepsis begegnet, so muss er hier zumindest kurz auch deshalb an-
gefiihrt werden, weil es eine anhaltende, international gefiihrte Diskussion iiber das
Verhiltnis von Moderne, Spatmoderne und Postmoderne gibt, der eine ,,symptomati-
sche Bedeutung“9 zukommt. Sie ist im Grunde ein Symbol fiir das, was Ulrich Beck,
auf den unten noch eingegangen wird, mit reflexiver Modernisierung oder Zweiter
Moderne meint: Der Mensch setzt sich nun mit Modernisierungsfolgen auseinander.

Hauser 2004, 91f. Hervorheb. i. O.
Welsch 2008, 6. Hervorheb. i. O.
Vgl. Welsch 2008, 1f.

Zima 2014, 12.

O 0 N N

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

Diese Folgen von ,,Moderne* gibt es aber eben schon in der ,,Moderne* — neu, so die
These beispielsweise Becks oder auch der Postmoderne-Anhénger, ist die Reflexion
darauf. Da es hier gerade (nur) um diese Folgen von Modernisierung, um die Befind-
lichkeiten des Menschen und seine Suchbewegungen geht, kann dieses Kapitel und
auch das Kapitel, das dann die Artikulation derer in literarischen Jenseitsreisen be-
handelt, die Frage nach Reflexion oder nicht, nach Moderne oder Postmoderne bei
Seite lassen.

Soziologische Strukturmuster und Dimensionen von Modernisierung
nach Parson/Schmidt

Auch wenn an dieser Stelle, wie eben begriindet, keine Modernisierungstheorie ent-
worfen oder unterschiedliche solcher Theorien dargestellt werden, und es auch nicht
um eine soziologische Epochenkategorie von Moderne geht, so soll doch kurz eine
soziologische Konzeptualisierung aufgezeigt werden. Diese ist an dieser Stelle inso-
fern sinnvoll, als dass sie zum einen bereits ,,grundlegende Trends“'® der Modernisie-
rung anspricht, die im Folgenden auch bei einzelnen der ausgewahlten Autoren eine
Rolle spielen und zum anderen noch eine andere klare Heuristik auf breiterer Ebene
als das folgende, aufgrund des Fokus® der Arbeit bereits einschrinkende Kapitel ab-
deckt, bietet.

Konkret beziehe ich mich hier auf Volker H. Schmidts Aufgreifen von Talcott
Parsons’ Theoriearchitektur''. Fiir Talcott Parsons besteht das allgemeine soziale
Handlungssystem aus den Subsystemen Gesellschaft, Kultur, Person und Verhaltens-
organismus. Wandlungsprozesse in allen vier Dimensionen, die Schmidt als Such-
schema zur Kartographierung von Strukturprozessen der Moderne nutzt, sind wech-
selseitig miteinander verschrinkt, wie das folgende, dem Aufsatz von Schmidt ent-
nommene Schaubild'? zeigt:

Person <:> Kultur
o =X T

Organismus <:> Soziale Systeme

Anhand dieses Schemas identifiziert Schmidt im Anschluss folgende Merkmale von
Modernitét:

10 Schmidt 2013, 36. Hervorheb. i. O.
11 Schmidt bezieht sich konkret auf Parsons 1977.
12 Schmidt 2013, 36.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Bedirfnislagen und Erlebnisténungen des ,modernen” Menschen | 23

»l.  Modernisierung der Gesellschaft (= eines von mehreren sozialen Systemen): Ausdiffe-
renzierung funktionaler Teilsysteme

2. Modernisierung der Kultur: Rationalisierung, Kontingentsetzung und Reflexivitit sozialer
Ordnung; Wertverallgemeinerung

3. Modernisierung der Person: Individuierung; Herausbildung reflexiver Identititen und
multipler, aktivischer Selbste

4. Modernisierung des Organismus: Disziplinierung und (Selbst-)Perfektionierung des

menschlichen Kérpers*"

Schmidt geht den einzelnen Dimensionen ausfiihrlich nach, indem er sich unter ande-
rem zu 1. mit Niklas Luhmanns Konzept der Ausdifferenzierung und zu 2. mit Kon-
zepten der Gemeinschaftsbildung und Kulturschichten sowie Kulturbegriffe beschéf-
tigt, in Bezug auf 3. die Idee eines entwicklungspsychologischen Gleichklangs von
kultureller und personaler Entwicklung mit den Arbeiten Piagets und Kohlbergs un-
termauert und bei 4. hinsichtlich der Disziplinierung Nobert Elias® Darstellung von
Wandlungen einbezieht."*

Einzelne Aspekte zur Kultur (2.) und Person (3.) werden im IV. Kapitel bei den
ausgewdhlten Autoren noch eine Rolle spielen, an die Modernisierung des Organis-
mus (4.) wird man sich vielleicht bei einer der untersuchten Jenseitsreisen, in Tho-
mas Manns ZAUBERBERG, zuriickerinnern.

Doch nicht nur darauf soll dieser Exkurs weisen. Schmidts Schema zur Erfassung
von Strukturmustern der Moderne verdeutlicht auch noch einmal, dass Moderne nicht
nur unterschiedliche Disziplinen beschiftigt, wie oben angesprochen, sondern eben,
und daraus resultiert ersteres, vor allem auch unterschiedliche Bereiche betrifft. Mo-
dernisierung ist nicht nur ein globales Phinomen im Sinne einer Uberregionalitit und
eines ,,weltumspannenden Charakter[s]“ls. Moderne betrifft auch global alle Lebens-
bereiche des Menschen, die Parsons als Gesellschaft, Kultur, Person und Organismus
fasst.

Hier wird im Folgenden nicht diese gesamte Struktur von Modernisierung Thema
sein und auch nicht der Einfluss von Moderne auf alle Lebensbereiche untersucht.
Vielmehr konzentriert sich die Arbeit an dieser Stelle auf den einen Aspekt der Reli-
gion in der Moderne: Die Befindlichkeiten der Menschen der Moderne, die in den an
spaterer Stelle untersuchten Jenseitsreisen artikuliert werden, betreffen, dem Motiv
geschuldet, metaphysische und damit religiose Fragen. Gerade auch mit Blick auf die
in der Einleitung ausgefiihrten Hypothesen dieser Arbeit werden im Folgenden also
Zugriffe auf die Moderne aus Werken ausgewdhlt, die sich mit Religion und Moder-
ne beschiftigen.

13 Schmidt 2013, 36f. Hervorheb.i. O.
14 Vgl. Schmidt 2013, 37-60.
15 Schmidt 2013, 28.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

1.2 KOORDINATEN UND DISKURSLINIEN IM DISKURS
»RELIGION UND MODERNE*“

Zunéchst muss, bevor kurz die verschiedenen Diskurslinien in Bezug auf Religion
und Moderne skizziert werden, noch einer jener ,,iiberaus geschichtstrichtiger Begrif-
fe*'® bestimmt werden. Mit den Ausfithrungen im voranstehenden Kapitel ist die Ko-
ordinate der Moderne schon umrissen. Die Beschreibung der Koordinate Religion
steht noch aus. Dies soll hier kurz und knapp geschehen. Zum Religionsbegriff gibt
es eine schier uniiberblickbare Fiille religionsphilosophischer und fundamentaltheo-
logischer Literatur sowie Ausfiihrungen anderer Disziplinen wie Religionswissen-
schaft und Religionssoziologie. Hier soll weder deren Qualitdt diskutiert, noch Klas-
siker dazu wie der anthropologische Religionsbegriff Tillichs oder der offenbarungs-
theologisch geprigte Religionsbegriff Karl Barths angefiihrt werden.'” Vielmehr wird
hier ein Religionsbegriff, jener von Hauser/Schrodter, eingefiihrt, der aufgrund seiner
begriffslogischen Differenziertheit und Praktikabilitdt dann die Grundlage fiir die
folgenden Ausfithrungen zu Religion und Moderne und den Jenseitsreisen bildet:

Hauser, der sich an seinem Lehrer Hermann Schrddter orientiert, bezeichnet Religion
als die Gesamtheit der Erscheinungen, mit denen Menschen das Bewusstsein der ra-
dikalen Endlichkeit ihrer Existenz und deren reale Uberwindung ausdriicklich ma-
chen." Die anthropologische Form, von der her sich Religion entfaltet, ist die Religi-
ositdt als Geneigtheit, die eigene Endlichkeit als authebbar zu sehen.

Zur Explikation dieser Definition soll kurz Hauser selbst zu Wort kommen:

,,Radikal heif}t dabei, dass es keinen menschlichen Aspekt gibt, der nicht durch diese Endlich-
keit gepragt ist. Die Endlichkeit pragt das Menschsein an seiner Basis, gleichsam wurzelhaft.
Jeder Tag ist ein Abschiednehmen. [...]

Radikal endlich sind wir auch in dem, was wir tun. Alles was wir tun, hat nicht nur seine Gren-
zen am Gegenstand, iiber den wir nicht ganz verfiigen oder an den Mitmenschen, die anderes
wollen. Radikal endlich ist unser Tun auch darin, dass wir nur ,etwas‘ tun konnen und dafiir
,anderes‘ lassen miissen. [...] ,Religion® ist mit dieser Definition einerseits bezogen auf ein an-
thropologisches Fundament (radikale Endlichkeit) und zugleich nicht dieses selbst [...]. Religi-
on ist — philosophisch betrachtet — keine Kategorie, also keine Grundbestimmtheit des Men-

schen, sondern die Interpretation dieser Grundbestimmtheit radikal endlich zu sein.«"

Auf die Religiositit als die grundlegende anthropologische Form, von der her sich
Religion entfaltet, die iiberall dort gegeben ist, wo Menschen sich ihrer Endlichkeit

16 Krause 2012, 31.

17 Eine Diskussion dieser beiden beispielhaft angefiihrten Religionsbegriffe erfolgt bei Hau-
ser 2004, 47f., auf den ich mich im Folgenden beziehe.

18 Vgl. Hauser 1983, 43.

19 Hauser 2004, 50. Hervorheb. i. O.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Bedirfnislagen und Erlebnisténungen des ,modernen” Menschen | 25

. . . 20 - . .
bewusst sind und sich dariiber Gedanken machen,” wird unten in den Ausfithrungen
zum Schema zur Untersuchung der Jenseitsreisen noch einmal Bezug genommen.

Dieser Religionsbegriff soll hier also als Grundlage dienen, auch wenn die in diesem
Kapitel angesprochenen Diskurse Religion zumeist institutionell verstehen.

In den Debatten um Moderne und Religion wird von den federfiihrenden Autoren
der Versuch unternommen, eine Bestimmung des Verhéltnisses der beiden Koordina-
ten vorzunehmen oder genauer ,.eine Bestimmung des Verhéltnisses dessen, was je
nach Erkenntnisinteresse unter den Begriffen ,Moderne‘ und ,Religion‘ inhaltlich ge-
fasst wird**'. Hier lassen sich beispielsweise Casanovazz, Joas23, Pollack“, und
Moltmann® nennen.”® Krause meint gar: ,,so gewinnt man den Eindruck, dass die
Beantwortung der Frage nach diesem Verhiltnis nicht nur ,eines‘ von wichtigen Pro-
blemen der gegenwiértigen [...] Religionsforschung ist, sondern ihr Grundproblem
darstellt — und dies nicht nur gegenwirtig, sondern traditionell“?’. Er stellt fest, die
Verwendung der Begriffe Moderne und Religion, ins Verhiltnis zueinander gesetzt,”
ziele zuweilen gar nicht so sehr auf analytische Prézision ab, sondern der Diskurs ha-
be zunéchst nur eine Verweisfunktion: ,,Er verweist formal auf eine Reihe spezifi-
scher Gegenstandsprobleme der Religionsforschung bzw. der Religionssoziologie.**’

Eine solche Verhéltnisbestimmung, wie sie in den Debatten vorgenommen wird,
ist fiir das Ziel dieser Arbeit nicht von Noten, geht es doch nur um die Bediirfnislage
und Suchbewegungen, die sich im Kontext dieser beiden Koordinaten ergeben. Da
aber jene meist im Zuge einer solchen Bestimmung identifiziert werden, steht auch
die untenstehende, zu diesem Zweck untersuchte Literatur im Kreis einer Verhéltnis-
bestimmung und ist den dazu entsprechenden Positionen zuzuordnen. Daher sollen
die grundlegenden Diskurslinien der Debatte rund um Religion und Moderne hier
kurz angerissen werden.

Ein Blick auf die européische Geistesgeschichte der letzten Jahrhunderte zeigt, dass
der Diskurs zum Verhéltnis von Religion und Moderne am nachhaltigsten von den

20 Vgl. Hauser 2004, 50f.

21 Krause 2012, 31.

22 Casanova 1994.

23 Joas 2005.

24 Pollack 2007 und Pollack und Rosta 2015.

25 Moltmann 1990.

26 Krause nennt neben diesen Beispielen noch viele weitere, seine Liste findet sich bei Krause
2012, 31f.

27 Krause 2012, 32. Hervorheb. i. O.

28 Krause stellt dar, dass im Verhéltnis zur Moderne Religion meist eher als das Wandelbare,
Hinterfragte, Nachgeordnete darstellt werde und Moderne die Vorgabe fiir den Geltungs-
raum von Religion bilde. Eine derartige Relationierung sei in Selbstverstindlichkeit in der
géingigen Frage ,,Was passiert mit der Religion in der Moderne?* manifestiert. Vgl. Krause
2012, 37.

29 Krause 2012, 32.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

Vertretern der Sdkularisierung bestimmt wurde.”® Jene Deutungskategorie, die von
einem Relevanzverlust oder gar einem Verschwinden der Religion in der Moderne
ausgeht — wobei auch der Begriff Sékularisierung nicht eindeutig ist, Konsens ist
vielleicht ein Spannungsverhdltnis zwischen Moderne und Religion — war lange
soziologisch vorherrschend.

Klassiker der Soziologie von August Comte iiber Emile Durkheim, Max Weber,
Talcott Parsons bis hin zu Niklas Luhmann benutzten, so fasst es Pollack in einer
kommentierten Bibliografie zusammen, sékularisierungstheoretische Annahmen, um
charakteristische Merkmale moderner Gesellschaften und die Entstehungsbedingun-
gen der Moderne herauszuarbeiten.”' Sieht man die Konzeption eines Spannungsver-
héltnisses zwischen Moderne und Religion schon frith manifestiert, als zentrale Refe-
renzautoren gelten hierfiir Weber und Durkheim, so ist es durchaus bemerkenswert
zu erachten, so Krause, dass eben jenen beiden Autoren der explizite Entwurf einer
Sékularisierungstheorie offenbar als zweitrangig gilt, zumindest spielt der Begriff
noch eine untergeordnete Rolle. Krause meint: ,,.Den genannten Klassikern ist eine
bewusste ,sdkularistische® Haltung freilich nur schwer unterstellbar. [...] die soziolo-
gischen Klassiker [stehen] eher fiir einen Wandel in der wissenschaftlichen Um-
gangsweise mit Religion.“”> Beide Zugiinge zeigen zwar ein unterschiedliches Ver-
stindnis von Modernisierung, verbindend ist aber die Vorstellung eines wie auch
immer gearteten Bedeutungsverlustes von Religion.*

In der weiteren sékularisierungstheoretischen Konzeptualisierung ist zunéchst ein
Perspektivwechsel hinsichtlich eines Blickes auf das kirchlich verfasste Christentum
und eine Kritik an den sdkularisierungstheoretischen Annahmen zu verzeichnen. Fiir
diesen Trend der Kritik stehen in erster Linie die Autoren Thomas Luckmann und
Peter L. Berger, ,,die der Religionssoziologie in den 1960er Jahren in konzeptioneller
Hinsicht eine neue Wendung geben, ohne zunéchst die empirische Evidenz eines sich
vollziehenden Sikularisierungsprozesses in Frage zu stellen.*** Sie differenzieren
und modifizieren die klassische Theorie der Sdkularisierung, wobei der entscheiden-
de religionssoziologische Ertrag im Aufbrechen der Identifikation von Kirchlichkeit
mit Religion liegt.*

Eine weitere Etappe der Sékularisierungstheorie ergibt sich in den 1990er Jahren
insbesondere anhand der Arbeiten des Religionssoziologen José Casanova, dessen
Anliegen eine grundsétzliche Revision, aber auch eine Differenzierung der Sékulari-
sierungstheorie ist.*® Er zeigt die Kontingenz und Vielfalt von Sikularisierung auf
und macht deutlich, dass es einer Neujustierung des modernisierungstheoretischen
Instrumentariums bedarf.”’

30 Vgl. Krause 2012, 38.

31 Vgl. Pollack, 1.

32 Krause 2012, 44. Hervorheb. i. O.
33 Vgl. Krause 2012, 54.

34 Krause 2012, 55.

35 Vgl. Krause 2012, 55.

36 Vgl. Krause 2012, 64.

37 Vgl. Krause 2012, 64-74.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Bedirfnislagen und Erlebnisténungen des ,modernen” Menschen | 27

Auch wenn bei Casanova zunidchst keine vollstdndige Preisgabe der Sdkularisie-
rungskategorie zu konstatieren ist, so lassen sich seine Korrekturhinweise doch be-
reits in die stdrker werdende Grundtendenz des Zweifels am Ertrag der Sakularisie-
rungstheorie einordnen. In diesem Zusammenhang macht dann auch der oben bereits
genannte Peter L. Berger von sich reden, der zuvor noch bekennender Sdkularisie-
rungstheoretiker war. **

Insgesamt verliert die Sékularisierungstheorie an Akzeptanz. Anstatt vom Nie-
dergang der Religion wird nun immer hiufiger — auch angesichts der verstirkten Of-
fentlichkeit religiosen Fundamentalismus — von der Entprivatisierung des Religiosen
(Casanova 1994), der Wiederkehr der Gotter (Graf 2004), von einer Wiederverzau-
berung der Welt (Beck 2008) oder gar der Entsékularisierung (Berger 1999) gespro-
chen.” Krause unterscheidet hier, sich auf Lehmann® beziehend, neben dem zuvor
dominanten Sdkularisierungsmodell nun zum einen das ,,Riickkehrmodell* und zum
anderen das ,,Transformationsmodell*, das den Wandel der Erscheinungsformen des
Religiosen in der Moderne in den Fokus seiner Interpretation stellt.*

Mit Detlef Pollack, so auch Krause, lassen sich zudem die beiden Konzepte des
o6konomischen Marktmodells von Religion (v.a. Rodney Stark, William Sims Bain-
bridge, Roger Finke) und die These der Individualisierung (v.a. Thomas Luckmann,
Grace Davie, Hubert Knoblauch) ergéinzen:*

,»Die Vertreter des 6konomischen Marktmodells fiihren religiose Vitalitit auf Wettbewerb zwi-
schen religiosen Anbietern zuriick. [...] Die Individualisierungstheoretiker gehen davon aus,
dass zwischen traditionaler Kirchenbindung und individualisierter Religiositét eine Differenz

besteht und sich letztere auf Kosten der ersteren ausbreitet.“*

Trotz der insgesamt deutlichen ,,Uberwindung® der Sikularisierungsthese gibt es
nach wie vor Vertreter bzw. Verteidiger der Sdkularisierungstheorie (v.a. Bryan Wil-
son, Karel Dobbelaere, Steve Bruce, Pippa Norris, Ronald Inglehart, Detlef Pol-
lack).*

Eine Bewertung des Sdkularisierungsmodells und dieser Modelle der Riickkehr,
Individualisierung, Privatisierung und Transformation von Religion sowie der Erzéh-

38 Vgl. Krause 2012, 75.

39 Vgl. Pollack, 1.

40 Lehmann 2007.

41 Vgl. Krause 2012, 39.

42 Krause 2012, 39, 77-81; Pollack, 35-37.

43 Pollack, 35.

44 Vgl. Pollack, 1; Krause 2012, 96-108. Pollack betont diese Haltung auch noch einmal in
seiner 2015 gemeinsam mit Rosta verdffentlichten Studie zu Religion und Moderne. Diese
analysiert differenziert den religiosen Wandel in West- und Osteuropa, sowie anhand der
Beispiele USA, Siidkorea und Lateinamerika im auflereuropdischen Raum. Scharf kritisiert
er unter anderem, dass die religionssoziologische Debatte iiber den religiosen Wandel in
modernen Gesellschaften festgefahren sei und die Kritiker der Sékularisierungstheorie hdu-
fig mit der offentlichen Aufmerksamkeit fiir Religion argumentierten und ihre Einschét-
zung dabei lediglich aus Quellen der Publizistik gewdnnen. Vgl. Pollack und Rosta 2015.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

lung eines Religionsmarktes auf der einen Seite und der Ausfithrungen der Fiirspre-
cher der Sikularisierungsthese auf der anderen Seite™ wird an dieser Stelle nicht
vorgenommen. Sie bildet den zentralen religionssoziologischen Kontroverspunkt; ei-
ne derartige Begriindung und Entscheidung ist hier aber nicht von Noten.

Hier soll nicht die Verhéltnisbestimmung von Religion und Moderne im Fokus
stehen, sondern die in diesem Zusammenhang benannten Herausforderungen fiir den
Menschen, {iber die man sich im Wesentlichen einig ist.

Diese Herausforderungen resultieren aus der Mentalitétsgeschichte. So ist es zum
Beispiel unbestritten, dass bestimmte Phinomene und Ereignisse, wie die kopernika-
nische Wende, die Erfahrungswissenschaften vor grofe Fragen stellten.

1.3 METAPHYSISCHE ORIENTIERUNGSAUFGABEN
DER MODERNE

Solch unbestrittene Ereignisse in der Mentalitdtsgeschichte, also den historischen
Konstitutionsrahmen fiir das Welt- und Selbstbild des modernen Menschen in den
spéter untersuchten literarischen Jenseitsreisen, und die daraus erwachsenden Orien-
tierungsaufgaben, deren sie begleitende notwendige Standpunktwechsel zur Erfah-
rung einer moglichen Relativierung der Stellung des Menschen im Kosmos fithren
konnen,* greift das nun folgende Kapitel auf. Dabei beziehe ich mich zum einen auf
Linus Hauser, der eben diesen Ausdruck der metaphysischen Orientierungsaufgaben
der Moderne in einem gleichnamigen Kapitel in seiner KRITIK DER NEOMYTHISCHEN
VERNUNFT nutzt, und zum anderen auf die vier Demiitigungen, die Otto Hermann
Pesch mit Bezug auf Freuds bekannte Identifikation von Krdnkungen der Menschheit
nennt. Mit Linus Hauser spreche ich dabei lieber von ,,Orientierungsaufgaben® statt
von — wie auch bei anderen Autoren als Pesch iiblich — wertend von ,,Demiitigungen*
oder ,,Kriankungen®. Entsprechend dem Umgang mit diesen Orientierungsaufgaben,
ihrer Bewertung, konnen sie nicht nur eine Krankung darstellen, sondern auch eine
Chance, eine Ressource vertieften Einblicks in die Wirklichkeit.

Die erste groe Zésur in Bezug auf die metaphysische Orientierung des Menschen
besteht in der kopernikanischen Orientierungsaufgabe.”” Freud spricht hier von der
kosmologischen Krinkung der menschlichen Eigenliebe.* Durch den Weltbildwan-
del wird nicht nur der kosmische Raum ins — fiir den Menschen — Unendliche ausge-
dehnt. Es wird auch die mogliche Einsamkeit des Menschen im Kosmos oder die
Mannigfaltigkeit moglicherweise bewohnter Welten zum Thema. Wahrend die Men-
schen und auch das Christentum zuvor in einen geozentrischen Kontext eingebettet
waren, muss man sich nun damit auseinandersetzen, dass die Erde nicht mehr im

45 Vgl. Krause 2012, 108.
46 Vgl. Hauser 2004, 26.
47 Vgl. Hauser 2004, 110.
48 Vgl. Freud 1917, 4.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Bedirfnislagen und Erlebnisténungen des ,modernen” Menschen | 29

Mittelpunkt der Welt steht, sondern sich um sich selbst dreht und ellipsenformig um
die Sonne kreist.*

,.In dem Augenblick, in dem das kopernikanische Weltbild in das Bewusstsein riickt, erscheint
die Erde hingegen immer deutlicher als ein Staubkorn inmitten eines gewaltigen Wirbels von
Sonnen und moglichen Trabanten dieser Sonnen. Gott scheint sich im Weltall aufzuldsen. Das
zentrale Ereignis der raumzeitlichen Heilsgeschichte im geozentrischen Weltbild, die Herab-
kunft Jesu Christi als des Sohnes Gottes auf seine Erde, wird relativiert. Ist — so kann man sich
fragen — das Christusereignis vielleicht nur ein Nebenschauplatz auf einem ,Provinzplane-

ten‘Q“SO

Dieses Bewusstsein eines geistesgeschichtlichen Einschnittes setzt sich nach Koper-
nikus, der nicht der erste war, der an der bevorzugten Stellung der Erde zweifelte,”!
zunehmend durch, wozu nach ihm Thomas Digges, Henry Oldenburg und vor allem
Galileo Galilei beitragen und was letztlich durch die Raumfahrt der Apollo 8 zum
Mond endgiiltig 6ffentlich lebensbedeutsam wird.>

Zu der ,,Problematik der uniibersehbaren Erstreckung des rdumlichen Kosmos
tritt mit den Forschungen zur Evolutionstheorie die darwinische Orientierungsaufga-
be, bei Freud die ,,biologische Kriankung des menschlichen NarziBmus*“**, die auch
das Zeitliche uniibersichtlich werden lasst. Charles Darwins ON THE ORIGIN OF SPE-
CIES BY MEANS OF NATURAL SELECTION, ON THE PRESERVATION OF FAVOURED RACES IN
THE STRUGGLE FOR LIFE (1859) fasst die Evolutionstheorie als streng empirische Wis-
senschaft. Demnach kommt der Mensch nicht unmittelbar, durch einen eigenen
Schopfungsakt aus der Hand Gottes, sondern hat sich aus dem hoheren Tierreich
entwickelt, der Mensch muss sich als Naturwesen einer langen Naturgeschichte ver-
stehen.” Das Bewusstsein der evolutioniren Abstammung lisst den Menschen sich
einerseits auf ein Tier reduzieren. Andererseits erhebt er sich zu einer Art Neugott,
wenn er sich vom theistischen Gottesbild verabschiedet. ,,Die Darwinische Orientie-
rungsaufgabe verschirft somit die Kopernikanische Orientierungsaufgabe um die

Dimension der zeitlichen Uniibersichtlichkeit der Herkunft und des ,tierischen‘ Cha-
«56

«53

rakters der Menschen.

Zur raumzeitlichen Orientierungsproblematik kommt die frreudianische Orientie-
rungsaufgabe. Die tiefenpsychologische Betrachtungsweise, nach der der Mensch
weithin von seinem Unbewussten gesteuert wird, ldsst dem modernen Menschen das

49 Vgl. Pesch 2008, Bd. 1, Teilbd. 1, 182.

50 Hauser 2004, 112.

51 Freud nennt hier die Pythagorder und Aristarch von Samos. Vgl. Freud 1917, 4.
52 Vgl. Hauser 2004, 113-115.

53 Hauser 2004, 115.

54 Freud 1917, 4. Hervorheb. i. O.

55 Vgl. Pesch 2008, 182 und Hauser 2004, 118.

56 Hauser 2004, 119.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

eigene Seelenleben unauslotbar erscheinen.”’ Freud selbst spricht von der ,,empfind-
lichsten**® Krénkung fiir den Menschen:

»Aber die beiden Aufklarungen, dafl das Triebleben der Sexualitét in uns nicht voll zu bandigen
ist, und daB3 die seelischen Vorgédnge an sich unbewuft sind und nur durch eine unvollstdndige
und unzuverldssige Wahrnehmung dem Ich zugénglich und ihm unterworfen werden, kommen
der Behauptung gleich, da3 das Ich nicht Herr sei in seinem eigenen Haus. Sie stellen mitein-
ander die dritte Krankung der Eigenliebe dar, die ich die psychologische nennen méchte. Kein
Wunder daher, daB8 das Ich der Psychoanalyse nicht seine Gunst zuwendet und ihr hartnéckig
den Glauben verweigert.

Die wenigsten Menschen diirften sich klar gemacht haben, einen wie folgenschweren Schritt
die Annahme unbewulter seelischer Vorgéinge fiir Wissenschaft und Leben bedeuten wiirde.
Beeilen wir uns aber hinzuzufiigen, dafl nicht die Psychoanalyse diesen Schritt zuerst gemacht
hat. Es sind namhafte Philosophen als Vorgédnger anzufiihren, vor allen der grole Denker
Schopenhauer, dessen unbewuflter »Wille« den seelischen Trieben der Psychoanalyse gleich-

zusetzen ist.*>

Mit Freuds These von der Religion als kollektiver Neurose bekommt diese Krinkung
zudem einen religionskritischen Aspekt.”

Pesch spricht in Anschluss an Freuds Kriankungen oder Demiitigungen des Men-
schen von einer vierten Demiitigung, die durch die Neurowissenschaften hinzuge-
kommen sei. Diese zeigten empirisch auf, dass menschliches Handeln sich auf der
Grundlage eines bio-chemischen Informationssystems ereigne, durch diese physiolo-
gischen Hirnprozesse programmiert, ausgeldst und gesteuert sei.®' ,,Diese Ergebnisse
scheinen es zu rechtfertigen, zu jenem vollstindigen Determinismus zuriickzukehren,
wie ihn Einstein und seine Anhédnger fiir den Bereich der makrokosmischen und mik-
rokosmischen Wirklichkeit vertreten haben.“®> So werde die Rede von Freiheit und
freiem Willen und von einem Geist des Menschen als einer von den Gehirnprozessen
zu unterscheidenden innermenschlichen Wirklichkeit scheinbar obsolet.

Hauser® und Wittig® identifizieren anders viertens eine androidische Orientie-
rungsaufgabe angesichts der wissenschaftsfundierten Technik der Moderne. Visio-
nen von Maschinenwesen entwickelten sich, die — man vergleiche das mit den bibli-
schen Schopfungsgeschichten — ihren eigenen Geist entdecken konnten. Die androi-
dischen Geschopfe konnten aulerdem noch dazu mehr Fahigkeiten als ihre mensch-
lichen Schépfer haben.”

57 Vgl. Pesch 2008, 181f. und Hauser 2004, 119.
58 Freud 1917, 5.

59 Freud 1917, 6f. Hervorheb. i. O.

60 Vgl. Pesch 2008, 183.

61 Vgl. Pesch 2008, 183 und 218.

62 Pesch 2008, 220f.

63 Vgl. Hauser 2004, 120.

64 Vgl. Wittig 1997, 14.

65 Vgl. Hauser 2004, 120-126.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Bedirfnislagen und Erlebnistdnungen des ,modernen“ Menschen | 31

Laut Hausers Darstellung findet sich im Bewusstsein des modernen Menschen
somit ,.eine vierfach gestaltete quantitative ,Unendlichkeit*“*’, die des kosmischen
Raumes, der zeitlichen Herkunft, der psychischen Dimensioniertheit — an die man
vielleicht Peschs Hinweis auf die neuronale Infragestellung menschlicher Freiheit an-
schlieen kann — und des moglichen Mehr an androidischen Fahigkeiten gegeniiber
den des Menschen. Aufgrund dieses Bezugs auf eine Form von Unendlichkeit, ,,die
zwar nicht die des metaphysisch Transzendenten, sondern des prinzipiell empirisch
Qualifizierbaren ist, die aber wegen dieser Analogie metaphysische Probleme auf-
wirft“’, spricht Hauser von das anthropozentrische Bewusstsein in die Krise fiihren-
den Metaphysischen Orientierungsaufgaben.

Die Metaphysischen Orientierungsaufgaben zeigen an, dass Modernitdt ein philoso-
phisch-theologisches Problem ist. Sie bilden auflerdem den historischen Konstituti-
onsrahmen fiir das Selbstverstédndnis des modernen Menschen und seine Situation in
der Moderne, die von den nun folgenden unterschiedlichen Autoren beschrieben
wird. Innerhalb des Modernitdtsdiskurses gibt es unterschiedliche Ansétze, den Um-
gang des Menschen mit der Moderne und den eben genannten Orientierungsaufgaben
zu fassen und auch das oben angesprochene Verhiltnis von Religion und Modernitat
zu bewerten.

1.4 ZUGRIFFE AUF DIE PROBLEMGESTALT DES
MENSCHEN UND DER RELIGION IN DER MODERNE

Die zahlreichen Autoren, die sich mit dem Modernitdtsbegriff und dem Verhéltnis
von Religion und Moderne auseinandersetzen, gehen ganz unterschiedlich vor, stel-
len unterschiedliche Beobachtungen in den Fokus und kommen zu unterschiedlichen
Ergebnissen. Ich greife an dieser Stelle einzelne Autoren heraus, wobei ich nicht die-
se selbst oder ihre Werke vorstellen mochte, sondern vielmehr mit Bezug auf ausge-
wihlte Werke einzelne Zugriffe auf Religion und Moderne bzw. auf die (und hier
liegt mein Fokus) Lebens- und Erfahrungsbedingungen der Menschen in diesem Zu-
sammenhang herausstelle.

Die Auswahl der Autoren erhebt nicht den Anspruch, alle verschiedenen Positio-
nen darzustellen oder gar bibliografisch einen Kanon aufzustellen. Vielmehr wird ein
personlicher Zugriff auf die Autoren gewagt, um die individuelle Problemgestalt in
ihren Ausfithrungen, ihrem (heutigen) Blick auf die Moderne zu identifizieren und
unterschiedliche Zugriffe nebeneinander stellen zu konnen.

Entsprechend auch der Auswahl der untersuchten literarischen Jenseitsreisen, die
an spéterer Stelle begriindet wird, wird dabei der Blick auf den westeuropdischen
(bzw. bei Taylor auch den nordamerikanischen) Kontext gelenkt. Die religiose To-
pografie in anderen Regionen der Welt, so zum Teil auch unten mit Bezug auf die
Autoren noch kurz thematisiert, ist ganz anders zu beschreiben, andere Dynamiken —
mit denen unter anderem eben auch gegen eine Sékularisierungsthese argumentiert

66 Hauser 2004, 126.
67 Hauser 2004, 126.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

wird — bestimmen beispielweise den afrikanischen Kontinent und Teile Asiens. Auf-
grund dieser Einschrankung sind es vor allem das Christentum, aber auch andere ,,re-
ligiose Erscheinungsformen in Westeuropa, die betrachtet werden. Der Islam, des-
sen Dynamik auch in Europa einer gesonderten Betrachtung bediirfen wiirde, wird
ausgeklammert und damit auch Thematiken wie Debatten rund um den von Samuel
Huntington 1996 benannten Clash of Civilizations.

Dass die gewihlten Autoren alle einer Sdkularisierungsthese in der Moderne kri-
tisch gegeniiber stehen, ist, wie oben in Bezug auf die Diskurslinien bereits genannt,
im Grunde an dieser Stelle nicht wichtig, da sie in Bezug auf ihre zeitdiagnostischen
Beobachtungen und nicht hinsichtlich ihrer Positionierung in einer Verhiltnisbe-
stimmung von Religion und Moderne betrachtet werden. Dass allesamt dem Riick-
kehr- oder Transformationsmodell, um die obige Terminologie aufzugreifen, zuzu-
ordnen sind bzw. zur , Interpretations- und Argumentationsfigur Sikularisierung“®®
insofern Stellung nehmen, als dass sie einem Deutungsansatz, der groBflichig von
einer Sékularisierung ausgeht, skeptisch begegnen, ihn modifizieren oder suspendie-
ren,” ist im Grunde der generell abnehmenden Akzeptanz der Sikularisierungstheo-
rie geschuldet. Gleichwohl es nach wie vor prononcierte Vertreter der Sékularisie-
rungstheorie gibt’’ und ,,Sikularisierung ein Schliisselbegriff zum Verstindnis der
neuzeitlichen Geschichte wie der Gegenwart*’' ist, bewegen sich die ausgewihlten
Autoren mit ihrer Positionierung in einem breiten Konsens.

Auch wenn die Auswahl, wie oben erklért, nicht den Anspruch einer beispielhaf-
ten Bibliografie hegt, so umfasst sie doch ,,Standardwerke®. Das monumentale Werk
EIN SAKULARES ZEITALTER (auf Deutsch 2009) des mit zahlreichen Preisen ausge-
zeichneten Politikwissenschaftlers und Philosophen Charles Taylor wurde breit in
der Offentlichkeit rezipiert. Es ndhert sich genealogisch dem Begriff der Sikularisie-
rung und macht durch geistes- und kulturgeschichtliche, in ihrer Form essayistische
Ausfiihrungen deutlich, was sich durch das Aufkommen einer sikularen Option ver-
andert hat.

Der US-amerikanische Soziologe Peter L. Berger, der durch seine wissenssozio-
logische Arbeit zusammen mit Thomas Luckmann bekannt wurde, war wihrend sei-
ner Forschungen zunichst ein Befiirworter, spater ein Gegner der Sékularisierungs-
theorie und spricht nun von einer Koexistenz von sikularen und religiosen Diskur-
sen. Er geht er von der These aus, dass durch die Pluralisierung des religiosen Feldes
im Zuge der Modernisierung religiose Uberzeugungen relativiert wiirden. Die oben
als Diskurslinie benannte dkonomische Markttheorie entziindete sich im Grunde an
dieser von ihnen bezweifelten Annahme Bergers.”

Der unter anderem mit den Monografien RISIKOGESELLSCHAFT und spéter WELTRI-
SIKOGESELLSCHAFT weltbekannt gewordene Soziologe Ulrich Beck beschiftigte sich

68 Ruh 1980, 5.

69 Siehe hierzu bereits Ruh 1980, 357: ,,Es hat sich im einzelnen gezeigt, dal zwar nach wie
vor die Interpretationskategorie Sakularisierung Verwendung findet, damit aber gewdhn-
lich Skepsis oder Reserve gegeniiber grofiflichigeren Deutungsansétzen verbunden sind.*

70 Vgl. Pollack, 1.

71 Ruh 1980, 5.

72 Vgl. Vorwort Pollack in Berger 2013, VII.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Bedirfnislagen und Erlebnisténungen des ,modernen” Menschen | 33

mit Denken und Handeln in der Moderne und prégte den Begriff der Zweiten Moder-
ne bzw. die Theorie reflexiver Modernisierung. Seine Thesen zum Themenbereich
von Individualisierung und Kosmopolitisierung werden mit Bezug auf sein Werk
DER EIGENE GOTT (2008) aufgegriffen.

Der in Deutschland und den USA lebende und forschende Soziologe Hans Joas
sieht die Annahmen Becks und Bergers kritisch. Er bezieht sich auf Taylors sékulare
Option und spricht unter dem Begriff der Kontingenz von einer Optionssteigerung,
die zu verdnderten Wertbindungen fiihre.

Der Theologe Hans-Joachim Héhn entwickelt eine Dispersionstheorie des Reli-
gidsen. Religionsformige Symbolik begegne beispielsweise immer wieder in der
Popkultur. Die Nachfrage nach Religion, das religiose Suchen und Finden, korres-
pondiere dabei mit den gesellschaftlichen und kulturellen Trends zur erlebnisorien-
tierten Religiositit, Subjektzentrierung, Asthetisierung und Psychologisierung.

Die folgende Tabelle soll kurz bereits einen Uberblick iiber die unterschiedlichen
Zugriffe bieten:

Autor | Taylor Berger Beck Joas Hoéhn
Zugriff | Expressi- | Pluralis- | Individuali- | Kontingenz | Religidse
vitdt des | mus sierung und Dispersion
Selbst Kosmopoliti- Erlebnis-
sierung orientierung,
Subjekt-
zentrierung,
Asthetisierung,
Psychologisierung

Bei der nun folgenden Darstellung der Positionen dieser ausgewdhlten Autoren wer-
den jene in der Tabelle genannten Zugriffe auf den Menschen im Raum der Koordi-
naten Religion und Moderne identifiziert.

Diese einzelnen grundlegenden Zugriffe aus den gewidhlten Werken ergeben in
Bezug auf die individuelle Problemgestalt dieser Arbeit meinen personlichen Zugriff,
der dann den Raum anzeichnet, in dem die unten untersuchten Jenseitsreisen zu ver-
orten sind. Wenn an spéterer Stelle weltanschauungsanalytisch auf literarische Jen-
seitsreisen geblickt wird, so geschieht dies in eben diesem Kontext eines Blicks auf
die Moderne. So wird auf den hier entwickelten Zugriff und die aus den Positionen
der gewihlten Autoren extrahierten Begriffe in der Tabelle in einem Arbeitsschritt
nach der Untersuchung der literarischen Jenseitsreisen hinsichtlich dessen zu blicken
sein, inwiefern die Zugriffe auf Modernitit sich darin spiegeln.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

Charles Taylor: Expressivitit des Selbst

Der kanadische Philosoph Charles Taylor setzt sich in zahlreichen Werken mit der
Identitét, der Moral und der Religiositdt der Menschen in der Moderne auseinander,
w.a. in Hegel (1975)", QUELLEN DES SELBST (1989), DAS UNBEHAGEN AN DER MODER-
NE (1991) und in seinem Opus magnum EIN SAKULARES ZEITALTER (2007).

Taylor geht ideengeschichtlich vor. Er analysiert die Verdnderungen des monotheis-
tischen Gottesglaubens, die Bedingungen der Moglichkeit von Religiositit und die
Erfahrungsdimensionen in der Moderne. Dabei betrachtet der glaubige Katholik den
Wandel in den Gesellschaften des Westens, der ,,nordatlantischen Welt [...] jener Zi-
vilisation [...], deren wichtigste Wurzeln in der sogenannten ,lateinischen® Kirche
liegen“™* und untersucht die drei Traditionslinien Aufklirung, Romantik und Theis-
mus.

In EIN SAKULARES ZEITALTER macht der Philosoph deutlich, dass er Sdkularisie-
rung weder als Fortschritts- noch als Substraktionsgeschichte begreift. Auch insge-
samt stellt er in seinen Werken das philosophisch-kulturelle Erbe der Moderne dar,
offeriert Zustandsbeschreibungen und analysiert Werte, entwertet aber die Moderne
nicht. Er ordnet sich zwar im Grunde einer Kritik, die en gros einen Verfallsprozess
diagnostiziert, zu, {ibernimmt aber nicht deren _.Dekonstruktionsrhetorik“”, sondern
stellt sich der Ambivalenz der Moderne.”

Taylor beginnt EIN SAKULARES ZEITALTER damit, dass er den offensichtlichen
Wandel in den Gesellschaften darstellt. Wéhrend es in der abendldndischen Gesell-
schaft beispielsweise im Jahre 1500 praktisch unméglich gewesen sei, nicht an Gott
zu glauben, habe der Mensch der Neuzeit Alternativen und konne Atheist sein. Der
Wandel weg von einer Gesellschaft, die sich die Natur mithilfe einer hdheren Macht
erklére, ihre Gesellschaft und Riten auf Gott gegriindet sdhe und in einer verzauber-
ten Welt — Taylor bildet hier ein Antonym zu Webers Entzauberung — lebe, habe sei-
ne Griinde nicht nur in den naturwissenschaftlichen Erkenntnissen der Neuzeit.”” Die
Naturwissenschaften hitten zwar dazu beigetragen, einem ,,ausgrenzendem Huma-
“” Weg zu bahnen. Aber oft genannte Ursachen wie die wissenschaftliche
Revolution, der Humanismus der Renaissance, das Aufkommen des Polizeistaates
und die Reformation seien nur Etappen innerhalb einer Entwicklung.”

Das ,,innerste Wesen der neuzeitlichen Sikularitit“*® macht fiir Taylor der aus-
grenzende Humanismus aus. Er versteht darunter ,,eine Einstellung, die weder letzte
Ziele, die iiber das menschliche Gedeihen hinausgehen, noch Loyalitit gegeniiber ir-

nismus

73 Die Jahreszahlen beziehen sich in diesem Abschnitt jeweils auf die Erscheinung der
englischen Erstausgabe.

74 Taylor 2012, 47.

75 Breuer 2010, 106.

76 Vgl. Breuer 2010, 106.

77 Vgl. Taylor 2012, 52f.

78 Taylor 2012, 54. Hevorheb. A. B.

79 Vgl. Taylor 2012, 112.

80 Taylor 2012, 42.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Bedirfnislagen und Erlebnisténungen des ,modernen” Menschen | 35

gendeiner Instanz jenseits dieses Gedeihens akzeptiert.“*' Der ausgrenzende Huma-

nismus komme also ohne jeden Transzendenzbezug aus und stelle damit ein histori-
sches Novum dar.*

Die Entwicklung dieses Humanismus zeigt Taylor anhand von unterschiedlichen
Phasen auf, die aus fritheren christlichen Formen hervorgingen.*’ Er betont die Rele-
vanz einer solchen historischen Darstellung im Gegensatz zu einer reinen Gegen-
iiberstellung des alten und neuen Zustands:

,,Das heifit unser Verstindnis unserer selbst und des Ortes, an dem wir stehen, ist teilweise
durch das Gefiihl bestimmt, daf} wir allméhlich hierhin gekommen sind und einen fritheren Zu-
stand tiberwunden haben. [...] [So] kann es sein, da3 wir den Ort vollig falsch beschreiben,
weil wir die Reiseroute nicht richtig erkannt haben. Genau dies ist der Fehler, den die Substrak-

tionserklirungen der neuzeitlichen Entwicklung begehen.

Die Geschichte, die Taylor erzahlt, nennt er ,,REFORM-GroBerzéihlung“gS. Er stellt
die Entwicklung zur Neuzeit als eine Geschichte von Reformen dar, von einer Bewe-
gung, die im Spétmittelalter aufkomme und darauf abziele, die européische Gesell-
schaft umzugestalten, damit sie den Forderungen des Evangeliums und der Zivilisati-
on nachkomme.*

,,Die Neuorganisierung der Gesellschaft durch die Reform ist bestimmt durch vier Momente.
Erstens: Die Bemiihungen um Reform und Organisation sind aktivistisch, sie suchen nach leis-
tungsfahigen MafBnahmen zur Neuorganisation der Gesellschaft, und sie sind interventions-
freudig. Zweitens: Die Reform strebt nach einer Uniformierung, die auf alles ein und dasselbe
Modell oder Schema anzuwenden sucht. Drittens: Die Reform ist gleichmacherisch, indem sie
die Masse der Gesellschaft zu erreichen sucht und Reformstandards nicht allein den Eliten vor-
behélt. Viertens: Die Reform wirkt rationalisierend, indem sie einer Zweckrationalitdt zur Do-

minanz verhilft“*’

Die ,,REFORM, die der Entzauberung forderlich war und dazu beitrug, den mittel-
alterlich-christlichen Kosmos zu zerstoren“®®, 16se die religivse Praxis aus den All-
tagsvollziigen und unterscheide zwischen Immanenz und Transzendenz.* Sie habe
zusammen gewirkt mit Nominalismus, dem Aufstieg der mechanistischen Naturwis-
senschaft und dem zunehmenden Einfluss der instrumentellen Auffassung des
menschlichen Handlungsvermdgens. Es sei zwar zu einem ,starken ontischen

81 Taylor 2012, 41.

82 Vgl. Buf} 2009, 50.

83 Vgl. Taylor 2012, 55.

84 Taylor 2012, 57.

85 Taylor 2012, 1282. Hervorheb. i. O.
86 Vgl. Taylor 2012, 113.

87 Goldstein 2011, 633f.

88 Taylor 2012, 1281. Hervorheb. i. O.
89 Vgl. Taylor 2012, 247.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

. <90 . . . .
Dualismus der Neuzeit“ ", einem Dualismus zwischen dem Geist und dem nun

zweck- und sinnfrei scheinenden Kosmos gekommen, also zu einem neuen Weltbild,
in dem Gott und die Hierarchie des Seins schwinde. Aber, so die positive Bewertung
Taylors, es komme mit der Destabilisierung auch zu einer Neuformierung:

,,Die REFORM begniigt sich nicht mit der Entzauberung, sondern sie diszipliniert das Leben
wie die Gesellschaft und strukturiert sie neu. Das begiinstigt, zusammen mit der Zivilitét, eine
Vorstellung von der moralischen Ordnung, die dem Christentum und den Forderungen des

Glaubens einen neuen Sinn verleiht.“!

Ich méchte einige der von Taylor diagnostizierten Entwicklungslinien und Begriffe,
die in seinem Opus magnum und/oder in seinen fritheren Werken zentral sind, her-
ausgreifen und kurz umreif3en.

Taylor kennzeichnet die vorneuzeitlichen Menschen der verzauberten Welt durch ein
poroses Selbst, wihrend er dem neuzeitlichen Menschen ein begrenztes, abgepuffer-
tes Selbst zuschreibt.

Das pordse Selbst glaube noch an iibergeordnete Ordnungszusammenhénge. Es
grenze sein Inneres nicht von der Welt ab. ,,Das porose Selbst ist so definiert, daBl die
Quellen seiner eindringlichsten und wichtigsten Gefiihle aulerhalb des ,Geistes® lie-
gen.“”? Das abgepufferte Selbst dagegen kénne — miisse aber nicht — sich von allem
auflerhalb des Geistes distanzieren und ldsen. ,,Meine maBigeblichen Ziele sind jene,
die sich in meinem Inneren entwickeln, die entscheidenden Bedeutungen der Dinge
sind jene, die durch meine Reaktionen auf diese Dinge definiert sind.“” Dieses be-
grenzte Ich fasse die Grenze zur Aulenwelt als Puffer auf, sodass es die Dinge jen-
seits der Grenze nicht erreichen miisse und sich Angsten wie Geister und Démonen,
die das pordse Selbst noch beschiftigen, entziehen kénne.” Das abgepufferte Selbst
ebne so den Weg zu einem ausgrenzenden Humanismus, der ohne Transzendenz aus-
kommt.

Taylor, der in QUELLEN DES SELBST die Expressivitdt des Selbst als basal erklart
und daher betont, dass die Identitét in Auseinandersetzung mit dem Umfeld in einem
sprachlichen Raum gewonnen werde,”” meint, dass der Individualismus des begrenz-
ten Selbst, das seine eigene, innere Basis fokussiert, zwar durchaus eine Errungen-
schaft sei. Die Zivilisation habe dem Menschen so seine Wiirde verliechen und bilde
die Basis der freiheitlich-demokratischen Gesellschaften. Er zitiert aber auch Stim-
men, die von einem Verlust einer Zwecksetzung und eines umfassenden Blicks spre-
chen. So meint er, die dunkle Seite des Individualismus sei die ,,Konzentration auf
das Selbst, die zu einer Verflachung und Verengung des Lebens fiihrt, das dadurch
bedeutungsidrmer wird und das Interesse am Ergehen anderer oder der Gesellschaft

90 Taylor 2012, 1280.

91 Taylor 2012, 1282. Hervorheb. i. O.
92 Taylor 2012, 72.

93 Taylor 2012, 72.

94 Vgl. Taylor 2012, 73.

95 Vgl. Taylor 1994, 71.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Bedirfnislagen und Erlebnisténungen des ,modernen* Menschen | 37

vermindert.“** In einer Kultur der Selbstverwirklichung wiirden in verstecktem Nar-

zissmus Gemeinschaftsbeziehungen dem Gebot zur Authentizitit unterstellt.”” Dies
habe auch insofern Folgen fiir die Ethik und Moral, als dass behauptet werde, jeder
habe seine eigenen Werte, sodass alle Alternativen in einer Rhetorik der Andersheit
,vergleichgiiltigt“”® wiirden und infolge dessen ihre Bedeutung genommen beki-
men.” Die Ironie der Sikularisierung, die nur durch die Wende zur Innerlichkeit
moglich sei, liege darin, dass die Bewegung der Immanentisierung durch religiose,
vor allem christliche Motive ausgelost wiirde.'”’

In diesem Zeitalter einer ,Kultur der Authentizitdt, des expressiven Individualis-
mus*“'”", dem eine Suche nach einer Alternative zum christlichen Glauben vorangehe,
welche schlieBlich im ausgrenzenden Humanismus miinde, werde die Gesellschaft
immer pluralistischer. Taylor spricht von einem Nova-Effekt:

,.Es sieht so aus, als habe der urspriingliche Dualismus — die Forderung nach einer tragféhigen
Alternative — eine Dynamik von der Art eines Nova-Effekts in Gang gesetzt, der eine immer
groflere Vielfalt moralisch-spiritueller Oppositionen hervorgebracht hat, die den ganzen Be-
reich des Denkbaren und vielleicht noch mehr umfassen. Diese Phase dauert bis heute an. [...]
Die aufgesplitterte Kultur der Nova wird [in einer weiteren Phase] auf ganze Gesellschaften
iibertragen. [...] Der Zusammenhang zwischen dem Beschreiten eines moralischen oder spiri-
tuellen Weges und der Zugehorigkeit zu groBeren Gesamtheiten wie Staat, Kirche oder auch
Konfession ist weiter gelockert worden, und infolgedessen hat sich der Nova-Effekt verstérkt.
Heute leben wir im Bereich einer spirituellen Supernova, in einer Art von galoppierendem Plu-

. I 102
ralismus auf geistiger Ebene,*'”

Taylor beschreibt die Ausweitung des Nova-Effekts der sich stidndig erweiternden
Optionen iiber die Jahrhunderte von der Gruppe der sozialen Eliten hin zu einem ge-
samtgesellschaftlichen Phdnomen sowie die jeweiligen historischen Bedingungen,
die zu dieser Ausweitung fithrten. Der Wandel hin zur heutigen ,,Supernova‘“ und ei-
ner Ethik der Freiheit sei Folge einer Kultur, die das abgepufferte Selbst in den Mit-
telpunkt riicke. Das sei zum Teil durch das Leben in einer entzauberten Welt bedingt
und damit ermdglicht durch die Verdringung des Kosmos der Geister und Krifte
durch ein mechanistisches Zeitalter, das Verschwinden hoéherer Zeiten und den
Riickgang des Sinns fiir Formen der Komplementaritdt. Geférdert worden sei es aber
auch durch Verschiebungen im subjektiven Bereich der Identitit. Taylor nennt hier
den Prozess der Zivilisation, wobei er sich auf Elias bezieht, die Transformation

96  Taylor 1995, 10.

97  Vgl. Breuer 2010, 109.
98  Breuer 2010, 110.

99  Vgl. Taylor 1995, 47.
100 Vgl. Buf3 2009, 54.
101 Taylor 2012, 507f.

102 Taylor 2012, 507f.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

durch disziplinierte Selbstumgestaltung und den Aufstieg der desengagierten Ver-
nunft.'”

Die desengagierte Vernunft sei, so Taylor, ein von Descartes'* geprigter Termi-
nus, den er bereits in QUELLEN DES SELBST diskutiert. ,,Mit Descartes wird der Rah-
men fiir jenes desengagierte Subjekt abgesteckt, das den Ausgangspunkt fiir den neu-
zeitlichen Naturalismus bildet und an dem sich die Verfechter und die Kritiker der
Moderne entzweien.“'” Die Quellen der Moral wiirden mit Descartes konsequent im
Inneren des Menschen angesiedelt und hitten keinen Bezug mehr zu Quellen auBler-
halb wie einer grundguten Weltordnung oder einem gbttlichen Licht.'” Descartes
Vernunftbegriff lasse die kosmische Ordnung mittels der Vernunft erst verfertigt
werden und habe so Konsequenzen auch auf die Moral: ,,Nach Descartes heiflit Ratio-
nalitdt, daB man bestimmten Vorschriften entsprechend denkt. Ausschlaggebend fiir
das Urteil sind jetzt Eigenschaften der Denktitigkeit, nicht mehr die inhaltlichen
Uberzeugungen, die daraus hervorgehen.“'”” Der neuzeitliche Mensch der entzauber-
ten Welt nehme die Perspektive eines auenstehenden, unbeteiligten Beobachters ein,
der die Dinge mechanistisch und funktional sehe — er objektiviere und kontrolliere
seine Umwelt und sich selbst.'”™ Das desengagierte Subjekt der rationalen Kontrolle
entspreche also dem abgepufferten Selbst, das sich auf seine eigene Innerlichkeit
neutralisiere. Die desengagierte Vernunft und die Konzentration auf das Individuum
und seine Ziele betreffe aber entsprechend auch wissenschaftliche, 6konomische und
technische Praktiken — Taylor nennt hier beispielsweise den politischen Atomismus
Lockes.'”

Wenn die Menschen sich immer atomistischer sehen, kommt es laut Taylors
kommunitarischer Kritik allerdings dazu, dass eine Gesellschaft sich immer weniger
gemeinsame Vorhaben setzt. Durch einen Mangel an Identifikation mit gesellschaft-
lichen Institutionen und Praktiken entstehe die Gefahr einer Depolitisierung.''’ Tay-
lor spricht hier von Fragmentierung: ,,Zur Fragmentierung kommt es, wenn sich die
Menschen in immer héherem Malle atomistisch sehen und immer weniger spiiren,
daB} sie durch gemeinsame Vorhaben und Loyalitdten an ihre Mitbiirger gebunden
sind.“'"" Ein Subjektivititsbegriff, der eine negative Freiheit, also eine Unabhingig-
keit von duBleren Faktoren, propagiere, trage zu solch einer Fragmentierung und Ent-
fremdung innerhalb der Gesellschaft bei.'"”

103 Vgl. Taylor 2012, 508f.

104 An dieser Stelle wird nur dargestellt, wie Taylor Descartes rezipiert, auch wenn Descartes
Ausfithrungen selbst — und darauf ist hinzuweisen — vielleicht vielschichtiger sind, als die
Deutung Taylors.

105 Vgl. Breuer 2010, 70.

106 Vgl. Breuer 2010, 70.

107 Taylor 1994, 284.

108 Vgl. Breuer 2010, 71f.

109 Vgl. Breuer 2010, 74.

110 Vgl. Breuer 2010, 126f.

111 Taylor 1995, 126.

112 Vgl. BuB 2009, 45f.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Bedirfnislagen und Erlebnisténungen des ,modernen* Menschen | 39

Die durch die Freiheit des abgepufferten, selbstbezogenen, desengagierten Subjekts
moglich gewordene Pluralisierung, die Taylor den Nova-Effekt nennt, meint nicht
bloB das Koexistieren vieler verschiedener Weltanschauungen und Bekenntnisse in
ein und derselben Gemeinschaft. Vielmehr, so Taylor, sei damit auch eine Fragilisie-
rung gemeint.'”® Die Gesellschaft werde insgesamt durch Austausch immer homoge-
ner, die Menschen sich in vielen Lebensformen immer dhnlicher, sodass die Unter-
schiede beispielsweise im Glauben dagegen umso klarer hervortreten wiirden. ,,Diese
wechselseitige Fragilisierung aller gegebenen Auffassungen — dieses zerriittete Ge-
fiihl, die anderen seien anderer Ansicht — gehort sicher zu den Hauptmerkmalen der
Welt um 2000, die sie von der Welt um 1500 unterscheiden.“'* Alternativen zur ei-
genen Einstellung seien dauerprisent. Konversionen und Inkongruenzen seien leich-
ter zu hiandeln. Laut Taylor, so EndreB3, fithre die Fragilitdt religidser Einstellungen
aber nicht nur zu einem hin- und hergerissen-Sein der Menschen, sondern zeige auch,
dass die in der Lebenspraxis eingenommenen Positionen und Praktiken nicht selbst-
verstindlich seien.'” Die neue Zeit bringe also auch Vertiefung und neue Formen
von Religiositét hervor. Jede Zeit suche ,,— auf der Basis des vorhanden Vokabulars —
nach neuen, innovativen Ausdrucksformen®''®.

«l17 o .
. Es konne drei

Taylor konstatiert insgesamt ein ,, Unbehagen an der Immanenz
Formen annehmen:

,»(1) das Gefiihl der Fragilitdt des Sinns, der Suche nach einer Gesamtbedeutung;
(2) die empfundene Schalheit unserer Versuche, die entscheidenden Augenblicke des
Ubergangs im Leben feierlich zu begehen; (3) das véllig Fade und Leere der Norma-
litat.«'"® Auch in einer Zeit einer desengagierten, abgepufferten Gesellschaft kénne
also das Bediirfnis nach Sinn und der Erfahrung von ,,Fiille* aufkommen. Taylor ver-
steht das Gefiihl von Fiille — ein Begriff, den er immer wieder nutzt — als allgemein-
menschliche Erfahrung:

,»Wir alle begreifen unser Leben und/oder den Raum, in dem wir unser Leben fiihren, als etwas,
das eine bestimmte moralisch-spirituelle Form aufweist. Irgendwo — in irgendeiner Tétigkeit
oder irgendeinem Zustand — liegt eine gewisse Fiille, ein gewisser Reichtum. Soll heilen: An
diesem Ort (in dieser Tétigkeit oder in diesem Zustand) ist das Leben voller, reicher, tiefer,
lohnender, bewundernswerter und in hdherem Malle das, was es sein sollte. Vielleicht handelt
es sich um einen Ort der Belebung, denn oft fithlt man sich dabei tief bewegt, ja beseelt. Mag
sein, da} dieses Gefiihl der Fiille etwas ist, das man nur fiir Augenblicke aus der Ferne wahr-
nimmt. Man spiirt ganz eindringlich, was es mit dieser Fiille auf sich hétte, wenn man sich in

diesem Zustand befiande, beispielsweise im Zustand der Ruhe oder der Ganzheit, oder wenn

113 Vgl. Taylor 2012, 515.

114 Taylor 2012, 515.

115 Vgl. EndreB.

116 Buf 2009, 62.

117 Taylor 2012, 525. Hervorheb. A. B.
118 Taylor 2012, 525.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

man dazu fahig wére, auf dieser Ebene der Integritdt oder GroBherzigkeit, der Hingabe oder

Selbstvergessenheit zu handeln.'"’

Die Bediirfnisse des Menschen, der Unbehagen an der Moderne, Unbehagen an der
Immanenz verspiire, brachten nicht nur neue Formen des Religidsen hervor, sondern
auch andere Deutungen der Immanenz, eine Wiederbelebung der Transzendenz sei
also nicht zwangsldufig. Beispielsweise konne, so Taylor, das Bediirfnis nach Sinn
auch durch das Projekt eine neue Welt der Gerechtigkeit und des Wohlstands zu
schaffen, gestillt werden.'*

Taylors These nach schimmert allerdings auch in den naturalistischen Antwort-
versuchen des ausgrenzenden Humanismus die transzendente Realitdt durch. Fiir ihn
ist das spirituelle Streben stark wie eh und je."*' Allerdings befinde sich der neuzeit-
liche Mensch in einer prekdren Erkenntnislage, in der nicht mehr wie frither ,,die
Sprachen der Theologie und der Metaphysik [...] den Bereich der tieferen und ,un-
sichtbaren* Dinge mit sicherem Schritt durchquerten'>?, sondern solche Bereiche nur
mehr ,,indirekt durch eine Sprache der ,Symbole zuginglich gemacht werden kon-
nen.“'* Taylor betont hier die Bedeutung religiéser Erfahrung. Er spricht nicht iiber
Religion in ihrer konfessionellen Auspriagung und ihren Institutionen, sondern es in-
teressieren ihn im Zeitalter des expressiven Individualismus und der Authentizitit re-
ligiose Intuitionen.?* Es geht ihm allerdings nicht um eine privatisierte Spiritualitit,
sondern durchaus auch um kollektive Erfahrungen beispielsweise bei Massenveran-
staltungen und auch um die Erfahrungen von Fiille, bei denen der neuzeitliche
Mensch nicht explizit das Transzendente vom Immanenten scheide.

Taylor macht in seinen Werken zur Moderne deutlich, dass sich der Mensch und die
Gesellschaft in einem Spannungsfeld zwischen Tendenzen der Aufklarung und der
Romantik bewegen und ihren Platz austarieren. Er zeigt den gemeinsamen Weg der
Atheisten und der Glaubigen, wobei er sich auf das Christentum konzentriert, auf und
spielt keine Positionen gegeneinander aus. Er weist auf, dass die Sékularisierung kein
zwangsldufig aus der Geschichte hervorgehender Schritt ist, wertet sie aber auch
nicht ab, sondern sieht vielmehr auch in den neuzeitlichen Gesellschaften Bedingun-
gen fiir Glauben und religiose Erfahrung gegeben. Das Christentum sei fiir Taylor, so
driickt es Felder aus, nicht auf die Wahl eingeschrénkt, sich der sdkularen Gesell-

119 Taylor 2012, 18. Hervorheb. A. B.

120 Vgl. Taylor 2012, 525.

121 Vgl. Buf 2009, 63.

122 Taylor 2012, 599.

123 Taylor 2012, 599.

124 Vgl. BuBl 2009, 64f. Taylor beruft sich dabei auf die Religionsphdnomenologie des
US-amerikanischen Psychologen und Philosophen William James. Bufl diskutiert auch
die auf der engen Bezugnahme zu James fulenden Argumente von Kritikern, die Taylor
vorwerfen, sein Religionsverstdndnis sei zu individualistisch, diffus und optimistisch.
Siehe hierzu Buf3 2009, 67f.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Bedirfnislagen und Erlebnistdnungen des ,modernen“ Menschen | 41

schaft aufzudringen oder sich in Nischen zuriickzuziehen. Es miisse sich von den
Verkiirzungen Isen, die es selbst eingeleitet habe.'> Engelbrecht meint:

»Indem Taylor zum einen zeigen mochte, dass die »Fiille, die er beschreibt, in einem reinen
,sékularen Zeitalter‘ nicht (so leicht) erreicht werden kann, er zum anderen aber sékulare Ten-
denzen als partielle Konsequenz aus Tendenzen innerhalb des Glaubens und der Kirche be-
schreibt, mochte er die Tir fiir den Glauben in allen modernen Institutionen offenhalten. Wis-

senschaft und Glaube etwa seien durchaus miteinander vereinbar.*!°

Da Taylors Werk EIN SAKULARES ZEITALTER breit und meist sehr positiv rezipiert
wurde und — wie die Darstellung der Positionen der anderen gewéhlten Autoren auch
zeigen wird — nachfolgende Werke von Soziologen sich im Grunde beinah immer
auch mit seinen Thesen auseinandersetzen, sei an dieser Stelle ausnahmsweise, dies
wird aus den oben genannten Griinden bei den anderen Autoren nicht vorgenommen,
auf die kritische Rezeption seines Werkes verwiesen. Als problematisch — um nur
einzelne Punkte exemplarisch zu nennen'”’ — sehen Kritiker Taylors starke Konzent-
ration auf das Christentum bzw. auf den Katholizismus, die AusschlieSlichkeit seines
Religionsverstidndnisses und:

,»,Wenn das moderne Leben in einem sdkularen Zeitalter sich vor allem durch einen neuen ,Hin-
tergrund® auszeichnet, der die Unterscheidung zwischen immanent und transzendent untermi-
niert, wie kann es dann dennoch mdglich sein, dass ein transzendenter Gott liberhaupt noch in
Erscheinung tritt und noch immer eine mogliche Option darstellt? Dies scheint Taylors Idee ei-
nes ,immanenten Rahmens® eindeutig zu widersprechen. Einerseits muss es Teil von Taylors
historischem Narrativ sein, dass der Hintergrund sich im Laufe der Zeit veréndert hat, dennoch
scheint er Transzendenz als eine Art ahistorische und transhistorische Konstante zu verstehen,
die stets zugénglich bleibt. Geschichte vermag demnach vieles zu verdndern, doch die mensch-
liche Sehnsucht nach einer invarianten Form von Transzendenz erweist sich als widerstandig
gegen diesen historischen Wandel und iiberdauert ihn. Es dréngt sich der Verdacht auf, dass ein
Schluss, den man aus A Secular Age ziehen konnte, darin besteht, dass, wenn es um die ,letz-
ten Dinge® geht, Geschichte letztlich doch keine Rolle spielt. Dies jedoch widerspricht vielen
zentralen Annahmen Taylors und stellt damit das entscheidende Problem von A Secular Age

dar «l128

Goldstein spricht auBerdem von einem ,,Unbehagen an Taylors Epochenerzih-
lung“'® in Bezug auf dessen Gegeniiberstellung der ,,neuen® sikularen Option gegen
einen Ausgangszustand, der félschlicherweise — Goldstein widerspricht hier, indem

125 Vgl. Felder 2012, 281.

126 Engelbrecht 2010, 219.

127 Siehe eine Diskussion der kritischen Aspekte beispielsweise bei Rentsch 2011. Rentsch
nennt zehn Kritikpunkte, die in der Hauptsache Taylors Transzendenzverstandnis kritisch
reflektieren. Eine Zusammenfassung der zehn Punkte findet sich auf Seite 597 seines
Aufsatzes.

128 Engelbrecht 2010, 220. Hervorheb. A. B.

129 Goldstein 2011, 642.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

er ein Bild der Antike zeichnet — suggeriere, religioser Weltbezug sei eine anthropo-
logische Normalitit gewesen."” Er kritisiert zudem Taylors zu spites Ansetzen in
seiner Epochenbeschreibung, die das Mittelalter auBer Acht lasse."’

Peter L. Berger: Pluralismus

Peter L. Berger, amerikanischer Soziologe, ist vor allem als Vertreter der neueren
Wissenssoziologie im Anschluss an seine mit Thomas Luckmann verfasste Arbeit
DIE GESELLSCHAFTLICHE KONSTRUKTION DER WIRKLICHKEIT (engl. THE SOCIAL CONS-
TRUCTION OF REALITY [1966]) sowie durch seine religionssoziologischen Arbeiten be-
kannt geworden.

Das vielschichtige Gesamtwerk kann hier nicht abgebildet werden, der Fokus
liegt auf Bergers Aussagen zur Religion in der modernen Gesellschaft. Auch inner-
halb der Arbeiten zu diesem Thema aber miissen Einschrankungen gemacht werden.
Peter L. Berger vertritt zunéchst in einer frithen Phase seiner Forschungen eine Séku-
larisierungstheorie, die er auch in frithen Publikationen wie ZUR DIALEKTIK VON RELI-
GION UND GESELLSCHAFT. ELEMENTE EINER SOZIOLOGISCHEN THEORIE (engl. THE S4-
CRED CANOPY. ELEMENTS OF A SOCIOLOGICAL THEORY OF RELIGION [1967]) als Per-
spektive ansetzt. 1968 sagt Berger gar voraus, dass es im Jahr 2000 praktisch keine
religiosen Institutionen mehr geben werde'> — eine Einschitzung, von der er sich
spater distanziert. Sein Sinneswandel wird in seinem Werk THE DESECULARIZATION
OF THE WORLD.: RESURGENT RELIGION AND WORLD POLITICS (1999) ausdriicklich, in
dem er aufgrund empirischer Belege zu der Schlussfolgerung kommt, dass der grofite
Teil der Welt — Ausnahmen bildeten geografisch West- und Zentraleuropa sowie so-
ziologisch eine internationale sdkulare Intelligenz — tief religios sei. Dieses Umden-
ken ,hat sich graduell vollzogen und hatte nichts mit irgendwelchen personlichen
theologischen Neubewertungen zu tun'*, so betont er wiederholt."** Seinen starken
Wiederspruch gegen die Sikularisierungsthese relativiert Berger spiter wiederum: '
Uber das Konzept der Differenzierung entwickelt er ab 2012 die These: ,,Es existiert
in der Tat ein sékularer Diskurs, der Ergebnis der Moderne ist, aber er kann mit reli-
gidsen Diskursen, die iiberhaupt nicht sikular sind, koexistieren.“"*® Indem viele ein-
fache Glaubige in ihrem Leben beides seien, religios und sikular, relativierten sie die
starre Dichotomie zwischen Sékularisierungstheoretikern und jenen, die eine Wie-
derkehr der Gétter ausriefen.”’

130 Vgl. Goldstein 2011, 643f.

131 Vgl. Goldstein 2011, 645f.

132 New York Times, 25.2. 1968: “By the 21st century, religious believers are likely to be
found only in small sects, huddled together to resist a worldwide secular culture.*

133 Berger 2013, 1.

134 Vgl. auch Berger 2015, 8.

135 Berger 2015, 11: ,,Ich bin jedoch bereit einzugestehen, dass die Sékularisierungstheoreti-
ker nicht ganz so falsch liegen, wie ich bisher dachte.”

136 Berger 2013, 4.

137 Vgl. Berger 2015, 11.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Bedirfnislagen und Erlebnisténungen des ,modernen” Menschen | 43

Diese These und das damit zusammenhingende Phinomen des Pluralismus, das
Berger in den Mittelpunkt seiner religionssoziologischen Betrachtungen der Moderne
stellt, sollen im Folgenden ausgefiihrt werden. Um dabei Bergers neueren Standpunkt
dazustellen, der sich wie beschrieben von seinen friiheren Uberlegungen stark unter-
scheidet, werden dazu seine nach 2012 verfassten Schriften, vornehmlich die Mono-
grafie ALTARE DER MOODERNE. RELIGION IN PLURALISTISCHEN GESELLSCHAFTEN (engl.
THE MANY ALTARS OF MODERNITY. TOWARD A PARADIGM FOR RELIGION IN A PLURALIST
AGE [2014]) und der dafiir als Grundlage dienende, am 7. Mai 2012 in Miinster ge-
haltene Vortrag NACH DEM NIEDERGANG DER SAKULARISIERUNGSTHEORIE (als Buch er-
schienen 2013) herangezogen. Auf dltere Werke wird nur kurz hinsichtlich einzelner
Aspekte Bezug genommen, wenn sie in diesem Punkt denselben Standpunkt vertre-
ten, bezichungsweise den verdnderten Standpunkt Bergers nicht direkt betreffen.

Bergers Umdenken in Bezug auf die Sékularisierungstheorie beruht auf einem Um-
denken in Bezug auf die Stellung und Relevanz von Pluralismus in der Moderne.
Pluralismus hatte er zwar in seinen Forschungen jeweils mitbedacht, dies jedoch im-
mer unabhéngig vom Sdkularisierungsdiskurs. 2012 konstatiert er im oben erwahnten
Vortrag: ,,Im Nachhinein denke ich, dass wir einen Kategorienfehler gemacht haben.
Wir haben Sékularisierung mit Pluralisierung verwechselt, Sékularismus mit Plura-
lismus.“"** Pluralismus, im Sinne der beiden Pluralismen Koexistenz unterschiedli-
cher Religionen und Koexistenz eines sidkularen und eines religidsen Diskurses, ist
fiir ihn das bestimmende Phénomen in Bezug auf Religion in der Moderne. Im Fol-
genden soll Bergers Beschreibung dieses Phiinomens sowie seine Uberlegungen zu
dessen Konsequenzen auf individuellen Glauben, religidse Institutionen und unter-
schiedliche Diskurse dargestellt werden.

Peter L. Berger definiert Pluralismus'® als ,eine gesellschaftliche Situation, in der
Menschen verschiedener Ethnien, Weltanschauungen und Moralauffassungen fried-
lich miteinander leben und freundlich miteinander umgehen. [...] Damit der Plura-
lismus seine volle Dynamik entfalten kann, muss es zu einer andauernden Konversa-
tion kommen [...].«'%

Die Folgen des Pluralismus betreffen dann nicht nur das duflere Zusammenleben
von Menschen: ,,Pluralismus ist nicht nur eine Sache des duBleren sozialen Umfeldes.
Er beriihrt auch das menschliche BewuBtsein, denn er beeinflusst uns in unserem
Denken. [...] Kulturelle Pluralitit wird [...] auch als eine innere Realitét [erfahren],

Lo . 141
als ein in seinem Kopf vorhandenes Set an Optionen.*

138 Berger 2013, 2.

139 Zu Bergers Auseinandersetzung mit dem Begriff Pluralismus, siche Berger 2015, 15. Er
nutzte zundchst den Ausdruck Pluralitdt, um der Konnotation einer Ideologie, die durch
das Suffix ,—ismus“ ausgelost wird, zu umgehen, entschied sich spéter aber der Ge-
brauchlichkeit wegen schlieBlich fiir den Begriff Pluralismus, wobei er aber betont, die-
sen als empirisches Faktum zu betrachten und nicht im philosophischen Gebrauch des
Wortes zu nutzen.

140 Berger 2015, 16.

141 Berger 1996, 73.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

Bei Konversation iiber einen ldngeren Zeitraum und ein breites Themenspektrum,
so Berger, komme es zu einer kognitiven Kontamination, einer ,,geistigen Verseu-
chung“'* bzw. gegenseitigen Beeinflussung der verschiedenen Menschen. Er stellt
diesbeziiglich zwei Behauptungen auf: Erstens meint er, kognitive Kontamination re-
lativiere. In der Interaktion mit Anderen komme man zu der Erkenntnis, dass die
Wirklichkeit auch anders wahrgenommen und gelebt werden kénne, was eine Art
Kulturschock bzw. Relativierungsschock auslose.'* Zweitens ist er der Auffassung,
Pluralismus erzeuge kognitive Kontamination als permanenten Zustand. Die Erfah-
rung der Dissonanz, die auch heftige Vermeidungsstrategien wie das Bestreiten der
Gililtigkeit von Informationen auslosen konne, fithre oft zu kognitivem Feilschen, ei-
nem Neuverhandeln zwischen den angeblichen Fakten, mit denen man konfrontiert
ist, und der dem widersprechenden bisherigen Haltung.

Anhand von Beispielen in der Geschichte zeigt Berger, dass sich in Bezug auf
den Pluralismus und das kognitive Feilschen eine verdnderte conditio humana erge-
ben habe: Das Spektrum der Wahlmoglichkeiten wachse infolge des Aufschwungs
der Technik und der modernen Wissenschaft, verstarkt auch durch den riesigen
Markt an Dienstleistungen, Produkten und Identitéten in kapitalistischen Strukturen.

,Das ganze Leben wird zu einem endlosen Prozess des Neudefinierens, wer jemand ist, im
Kontext der scheinbar endlosen Mdoglichkeiten, die die Moderne eroffnet. [...] All diese Le-
bensbereiche eines Menschen waren einmal selbstverstandlich, schicksalsgebend. Jetzt sind sie

Schauplatz von beinah unendlich vielen Entscheidungen.«'*

Berger verdeutlicht diese Zunahme an Wahlmdoglichkeiten anhand eines Riickgriffs
auf die Schriften des Sozialtheoretikers Gehlen, der von einem desinstitutionalisier-
ten Vordergrund und einem stark institutionalisierten Hintergrund menschlichen
Gemeinschaftslebens ausgeht, und spricht von einer Ausdehnung des Vordergrunds
auf Kosten des Hintergrundes.'*

Es gibt unterschiedliche Versuche, mit der Angst angesichts der Relativierung,
die dieser Pluralismus nach sich zieht, umzugehen. Berger nennt hier auf der einen
Seite die Gewissheitsversprechungen des Fundamentalismus, der auf religidser wie
auf sékularer Ebene sowie als reaktionire oder als progressive Art begegne. Als kont-
rar stellt er auf der anderen Seite den in verschiedenen Komplexitéitsgraden vorkom-
menden Relativismus vor, bei dem Relativitéit bereitwillig angenommen und Relati-
vierung als hohere Form von Wissen aufgefasst werde. Pragmatisch denkend sind al-
lerdings die meisten Menschen keinem dieser beiden Pole zuzurechnen, sondern be-
schiftigten sich nicht mit Reflexion oder Theoretisieren und ,,leben im Mittelfeld
zwischen dem Leugnen und dem Lobpreisen der Relativitiit.'*®

Da die Modernisierung all die Kréifte — Urbanisierung, Massenmigration, allge-
meinen Alphabetisierungsgrad, hohere Bildung, moderne Kommunikationstechniken

142 Berger 1996, 44.
143 Vgl. Berger 2015, 17f.
144 Berger 2015, 21.
145 Vgl. Berger 2015, 21.
146 Berger 2015, 30.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Bedirfnislagen und Erlebnisténungen des ,modernen” Menschen | 45

— entfessele, die Pluralismus erzeugten, sieht Berger Pluralismus in der modernen
Zeit als die vorrangige Herausforderung, auch fiir jede religidose Tradition und Ge-
meinschaft.'"’

Religioser Pluralismus ist laut Berger ein globales Phanomen. Dies sei unter anderem
durch die Missionierung und die Nachfrage nach einem ,,internationalen Markt fiir
Religionen'**, der religiése Traditionen durch Biicher, Medien und Vertreter ver-
fiigbar macht, beférdert worden. Berger fiihrt in ALTARE DER MODERNE aus, dass die
heutige Welt mit einigen Ausnahmen genauso intensiv religios sei, wie jede andere
Epoche der Geschichte.'” In seinem Aufsatz NACH DEM NIEDERGANG DER SAKULARI-
SIERUNGSTHEORIE konstatiert er in deutlichen Worten: ,,Moderne bedeutet nicht, dass
Gott tot ist, sondern, dass es viele Gétter gibt.“"** Angesichts dessen zeige sich, so
Berger, dass die Sékularisierungsthese zu eurozentriert und intellektuell denke. Plura-
lismus befordere Sékularisierung nicht, er beraube sie nur ihres als selbstversténdlich
angenommen Charakters. Er unterminiere religidse Gewissheiten und erdffne eine
Vielzahl an kognitiven und normativen Wahlmoglichkeiten.

So sei Pluralismus nicht nur ein Gesellschaftsphdnomen, es gébe auch einen ,,Plu-
ralismus im Denken“"'. Pluralismus habe damit auch Auswirkungen auf den indivi-
duellen Glauben, insofern er Weltanschauungen relativiere. ,,Der Einzelne kann die
Weltanschauung, in die er zufillig hineingeboren wurde, nicht linger als selbstver-
standlich gegeben betrachten. Diese Erkenntnis hat weite Implikationen.“'** Als Fol-
ge des Pluralismus tendiere Religion dazu, von der Ebene der Gewissheit auf die
Ebene der Meinung aufzusteigen. Der Pluralismus vervielféltige die Zahl der Plausi-
bilititsstrukturen im sozialen Umfeld eines Menschen.'” So verindere sich der indi-
viduelle Glaube nicht in Bezug auf Inhalte und Praktiken, sondern vielmehr dahinge-
hend, dass er nun willentliche Entscheidung zwischen unterschiedlichen Plausibilita-
ten und nicht mehr Schicksal sei: ,,Die Moderne verdndert nicht so sehr das Was reli-
giésen Glaubens als vielmehr das Wie.«'**

Diese Wahlmdéglichkeiten konnten als befreiend empfunden werden. Das Indivi-
duum konne sie aber auch als schmerzhaft wahrnehmen und sich seiner Werte be-
raubt unter dem Druck fiihlen, sich seine Weltanschauung aus Kleinteilen basteln zu
miissen:

»Weder sein Ich noch seine Weltsicht konnen fiirderhin fiir selbstverstdndlich genommen wer-
den. Das Ich dieses Individuums ist zur Einsamkeit verdammt, und sein Weltverstdndnis wird
zu einer Angelegenheit der bewussten Entscheidung. [...] Nun ist die moderne Gesellschaft of-

fensichtlich keine Anhdufung von isolierten Individuen, die, als seien sie die Darsteller eines

147 Vgl. Berger 2015, 33.

148 Berger 2015, 49.

149 Vgl. Berger 2015, 41-48.

150 Berger 2013, 40.

151 Berger 2015, 50.

152 Berger 2015, 50.

153 Vgl. Berger 2015, 53.

154 Berger 2013, 8. Hervorheb. i. O.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

Stiickes von Sartre, fortlaufend verzweifelte Entscheidungen treffen. Es gibt tatséchlich viel
mehr Gemeinschaft, als Kritiker der Moderne wahrhaben wollen. [...] Allerdings beruht die
Mitgliedschaft auch in diesen Gemeinschaften auf einer freien Entscheidung, man optiert sozu-
sagen fiir sie, was einen grolen Unterschied macht zu den Gemeinschaften, in die man hinein-

geboren wird und denen man angehért, bis man stirbt.«'>

So betreffe Pluralismus neben den Wirkungen auf die individuelle Ebene auch die
kollektive Ebene religidser Institutionen. Religion sei nicht mehr alltdglich und
selbstverstindlich. Religiose Institutionen wiirden zum freiwilligen Zusammen-
schluss der wahlfreien Individuen. Berger greift auf Gehlens Theorie der Institutio-
nen, Troeltschs und Webers Typologie von Sekte und Kirche sowie Niebuhrs Kon-
zept der Denomination zuriick und zeigt, dass diese Institutionen insofern als solche
verstanden werden konnten, als dass sie ein Programm fiir individuelles Verhalten
zur Verfiigung stellten. Sie seien aber schwach, da anfillig fiir Verdnderungen. Von
einer objektiven Tatsache wiirden sie durch den Pluralismus zu einer subjektiven
Entscheidung.lS(’ Nicht nur der Charakter der religidsen Institutionen selbst, auch die
Beziehung zu anderen Institutionen in der Gesellschaft verdndere sich durch den Plu-
ralismus. Berger verdeutliche die Differenzierung der Institutionen anhand der Bei-
spiele Familie und Staat, mit denen sich die Religion in vormodernen Zeiten iiber-
schnitten habe. Auswirkungen gébe es weiterhin auf die Beziehung der religiésen In-
stitutionen untereinander sowie auf das Verhiltnis zwischen Klerus und Laien."’

Die Institution der christlichen Kirche selbst sei es schlieBlich gewesen, so Berger,
die (als Institution unterschieden von der profanen Welt) einen wichtigen Trittstein in
Richtung eines sdkularen Diskurses gebildet habe. Berger zeigt geschichtlich'™® den
Wandel von einem kompakten Kosmos, in dem jeder Aspekt menschlichen Lebens
mit religidser Bedeutung verkniipft war, hin zu einem Raum fiir einen sékularen Dis-
kurs auf.'”

Merkmal eines modernen Menschen sei nun die Féhigkeit, verschiedene Diskurse
zu handhaben. Schiitz” Konzept der multiplen Realititen im Bewusstsein sowie sein
Konzept der Relevanzstruktur auf Religion anwendend macht Berger deutlich, dass
Glaube und Sékularitét nicht sich gegenseitig ausschlieBende Modi des Umgangs mit
Realitit seien.'®® , Das moderne Individuum kann die Féhigkeit entwickeln und das

155 Berger 1996, 92, 96-97. Hervorheb. i. O.

156 Vgl. Berger 2015, 61-70.

157 Vgl. Berger 2015, 73-77.

158 Er grenzt sich allerdings diesbeziiglich ab von Taylors rein ideengeschichtlicher Darstel-
lung, der in seiner Konzentration auf die Ideengeschichte der Sakularitit auler Acht las-
se, dass Ideen von gréberen politischen und 6konomischen Interessen beeinflusst seien.
Vgl. Berger 2015, 79. Auch an weiteren Stellen dulert er Kritik an Taylors Werk, wobei
der Hauptpunkt seiner Kritik die unterschiedliche Situationsdiagnose ist. Denn wihrend
Taylor von einem sikularen Zeitalter spricht, meint Berger, man solle dieses besser als
pluralistisch beschreiben. Vgl. Berger 2015, 107f.

159 Vgl. Berger 2015, 81f., 89f.

160 Vgl. Berger 2015, 82-86.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Bedirfnislagen und Erlebnisténungen des ,modernen” Menschen | 47

tut es in vielen Fillen auch, sowohl mit religioser als auch mit sidkularer Wirklich-
keitsdeutung umzugehen, je nachdem welche Art der Deutung fiir die gegebene Fra-
ge relevant ist.«'*'

Bergers These, dass es auch im Bewusstsein Raum fiir einen sékularen Diskurs
geben miisse, wenn ein solcher in der Gesellschaft Raum hat, stiitzt sich auf eine wis-
senssoziologische Erkenntnis ausgeldst durch José Casanovas Differenzierung des
Sakularisierungskonzepts. Berger meint: ,, Alle Institutionen haben Korrelate im Be-
wusstsein. So wie religidse Institutionen von sékularen unterschieden werden [...],
muss es die gleichen Differenzierungen notwendigerweise auch im Bewusstsein ge-
ben.«'%

Berger betont mit Blick auf Shmuel Eisenstadts Konzept multipler Modernen'®,
dass es letztlich auch eine Pluralitidt der verschiedenen Diskurse gébe. Vorherrschend
sei, so der Soziologe, der sékulare Diskurs in Bezug auf die intrinsischen Biindel der
Modermnitét. Diese Verbindung zwischen Elementen des Bewusstseins und des Ver-
haltens kdnnten nicht auseinandergenommen werden. So brauche ein Pilot beispiels-
weise zwingend bestimmte Eigenschaften und Fahigkeiten, um ein Flugzeug sicher
zu fliegen. Die extrinsischen Biindel dagegen kdnnten ohne negative Auswirkungen
auseinandergenommen und anders wieder zusammengesetzt werden. Ein Pilot miisse
heutzutage beispielsweise Englisch kdnnen. Man hétte sich aber auch problemlos auf
jede andere Sprache zur internationalen Verstdndigung einigen konnen. Religiose
Diskurse seien in vielen Versionen heute als extrinsische Elemente in Biindeln der
Modernitét prisent. So verortet Berger die Diskurse in der Gesellschaft, macht aber
mit Blick auf Eisenstadt deutlich, dass auch moderne Gesellschaften denkbar seien,
in denen die Grenzen zwischen Religion und Sékularitdt anders gezogen sind, als in
den westlichen Demokratien und den USA:

,,Es gibt einen Pluralismus der religiosen Diskurse im Denken von Individuen und Gesellschaft.
Es gibt auch den Pluralismus zwischen sikularem Diskus und religidsem Diskurs, der zentrale
Bedeutung hat. Aulerdem gibt es einen Pluralismus von verschiedenen Versionen von Moder-

nitiit, mit unterschiedlichen Entwiirfen der Koexistenz von Religion und Sikularitit.«'*

Berger fordert abschlieend in ALTARE DER MODERNE eine Suche nach ,,Friedensfor-
meln“'®. Er betont, Pluralismus miisse politisch gemanagt werden und meint: ,,Unter
den Bedingungen der Moderne wird irgendeine Version der Trennung von Kirche
und Staat hochstwahrscheinlich eine stabile und humane politische Ordnung stiit-
zen“.'® Mit Blick auf die vorangegangenen Aussagen des Buches muss man bei die-
ser Forderung aber im Blick haben, dass eine solche, ihm nach aufgrund des Plura-
lismus notwendige Trennung letztlich aber nicht die Konsequenz des Verschwindens

161 Berger 2015, 87.

162 Berger 2013, 6. Hervorheb. i. O.
163 Vgl. Berger 2015, 101-107.

164 Berger 2015, 114.

165 Berger 2015, 117.

166 Berger 2015, 134.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

von Religion nach sich zieht, sondern lediglich die Rdume fiir religiésen und sikula-
ren Diskurs aushandelt.

Ulrich Beck: Individualisierung und Kosmopolitisierung

Das Forschungsinteresse des 2015 verstorbenen Soziologen Ulrich Beck galt vor al-
lem dem Wandel der Gesellschaften durch die Moderne, wobei er deren Folgen fiir
Politik, Wirtschaft und Kultur in den Blick nimmt. Mit seinem 1986 veroffentlichten,
zeitdiagnostischen, gleichnamigen Buch, das iiber die Fachgrenzen hinaus breit rezi-
piert wurde, prigt er den Begriff der Risikogesellschaft. 2007 erscheint der Nachfol-
ger WELTRISIKOGESELLSCHAFT, in der Beck seine Diagnose erweitert beziehungs-
weise verschirft und darstellt, dass es nun transnationaler Anstrengungen bediirfe,
um den Risiken, die er als Nebenfolge von Modernisierungsprozessen in der Gegen-
wart versteht, zu begegnen. Im Folgenden wird das Augenmerk auf die von Beck
postulierten Nebenfolgen der Modernisierung auf die Religionen gerichtet. Daher
wird insbesondere das ebenfalls 2007 erschienene Buch DER EIGENE GOTT. VON DER
FRIEDENSFAHIGKEIT UND DEM GEWALTPOTENTIAL DER RELIGIONEN im Fokus stehen. Es
werden vor allem Diagnosen und weniger Prognosen des Soziologen in Bezug auf
die Religionen in der Moderne herausgegriffen. Dem Fokus geschuldet wird die Mo-
dernisierungstheorie Becks nur insoweit wiedergegeben, wie sie seine Ausfithrungen
zu Stand, Entwicklung, Reaktionen und Interaktionen der Religionen betrifft.

Becks zentrale These der zunehmenden Individualisierung der Gesellschaft wird in
DER EIGENE GOTT zum einen auf die Religionen bezogen, zum anderen um die auch
in WELTRISIKOGESELLSCHAFT betonte Diagnose der Kosmopolitisierung in Zusam-
menhang mit der Globalisierung erweitert.

Die Zersplitterung der Moderne, so Beck, fithre zu einer Vielheit und Fremdheit
des eigenen Lebens.'"” Das reflexive Ich rechtfertige und hinterfrage sich selbst. Die-
ser Ausgangspunkt von Individualisierung sei auch auf den Bereich der Religion an-
zuwenden. Das Individuum nehme die religiose Dimension selbst in die Hand. Es
bastele sich seinen ,,eignen Gott®, der teilbar und zusammensetzbar wie ein Individu-
um sei. Indem Gott, Welt und Mensch nicht mehr als klare Einheit erschienen, sich
die Religion vom Offentlichen nach Innen wende und eine Trennung zwischen Reli-
gion und Religiositdt vollzogen werde, werde ein eigener Gott und damit ein unge-
zwungenes, lebenspraktisches und mitmenschliches Konzept von Gott denkbar.'®®

Beck setzt diesen Ausdruck religioser Individualisierung in Beziehung zur
,Riickkehr der Gétter und [...] Krise der europiischen Moderne*'®. Nach dem Zu-
sammenbruch der Sdkularisierungstheorie, so Beck, sei das Geflige der Grundan-
nahmen und Basisinstitutionen und damit die Zukunft der europdischen Moderne ge-
féhrdet. Das Paradox der Sdkularisierung — Entmachtung und Erméichtigung der Re-
ligion zugleich — werde deutlich: Neben der der Sakularisierungsthese immanenten
Entmachtung und dem Verlust der Religion an Reichweite ist die Sdkularisierung

167 Vgl. Beck 2008, 29.
168 Vgl. Beck 2008, 25f.
169 Beck 2008, 34.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Bedirfnislagen und Erlebnisténungen des ,modernen” Menschen | 49

laut Beck durchaus ein Gewinn fiir die Religion. Sie fiihre zu einer Emanzipation der
Religion. Sie befreie diese durch das Weiterreichen der Zustandigkeit fiir rationale
Erkenntnis und Wissen an die Wissenschaft und den Staat von Herrschaftslegitimati-
on und Aberglaube. So bringe sie die Religion zur Selbstbegrenzung auf das eigentli-
che Geschift der Spiritualitit zuriick.'” Letztlich lege die erzwungene Sékularisie-
rung der Religion, so Beck, ,,den Grund fiir die Revitalisierung der Religiositdt und
Spiritualitdt im 21. Jahrhundert. Womit fiir die Kirchenreligionen allerdings zugleich
die Gefahr verbunden ist, durch die Bewegungen, die Konkurrenz des ,eigenen Got-
“! Kern der Wiederbelebung der Religiositit in
Europa ist laut Beck die Entkoppelung von (institutioneller) Religion und (subjekti-
vem) Glauben. Die Religionssoziologie weise religiose Praktiken jenseits der Kir-
chentore nach. ,Neue Religiose Bewegungen, in Luckmanns Terminologie ,,un-
sichtbare oder implizite Religionen®, bei denen die individuelle Suche nach Vollen-
dung und personlicher Entwicklung im Vordergrund stiinden, wiirden wahrgenom-
men.'” | Die prinzipielle Autoritit des wiederbelebten Glaubens ist das souverine
Selbst.“!”

tes‘ entleert, ja profan zu werden.

Die Prozesse der Individualisierung der Religion vermischten sich in einer Welt, in
der eine gleichzeitige Verfiigbarkeit aller (Welt-)Religionen und kulturell-spirituellen
Symbolwelten neu sei, mit der Kosmopolitisierung.'”* Die conditio humana zu Be-
ginn des 21. Jahrhunderts sei durch eine kosmopolitische Konstellation, eine neue
Kommunikationsdichte und ein ,,Zeitalter des Vergleichens'” geprigt. Beck entfal-
tet dies anhand von mehreren Aspekten: Erstens spricht er von neuen Formen religios
bestimmter Weltgesellschaftlichkeit durch die kosmopolitische Konstellation, der er
den sdkularen Nationalismus und die nationale Zivilreligion der Ersten, national-
staatlichen Moderne gegeniiberstellt."® Zweitens konstatiert er einen Schock der
Nichtuniversalitdt des westlichen Modells nationalstaatlicher Modernitdt, wodurch
gesellschaftliche und moralische Gewissheiten zerbrechen.'”” Drittens betont er ange-
sichts dessen, dass Weltreligionskonflikte nicht nationalkirchlich oder nationalstaat-
lich 16sbar seien, es aber auch keine weltstaatlichen Instanzen gébe, die Notwendig-
keit einer Selbstzivilisierung der Religionen durch kosmopolitische Toleranz.'™
Religion ist, so Beck, ein global player als staatentranszendierende Organisation.
Globalisierung, genauer: die Frage nach dem multiplen, kontradiktorischen Grenzre-
gime von Religion, sei daher Definitionsmerkmal der Religion von Anfang an.'”
Durch ihren Universalismus, der eben keine hierarchische Unterordnung nach ethni-

170 Vgl. Beck 2008, 41f.
171 Beck 2008, 42.

172 Vgl. Beck 2008, 43.
173 Beck 2008, 46.

174 Vgl. Beck 2008, 45.
175 Beck 2008, 62.

176 Vgl. Beck 2008, 62f.
177 Vgl. Beck 2008, 63f.
178 Vgl. Beck 2008, 65-67.
179 Vgl. Beck 2008, 73.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

schen, nationalen und Klassenschranken vornehme, sei das Schlisselmerkmal der
Religion im Grunde ein Grenzeniiberwinden. Sie errichte in diesem Zuge allerdings
auch Grenzen, wenn sie zwischen Recht- und Falsch- oder Andersgldubigen unter-
scheide und damit einen Dualismus von Wir-die Anderen beziehungsweise Entwe-
der-Oder schaffe.

Diesem monotheistischen Entweder-Oder, Beck verweist hier auf Assmann, und
dem institutionellen Beharren auf Absolutheit stehe in der Konzeption des eigenen
Gottes eine individualisierte Form einer religionsgrenzeniibergreifenden Mischreligi-
ositdt gegeniiber. In dem religiosen Melange-Prinzip des Sowohl-als-auch komme
das humane Prinzip eines subjektiven Polytheismus zur Geltung, so der Soziologe.'*

Die Dialektik von Humanitédt und Gewalt der Religionen, urteilt Beck, finde bisher
kaum soziologische Beachtung. Seine Analyse'®' will Grundziige der religionssozio-
logischen Zeitdiagnose wie die Individualisierung integrieren und durch neu entwi-
ckelte Konzepte wie die Kosmopolitisierung ergénzen. Beck greift zu diesem Zweck
auf die Theorie reflexiver Modernisierung zuriick. Diese erlduternd zitiert er zunéchst
Habermas und stellt die Ausgangsannahme einer Fragmentierung der Gesellschaft
dar. Der Hintergrundkonsens an Normen und Werten fiir die Solidaritéit innerhalb der
Gesellschaft schwindet laut Beck durch die Rationalisierung, die allerdings gleichzei-
tig neue Quellen der Solidaritdt erschlieBe. Der moderne Mensch stoe an seine
Grenzen. Vorindustrielle Reserven — die Ressourcen der Natur sowie kulturelles und
soziales Kapital — seien aufgezehrt und als Nebenfolge der Modernisierung neue Ri-
siken entstanden. Dieser Nebenfolgen werde man sich bewusst, reflektiere sie, versu-
che Formen eines Umgangs mit ihnen zu finden. Da sie keine externen Ressourcen
zur Verfligung hitten, miissten halbmoderne Gesellschaften zur Modernisierung ihre
eigenen Kapazititen nutzen und sich selbst reproduzieren.'™ Eine neue Modernisie-
rungsdynamik am Beginn des 21. Jahrhunderts 16st die einfache Moderne auf, so
Beck:

»Was also meint ,reflexive Modernisierung‘? Radikalisierte Modernisierung unterminiert die
Grundlagen der Ersten, nationalstaatlich organisierten, industriellen Moderne im Sinne eines
Meta-Wandels: Die gesellschaftlichen Rahmenbedingungen sowie Zielvorgaben und entspre-
chend auch die (sozial-)wissenschaftlichen Begriffsrahmen des Wandels wandeln sich, und
zwar in einer Weise, die weder gewollt noch vorhergesehen wurde. In der Tat: Die Idee der
Kontrollierbarkeit ebenso wie die der GewiBheit und der Sicherheit [...] brechen zusam-

1
men.* 83

Waihrend es in der Ersten Moderne trennscharfe Grenzen zwischen den Kategorien,
Handlungssphéren und Zusténdigkeiten und damit eine Logik der Eindeutigkeit ge-

180 Vgl. Beck 2008, 86.

181 Diese beansprucht keine universale Geltung, da sie nicht alle Religionen thematisiert.
Vgl. Beck 2008, 90.

182 Vgl. Beck 2008, 91f.

183 Becketal. 2001, 13.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Bedirfnislagen und Erlebnistdnungen des ,modernen“ Menschen | 51

geben habe, seien in der Zweiten Moderne die Grundlagen pords, die Duale aufge-
brochen. Es gibe eine Logik der Mehrdeutigkeit.'™

Beck wihlt mit der Theorie der reflexiven Modernisierung eine dritte Alternative
zu den Theorien fortschreitender Modernisierung und Theorien der Postmoderne:
,»Wir leben nicht in einer post-modernen Welt, wir leben in einer mehr-modernen
Welt. Es ist nicht die Krise, sondern der Sieg der Moderne, der im Gefolge der
nicht-intendierten und unbekannten Nebenfolgen die Basisinstitutionen der Ersten
Moderne auflsst.«'™

Formen einer Modernisierungsdynamik, die auf sich selbst angewendet die ,,ein-
fache Moderne auflés[en]“'™, sind in Becks Aufficherung der Theorie in drei Theo-
reme zu kategorisieren: die (Welt-)Risikogesellschaft, die forcierte Individualisierung
und die mehrdimensionale Globalisierung bzw. Kosmopolitisierung.

Die Kategorie der Risikogesellschaft, die Beck in seinem gleichnamigen Buch
entwickelt, thematisiert das Erkennen der Unkontrollierbarkeit der Gefahren, die als
Folge des Erfolgs von Modernisierung entstehen."” In der Weltrisikogesellschaft
kidmen zu den alten Risiken neue Risiken hinzu, sie liberlagerten und verbinden sich.
,»Die neuen Risikotypen, die eine globale Antizipation globaler Katastrophen in Gang
setzen, erschiittern die Grundlagen moderner Gesellschaften“'®®, so Becks These.
Den Blick auf die selbst produzierten Gefahren, bei denen die Sicherungsmechanis-
men des Staates versagten, erweitert Beck in WELTRISIKOGESELLSCHAFT daher um die
Globalisierungsperspektive, die Inszenierungsperspektive und die Vergleichsperspek-
tive der Risikologiken von 6kologischen, 6konomischen und terroristischen Globalri-
siken.'® Die globalen Risiken seien dabei durch die Merkmale der Delokalisation auf
rdumlicher, zeitlicher und sozialer Ebene und damit prinzipiellen Allgegenwartigkeit,
der Unkalkulierbarkeit ihrer Folgen und der Nicht-Kompensierbarkeit der Moderni-
sierungsschéiden gekennzeichnet.'”’

Die Weltrisikogesellschaft sei durch ein kosmopolitisches Moment bestimmt:
,Alle sitzen in einem gemeinsamen globalen Gefahrenraum — ohne Ausgang.“'”' Kri-
tisch unterscheidet Beck zwischen einerseits der ethischen Maxime des Kosmopoli-
tismus, der Anerkennung kultureller Andersheit, und andererseits der Realitdt der
erzwungenen Kosmopolitisierung*'**, bei der die globalen Risiken Akteure verbin-
de, die sonst nichts miteinander zu tun haben wollten. ,,,Kosmopolitisierung‘ meint
die Erosion klarer Grenzen, die Markte, Staaten, Zivilisationen, Kulturen und nicht
zuletzt die Lebenswelten verschiedener Volker und Religionen trennten, sowie die
daraus entstehende weltweite Lage der unfreiwilligen Konfrontation mit dem fremden

184 Vgl. Beck 2008, 92f.
185 Beck 2015, 108.

186 Beck 2008, 92.

187 Vgl. Beck 2015, 24-28.
188 Beck 2015, 103.

189 Vgl. Beck 2015, 49.
190 Vgl. Beck 2015, 103f.
191 Beck 2015, 111.

192 Beck 2015, 119.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

193
Anderen.

In der Gegenwartsgesellschaft der Zweiten Moderne identifiziert Beck
eine neue Verwobenheit der Menschen, wachsende Ungleichheiten im globalen
Raum, neue Formen der Kriegsfiihrung, der Kriminalitdt und des Terrorismus sowie
neue Formen der Koexistenz, des Konflikts und der Kooperation der Weltreligionen.
Das Ich miisse sich im Ansturm der Fremdheit bewéhren. Kosmopolitisierung spiele
sich so auch im Innersten der Menschen ab.'”*

Globalisierung unterscheidet Beck davon als ,,etwas, das ,dort drauflen® stattfin-
det“'”” und ein Dual von lokal und global voraussetzt. Kosmopolitisierung dagegen
hebe Duale auf und erfasse gerade das Grenzenmischen, Grenzenaufheben und Gren-
zenerrichten, das (Welt-)Religionen schon immer auszeichne. Der Begriff sei rdum-
lich und thematisch nicht festgelegt und kénne auf verschiedene Bereiche angewen-
det werden, beispielsweise auf Kriminalitdt, den Arbeitsmarkt oder eben das Gren-
zenmanagement von Religionen.'*

Beck plddiert fiir einen kosmopolitischen Dialog der Religionen und eine kosmo-
politische Theologie als Form des Umgangs mit ethnisch-religiéser Andersheit. Die-
se differenziert er von der Form des religiosen Universalismus: Christlicher Univer-
salismus gehe in Bezug auf das ewige Heil von einer Gleichartigkeit des Anderen aus
und produziere so strukturelle Toleranz, aber durch die Unterscheidung von Gléubi-
gen und Ungliaubigem auch strukturelle Intoleranz.'’ Der religiése Kosmopolitismus
dagegen setze die Anerkennung der religidsen Andersheit, die er als Bereicherung
empfinde, als Maxime und bringe ein allgemeines Toleranzprinzip zur Geltung.'”®

Neben der Kosmopolitisierung sei auch die Individualisierung ebenso Moment
reflexiver Modernisierung und Form der Enttraditionalisierung, die die Religionen
wie die Gesellschaft zur Auseinandersetzung mit deren Nebenfolgen zwinge. Beck
diagnostiziert den Religionen eine Paradoxie in Bezug auf ihre Individualisierung:

,Religion ist ndmlich zum einen das Gegenteil von Individualisierung, sie ist Bindung, Ge-
déchtnis, kollektive Identitdt und Ritual, aus denen, profanisiert und naturalisiert, die Gesell-
schaftlichkeit ,gemacht* ist, hervorgeht. Religion ist zweitens die Quelle von Individualisie-
rung. [...] Religion beruht auf der Glaubensentscheidung des einzelnen und damit letztlich

auch auf der Unterstellung der Freiheit des Individuums.“'"

Diese Dialektik zwischen (christlichem) Basisprinzip und (christlicher) Institution
setze eine Dynamik in Gang, in der sich die Kirchenautoritit neu definieren miisse.’”
Indem das Christentum ndmlich den Glauben des Individuums zur wesentlichen Vor-
aussetzung flir Frommigkeit mache, es erméchtige, fiihre die Unterscheidung von
Kirche und individuellem Glauben zur Verfliissigung von Grenzen. Das Grundprob-

193 Beck 2008, 93. Hervorheb. i. O.
194 Vgl. Beck 2008, 101f.

195 Beck 2008, 94.

196 Vgl. Beck 2008, 94f.

197 Vgl. Beck 2008, 96.

198 Vgl. Beck 2008, 97.

199 Beck 2008, 107. Hervorheb. i. O.
200 Vgl. Beck 2008, 132f.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Bedirfnislagen und Erlebnisténungen des ,modernen” Menschen | 53

lem bestehe dann darin, die Grenzen dessen zu bestimmen, was christlich sei. Die
beiden mdglichen Strategien und Reaktionsmdglichkeiten stiirzten die Kirchen in ein
Dilemma: Konzentrierten sich die Kirchen auf ,,ihre* Glaubenswahrheiten und ihren
dogmatischen Kernbestand, wie sie es in der Geschichte durch Grenzpolitik nach
AuBen und primér auch nach Innen gegen innerchristliche Andere und Héretiker ge-
tan habe, so drohe eine Ghettoisierung, da sie nur noch fiir relativ wenige Menschen
attraktiv seien. Nutzten die Kirchen dagegen ihre organischen Mdglichkeiten, beton-
ten ihre Kompetenzen beziiglich Lebensproblemen und béten ein offenes Paket an
Sinn-Orientierungen, so drohe ein Verlust der corporate identity.*"'

Beck unterscheidet zwischen Individualisierung Eins, der Individualisierung in
der Religion, und Individualisierung Zwei, von der Religion. Die Individualisierung
Eins illustriert er anhand von Beispielen, wobei er sich auf Martin Luther, Sebastian
Castellio und das John-Locke-Modell der Toleranz bezicht.””” Die Individualisierung
Zwei bezieht er auf den Wohlfahrtsstaat und zeigt sie anhand des Meta-Wandels der
Familie — , Jenseits der Normalfamilie®*” — und anhand der die Pluralitit der Moder-
ne spiegelnden Neuen Religiosen Bewegungen — ,,Jenseits der Normalreligion“*** —
auf.

Beck bezeichnet institutionalisierte Individualisierung als reflexive Individualisie-
rung. Den Individuen der Weltrisikogesellschaft sei die Mdglichkeit hinreichender
reflexiver Distanz zu sich selbst abhandengekommen, Wissen und Lebenschancen
seien prinzipiell unsicher geworden. ,,Es ist diese Neue Unmittelbarkeit — ,the culture
of immediacy‘ (Anthony Elliott/Charles Lemert und John Tomlinson) —, die Reflex-
artigkeit erzwingt, wo friiher vielleicht Reflexion moglich war.“*” Beck weitet aber
auch den Blick, wenn er betont, dass sich die Folgen von Individualisierung und
Kosmopolitisierung nicht auf die Privatsphére eingrenzen lielen, sondern sich auch
in der Arbeitswelt, Politik, den Gewerkschaften und eben den Kirchen zeigten.zo6

Seine Untersuchung fasst der Soziologe in seinem Buch DER EIGENE GOTT selbst in
zehn Kernthesen zusammen. Erneut komprimiert lassen sich diese wie folgt resiimie-
ren:

1. Religioser Glaube breitet sich proportional zur durch radikalisierte Modernisie-
rungsprozesse ausgeldsten Verunsicherung aus.

2. Es findet eine Renaissance einer neuartigen, subjektiven Glaubensanarchie — der
»eigene Gott“ — und damit ein Zerbrechen der Einheit von Religion und Glaube
statt.

3. Der Zusammenhang der Individualisierung der Religion, sozialer Klassen und der
Familie macht gesellschaftliche Individualisierung erst aus, wobei fiir alle die

201 Vgl. Beck 2008, 110, 133f.
202 Vgl. Beck 2008, 136-151.
203 Beck 2008, 155.

204 Beck 2008, 161.

205 Beck 2008, 160f.

206 Vgl. Beck 2008, 160f.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

Prinzipien der Enttraditionalisierung, der individuellen Entscheidung, eines Hori-
zonts an Optionen sowie der Modus der Selbstzurechnung der Folgen gelten.

4. Im Zuge des Auseinanderbrechens der institutionalisierten Leitbilder und des
Zerfalls der sozialen Wirklichkeiten von Klasse, Familie und Religion kommt es
zu einer Spaltung der Religiositét in die Welt der priesterlichen Religion und des
individualisierten Glaubens.

5. So kommt es zum Paradoxon der zweiten, religiosen Moderne im europdischen
Kontext: der Entleerung der Kirchen und gleichzeitigen religiosen Wiederverzau-
berung des Denkens und Handelns.

6. Individualisierung muss nicht zur Privatisierung der Religion fiihren, sondern
kann auch eine neue 6ffentliche Rolle des Glaubens einleiten.

7. Mit der Individualisierung des Glaubens steht die Legitimierung des Glaubens
zur Debatte, denn es kommt zu einer Deinstitutionalisierung und Subjektivierung
der religiosen Wahrheit.

8. Individualisierung des Glaubens ist nicht gleichbedeutend mit Standardisierung,
allerdings folgt sie den Mechanismen religidser Symbolokonomie und bringt kei-
ne wirkliche individuelle Vervielfdltigung der Glaubenserzéhlungen hervor.

9. Die Konstruktion des ,,eigenen Gottes* ist kein Produkt der ,,Postmoderne, son-
dern ein Gipfelpunkt in einem langen Prozess der Individualisierung, in dem sich
die Autonomie des Individuums gegen die Kollektivdefinition der Religiositét
durchsetzt. Es bleibt allerdings die Frage, inwieweit der ,.eigene Gott* einer
Kunstreligion entspricht.

10. Religion ist ein moglicher Akteur (kosmopolitischer) Modernisierung. >’

Insgesamt identifiziert Beck angesichts dieser Modernisierungsfolgen und —dynami-
ken drei religidse Aneignungsformen der Moderne:

Erstens ist dies der antimoderne Fundamentalismus, der zugleich modern und an-
timodern sei. Mithilfe der Postmoderne, der Selbstkritik an der Moderne, werde die
Moderne verworfen und in diesem Zuge geschehe eine Abkehr von der Pluralitit
,wahrer religioser Erzdhlungen. In militanten, antimodernen Notwehrreaktionen
werde die Existenz nur eines wahren religidsen Weges behauptet.”®

Zweitens gébe es den Umgang postmoderner Religiositdt. Diese breche mit dem
Grundprinzip der sékularen, ersten Moderne, dass die moderne Wissenschaft die ein-
zige Form des objektiven Wissens iiber die Welt sei und komme zu einem Wissens-
und Glaubensrelativismus.*”

Als drittes erdffne sich, so Beck, die Vision einer kosmopolitischen Religiositét
der Zweiten Moderne. Die Zweitmoderne Religiositdt negiere sowohl den postmo-

207 Vgl. Beck 2008, 114-122. Da hier deutlich gemacht wurde, dass es sich um eine Resiimee
von Becks Thesen handelt, wurde an dieser Stelle auf den Konjunktiv zur Redewiederga-
be verzichtet.

208 Vgl. Beck 2008, 170f. Als eine Mischform von einerseits solch antimoderner, postkoloni-
aler und andererseits individualisierter Religiositét, der Transnationalisierung voraussetzt,
bezeichnet Beck religiés motivierten Terrorismus.

209 Vgl. Beck 2008, 172f.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Bedirfnislagen und Erlebnisténungen des ,modernen” Menschen | 55

dernen absolutistischen Relativismus als auch die Privatisierung der Religion und se-
he die Moglichkeit gegenseitiger Bereicherung der Religionen, was zu einer neuen
Ausgestaltung der 6ffentlichen Rolle der Religion in der postsikularen Moderne fiih-
ren konne.”"

Als Modelle der Zivilisierung religioser Weltkonflikte stellt Beck das Nebenfol-
gen-Modell, das Marktmodell, das Modell des religionsneutralen Verfassungsstaates
nach Habermas, das Modell ,,Weltethos der Religion* nach Kiing sowie die ,,metho-
dologische Konversion® nach Ghandi vor.”"'

Den Grund der Konflikte sicht er in einem ,,clash of universalisms“*, also den
konkurrierenden Wahrheitsanspriichen der Religionen, begriindet. Der Plural der re-
ligios offenbarten Wahrheiten sei alltigliche Erfahrung und existentielles Thema.
Becks These lautet: ,,Inwieweit Wahrheit durch Friede ersetzt werden kann, ent-
scheidet iiber die Fortexistenz der Menschheit.“*"* Die Prioritit Wahrheit, die auf
Harmonie abziele, und die Prioritdt Frieden, die auf Konflikt und auf die Zivilisie-
rung der Selbstzerstorungspotentiale der Moderne abziele, miissten zugleich moglich
werden. In der Religionsgeschichte hitten sich diesbeziiglich das Modell der ,,Er-
laubten Religion” und das der ,,Doppelten Religion* als unzureichend erwiesen. Am
Beispiel der Ringparabel Lessings betont Beck die Notwendigkeit eines weltbiirgerli-
chen Kosmopolitismus der Religionen.”'* Die Koexistenz der Einzigen Wahrheit und
der Vielen Wahrheiten, so Beck, ermdgliche die Prioritit des Friedens. In der Praxis
gébe es bereits eine Pragmatik des wechselseitigen Gewinnens iiber Grenzen hinweg,
bei der Gott als Vermittler und Wahrheit als mehrdimensional betrachtet werde, ur-
teilt Beck. Auf informelle Weise werde ein alltdglicher Pragmatismus des religiosen
common sense gepflegt, beispielsweise, wenn Klimapolitik als Kosmopolitik behan-
delt werde. Es bleibe die Frage, ob diese Trennung von Dogma und Praxis auch auf
der Weltbiihne moglich sei, damit die Weltreligionen zu Vorkdmpfern der Mensch-
heitsthemen Klimawandel, Armut und Wiirde der Anderen wiirden.

«212

Hans Joas: Kontingenz

Hans Joas hat seit 2014 die Ernst-Troeltsch-Professor fiir Religionssoziologie an der
evangelischen Theologischen Fakultdt der Humboldt-Universitdt zu Berlin inne. Der
Soziologe und Sozialphilosoph forscht unter anderem zum amerikanischen Pragma-
tismus und Historismus, zu Gewalt und zu Religion und Moderne. Ein Schwerpunkt
seiner Forschung ist die Entstehung der Werte — ein Thema, das nicht nur in seinem
1999 publizierten Werk DIE ENTSTEHUNG DER WERTE, sondern auch in folgenden
Ver6ffentlichungen wie unter anderem der Monografie BRAUCHT DER MENSCH RELI-
GION? UBER ERFAHRUNGEN DER SELBSTTRANSZENDENZ (2004) und dem viel beachteten
Buch DIE SAKRALITAT DER PERSON. EINE NEUE GENEALOGIE DER MENSCHENRECHTE

210 Vgl. Beck 2008, 174.
211 Vgl. Beck 2008, 176-206.
212 Beck 2008, 207.

213 Beck 2008, 209.

214 Vgl. Beck 2008, 243f.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

(2011) in Bezug auf Wertebildung und Wertevermittlung eine Rolle spielt. Die bei-
den letztgenannten Werke werden im Folgenden auch einbezogen. Grundlage der an
dieser Stelle folgenden Zusammenfassung von Joas’ Konzepten beziiglich Religion
und Moderne ist aber das erstmals 2012 erschienene GLAUBE ALS OPTION. ZUKUNFTS-
MOGLICHKEITEN DES CHRISTENTUMS. Diese Verdffentlichung greift viele der bereits
zuvor in anderen Publikationen bedachten Aspekte des Themas Glaube in der Ge-
genwartsgesellschaft auf und Joas selbst nennt das Buch eine ,,Weiterfithrung von
Uberlegungen‘®'® aus BRAUCHT DER MENSCH RELIGION?

Bereits im Vorwort von GLAUBE ALS OPTION. ZUKUNFTSMOGLICHKEITEN DES CHRIS-
TENTUMS erklart Joas mit Verweis auf Titel und Untertitel des Buches, welche ,,bei-
den Denker**'® seine Auseinandersetzung mit den dort behandelten Fragen besonders
geprégt haben. Der Begriff der Option ist im Sinne eines Aufstiegs der sdkularen Op-
tion der Grundgedanke in Charles Taylors monumentaler Studie EIN SAKULARES ZEIT-
ALTER. Ernst Troeltsch, auch wenn er dessen ,,theologischen Lehren*?"” nicht durch-
géngig zustimmt, spielt die zweite zentrale Rolle, ,,weil er [...] versucht hat, den
christlichen Glauben nicht durch Riickzug und Abschottung durch die Zeit zu retten,
sondern auf Grundlage der modernsten Geschichtsforschung, Psychologie, Soziolo-
gie und anderer Wissenschaften neu zu durchdenken.“*'®

Anhand dieser Richtung, die Joas mit der Orientierung an den beiden genannten
,,Vorbild[ern]“m einschlégt, lasst sich bereits auf die bei ihm zentralen Bestimmun-
gen hinsichtlich der Religion und dem Glauben in der Moderne — in den Schlagwor-
ten Kontingenz und Optionsvermehrung gefasst — sowie auf sein Vorgehen, religi-
onssoziologische Entwicklungen als Herausforderungen fiir konkrete christliche
Themenfelder umzuformulieren, hinweisen. Bevor dies jedoch im Einzelnen ausge-
fiihrt wird, sei kurz auf Joas’ Kritik an der Begriffsverwendung von Moderne und
Postsédkularitidt sowie seine Position zur These einer zunehmenden Sikularisierung
verwiesen.

Hans Joas registriert eine gestiegene Aufmerksamkeit der Offentlichkeit fiir das
Thema Religion. Dabei spricht er von zwei Verschiebungen in den Auseinanderset-
zungen iiber Religion seit dem 18. Jahrhundert: Zum einen miissten sich Glidubige
von der scheinbaren Gewissheit verabschieden, dass der Mensch anthropologisch auf
Religion hin ausgelegt sei und ohne sie moralischer Verfall eintrete. Zum anderen
miissten sich ,,Ungldubige und Religionskritiker von dem Gedanken verabschieden,
Religion sei ein geschichtlich iiberholtes, voriibergehendes Phinomen.”’

Beide Verschiebungen begriindet Joas im Verlauf des Buchs GLAUBE ALS OPTION
ausfuihrlicher. Hinsichtlich letzterer betont er, dass die fragwiirdige Sakularisierungs-
these zu liberwinden sei. Dafiir stellt er zunéchst mittels dessen Begriffsgeschichte

215 Joas 2013b, 9.

216 Joas 2013b, 9.

217 Joas 2013b, 11.

218 Joas 2013b, 11.

219 Joas 2013b, 11.

220 Vgl. Joas 2013b, 15.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Bedirfnislagen und Erlebnisténungen des ,modernen” Menschen | 57

die Mehrdeutigkeit des Begriffs Siakularisierung dar und widmet sich dann aus sozio-
logischer Perspektive der Frage, ob Modernisierung zu Sékularisierung fithre. Hier,
wie auch in anderen Publikationen, duflert er sich auch kritisch hinsichtlich der hdu-
fig nur als ,,Kampfbegriffe“”>' im Meinungsstreit genutzten Begriffe Moderne und
Modernisierung. Der Begriff Modernisierung sei mehrdeutig: Oft werde Modernisie-
rung als Prozess des Ubergangs zu einer neuen Epoche, die ,,Moderne* genannt wer-
de, verstanden. Diese Variante ablehnend bestimmt Joas Modernisierung zunéchst
,relativ unschuldig [...und] in etwas klarerer Begrifflichkeit als {iblich“*** im Sinne
wirtschaftlichen Wachstums und wissenschaftlich-technologischer Verbesserungen.

Auch den durch Jiirgen Habermas geprégten Begriff , postsékular betrachtet Joas
kritisch. Dieser klingt nach Meinung des Soziologen nach einem Epochenwandel und
suggeriere eine plotzliche Zunahme an Religiositdt nach ihrer epochalen Abnahme.
Tatsdchlich aber konne man mit Blick auf eine Falsifizierung der Sakularisierungs-
these, dazu gleich mehr, hochstens von einem Bewusstseinswandel sprechen infolge
dessen Religion wieder offentlich gehort werde.”” In gleicher Weise problematisch
sind damit fiir Joas auch Formulierungen wie die von einer Wiederkehr der Religion
wie in den Gegenwartsdiagnosen von Graf und Wiesenbrod, denn auch diese geben
vor, dass Religion verschwunden gewesen sei.

Joas wendet sich demgegeniiber gegen eine These vom (zwischenzeitlichen) Ver-
schwinden der Religion. Er zeichnet den Ursprung®* der Sikularisierungsthese nach,
identifiziert drei Wellen®® der Sikularisierung in der europiischen Geschichte, wo-
bei Sékularisierung eben nicht als linearer Prozess, sondern als heterogene, kontin-
gente Geschichte erscheint, und iiberpriift soziologisch, ob Modernisierung zu Séaku-
larisierung fiihrt. Beispielhaft fiihrt er Fragen an, die die Sékularisierungstheorie
nicht hinreichend beantworten konne: Die Frage nach den européischen Ausnahmen
von der ,,Sékularisierungsregel*“ wie Polen, nach der ,,Ausnahme® USA, nach dem
Bild aus nicht-eurozentrischer Perspektive und nach der tatsédchlichen Religiositét in
Europa vor der angeblichen Sikularisierung.”® Angesichts dieser Gesichtspunkte er-
weist sich die Sikularisierungsthese fiir Joas ,,bei historisch-soziologischer Uberprii-
fung also als hochst fragwiirdig**’.

Als ebenso fragwiirdig beurteilt er die Auffassung, Sakularisierung fithre zu Mo-
ralverfall und Glauben sei daher unentbehrlich. Die These von der moraldestruktiven
Kraft der Sdkularisierung wird fiir ihn zunehmend unplausibel, zum einen aus inne-
ren Griinden — u.a. weil niemand aufgrund solch einer rationalen Einsicht zum Glau-
ben kommen kdnne — zum anderen aus dufleren Griinden — wie dem bisher ausblei-
benden Moralverfall.”*® Auch miissten umgekehrt die Einwirkungen von Religion auf
die fundamentalen Reziprozititsstrukturen einer Gesellschaft keineswegs moralstabi-

221 Joas2012b, 21.

222 Joas 2013b, 28.

223 Vgl. Joas 2007, 124.
224 Vgl. Joas 2013b, 28-33.
225 Vgl. Joas 2013b, 73-85.
226 Vgl. Joas 2013b, 29-40.
227 Joas 2013b, 42.

228 Vgl. Joas 2013b, 47-49.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

lisierend wirken. Ausschlaggebend ist fiir Joas letztlich, dass Strukturen menschli-
cher Kooperation selbst die Individuen entweder aus Eigennutz oder Einsicht in Ge-
rechtigkeit zur Einhaltung von Reziprozititsverpflichtungen fiihrten. Moral habe
menschheitsgeschichtlich zwei Wurzeln: Werte sowie wertkonstitutive Erfahrungen
und die Reflexion auf die Bedingungen von Kooperation.””

Insgesamt warnt Joas vor schnellen Zeitdiagnosen, die von ihrem Grundtyp her im-
mer entweder monothematisch und damit zu einseitig seien, oder einen Epochen-
bruch erkldrten, wohingegen er eine Balance zwischen Kontinuitdt und Diskontinui-
tat anmahnt. Entschieden spricht er sich zudem gegen einen ,.fetishism of moderni-
ties“° aus, einen Begriff, den er von dem Politikwissenschaftler Bernhard Yack
iibernimmt. Jener spricht von einer Fetischisierung der Moderne ,,iiberall dort, wo ei-
ne Vielzahl heterogener sozialer Prozesse und Phénomene zu einem groflen Objekt
namens Moderne totalisiert wird“”', was zum sozialen Mythos der einen Moderne
und der einen Modernisierung fiihre. Als ,,Gegenbegriff zum ,tight coupling* und zu
funktionalistischen Ganzheitsunterstellungen“>** fiihrt Joas den Begriff der Kontin-
genz ein. Kontingenz bezeichnet fiir ihn die Zunahme der Optionen unseres Handelns
und derjenigen zufilligen Widerfahrnisse, die sich daraus ergeben.”’ In Auseinan-
dersetzung mit den Fragen, die die Debatten iiber Religion und Kontingenz bestim-
men — Joas nennt in diesem Zusammenhang die Namen Hermann Liibbe, Peter Ber-
ger und Richard Rotry —, erklért er, dass Glaube fiir ihn keine Kontingenzbewdlti-
gungstechnik darstelle, sondern die Voraussetzung fiir einen spezifischen Umgang
mit Kontingenz. Dieser sei dann durch , kontingente Gewissheit, eine Gewissheit, die
sich der Kontingenz ihrer Entstehung bewusst ist“***, bestimmt.

Sich gegen Verfallsdiagnosen wendend, die die Optionsvermehrung als Gefahr
beurteilen, bietet Joas ein alternatives Deutungsangebot. Er betont, dass gestiegene
Handlungsoptionen neue Formen und Anforderungen sozialen Lebens produzierten.
Gestiegene Kontingenz als solche geféhrde nicht die Entstehung von Bindungen, be-
einflusse aber die Art der Bindungen, die unter diesen Bedingungen iiberlebensfahig
seien.” So dnderten sich Wertbindungen unter den Bedingungen hoher Kontingenz
in drei Richtungen: Die Optionsvermehrung fordere Prozeduralisierung, Wertegene-
ralisierung und Empathie. Prozeduralisierung notige den Menschen die Einwilligung
ab, sich auf gemeinsame Prozeduren — beispielsweise den Rechtsgehorsam, Toleranz,
Fairness und Pluralismus in einem Rechtsstaat — zu einigen. Wertegeneralisierung
bezeichne die Erkenntnis der Gemeinsamkeiten in verschiedenen Wertetraditionen,
was zur Reintegration und Modifikation des eigenen wertbezogenen Selbstverstand-
nisses anrege. Empathie, die Fahigkeit zur Einfithlung, werde angesichts der Begeg-
nung mit einer wachsenden Zahl an Fremden immer bedeutsamer. All diese drei ver-

229 Vgl. Joas 2013b, 63.
230 Joas 2013b, 112.

231 Joas 2013b, 112.

232 Joas 2013b, 112f.

233 Vgl. Joas 2013b, 121.
234 Joas 2013b, 126.

235 Vgl. Joas 2013b, 139f.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Bedirfnislagen und Erlebnisténungen des ,modernen” Menschen | 59

langten nach der Fahigkeit zur reflexiven Distanzierung, flexiblen Verinnerlichung
und kreativen Artikulation.”® Eine kontingenzangepasste Wertbindung sei auf die
Auseinandersetzung mit anderen Werttraditionen und auf die Fahigkeit, die Welt mit
den Augen anderer zu sehen, angewiesen. Vor allem aber, und davon seien eben auch
eben jene, Empathie und Prozeduralisierung, abhingig, wiirden Wertegeneralisierung
und damit die Befolgung von Verfahren, die Wertdifferenzen einklammern, beno-
tigt.”’ Diese Bedeutung von Wertegeneralisierung macht Joas auch in DIE SAKRALI-
TAT DER PERSON deutlich, wo er die Allgemeine Erkldrung der Menschenrechte von
1948 auf Wertegeneralisierung und damit den erfolgreichen Weg der Verstidndigung
auf eine neuartige Gemeinsamkeit hin zuriickfiihrt.**

Wertbindungen, so Joas, erwachsen aus Erfahrungen der Selbstbindung und Selbst-
transzendenz.”’ Erfahrungen der Selbsttranszendenz sind fiir Joas

,Erfahrungen, in denen eine Person sich selbst {ibersteigt, nicht aber, zumindest zunichst nicht,
im Sinne einer moralischen Uberwindung ihrer selbst, sondern im Sinne eines Hinausgerissen-
werdens iiber die Grenzen des eigenen Selbst, eines Ergriffenwerdens von etwas, das jenseits

meiner selbst liegt, einer Lockerung oder Befreiung von der Fixierung auf mich selbst.«**

In BRAUCHT DER MENSCH RELIGION? breitet Joas eine breite Phanomenologie solcher
Erfahrungen der Dezentrierung der Person, die z.B. in Natur oder Begegnungen ge-
macht werden kénnen, aus.”*' Den Gehalt solcher Erfahrungen zu artikulieren sei
sehr schwierig und es giibe ganz unterschiedliche Deutungsangebote dafiir.*** Religi-
on als ein solches Angebot artikuliere die Erfahrungen der Selbsttranszendenz in ei-
ner bestimmten Weise: Religiose Traditionen und Institutionen stellten ein Repertoire
zur Deutung und ermdoglichten beispielsweise konkret durch Askesetechniken aber
auch allgemein durch das Glaubenswissen Erfahrungen, bei der die Zentrierung des
Menschen auf sich selbst iiberwunden werde.**

Auch wenn Religionen dariiber letztlich tatsdchlich Werte vermittelten, Glaubige
Handlungsmotivation und -orientierung aus ihnen gewénnen, so seien sie doch mehr:
Sie seien nicht als Wertsystem oder quasi-wissenschaftliche Lehrgebdude, sondern
eben als Versuche zur Auslegung menschlicher Erfahrungen zu verstehen.”**

Mit Blick auf die Bezichung von Religion und Gewalt nennt Joas in GLAUBE ALS
OPTION Aspekte beziiglich der Friedensfdhigkeit von Religion. Dies kann an dieser
Stelle inhaltlich ausgeklammert werden. In Bezug auf Religion und Moderne ist aber
seine Schlussfolgerung relevant: Friedensfihige Religionen verweigerten sich einer

236 Vgl. Joas 2013b, 140-143.

237 Vgl. Joas 2013b, 142, 146.

238 Vgl. Joas 2012a, 252.

239 Siehe hierfiir die Ausfithrung zur Wertebildung in Joas 2007 und Joas 2013a.
240 Joas 2007, 17.

241 Vgl. Joas 2007, 18f.

242 Vgl. Joas 2006, 8.

243 Vgl. Joas 2007, 26.

244 Vgl. Joas 2013b, 152f.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

Identifikation mit Modernitit, sie ,,bleiben der achsenzeitliche, transzendenzbezoge-
ne, aber irdisch-praktische Stachel zur Weiterentwicklung des politischen und sozia-
len Lebens***.

Als Herausforderungen aus dem sozialen Wandel fiir die Glaubensweitergabe
und das intellektuelle Selbstverstindnis des Glaubens in unserer Zeit identifiziert Jo-
as drei Tendenzen:

Erstens die Milieuauflosung einerseits und die Herausbildung eines vitalen, iiber-
konfessionellen christlichen Milieus andererseits.

Zweitens die implizite Religion bezogen auf die vielfdltigen Formen von Wert-
haltungen und Praktiken, die nicht kirchlich gebunden seien und sich selbst nicht als
Religion bezeichneten.

Und drittens die Globalisierung des Christentums durch die intensive Ausbrei-
tung vor allem in Afrika, Asien und Lateinamerika.

Er betont in Bezug auf diese Punkte die erhdhte Bedeutung des dkumenischen
Dialogs, die Moglichkeit, implizite Religion als Ankniipfungspunkt zur Neuartikula-
tion des Eigenen zu verstehen und die Bedeutung sowohl des interreligiosen Dialogs
wie des Gesprichs zwischen Gliubigen und Unglaubigen.**

Im Anschluss an diese Herausforderungen, die sich aus dem sozialen Wandel er-
gében, beschiftigt sich Joas mit den Herausforderungen, die aus kulturellen Verénde-
rungen resultierten. Als Schablone, um intellektuelle Herausforderungen, die aus der
westlichen Kultur hervorgehen, zu identifizieren, nutzt der Soziologe einen Artikel
Ernst Troeltschs.**” Dieser betrachte als hauptsichliche Herausforderungen die wach-
sende Verstindnislosigkeit gegeniiber vier wesentlichen Gehalten der christlichen
Botschaft: (1) dem Liebesethos, (2) dem Person-Verstindnis, (3) der Gemeinschaft-
lichkeit des Kults und (4) der Konzentration aller Spiritualitit auf Jesus Christus. Jo-
as fiihrt aus, woraus genau sich diese Herausforderungen ergeben. (1) ergibt sich laut
Joas aus einer intellektuellen Hegemonie von Werten und kognitiven Annahmen, die
das Liebesethos zunehmend unverstdndlich werden lassen. Das Christentum miisse
hier die Grenzen des utilitaristischen und expressiven Individualismus aufzeigen, den
nichtuniversalistischen Charakter des republikanischen Denkens herausarbeiten und
rationalistisch beschrinkte Formen des moralischen Universalismus kritisieren.>* (2)
resultiere aus einem Menschenbild, das die Besonderheit der Personalitit des Men-
schen bestreite. Das Christentum miisse, so der Soziologe, hierauf mit einer Neuarti-
kulation des christlichen Personalismus, der in einer ,,Sakralisierung der Person“**
besteht, reagieren.”” (3) ergibe sich aus einem immer stirker individualistischen
Verstindnis von Spiritualitit, wogegen man ein Kirchenverstindnis stark machen
miisse, das diese nicht zum Kultverein degradiere.”" (4) hat fiir Joas seine Wurzel in

245 Joas 2013b, 184.

246 Vgl. Joas 2013b, 187-200.

247 Vgl. Joas 2013b, 201. Joas bezieht sich her auf den Aufsatz DIE ZUKUNFTSMOGLICHKEIT-
EN DES CHRISTENTUMS, in: Logos I (1910/1911), S. 165-185.

248 Vgl. Joas 2013b, 202, 206.

249 Joas 2013Db, 208. Siehe hierzu auch die Ausfithrungen in Joas 2012a.

250 Vgl. Joas 2013b, 202, 208.

251 Vgl. Joas 2013b, 202, 211.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Bedirfnislagen und Erlebnistdnungen des ,modernen“ Menschen | 61

dem Verlust der Idee der Transzendenz, weil ohne diese der Zugang zum Verstdndnis
des Sohnes Gottes als des Vermittlers von Immanenz und Transzendenz versperrt
bleibe. Gerade in der Analyse der Entstehung und dem Verschwinden der Idee von
Transzendenz liege die Chance fiir die Neuentdeckung von Gemeinsamkeiten aller
nachachsenzeitlichen Religionen und eines Biindnisses religioser und sidkularer Uni-
versalisten.””

Fiir eine diesen Herausforderungen begegnende Neuartikulation der christlichen
Botschaft sind laut Joas neben Philosophie und Theologie auch Geschichte und Sozi-
alwissenschaft notwendig. >

Hans-Joachim Hohn: Religiose Dispersion und Trends
religioser Aufgeschlossenheit

Hans-Joachim Hohn, Professor fiir Systematische Theologie an der Universitét in
Koln, beschéftigt sich in vielen Publikationen mit dem Thema der Religion in einer
sdkularen und postsékularen Gesellschaft, den diesbeziiglich unterschiedlich ausfal-
lenden Theorien und Zeitdiagnosen und mit den daraus erwachsenden Herausforde-
rungen fiir die Theologie. Im Folgenden werden vor allem seine beiden Monografien
GEWINNWARNUNG (2015) und POSTSAKULAR (2007) herangezogen, um sein Bild der
Religion in der Moderne zu zeichnen.

Hans-Joachim Hohn vertritt beziiglich der vielfach konstatierten ,,Wiederkehr der
Religion®, ergo der Falsifizierung der These vom Verschwinden der Religion in der
Moderne, eine Theorie religioser Dispersion: Er meint, die Wiederkehr religioser
Traditionen und ihre Bedingungen fiir gesellschaftliche Konstruktionen der Wirk-
lichkeit bestiinden weitestgehend in zivilreligiosen Adaptionen, 6konomischen Inst-
rumentalisierungen und medialen Dekonstruktionen religidser Motive und Tradition
sowie deren semantischer und é&sthetischer Potentiale und spricht vom ,nicht-
religiosen Fortbestand der Religion“*>*. Die Perspektive seiner Monografie POSTSA-
KULAR nennt er den ,,Versuch eines Briickenschlags zwischen kriteriologischen und
empirischen Ansédtzen in philosophischen und soziologischen Religionstheorien und
einer Theologie, die sich kulturwissenschaftlich neu positionieren will.“** Er disku-
tiert Religionstheorien und —begriffe und untersucht die Frage nach dem Eigensinn
und mdglichem Resistenzvermogen des Religidsen in den Leitsystemen der Gesell-
schaft (Wirtschaft, Medien und Politik)”® und in Zeiten der Pluralitit von Religio-
nen. SchlieBlich formuliert er die daraus erwachsenden Aufgaben einer Theologie,
die unter dem Primat der Vernunft steht.

In GEWINNWARNUNG schlieft er daran an: Seine Erdrterungen haben das Ziel, ,,in
einem nationalen Kontext unterschiedliche Entwicklungspfade von Sakularisierungs-

252 Vgl. Joas 2013b, 202, 214.
253 Vgl. Joas 2013b, 218.

254 Hohn 2007, 11.

255 Hohn 2007, 11.

256 Vgl. Hohn 2007, 90.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

: : 257
prozessen auszumachen und nach ihrer sozio-kulturellen Bedeutung zu fragen“”’.

Mit Riickgriff auf die Theorie reflexiver Modernisierung von Ulrich Beck entwickelt
Hohn eine Theorie reflexiver Sékularisierung. Er erprobt den Ansatz an mehreren
Fallstudien {iber Konfigurationen von Kultur und Religion in der Moderne, bei denen
auch die ,,ungewollten Nebeneffekte“ von Sakularisierung zur Sprache kommen.
Letztendlich zieht er eine Zwischenbilanz des religionstheoretischen Diskurses und
beleuchtet die Perspektiven der Religionsprognostik kritisch.

Die Grundlinien und -begriffe von H6hns Theorie sowie die zeitdiagnostischen Aus-
fithrungen sollen hier kurz dargestellt werden. Auf Hohns Schlussfolgerungen zu den
Aufgaben der Theologie und die ndtige Anschlussfahigkeit religioser Institutionen an
die gesellschaftlichen Entwicklungen wird nur ein knapper Ausblick gegeben, da fiir
die Untersuchung der Bedeutung von Jenseitsreisen in der modernen Literatur der Er-
trag von Hohns in einer Theorie gefassten Zeitanalyse in Bezug auf Religion wichtig
ist. Eine Skizzierung der daraus entstehenden Aufgaben fiir die Theologie wére da-
gegen ein weitergehender, nichster Schritt, dessen prognostische und wertende Wir-
kung einer weiteren Arbeit mit anderem Fokus gebiihrte und dazu vergleichend wei-
tere Stimmen einbeziehen miisste.

Hohns Ansatz reflexiver Sakularisierung ist zundchst kurz eine begriffliche Kldrung
vorzuschieben. Die Bezeichnung postsdkular, die den Titel einer seiner Monografien
ausmacht, beleuchtet Hans-Joachim HOhn in GEWINNWARNUNG Kritisch. Sie stelle
weder eine Zeitangabe fiir das Ende der Sékularisierung dar, noch sei sie die Be-
schreibung einer neuen Hinkehr zu religioser Lebensfithrung. ,,Postsikular sei als
Zustandsbeschreibung oder Diagnose ungeeignet, so Hohn. Wohl aber konne sie zur
Diskussion der Verfassung von Theorien iiber das Verhéltnis von Religion und Ge-
sellschaft dienen und mittels des Préfixes darauf aufmerksam machen, dass eine ge-
schichtstheoretisch aufgeladene Sdkularisierungsthese, die das Verschwinden der Re-
ligion mit der Moderne verbinde, iiberholt sei.”® Allerdings, so Héhn in Auseinan-
dersetzung mit der These des amerikanischen Religionssoziologen Casanova®”’, diirfe
man nicht im Umkehrschluss von einer Renaissance der Religionen ausgehen. So wie
sich eine nachhaltige Diversitit von Modernisierungsprozessen zeige, lieBen sich
auch vielfdltige Transformationen des Verhéltnisses von Religion, Kultur und Ge-
sellschaft sowie unterschiedliche Konstellationen von Modernitédt, Sékularitdt und
Religiositit in Europa feststellen, also ,,multiple secularities“’® Die spite Moderne

sei zugleich religionskonsumptiv und religionsproduktiv, sacrophob und sacrophil.

Bei der Untersuchung der Ursachen dieses Zustandes setzt Hohns Konzept der refle-
xiven Séikularisierung an. Er greift hierfiir Ulrich Becks Theorie reflexiver Moderni-
sierung auf, die die Ambivalenzen der entgleisenden Modernisierung (Habermas)

257 Hohn 2015, 10.

258 Vgl. Hohn 2015, 38.

259 Vgl. H6hn 2007, 30f.

260 Hohn tbertrdagt hier den von Eisenstadt genutzten Begriff der ,,multiple modernities®.
Vgl. Héhn 2015, 35. Hervorheb. A. B.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Bedirfnislagen und Erlebnisténungen des ,modernen” Menschen | 63

plausibilisiert und Nebeneffekte prekirer Modernisierung identifiziert.”®' Ebenso wie
Modernisierung, die eigentlich eine in eine Richtung ablaufende, fortschreitende
funktionale Differenzierung und steigende Entfaltung systemspezifischer Zweckrati-
onalitit verfolge, laufe Sidkularisierung daher nicht linear ab, sondern habe ,,unge-
wollte Spitfolgen*®®*. Hohn fragt ,,nach religionsproduktiven Sikularisierungen als
Nebeneffekt prekirer Modernisierung**® und untersucht dies an den Fallbeispielen
von sdkularisierungsbedingter Distanz (und auch Beziehung) von Staat und Religion,
anhand des Konfliktpotentials der Kategorie ,,Religionsfreiheit” sowie anhand der
Antreffbarkeit von religiosem Fundamentalismus im Internet. In dem Mafle, wie die
Moderne das Religiose verwerfe, neutralisiere und absorbiere, werde im Sékularen
ein Ersetzungsbedarf fiir das Verworfene deutlich.*** Der moderne Mensch vermisse
Verstidndigungswissen und eine Orientierung, die Leben, Denken und Handeln in al-
len Dimensionen erfassen kann.”*® Dementsprechend sicht der Theologe religidse
Suchbewegungen als ungewollte Modernisierungsfolge im kulturellen Aufwind.

Hohn weist aber auch darauf hin, dass ebenso die Religionskritik ihren Gegen-
wind erhohe: ,,Erneut zeigt sich eine widerspruchsvolle Doppelcodierung, die zu
gleichen Anteilen dem Vorgang einer reflexiven Sakularisierung zuzuschreiben sein
diirfte.“**® Anstelle entweder eine Renaissance der Religion auszurufen oder an der
Séakularisierungsthese festzuhalten, miisse man letztlich also divergente Transforma-
tionsprozesse des Religidsen erfassen und diese in Korrespondenz zu bzw. als Reak-
tion auf kulturelle, soziale und politische Modernisierung beschreiben.”®’

Zu diesem Ziel stellt der Theologe in POSTSAKULAR seine Theorie religiéser Disper-
sion auf. Unter dieser Dispersion, also Verfliissigung, versteht Hohn, dass das Er-
scheinungsbild der dispersen Religion oft nur noch ,religionsformig“**® sei. Religion
gebe ihren angestammten Platz auf und erscheine nicht mehr in Form religioser In-
halte, sondern oft nur im Sinne einer Nutzung ihrer semantischen und dsthetischen
Potentiale. In der Populérkultur finde Dekonstruktion, Neuzusammensetzung religio-
ser Elemente, Deformatierung von Motiven und Symbolen, Inversion und Diffusion
von Glaubensinhalten statt. Religiése Stoffe und Motive wiirden medial adaptiert.”*
In POSTSAKULAR betrachtet Hohn hier beispielhaft den ,,Moneytheism* in der Oko-
nomie, die religiose Dimension der Medien und die religiosen Ressourcen der Poli-
tik. Die disperse und oft hochgradig individualisierte Form der sozialen Présenz des
Religiosen sei kompatibel mit einer Gesellschaft, in der religiose Institutionen nicht
mehr strukturell vorgesehen seien und sei somit modernititskompatibel.””” Dass die

261 Vgl. Hohn 2015, 42.

262 Hohn 2015, 47.

263 Hohn 2015, 43.

264 Vgl. Hohn 2015, 43.

265 Vgl. Hohn 2015, 49.

266 Hohn 2015, 49. Hervorheb. i. O.
267 Vgl. Hohn 2007, 31.

268 Hohn 2007, 40.

269 Vgl. Hohn 2007, 35-38.

270 Vgl. Hohn 2007, 50.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

religiosen Institutionen allerdings auf die dispersen Formate reagieren konnten,
macht er in einer Aufgabenformulierung fiir ein modernititskompatibles und sikula-
risierungsresistentes Christentum deutlich, die spdter noch kurz zum Thema werden
soll.

Die Neuformatierung der Nachfrage nach Religion korrespondiert laut Hohn mit ge-
sellschaftlichen und kulturellen 7rends. Er nennt hier den Trend zur erlebnisorientier-
ten Religiositit, die Subjektzentrierung, Asthetisierung und Psychologisierung religi-
osen Suchens und Findens.””' Das Individuum entwerfe sich hier in Relation zur
Selbstdefinition der Gesellschaft als Wellnessgesellschaft, Erlebnisgesellschaft usw.
Diese Trends und Tendenzen biinden die Individuen mit ihrer Individualitit und dem
Ganzen der Personlichkeit nicht génzlich in ihre Teilsysteme ein, sondern immer par-
tiell und zeitweise, und iiberlieBen ihnen die Integration dieser Rollenvielfalt in eine
individuell herzustellenden Identititsmatrix. Das Religiose begegne als Impulsgeber
und Katalysator des Entwerfens und der Ausdifferenzierung von Lebensstilen und
Lebenssinn. So werde laut Hohn das Individuum auch von der Kirche nicht génzlich
in Beschlag genommen.*”

In GEWINNWARNUNG schlieft Hohn an diese bereits genannten Trends an und
formuliert sechs Grundtypen religidser Aufgeschlossenheit. Dabei erhebt er nicht den
Anspruch, das gesamte Spektrum gegenwirtiger Religiositit abzudecken, sondermn
richtet sein Augenmerk auf ,,Phénomene, in denen sich tiberkommende kirchliche
Frommigkeitsmuster mit sacrophilen sikularen Tendenzen kreuzen‘””.

(1) Unter dem Schlagwort , Psychische Transzendenzen“’™* fasst Hohn das Interesse
an subjektzentrierten und therapeutisch angelegten Angeboten und damit an der Wir-
kung sakraler Objekte und Praktiken. Diese religios Aufgeschlossenen seien institu-
tionen- und traditionskritisch und hielten sich kirchlicher Autoritdt gegeniiber selbst
fiir erfahrungs- und deutungskompetent. Offenbarungen erwarteten sie aus ihrer psy-
chischen Innenwelt heraus, sie héitten es auf Konzentrik von Seele, Selbst und Gottli-
chem abgesehen.

(2) Bei dem Grundtypus, den Hohn mit ,,Spirituelle Selbstmedikation**” betitelt, tre-
te die sozialintegrative Funktion von Religion hinter die biografieintegrative zuriick.

. . e 276
Menschen dieses Typus, im Grunde ,,religiose Selbstversorger™"

, nutzten Religion
in ihrem Leben als roten Faden, sie diene der Sicherung biografischer Kontinuitét
und der Selbstaffirmation: ,,Das Interesse an religiésen Inhalten bemisst sich vor die-
sem Hintergrund weitgehend danach, ob und inwieweit sie Prozesse der Selbstfin-

dung, -vergewisserung und -bestitigung in Gang setzen konnen.“””’

271 Vgl. Hohn 2007, 36-38.
272 Vgl. Hohn 2007, 49f.
273 Hohn 2015, 190.

274 Hohn 2015, 190.

275 Hoéhn 2015, 192.

276 Hoéhn 2015, 192.

277 Hoéhn 2015, 192.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Bedirfnislagen und Erlebnisténungen des ,modernen” Menschen | 65

(3) Dem dritten Typus gehe es um die ,,Inszenierung des AuBergewdhnlichen

seine Individualitdt solle bestétigt und in lockeren Formen des Miteinanders iiber-
schritten werden. Unverbindliche Gemeinschaftserlebnisse sowie intensive dstheti-
sche und emotionale Eindriicke finde er in religidsen (GroB3-)Veranstaltungen und
Events.

(4) Ein weiteres Interesse besteht laut Hohn an ,,Riten und Rituale[n]“27°. Die Nach-
frage hierbei richte sich auf deren &sthetische Performance und auf die emotionale
beim Vollzug von Symbolhandeln. Am Ritual werde die Selbstbeteiligung geschétzt.
Religion werde wahrgenommen als Medium ,,fiir die sinnliche Reprédsentanz des den
Sinnen Entzogenen‘”™’.

(5) Unter der Uberschrift ,,Sich im Glauben frei bewegen“281 fasst Hohn den Trend
zum Pilgern, in dessen Format sich die Tendenzen, die das soziale bzw. sékulare Le-
ben prigten (Individualisierung, Erlebnisorientierung, Asthetisierung) biindelten. Er
konne jenen Suchbewegungen zugeordnet werden, ,,denen es um eine Sinnvergewis-
serung jenseits dogmatischer Behauptungen und moralischer Aufforderungen
geht.«**

(6) Ein weiterer Typus, der ,,Stand im Bestéindigen“283 finde, verbinde mit der Kirche
Stabilitit, Vertrautheit, Verlasslichkeit und ,,bessere alte Zeiten“**,

Hohns Typologie religioser Suchbewegungen zeigt, dass sich der christliche Glaube
als anschlussféhig und resonanzbereit fiir die skizzierten Transformationen religidosen
Fragens und Findens erweisen muss.”® Dass ein solches Fragen und Finden vorhan-
den ist und Existenz und Transzendenz zusammengehdren, belegt Hohn mithilfe ei-
ner existentialpragmatischen Konstitutionsanalyse

,jener Faktoren und Bedingungen, ohne die keine Sinn- und Handlungsorientierung im Dasein
moglich ist. Hierbei kdnnen die ,existentialen‘, d.h. elementaren und unhintergehbaren Formen
und Konstellationen menschlichen Daseins zugleich als Parameter vernunftorientierter Welter-
schlieBung und sprachvermittelter Handlungskoordination identifiziert werden. An diese Struk-
turen miissen religiose Daseinsorientierungen konsistent und kohédrent anschliebar sein, wol-
len sie sich ihrerseits als vernunftkompatibel, handlungsleitend und zukunftsfihig behaup-

ten «286

Mit Blick auf das existentiale Selbst-, Welt- und Zeitverhéltnis des Menschen sicht
Hoéhn die Endlichkeit des Menschen und die damit zusammenhéngenden Limitatio-

278 Hohn 2015, 193.
279 Hohn 2015, 194.
280 Hohn 2015, 195.
281 Hohn 2015, 196.
282 Hohn 2015, 197.
283 Hohn 2015, 198.
284 Hohn 2015, 198.
285 Vgl. Hohn 2015, 200.
286 Hohn 2015, 174.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

nen als elementar. ,,Die Sache der Vernunft besteht darin zu zeigen, wie man best-
moglich mit den Limitationen des Daseins umgehen kann“**’ — Hohn verweist hier
auf Zweck-Mittel-Rationalitit, Strategische Rationalitit, Kooperative Rationalitiit
und Temporale Rationalitit™. Jedes Ereignis und jede Handlung kénne nur unter
Endlichkeitsbedingungen realisiert werden. So seien auch die limitativen Merkmale
dieser Grundsituation, d.h. die psycho-physische Endlichkeit und Bedingtheit des
Subjekts, die Erschopfbarkeit der Lebensressourcen, die Konkurrenz um deren Nut-
zung sowie die zeitlich ungewisse Befristung der (Lebens-)Zeit unabstreifbar.”®

,.Diese Unausweichlichkeit zu transzendieren muss jedoch nicht heiflen, diese Grundsituation
auf eine jenseits von ihr zu ortende Wirklichkeit zu tiberschreiten. ,Transzendieren kann fiir
ein Subjekt auch bedeuten, sich zu dem Unausweichlichen seiner Existenz in ein Verhéltnis zu-
setzen, das es ermdglicht, im Modus der Bestreitung mit seinen Limitationen zu leben und sich

widerstindig gegen sie zu behaupten.“*”°

Hohn macht also deutlich, an anderen Stellen geht er ganz explizit auf die Prekaritét
und Problematik einer solchen These ein,' dass Religion keine anthropologische
Konstante und der Mensch nicht von Natur aus religids sei. ,,Religiose Vollziige sind
nicht dermaflen elementar oder basal, dass sie zum Wurzelwerk menschlicher Exis-
tenz gehdren.“** Religion konne aber mogliche Antworten fiir den Umgang und das
Transzendieren der limitierten, endlichen Wirklichkeit bieten. Sie bilde sinnvolle Be-
zugnahmen auf das in Vernunftverhdltnisse Uniibersetzbare aus, also auf das Unan-
nehmbare am Inakzeptablen (d.h. das Leidvolle am Leiden) und die Annehmbarkeit
des Akzeptablen (d.h. das Begliickende des Gliicks) sowie das angesichts dieses Wi-
derstreits gesuchte Verhéltnis zum Dasein, in dem trotz des kategorisch Inakzeptab-
len eine Zustimmung zum Dasein erfolge.”” In POSTSAKULAR nennt Hohn als eine
Sinnbedingung der Daseinsakzeptanz die Grundlosigkeit des menschlichen Daseins:
Religion habe die soziokulturelle Funktion fiir eine Unverzwecklichkeit einzutreten,
sodass der Mensch seine Daseinsberechtigung nicht beweisen miisse. Die Grundlo-
sigkeit der Schopfung enthebe das Dasein von Zweck- und Nutzenbestimmungen.*”*
Zwar seien auch 6konomische, technische, politische und moralische Einstellun-
gen im Grunde Umgangsformen mit den temporalen, naturalen und sozialen Limita-
tionen der endlichen Wirklichkeit, sie konnten diese aber nicht abschliefend bewalti-
gen.”” Als Aufgabe einer theologischen Religionshermeneutik und -kritik” sieht
Hohn es an, gegeniiber diesen Umgangsformen und den nicht-religiosen Adaptionen

287 Hohn 2015, 175.

288 Vgl. Hohn 2015, 176.

289 Vgl. Hohn 2015, 178.

290 Hohn 2015, 178.

291 Vgl. H6hn 2015, 141.

292 Hohn 2010, 155.

293 Vgl. Héhn 2015, 180.

294 Vgl. Hohn 2007, 78-80.

295 Vgl. Héhn 2007, 71.

296 Zum Religionsbegriff Hohns sieche Héhn 2007, 58-65.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Bedirfnislagen und Erlebnisténungen des ,modernen” Menschen | 67

disperser Religiositit aus einer Reflexion auf das Proprium eines genuin religidsen
Wirklichkeitsverstdndnisses heraus einen Anhalt fiir die Widerstindigkeit der Religi-
on zu finden und dessen Lebensrelevanz zu identifizieren.

In religionsprognostischer Perspektive definiert Hohn dementsprechend die Be-
dingungen fiir eine Resonanzfihigkeit und Sdkularisierungsresistenz von Religion:
Wie bereits benannt miissten Maflnahmen der religiosen Wiederbelebung resonanz-
fahig sein fiir die subjektzentrierte, dsthetische und erlebnisintensive Neuformatie-
rung von Fragen der Daseinsakzeptanz des Menschen. Kirchliche Initiativen miissten
die Sdkularisierungsresistenz existentieller Sinnfragen und die Modernitatskompati-
bilitdt ihrer Antworten demonstrieren sowie die Selbstermachtigung des Subjekts
beim Urteil {iber Plausibilitit und existentielle Relevanz institutioneller Glaubensleh-
ren und -praktiken anerkennen.””” Notwendig sei offenkundig ebenso die Offenheit
fiir ,,posttraditionale* Formen der religiosen Vergemeinschaftung. Wichtig ist es laut
Hoéhn angesichts von Psychomystik, Eventspiritualitdt und Ritualdsthetik aber auch,
die Offenbarung, das Grundereignis christlichen Glaubens, und die aus dem Evange-
lium resultierenden Malstdbe — die Einheit von Gottes- und Néchstenliebe, das Inei-
nander des Mystischen und Politischen — nicht aus den Augen zu verlieren.”® Denn:

,,Eine Kirche, die bloB resonanzfahig sein will fiir mystische, dsthetische und emotionale Reli-
gionsbediirfnisse, steht in der Gefahr, sich als Analgetikum fiir die {iberforderte und tiberfor-
dernde Moderne missbrauchen zu lassen. Die Konzentration auf eine Hermeneutik der Reso-
nanz sacrophiler Zeitzeichen birgt die Gefahr, dass alle Anstrengungen an den Bediirfnissen in-
dividueller Selbstakzeptanz ausgerichtet werden. Die notwendige Kritik an inakzeptablen Be-
schaffungsmafBinahmen der Daseins- und Weltakzeptanz tritt dabei in den Hintergrund. Wer
hier nicht die Hermeneutik der Bestreitung praktiziert, weicht auch bald den politischen Zumu-

. 299
tungen des Evangeliums aus.

Als anschlieende Kernaufgabe fiir die Theologie weist Hohn immer wieder auf die
,Postsikulare Tugend*” der Vernunft hin: Die Theologie miisse ihre lebensprakti-
sche Relevanz ausweisen und auf dem Nachweis der VernunftgeméBheit des Glau-
bens insistieren, denn zum Christsein mit einem reifen, miindigen Glauben gehore
Nachdenklichkeit, Dialogbereitschaft und Kritikféhigkeit. Es miisse der Theologie an
der Versténdlichkeit und Mitteilbarkeit des Glaubens iiber den Kreis der Glaubenden
hinaus gelegen sein, sie miisse daher Widerspriiche aufdecken, priifen und kritisieren.
Notwendig ist es fiir Hohn, sich um die Unterscheidung zwischen authentischer Pra-
xis, die den Verstand der Glaubenden wecke, und Spielarten des Aber-, Irr- und Un-
glaubens zu bemiihen. Gedankenfreiheit miisse gefordert, Denkverbote kritisiert
werden.®" | Insofern wird die erste Konsequenz kritischer Theologie nicht darin be-

297 Vgl. Hohn 2015, 200f.
298 Vgl. Hohn 2015, 204.
299 Hohn 2015, 203f.
300 Hohn 2007, 191.
301 Vgl. H6hn 2007, 1991.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

stehen, dass sie ihre Adressaten gldubiger macht. Sie wird sie zundchst nachdenkli-
cher machen.***

Nachdenklicher wird der Adressat kritischer Theologie, und auch diese kritische
Theologie selbst, nicht durch vorgegebene begriffliche Losungen, sondern indem zu-
néchst der Blick auf den tatsdchlichen Umgang der Menschen mit Modernitdt gelenkt
wird. Dafiir ist es von Nutzen, sich zunichst auf die Ebene der Kunst’®, sei es der
bildenden Kunst, der Musik oder — wie es hier getan wird — der Literatur zu begeben.

302 Hohn 2007, 202.
303 Siehe hierzu Stock 1998. Alex Stock sieht die Kunst als Quelle fiir die Theologie an. Hie-
rauf wird ausfiihrlicher noch einmal im VI. Kapitel verwiesen, wenn Literatur als locus

theologicus diskutiert wird.

hitps;//dol.org/1014361/0783839446836-002 - am 14.02.2026, 13:47:47. [Er—



https://doi.org/10.14361/9783839446836-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

