1.
Standortbestimmung

13.01.2026, 11:54:22.


https://doi.org/10.5771/9783748907084-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb



https://doi.org/10.5771/9783748907084-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gerechtigkeit fur die unverntnftigen Tiere?
Tierethische Perspektiven auf die Beziehung von
Gerechtigkeit und Gleichheit im abendlandischen Denken

Heike Baranzke

Gerechtigkeit fur Tiere gehort zu den prominentesten politischen Forde-
rungen der neuen Tierrechtsbewegung. Doch Gerechtigkeit ist ein tiberaus
schillernder Begriff, der in seinem langen philosophischen Gebrauch un-
trennbar mit Gleichheitsvorstellungen verbunden wurde (Stefan Gosepath
2004). Daher gilt der Gleichheitsgrundsatz, nachdem ,Gleiches gemif sei-
ner Gleichheit auch gleich zu bewerten und gleich zu behandeln® ist, als
wein essentielles Prinzip der [...] Gerechtigkeit* (Gotthard M. Teutsch 1987,
76). Im anglophonen Sprachraum wird das Anliegen in Form der Forde-
rung vertreten, Tieren einen ,moralischen Status“ zuzuerkennen und sie
als Mitglieder in der moralischen ,,Gemeinschaft der Gleichen® (Paola Ca-
valieri/Peter Singer [Hg.] 1994) anzuerkennen. Die sich auch auf Tiere er-
streckende Gleichbehandlungsforderung verdeckt jedoch eine unhinter-
gehbare ,,anthropologische Differenz® (Martin M. Lintner 2017, 25) zwi-
schen Mensch und Tier. Diese besteht u. a. darin, dass allein Menschen
moralische Forderungen stellen und ihnen Folge leisten konnen, also als
moralische Subjekte in Frage kommen. Moralische Subjektivitat ist die
konstitutive Bedingung der Moglichkeit fir jede Art von angewandt tier-
ethischem Engagement, da sie eine Ansammlung von Wesen iberhaupt
erst in eine moralische Gemeinschaft Gberfiihrt. Insofern liegen anthropo-
logische Differenz und Vergleichbarkeit empirischer Eigenschaften und
Fahigkeiten wie Schmerz- und Leidensfihigkeit auf verschiedenen ethi-
schen Reflexionsebenen, die beide bedacht werden miissen.

Die komplexe Bezichung zwischen der grundlagenethisch bedeutsamen
Mensch-Tier-Differenz einerseits und bereichsethisch relevanten empiri-
schen Ahnlichkeiten zwischen Menschen und Tieren andererseits ist in der
abendlandischen Geistesgeschichte von den allermeisten Denkern zuguns-
ten des Extrems eines exklusionistischen Anthropozentrismus einseitig ein-
geebnet worden. Auf dieser Basis wird eine homogene moralische Gemein-
schaft aus gleichartigen, nimlich vernunftfihigen Mitgliedern konstruiert,
die untereinander durch symmetrische Pflichtbeziehungen verbunden
sind. Entscheidend ist, dass zugleich behauptet wird, nur moralische Sub-

37

13.01.2026, 11:54:22. Er—


https://doi.org/10.5771/9783748907084-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hetke Baranzke

jekte kdmen auch als moralische Objekte bzw. Adressaten gerechten
menschlichen Handelns in Frage (Ernst Tugendhat 21994, 177-196) — eine
Behauptung, die als Subjekt-Adressaten-Fehler (Otfried Hoffe 1993, 215)
kritisiert wird. Doch statt die moralische Gemeinschaft durch asymmetri-
sche Pflichtbeziehungen zu bereichern, provoziert die Symmetrieverses-
senheit der Kontrahenten in den meisten Fallen die Gegenposition inklu-
sionistischer Egalitaristen. So wurde schon in der Antike tber die Ver-
nunft der Tiere gestritten, die vor allem durch stoische und epikureische
Philosophen zur Vorbedingung ihrer moralischen Relevanz stilisiert wor-
den war. Nur selten ziehen Philosophen wie Porphyrios, Immanuel Kant
oder Tom Regan die Moglichkeit asymmetrischer Pflichtbeziehungen von
Tugend- und Rechtssubjekten in Betracht, um anthropologische Differenz
mit empirischen Ahnlichkeiten zu vermitteln. Die theologische Ethik ver-
mag durch ihre doppelte Bestimmung des Menschen als Bild Gottes (Ver-
antwortungssubjekt) und vulnerabler Mitkreatur und der Differenzierung
zwischen Verantwortungsinstanz (Verantwortung vor Gott) und Verant-
wortungsobjekt (Verantwortung fiir die Bewahrung der Schopfung) dazu bei-
zutragen, die Idee der Gerechtigkeit aus ihrer Fesselung durch die Gleich-
heitsidee zu l6sen. Der folgende Streifzug durch die Geschichte von
Gleichheits- und Differenzdenken in abendlindischen Gerechtigkeitskon-
zepten auf dem Feld der Mensch-Tier-Beziehung prasentiert klassische Po-
sitionen von der Antike bis ins 19. Jahrhundert, die noch heutige Tier-
ethikdebatten grundieren.

1. Biblische Tiergerechtigkeit zwischen Herrschaft und Barmberzigkeit

Die beiden biblischen Schopfungstexte, der priesterliche Hymnus tiber die
Erschaffung der Welt in sechs Tagen (Gen 1,1-2,4a) und die mythische Er-
zahlung von der Erschaffung und dem Siindenfall des ersten Menschen-
paares und seiner Vertreibung aus dem Gottesgarten in Eden (Gen
2,4a-3,24), gehoren zu den wirkmachtigsten Texten abendlandischer Geis-
tesgeschichte. Allerdings wurden sie in der christlich-hellenistischen Tradi-
tion tGberwiegend als Urkunden ontotheologischer Anthropologie rezi-
piert, in denen Tiere zur Kontrastierung des Menschen dienten. Die Got-
tesbildlichkeit des Menschen (Gen 1,26-27), der an ihn ergehende Herr-
schaftsauftrag tiber die Tiere und die Erde (Gen 1,28) sowie die Geschlech-
terordnung vor und nach dem Fall (Gen 2/3) dominierten das theologi-
sche Interesse an einer gottesrechtlichen Legitimierung bestehender
Machtverhaltnisse (Medard Kehl 2008, 106). Diese atiologische Lesart ver-
stellt das kritisch-utopische Potential der protologischen Ursprungserzih-

38

13.01.2026, 11:54:22. Jdel [


https://doi.org/10.5771/9783748907084-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gerechtigkeit fiir die unverniinftigen Tiere?

lungen wie auch der eschatologischen Triume von gewaltfreiem Bezie-
hungshandeln, das vor oder nach jeder Realgeschichte, nicht aber i ihr sei-
nen dauerhaften Ort hat. So zielt die pazifistisch-politische Hoffnung des
eschatologischen Tierfriedens in Jes 11,6-8 ,auf die Uberwindung nicht des
Feindes, sondern des Feind-Seins“ (Jurgen Ebach 1986, 78) in einer Sphire,
in der Starke und Schwache in Gesellschaft und Natur ihre Rollen ge-
tauscht haben. Das Schaf gewahrt dem Wolf schiitzendes Gastrecht, Klein-
kinder anstelle erwachsener Hirten vermogen Kalb und Léwe zusammen
zu weiden, da der Lowe zum Stroh fressenden Vegetarier mutiert und da-
rin dem Rind gleich geworden ist, und Sauglinge spielen am Schlupfloch
von Giftschlangen. Die zeitverschrinkenden Mytheme von ,erhoffter Ver-
gangenheit® und ,erinnerter Zukunft“ (Jiirgen Ebach 1986) von ersehnten
gelingenden Beziehungen kénnen in der Realgeschichte zwar nie dauer-
haft erfahren werden, aber in kostbaren Momenten daseinserhellend auf-
blitzen.

Im Schopfungshymnus werden die Tiere zwar anstelle der Menschen-
herde der gottesbildlich-koniglichen Herrschaft der Menschen unterstellt
(Gen 1,28), jedoch wird diese durch die vegetarische Speiseordnung be-
grenzt (Gen 1,29-30). Diese Limitierung von Herrschaft in der utopischen
Ursprungsordnung reflektiert ein Unbehagen an der blutigen Realitit der
Beziehungen zwischen allen Geschopfen, die noch die nachsintflutlich er-
neuerte, aber realgeschichtlich geminderte Ordnung der Urgeschichte
spiegelt. In dem an Noah ergehenden Schopfungssegen nach der Flut (Gen
9,1-7) wird die Erfahrung menschlichen Blutvergiefens unter die Drohung
der Todesstrafe (Gen 9,6) und die nun erlaubte Tétung von Tieren zu Nah-
rungszwecken unter ein Bluttabu gestellt: ,,Alles, was sich regt und lebt,
soll euch zur Nahrung dienen. Das alles tibergebe ich euch wie die griinen
Pflanzen. Nur Fleisch mit seinem Leben, seinem Blut, durft ihr nicht es-
sen!“ (Gen, 9,4) Der Verzicht auf den Verzehr von Blut als Sitz der Lebens-
kraft symbolisiert die Begrenzung des menschlichen Verfiigungsanspruchs
tiber Tiere und vermag im jidischen Alltag ein selbstkritisches Hinterfra-
gen der Kaschrut-Bestimmungen anzustoffen wie im Fall des einflussrei-
chen US-amerikanischen Reformrabbiners Arthur Waskow: ,Ist das ein
Tier, daf ich toten darf? Wie kommt es, daf ich tberhaupt toten darf>“
(Arthur Waskow 1995, zit. n. Heike Baranzke et al. [Hg.] 2000, 357).

Die katholische Theologie 16st sich erst im Verlaufe der Moderne von
einer dualistischen, auch platonisch inspirierten Gottebenbildlichkeits-
theologie (Walter Grof§ 2001), die — eingebettet in stoische Naturrechts-
und scholastische ordo-Lehren — bis ins 20. Jahrhundert hinein den Besitz
einer unsterblichen Vernunftseele zur ontologischen Vorbedingung fiir
eine Mitgliedschaft in der Gemeinschaft der Erlosungsfihigen gemacht

39

13.01.2026, 11:54:22. Er—


https://doi.org/10.5771/9783748907084-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hetke Baranzke

hat. So wurde die heterogene Mitgeschopflichkeitsgemeinschaft heilsegois-
tisch homogenisiert und verengt, wie noch die Bestreitung der soteriologi-
schen Kinderfrage, ob auch Tiere in den Himmel kommen, illustriert. Pro-
totypisch stellt der Kirchenvater Augustinus (354-430) ungerihrt fest:

,Wir sehen es nimlich und nehmen es an den Lauten wahr, wenn Tie-
re mit Schmerz sterben, was freilich der Mensch im Tier geringschitzt,
weil er mit ithm, das nattrlich keine Geistseele hat, durch keine
Rechtsgemeinschaft verbunden ist“ (Aurelius Augustinus 1998,
Abs. 59).

Diese intellektualistische Tradition wird seit Martin Luther durch eine ho-
mo-peccator-Anthropologie kritisiert, die in der Ursiinde des Menschen den
Grund fiir die von Gewalt gepragte Lebenswirklichkeit aller empfindungs-
fihigen Geschopfe, d. h. fir das ,Seufzen der Schopfung® (vgl. Rom
8,19-22), erkennt. So leitete sie eine verantwortungsethisch gewendete ste-
wardship-Interpretation der gottebenbildlichen Herrschaft ein und befor-
derte eine unterschwellig wirkende relationale Theologie der Mitgeschopf-
lichkeit (Quellen bei Eberhard Rohrig 2000), die wesentlich zum Entste-
hen der europaischen Natur- und Tierschutzbewegung in den Reformati-
onslandern beigetragen hat (Literatur vgl. Heike Baranzke 2002
und 2019 b). Hier wird der Mensch als Treuhdnder Gottes in die Pflicht ge-
nommen, seine Mitgeschopfe nach gottlichem Vorbild wie ein guter Hirte
zu leiten und das irdische Gewaltpotential einzudimmen. Moralanthropo-
logisch wegweisend ist die Doppelbestimmung des Menschen als verant-
wortungspflichtiges Bild Gottes und Mitgeschopf, die Differenz zu und
Gemeinsamkeiten mit den anderen Kreaturen gleichzeitig konstruiert.

Der sich seiner Bild-Gottes-Lebensaufgabe bewusste Mensch gilt als je-
ner vorbildlich ,,Gerechte® (hebr. zadig), der in gelingenden Beziehungen
zum Schoépfer und folglich zum Mitmenschen wie zu seinen Mitgeschop-
fen steht. Die integre Gottesbeziehung des Frommen ist das Ferment eines
umfassenden Friedlichkeitszustands, des shalom, der auch den Vers ,Der
Gerechte erbarmt sich seines Viehs“ (Spr 12,10) grundiert. Dieser Vers
diente der reformatorisch-pietistischen Tierschutzbewegung seit dem 18.
Jahrhundert als fihrendes Motto, bis er von Arthur Schopenhauers
(1788-1860) antijudaistischem Ressentiment diskreditiert wurde. In der
posthum veroffentlichten zweiten erweiterten Auflage seiner Parerga und
Paralipomena ereifert sich der Mitleidsphilosoph tiber den Bibelvers:

»Erbarmt!‘ — Welch ein Ausdruck! Man erbarmt sich eines Stinders, ei-
nes Missethdters, nicht aber eines unschuldigen treuen Thieres. [...]
Nicht Erbarmen, sondern Gerechtigkeit ist man dem Thiere schuldig,

40

13.01.2026, 11:54:22. Jdel [


https://doi.org/10.5771/9783748907084-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gerechtigkeit fiir die unverniinftigen Tiere?

— und bleibt sie meistens schuldig, in Europa, diesem Welttheil, der
vom foetor Judaicus so durchzogen ist [...]“ (Arthur Schopenhauer
1939, 395).

Judische, fir den Tierschutz engagierte Philosophen von Herz Bamberger
(1897) bis Michael Landmann (1959, 130) reagierten entsetzt auf Schopen-
hauers Diffamierung des judischen Barmherzigkeitsethos. Sie hatten bei
seiner Mitleidsethik auf eine Verbiindete gehoftt.

Die biblische Figur des frommen Gerechten erschliefSt sich nicht durch
naturrechtliche Gerechtigkeitsvorstellungen von durch symmetrische
Pflichten verbundenen Vernunftgleichen, von denen peripatetische, sto-
ische oder auch epikureisch vertragsrechtliche Philosophen ausgehen. Viel-
mehr lasst sich der zadig nach gottlichem Vorbild von die Eingeweide
durchdringenden, mitterlichen Barmherzigkeitsregungen bewegen (Silvia
Schroer/Thomas Staubli 1998, 79-89), die sich auf alle vulnerablen Mitge-
schopfe erstrecken. Von der im Judentum frih verwurzelten Barmherzig-
keitstradition zum Tier zeugt die talmudische Legende vom mitleidlosen
Rabbi J(eh)uda ha-Nassi (2. Jahrhundert n. Chr.), dem Redaktor der
Mischna und ,Rabbi“ schlechthin. In ihr zeigt sich eine frithjiidische Aus-
einandersetzung mit der sprichwortlich gewordenen stoischen Anthropo-
zentrik und Mitleidskritik, die die stoisierende Position eines Augustinus
kontrastiert. Die Legende im Mischna-Traktat Baba Mezia (VILi) erzihlt,
dass der Himmel den Rabbi mit einer schmerzhaften Krankheit ziichtigt,
als er ein vor dem Schlachter flichendes Kalb mitleidlos ausliefert mit dem
Satz: ,Geh, dazu bist du ja erschaffen worden!” Von seinen Schmerzen
wird er erst wieder befreit, als er seine Magd mit dem Psalmwort ,Sein
[scil.: Gottes] Erbarmen erstreckt sich auf alle seine Werke* (Ps 145,9) da-
von abhalt, junge Wiesel aus dem Haus zu jagen (Lazarus Goldschmidt
1925, 775-776; vgl. Heike Baranzke et al. [Hg.] 2000, 150). Mitleid mit dem
Schmerz der Tiere — Tsa’ar Ba’ale Hayim (Noah J. Cohen 1959) — wurde zu
einem talmudischen Prinzip, das in der christlichen Ethik seinesgleichen
sucht.

2. Mensch und Tier im griechischen Mythos und in der antiken Philosophie

Im griechischen Kulturraum kénnen Weltalterlehren und Seelen(wande-
rungs)konzepte mit den Motiven Tierfrieden und Vegetarismus verbunden
werden, mussen es aber nicht (Urs Dierauer 1977; Helmut Zander 1999;
Hans Werner Ingensiep 2001). Der Dichter Hesiod gilt als der erste Euro-
paer, der um 700 v. Chr. einen vermutlich aus dem asiatischen Raum kom-

41

13.01.2026, 11:54:22. Er—


https://doi.org/10.5771/9783748907084-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hetke Baranzke

menden Urmythos von einer Abfolge von nach Metallen benannten Men-
schengeschlechtern in dem Lehrgedicht Werke und Tage modifizierend auf-
greift. Vom Vegetarismus und Tierfrieden schweigt der Bauernsohn und
Schafhirt in seiner Schilderung des idealen Zeitalters des goldenen sterbli-
chen Geschlechts, das zwar friedfertig und sorglos, aber mit Viehherden
ausgestattet war, obwohl die Erde tippige Nahrung sprossen lief. Aller-
dings ermahnt der poetische Autodidakt seinen Bruder Perses, mit dem er
im Erbzwist liegt:

»[...]1 hor hin auf das Recht, schlag ganz aus dem Sinn dir Gewalttat.
Dies ist nimlich die Ordnung, die Zeus den Menschen gegeben: Fi-
sche und wildes Getier und gefliigelte Vogel, sie sollen eines das ande-
re verzehrn; denn es gibt kein Recht unter ihnen; [...]“ (Hesiod, Werke
und Tage, 274-279, zit. n. Urs Dierauer 1977, 15).

Sein zeitgenossisches eisernes Geschlecht gilt Hesiod zwar als das am meis-
ten degenerierte, aber immerhin noch als fihig, das von Zeus empfangene
Recht zu beachten. Darin sieht er die moralische Differenz zu den Tieren,
die einer von der menschlichen ginzlich verschiedenen Gemeinschaft an-
gehoren, deren Mitglieder einander recht- und mitleidlos verzehren. Hesi-
ods Position findet ihr Echo bei Epikur (342-270), der daraus die bis heute
wirksame Pflichtensymmetrie schlussfolgert: ,Fiir alle jene Lebewesen, die
keine Vertrage abschlieen konnten zur Verhltung gegenseitiger Schadi-
gung, gibt es kein Recht (Gerechtes) oder Unrecht (Ungerechtes) (Dioge-
nes Laertius 21967, X 150, XXXII). Damit sind Tiere aus allen vertragsrecht-
lich konzipierten Moralgemeinschaften ausgeschlossen.

Empedokles (ca. 483-423) hingegen versicht in dem Lehrgedicht tber
die Reinigung, den Katharmot, die urspringliche, bei ihm unter der Herr-
schaft der Liebesgottin stehende Phase seiner zyklischen Weltalterlehre
mit dem Motiv des Tierfriedens und des Vegetarismus. Offensichtlich ver-
tragen sich bei Empedokles karnivore Ernihrung und Tiert6tung nicht mit
dem vereinenden Prinzip der Liebe; sie sind vielmehr nach den Fragmen-
ten seiner Naturlehre Ausdruck des trennenden Prinzips des Streits, das
mit seinem Widerpart unaufhdrlich um die Vorherrschaft ringt und die
wechselnden Phasen des Weltzustandes bestimmt (Urs Dierauer 2001,
17-20; Hans Werner Ingensiep 2001, 5-25; Helmut Zander 1999, 57-66).

All diese Mytheme und Motive verbindet der Naturphilosoph und Reli-
gionsstifter zudem mit einer artiberschreitenden, Menschen, Tiere und
Pflanzen ibergreifenden Form der Seelenwanderungslehre, die, vielleicht
aus dem indischen Kulturraum stammend, ihm durch die aus dem 6. vor-
christlichen Jahrhundert entstandenen Lehren der Orphiker oder Pythago-
reer bekannt geworden sein kdnnte. Empedokles behauptete sogar, selbst

4

13.01.2026, 11:54:22. Jdel [


https://doi.org/10.5771/9783748907084-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gerechtigkeit fiir die unverniinftigen Tiere?

wbereits einmal Knabe, Madchen, Pflanze, Vogel und flutentauchender,
stummer Fisch® gewesen zu sein (VS 31 B 117; vgl. Hans Werner Ingensiep
2001, 5). Ferner rickt er das Tieropfermahl in die Nihe des Kannibalis-
mus, um gegen den Tieropferkult der Polis-Gemeinschaft zu polemisieren
(Urs Dierauer 2001, 17; vgl. Helmut Zander 1999, 65). Schon von Pythago-
ras (ca. 570-nach 510) wird Gberliefert, dass er einen Mann vom Verpri-
geln seines Hundes abzuhalten versuchte, indem er behauptete, im Hun-
dejaulen die Stimme eines verstorbenen Freundes erkannt zu haben. Der
Zweifel, ob das Mitleid dieser vorsokratischen Seelenwanderungsvertreter
tatsichlich den betroffenen Tieren oder nicht doch letztlich den in ihnen
wiederverkorperten Menschen galt, zeigt die methodischen Grenzen einer
modernen tierethischen Befragung antiker Texte auf. Zwar kiinden die py-
thagoreischen und Empedokleischen Seelenwanderungsfragmente von
einem tiefen Verwandtschaftsempfinden mit den Tieren. Dazu passt, dass
Pythagoras auch das Verrohungsargument zugeschrieben wird, nach dem
Grausambkeit gegen Tiere solche gegen Menschen nach sich zieht (Heike
Baranzke 2019c, 219-224). Aber was genau den Kern jener Identitit aus-
macht, die durch die verschiedenen Korper wandert, ist in einer Zeit, in
der verschiedene Seelenbegriffe erst entstehen, nicht prizise auszumachen.

Auch Platon (428/427-348/347) notiert noch die tradierten Mythen der
Orphiker, Pythagoreer und des Empedokles, auch die von einer vegetari-
schen Urzeit, vom Tierfrieden sowie sogar von einer verninftigen Ge-
sprachsgemeinschaft zwischen Menschen und Tieren (Politikos 271c-272d).
Aber er leitet daraus — trotz einer vermuteten Vorliebe fir die vegetarische
Lebensweise — weder vegetarische noch Tierschonungsappelle ab. Viel-
leicht ist Platons tierethische Zuriickhaltung darin begriindet, dass das
Verderben der Mensch-Tier-Einheit dem Rickzug der Gotter aus der Welt-
leitung und nicht menschlichem Fehlverhalten zugerechnet wurde. Das
Mythem von der Wiederverkorperung von Menschenseelen in Tieren inte-
griert Platon in padagogisch-parinetischer Funktion fiir seine Zeitgenos-
sen, besonders ausfihrlich im Phaidon und im Timaios. Die Wiedergeburt
von Menschen als Tiere erscheint hier jedoch als Strafe fiir eine das Wesen
des Menschen verfehlende Lebensweise, was eine Abwertung der Tiere ge-
geniiber dem Menschen impliziert. Ob Platon von der Wirklichkeit der
Seelenwanderung selbst noch tberzeugt war oder ob er diese Mythen le-
diglich metaphorisch fiir seine politische Tugendparinese benutzte, ist in
der Forschung umstritten. Sein Nachfolger Xenokrates verabschiedete sich
jedenfalls von Reinkarnationsvorstellungen, obwohl er fiir Vegetarismus
und Tierschonung warb (Helmut Zander 1999, 74-81).

Der bedeutendste Platonschiiler, der Arztsohn und Kritiker der platoni-
schen Ideenlehre, Aristoteles (384-322), wendet sich der materiellen Wirk-

43

13.01.2026, 11:54:22. Er—


https://doi.org/10.5771/9783748907084-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hetke Baranzke

lichkeit zu und wird so unter anderem mit umfangreichen zoologischen
Schriften zum Begriinder der antiken Biologie. Als biophilosophisches Er-
klarungsprinzip fiir die Selbstbewegungsphinomene der lebendigen Natur
entwickelt er eine fir das abendlandische Denken hochst einflussreiche te-
leologische (gr. télos = Ende, Ziel, Zweck, Sinn) Seelenlehre, die Pflanzen,
Tiere und Menschen in ein hierarchisches Kontinuum aufeinander aufbau-
ender Seelenvermogen, die scala naturae, einbettet und zugleich diskrete
Artwesensbestimmungen definiert (Hans Werner Ingensiep 2001, 38-60).
Tierische Empfindungsseelen (anima sensitiva) teilen mit der Pflanzenseele
(anima vegetativa) Ernahrung, Wachstum und Fortpflanzung und mit der
Menschenseele die Sinne der Wahrnehmungsempfindungen. Der mensch-
lichen Artseele (anima rationalis) eignet dariiber hinaus Vernunft- und
Sprachvermdgen, die Gber die Mitgliedschaft in einer nach verniinftigem
Zusammenleben strebenden Polis-Rechtsgemeinschaft entscheiden — der
genuin menschlichen Glicksgemeinschaft (eudaimonia). Die Menschen
und Tieren gemeinsamen sensitiven Seelenvermogen werden in der Aristo-
telischen Ethik wertgeschatzt, sofern sie sich aus tugendethisch-eudaimo-
nistischer Perspektive der Vernunftleitung unterstellen. Aus der biophilo-
sophisch-entelechialen Perspektive stehen die sensitiven Vermogen der
Tierseele ganz im Dienste der Arterhaltung, die Tiere und sogar Pflanzen
am Gottlichen Anteil haben lasst (De Anima 415b) — allerdings nicht als
Individuen, sondern nur ihrer Artidee nach. Die Mitgliedschaft in der irdi-
schen Glicks- und Gerechtigkeitsgemeinschaft mit dem Menschen ist tier-
lichen Individuen géinzlich verwehrt, da ihnen das verninftige Verstindnis
dafir fehlt (Hans Werner Ingensiep 2001, Kap. 3).

Theophrast von Eresos (ca. 372-287) setzte deutlich andere Akzente als
sein Lehrer Aristoteles (Hans Werner Ingensiep 2001, 61-71; Urs Dierauer
1977). Er widmete sich nicht nur verstarkt der Botanik, sondern interes-
sierte sich auch sehr fir die psychischen Gemeinsamkeiten von Menschen
und Tieren, ohne auf Seelenwanderungsideen zurtickzugreifen. Die kor-
perlichen, seelischen und affektiven Ahnlichkeiten verweisen nach Theo-
phrast auf eine biopsychologische ,,Verwandtschaft“ (oikeiotes) von Mensch
und Tier, aus der er auch praktische Konsequenzen zieht, u. a. nur gefihr-
liche und schidliche Tiere toten zu dirfen. Wahrscheinlich ist er einer der
ersten, der versucht, ein auf biopsychologischen Ahnlichkeiten beruhendes
Rechtsverhaltnis zwischen Menschen und Tieren zu griinden — aus heuti-
ger Sicht ein Sein-Sollens-Fehler. Ob er einen strikten Vegetarismus vertre-
ten hat, bleibt unklar, auch wenn er, wie zuvor Empedokles, eine vegetari-
sche Urzeit mit Tierfrieden und ohne blutige Tieropfer entwirft. Theo-
phrasts ausfithrliche Tieropferkritik hat ihm einen Asebieprozess eingetra-
gen. Grofe Teile seiner beiden verlorenen Schriften Uber den Verstand und

44

13.01.2026, 11:54:22. Jdel [


https://doi.org/10.5771/9783748907084-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gerechtigkeit fiir die unverniinftigen Tiere?

Charakter der Lebewesen sowie Uber die Frommigkeit sind von Porphyrios
aus Tyros (ca. 234-301) in seinem Werk Uber die Enthaltung vom Fleischge-
nuss (De abstinentia ab usu animalium) uberliefert.

Kein Satz bringt die sprichwortliche stoische Anthropozentrik prignan-
ter zum Ausdruck als die Behauptung des Altstoikers Chrysipp (ca.
280-207), die Gotter hatten dem Schwein eine Seele in der Funktion des
Salzes gegeben, damit sein wohlschmeckendes Fleisch nicht verfaule (Cice-
ro, De finibus bonorum et malorum 5,38, vgl. Urs Dierauer 2001, 29). Sie be-
stimmte die Alltagsideologie der rdmischen Spitantike und durch die Kir-
chenviter Grundziige der christlichen Ethik bis weit tiber das Mittelalter
hinaus. Die Stoa grenzt den Menschen aufgrund seines /ggos von den un-
verniinftigen Tieren (zoa dloga) scharf ab und letztere aus der Naturrechts-
gemeinschaft radikal aus. Hier setzten zwei bertihmte akademische Kriti-
ker an, um mit einer Verteidigung der Tiervernunft Tieren Einlass in die
stoische Naturrechtsethik zu verschaffen: der Mittelplatoniker Plutarch
und der Neuplatoniker Porphyrios.

Der griechische Philosoph und Delphi-Priester Plutarch von Chaironeia
(ca. 45-120) verfasste u. a. eine Reihe von Lehrschriften, die als Moralia
noch Montaigne und John Stuart Mill beeinflussten. Darunter finden sich
zwei Tischreden Uber die Fleischnahrung (De esu carnium), in denen Plut-
arch simtliche Tierschonungsargumente der Tradition auf den Plan ruft
und rhetorisch auch wieder mit der Wiederverkorperung von Menschen in
Tierkorpern spielt. Er unterstreicht den eigenen Wert tierischen Lebens
u. a. durch die kulturkritisch-kynische Infragestellung des kulinarischen
Luxus, um schlieflich die Tiere selbst sprechen zu lassen: ,, Tote, um zu es-
sen, aber tdte mich nicht, nur um angenehmer zu essen® (Plutarch, De esu
carnium 997F; zit. n. Heike Baranzke et al. [Hg.] 2000, 141). Interessanter-
weise lasst er die Tiere kein striktes Totungsverbot zu Nahrungszwecken
aussprechen. Spater verfasst er zwei heitere Schriften zur Verteidigung der
Tiervernunft, um die Giberzogene Anthropozentrik der Stoiker zu verspot-
ten (vgl. Urs Dierauer 1977, 279-285).

Der Neuplatoniker Porphyrios aus Tyros greift in der bereits genannten,
bis zur Neuzeit umfangreichsten und wichtigsten vegetarischen Abhand-
lung De abstinentia auch auf die Argumente Plutarchs und Theophrasts zu-
rick, dessen Schriften er durch groffziigige Zitation der Nachwelt tberlie-
fert hat (Ubaldo Pérez-Paoli 2001). Wie Plutarch so versucht auch Porphy-
rios mit der Idee der Tiervernunft die stoischen Selbstgewissheiten durch
skeptisch-logische Demontage zu erschiittern. So berechtige die von der
stoischen Instinktlehre anerkannte Tatsache, dass die Tiere von Natur aus
ohne zu lernen bestens fiir sich und ihre Nachkommen zu sorgen wiissten,
nicht dazu, auf ihre Vernunftlosigkeit, sondern eher auf ihre angeborene

45

13.01.2026, 11:54:22. Er—


https://doi.org/10.5771/9783748907084-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Heike Baranzke

Verninftigkeit zu schlieflen. Auch das Géttliche sei ja ohne Belehrung von
Natur aus verniinftig. Daher kritisiert Porphyrios die stoische Beurteilung
der Tiere am lerntheoretischen Mafistab der menschlich-diskursiven an-
statt an dem der gottlich-intuitiven Vernunft als inaddquaten Anthropo-
zentrismus.

Mindestens inspiriert durch Plutarch findet sich bei Porphyrios auch
eine besondere Argumentationsfigur, die als argument from marginal cases
bis heute eine tierethisch zweifelhafte Karriere macht (Ubaldo Pérez-Paoli
2001, 106-107). Wenn die Stoiker behaupteten, es bestehe eine natiirliche
Rechtsgemeinschaft zwischen Vernunftwesen, viele betriigerische und
morderische Menschen aber gar keine Vernunft zeigten, warum bestehe
dann kein Rechtsverhiltnis zu Haustieren, die uns viele verniinftige Dien-
ste leisteten? Seine leistungsethische ,Zweischneidigkeit“ und menschen-
rechtliche Brisanz offenbart dieses Argument heute v. a. im medizinethi-
schen Diskurs, wenn man die antiken Kriminellen durch kognitiv (noch)
eingeschrinkte Menschen ersetzt und ihnen nach der Logik des marginal
case-Arguments den unverdufSerlichen Anspruch auf Zugehorigkeit zur
Menschenrechtsgemeinschaft bestreitet (Heike Baranzke 2012).

Weiterfithrend ist hingegen die Porphyrianische Fortentwicklung von
Theophrasts (Un-)Schadlichkeits-Kriterium fiir die (Un-)Erlaubtheit von
Tiertotung. Er konzipiert daraus eine Gerechtigkeitsdefinition, die ermog-
licht, Tiere und sogar Pflanzen als Adressaten menschlich gerechten Han-
delns in die natiirliche Rechtsgemeinschaft zu integrieren:

»Die Gerechtigkeit aber besteht darin, dal man sich alles Verletzens
dessen, was selbst nicht verletzt, enthalt. So ist der Gerechte gesinnt,
nicht aber wie jene! Daher erstreckt sich die Gerechtigkeit auch wber
die Thierwelt, denn in der Nichtverletzung besteht sie. Daher sagt man
auch, das Wesen der Gerechtigkeit bestehe darin, daff die Vernunft
herrsche tiber die Unvernunft, diese aber jener folge“ (Porphyrios, De
abstinentia 111, 26, zit. n. Heike Baranzke et al. [Hg.] 2000, 162).

Die Pointe von Porphyrios” Gerechtigkeitsdefinition liegt darin, dass er auf
der Basis der Theophrast’schen Gattungsverwandtschaft von Menschen
und Tieren, der ozkezdtes, ein Menschen und Tiere gleichermaflen betref-
fendes psychobiologisches Anwendungsfeld fiir Gerechtigkeit eroffnet, die
sich in der Herrschaft der Vernunft tber die unverntnftigen Leidenschaf-
ten und Affekte zeigt (Ubaldo Pérez-Paoli 2001, 107-108). Somit transfor-
miert Porphyrios die Vernunft von einem ontologischen Besitzstand in ein
Handlungsprinzip, das den nach Gerechtigkeit Strebenden auf die Uber-
prufung seines eigenen Handelns an allen Mitgliedern der natirlichen
Rechtsgemeinschaft verweist. Der positive Nachweis, ob und inwiefern

46

13.01.2026, 11:54:22. Jdel [


https://doi.org/10.5771/9783748907084-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gerechtigkeit fiir die unverniinftigen Tiere?

Tiere verniinftig sind, verliert dagegen an Relevanz, was nicht zuletzt da-
ran deutlich wird, dass es Porphyrios gentigt, die stoischen Uberzeugun-
gen von der Unvernunft der Tiere skeptisch zu erschiittern statt zu wider-
legen (Ubaldo Pérez-Paoli 2001, 98-106). Stattdessen riickt er eine perfekti-
bilistische vegetarische Praxis als Zeichen der Enthaltsamkeit von Unge-
rechtigkeit, d. h. von der Verletzung dessen, was selbst nicht verletzt, in
den Vordergrund. — Die ganze Argumentation steht bei Porphyrios im
Rahmen eines neuplatonischen spirituell-vervollkommnungsethischen
Programms der Angleichung an Gott (homoiosis theou). Immanuel Kant
wird spater die Selbstverpflichtung zur Vermeidung verletzenden Han-
delns aus einem perfektibilistischen Rahmen herauslosen und sie zu stren-
gen vollkommenen Tugendpflichten gegen sich selbst erkldren, die dem ver-
nunftfihigen Subjekt auch in Ansehung verletzbarer Tiere zur Erfillung
auferlegt sind, ohne seine moralische Vollkommenheit dadurch zu erho-
hen. Ein gravierender materialer Unterschied zwischen Kant und Porphy-
rios betrifft die Bewertung von Tiertotung und Vegetarismus.

3. Theologische Grundziige des Mensch-Tier-Verhdltnisses im christlichen
Mittelalter

In der Spitantike steht das gesamte Arsenal von Argumenten und Ge-
sichtspunkten bereit — vom Tierwohl bis zur Kult-, Kultur- und Gesell-
schaftskritik, von der Diatetik bis zur spirituellen Selbsterldsung —, mit de-
nen der Mensch sein Verhiltnis zu den Tieren moralisch reflektieren kann.
Diese argumentative Bandbreite kommt jedoch erst in der frithen Neuzeit
wieder zum Tragen. Die christlichen Kirchenviter systematisieren das bib-
lische Ethos zunichst unter dem starken Einfluss der stoischen und plato-
nischen Philosophie. Die Notwendigkeit, den biblischen Glauben in einer
philosophisch gebildeten Umwelt zu kommunizieren, stellte die Weichen
far eine Intellektualisierung des biblisch-personalen Gottesbildes und der
Gottesbeziehung. Aufgrund der platonisierenden Identifizierung der Gott-
ebenbildlichkeit mit der Vernunft unter dem Aspekt der Unsterblichkeit
(Walter Grof§ 2001) wird die Vernunftseele zur soteriologischen Eintritts-
karte in eine leistungsethisch konzipierte Tugendgemeinschaft.

Fur das lateinische Christentum stellt Augustinus (354-430) die Wei-
chen. Er verteidigt zwar die ,,Gite der Schopfung® (vgl. Gen 1,31) gegen
die gnostische Abwertung der materiellen Welt, die im Motiv der ,,Wirde
der Kreatur® noch heute im kulturellen abendlindischen Gedichtnis pra-
sent ist (Heike Baranzke 2002). Sein beachtliches schopfungstheologisches
Engagement impliziert aber nicht, dass das individuelle Wohlergehen der

47

13.01.2026, 11:54:22. Er—


https://doi.org/10.5771/9783748907084-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hetke Baranzke

wvernunftlosen Geschopfe® sein vertieftes Interesse erregt hatte. Dieses sah
er in der Form einer christlich-schopfungstheologisch rezipierten stoischen
Instinkt- und Vorsehungslehre hinreichend gesichert und somit der
menschlichen Sorge enthoben. Stattdessen erkannte er den vernunftlosen
Kreaturen als ,,Spuren Gottes“ (vestigia Der) in der Schopfung zu, von den
Menschen als imagines Dei (,Abbild Gottes“) entlang der scala naturae
(»Stufenleiter der Natur®) kontempliert zu werden, um in ihnen den
Schoépfer zu ehren und sie gemal des ordo amoris (,Rangordnung der Lie-
be“) in der rechten gottgefilligen Weise zu gebrauchen (u#), statt in fal-
scher Weise zu geniefen (fruz) (Cornelius Mayer 1989, 205-206). Dabei
bleibt die augustinische Liebesordnung von der stoisch-anthropozentri-
schen Nutzenordnung gepragt. Der paradiesische Urvegetarismus (vgl.
Gen 1,29-30) vermag nicht zu verunsichern und die mitleidlose Totung der
vestigia Dei widerspricht nicht ihrem gottgefilligen Gebrauch.

Mit Albertus Magnus (1193-1280) und Thomas von Aquin (1225-1274)
gewinnt der christliche Aristotelismus die Oberhand und bestimmt das
hoch-, spat- und neuscholastische katholische Denken vom 13. bis ins 20.
Jahrhundert. Dadurch wird zwar ein Interesse an einer psychobiologisch
differenzierteren Wahrnehmung des Tieres als empfindungsfihigem Sin-
nenwesen befordert. Ethisch und theologisch aber bleiben Tiere weiterhin
als der Sterblichkeit verfallene, vernunftlose Kreaturen bestimmt, die dem
Menschen - hierin Augustinus folgend — zum rechten Gebrauch gegeben
sind, der allerdings sinnlose Tierqualerei als Missachtung des Schopfers
ausschlieft. Alles in allem wird der stoisch-augustinische Anthropozentris-
mus bei Thomas eher noch verschirft (Heike Baranzke 2002, Kap. I11.1.2).

4. Mensch und Tier im europdischen Denken der Neuzeit

Die Aufwertung des Individuums auf dem Hintergrund des Universali-
enstreits, die Riickbesinnung auf die biblischen und philosophischen
Quellen der Antike in Reformation und Renaissance, die Aufwertung von
Empfindung und Gefiihl als Folge eines verstirkten Interesses am Gelin-
gen des diesseitigen Lebens (Keith Thomas 1983) und die Entwicklung der
experimentellen Naturwissenschaften — all diese Hintergriinde erschiittern
die alten Gewissheiten des scholastischen ordo-Denkens mit Auswirkungen
auf das Mensch-Tier-Verhiltnis. Die auflerordentlich komplexen Debatten
werden im Folgenden unter zwei sich wechselseitig immer wieder beein-
flussenden Leitmotiven vorgestellt, unter der Frage nach der Tiervernunft
bzw. einer empfindungsfihigen Tierseele einerseits und andererseits unter
der Gerechtigkeitsfrage in Ansehung anerkannt leidensfahiger Tiere.

48

13.01.2026, 11:54:22. Jdel [


https://doi.org/10.5771/9783748907084-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gerechtigkeit fiir die unverniinftigen Tiere?

4.1 Die Tierseele im Zeichen der Skepsis — Montaigne und Descartes

Der humanistisch gebildete katholische Moralist Michel de Montaigne
(1533-1592) gibt in der Zeit der franzdsischen Religionskriege seinen
Zweifeln an der Vernunft des Menschen als der traditionell entscheiden-
den Mensch-Tier-Differenz in seinen philosophischen Essays Ausdruck. Er
gilt zusammen mit seinem Freund, dem katholischen Theologen Pierre
Charron (1541-1603), als wichtigster Vertreter der neuen Tiervernunftdis-
kussion in der Tradition von Plutarchs Moralia. Berithmt ist Montaignes
Perspektivenwechsel zu Beginn der Apologie des Raimond Sebond:

,Wie kann er [scil.: der Mensch] denn mit Hilfe seines Verstandes er-
kennen, was im verborgenen Inneren der Tiere vor sich geht? [...]
Wenn ich mit meiner Katze spiele, wer weif§ denn, ob sie sich nicht
eher die Zeit mit mir vertreibg, als ich mit ihr?“ (Michel de Montaigne
1953, 193).

Wie zuvor Porphyrios so begniigt sich auch Montaigne mit einer skepti-
schen Erschitterung menschlicher Selbstgewissheit. Letztlich halt er aber
an einer fiir ihn grundlegenden Differenz zwischen Mensch und Tier fest,
namlich dem Wissen um das eigene Sterbenmiissen. Daher schuldeten
Menschen dem verletzlichen Tier zwar Freundlichkeit und Gite, den
Menschen gegeniiber aber auch Gerechtigkeit (Markus Wild 2006,
132-133). So unterscheidet Montaigne zwischen einer rein menschlichen
Gerechtigkeitsgemeinschaft und einer auch die Tiere umfassenden Mit-
leidsgemeinschaft.

Die fiir das Mensch-Tier-Verhaltnis fatalste philosophische Neubestim-
mung geht im 17. Jahrhundert von dem in scholastischer Theologie gut
ausgebildeten Jesuitenschiiler René Descartes (1596-1650) aus. Descartes
entwickelt die skeptische Grundhaltung seiner Zeit zum methodischen
Zweifel auf der Suche nach dem, was sich der menschlichen Vernunft
nach radikaler Analyse doch noch als klare und deutliche Wahrheit zu er-
kennen gibt. Dabei orientiert er sich paradigmatisch am Aufstieg der ent-
teleologisierten mechanistischen Physik und entwickelt in intensiver Rei-
bung mit Montaignes Apologie der Tiervernunft (Markus Wild 2006,
150-151) seine Automatentheorie der Tiere, die er 1650 in der Abhandlung
iiber die Methode des richtigen Vernunfigebrauchs (Discours de la méthode pour
bien conduire sa raison et chercher la vérité dans les sciences) der Offentlichkeit
prasentiert. Darin verwirft Descartes das biophilosophische Seelenkonzept
des Aristoteles und mit ihm die aristotelisch-thomistische Seelenstufenleh-
re, indem er Seele vollig neu als res cogitans definiert, als Triger menschli-
chen Selbstbewusstseins in der Kérpermaschine. Der Vater der modernen

49

13.01.2026, 11:54:22. Er—


https://doi.org/10.5771/9783748907084-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hetke Baranzke

Bewusstseinsphilosophie spricht Tieren jeden Anteil an Vernunft und
Sprache als Funktionen der res cogitans ab. So degenerieren sie zu seelenlo-
sen Automaten, deren ehemals seelengesteuerte physiologische Funktio-
nen nun experimentell durch mechanische Zergliederung aufgeklart wer-
den kénnen.

Descartes” Tierautomatentheorie entfachte einen heftigen und komple-
xen Streit Gber die Tierseele unter philosophischen und theologischen Ge-
lehrten des 17. und 18. Jahrhunderts, dessen erste Phase der Enzyklopadist
Pierre Bayle (1647-1706) in den Artikeln ,Rorarius® und ,Pereira“ seines
Dictionnaire historique et critique (1697) darstellte. Das unerhort Neue an
der Tierautomatentheorie war, dass Descartes den Tieren nicht nur mit der
intellektualistisch-anthropozentrischen Tradition die Vernunft und die
Aussicht auf Unsterblichkeit, sondern entgegen der bisherigen Tradition
die seelenbasierte Empfindungsfiahigkeit absprach. Ende des 18. Jahrhun-
derts wird Jeremy Bentham gegen Descartes gerichtet konstatieren: ,Die
Frage ist nicht: Konnen sie denken? oder: Konnen sie sprechen?, sondern:
Konnen sie leiden? und die Weichen fiir die Dominanz des pathozentri-
schen Glickssummenutilitarismus in der modernen Tierethik stellen.

4.2 Die Entdeckung menschlicher Verantwortung fiir das leidende Mitgeschopf

Neben der durch den katholischen Cartesianismus angestofSenen Kontro-
verse Uber die Empfindungsfihigkeit von Tieren konzentrierte sich eine
mehrheitlich protestantisch getragene Diskussion auf die Frage der Be-
grindung von Menschenpflichten gegentiber Tieren bzw. Tierrechten. Die
Leidensfahigkeit der Tiere wird hier selten in Frage gestellt, sondern bildet
den meist unkontroversen Ausgangspunkt fiir die Verurteilung der Grau-
samkeit gegen Tiere. Innerhalb dieser Debatten kénnen drei einander
wechselseitig befruchtende Stringe unterschieden werden. Die eine, we-
sentlich von protestantischen Dissidentenbewegungen initiierte Linie (Rai-
ner E. Wiedenmann 1996) fihrt in die praktische Tierschutzbewegung des
19. Jahrhunderts, und zwar meist mit biblisch-theologischen Argumenten
(vgl. Heike Baranzke 2002, Kap. V.1). Bemerkenswert ist hier die Entwick-
lung von einer zunéchst rein am jenseitigen Schicksal der Tiere interessier-
ten Diskussion zu einer zunehmend die menschliche Verantwortung fiir
das innerweltliche Leiden integrierenden proleptischen Eschatologie unter
pietistischem Einfluss, unter der die christliche Nachstenliebe auf Tiere
ausgeweitet wurde (Martin H. Jung 1997 und Martin H. Jung [Hg.] 2002).
Eine zweite, v. a. der Aufklirung verpflichtete Linie eruiert nicht nur
menschliche Pflichten gegen Tiere, sondern auch die Mdglichkeit von

50

13.01.2026, 11:54:22. Jdel [


https://doi.org/10.5771/9783748907084-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gerechtigkeit fiir die unverniinftigen Tiere?

Tierrechten auf einer naturmetaphysisch oder schopfungstheologisch
grundgelegten Basis des Empfindungsgliicks analog zu der aufkeimenden
politischen Menschenrechtsidee (Hans Werner Ingensiep 1996; Heike Bar-
anzke 2002, Kap. V.2). Diese aulerordentlich lebendig gefiihrte Debatte
beeinflusst schlieflich auch jene klassisch gewordenen Sozialvertragstheo-
retiker, die das Mensch-Tier-Verhiltnis lediglich en passent, aber wirkungs-
voll, in ihren Gesellschaftsentwiirfen mitbehandeln. Auf dem Hintergrund
realer Gewalterfahrungen geht Thomas Hobbes (1588-1679) in seiner Vor-
stellung vom Naturzustand von einem Krieg aller gegen alle aus, in dem
dem Menschen von Natur aus ein umfassendes Eigentumsrecht an den
Tieren gegeben ist, das deren Unterjochung und Tétung einschliefSt.

»Denn hitte ein solches Recht nicht schon vor der Verkindigung der
Heiligen Schrift bestanden, so hitte niemand die Tiere mit Recht zur
Nahrung schlachten diirfen: eine sehr missliche Lage fiir die Men-
schen, die von den Tieren ohne Unrecht verzehrt werden, aber ihrer-
seits die Tiere nicht verzehren dirfen. Wenn es also nach dem nattrli-
chen Recht geschiceht, dass ein Tier einen Menschen toten kann, so ge-
schieht es nach demselben Rechte, dass der Mensch die Tiere schlach-
ten darf* (Thomas Hobbes 1959, 165: Vom Biirger, Kap. 8, Nr. 10).

Wihrend der Naturzustand fiir das Mensch-Tier-Verhiltnis unabanderbar
ist, kdnnen Menschen ihren Kriegszustand per Vertragsschluss beenden
und in den biurgerlichen Zustand tbergehen. Das utopische Potential ei-
nes paradiesischen Urvegetarismus (Gen 1,29-30) hat bei Hobbes keinen
Platz.

David Hume (1711-1776) schlieft sich in den Prinzipien der Moral
Hobbes grundsatzlich an, denn auch seiner Meinung nach wird die Ge-
rechtigkeitsgemeinschaft durch Vertrag begriindet, zu dem die auf Koope-
ration angewiesenen Menschen getrieben werden. Gerechtigkeit gilt folg-
lich als eine kinstliche Tugend, da sie im Willen zum Machtverzicht griin-
det. So bleiben Tiere auch bei Hume aus der Vertragsgemeinschaft ausge-
schlossen, obwohl der Skeptiker und Empirist den Vernunftbesitz und da-
mit die Mensch-Tier-Differenz gradualisiert. Allerdings mildert der moral-
sense-Vertreter seine Naturzustandskonzeption durch das principle of sympa-
thy ab, das in allen empfindungsfihigen Geschopfen natiirlicherweise ein
die Artgrenze tberspringendes Mitleidsgefiihl evoziert. Paradoxerweise
bleiben Tiere rechtlich auflen vor, weil die Natur sie mit einem stabilen
Gleichgewicht zwischen Korperkriften und Begehrlichkeiten beschenkt
hat: schwache Tiere sind geniigsam, starke Tiere vermdgen ihre starken Be-
gehrlichkeiten individuell zu befriedigen. Hier folgt Hume letztlich der
Spur der stoischen Instinktlehre. Weil Tiere keine Mangelwesen sind, miis-

S1

13.01.2026, 11:54:22. Er—


https://doi.org/10.5771/9783748907084-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hetke Baranzke

sen sie sich die Unterjochung durch das unersittliche Mangelwesen
Mensch gefallen lassen und dirfen zwar auf Mitleid hoffen, konnen aber
nicht Gerechtigkeit einklagen (Hans Werner Ingensiep/Heike Baranzke
2008, 84-85 und 96).

Auch Samuel Pufendorf (1632-1694) und Christian Thomasius
(1655-1728) hatten die Vernunftfihigkeit als Eintrittskarte in die Rechtsge-
meinschaft betrachtet, weshalb Rechtspflichten gegen vernunftlose Tiere,
also ein 7us auerhalb der socialitas der Menschen, undenkbar sind. Aller-
dings umfangen sie ihre sikulare Vernunftrechtskonzeption durch einen
vorpositiven gottesrechtlichen Rahmen, in dem Pflichten des Menschen
gegen Gott bestehen, die auch das Verhaltnis zu Tieren betreffen. ,,Ge-
brauch die Creaturen nicht zur Unehre des Schoepffers. Denn wenn sie al-
so gebraucht werden / leufft solches wider den innerlichen Gottesdienst /
welcher der Grund aller natirlichen Gesetze ist“ (Christian Thomasius
1709, 251). Die Vernunftrechtstheoretiker bezweifeln keineswegs die gott-
gegebene Legitimitit der menschlichen Tiernutzung, aber der Modus der
Tiernutzung wird einer inneren religiosen Gewissenspflicht unterstellt, die
Grausambkeit gegentiber Tieren als Beleidigung des Schopfers verbietet. Da-
mit widerspricht insbesondere Thomasius dem Hobbesianischen kriegeri-
schen Naturzustand zwischen Menschen und Tieren. Als Anhianger der
Cartesianischen Tierautomatentheorie kann er aber die Regelung nicht
mit der Vermeidung von Tierquilerei begriinden, sondern nur damit,
»dafl du durch solchen Gebrauch deine Gemiiths- und Leibesgiiter nicht
verderbest. Dieses fleuSt aus demjenigen / was wir oben von den Pflichten
des Menschen gegen sich selbst gelehret“. Thomasius subsumiert das Grau-
samkeitsverbot unter religiés begrindete Tugendpflichten gegen sich
selbst ,,in Ansehung der Tiere“ (Hans Werner Ingensiep 1996, 111) und in-
terpretiert es aufgrund seines Cartesianischen Tierverstaindnisses als spiritu-
elles Verrohungsverbot des Gemiits. Beztglich der Leibesgtiter werden dié-
tetische Zwecke verfolgt.

Gegen Ende des 18. Jahrhunderts rezipiert Immanuel Kant (1724-1804)
diesen Diskussionsstand im Kontext der Revision der Baumgarten’schen
Pflichtensystematik im ,,Episodischen Abschnitt: Amphibolie der morali-
schen Reflexionsbegriffe: das, was Pflicht des Menschen gegen sich selbst
ist, fiir Pflicht gegen Andere zu halten® in der Tugendlehre der Metaphysik
der Sitten (vgl. Heike Baranzke 2002, Kap. IV, und 2016). Wie Pufendorf
und Thomasius geht es ihm um die begriffliche Klarung der Begrindun-
gen der vielfiltigen Menschenpflichten und ihrer sich daraus ergebenden
Klassifizierung. Aber im Gegensatz zu Pufendorf und Thomasius sakulari-
siert Kant auch die Tugendpflichten mit dem Argument, dass man sich
nur gegen sinnlich gegebene Wesen verpflichten konne. Das aber trifft auf

52

13.01.2026, 11:54:22. Jdel [


https://doi.org/10.5771/9783748907084-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gerechtigkeit fiir die unverniinftigen Tiere?

Gott nicht zu. Dabei will der pietistisch erzogene Kant keineswegs religio-
se Pflichten abschaffen, sondern lediglich darauf hinweisen, dass diese bei
grindlicher Analyse eigentlich nur als Pflichten gegen sich selbst in Anse-
hung Gottes begreifbar seien. Sowenig es fiir Kant Pflichten geger den un-
sichtbaren Gott geben kann, sowenig sind fir ihn Pflichten gegen Tiere
denkbar - jedoch aus dem Grund, dass Tiere mangels Vernunft der Ver-
pflichtung nicht fahig sind. Kant, der anders als Descartes, Pufendorf und
Thomasius Tiere aber sehr wohl fir empfindungs- und leidensfahig hielt,
integriert die Verpflichtung zur Bertcksichtigung des Tierwohls als Pflich-
ten gegen sich selbst in Ansehung der Tiere als Wesen, die, darin den Men-
schen vergleichbar, verletzbar sind und deren riicksichtslose Behandlung
daher in Analogie als ungerecht erscheinen muss. Damit kommt Kant —
wie zuvor Porphyrios — zu der Moglichkeit der Integration von Tieren in
die Moralgemeinschaft, die zwar als Moralgemeinschaft nur durch moral-
fihige Vernunftwesen konstituiert werden kann, deren moralfihige Mit-
glieder aber durchaus nicht moralfihige Entitaten (Tiere, Pflanzen etc.) in
unterschiedlicher Weise als Gegenstinde menschlicher Verantwortung
entdecken und damit den Anwendungsbereich moralischer Verantwor-
tungsbereitschaft erweitern konnen.

Kant geht aber in einem interessanten Punkt noch tber Porphyrios hi-
naus. Wahrend der Neuplatoniker sein Gerechtigkeitsprinzip, sich der Ver-
letzung dessen zu enthalten, was selbst nicht verletzt, letztlich in den
Dienst der spirituellen Selbstvervollkommnung stellt, subsumiert Kant die
Verpflichtung in Ansehung tierlicher Verletzbarkeit unter die strengen
vollkommenen Pflichten gegen sich selbst, nicht aber unter die weiten un-
vollkommenen Pflichten gegen sich selbst. Das bedeutet, dass die Bertick-
sichtigung tierlicher Leidensfahigkeit kategorisch bei jedem Umgang mit
Tieren geboten ist. De facto liefert Kant hier die Begrindung fir einen
ethischen Tierschutz um des leidensfihigen Tieres willen.

Dieses in der Kant-Diskussion von Schopenhauer bis heute meist uber-
sehene, ja bestrittene Faktum im tierethisch bertichtigten § 17 der Tugend-
lehre hat Konsequenzen fir die Einschitzung der Stellung des Verro-
hungsarguments bei Kant (Heike Baranzke 2019 ). Die seit den Pythagore-
ern vertretene Hypothese, dass Grausamkeit gegen Tiere zur Grausamkeit
gegen Menschen fithren konne, war auferordentlich breitenwirksam in
den im Jahr 1751 erschienenen Stichen dber die Four Stages of Cruelty des
englischen Moralisten, Kupferstechers und koéniglichen Hofmalers Wil-
liam Hogarth (1697-1764) ins Bild gesetzt worden. Auch Kant zeigte sich
von der Botschaft des Cruelty-Zyklus angetan, die er in seiner Ethikvorle-
sung als ,gute Lehre fur Kinder” anspricht. Aber der zwar padagogisch
wertvolle, allerdings nur hypothetische Charakter der Verrohungshypothe-

53

13.01.2026, 11:54:22. Er—


https://doi.org/10.5771/9783748907084-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hetke Baranzke

se vermag ein kategorisches Verbot der Grausamkeit gegen Tiere nicht zu
begrinden. Somit rezipiert Kant das Verrohungsargument zwar, subsu-
miert aber das Grausamkeitsverbot gegen Tiere nicht unter die sozialen
Pflichten gegen andere Menschen (Heike Baranzke 2002, Kap. IV.6.3).

Kant hat den Schritt der Verankerung des Tierschutzes in der Rechtsleh-
re nicht selbst vollzogen. Dennoch hat er sowohl der deutschen Tier-
schutzbewegung als auch der rechtlichen Etablierung des Verbots der Tier-
qualerei im 19. Jahrhundert einen auferordentlich starken Impuls gegeben
— allerdings nicht durch seine subtile Etablierung des ethischen Tierschut-
zes, sondern durch seine Tradierung des Verrohungsarguments. ,,Auch
Kant stimmt den Ideen des Thierschutzes bei®, heifit es in einer Festgabe
zum 50-jahrigen Bestehen des Dresdener Tierschutzvereines mit ausdriick-
lichem Verweis auf § 17 der Tugendlehre (Gustav Schaefer 1889, 15), und
Ignaz Bregenzer lobt: ,Dieser blendende Einfall hat unverkennbar weitge-
henden Einfluf§ auf die modernen Thierqualereigesetze getibt, namentlich
hinsichtlich der systematischen Stellung des Delikts“ (Ignaz Bregenzer
1894, 200). Die Verkennung von Kants Argumentation wird bei dem Juris-
ten Theodor Hans Juchem besonders deutlich, wenn er behauptet:

,Das Tier wird nicht um seiner selbst willen, sondern um des Men-
schen willen geschitzt. Aber gerade deshalb mufte die Auffassung
Kants Erfolg haben und dem Tierschutzgedanken zum Durchbruch
verhelfen. [...] Durch Kant fand der Gedanke, daf die Tierqualerei die
Moral auch im Verhaltnis zu anderen Menschen schwiche, allgemeine
Verbreitung“ (Theodor Hans Juchem 1940, 32).

Fir die gegenwirtig dominierende anglophone Tierethik und Tierrechts-
bewegung ist eine FuSnote aus der zweiten Auflage von Jeremy Benthams
(1748-1832) An Introduction to the Principles of Morals and Legislation
(1789/1948) der Startpunkt. Die Fuinote endet mit dem berithmten anti-
cartesianischen Statement: ,, The question is not, Can they reason? nor, Can
they talk? but, Can they suffer? (Jeremy Bentham 1948, 412, Anm.), womit
der Begrinder des Glickssummenutilitarismus der modernen Tierethik
ihr pathozentrisches Kriterium definiert. In seiner Tierbefreiungsvision,
die der Jurist, Philosoph und Sozialreformer einer von Franzdsischer Revo-
lution und von Grausambkeit gegen Tiere gleichermafen bewegten Offent-
lichkeit vor Augen stellt, parallelisiert er zwar die in der protestantischen
Tierethikliteratur verbreitete Kritik an dem verfehlten Herrschaftsauftrag
als ,Tyrannei“ mit der abolitionistischen Bewegung. Obwohl sich der
Fleischesser Bentham in seinen konkreten Forderungen weder von Kant
noch von Schopenhauer (Hans Werner Ingensiep/Heike Baranzke 2008,
98-102) unterscheidet, wird er durch die rhetorische Stilisierung der Tier-

54

13.01.2026, 11:54:22. Jdel [


https://doi.org/10.5771/9783748907084-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gerechtigkeit fiir die unverniinftigen Tiere?

schutz- als Emanzipationsbewegung zum Schopfer eines neuen Mythos,
niamlich dem der modernen Tierbefreiung (Peter Singer 1982), der heute
weit tiber Bentham hinaus mit einer egalitiren Gerechtigkeitsvorstellung
von gleichen Rechten fiir Menschen und Tiere gefiillt wird, bis hin zum
Totalverzicht auf jegliche Nutzung von Tieren.

S. Fazt

Der Spurt durch fast 3000 Jahre Reflexionsgeschichte auf die Mensch-Tier-
Beziechung hat die Einseitigkeiten des Kampfes um die Definitionen von
Moralgemeinschaften zutage gefordert. Weder Vernunft- noch Empfin-
dungs- bzw. Leidensfahigkeit sind je fiir sich allein hinreichend, um der
moralischen Verantwortung fiir vulnerable Wesen gerecht zu werden.
Vielmehr erftllen die beiden Pole je unterschiedliche Funktionen in der
ethischen Argumentation. Wahrend verniinftige Willensbestimmung Mo-
ralfahigkeit konstituiert — denn nur vernunftfahige Wesen sind zur ethisch
reflektierten Ubernahme von Verantwortung in der Lage —, bestimmt die
Verletzlichkeit, wie man mit Tieren aufgrund ihrer Verletzlichkeit umge-
hen soll. Erst durch die Berticksichtigung beider Pole, Vernunft und psy-
chophysische Verletzlichkeit, verliert die Vernunft als ,anthropologische
Differenz® ihren Ausschlusscharakter, indem sie sich als moralisch-prakti-
sche Vernunft in Ansehung der Verletzlichkeit von Menschen und Tieren
in die tatige Verantwortung nehmen lasst. Dann entstehen integrative Ver-
antwortungs- und Gerechtigkeitsargumentationen wie z. B. bei Porphyrios
und Kant, mit denen tierethische Probleme differenziert angegangen wer-
den kénnen, ohne eine menschenrechtsgefihrdende Zweischneidigkeit zu
entfalten (Heike Baranzke 2019 a).!

Literatur

Aurelius Augustinus 1998, Uber die Lebensfithrung in der Katholischen Kirche
und Uber die Lebensfihrung der Manichier, zwei Biicher (iibersetzt von
Rutzenhoéfer, Elke), Berlin (Diss. FU Berlin, Mikrofiche-Ausgabe).

Bamberger, Herz 1897, Das Tier in der Philosophie Schopenhauer’s, Wiirzburg.

1 Der vorliegende Beitrag ist eine tiberarbeitete Version von Heike Baranzke/Hans
Werner Ingensiep 2019.

55

13.01.2026, 11:54:22. Er—


https://doi.org/10.5771/9783748907084-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hetke Baranzke

Baranzke, Heike 2002, Wiirde der Kreatur? Die Idee der Wiirde im Horizont einer
integrativen Bioethik (Epistemata. Wirzburger Wissenschaftliche Schriften/
Reihe Philosophie 328), Wiirzburg.

Baranzke, Heike 2012, Zwischen Speziesismus und Lockes Personbegriff. Was Pe-
ter Singers Tierethik zweischneidig macht, in: Jihnichen, Traugott/Wustmans,
Clemens (Hg.) 2012, Tierethik. Biblisch-historische Grundlagen — normative
Perspektiven — aktuelle Herausforderungen (Sozialethische Materialien 2), Ka-
men, 41-55.

Baranzke, Heike 2016, Do Animals have a Moral Right to Life? Bioethical Chal-
lenges to Kant’s indirect Duty Debate and the Question of Animal Killing, in:
Meijboom, Franck L. B./Stassen, Elsbeth N. (Hg.) 2016, The end of animal life:
A start for ethical debate. Ethical and Societal Considerations on Killing Ani-
mals, Wageningen, 61-77.

Baranzke, Heike 2019 a, Kurzschlisse in der Tierrechtsdiskussion. Zur Frage der
Rechtspersonalitit aus ethischer Sicht, in: Zeitschrift fiir Evangelische Ethik 63
(1), 21-33.

Baranzke, Heike 2019 b, Art. ,,Kreaturwirde/Mitgeschopflichkeit®, in: Ach, Johann
S./Borchers, Dagmar (Hg.) 2019, Handbuch Tierethik, Stuttgart, Weimar,
173-178.

Baranzke, Heike 2019 ¢, Verrohungsargument, in: Ach, Johann S./Borchers, Dag-
mar (Hg.) 2019, Handbuch Tierethik, Stuttgart, Weimar, 219-224.

Baranzke, Heike/Gottwald, Franz Theo/Ingensiep, Hans Werner (Hg.) 2000, Leben
- Toten — Essen. Anthropologische Dimensionen, Stuttgart.

Baranzke, Heike/Ingensiep, Hans Werner 2019, Was ist gerecht zwischen Mensch
und Tier? Religion und Philosophie von den europiischen Anfingen bis zum
18. Jahrhundert, in: Diehl, Elke/Tuider, Jens (Hg.) 2019, Haben Tiere Rechte?
Aspekte und Dimensionen der Mensch-Tier-Beziechung (bpb Schriftenreihe
10450), Bonn, 24-38.

Bentham, Jeremy 1948, An Introduction to the Principles of Morals and Legislati-
on (gedruckt 1780, verdffentlicht 1789), Oxford.

Bregenzer, Ignaz 1894, Thier-Ethik, Bamberg.

Cavalieri, Paola/Singer, Peter (Hg.) 1994, Menschenrechte fiir die GroSen Men-
schenaffen, Miinchen.

Cohen, Noah J. 1959, Tsa’ar Ba’ale Hayim — The Prevention of Cruelty to Animals:
Its Bases, Development and Legislation in Hebrew Literature, Washington,
D.C.

Dierauer, Urs 1977, Tier und Mensch im Denken der Antike, Amsterdam.

Dierauer, Urs 2001, Vegetarismus und Tierschonung in der griechisch-romischen
Antike, in: Linnemann, Manuela/Schorcht, Claudia (Hg.) 2001, Vegetarismus.
Zur Geschichte und Zukunft einer Lebensweise (Tierrechte — Menschenpflich-
ten 4), Erlangen, 9-72.

Diogenes Laertius 21967, Leben und Meinungen beriihmter Philosophen (Philoso-
phische Bibliothek 53/54), Hamburg.

56

13.01.2026, 11:54:22. Jdel [


https://doi.org/10.5771/9783748907084-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gerechtigkeit fiir die unverniinftigen Tiere?

Ebach, Jurgen 1986, Ursprung und Ziel. Erinnerte Zukunft und erhoffte Vergan-
genheit. Biblische Exegesen — Reflexionen — Geschichten, Neukirchen-Vluyn.
Goldschmidt, Lazarus 1925, Der Babylonische Talmud. Mit Einschluss der voll-

stindigen Mischnah 6, Berlin/Wien.

Gosepath, Stefan 2004, Gleiche Gerechtigkeit. Grundlagen eines liberalen Egalita-
rismus, Frankfurt a. M.

Grof3, Walter 2001, Gen 1,26.27; 9,6: Statue oder Ebenbild Gottes?, in: Jahrbuch fir
Biblische Theologie 15: Menschenwiirde, Neukirchen-Vluyn, 11-38.

Hobbes, Thomas 1959, Vom Menschen. Vom Biirger (eingeleitet und hg. von
Gawlick, Giinter) (Philosophische Bibliothek 158), Hamburg.

Hoffe, Otfried 1993, Moral als Preis der Moderne. Ein Versuch tiber Wissenschaft,
Technik und Umwelt, Frankfurt a. M.

Ingensiep, Hans Werner 1996, Tierseele und tierethische Argumentationen in der
deutschen philosophischen Literatur des 18. Jahrhunderts, in: Internationale
Zeitschrift fur Geschichte und Ethik der Naturwissenschaften, Technik und Me-
dizin, N. S. Vol. 4, Nr. 2, 103-118.

Ingensiep, Hans Werner 2001, Geschichte der Pflanzenseele. Biologische und phi-
losophische Entwiirfe von der Antike bis zur Gegenwart, Stuttgart.

Ingensiep, Hans Werner/Baranzke, Heike 2008, Das Tier (Grundwissen Philoso-
phie, Reclam 20320), Stuttgart.

Juchem, Theodor Hans 1940, Die Entwicklung des Tierschutzes von der Mitte des
18. Jahrhunderts bis zum Reichsstrafgesetzbuch von 1871, Diss., Koln.

Jung, Martin H. 1997, Die Anfinge der deutschen Tierschutzbewegung im 19.
Jahrhundert, in: Zeitschrift fiir Wirttembergische Landesgeschichte 56,
205-239.

Jung, Martin H. (Hg.) 2002, Christian Adam Dann/Albert Knapp. Wider die Tier-
quilerei. Frihe Aufrufe zum Tierschutz aus dem wiirttembergischen Pietismus
(Kleine Texte des Pietismus 7), Leipzig.

Kehl, Medard 2008, Und Gott sah, dass es gut war. Eine Theologie der Schopfung,
Freiburg i. Br. etc.

Landmann, Michael 1959, Das Tier in der judischen Weisung, Heidelberg.

Lintner, Martin M. 2017, Der Mensch und das liebe Vieh. Ethische Fragen im Um-
gang mit Tieren. Mit Beitrigen von Christoph J. Amor und Markus Moling,
Innsbruck.

Mayer, Cornelius 1989, ,Amat deus creaturam suam® und ,,Disce amare in creatura
creaturem®. Augustins Lehre tber die Dignitit der Kreatur, in: Franke, Thomas/
Knapp, Markus/Schmid, Johannes (Hg.) 1989, Creatio ex amore. Beitrige zu
einer Theologie der Liebe (FS Alexandre Ganoczy zum 60. Geburtstag), Wiirz-
burg, 192-209.

de Montaigne, Michel 1953, Die Essais (ausgewahlt, tibertragen und eingeleitet von
Arthur Franz), Leipzig.

57

13.01.2026, 11:54:22. Er—


https://doi.org/10.5771/9783748907084-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hetke Baranzke

Pérez-Paoli, Ubaldo 2001, Porphyrios’ Gedanken zur Gerechtigkeit gegentiber Tie-
ren, in: NiewOhner, Friedrich/Seban, Jean-Loup (Hg.) 2001, Die Seele der Tiere
(Wolfenbiitteler Forschungen 94), Wiesbaden, 93-110.

Rohrig, Eberhard 2000, Mitgeschopflichkeit. Die Mensch-Tier-Beziehung als ethi-
sche Herausforderung im biblischen Zeugnis, in der Theologiegeschichte seit
der Reformation und in schépfungstheologischen Aussagen der Gegenwart (Eu-
ropaische Hochschulschriften/Reihe 23/Theologie 706), Frankfurt a. M.

Schaefer, Gustav 1889, Die geschichtliche Entwicklung des Tierschutzes, Dresden.

Schopenhauer, Arthur 1939, Simtliche Werke 6: Parerga und Paralipomena 2 (neu
bearbeitet und hg. von Arthur Hibscher), Leipzig.

Schroer, Silvia/Staubli, Thomas 1998, Die Korpersymbolik der Bibel, Darmstadt.

Singer, Peter 1982, Befreiung der Tiere, Miinchen.

Teutsch, Gotthard M. 1987, Mensch und Tier. Lexikon der Tierschutzethik, Gottin-
gen.

Thomas, Keith 1983, Man and the Natural World. A History of the Modern Sensi-
bility, New York.

Thomasius, Christian 1709, Von der gottlichen Rechtsgelehrtheit, Halle.

Tugendhat, Ernst 21994, Vorlesungen tber Ethik, Frankfurt a. M.

Waskow, Arthur 1995, Down to Earth-Judaism. Food, Money, Sex, and the Rest of
Life, New York.

Wiedenmann, Rainer E. 1996, Protestantische Sekten, hofische Gesellschaft und
Tierschutz, in: Koélner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie 48,
35-65.

Wild, Markus 2006, Die anthropologische Differenz. Der Geist der Tiere in der fri-
hen Neuzeit bei Montaigne, Descartes und Hume (Quellen und Studien zur
Philosophie 74), Berlin.

Zander, Helmut 1999, Geschichte der Seelenwanderung in Europa. Alternative re-
ligiose Traditionen von der Antike bis heute, Darmstadt.

58

13.01.2026, 11:54:22. Jdel [


https://doi.org/10.5771/9783748907084-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. Biblische Tiergerechtigkeit zwischen Herrschaft und Barmherzigkeit
	2. Mensch und Tier im griechischen Mythos und in der antiken Philosophie
	3. Theologische Grundzüge des Mensch-Tier-Verhältnisses im christlichen Mittelalter
	4. Mensch und Tier im europäischen Denken der Neuzeit
	4.1 Die Tierseele im Zeichen der Skepsis – Montaigne und Descartes
	4.2 Die Entdeckung menschlicher Verantwortung für das leidende Mitgeschöpf

	5. Fazit
	Literatur

