Q
a
~
(3]
o
(@]
g
-+
w
(o]
(a ¥
(]
a
F—
(]
=]
(o]
=
o
(@]
-
-+
-
e
R

FABIAN GOPPELSRODER

Lwischen Sagen
und Zeigen

Wittgensteins Weg von
der literarischen zur
dichtenden Philosophie

[transcript]



https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fabian Goppelsroder
Zwischen Sagen und Zeigen

14.02.2026, 14:2119.



https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fabian Goppelsroder studierte Philosophie und Geschichte in Berlin und
Paris. Seit 2005 arbeitet er in Stanford (CA) an einer Doktorarbeit zur Ges-
te. Er ist Herausgeber des 2006 beim diaphanes-Verlag Berlin erschiene-
nen Buches »Wittgensteinkunst. Anniherungen an eine Philosophie und
ihr Unsagbares«.

14.02.2026, 14:2119. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FABIAN GOPPELSRODER
Zwischen Sagen und Zeigen
Wittgensteins Weg von der literarischen

zur dichtenden Philosophie

[transcript]

14.02.2026, 14:2119.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mit Unterstiitzung der Division of Literatures, Cultures, and Languages
der Stanford University (CA)

Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet
tiber http://dnb.ddb.de abrufbar.

© 2007 transcript Verlag, Bielefeld

@ @@@ This work is licensed under a Creative Commons
BY NC ND

Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

Umschlaggestaltung: Kordula Rockenhaus, Bielefeld
Lektorat & Satz: Sigrid Goppelsroder

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
ISBN 978-3-89942-764-6

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem
Zellstoff.

Besuchen Sie uns im Internet: http://www.transcript-verlag.de

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschiiren an un-
ter: info@transcript-verlag.de

14.02.2026, 14:2119. Acce:


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

Inhalt

Vorbemerkung
Einleitung

Der Tractatus als literarisches Werk
1 Was sich sagen lésst
2 Was sich zeigt...

Wittgenstein als Architekt

1 Riickkehr aus der Provinz
2 Der Philosoph als Architekt
3 Préazision als Obsession

4 Irritation als Prinzip

Ethnologische Wende am Leitfaden der Poesie

1 Was es heifst, Philosophie zu dichten

2 Philosophie als Empfangen

3 Poesie gegen die Kénnensideologie der erkldarenden Theorie

Sprachspielphilosophie und Wahrnehmung
1 Wittgenstein und Augustinus
2 Das Sprachspiel als neues Konzept

Wittgensteins eigene philosophische Praxis

1 Die Praxis der Philosophischen Untersuchungen

2 Die Praxis des Tractatus

3 Radikalisierung der literarischen zur dichtenden Philosophie

Anmerkungen

Literatur

14.02.2026, 14:21:19.

13
14
27

35
35
36
39
44

47
48
56
58

63
65
70

85
85
87
88

91

157


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorbemerkung

Ludwig Wittgensteins Philosophie war immer schon Philosophie-
ren. Von ihrer frithen bis zu ihrer spaten Phase ist sie nicht auf ein
abstrakt rekonstruierbares Denkgebdude zu reduzieren. Das
>Wie, die Form ist Wittgenstein nicht lediglich marginaler Zusatz
zu einem eigentlich wichtigen Inhalt. Vielmehr setzt er grofite An-
strengungen gerade an die Ausarbeitung seiner Texte: Der Kampf
um die Wahrung der besonderen tractarianischen Gestalt wih-
rend der Verhandlungen um die Publikation seines Erstlings-
werks ist in Briefen gut dokumentiert und die unermiidliche Neu-
anordnung und Variation der in Notizbticher und auf Zettel ge-
schriebenen aphoristisch anmutenden Bemerkungen der Spatphi-
losophie bereits legendér. Tatsachlich hat nicht zuletzt diese akri-
bische Formarbeit Wittgensteins (Euvre zu einem tiber das Gesag-
te hinausgehend zeigenden Werk gemacht, um es in seiner eige-
nen Terminologie auszudriicken. Wittgensteins philosophische
(Uberzeugungs-)Kraft liegt nicht allein in seinen Argumenten; sie
ist auch Folge des literarisch-poetischen Charakters seiner Texte.

Fiir eine dieses Philosophieren analysierende Arbeit liegt hier
ein Problem: In der auf Allgemeinheit ihrer Thesen zielenden
Vorgehensweise macht sie tendenziell gerade das, was es nach
Wittgenstein zu vermeiden gilt. Sie strebt in Richtung der Theorie,
auf allgemein definierte Begriffe. So steht sie in Gefahr, gerade die
Tiefe dieser Texte zu verfehlen.

Um der Besonderheit des Wittgensteinschen Werks zumindest
ansatzweise Rechnung zu tragen, habe ich mich deshalb fiir die
vorliegende Arbeit zu leichten formalen Abénderungen gegen-

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

tiber den tiblichen akademischen Standards entschlossen: Im Sin-
ne der methodischen Idee einer zibersichtlichen Darstellung wurde
die Diskussion der Sekundirliteratur in die Fusnoten verschoben.
Der Fliefstext ist so weitgehend eine chronologisch an den Texten
Wittgensteins entlang entwickelte Interpretation seiner Philoso-
phie, welche versucht, deren zeigende Dimension mit zu bertick-
sichtigen, indem sie die nicht explizit gemachten gedanklich not-
wendigen Zwischenglieder hinzuftigt. Diese Zwischenglieder erge-
ben sich nun insbesondere aus der Einbettung der Arbeiten Witt-
gensteins in ihren biographisch-historischen und intellektuellen
Hintergrund. Auch dieser Hintergrund, die Verquickung von
Denken und Leben bei Wittgenstein, aber auch die Familiendhn-
lichkeit einiger seiner Ideen mit anderen wichtigen >Denkpara-
digmenc« des zwanzigsten Jahrhunderts wird - zumindest in An-
sdtzen - in den Fufinoten ausgeleuchtet. Diese erlangen so beinahe
den Status eines zweiten, erliuternden Textes. Ein eher assoziati-
ver als linear argumentierender Text, dessen relative Selbstandig-
keit dadurch markiert ist, dass er als Endnoten hinter den Flief3-
text gesetzt wurde. Es ist dem Leser nun selbst tiberlassen, ob er
wiahrend der Lektiire zwischen beiden Teilen der Arbeit hin- und
her springt oder lieber den einen nach dem anderen liest.

Auch das zweite Hauptkapitel zur Architektur, zum Palais
Stonborough in Wien hat eine besondere Funktion. In die direkte
Auslegung seiner Philosophie nicht integrierbar, ldsst sich hier die
Wittgenstein in besonderer Weise charakterisierende unauflosbare
Verquickung von Lebensfragen und philosophischen Problemen
sehr gut zeigen. So ist es nicht nur retardierendes Moment in der
ansonsten mit hoherem Tempo entwickelten Argumentation mei-
ner Arbeit, sondern zugleich eine Art Folie, welche erst spater ex-
plizit philosophisch behandelte Probleme bereits durchscheinen
lasst und so durch Sensibilisierung fiir bestimmte Fragen das Ver-
standnis der Spitphilosophie erleichtert.

All diejenigen zu erwihnen, die mir auf unterschiedliche Weise
mit dieser Arbeit geholfen haben, hief3e, ein kurzes Buch lang ma-
chen. Daher sei an dieser Stelle ausdriicklich nur Gunter Gebauer
in Berlin fiir seine Betreuung und Unterstiitzung wéhrend der
Magisterphase gedankt, sowie der Division of Literatures, Cultures,
and Languages der Stanford University fiir die grofiziigige finan-
zielle Hilfe, die den Druck dieses Buches moglich gemacht hat.

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

Nur wenige Denker haben im Verlauf ihrer philosophischen Ent-
wicklung einen dhnlich radikalen Wandel vollzogen wie Ludwig
Wittgenstein. Sein Werk, so scheint es, zerfillt in zwei Teile. Die
logische Idealsprache der Frithphase weicht in der Spétphiloso-
phie der alltidglichen Umgangssprache als Ausgangspunkt und
Gegenstand der Uberlegungen, die lineare Denkweise des Tracta-
tus der assoziativen, nur in Paragraphen geordneten, wie sie sich
in den Philosophischen Untersuchungen findet. Entsprechend ersetzt
eine bilderreiche, bewegte, mit Beispielen und Fragen durchsetzte
Redeweise die niichtern-apodiktische seines Frithwerks. Die Ana-
lyse zielt nicht mehr auf eine allgemeine Satzform als irreduziblen
Grundbaustein unserer Sprache, sondern auf ein das jeweilige
Sprechereignis immer schon iibersteigendes, es zugleich aber
grundlegend mitbestimmendes Satzsystem; man kann sagen, die
Sprache wird nun nicht mehr vom Satz, vielmehr der Satz von der
Sprache her verstanden.

Es verwundert somit kaum, dass diese Neuorientierung seiner
Philosophie haufig genug als radikaler Bruch Wittgensteins mit
den Gewissheiten seiner frithen Phase interpretiert wurde. Die
Philosophischen Untersuchungen werden in dieser Perspektive als
das methodische Hauptwerk der >Philosophie der normalen Spra-
che« verstanden, die den Tractatus ersetzt als das »Grundbuch des
logischen Empirismus«, welches »die Sprachkritik und Metaphy-
sikkritik mit den Mitteln der formalen Logik iibt und sich in be-
wusster Nahe zu den Naturwissenschaften bewegt«!. Dieses allzu
schlichte Zweiphasenmodell erweist sich immer deutlicher als re-

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

visionsbediirftig. Mit dem besseren Zugriff auf die Texte aus
Wittgensteins Nachlass wird ein Verstdndnis seines Lebenswerkes
moglich, welches gerade auch dessen inhdrente Kontinuitit be-
sonders betont.2 Das 1993 begonnenen Editionsprojekt der Wiener
Ausgabe, welches sich zum Ziel gesetzt hat, simtliche Texte aus
Wittgensteins Nachlass vollstandig und ausschliefllich der Chro-
nologie nach geordnet zu veroffentlichen, markiert insofern einen
ersten Hohepunkt dieser Tendenz, als nun ganz explizit von einer
Einteilung des Wittgensteinschen Werkes in diskrete Elemente
Abstand genommen wird. Im Unterschied zu der Editionsstrate-
gie der Nachlassverwalter sollen die vorgefundenen Bemerkun-
gen und Paragraphen der hinterlassenen Manuskriptbande und
Zettel nicht mehr selektiert und zu Biichern zusammengefasst
werden. Ziel der Wiener Ausgabe ist es vielmehr, die »Mehrdimen-
sionalitdt, das Partiturartige mancher der Manuskripte«® in den
Vordergrund zu riicken, die inneren Verflechtungen des Witt-
gensteinschen Denkens zuginglich zu machen und gerade hiermit
der zu schnellen Annahme fundamentaler Briiche vorzubeugen.*

Tatsachlich hat Wittgenstein selbst auf den Zusammenhang
seiner beiden Hauptwerke hingewiesen. Seine spéte Philosophie
betrachtete er als keineswegs unabhingig von seinen friithen
Arbeiten. Nicht zuletzt zeigt das sein Vorhaben, die Philosophi-
schen Untersuchungen mit dem Tractatus gemeinsam in einem
Band zu publizieren. Und doch sollte so nicht einfach eine unge-
brochene Entwicklung seines Lebenswerkes suggeriert, als viel-
mehr die Beziige durch den Kontrast vor Augen gestellt werden®.
Wie die Annahme eines von Wittgenstein I v6llig unabhéngigen
Wittgenstein II das (Euvre dieses Philosophen nicht richtig zu fas-
sen vermag, so steht die zu starke Betonung der Kontinuitét in der
Gefahr, den Blick auf die sich aus den zahlreichen Zwischenschrit-
ten entwickelnde radikal neue Art seines spaten Philosophierens
zu verstellen. Es muss mithin ein Weg jenseits dieses Entweder-
oder gefunden werden.

Ein solch >dritter Weg« findet sich, wenn man nicht so sehr
Wittgensteins Philosophie als vielmehr sein Philosophieren be-
trachtet. So wichtig sein Beitrag mindestens als Ideengeber auf
systematischem Gebiet auch gewesen sein mag - Sprachphiloso-
phie, analytische Philosophie, Ethnomethodologie wurden durch
sein Werk inspiriert -, Wittgensteins philosophische Praxis als
Lehrer und auch seine Texte in ihrer konkreten Form gehen tiber

10

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

diesen als Theorie rekonstruierbaren Gehalt hinaus.¢ In seinen Re-
flexionen auf das eigene Tun finden sich immer wieder Hinweise,
welche die Bedeutung dieser analytisch nur schwer fixierbaren
Dimensionen betonen: Den Tractatus bezeichnet er gegeniiber
Ludwig von Ficker als ein auch literarisches Werk, somit als einen
Text, der jenseits dessen, was er auf inhaltlicher Ebene transpor-
tiert, auch durch seine sinnlich wahrnehmbare Form wirkt.” Und
wenn er in den Jahren 1933/1934 - den Tractatus bereits deutlich
hinter sich, den ersten Entwurf seines kiinftigen Hauptwerkes
aber noch vor sich? -, in der Zeit des grundlegenden Wandels sei-
nes Philosophierens notiert: »Philosophie diirfte man eigentlich
nur dichten«?, so kann gerade dies als eine die Verdnderungen wie
die inneren Beziige seiner Entwicklung von der Frith- zur Spét-
philosophie charakterisierende Bemerkung gelesen werden.10
Wittgensteins Beschreibung der eigenen Texte als kiinstlerisch ge-
formte gibt somit einen Hinweis, auf welcher Basis sein Philoso-
phieren mit Briichen wie Kontinuitdten nachzuvollziehen ist: Ent-
lang der Begriffe des Literarischen und des Poetischen bzw. Dich-
terischen, welche die Wahrnehmung mit allen Korpersinnen un-
hintergehbar in diese Philosophie hineinholt, erweist sie sich als
eine philosophische Praxis, in welcher der linguistic turn immer
schon mit einem pragmatic und iconic turn avant la lettre einher-
geht.

11

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Tractatus als literarisches Werk

»Dieses Buch wird vielleicht nur der verstehen, der die Gedanken,
die darin ausgedriickt sind - oder doch dhnliche Gedanken -
schon selbst einmal gedacht hat. - Es ist also kein Lehrbuch. - Sein
Zweck wire erreicht, wenn es einem, der es mit Verstandnis liest,
Vergniigen bereitete«!, schreibt Wittgenstein im Vorwort seines
ersten und einzigen zu Lebzeiten verdffentlichten Buches?; als ein-
leitende Bemerkung fiir ein philosophisches Werk recht tiberra-
schend: Er fordert hier letztlich nicht weniger denn die Geistes-
verwandtschaft des Lesers als Bedingung gelingender Lektiire.
Nur wer das Gesagte direkt, ohne weitere Herleitung als relevant
annehmen kann, wird den Tractatus verstehen. Die gebotenen Ar-
gumente sind mithin nicht zwingend. Sie legitimieren sich nicht
voll aus sich selbst. Vielmehr setzen sie eine Art Grundeinstellung
des Lesers voraus, die ihnen erst ermoglicht, ihre Wirkung ganz
zu entfalten. Der Tractatus ist somit kein Lehrbuch, nicht vollstin-
dig allgemein kodifiziert und nicht komplett von der Situation
seines Lesers zu losen. Der Rezipient muss selbst etwas bieten, ge-
eignet sein. Erst auf der Basis einer solchen Gemeinsamkeit, einer
Ahnlichkeit im Denken kann der Text sein Ziel schliefllich errei-
chen: dem verstdndigen Leser Vergniigen zu bereiten.

Ein Rezipient wie Frege musste hierauf® recht irritiert reagie-
ren: »Die Freude beim Lesen ihres Buches kann also nicht mehr
durch den schon bekannten Inhalt, sondern nur durch die Form
erregt werden, in der sich etwa die Eigenart des Verfassers aus-
prédgt. Dadurch wird das Buch eher eine kiinstlerische als eine
wissenschaftliche Leistung; das, was darin gesagt wird, tritt zu-

13

14.02.2026, 14:21:16.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

riick hinter das, wie es gesagt wird.«* Das ganze Werk ist ebenso
literarisch wie logisch.

Wittgenstein meinte Russell gegentiber zwar, dass Frege »kein
Wort« von seiner Arbeit verstehe, die Kritik scheint sich aller-
dings nicht auf die Qualifizierung seines Werkes als eines literari-
schen zu beziehen. Man kann viel eher vermuten, dass er das
Missverstindnis gerade in Freges Abwertung dieses Charakterzugs
des Tractatus verortete. In seinen Bemiithungen um einen Verleger
streicht er das Gewicht dieser Besonderheit noch heraus. Indirekt,
wenn er versucht seine Arbeit bei Jahoda, dem Verleger von Karl
Kraus, und bei Braumiiller, dem Verlag Otto Weiningers, unter-
zubringen,® explizit aber in einem Brief an Ludwig von Ficker,
den Herausgeber der Zeitschrift Der Brenner, dem er seinen Text
als »streng philosophisch und zugleich literarisch« beschreibt, und
die Prazisierung direkt hinterher reicht: »es wird aber doch nicht
darin geschwefelt.«” Wittgenstein will so mit dem >Literarischenx
einen spezifischen Charakterzug seines Tractatus bezeichnen, der
das herkommlich Philosophische tibersteigt, ohne sich dabei le-
diglich in Formulierungskunst zu erschopfen.

1 Was sich sagen lasst

1.1 Von der Mathematik zur Logik —
vom Paradox zur Philosophie

Der Tractatus logico-philosophicus ist Hauptwerk und Kondensat
der Philosophie Wittgensteins in seiner frithen Phase. Mit ihm
meint er, »die Probleme im Wesentlichen endgiiltig gelost zu ha-
ben.«® Mit seiner Fertigstellung ist mithin auch Wittgensteins
eigene Aufgabe erfiillt. Nach dem Ersten Weltkrieg beschlieft er
noch in Kriegsgefangenschaft, Grundschullehrer zu werden. Tat-
sdchlich arbeitet er nach einer kurzen Zwischenstation als Gért-
nergehilfe im Stift Klosterneuburg bei Wien von September 1920
bis ins Frithjahr 1926 hinein an kleinen und kleinsten Dorfschulen
in der osterreichischen Provinz, ohne das philosophische Leben in
Cambridge oder in Wien zu verfolgen.®

Diese grundsitzliche Abwendung von allem, was zuvor tiber
Jahre hinweg seine beinahe einzige Beschiftigung gewesen war,
wirft ein besonderes Licht auf die Art der Aufgabe, welcher sich

14

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER TRACTATUS ALS LITERARISCHES WERK

Wittgenstein seit seiner Immatrikulation am Trinity College 1912
philosophisch gewidmet hatte: Sie scheint ihm auf den ersten
Blick in geradezu klassisch mathematischer Manier ein Problem
gewesen zu sein, das es nun Schritt fiir Schritt endgiiltig zu 16sen
galt.10

Tatsdchlich gelangt Wittgenstein tiber die Mathematik zur Lo-
gik und zur Philosophie. Nach zwei Jahren Maschinenbaustu-
dium in Berlin wechselt er 1908 nach Manchester, um Fluginge-
nieur zu werden, wo er sich allerdings rasch auf theoretische Pro-
bleme konzentriert, die ihn nun immer dichter an die reine Ma-
thematik heranfiithren. Mit der Lektiire von Russells The Principles
of Mathematics findet er das Gebiet, in welchem er hofft, einen
wirklich grofien Beitrag leisten zu kénnen.!! Russell versucht hier,
die gesamte reine Mathematik aus wenigen logischen Grundprin-
zipien abzuleiten, Mathematik und Logik mithin gleichzusetzen.
Im Gegensatz zu den meisten damals giangigen philosophischen
Uberlegungen behauptete er so die Unabhéngigkeit auch der Ma-
thematik von der Erscheinungswelt, von Raum und Zeit. Sie sei
als Fundus sicheren, objektiven Wissens und nicht als prinzipiell
subjektive Konstruktion des menschlichen Verstandes aufzufas-
sen. Einen zunéchst von ihm iibersehenen Mitstreiter hat Russell
in dem Jenaer Philosophieprofessor Gottlob Frege, dessen ab 1893
erschienene Grundgesetze der Arithmetik die Principles of Mathema-
tics in Teilen bereits vorwegnehmen. Allerdings stofst Russell bei
der Lektiire des Werks 1901 auf ein Problem, das als das >Russell-
sche Paradox« bekannt werden sollte. In seinem Bemiihen, die
Zahl logisch zu definieren, hatte Frege die Menge als erweiterten
Begriff eingefiihrt. Dem Begriff >Mensch« entspreche die Menge
aller Menschen wie dem Begriff >Stuhl< die Menge aller Stiihle.
Diesen Zusammenhang erklédrte er nun zu einem Axiom seines
Systems. Jedem sinnvollen Begriff entspreche eine Menge, die ihn
erweitere. Das aber, so entdeckt Russell, fiihrt letztlich zu Wider-
spriichen. Es gibt Mengen, wie beispielsweise die Menge aller
Mengen, die sich selbst als Element enthalten und solche, die, wie
z. B. die Menge aller Stiihle, sich nicht selbst als Element enthalten
konnen. Die Menge aller Mengen ist eine Menge; die Menge aller
Stiihle aber ist kein Stuhl. Bildet man auf dieser Grundlage nun
die Menge aller Mengen, die sich nicht als Element enthalten, wa-
re diese ein Paradox, weil sie sich nicht, somit aber gerade als
Element enthielte.’? Frege erkannte, nachdem ihn Russell auf die-

15

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

ses Problem hingewiesen hatte, dass von der Losung des Parado-
xes auch sein System abhing. Gleichwohl war es Russell, der in-
tensiver an dessen Losung arbeitete. Ergebnis seiner Anstrengun-
gen war die Theorie der logischen Typen, seine Theory of types, in
welcher er eine Hierarchie legitimerweise in Mengen zusammen-
fassbarer Elemente behauptete. Dahinter stand die Uberlegung,
dass die Elemente von Mengen immer gleichartig zu sein haben,
um Mengen, die Elemente ihrer selbst sind, zu verhindern. Mit
diesem Riickgriff auf eine »Art Ad-hoc-Bedingung«!® war die
Antinomie zwar umgangen, zugleich aber auch das eigentliche
Ziel des Russellschen Unternehmens, die Mathematik aus einfa-
chen, selbstevidenten Wahrheiten der Logik herzuleiten, verfehlt.
Diese Losung konnte so nicht befriedigen: »Ich habe keine umfas-
sende Losung des Problems gefunden; da sie aber die Grundlagen
des Denkens betrifft, mochte ich alle Logiker dringlich aufrufen,
sich der Sache anzunehmen.«!4

Wittgenstein schien sich von dieser Aufforderung direkt ange-
sprochen zu fiihlen. Russells Antinomie und die Theory of types
zogen seine Gedanken immer mehr von den technischen Proble-
men des Flugzeugbaus ab und fiihrten schliefilich zum endgiilti-
gen Wechsel der Disziplin.!® Sie galten Wittgenstein als Symptom
jenes Problems, welches er dann mit dem Tractatus 1918 endgiiltig
gelost zu haben meinte. Aber sie waren von Beginn an ein Sym-
ptom, nicht das Problem selbst. Das >Russellsche Paradox< wird
Ausgangspunkt von Wittgensteins philosophischem Denken!®,
weil er an ihm und an Russells Losungsversuch ein Problem er-
kennt, das ihm grundlegend fiir die gesamte abendlédndische Phi-
losophietradition zu sein scheint: Russell versucht noch durch
eine Funktion zu beschreiben, was auf diese Weise prinzipiell
nicht mehr darstellbar ist. Die Antinomie ist erst die Folge solchen
Philosophierens: Weil es die eigene Kompetenz, die Reichweite
des eigenen Denkens falsch einschétzt, endet es in einem Circulus
vitiosus. Das Paradox ist ganz allgemein eine Aussage, welche
Gebrauch macht von etwas, was sie selbst definiert. Der Satz >Es
gibt keine Wahrheit« fithrt in ein Paradox, weil er fiir sich bean-
sprucht, was er negiert. Das Problem liegt mithin in der Reflexivi-
tat einer Funktion. Um sie zu umgehen, miissen sich selbst inklu-
dierende All-Aussagen generell verunmoglicht, muss ein Prinzip
der Nichtreflexivitdt aufgestellt werden. Obwohl gerade dieser
Gedanke nicht zuletzt auch die Grundidee der Theory of types ist,

16

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER TRACTATUS ALS LITERARISCHES WERK

16st Russell das Paradox nicht auf. Sein Vorschlag, nur gleicharti-
ge Elemente als fiir eine bestimmte Menge zuldssig anzuerken-
nen'’, wandelt den Circulus vitiosus in eine Begriindungsschleife
um, in welcher All-Aussagen immer nur von einer >hoheren War-
te< aus getroffen werden. Tatsédchlich schlielen diese sich selbst
nie mit ein. Russell gewinnt mithin Nichtreflexivitét, allerdings
eben nur auf der Basis eines Eingriffs von aufien; sie ergibt sich
nicht aus der Logik selbst. Das Paradox wandelt sich zu einem
endlosen Regress, der in seiner Endlosigkeit schliefllich durch die
Ad-hoc-Bedingung abgebrochen wird. Das Angewiesensein auf
eine solche externe Unterstiitzung ist fiir Wittgenstein ein Zeichen
dafiir, dass hier die eigene Entdeckung, das Prinzip der Nichtre-
flexivitdt, nicht ausreichend ernst genommen wird. So entziindet
sich seine Kritik an Russells Uberlegungen schon im Januar 1913
an diesem Punkt: »Ich glaube nicht, dass es verschiedene Typen
von Dingen geben kann. [...] Jegliche Typentheorie muss durch
eine geeignete Theorie des Symbolismus iiberfliissig gemacht
werden.«!® Den Zwang zum externen Kriterium erkennt Wittgen-
stein als einen Rest desjenigen philosophischen Denkens, welches
ausschlieSlich auf das Was, die Proposition, den Inhalt abstellt,
anstatt auch das Wie ernst zu nehmen. Hier muss grundlegend
umgedacht werden, um dem Paradox zu entkommen. Das Ver-
hiltnis der Notation zum Denotierten, besser, die Notation selbst
muss man anders betrachten. Manche philosophische Frage erle-
digt sich dann von allein.

Von diesem Punkt ausgehend aber gerédt der Tractatus tiber
den Beitrag eines ambitionierten Denkers zur Diskussion eines
wichtigen logischen Problems hinaus zum Manifest einer neuen
Philosophie. Einer Philosophie, die sich nicht nur darin von der
Tradition absetzt, dass sie ihre eigene Aufgabe priméar in einer
Sprachkritik sieht!; der Tractatus inauguriert insbesondere da-
durch ein neues Denken, dass er die Grenze zwischen klar Sagba-
rem und Unsagbarem ernsthaft zu ziehen versucht und zugleich
beides als untrennbar betrachtet.

1.2 Wittgensteins Welt im >Tractatus«
»Die Welt ist alles, was der Fall ist«20, heifst es im ersten Satz des

Tractatus. Ein grofSer, vielleicht zu grofser Beginn, so scheint es, fiir
ein Werk, das urspriinglich nur Der Satz heiffen sollte?!. Doch ist

17

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

der dogmatisch-apodiktische Duktus?2 wohl nicht zuféllig ge-
wiéhlt. Die Fragen der Logik und der Philosophie jedenfalls - das
ist die unterschwellige Botschaft schon dieser ersten Sentenz -
sind nicht auf der Basis allgemeiner und so wenig gekldrter Vor-
stellungen zu diskutieren, welche vom Planeten, auf dem auch
menschliches Leben moglich ist, tiber die >kleine Welt< bestimmter
gesellschaftlicher Gruppen bis zu den mit Drachen und Hexen
bevolkerten Phantasiewelten alles mit demselben Begriff belegen.
»Die Welt ist alles, was der Fall ist« markiert einen grundlegenden
Neuanfang, der auch mit der herkémmlichen Praxis der Logiker
bricht, Probleme nur intern, innerhalb eines nicht explizit gemach-
ten Weltbildes zu diskutieren. >Die Wirklichkeit®* bekommt hier
vielmehr eine feste Gestalt. Sie ist keine nur schwer einzugren-
zende Menge ontologisch definierter Koérper und Stoffe. Wittgen-
stein sieht die Welt vielmehr als »die Gesamtheit der Tatsachen,
nicht der Dinge.«?* So ist sie nicht zufillige Anhdufung der
Gegenstiande, welche weitgehend willkiirlich neben- und aufein-
ander gestellt oder gar vollkommen unabhingig voneinander ge-
dacht werden konnten. Sie baut sich nicht aus Atomen auf. Thre
Grundeinheit ist der Sachverhalt, das, was der Fall ist, die Tatsa-
che.?> Noch am Ende ihrer Analyse, der Aufspaltung in ihre Ele-
mente steht eine Konstellation, eine Konfiguration von Dingen.26
Diese Konfiguration aber hat, besser: sie ist eine logische Struktur.
Denn die Tatsachen, welche die Welt sind, sind die »Tatsachen im
logischen Raum.«?” Das ist der scheinbar beildufig selbstverstand-
liche, aber so grundlegende fiinfte Satz des Tractatus. Mit ihm
wird Wittgensteins >Welt« eine logische Welt: Ihre Elemente grei-
fen »ineinander, wie die Glieder einer Kette«28 Thre Vielfalt ist be-
rechenbar.

So sieht es aus, als ob der Beginn des Tractatus seine revolutio-
nierende Kraft schnell schon wieder verlore. Der Gestus des Neu-
beginns scheint in eine Affirmation, gar eine Universalisierung
des Paradigmas >Logik< umzuschlagen. Sie ist »die Form der
Wirklichkeit«? und weil die Logik der Bereich des ausgeschlosse-
nen Zufalls ist30, kann in der Welt kein Sachverhalt iiberraschen.
Da die Dinge aber nur innerhalb eines Sachverhalts, nicht an sich
greifbar sind, ist auch die Vorstellung, ein solcher wiirde unvor-
hersehbar plotzlich zu einem Ding passen, im logischen Raum
nicht moglich.3! Somit liegt mit der Welt als dem, was der Fall ist,
eine Gleichurspriinglichkeit von Dingen und Tatsachen vor: Mit

18

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER TRACTATUS ALS LITERARISCHES WERK

jedem Gegenstand sind auch die Moglichkeiten seines Vorkom-
mens in Sachverhalten gegeben, und erst die Tatsache erlaubt es,
vom Ding als ihrem Element zu sprechen. Wie ein Puzzle-Teil im
Sinne des Puzzles aufierhalb der Verbindung mit anderen Teilen
keinerlei Wert, keine Funktion hat, ja, als solches nicht einmal
vorstellbar ist, so ist auch der Gegenstand, das Ding nicht aufser-
halb eines Sachverhalts zu denken. Und wie die Form eines Puzz-
le-Teils bereits alle potenziellen Fille seiner Verwendung inha-
riert, kann auch Wittgenstein sagen: »Die Moglichkeit seines Vor-
kommens in Sachverhalten ist die Form des Gegenstandes.«32
Damit aber sind mit allen Gegenstinden auch alle moglichen
Sachverhalte gegeben.®

1.3 Der innere Bruch des logischen Raums

So wird schon auf diesen ersten Seiten eine komplexe Weltsicht
skizziert, die sich jedem Reduktionismus entzieht: Ihre Grundein-
heiten sind nicht die Dinge, vielmehr deren Konstellationen im
logischen Raum. Gleichwohl sind jene nicht willkiirliche Kon-
strukte, sondern bereits in den Gegenstidnden prdjudiziert. Diese
lassen sich nicht beliebig, vielmehr nur geméfs ihrer Form mitein-
ander verbinden. Und mehr noch: Den nach Mafigabe der Form
des Dinges und den Bedingungen des logischen Raums mdglichen
Konfigurationen stehen diejenigen Sachverhalte gegentiber, wel-
che nicht nur potenziell, sondern aktuell Welt bilden. Eine solche
innere Differenzierung des logischen Raums ist in der umfassen-
den Anfangsdefinition noch nicht begriffen. Das, was der Fall ist,
lasst sich noch nicht in bestehende und nichtbestehende Tatsa-
chen3* aufteilen. Eine solche Unterscheidung ist vielmehr erst da-
durch moglich, dass Wittgensteins Welt zwar als logische Form,
nicht aber als im Reich reiner Ideen angesiedelte, von aller Mate-
rialitdt unberiihrte vorzustellen ist. Die Gegenstidnde sind tiber
ihren Charakter als Koordinate im logischen Raum hinaus auch
die »Substanz von Welt«%®, in dem Sinne, dass sie sich zu jedem
Zeitpunkt in einem konkreten der ihnen moglichen Sachverhalte
befinden. So lassen sie eine interne Scheidung der Tatsachen in
positive und negative zu, in aktuelle und potenzielle. Diese inter-
ne Scheidung ist prinzipiell, sie ist unhintergehbar. Insofern be-
steht die Substanz der Welt unabhingig von dem, was der Fall
ist3; sie ist der von allen moglichen Sachverhalten freie Grund da-

19

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

fiir, dass immer eine der vielen Potenzialititen aktuell ist, die an-
deren moglich bleiben. In dem sich so aber auftuenden Spalt liegt
der Grund menschlicher Unsicherheit Welt gegentiber. Hier be-
tritt man den Raum der Unterscheidung der Tatsachen nach
>wahr oder falsch«. Diese entspricht der Differenzierung von >ak-
tuell< und >potenziell< und geht doch tiber diese hinaus: Sie zeigt
an, dass man sich nun in einem Verhiltnis der Beurteilung von
Welt befindet. Eine solche aber kann nur von aufSen, mit Distanz,
nicht in der Situation selbst getroffen werden. Man benttigt ein
Mittel, ein Medium, welches erlaubt, sich in dieser Distanz zu hal-
ten. Im Tractatus dienen als dieses Mittel die Bilder.

1.4 Der Mensch im Reich der Bilder

»Wir machen uns Bilder der Tatsachen«3 heifst, dass der Mensch
sich auf Wirklichkeit mit Hilfe stellvertretender Darstellung der
Sachverhalte bezieht. So konstruiert er eine Art Parallelwelt. Mit
ihm steht ihm die aktuelle Welt nicht direkt vor Augen, sondern
deren Reprasentation. Diese gilt es mit jener im Hinblick auf
»wahr oder falsch< abzugleichen. Soweit scheint der Gedanke noch
recht traditionell. Und doch unterscheiden sich Wittgensteins Bil-
der von den gewohnten grundlegend: Sie gewinnen ihren repra-
sentativen Wert nicht in klassischer Weise. Er verdankt sich nicht
vage bestimmbaren Ahnlichkeiten38, sondern einer strukturellen
Identitat: Mit diesen Bildern stellt sich der Mensch Sachlagen im
logischen Raum vor. So dienen sie als ein »Modell der Wirklich-
keit.«® »Den Gegenstanden entsprechen im Bilde die Elemente
des Bildes.«40 >Das Bild« ist ein solches, weil seine Teile in identi-
scher Weise konfiguriert sind, wie die Dinge der von ihm abge-
bildeten Tatsache. Wittgenstein erldutert diese Idee in seinen Ta-
gebiichern mit dem Verweis auf die Moglichkeit, beispielsweise
ein Automobilungliick mit Hilfe von Puppen nachzustellen und
anhand dieses Modells das konkrete Geschehen nicht nur zu ver-
gegenwadrtigen, sondern auch zu beurteilen.#! Dabei spielt es keine
Rolle, inwiefern die Puppen Ahnlichkeit mit den tatsdchlichen
Akteuren aufweisen. Entscheidend ist, dass sie deren Position in-
nerhalb des Vorgangs versuchen wiederzugeben, dass die Struk-
tur des Aufbaus der Struktur des Ereignisses mindestens der
Moglichkeit nach entspricht. »Die Form der Abbildung ist die
Moglichkeit, dass sich die Dinge so zueinander verhalten, wie die

20

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER TRACTATUS ALS LITERARISCHES WERK

Elemente des Bildes.«#2 Nur wenn eine solche Strukturidentitit
vorliegt, kann man mit Wittgenstein tiberhaupt von einem Bild
sprechen: »Was jedes Bild [...] mit der Wirklichkeit gemein haben
muf3, um sie tiberhaupt - richtig oder falsch - abbilden zu kénnen,
ist die logische Form, das ist, die Form der Wirklichkeit.«# Als
Konfiguration im logischen Raum aber z&hlt das Bild selbst zur
Wirklichkeit, ist es selbst eine Tatsache.** Damit jedoch ist Witt-
gensteins Abbildungsverhiltnis untypischerweise symmetrisch
und reflexiv gedacht.*> Was als Bild gilt, ist nicht mehr ontologisch
bestimmt. Und gerade hierin wird die Bildtheorie des Tractatus
auch problematisch. Worin ist der Unterschied zwischen dem Bild
und dem von ihm Abgebildeten zu treffen, wenn beide Tatsachen,
Konfigurationen im logischen Raum sind, potenziell oder aktuell
sein kénnen?

1.5 Das funktionale Bild

Der Mensch lebt in einem Raum der Tatsachenbilder.46 Uber sie
erst bezieht er sich auf seine Welt. Zugleich gibt es >das Bild« nicht
auflerhalb dieses Zusammenhangs. Es ist zuallererst funktional
bestimmt, als es durch Gebrauch wird, was es ist.4” Es ist fiir den-
jenigen Bild, der sich mit ihm auf Welt bezieht. Zugleich aber
werden Bilder ganz generell nur dadurch moglich, dass die Welt
im Tractatus eben nicht reine Idee, nicht immateriell gedacht ist,
sie auch Substanz hat, sich intern differenziert.4®¢ Ware die Wirk-
lichkeit ausschliefSlich potenziell, miisste sie zugleich auch die ak-
tuelle sein. Dann aber gébe es keine Unterschiede zwischen den
Tatsachen, keine Unsicherheit in Bezug auf deren Status, es wére
keine Beurteilung, keine Distanznahme méglich. Und mit dieser
verschwinde auch die Moglichkeit, Abbilder der Sachverhalte zu
machen, sie gar an der Welt auf ihre Richtigkeit hin zu tiberprii-
fen. Thre funktionale Ingebrauchnahme wére keine Option fiir den
Menschen. Das Bild hitte als Konfiguration im logischen Raum
die gleiche Dignitit wie das von ihm Représentierte. Schon die
Rede von einer solchen Differenz wire in so einer ungeschiedenen
Welt nicht méglich. Erst mit der Aufspaltung in bestehende und
nichtbestehende Tatsachen 6ffnet sich jener Bereich, in welchem
es reprédsentierende Bezugnahme tiberhaupt gibt. Nur weil die
Welt Substanz hat, ist Abbildung moglich.#® Und nur, weil Abbil-
dung moglich ist, kann auch nach >wahr oder falsch« beurteilt

21

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

werden.?? Erst jetzt kann der Richter dariiber befinden, inwiefern
die durch Puppen und andere Gegenstinde probeweise zusam-
mengestellte Welt der einmal aktuellen entspricht; erst jetzt kann
er das Bild der Wirklichkeit mit dieser vergleichen.5! Mit ihm
schafft er sich die notwendige Distanz, betrachtet er sein Objekt
von auflen.’2 So wird es moglich, im durch die Substanz der Welt
in den logischen Raum eingepflanzten Bruch zwischen positiven
und negativen Tatsachen ordnend zu wirken, die >wahre« Repra-
sentation von der >falschen« zu scheiden. Gerade hierin liegt der
dem Menschen besondere Umgang mit Welt begriindet. Dass sich
der Mensch Bilder macht von der Welt, heifst, dass er ihr denkend
begegnet, sie reflektiert.>® Denn das »logische Bild der Tatsachen«
ist »der Gedanke.«** Der innere Bruch des logischen Raums cffnet
das Feld der Nachtraglichkeit, der Riickwendung, der Re-Flexion
auf das Geschehene.

1.6 Der Satz

Wie das logische Bild aber dem Gedanken entspricht, so ist der
Satz dessen sinnlich wahrnehmbarer Ausdruck.’ Uber die Welt
und ihre Bilder findet Wittgenstein so zu dem Thema, welches das
eigentliche des Tractatus zu sein scheint, zur Analyse des Satzes
und hierin der menschlichen Sprache ganz allgemein. Der grund-
sdtzliche Einstieg in seinen Text ist nicht einfach nur Vorspiel; er
dient der dann entwickelten Satztheorie vielmehr als unhinter-
gehbare Basis. Die Welt ist die Gesamtheit aller Tatsachen im logi-
schen Raum. Weil diese sich aber in aktuelle und potenzielle
scheiden, offnet sich jener Bereich, in welchem der Mensch mit
der Welt umgeht. Dieser Umgang bestimmt sich durch Bilder und
durch Gedanken, die Bilder sind, und noch der Satz lasst sich als
solches begreifen.5¢ Seine Struktur allein ermdoglicht es ihm, sich
auf Welt zu beziehen. Auch er beschreibt sie iiber die Konfigura-
tion seiner Satzelemente. Wie mit Hilfe der Puppen im Pariser Ge-
richtssaal, so wird auch im »Satz [...] gleichsam eine Sachlage pro-
beweise zusammengestellt.«<>” Das im Rahmen der Bildtheorie
Entwickelte gilt ebenso hier: Die Namen sind die Bildelemente,
welche die Gegenstinde vertreten®; der Satz ist artikuliert, hat
eine eindeutige, klare Struktur, welche ihm die Moglichkeit, dar-
zustellen und Sinn zu haben, erst gibt.* Mehr noch: Sinn haben
Namen wie Bildelemente ausschliefSlich im Rahmen ihres Ver-

22

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER TRACTATUS ALS LITERARISCHES WERK

bandes.®® Nur dieser ist ein Bild der Welt. Und wie die Welt in
Sachverhalte, in Tatsachen analysierbar ist, so entspricht diesen
der einfachste Satz, der Elementarsatz als kleinste Einheit der
Sprache.®! Der sinnvolle Satz - und nur er - ist aufgrund seiner
logischen Form in der Lage, Welt zu beschreiben; und also ist,
weil es in der Logik keine Zweideutigkeiten gibt, alles, was sagbar
ist, auch eindeutig sagbar.

Diese logische Form, diese Struktur gilt es als Kern der
menschlichen Sprache freizulegen. Denn es ist unmoglich, »die
Sprachlogik aus [der Umgangssprache, FG] unmittelbar zu ent-
nehmen.«2 Diese verkleidet vielmehr den Gedanken, kaschiert
ihn in einer Form, die ihn kaum noch als logisches Bild der Welt
erkennen ldsst.®3 So stiftet sie tiber die ihr inhdrente Struktur im-
mer wieder Verwirrung.* Wir verstehen unsere Sprachlogik nicht
und verwenden sie in der Folge unangemessen. Der Grofsteil der
philosophischen Probleme beruht auf diesem Missverstandnis
und fithrt zu unsinnigen Fragen in der Art, »ob das Gute mehr
oder weniger identisch sei als das Schone.«%> Um diesen Fallen zu
entgehen, fordert Wittgenstein eine Philosophie, die grundlegend
Sprachkritik ist.®6 Um Irrtiimer zu vermeiden, der Sprachverges-
senheit zu entkommen, verlangt er eine Zeichensprache, welche
den Satz als strukturidentisches Abbild der Tatsachen nicht ver-
steckt. »Eine Zeichensprache also, die der logischen Grammatik -
der logischen Syntax - gehorcht.«¢7 In ihr diirfen unterschiedliche
Zeichen - »das sinnlich Wahrnehmbare am Symbol«%, also auch
des Satzes® - nicht doppelt besetzt sein. Dass >griin< im Satz
»Griin ist griin< einmal ein Personenname, das andere Mal ein
Eigenschaftswort ist, muss bereits auf den ersten Blick, in der
Wahrnehmung des Schriftbildes klar sein.”0 Denn die logische
Syntax ist die Tatsachenstruktur, die Bildkonfiguration, das Ver-
hiltnis der Satzelemente im logischen Raum. Eine die Wahrneh-
mung dieser Konfiguration erkldrende Metasprache wird so obso-
let.

1.7 Nichtreflexivitit und logische Form
Insbesondere darf in »der logischen Syntax [...] nie die Bedeutung
eine Rolle spielen.«”! Wittgenstein kommt auf den grofien Fehler

Russells in seiner Theory of types zurtick: Der Irrtum »zeigt sich
darin, dass er bei der Aufstellung der Zeichenregeln von der Be-

23

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

deutung der Zeichen reden musste.«”2 Das Problem, mit welchem
sich Russell beschiftigt, ist, dass kein »Satz etwas iiber sich selbst
aussagen [kann, FG], weil das Satzzeichen nicht in sich selbst ent-
halten sein kann.«”3 Dabei 16st sich die Problematik auf, wenn
man sich aus dem zwanghaften Festhalten am >Sagen¢, von der
Konzentration auf den Ausdruck befreit und sich ernsthaft dem
Zeichen zuwendet. Der Selbstbezug fithrt nur so lange in ein
Paradox, wie man das Bedingte auf seine eigenen Bedingungen
beziehen will. Sobald es das Ziel ist, die Mdglichkeit, >Sagen< zu
konnen, zu sagen, kommt es notwendig zu einer Petitio principii.
Man kann sie in Russellscher Manier umgehen, auf Ad-hoc-
Bedingungen zuriickgreifen, welche nur bestimmte Elemente fiir
bestimmte Operationen zulassen wollen. Auflésen aber kann man
das Paradox nur, wenn man bereit ist, den Selbstbezug auf einer
anderen Ebene der Sprache, nicht sagend und also nichtreflexiv
zu denken, besser, zu sehen. Wittgensteins Bildtheorie der Sprache
erlangt gerade hier ihre volle Bedeutung. Die Form der Abbil-
dung, tiber welche es gelingt, Welt zu beschreiben, liegt in der
Anordnung der Elemente. Ein Satz kann die gesamte Wirklichkeit
darstellen, weil er mit ihr die Struktur gemein hat.” Sie selbst aber
kann er nicht greifen: »Um die logische Form darstellen zu kon-
nen, miissten wir uns mit dem Satze aufierhalb der Logik aufstel-
len konnen, das heifit aufierhalb der Welt.«”5 Allerdings ist die lo-
gische Form als Konfiguration im logischen Raum wahrnehmbar.
Man kann sie sehen, indem man die Aufmerksamkeit von der
Darstellung abzieht, sie auf die Zeichen selbst, nicht auf deren Be-
deutung hin lenkt. Was sich da zeigt, sagen zu wollen, fiihrt zum
paradoxalen Sprechen. »Was sich in der Sprache ausdriickt, kon-
nen wir nicht durch sie ausdriicken.«7¢ Es bediirfte des gottlichen
Standpunkts, um das zu vermogen. Der Mensch aber beschreibt
die Welt, indem er sich Sitze als ihre Bilder konstruiert, deren ab-
bildende Beziehung sich nicht selbst abbilden kann, und doch in
ihnen présent ist: »Der Satz zeigt die logische Form der Wirklich-
keit. Er weist sie auf.«”7

Das tibersieht Russell in seiner Analyse. Bei ihm denotieren
die logischen Konstanten die Form des Komplexes.” Eine solche
Denotation aber kann es nach oben Gesagtem nicht geben. Logi-
sche Konstanten existieren nicht. Das Beispiel der Negation macht
dies klar: Erkldrt man, wie Russell, Wahrheit iiber Bekanntschaft,
bedeuten Sdtze wahre Komplexe, so wird die Bedeutung eines

24

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER TRACTATUS ALS LITERARISCHES WERK

negierten falschen Satzes zum Problem: Er ist durch die Negation
schliefslich wahr. Wir verstehen ihn jedoch nicht anders als einen
positiven Satz. Damit aber sind wir letztlich gezwungen, die Be-
kanntschaft mit negativen Tatsachen zu postulieren. Das halt
Wittgenstein fiir absurd. »Jeder Satz kann verneint werden. Und
dies zeigt, dass fiir alle Sdtze -Wahr« und >Falsch« dasselbe bedeu-
ten. (Dies ist von allerhochster Wichtigkeit.) (Im Gegensatz zu
Russell.)«” Weder entsprechen Siatze Komplexen noch sind sie als
Namen aufzufassen, wie Frege das tut. Sitze haben als Konfigura-
tionen im logischen Raum zwar Sinn, aber keine Bedeutung. Diese
Erkenntnis fiihrt nun zum >Grundgedanken« des Tractatus, dass
logische Konstanten nicht vertreten, dass »sich die Logik der Tat-
sachen nicht vertreten ldsst.«8 Wie die moglichen Verbindungen
mit den Puzzle-Teilen bereits gegeben sind, so ist eben auch der
logische Raum gleichurspriinglich mit den Gegenstdnden, fiigen
sich Sitze als Kombinationen der Gegenstidnde vertretenden Na-
men notwendig zur logischen Form.8! »Ebenso wie ein Pfeil durch
Gleich- oder Gegensinnigkeit in einem Verhiltnis zu einem ande-
ren steht, so verhilt sich die Tatsache zum Satz.«8 Sitze sind wie
Pfeile somit nicht dadurch, dass sie iiber sich hinaus auf etwas
weisen, was sich hinter ihrer Spitze als Bedeutung befindet. Viel-
mehr sind sie wie Pfeile durch ihre Gerichtetheit. Die Verbindung
zur Tatsache ist allein darin zu finden, dass diese als weitere Kon-
figuration im logischen Raum eben auch Gerichtetheit aufweist.
Diese Verbindung ist nicht mehr iiber Bedeutung zu fassen. Sie
lasst sich ausschliefSlich sehen, im nichtreflexiven, rein visuellen
Abgleich. Dies nicht ausreichend ernst zu nehmen, bedeutet, sich
zwangsldufig im Paradox zu verfangen. Erst im tatsdchlichen
Riickgang auf das sinnlich wahrnehmbare Zeichen® liegt also
auch die Losung der Russellschen Antinomie. Die von Wittgen-
stein geforderte neue, rein logische Zeichensprache ist nicht nur
ein Mittel zum Zweck, sie selbst ist die Losung;:

Eine Funktion kann darum nicht ihr eigenes Argument sein, weil das
Funktionszeichen bereits das Urbild seines Arguments enthélt und es
sich nicht selbst enthalten kann.

Nehmen wir ndamlich an, die Funktion F(fx) konnte ihr eigenes Argu-
ment sein; dann gébe es also einen Satz: >F(F(fx))< und in diesem miis-
sen die dufiere und die innere Funktion F verschiedene Bedeutungen
haben, denn die innere hat die Form ¢(fx), die duflere die Form w(¢(fx)).

25

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

Gemeinsam ist den beiden Funktionen nur der Buchstabe >F<, der aber
allein nichts bezeichnet.

Dies wird sofort klar, wenn wir statt >F(Fu)« schreiben >(3¢) : F(pu) . ou
= Fu«.

Hiermit erledigt sich Russells Paradox.s

1.8 Sinnlose Logik

Der umgeschriebene Symbolismus zeigt, dass es den Selbstbezug,
wie ihn Russell an Freges Klassenbegriff problematisiert, gar nicht
geben kann.85 Verabschiedet man die Bedeutung der Zeichen
ernsthaft, wird klar, dass eine Funktion niemals Argument ihrer
selbst ist. Der Symbolismus ist Grundlage aller Semantik und
muss also von dieser unabhingig sein. Es darf nicht etwas vor
ihm geben, was ihm wieder Bedeutung verleiht. Die Grundlagen
der Logik sind spontan, nicht reflexiv. Die logische Autonomie si-
chert somit die Wittgensteinsche Kritik an der Typentheorie. Wir
konnen nicht sagen, was der Symbolismus zeigt.8¢ Wollte man dies,
man miisste die Bedeutungsbeziehungen bereits voraussetzen.s”
Sagen und Zeigen aber sind nicht ineinander zu vermitteln. Die
logische Form, welche Sagen ermoglicht, kann selbst nur sinnlos
gesagt werden: Der Satz der Identitdt wird in der logischen Nota-
tion evident als Tautologie; das >tertium non datur« aber als Kon-
tradiktion. Im einen Fall ist der Satz fiir simtliche Wahrheitsmog-
lichkeiten wahr, im zweiten fiir simtliche Wahrheitsmoglichkei-
ten falsch. »Die Tautologie ldsst der Wirklichkeit den ganzen -
unendlichen - logischen Raum; die Kontradiktion erfiillt den gan-
zen logischen Raum und ldsst der Wirklichkeit keinen Punkt. Kei-
ne von beiden kann daher die Wirklichkeit irgendwie bestim-
men.«88 Beide sind keine logische Konfiguration. Sie bilden Welt
nicht ab. Damit aber bewegen sie sich auch nicht im Bereich der
Abwdédgung tiber >wahr« oder >falsch¢, in welchem sich das Sagen
bewegt. »Die Wahrheit der Tautologie ist gewif$, des Satzes mog-
lich, der Kontradiktion unméglich.«%? So rahmen Sétze der Logik
den Bereich des Sagens tatséchlich ein. Sie sind dessen Grenze -
und damit selbst sinnlos.%

26

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER TRACTATUS ALS LITERARISCHES WERK

2 Was sich zeigt...
2.1 Die drei Arten des »Zeigens«

Die Unterscheidung von Sagen und Zeigen erlaubt es Wittgen-
stein also, das Russellsche Paradox aufzukldren. Die Ausgangs-
frage seines philosophischen Denkens ist gelost, der Tractatus, so
konnte man meinen, hat seine Aufgabe erfiillt. Die Entdeckung,
dass es eine Grenze des Sagbaren gibt, hitte dann die Aufforde-
rung zur Folge, sich innerhalb dieser Grenze zu halten, alles jen-
seits davon aber zu ignorieren bzw. als haltlose Illusion zu entlar-
ven. Der Tatsachenraum umfasste dann alles, und auflerhalb sei-
ner gibe es nichts mehr. Vielmehr wire, was es gibt, vollstandig
in logischer Form aufzuldsen, jegliche Transzendenz nichts ande-
res als in einer Sprachverwirrung begriindete Projektion. Die Rede
von >Welt« und >Wirklichkeit¢, der grundsétzliche Duktus gleich
zu Beginn des Tractatus - all das suggeriert ein solches Verstiand-
nis in logisch-positivistischem Sinne. Ihm gilt das >Zeigen« ledig-
lich als Rahmen, welcher das Ende alles Relevanten markiert. Man
muss ihn sehen, um nicht etwas sagen zu wollen, wo es nichts
mehr zu sagen und also gar nichts mehr gibt.

Doch ist das Zeigen bei Wittgenstein keineswegs marginal.
Seine Entdeckung ist gerade die Ent-Deckung eines Jenseits der
Sprache. Es ist als Grenze der Welt zugleich auch Offnung. So erst
erweist sich die Unterscheidung von Sagen und Zeigen als
»Hauptproblem der Philosophie« generell.9! Sie ermdglicht die
Aufldsung eines logischen Knotens und geht in ihren Konsequen-
zen doch weit tiber diesen Erfolg hinaus. Das >Zeigen< wird ein
zentraler, vielleicht der zentrale Begriff des Tractatus.®2 Wittgen-
stein differenziert ihn dreifach:% Dass der Satz seinen Sinn zeigt,
kann man als deskriptives Zeigen rekonstruieren. Dieses ist Folge
der Bildtheorie im Tractatus. In ihr definiert Wittgenstein »>Sinnx«
als die Struktur der Konfiguration im logischen Raum selbst. Da
auch der Satz als Bild verstanden wird, ist sein Sinn ebenfalls aus-
schliefslich seine logische Struktur. Weil die aber nicht sagbar ist,
gelangt Wittgenstein zu dem im ersten Moment iiberraschenden
Diktum, dass der »Satz zeigt, was er sagt.«<%* Er behauptet, dass
sich die Welt in der von ihm vorgestellten Konstellation befindet.
Er zeigt mithin, »wie es sich verhilt, wenn er wahr ist. Und er sagt,
dass es sich so verhilt.«%

27

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

Auf einer anderen, transzendentalen Ebene zeigt sich die Mog-
lichkeitsbedingung der Abbildung tiberhaupt.?¢ Wir sehen die lo-
gische Form der Wirklichkeit, die sich keiner Aussage fiigt, weil
kein Standpunkt aufierhalb ihrer moglich ist. Das Sich-Zeigen der
logischen Form markiert somit die Grenze des Sagbaren, die nicht
tiberschritten werden darf, will man Scheinaussagen und mit ih-
nen das Paradox vermeiden. >Es gibt Gegenstdnde« ist ein Schein-
satz, weil es nicht einen Gegenstand gibt und dann noch einen
formalen Begriff, unter den der Gegenstand fillt. Auf Grundlage
solcher Sétze aber entstehen Pseudoprobleme wie die Frage, ob
die Eins existiert, die der >1< zugrunde liegt. Gerade das ist letzt-
lich Freges Problem. Doch ist der »formale Begriff [..] mit dem
Gegenstand, der unter ihn fallt, bereits gegeben.«%” Das zeigt die
logische Form - und markiert hierin das Ende der sagenden Spra-
che.

Auf das Jenseits dieser Grenze ist eine letzte Variante gerich-
tet, in welcher sich >das Mystische« zeigt.” Mit ihm gesellt sich zur
Wirklichkeit ein anderer Aspekt von Realit&t?: ein sich aller sa-
genden Uberformung Entziehendes, aller Logik konstitutiv Tran-
szendentes.1® Wittgenstein nennt es auch - im Unterschied zu
Satzsinn und logischer Form - explizit das »Unaussprechliche«.101
Es ist nicht einmal mehr in sinnlosen Sdtzen als Struktur zu er-
kennen, nicht als Tautologie, nicht als Kontradiktion festzuma-
chen. Diesem Sich-Zeigen korrespondiert nicht einfach das Sehen,
sondern Wahrnehmung in umfassendem Sinne. Das Mystische ist
im Gefiihl prasentl?, ist Erfahrung.

2.2 Das Mystische als das Aisthetische

Die Unterscheidung von Sagen und Zeigen hat somit nicht nur
eine direkte Definition des Tatsachenraums, der Welt als des Sag-
baren zur Folge, sondern hierin zugleich eine indirekte Begren-
zungl® der Sphire, in welchem sich das Mystische zeigt. Diese
andere Seite des Expliziten entgeht dem logischen Positivismus.
Dessen Schweigen ist leer; es hat nichts, woriiber es schweigen
konnte 104

Wittgenstein aber markiert mit Sagen und Zeigen sehr viel
grundlegender zwei unterschiedliche Modi menschlichen Um-
gangs mit Realitdt.105 Bewegt sich das eine in der Welt, ist das an-
dere an deren Grenze und dariiber hinaus angesiedelt. Ist mit dem

28

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER TRACTATUS ALS LITERARISCHES WERK

Sagen eine Beschreibung von Wirklichkeit moglich, so stellt das
Zeigen als deren Struktur und als ihre ungreifbare Riickseite die
Grundlagen einer solchen Beschreibung vor Augen.!% Dabei ist
das Sagbare zugleich auch das Denkbare, Reflexion, wogegen
man das, was sich zeigt, nur nichtreflexiv wahrnehmen kann. Die
am logischen Symbolismus entdeckte Notwendigkeit zum Riick-
gang auf das nicht bedeutende, nur sinnlich wahrgenommene
Zeichen steht paradigmatisch fiir den Schritt, der generell am En-
de des Sagbaren zu tun ist: Der Leib muss anstelle der Vernunft
Bezugspunkt der Realitdtsorganisation werden, will man das
Paradox vermeiden und dartiber hinaus das Mystische zugénglich
machen. Dieses siedelt jenseits der Sprache, konstituiert sich gera-
de als das, was weder sinnvoll befragt werden noch sinnvoll
Antwort sein kann. Es steht aufserhalb allen zufélligen Soseins der
Welt.107 In ihm zeigt sich das Ab-Solute!%®. Das Gefiihl dieses Ab-
Soluten als etwas, was es aufierhalb des Sagbaren gibt, beschreibt
Wittgenstein als mystische Erfahrung, als den fiir Momente ge-
gliickten Ausstieg aus Raum und Zeit; man sieht die Welt sub spe-
cie aeternitatis.l® In dieser ungerichteten Perspektive erscheint
das Ding nicht mehr als ein Ding unter Dingen. Es ist von aller
Kontingenz frei. Der Gegenstand zeigt sich mit, nicht als Teil von
Raum und Zeit.110 Er selbst wird - logisch unmoglich - bedeutend,
die Verbindung zu allem um ihn herum wird gekappt. »Habe ich
aber den Ofen kontempliert, so war er meine Welt, und alles An-
dere dagegen blafs.«111 Im Blick auf die Welt sub specie aeternitatis
wird der logische Raum und die in seiner Spaltung entstandene
Nachtréglichkeit fiir einen Augenblick irrelevant. Wenn der Raum
der Vernunft verblasst, einen die Gegenwart vollig umschlief3t, ist,
was einen hilt, die leibgebundene Wahrnehmung.112

2.3 Das Aisthetische und die
pathische Dimension von Realitét

Die Aisthesis in ihrer etymologischen Wurzel ist so die Basis des
Mystischen tiberhaupt.!? Sie ldsst das Ab-Solute als Jenseits der
Welt ahnen. Erst auf dieser Grundlage aber umfasst es die Kunst -
und auch die Ethik.14,Schonheit< und >Gutsein« sind fiir Wittgen-
stein zundchst ab-solute Begriffe.11> Als solche fallen sie aus dem
Bereich des Sagens heraus. Alles, was tiber sie zu sagen versucht
wird, ist zwangsldufig Unsinn.1¢ Die Schonheit der Rose - das

29

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

klassische Beispiel - ist nicht dadurch begriffen, dass man sie
sprachlich benennt. Eine Blume als >schon« zu bezeichnen, ist nur
innerhalb der Welt als relative Beschreibung méglich. Die Schon-
heit der Rose als solche aber zeigt sich jenseits der Sprache. Sie ist
mithin auf der anderen Seite der logischen Form, der von vorne
eben nie sagend greifbaren Riickseite von Welt angesiedelt.!1” Sie
ist keine Moglichkeit im logischen Raum, sondern logische Un-
moglichkeit. Gerade als Negativ alles Sagbaren jedoch ist sie an
dieses gebunden. Das »Unaussprechliche ist - unaussprechlich -
in dem Ausgesprochenen enthalten.«!18 In der aisthetischen Kon-
templation riickt es vor Augen. So aber ist auch das Ethische als
Ab-Solutum ein Wahrnehmungsphdnomen'?. Das Sagen setzt
ihm nichts mehr hinzu. Der ethische Mensch erweist sich als sol-
cher, ihn >gut« zu nennen, hat keinen Einfluss auf sein tatsichli-
ches Gutsein.120

Gerade weil es das Unaussprechliche, nur aisthetisch Erfahr-
bare aber gibt12l, reifit das Reale nicht mit den Grenzen des logi-
schen Raums, am Ende der Welt einfach ab. Vielmehr ist das hier
beginnende Jenseits bei aller Negativitdt nicht als tiberfliissiger
Wurmfortsatz, sondern bereichernd gedacht. Indem er das Gefiihl
des Ab-Soluten zuldsst, weitet der Mystiker die Grenzen seiner
Erfahrung. Er entdeckt die pathische Dimension von Realitét jen-
seits der logischen Welt. Der Tatsachenraum bleibt hiervon unbe-
rithrt. Doch wird dem sagenden Aktivismus eine gewollte Passivi-
tat beigesellt, welche das Unaussprechliche positiv annimmt. In
der Offnung zum Mystischen wird somit nichts in der Welt ver-
andert, sondern in der Modifizierung des Weltbildes, der grund-
legenden Sicht auf die Welt, deren Realitit insgesamt ausgedehnt.
Dem Mystiker eignet eine Gelassenheit gegeniiber dem, was kons-
titutiv unverfiigbar bleibt.122 Er versucht es erst gar nicht, sagend
zu iiberformen, und entgeht so dem ansonsten zwangsldufigen
Scheitern. Das Zurticknehmen der Aktion zugunsten der Passivi-
tiat, des Pathischen, macht in der Offnung zum Mystischen zu-
gleich die Welt des Gliicklichen aus.!? Sje ist eine andere, grofiere
als diejenige dessen, der an den sagend nicht zu uniiberwinden-
den Grenzen des Sagbaren verzweifelt oder als logischer Positivist
innerhalb dieser meint, alles zu haben.124 Gliicklichsein ist im Trac-
tatus gerade in der aisthetischen Kontemplation moglich.125

So grundlegend positiv konnotiert aber scheint der aistheti-
sche Blick jene Sicht auf die Welt zu sein, von welcher Wittgen-

30

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER TRACTATUS ALS LITERARISCHES WERK

stein am Ende seines Tractatus als der richtigen Perspektive
spricht.126 Dem Leser zu dieser Sicht zu verhelfen, ist das Ziel die-
ses Textes. Damit aber kann, was der Tractatus sagt, noch nicht
sein Ende sein. Mit der Betonung der Unmdglichkeit, die Grenzen
des Sagbaren sagend zu iiberwinden, legt Wittgenstein vielmehr
nahe, den zeigenden Aspekt seines Werkes nicht nur als spieleri-
sche Eigentiimlichkeit mitzubeachten, sondern als philosophisch
grundlegend ernst zu nehmen.

2.4 Die zeigende Dimension des >Tractatus«

Vor diesem Hintergrund erst kommt nun auch Wittgensteins Au-
Berung, der Tractatus sei zugleich streng philosophisch und litera-
risch, zu ihrer Bedeutung. Diese Bemerkung ist weit mehr als eine
verhandlungsstrategische Floskel.’?” Fasst man das Literarische als
den auf Aisthesis zielenden Umgang mit Sprache, so ist der Trac-
tatus als literarisches Werk eben keines, das sich auf das Sagen be-
schriankt.128

Gegentiber Ludwig von Ficker erldutert Wittgenstein das mit
einigen Anmerkungen zum Charakter des Textes: Die Struktur
des Werkes werde vielleicht nicht auf den ersten Blick deutlich.
Dem geschriebenen entspreche ein ungeschriebener Teil. Dem Ge-
sagten korrespondiere all das, was notwendig ungesagt bleiben
miisse, weil es ein Unsagbares ist. In der Entsprechung aber ist
Letzteres auch Bestandteil des Werkes. Um den komplexen Sinn
dieses Zwitterwesens verstehen zu konnen, empfiehlt Wittgen-
stein Ficker neben dem Vorwort zunidchst nur den Schluss des
Tractatus zu lesen.1? Tatsichlich ist mit diesen beiden Textteilen
eine Art Rahmen gesetzt. Den erlduternden Worten zu Anfang
entspricht der im Vergleich zum apodiktischen Duktus der Vor-
géangersdtze doch sehr viel weichere Ton gegen Ende. Eine Art Re-
flexion der eigenen Arbeit wird hier formuliert: »Wir fiithlen, dass,
selbst wenn alle mdglichen wissenschaftlichen Probleme beantwor-
tet sind, unsere Lebensprobleme noch gar nicht beriihrt sind.«130
Selbst oder gerade dann, wenn man alle der tatsdchlichen Logik
unserer Sprache gehorchenden formulierbaren Fragen gestellt
und geldst hat, wenn uns nichts mehr zu sagen, zu fragen bleibt,
fiihlen wir, dass das Leben noch sehr viel reicher ist, als wir uns,
im Sagen befangen, hitten traumen lassen. »Die Losung des Rit-

31

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

sels des Lebens in Raum und Zeit liegt auflerhalb von Raum und
Zeit.«131

An diesem mit Sdtzen nicht mehr zu greifenden Mehr des Le-
bens stofit die auf Vernunft, den menschlichen Geist bezogene
Organisation von Realitdt an ihre Grenze. Denn die Grenze des
Sagens zum Zeigen markiert mit dem Ubergang zum Fiihlen auch
das Ende des Denkens.132

Dieses Ritsel des Lebens aber ist die klassische Frage der Phi-
losophie. Und sie bleibt auch fiir Wittgenstein noch die zentrale.
Nicht sie selbst ist falsch, sondern die Art und Weise, in der sie
gestellt ist. Weil die Antwort jenseits der Welt liegt, kann sie keine
sagende Antwort sein. Wo es eine solche aber nicht gibt, kann
auch die Frage nicht sinnvoll formuliert werden. Innerhalb des
Tatsachenraums ist es mithin unsinnig, das Rétsel des Lebens be-
handeln zu wollen. »Das Ritsel gibt es nicht.«133 Dann aber kann
die Aufgabe der Philosophie nur sein, Ordnung zu schaffen, den
Raum des Sagbaren eindeutig und endgiiltig zu markieren, um so
zugleich auch jene Sphére von innen her zu begrenzen, in welcher
das Gefiihl des mystischen >Dass< der Welt!?, die auierhalb von
Raum und Zeit liegende Losung des Rtsels des Lebens zur Gel-
tung gelangen kann. »Freilich bleibt dann eben keine Frage mehr;
und eben dies ist die Antwort.«135

Aufgabe der Philosophie ist es, den Menschen aus der Befan-
genheit im logischen Raum zu befreien, um ihn so auf das Aisthe-
tische zu stofSen. Das ist die tiberraschende Konsequenz aus Witt-
gensteins Logik.

Das Projekt, den Ausdruck der Gedanken zu begrenzen, ist im
Tractatus somit nicht einfach nur Selbstzweck. Es ist letztlich nicht
positivistisch auf das Begrenzte gerichtet, sondern auf das Mysti-
sche dariiber hinaus. Der Leser soll dahin gebracht werden, die
Unmoglichkeit, Unaussprechliches auszusprechen, zu akzeptie-
ren, sich mit seinem Sagen auf Sagbares zu beschridnken und sich
so schweigend dem, was sich zeigt, zu 6ffnen. Die Philosophie
zielt hierin nicht auf eine naturwissenschaftliche Beschreibung
von Welt, und doch wére ihre richtige Methode »eigentlich die:
Nichts zu sagen, als was sich sagen lésst, also Sdtze der Naturwis-
senschaft - also etwas, was mit Philosophie nichts zu tun hat -,
und dann immer, wenn ein anderer etwas Metaphysisches sagen
wollte, ihm nachzuweisen, dass er gewissen Zeichen in seinen
Sétzen keine Bedeutung gegeben hat.«136 Weil das eigentliche Ziel

32

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER TRACTATUS ALS LITERARISCHES WERK

der Philosophie die Vernunft iibersteigt, kann sie, als eine zu-
ndchst auf den Geist bezogene Tétigkeit, dieses nicht positiv fas-
sen. Ihr bleibt nur der indirekte Verweis.

2.5 Der>Tractatus« als ethische/literarische Tat

So ist der Tractatus tatsdchlich auch eine ethische Tat.'3” Er zielt
auf eine verdnderte Einstellung des Menschen zu Welt und Reali-
tat. Uber den unbestritten wichtigen Beitrag zu fachspezifischen
Fragen der Logik hinaus, zeigt der Text, wirkt er performativ. Die
logische Analyse der Sprache ist nicht mehr ausschliellich der
methodisch gesicherte Riickgang auf ihre elementaren Strukturen.
Vielmehr scheint Wittgensteins Unternehmen der Versuch einer
groien Neuordnung zu sein. Die implizite Konstruiertheit der
Welt wird nun deutlich.1¥ Der logische Raum ist schlicht eine der
Ratio geschuldete Pramisse unserer auf diese bezogenen Wirk-
lichkeitsorganisation. »Die Welt ist alles, was der Fall ist«, be-
schreibt keine Erkenntnis - sondern das notwendige Postulat,
welches aller Erkenntnis vorausgeht. In dieser Hinsicht kann man
den Beginn des Tractatus mit einer »Art Schopfungsmythos« ver-
gleichen:1% Die Welt wird als das, was sich sagen ldsst, prokla-
miert. Mehr lasst sich mit der Vernunft als letzter Instanz nicht er-
fassen. In der Philosophischen Grammatik macht Wittgenstein
das spadter ganz explizit: »Wenn einer sagte: Ja, woher weifst du,
dass die ganze Wirklichkeit durch Sitze darstellbar ist?, so ist die
Antwort: Ich weifs nur, dass sie durch Sitze darstellbar ist, soweit
sie durch Sitze darstellbar ist, und eine Grenze ziehen zwischen
einem Teil, der und einem Teil, der nicht so darstellbar ist, kann
ich in der Sprache nicht.«!40 Das aber heifdt nichts anderes, als dass
das Sagbare der Wirklichkeit eben das Sagbare, also jede Konfigu-
ration im logischen Raum, ist. Setzt Wittgenstein dies am Beginn
des Tractatus mit der Welt gleich, so leistet er hierin gerade nicht
deren ontologische Bestimmung, sondern eine Begriffsdefinition,
die helfen soll, philosophische Fragen als Folge der Verwirrung
tiber die Logik der eigenen Sprache aufzuldsen. Er schafft eine
Wirklichkeit innerhalb der Realitét. Die denkbare Welt ist alles, was
der Fall ist! Sie ist berechenbar, als solche aber kontingent. In ihr
ist auf Vernunft bezogene Erkenntnis moglich. Sie ist sagbar, von
den Naturwissenschaften beschreibbar. Und gerade mit diesen
hat Wittgensteins Philosophie nichts zu tun. »Das Resultat der

33

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

Philosophie sind nicht >philosophische Sitze<, sondern das Klar-
werden von Sitzen.«14! Gerade das ist es, was er mit dem Tractatus
leisten zu kénnen meint.

Wittgensteins Sdtze werden als Sprossen einer Leiter ge-
braucht, die nicht auf eine finale These hinfiihrt, sondern zu einer
verdnderten, vielleicht tiberhaupt zur ernsthaften Welt-Sicht. Von
diesem neuen Sehepunkt aus betrachtet aber ist der letzte Satz des
Tractatus nicht nur sein Ende, sondern sein Ziel: »Wovon man
nicht sprechen kann, dartiber muss man schweigen.«!42 Er schliefst
an die im Vorwort getroffene Behauptung an, dass alles, was sich
tiberhaupt sagen lasst, klar ausgedriickt werden kann, und modi-
fiziert sie zugleich: Konnte sie im Rahmen des Vorworts noch als
Projekt eines logischen Positivisten gedeutet werden, so ist das
nun geforderte Schweigen Moment einer Haltung Welt gegen-
tiber. Verstummen meint hier kein Ignorieren des Unsagbaren,
sondern das Ausrichten auf das Jenseits der Sprache. Das Mysti-
sche ist kein irrelevanter Teil menschlichen Lebens. Wittgenstein
fordert ein aktives Schweigen.1#3 Mit diesem Schweigen ist das
Aisthetische grundlegend Bestandteil des Tractatus und macht ihn
zum literarischen Werk.

So ist er philosophisch und nicht philosophisch, literarisch
und nicht literarisch; ein Zwitterwesen aus Sicht der konventio-
nellen Kategorien und hierin gerade neu. Entgegen der metaphy-
sischen Bemiihung, das Unsagbare zu sagen, will er es beschwei-
gen. Anders als die verbreitete literarische Produktion seiner Zeit
versucht er, jegliches >Schwafeln« zu vermeiden'¥. Seine Sprache
und seine gesamte Darstellungsweise soll klar sein, weil gerade
im klar Ausgesprochenen das Unaussprechliche als dessen Riick-
seite aisthetisch zugdnglich wird.1¥> Keineswegs stellt sich der
Tractatus somit einfach in eine belletristische Tradition. Keines-
wegs ist das Vergniigen, das er bereitet, das einfache Schonfinden
eines gut geschriebenen Textes. Es ist das Vergntigen des Gliickli-
chen.

Tritt mit dem Literarischen tatsdchlich das >Wie« vor das
»Was¢, so meint Wittgenstein damit nicht, wie Frege annahm, das
Terrain der Philosophie hinter sich zu lassen; vielmehr will er sich
gerade in der Ausrichtung auf das Unsagbare als Philosoph er-
weisen. Die an Sprache gebundene Philosophie vollendet sich erst
als Wahrnehmung des Jenseits der sprachlichen Grenze.

34

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wittgenstein als Architekt’

1 Rickkehr aus der Provinz

Die Frithphilosophie Wittgensteins endet somit in einer Apotheo-
se der Wahrnehmung: Das Gbttliche als die Perspektive des Ab-
Soluten ist nur in der Aisthesis ahnbar. Die Welt sub specie aeter-
nitatis ist nur in der Kontemplation zu sehen, die Sphire des
Mystischen, auf welche der Tractatus zeigt, erschliefst sich erst im
Gefiihl. Mit diesem Zeigen aber geht er iiber sein eigenes Werk als
Theorie dessen, was gesagt werden kann, hinaus, macht er sich
wie eine Leiter, auf der man hinaufgestiegen ist, ohne mit ihrer
Hilfe wieder heruntersteigen zu wollen, iiberfliissig. Dem Hinweis
nun tatsédchlich nachzugehen und die Welt vom neuen Sehepunkt
aus zu betrachten, ist die Aufgabe des Lesers, dessen eigene Pra-
xis. Auch fiir Wittgenstein selbst bleibt nun nichts mehr zu >philo-
sophieren«. Die Grenzen der Sprache sind eindeutig benannt, die
Probleme damit endgiiltig gelost. Biographisch bedeutet das fiir
ihn zundchst den Riickzug aus dem akademischen Leben. In den
Jahren der ersten Erfolge des Tractatus ist sein Autor aus der phi-
losophischen Diskussion verschwunden, versucht er sich an der
schwierigen Kombination reformpadagogischer Ansdtze mit
strenger Autoritdt als Volksschullehrer in Trattenbach, Hassbach,
Puchberg und Otterthal, Dorfern der Osterreichischen Provinz.2
Die Konsequenz, mit welcher Wittgenstein an dieser Entschei-
dung festhilt, ist Zeichen der Ernsthaftigkeit seiner philosophi-
schen Grundiiberzeugungen. Erst im Scheitern des padagogischen
Unternehmens 6ffnen sich die Grenzen der selbstgewihlten Isola-

35

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

tion, wird eine schrittweise Wiederanndherung an die philosophi-
sche Diskussion moglich.3

Die eigentliche Arbeit an sich selbst, an der eigenen Sicht der
Dinge* aber scheint sich in dieser auf den Austritt aus dem Lehr-
dienst fiir Wittgenstein auch psychisch recht schwierigen Zeit auf
einem anderen Feld abzuspielen.’ Just in den Jahren vor seiner
Riickkehr nach Cambridge, der tatsdchlichen Wiederaufnahme
des Projekts >Philosophie< und der so grundlegenden Wandlung
seines Denkens in Richtung der Spatphilosophie avanciert der
arbeitslose Dorfschullehrer zum Architekten. Zwischen 1926 und
1928 baut Wittgenstein in der Kundmanngasse 19 in Wien das
neue Stadtpalais seiner Schwester Margaret Stonborough. Es ent-
steht eine Architektur, welche sich so wenig einer Stilrichtung zu-
schreiben ldsst wie ihr Architekt einer philosophischen Tradition.
In dieser Ungreifbarkeit wurde sie vor dem Hintergrund des phi-
losophischen Frithwerks als dessen gebaute Verlingerung, als
»unbedingte Architektur< oder als Ausdruck des im Tractatus noch
nur Beschweigbaren verstanden. Doch gerade weil das Palais
Stonborough weder »hausgewordene Logik« ist noch einfach zur
»Syntax des Schweigens« wird, zu der Sprache also, die Wittgen-
stein im Tractatus prinzipiell fiir unmoglich erklért hat?, scheint in
diesem Bau bereits ein anderer Umgang mit dem in allen Lebens-
bereichen relevanten Problem der Trennung von Sagen und Zei-
gen durch - ein Umgang, welcher weniger in der Tradition tracta-
rianischen Denkens steht, als vielmehr bereits entscheidende Ziige
der des spiten Wittgenstein aufweist.

2 Der Philosoph als Architekt

Zwar wird der Auftrag fuir den Bau bereits 1925, also zu einer
Zeit, in welcher Wittgensteins Austritt aus dem Lehrdienst noch
keineswegs absehbar war, an Paul Engelmann, einen Schiiler
Adolf Loos” und Freund Ludwigs$, vergeben, doch scheint schon
diese Wahl eine von seiner Schwester Margaret sehr bewusst ge-
troffene Entscheidung gewesen zu sein: Die eigenen Mitgestal-
tungsmoglichkeiten waren bei einem solchen noch nicht zu sehr
auf eine eigene Handschrift verpflichteten Bauleiter ungleich gro-
Ber als bei einer der renommierten Personlichkeiten im Wien der
1920er-Jahre. Engelmann scheint sich somit insbesondere als loya-

36

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WITTGENSTEIN ALS ARCHITEKT

ler, freundschaftlich an die Familie gebundener Partner empfoh-
len zu haben, der seine eigenen Vorstellungen jederzeit zugunsten
der Ideen seiner Auftraggeber zuriickzustecken bereit war®, nicht
nur gegeniiber der direkten Bauherrin. Noch bevor er den Auftrag
annimmt, kontaktiert Engelmann Wittgenstein Ende November
1925 in Otterthal, um mit ihm {iber das geplante Projekt zu spre-
chen. Wittgenstein reagiert prompt: »Ich werde mich freuen, Sie
zu Weihnachten in Wien zu sehen. Der Bau eines Wohnhauses
wiirde mich auch sehr interessieren.«10 Uber ein tatsichlich statt-
findendes Gespriach Ende Dezember 1925 ist nichts bekannt. Doch
betont Engelmann noch 1953 die »ausgezeichnete[n] Ratschldge«,
die Wittgenstein schon in dieser ersten Planungsphase im Verlauf
seiner Aufenthalte in Wien immer wieder gegeben hat und die ihn
schlieSlich einsehen lieSen, »dass er die Intentionen der Frau St.
viel besser trife als ich«!1.

Es ist dieses kongeniale Verstindnis der beiden Geschwister!2,
welches Engelmann als eigentlichen Architekten immer mehr in
den Hintergrund rticken ldsst. Das Haus in der Kundmanngasse
ist letztlich nicht sein Werk. Schon 1932 schreibt er an Hermine
Wittgenstein unter Bezug auf deren das Haus darstellende Skiz-
zen, es befriedige ihn »der Gedanke mit der Entstehung so scho-
ner Dinge irgend etwas zu tun gehabt zu haben. Leider mehr ne-
gativ als positiv: Ich wollte damals etwas anderes, eigenes. Jetzt,
wo die Arbeit ihres Bruders hier in endgiiltiger Form zu sehen ist,
ist erst sichtbar, um wie viel dieses Eigene hinter diesem, damals
von mir nur wenig verstandenem Besseren zuriickgeblieben wi-
re.«!3 1953 wiederholt er diese Einschdtzung: »Und trotzdem die
Grundrisse bei seinem [Wittgensteins, FG] Eintritt bereits fertig
waren, betrachte ich das Resultat als seine und nicht als meine
Leistung.«!* Letztlich scheint selbst das dem eigentlichen Einfluss
Ludwigs noch nicht gerecht zu werden: Hermine Wittgenstein be-
richtet in ihren Familienerinnerungen, dass Engelmann die
Grundrisse bei Margaret und unter ihrer stindigen Mitarbeit ge-
zeichnet und dass auch Ludwig zu diesen Treffen hinzugekom-
men sei, sich intensiv fiir die Pline und Modelle interessiert ha-
be.’> Die Entwicklung innerhalb des Engelmannschen Skizzen-
buchs spricht dafiir, dass Wittgensteins »ausgezeichnete Ratschla-
ge« bereits vor seinem offiziellen Eintritt in das Baubiiro - der sich
zudem wohl nicht, wie allzu hédufig angenommen, erst im Som-
mer, sondern aller Wahrscheinlichkeit nach noch im Mai, viel-

37

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

leicht Anfang Juni 1926 vollzog!¢ - entscheidend auch in die Ge-
staltung der Grundrisse eingriffen.l” Die Verzahnung aller Rdume
zu einem Gesamt-Gebilde mit der zentralen Halle als Gravita-
tionspunkt ist, wie diese selbst, mit grofiter Wahrscheinlichkeit
nicht auf Engelmann, sondern direkt auf Wittgensteins Ideen zu-
riickzufiihren!8. So gestaltet er das Gebdude im wortlichen Sinne
von Grund auf und von Beginn an in eigener Weise. Es war die
folgerichtige Entwicklung, ihn schlieSlich auch offiziell in die Pla-
nungs- und Realisierungsarbeit einzubinden: Der am 13. Novem-
ber 1926 genehmigte endgiiltige Entwurf des Palais Stonborough
tragt den Stempel: »Paul Engelmann und Ludwig Wittgenstein,
Architekten, Wien III., Parkgasse 18.«<1® Auf dem Umschlag des
Antrags auf Teildemolierung des alten Gebdudes an der Parkgas-
se ist derselbe Stempel zu finden, diesmal ausschliefllich von
Wittgenstein unterschrieben, den eigenen Namen noch einmal
handschriftlich um seine Berufsbezeichnung »>Architekt« erganzt.
Nicht nur Engelmann betrachtete das Palais Stonborough riickbli-
ckend als die genuine Leistung Wittgensteins. Auch dieser selbst
sah in dem Gebdude in der Kundmanngasse sein Werk.20

Diese Vereinnahmung des Projekts zeigt die Bedingungslosig-
keit, mit welcher sich Wittgenstein seiner neuen Aufgabe zu-
wandte. Eine Bedingungslosigleit, welche - als durchgingiges
Merkmal Wittgensteinschen Umgangs mit allen ihm sich stellen-
den Problemen als Konstante seiner Einstellung Welt und Leben
gegeniiber - erlaubt, auch die architektonische Arbeit im Rahmen
einer Entwicklung zu sehen, als deren Ecksteine der Tractatus und
die Philosophischen Untersuchungen gelten konnen. Gerade ohne
das Haus in der Kundmanngasse als neues Theorem oder als in
Stein gehauene Umsetzung bereits aufgestellter Thesen zu lesen,
darf es doch auch nicht einfach vom philosophischen Denkweg
Wittgensteins separiert werden. Die an der Idee der unabdingba-
ren Scheidung von »>Sagen und Zeigen« orientierte Arbeit am Pa-
lais Stonborough lésst eine bei aller augenscheinlichen Ahnlich-
keit zur klassischen Moderne mit deren Schlagworten nicht zu
greifende Architektur entstehen. Und sie wirkt zugleich auf das
Theorem selbst zuriick. Das Bauen des Wittgenstein-Hauses kann
als wichtiges Moment im Wandlungsprozess des Charakters von
»Sagen und Zeigen« auf dem Weg von der frithen in die spate
Phase Wittgensteinscher Philosophie interpretiert werden: Was
sich im Rahmen der Architektur >sagenc« lisst, ist nicht mehr das

38

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WITTGENSTEIN ALS ARCHITEKT

durch den logischen Raum bestimmte Sagen des Tractatus. Das
Sagbare ist nun vielmehr im Kontext des Zusammenspiels, der
Stimmigkeit von Mafien und Proportionen zu sehen. Diese Stim-
migkeit gilt es als Architekt zu gestalten.

3 Prazision als Obsession

Vor diesem Hintergrund nur ist Wittgensteins nahezu fanatische
Fixiertheit auf Mafse und kleinste Details zu betrachten.2! Mit &du-
Berster Anstrengung will er eine Reduziertheit, eine Kiihle errei-
chen, welche dem Unsagbaren, dem Mystischen seinen Freiraum
erst schafft. Der sich so schlicht darstellende Bau, die scheinbar
einfachen Formen, das klar wirkende Material sollen jede Vermi-
schung von Sagen und Zeigen, jede Prafiguration des nicht Préfi-
gurierbaren, des unergriindlichen, abgriindigen menschlichen Le-
bens vermeiden und letzterem so erst die Moglichkeit geben, sich
zu entfalten: »Mein Ideal ist eine gewisse Kiihle. Ein Tempel, der
den Leidenschaften als Umgebung dient, ohne in sie hineinzure-
den.«?2 Der auf die Halle hin proportionierte Grundriss, die Ab-
schaffung aller von Engelmann urspriinglich noch vorgesehenen
Ornamente der Fassade, die Beseitigung der Sockeletage zuguns-
ten einer einfachen, glatten Aufienhaut? - schon das ist die Folge
dieser auf Klarheit und Stimmigkeit hin orientierten Maxime.

Keiner Versuchung soll nachgegeben, die Reinheit der eigenen
Architektur nicht verwéssert werden.2¢ Einfache kubische Grund-
bausteine bestimmen das Erscheinungsbild des Baus von aufien.
Gerade Linien ohne Schnorkel, kein Stuck, keine Bemalung. In
den glatten, scharfkantigen Wanden ebenso scharfkantig schlichte
Fenster. Ein Fremdkorper zwischen den aufwendig gestalteten
Fassaden der benachbarten Hiuser.2

Ahnlich glatt, dhnlich kithl mutet zunachst auch die Gestal-
tung des Inneren an. Die Rdaume der Eingangsetage, die zwei
Wohn-, das Esszimmer und der Saal und auch noch die beiden
Terrassen scheinen den Kontrapunkt zur organischen Natur des
Gartens zu bilden.26 Die duflere Schlichtheit wird iiber den kalt
wirkenden, in grofle Platten gegossenen Kunststeinboden, der
seine libergangslose Fortsetzung als klare Begrenzung der quader-
formig geschnittenen Rdume in den schmucklosen Decken und
Waiénden findet, innen weitergefiihrt.2” Die unsichtbare Fufiboden-

39

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

heizung ist durch eine von Gittern abgedeckte Warmluftheizung
vor den Fenstertiiren ergénzt; kein Element tritt so aus der planen
Innenbegrenzung des Zimmers heraus. Lediglich die Fenster und
Fenstergriffe, die Heizkorper der tibrigen Zimmer und die Tiir-
klinken durchbrechen noch potenziell die Ruhe, die Kiihle des
Ambientes. So nimmt es kaum Wunder, dass Wittgenstein bei der
Planung des Hauses diesen Details ganz besondere Aufmerksam-
keit schenkte.28

Die Gestaltung der Klinken des Hauses ist das wohl bekann-
teste Beispiel fiir diese Arbeit. Wittgensteins ganzes Gesptir fiir
Proportionen, fiir geometrische Verhaltnisse wird in der Einpas-
sung dieser Tiirgriffe in ihren Kontext - gerade auf der Beletage
des Palais - deutlich.?? Sie erscheinen zunichst als einfachste Off-
ner, als Offner schlechthin3® der Metall-Glastiiren, die auf dieser
Ebene des Hauses Halle und Riaume sowie die Rdume unterein-
ander trennen und zugleich verbinden, als Offner auch der kom-
plett aus Metall hergestellten Fliigeltiire zwischen Halle und Saal.
Keine eingesetzte Rosette markiert die Differenz zwischen ihnen
und dem zugehorigen Tiirblatt. Beinahe iibergangslos zieht sich
die Klinke als glattes, im rechten Winkel gebogenes Rohr aus die-
sem heraus, ohne Verzierung, ohne anatomische Formung. Sein
Pendant auf der anderen Seite der Tiir beschreibt hiermit vergli-
chen eine regelrecht aufwendige geometrische Form: Neben dem
Fixierungsgewinde, durch welches die beiden Griffe axial mitein-
ander verschraubt sind, schwingt es zunéchst S-férmig vom Tiir-
blatt weg, bevor es ebenfalls in einer klaren Waagrechten auslauft.

So schlicht dieser ganze Entwurf anmutet, ist er produktions-
technisch doch nur mit Aufwand zu realisieren. Seine Feinheit
steckt im Detail. Die Klinke ist - entgegen dem Augenschein - ge-
rade kein nur gebogenes Rohr, kein modifiziertes Standardbau-
teil.31 Die Kugelkalotte, die Wittgenstein an die Stelle eines ledig-
lich halbkugeligen Abschlusses setzt, ist hier paradigmatisch: Eine
hochdiffizile, schwierig zu entwerfende wie zu bauende geome-
trische Form tritt an die Stelle der gewohnlichen, standardisierten
Losung. Die Konstruktion ist bis zum AuBersten reduziert und
gleichwohl nicht einfach. Thre Klarheit ist Folge eines komplexen
Zusammendenkens aller Elemente des Raums, des Hauses. Witt-
genstein entwickelt den Griff nicht losgelost von der Tiir, wie er
diese nicht ohne den Raum zu entwerfen vermag. Die Klinke,
daran scheint Wittgenstein alles zu setzen, soll sich visuell nicht

40

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WITTGENSTEIN ALS ARCHITEKT

schon im Modus des Auffallens befinden. Sie soll in ihrer Umge-
bung verschwinden. Im Aufgehen in den Mafizusammenhéngen
wird das Problem - der Durchbruch und Aufbruch der glatten,
beinahe steril-reduzierten Baukoérperinnenfldchen - gelost. Das ist
die Reduktion des Objekts, welche Wittgenstein vornimmt. Sie ist
nicht atomistisch auf ein am Ende zu findendes Allgemeines ge-
richtet, sondern hichste, artifizielle Spezialisierung. Hier liegt der
Unterschied der Details des Palais Stonborough zu industriell ge-
fertigten Massenprodukten: Geometrische Grundformen erkldren
nicht ihren Charakter. Dieser entfaltet sich voll nur in jenem kon-
kreten Rahmen, fiir den sie mit hochstem Aufwand geschaffen
wurden.

Wie fiir die Griffe der Tiiren gilt das auch fiir die Radiatoren,
die schnabelartigen Schnappverschliisse, welche die aufgestellten
Doppelglastiiren zum Garten hin oder die Fenster bei Wind zu si-
chern haben. Die ihnen eigenen Merkmale formaler Reduktion
trennen sie vom Ideal der modernen, funktionalistisch und sach-
lich orientierten Architektur.3? Kein Detail ist an sich schon voll-
kommen. Nicht zufillig ist die Klinke im Hochparterre von der in
der ersten Etage verschieden, nicht umsonst unterscheiden sich in
den Fenstertiiren die Hakenverschliisse der dufieren von den Ba-
jonettverschliissen der inneren Fliigel. Auch der Eckradiator ent-
faltet die Wirkung seiner penibel ausgefeilten Geometrie erst als
Teil jenes Raumes, fiir den er geplant war. Um ihn in der von
Wittgenstein gewtinschten Weise einpassen zu konnen, mussten,
nachdem eigene Gussversuche gescheitert waren, Teilstiicke aus
dem Ausland eingefithrt und dann exakt zugeschliffen werden;
»und tatsdchlich verging zwischen dem Entwurf der scheinbar so
einfachen Radiatoren und ihrer Lieferung ein ganzes Jahr.«3

Diese unglaubliche Akribie wiederholt sich auf allen Ebenen
des Baus. Mafle und Herstellung der Metall-Glas-Tiiren und Fens-
ter bereiteten dhnlich grofie Probleme. Durch ihre nur senkrecht
laufende Verstrebung fehlt ihnen eine waagrechte Stiitze; eine un-
glaubliche Prazision ist erforderlich, um die notwendige Stabilitat
zu erreichen. »Bei den Besprechungen mit der Firma, die schlief3-
lich die Tiiren ausfiihrte, bekam der verhandelnde Ingenieur vor
Aufregung einen Weinkrampf.«3* Die extreme Dichte der Fugen
zwischen den Fufibodenplatten war nur moglich, weil sie vor Ort
gegossen wurden, die Flanke der einen bereits als Schalung der
ndchsten diente. Vorgefertigte Bauteile hétten eine solche Prizi-

41

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

sion niemals erreicht. Wittgensteins Kompromisslosigkeit in Be-
zug auf die geometrischen Verhiltnisse des Baus liefS ihn den Pla-
fond des Saals noch um drei Zentimeter heben, »als beinahe schon
mit der Reinigung des gesamten Hauses begonnen werden soll-
te.«3>

Die ganz bewusste Zuordnung der Proportionen im konkreten
Raum widerspricht jeder modularen Architekturidee. Die Praxis
der »>freien Vermessung« zeigt wohl am deutlichsten Wittgensteins
grundlegende Differenz zu jeder Art funktionalistischen Moder-
nismus nicht zuletzt Loosscher Provenienz. Wollte Loos »seine
Zeitgenossen wieder das lehren, was die Menschen seit der Stein-
zeit verstanden haben, aber zu seiner Zeit vergessen hatten: sich
ein Obdach schaffen«®, so zielt Wittgenstein in eine andere Rich-
tung. 1942 wird er notieren: » Architektur ist eine Geste. Nicht jede
zweckmifiige Bewegung des menschlichen Korpers ist eine Geste.
Sowenig, wie jedes zweckmifiige Gebdude Architektur.«% Bei al-
ler Ndhe zu den Gedanken des Hoffmann-Gegners und Secessi-
onssezessionisten lehnt Wittgenstein dessen zentralen Gedanken
ab: ZweckmiBligkeit reicht nicht, Architektur muss Geste sein.

Schon die Verdnderungen, welche Wittgenstein an der Plan-
skizze vom 18. Mai 1926 vornimmt, weisen in eine eindeutige
Richtung. Ist in der Skizze die zentrale Halle mit angrenzenden
Musik-, Speise- und Friihstiickszimmer bereits als Wittgenstein-
scher Beitrag erkennbar, so entsprechen die iibrigen Rdéume noch
stark einer zweckmaifig-bequemen >biirgerlichen< Wohnung im
Loosschen Sinne. Insbesondere durch die Abinderung der noch
von Engelmann stammenden Proportionierung der Planskizze
zum fertigen Ausfithrungsplan hin wird der Gesamtcharakter des
Hauses aber entscheidend gewandelt. Was an Loossches Woh-
nungsdenken erinnerte, ist beseitigt.?® Gerade im Kontrast zu den
Ideen Engelmanns wird deutlich, wie weit Wittgenstein sich von
den Maximen der Loos-Schule entfernt hat.

Die Ruhe, welche das Haus auf den ersten Blick ausstrahlt, ist
mithin nicht schlicht Ergebnis der Einfachheit seiner Bauteile,
grindet nicht im Baukastenprinzip. Sie ist nicht Folge analytischer
Berechnung, sondern das Resultat eines sensiblen Gespiirs fiir
Proportionen.*0 Anstelle eines atomistischen verlangt sie ein holis-
tisches Verstandnis von Einfachheit und Prézision. Durch die Ab-
hiangigkeit der Teile von ihrer Umgebung, durch die unzihligen
Verweisungen aufeinander gewinnt das Konkrete, die Situation

42

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WITTGENSTEIN ALS ARCHITEKT

eine die Asthetik der tractarianischen Sitze, mit der das Haus in
seiner zunichst so statischen Art durchaus Ahnlichkeit aufweist4l,
tibersteigende Wichtigkeit. Der in der Frithphilosophie mit der
Kombination von Elementarsatzgedanke und Abbildtheorie schon
angelegte Widerstreit von Atomismus und Holismus kommt in
der Architektur deutlicher zum Vorschein und wird zugleich zu-
gunsten des Holismus entschieden. Was so einfach aussieht, was
im ersten Moment geradezu die bauliche Entsprechung der
Gegenstiande des Tractatus sein konnte, das Detail des Palais Ston-
borough, ist kein einfacher Gegenstand: Es gibt nur einen Ort, nur
eine Verwendungsmoglichkeit. Jeder andere Zusammenhang be-
notigt sein eigenes, auf ihn abgestimmtes Detail. Wird in Wittgen-
steins philosophischem Erstling eine Idealsprache gefordert und
konzipiert, die endgiiltig und eindeutig festlegt, wo die Grenzen
des Sagens zu finden sind, so ldsst >Architektur« eine dhnliche Su-
che nach einem aus der Situation geldsten, zeitunabhingigen sti-
listischen Vokabular nicht zu. Zwar kann auch hier, was sich
zeigt, nicht gesagt werden; doch bekommt der Gedanke, dass das
Aisthetische®? als das Unaussprechliche im Ausgesprochenen be-
reits enthalten ist, im Verweisungszusammenhang der Architek-
tur eine anders gewichtete Bedeutung. Architektur ist nicht in die
Flache projiziert wie die Schriftsprache, nicht linear organisiert.
Der unhintergehbare, konstitutive Zusammenhang des Sagbaren
und des nur noch Beschweigbaren ldsst sich in ihr auf andere
Weise vor Augen stellen. Sie »verewigt und verherrlicht etwas.
Darum kann es Architektur nicht geben, wo nichts zu verherrli-
chen ist«®3. Sie kommt nicht aus dem Nichts. Sie greift etwas
schon Vorhandenes auf, ist nicht autonom und also mit der Logik
im Sinne des Tractatus nicht zu vergleichen.#* Bauen ist Arbeit zu
einer bestimmten Zeit, in einem bestimmten Raum. Nur vor die-
sem Hintergrund kann Architektur auch in dem, was sie verherr-
licht, verstanden, kann sie als Geste erkannt werden. Das Witt-
genstein-Haus ist von seinem Platz in der Kundmanngasse mit
den ihn umgebenden Fassaden ebenso wenig zu abstrahieren wie
die Klinke vom Tiirblatt, die Tiir von Halle und Saal. Dieser
gegenseitige Verweis, die Abhingigkeit vom Kontext auf allen
Ebenen macht es zu einer Geste.

43

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

4 Irritation als Prinzip

Das Palais Stonborough wird so - entgegen dem ersten glatten
und statischen Eindruck, entgegen seiner zunichst vollkommen
ausgeruht-ruhenden Wirkung - zu einer bewegten Architektur.5
Die genaue Betrachtung der so gleich ausschauenden Fensterrei-
hen und Tiiren ldsst die Abweichung in den Mafien ganz allmé&h-
lich erst in den Blick geraten. In ihrer nur senkrechten Verstre-
bung erhalten sie zugleich etwas Aufstrebendes, verleihen sie
dem Gebadude eine zunédchst wohl kaum zugetraute Dynamik.

Auch die scheinbar quadratischen, in Wahrheit aber speziell
auf und an ihrem Ort gefertigten FufSbodenplatten unterschied-
lichster Dimensionierung werden zu dynamisierenden Elementen
eines zwischen den Wanden des konkreten Raums ausgespannten
und auf dessen Mafie abgestimmten Fugennetzes.*

Dieser Bruch im zunichst so statischen Charakter des Hauses
findet sich auch in eben den reduzierten Bauelementen - den
Klinken, Radiatoren und Schnabelverschliissen - wieder, die doch
Garant der distanzierten, unbestechlichen Ruhe des Gebidudes zu
sein schienen. Die Klinken und Griffe, die Tiiren und Fenster sind
nicht nur sich optisch nahezu auflosend schlicht; sie sind tiber
diese Schlichtheit hinaus ein haptisches Erlebnis.#” Sie bilden nicht
nur die Grenze, die negative Bedingung des unergriindlichen Le-
bens, sie leben selbst im Gebrauch. Die Eigenart jedes Details, sei-
ne auf die Position im Ensemble abgestimmten Mafse werden jetzt
virulent. Was dem ersten Blick noch entgeht, drangt sich nun auf.
Die visuelle Zuriickhaltung, Unscheinbarkeit, Reduktion des Ge-
baudes wandelt sich in eine stdndige Irritation der augenscheinli-
chen Selbstverstindlichkeiten. Die Konstruktion dieser Welt wird
spiirbar. Die Klinken der grofien Metall- und Metall-Glas-Tiiren
der Beletage sind, unmerklich fiir das Auge, weil in vollkomme-
ner Harmonie mit den Proportionen der Tiiren, ein wenig ver-
riickt angebracht. Sie befinden sich nicht auf der ansonsten ge-
brauchlichen Hohe. Die Hand muss von der fiir sie normalen Be-
wegung abweichen, die Tiir nicht auf den Korperschwerpunkt
hin, sondern auf Brusthohe beinahe bewegen.*8 In diesem Durch-
brechen des gewohnten Vorgangs werden jetzt auch die Ausmafie
der tiberhohen, schweren Metall- und Metall-Glas-Tiiren spiirbar,
spiirbar trotz aller Leichtigkeit der Linien, trotz aller technischen
Raffinements, welche die verhaltnismé&flig einfache Handhabung

44

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WITTGENSTEIN ALS ARCHITEKT

ermoglicht. Man will eine Tiir 6ffnen und stemmt sich gegen ein
Tor.

Wittgenstein zwingt den Betrachter und Besucher seiner
Architektur, am eigenen Leib zu spiiren, was das Auge nicht mehr
diskriminiert. Sein Haus wird ein Kunstwerk in dem Sinne, dass
es die uns gewohnte und so bequeme Sicht auf die Dinge nur auf-
zunehmen scheint, um in ihrer Irritation, ihrer Verschiebung den
Raum fiir eine neue Wahrnehmung, ein aisthetisches Erlebnis zu
6ffnen.4

So ist das Wittgenstein-Haus gerade nicht unbedingte Archi-
tektur. Es ist nicht der Bau, der keine andere Losung zuldsst, die
Probleme endgiiltig beseitigt. Die tractarianische Attitude des >ein
fiir allemal< ist verschwunden. Mit der Exaktheit seiner Propor-
tionen ruft der Bau diesen Eindruck nur noch hervor, um ihn zu
untergraben. Was hier unbedingt, was hier notwendig scheint, ist
letzten Endes das Gegenteil. Anstatt abstrakt werden zu wollen,
aus Raum und Zeit zu fliehen, sucht Wittgensteins Architektur
ihre Zeit, ihren Raum voll zu durchdringen. In diesem Sinne geht
sie mit Vorgefundenem um, verherrlicht und verewigt sie. Erst so
wird sie zeitlos, authentischer Ausdruck, der bleibt.50

Dass sie sich als solchen zugleich auch markiert, macht ihre
Doppelbédigkeit aus. Die Irritation im Gebrauch, die visuell kaum
diskriminierbare Verriickung oder Verzerrung mancher Details,
wirft die Bewegungen aus dem gewohnten Geleise, stort, und
stoft so auf die eigene Bedingtheit in Zeit und durch Raum zu-
riick. Das scheinbar Selbstverstindliche erweist sich als zwar
normierte und inkorporierte, letztendlich aber doch kontingente
Gewohnbheit. Eine Gewohnbheit, die als Bedingung des Symbolsys-
tems in diesem selbst nicht mehr ausgedriickt werden kann - die-
se Entdeckung des Tractatus ist nicht auf Logik und nicht auf die
Verbalsprache zu beschranken. Doch wird die in der Frithphilo-
sophie als endgiiltig konstatierte Grenze zwischen Sagen und Zei-
gen schon im Rahmen der Architektur in ihrer unaufhebbaren
Abhiangigkeit von der Situation deutlich.

In diesem Sinne ist das Bauen der Jahre 1926 - 1928 fiir Wittgen-
stein selbst eine Erfahrung, die sich auch in seinem philosophi-
schen Denken auswirken sollte. Die Bedeutung des Situativen in
der Architektur wird mit dem Gedanken, dass das Sagbare von
Kontext zu Kontext changiert, spétestens in den Philosophischen

45

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

Untersuchungen ihre explizit philosophische Parallele finden. Die
Doppelbodigkeit spiegelt sich in der scheinbar so einfachen Spra-
che der spiten Schriften, welche mit der Irritation durch im wort-
lichen Sinne unglaubliche Denkexperimente immer wieder die
kontingente Bedingtheit jeden Sprachspiels aufzeigt. So bleibt der
Bau in der Kundmanngasse nicht einfach nur Architektur. Er wird
dariiber hinaus zur Architextur Wittgensteinscher Spatphiloso-
phie.

46

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethnologische Wende
am Leitfaden der Poesie

»Ich glaube meine Stellung zur Philosophie dadurch zusammen-
gefasst zu haben, indem ich sagte: Philosophie diirfte man eigent-
lich nur dichten. Daraus muss sich, scheint mir, ergeben, wie weit
mein Denken der Gegenwart, Zukunft oder der Vergangenheit
angehort. Denn ich habe mich damit auch als einen bekannt, der
nicht ganz kann, was er zu konnen wiinscht«, notiert Ludwig
Wittgenstein zwischen 1933 und 1934! in Cambridge. Nur eine der
Vermischten Bemerkungen, und doch liegt in ihr etwas apodiktisch
Grundsitzliches. Ebenso wie die Bemerkung tiber das Literarische
des Tractatus letztlich die Grundeinstellung seiner Friihphiloso-
phie charakterisierte, so scheint auch die hier formulierte Forde-
rung fundamental: Philosophie erschopft sich nicht im Sujet. Thr
Gegenstand allein macht sie nicht aus. Vielmehr verlangt sie nach
einer ihr entsprechenden Form, fordert sie eine besondere Spra-
che. Ihr >Was« muss durch ein ihm addquates >Wie<, durch eine zu
ihm passende Art des Philosophierens ergdnzt werden.

Die Verwandtschaft dieses Denkens mit demjenigen vor 1919
ist gut zu erkennen. Auch die tractarianische Losung fiir das Rus-
sellsche Paradox hat ihren Kern in der Auflésung der traditionel-
len Trennung von Inhalt und Form, welche den ersten Schritt zur
Uberschitzung der Reichweite des Sagens, der Grenzen des logi-
schen Raums bedeutet und also zu jener Verwirrung fiihrt, die das
Paradox tiberhaupt erst ermoglicht. Wittgensteins idealer Symbo-
lismus soll diese Verwirrung in der Einebnung der Distanz zwi-
schen Bedeutung und Zeichen? verhindern. So manifestiert sich

47

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

der Ubergang vom reflektierenden Bezug zur wahrnehmenden
Sicht auf Welt gerade darin, dass Inhalt und Form nicht weiter ge-
trennt werden. Und doch geht die Forderung nach einer dichten-
den Philosophie iiber den Tractatus hinaus. Die Analogie zur
Kunst wird radikaler. Dichtend zu philosophieren heift, sich auch
sprachlich bereits aktiv um jenes literarische -Mehr« zu bemiihen,
welches im Rahmen des Tractatus nur dadurch angenéhert wer-
den sollte, dass man die sagbare Sprache bis an ihre Grenzen hin
ausschopft, ohne die Aufmerksamkeit dadurch bereits auf den Be-
reich jenseits dieser Grenzen lenken zu konnen. Dieser letzte
Schritt ist im Konzept der Frithphilosophie von jedem Einzelnen
und aus eigenem Antrieb zu tun. Die dichtende Philosophie mo-
difiziert in der Forderung einer nicht mehr am Wissenschaftler,
sondern am Kiinstler orientierten Sprachpraxis dieses Moment
der frithen Phase in entscheidender Weise. Hier kiindigt sich eine
neue Vorstellung des Charakters eines auf das Sich-Zeigende zie-
lenden Philosophierens an.

Dass mit dieser neuen Weise nicht das Gieflen philosophischer
Gedanken in klassisch-poetische Formen gemeint ist3, ldsst sich
an Wittgenstein selbst wohl am besten erkennen. Auch nach der
Wende ist seine Philosophie nicht in Verse gefasst, nicht in Stro-
phen gebunden. Der reduzierten, niichternen Sprache des Tracta-
tus folgt ab Anfang der dreifSiger Jahre eine dem imaginéren Ge-
sprachspartner verpflichtete dialogische Ausrichtung seiner Noti-
zen und Manuskripte. Ein wirkliches Gedicht aber hat er wohl nie
verfasst, sich wahrscheinlich noch nicht einmal darum bemiiht.*
Und doch gilt die Aufforderung zum poetischen Schreiben nicht
zuletzt auch fiir sein eigenes Philosophieren. Was aber heifst dann:
>Philosophie diirfte man eigentlich nur dichten<?

1 Was es heiRt, Philosophie zu dichten

1.1 Der ethnologische AnstoR

Wittgenstein scheint die dichtende Philosophie nicht zufillig in
einer Zeit grundlegender Verdnderung seines Denkens zu for-
dern. Mit der Riickkehr nach Cambridge wird rasch deutlich, dass

die Wiederaufnahme des Projekts >Philosophie« nicht einfach in
der Optimierung des Tractatus-Ansatzes wiirde gelingen kénnen.

48

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHNOLOGISCHE WENDE AM LEITFADEN DER POESIE

Schon die Bemerkungen tiber logische Form zeigen als Werk der
Ubergangsphase die Problematik der auf unabhingige Atomsatze
abstellenden logischen Konstruktion der Tractatus-Philosophie.
Die Gesprache mit Piero Sraffas, den Wittgenstein gleich zu Be-
ginn seines erneuten Aufenthaltes in England kennen lernt, lassen
ihn die Abbildtheorie in ihrer strikten Form endgiiltig aufgeben.
Die anekdotisch iiberlieferte Situation, welche der Ausloser dieser
folgetrachtigen Entscheidung gewesen sein soll, ist eine Urszene
der Wittgensteinschen Spétphilosophie im vollen Sinne des Wor-
tes: Nicht ein Argument bringt sein Denkgebdude zum Einsturz,
sondern eine Geste. Sein Beharren darauf, dass ein Satz und das
von diesem Beschriebene die >logische Form« gemein haben miis-
se — der Kerngedanke der tractarianischen Abbildtheorie -, wischt
Sraffa mit Hilfe einer typischen neapolitanischen Gebarde beiseite:
Er fahrt sich mit den Fingern tibers Kinn und fragt, was denn die
logische Form hiervon wire.” Das iiberzeugt - und die Annahme
einer durch Analyse destillierbaren allgemeinen Form, die allem
Sagbaren letztlich zugrunde liege, wird fallen gelassen. An die
Stelle der formallogischen Perspektive des Tractatus tritt der, wie
Wittgenstein selbst formulierte, >ethnologische« Blick auf philoso-
phische Probleme.8 Was diese Verdnderung zu bedeuten hat, wird
tiber den tatsidchlichen Wandel seines Philosophierens hinaus in
einigen verstreut aufzufindenden methodischen Bemerkungen,
insbesondere in der Auseinandersetzung mit den Arbeiten Sir Ja-
mes George Frazers deutlich. Die ethnologische Grundfrage nach
der Moglichkeit des Verstehens von Fremdem ist Wittgenstein
hier Ausgangspunkt einer fundamentalen Revision seiner philo-
sophischen Ansichten und Annahmen tiber Funktion und Funk-
tionieren der Sprache. Der dabei entwickelte ethnologische Blick
ist nun weder einfach von der Disziplin >Ethnologie« {ibernom-
men, noch bleibt er der rein ethnologieintern zu bewertende
Gegenentwurf zu der in The Golden Bough praktizierten Methode:
Wittgensteins Bemerkungen zu Frazer sind vielmehr eine grund-
legende Reflexion auf die Grenzen wissenschaftlicher Arbeit und
traditioneller Philosophie allgemein. Nicht zufillig aber dient ihm
dabei eben eine ethnologische Arbeit als Anlass und Folie dieser
Uberlegungen.

49

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

1.2 Kritik an Frazers erklarendem Ansatz

Frazer hatte in den 1890er-Jahren ein dreizehnbdndiges Werk zur
Religion in antiken und altorientalischen Kulturen verfasst und
war aufgrund dieser Arbeit zu einem der wichtigsten Vertreter
ethnologischer Forschung vor dem Ersten Weltkrieg avanciert.
Wittgensteins Lektiire dieser Schriften im Jahre 1931 beschrankte
sich wohl auf kiirzere Ausschnitte?, die ihn gleichwohl zu einer
harschen Kritik an der Methode Frazers veranlassten.1? Dieser be-
greife Magie als eine noch nicht aufgeklirte Handlung, als eine
Praxis, deren inharenter Irrtum noch nicht entdeckt ist. Nur weil
ein solcher so schwer auszumachen ist, weil Regenbeschworung
irgendwann naturnotwendig zur >Erfiillung« kommt, kénnten sich
entsprechende Zeremonielle iiberhaupt so lange halten.! Thre An-
erkennung liege mithin in mangelndem Wissen begriindet.

Damit aber bleibt Frazers Argumentation nicht nur auf einzel-
ne Praktiken der von ihm untersuchten antiken und altorientali-
schen Kulturen beschrénkt. Die magischen und religiosen Prakti-
ken des Menschen allgemein werden vor diesem Hintergrund zu
einer nicht plausibel zu machenden Handlung. Augustinus wére
nicht weniger einem Irrtum aufgesessen als der buddhistische
Heilige Indiens.’? Und auch die Glaubigen von heute fielen unter
dieses Verdikt. Die gesamte religiose Sphire menschlicher Kultur
ist so letztlich nicht mehr als eine Folge von Dummbheit. Das aber
klingt fiir Wittgenstein kaum »plausibel«.1®> Der Fehler muss viel-
mehr bei Frazer selbst zu finden sein. »Schon die Idee, den Ge-
brauch - etwa die Totung des Priesterkonigs - erklaren zu wollen,
scheint mir verfehlt.«<!* Der methodische Ansatz geht am Objekt
vorbei. Magische Handlungen sind mit keinem Begriindungs-
schema zu greifen. Und doch erklirt sie Frazer - und er erklirt sie
damit als einen Irrtum, eine Abweichung vom eigentlich richtigen
Verhalten, als einen Fehler. Er iibersieht, dass ein Fehler nur vor-
liegt, wo es die Chance auf Ausbesserung zumindest prinzipiell
gibt. Die Moglichkeit, ihn zu erkennen und zu beseitigen, muss da
sein. Wird ein Gebrauch jedoch trotz aller Hinweise auf den ihm
inhédrenten Irrtum nicht aufgegeben und nicht verandert, so ist al-
ler Wahrscheinlichkeit nach der augenscheinliche Fehler eigentli-
cher Antrieb der Handlung.’> Der angelegte Mafistab, an welchem
die Abweichung, die Fehlerhaftigkeit gemessen wird, ist somit
aber kein relevanter Mafistab zu ihrer Bewertung. Er reicht an die

50

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHNOLOGISCHE WENDE AM LEITFADEN DER POESIE

Motivation solchen Verhaltens nicht heran. Die magischen wie re-
ligiosen Anschauungen des Menschen sind gegentiber rationalem
Einspruch per se resistent. Und »darum handelt es sich eben um
keinen [rrtum.«16

Frazer verfallt mithin dem »dumme[n] Aberglaube[n] unserer
Zeit«, alles als Zweckzusammenhang nachzeichnen zu kénnen.1”
Das Bild der Geliebten zu kiissen aber »bezweckt gar nichts; wir
handeln so und fithlen uns dann befriedigt.«!8 Im Vollzug des Ri-
tus selbst liegt das, was seine Magie ausmacht. Die Pietét eines
Trauerrituals ist weniger Folge dessen, was, als vielmehr, dass
man etwas in einer ganz bestimmten, nicht aber weiter begriinde-
ten Weise tut. In dieser Befriedung der Zufilligkeit allen erkldrba-
ren menschlichen Handelns!® liegt die Befriedigung, welche das
Zeremonielle dem Alltdglichen entgegensetzt.20 Jenseits aller
Zweckorganisation schafft es einen von Kontingenzen unbertihr-
ten Raum?!, dem allein durch den Riickgang auf die nicht gerecht-
fertigte und nicht zu rechtfertigende Praxis eine jeder Erklarung
entgehende magische »Tiefe« eignet.22

Dass Frazer dies iibersieht, macht den Kern der Wittgenstein-
schen Kritik aus. Die Einstufung magischer und religioser An-
schauung ganz allgemein als eines Irrtums liegt nicht in der Nai-
vitdt der befragten Kulturen begriindet. Vielmehr ist sie die Folge
von Frazers zu naiver Untersuchungsstrategie, seiner Methode,
welche die eigene historisch-intellektuelle Bedingtheit nicht re-
flektiert. In einer Vorstellung sich stindig optimierender Evolu-
tion aller Bereiche verhaftet, entgeht ihm, dass der medizinische
Fortschritt Gewinn bringt, welcher die Dimension der Heilungsri-
ten gleichwohl nicht beriihrt. Magie entgleitet den Fangarmen der
Rationalisierung, wie auch deren inneres Bewegungsgesetz der
fortschreitenden Optimierung fiir sie nicht gilt.?* Frazers Szien-
tismus, der Glaube daran, dass, was uns gestern geheimnisvoll er-
schien, heute erklart werden kann?4, raubt ihm die Sensibilitit fiir
die Moglichkeit einer solch anderen Organisation von Welt. Die
Vorstellung eines >Menschen an sich< macht ihn fiir diese blind.?
So aber ist seine Studie nicht mehr als der Versuch, die magischen
Handlungen primitiver Volker den »Menschen, die so dhnlich
denken wie er, plausibel zu machen«?, sie mithin anachronistisch,
gegen die Situation, aus der Perspektive eines Engldnders am En-
de des 19. Jahrhunderts als Dummbheit vorzufiihren. »Welche En-
ge des seelischen Lebens bei Frazer! Daher: Welche Unmoglich-

51

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

keit, ein anderes Leben zu begreifen als das englische seiner
Zeit.«27

1.3 Das Paradox verstehender Ethnologie:
Verlust der Tiefe als Verlust des Sujets

An Frazer zeigt sich das grundlegende Paradox derjenigen Ethno-
logie, welche ihr Ziel, das Fremde zu verstehen, verfolgt, indem
sie es den eigenen Verstehensstrukturen unterwirft - und folglich
aller genuinen Fremdheit beraubt.?® Die eigentliche Differenz wird
tibergangen, die oberfldchlichen Unterschiede als Abweichungen
serkldrt«. In Analogie zum Ausgangsproblem des Tractatus, der
Uberschitzung der Reichweite des Sagen-Konnens, wird auch
hier die Selbstverstindlichkeit der eigenen Situation zum Ver-
héngnis. In der Ignoranz der eigenen Bedingtheit gegentiber wird
diese unbeachtet auf das Untersuchungsobjekt projiziert; die Fra-
ge nach dem Fremden so aber obsolet, die Irritation durch das tat-
sédchlich Andere von Beginn an schon unterbunden.

Wittgenstein sieht hierin tiber den >Fall Frazer< hinaus das
Problem aller »Gelehrten, die immer eine Theorie haben moch-
ten!!l«® Mit ihr drangen sie per se aus der Sphire der Praxis und
verfehlen somit notwendig die Tiefe ihres Objekts. Mit ihr wird
die Erkldirung zum jenseits des Konkreten liegenden Ziel ihrer
Bemiihung. »>Das Eigentliche, das Selbstidentische hinter dem
Fliesen der Phanomene tritt in den Mittelpunkt allen Interesses.
Uber dieser Idee der Theorie aber, so kann man Wittgensteins ex-
plizite Uberlegung ergédnzen, geht der Blick fiir die in ihrer Genese
liegende Bedingtheit verloren: Auch die Theorie ist Ergebnis einer
bestimmten Verwendung von Sprache, der Ordnung von Wor-
tern, der Strukturierung von Sitzen nach als Ideal konstruierten,
allgemein giiltigen Regeln. Das System >Sprache« wird vom Spre-
chen getrennt, zwei Ebenen werden aufgemacht, deren eine zum
Mafistab der andern gerit: Den situativ gebundenen Sprechakt
beurteilt man so nur in seiner Abweichung von der abstrakt-
idealen langue. Die so entstandene Hierarchie entwickelt sich zu
einer Grundbedingung der vom Menschen auf seinem Weg hin
zur Moderne als zweiter Natur inkorporierten wissenschaftlichen
Weltsicht.30 Wie aber die Sprache als kohdrentes System hinter
dem Sprechen bestimmt wird, ist auch die Welt lediglich als das
zu fassen, was das Bewusstsein klar abbilden kann.3! Der Intellek-

52

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHNOLOGISCHE WENDE AM LEITFADEN DER POESIE

tualismus, der Realitdt als defizitire Realisierung eines abstrakt-
rationalen Musters versteht, ist Folge dieser Entwicklung.32 Was
die Wissenschaft®® in der Theorie als das >Eigentliche« hinter den
Phianomenen zu greifen versucht, ist eben dieses Muster; was sie
verhandelt mithin eine rationalistisch bereinigte >Welt<. >Die Ge-
lehrten« gelangen so von einer bestimmten Sprachverwendung zu
einer tatsdchlich theoretischen Weltsicht. Die wissenschaftliche
Praxis ist eine selbstvergessene Praxis. Noch mehr, sie ist eine
Praxis, die auf ihre eigene Aufhebung zielt. Die Bedingtheiten des
praktizierenden Forschers spielen idealiter keine Rolle. In der
Verabsolutierung dieser »attitude de pure théorie«3* geht nun aber
das Bewusstsein der Kontingenz des eigenen Mafistabs in seiner
Bedingtheit durch die ihn grundlegende Sprachverwendung ver-
loren. Und mit diesem Vergessen des eigenen praktischen Fun-
daments entgleitet der Theorie die der Praxis angehorende Tiefe.
Eine in dieser Tradition verhaftete Ethnologie a la Frazer 1ost das
Fremde im Verstehensprozess auf, verhindert jedes Getroffensein.
Die wissenschaftliche Diskussion ganz allgemein gewinnt so ihre
eigene Sphire, 16st sich von aller Irritation durch das Objekt. Sie
generiert immune Probleme.3>

1.4 Das Paradox traditioneller Philosophie:
Verlust des Sujets durch das Ideal der Theorie

Auch die Philosophie ist, nach Wittgenstein, einbezogen in diese
Entwicklung. Auf der Basis einer auf Allgemeinheit gerichteten
Sprachverwendung stellt sie in Analogie zur Naturwissenschaft
Fragen, welche die eindeutige, situationsunabhéngige Antwort als
mogliche unterstellen. Die traditionelle Ti-esti-Frage suggeriert
das Auffinden eines Dings, einer Identitét, einer Definition als
grundlegende Aufgabe der Philosophie. Doch ist der philosophi-
sche Impetus entgegen dem wissenschaftlichen nicht auf Abldufe
innerhalb einer bestimmten Bedingtheit, eines Experimentrah-
mens, als vielmehr auf diesen selbst gerichtet.3¢ Er zielt auf das
Fundament, welches die wissenschaftliche Weltsicht ermoglicht.
Philosophie befragt, was unbefragt erst die Basis von exakten
Aussagen stellt. Ihre Aufgabe ist, gerade auf die Natur der Dinge,
ihre Gegebenheitsweise aufmerksam zu werden, »to notice the in-
teresting kind of things.«%” Hierin geht sie hinter die nur innerhalb
der Gegebenheitsweise funktionierende gesetzmiflige Ordnung in

53

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

Richtung auf das Grundlegende zuriick, welches sich dem von
ihm Grundgelegten notwendig entzieht. Dass somit diese Aufkla-
rung der eigenen Bedingtheit unter Inanspruchnahme eben jener
Bedingungen aber zwangsldufig in eine Tautologie fiihrt, das
tibersieht die traditionelle Philosophie, wenn sie sich selbst als
Wissenschaft kapriziert.3® An der Fluiditdt des philosophisch In-
teressanten wird das Unzureichende des Intellektualismus deut-
lich: «What evaporates is what the intellect cannot tackle.«* So ge-
langt die Philosophie an die Grenze der Sprache.#0 >Was ist Zeit?«
ist eine nicht sinnvoll gestellte Frage. Die Suche nach einem Ding,
einer Identitdt oder Definition greift hier zu kurz. Das Substantiv
»Zeit« verfiihrt uns, fithrt hinters Licht*!, wie die Allgemeinplitze
der Sprache iiberhaupt immer wieder verwirren. Die Rede von
»>Verstehen« und >Meinenc ldsst an die Praxis begleitende Denk-
vorgédnge, die Idee von der Sprache als Kalkiil an deren Eindeu-
tigkeit glauben.#2 Man verfallt der Suggestion einer allgemeinen
Definition dieser Worter. »Ich will sagen: Die Frage >was ist...< be-
zieht sich nicht auf einen besonderen, praktischen Fall, sondern
wir fragen sie von unserem Schreibtisch aus.«# So aber produziert
sie im Rahmen der Philosophie nur Scheinprobleme, weil sie die
philosophische Frage nach dem Fundamentalen vom Konkreten
gelost beantworten will. Diese Flucht aus der Situation verstellt
den Blick auf den vielfdltigen Gebrauch der Worter im Alltag, der
sich als dem abstrakt konstruierten System >Sprache« vorgéngige
Praxis, nicht als dessen defizitdres Derivat zeigt. Wir gebrauchen
das Wort »>Zeit< jeden Tag; und es funktioniert, auch oder besser
gerade ohne die Moglichkeit, ihm ein eindeutiges >Was< zuzuord-
nen. Die menschliche Sprache geht iiber die Kohdrenz und die
Vollstandigkeit eines Kalkiils hinaus und ist eben dadurch nicht
defizitdr. Ihre Grammatik ergibt sich tiber den Gebrauch der Wor-
ter, ist fragmentarisch und variabel, wie deren Bedeutung von
Kontext zu Kontext changiert.** Auf diese gerichtet wird die »ver-
dchtliche Haltung gegeniiber dem Einzelfall«*> in ihr Gegenteil
verkehrt: Er ist das fiir die Philosophie Interessante.

1.5 Feldzug gegen die Theorie
Fiir wie grundlegend Wittgenstein diese Erkenntnis hélt, machen

Notizen fiir die Studenten seiner ersten am 20. Januar 1930 begin-
nenden Lehrveranstaltung deutlich: »What I should like to get

54

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHNOLOGISCHE WENDE AM LEITFADEN DER POESIE

you to do is not to agree with me in particular opinions but to in-
vestigate the matter in the right way.«* Der ganze Sinn seiner
Lehre besteht mithin nicht in der Vermittlung allgemeiner Ansich-
ten, sondern in der Einiibung einer situationsaddquaten, den Fal-
len der selbstverstindlich gewordenen Sprache entkommenden
Frageweise. Diese ist »unser[em] Streben nach Allgemeinheit«4?
grundlegend entgegengerichtet. Der neue, ethnologische Blick auf
die Probleme der Philosophie sieht jene in ihrer einzigartigen Si-
tuation, in ihrem konkreten Kontext.

Im Einsatz fiir eine solche neue Denkweise liegt der Grund fiir
Wittgensteins gerade in den 1930ern gefiihrten »Feldzug gegen
die Theorie.«# Das mit ihr Greifbare ist als das allgemein Kodifi-
zierbare philosophisch letztlich uninteressant. »Wenn man mir ir-
gendetwas sagt, was eine Theorie ist, so wiirde ich sagen: Nein,
nein! Das interessiert mich nicht. Auch wenn die Theorie wahr
wire, wiirde sie mich nicht interessieren - sie wiirde nie das sein,
was ich suche.«® Die schon im Tractatus im Grunde eindeutigen
Differenzen nicht nur zur traditionellen Metaphysik, sondern zu-
gleich auch zu der sich auf ihn berufenden antimetaphysischen
Philosophie logisch-positivistischer Provenienz, fiir welche Klar-
heit notwendig mit wissenschaftlicher Methode einher geht, wer-
den nun uniibersehbar.® Mit der Verbannung des naturwissen-
schaftlichen Ansatzes tiberhaupt aus der Sphire der Philosophie
16st sich auch der letzte Ankerhaken jener Illusion, welche Witt-
genstein als Griindungsvater des Wiener Kreises gerade auch in
philosophischer Hinsicht verstanden wissen mochte.5!

Notizen vom 19. Juni 1931 machen diese Unterschiede deut-
lich. Sie zeigen, wie sehr sich Wittgenstein zu diesem Zeitpunkt
bereits von der philosophischen Einstellung dieser Philosophen-
gruppe entfernt hatte: Sein Buch miisse »als eine Art der Magie«
beginnen, ohne dabei jedoch der Magie das Wort zu reden. Ihr
Ausschalten hitte hier gerade »den Charakter der Magie selbst.
Denn wenn ich damit anfing, von der >Welt< zu reden (und nicht
von diesem Baum oder Tisch), was wollte ich anderes als etwas
Hoheres in meine Worte bannen.«%2 Schon der Beginn des Tracta-
tus ist somit bereits Hinweis darauf, dass, was Wittgenstein sucht,
nicht im analytischen Riickschritt auf logische Grundbausteine
unserer Sprache und Welt zu fassen ist.>® Eine entscheidende Ver-
dnderung von seiner frithen hin zu der sich in diesen Jahren kon-
turierenden Spétphilosophie wird in Variation explizit: Es ist nicht

55

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

mehr der Satz, der ihn interessiert, als vielmehr das Satzsystem>,
von dessen inneren Zusammenhéingen unabhingig kein einzelner
Satz verstanden werden kann. Erst aus diesen heraus erhilt letzte-
rer seine isolierbare Bedeutung. Sie sind die Bedingung seiner
Moglichkeit, mithin Zeichen seiner Bedingtheit.5> So ist das Hohere
zugleich auch die Tiefe, deren Verlust Wittgenstein bei Frazer be-
klagte. Sie als die untergriindige Mythologie unserer Sprache> zu
heben, wie es der wahre Ethnologe mit der Mythologie fremder
Kulturen tut, ist die >ethnologische Aufgabe« der Philosophie.

2 Philosophie als Empfangen

Die philosophische Methode dient dann aber zu nichts anderem
mehr als dazu, den Freiraum zu schaffen, in welchem das der
Sprachtheorie entgehende einzigartige Einzelne, die Widerstén-
digkeit des Konkreten gegeniiber dem Allgemeinen zur Geltung
gelangen kann.” Wie schon im Tractatus ist auch die hier in
Grundsitzen formulierte antiintellektualistische Vorgehensweise
in erster Linie negativ, beschridnkend. Ihr Kern ist die Minimali-
sierung des erkldrenden Eingriffs in das Objekt, um dessen Tiefe
eindriicklich zu belassen. Diese wird als das Unverfiigbare nur in
Worte gebannt werden konnen, wenn man die Sprache nicht auf
Verfiigung gerichtet verwendet. So stellt die Philosophie »alles
blof hin und erkldrt und folgert nichts.«% Sie strukturiert, 16st die
Knoten in unserem Denken auf, stellt die Tatsachen fein sduber-
lich nebeneinander - das ist ihre Arbeit, nicht mehr.

Wie in gewisser Weise auch schon in seiner frithen Phase be-
stimmt Wittgenstein den Philosophen weniger durch sein Beherr-
schen einer besonderen techné als vielmehr durch eine Offenheit
dem sich aller Technik Entziehenden gegeniiber: »Die Féahigkeit
zur Philosophie besteht in der Fahigkeit, von einer Tatsache der
Grammatik einen starken und nachhaltigen Eindruck zu empfan-
gen.«® Die eigentlich philosophische Kompetenz ist somit eine
der Passivitit. Das Machen tritt hinter das Empfangen zuriick.
Ersteres bleibt darauf beschrankt, den Raum der Moglichkeit die-
ses Empfangens tiberhaupt aufzutun, die charakteristische Alltdg-
lichkeit und Einfachheit des philosophisch Interessanten auszu-
hebeln, um in der Irritation des Gewohnten den Eindruck zuzu-
lassen. Die Grammatik ist als Grundlage des Gebrauchs von Spra-

56

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHNOLOGISCHE WENDE AM LEITFADEN DER POESIE

che dem Menschen zu nah, um als Gegenstand in dessen Blickfeld
gelangen zu konnen. Sie ist ihm zu nah, um den Eindruck, auf
dessen Empfangen die Philosophie aus ist, tiberhaupt zu entfal-
ten.®0 So wird es tatsdchlich unmoglich, das philosophisch Interes-
sante in das Feld eines gerichteten Blicks zu bekommen, weil es
diesen stindig begleitet, ihm stdndig vorausgeht. Erst wenn die
Perspektive sich lockert, die auf den Fluchtpunkt hin gezogenen
Grenzen verschwimmen, tritt es vor Augen. Diese Situation seines
Erscheinens aktiv zu lancieren, kann man als Ziel der morpholo-
gischen Methode Wittgensteins sehen.t! Im Unterschied zur Wis-
senschaft will sie so nicht entdecken, was einem gemeinhin ver-
steckt bleibt, sondern das evident machen, was man durch stiandi-
ges Sehen zugleich tibergeht. Theorie aber hilft dabei nicht weiter:
»Nur beschreiben kann man hier und sagen: so ist das menschli-
che Leben. / Die Erkldarung ist im Vergleich mit dem Eindruck,
den uns das Beschriebene macht, zu unsicher.«52

Die von Wittgenstein geforderte >Ubersichtliche Darstellung:
wird gerade in diesem Kontrast als eine Zurticknahme des immer
auch projizierenden Eingriffs durch den Ethnologen bzw. den Phi-
losophen deutlich. Es scheint fast so, als ob es solcher Relation als
einer Art Anlauf bedarf, welcher den Schwung gibt, um mit dem
Zusammenbrechen der Theorie durch die >Ubersichtliche Darstel-
lung« hindurch in den Raum des Eindrucks, der Tiefe der Praxis
vordringen zu kénnen. »Einen von der Wahrheit zu tiberzeugen,
geniigt es nicht, die Wahrheit zu konstatieren, sondern man muss
den Weg vom Irrtum zur Wahrheit finden.«% Der philosophische
Eindruck als die von Wittgenstein anvisierte Wahrheit ist nicht
autonom. Das Sich-Entziehende ist notwendig an etwas, dem es
sich schliefilich entzieht, gebunden. Das tatsichlich Fremde wird
nur deutlich als - nicht messbare, weil mit keinem Maf3stab zu
greifende - Differenz. Das von Wittgenstein Angestrebte ist ein
Sich-dem-Aussetzen, was dem fest-stellenden Zu-Griff entgeht
und doch als dessen Bedingung, als dessen Hintergrund oder
Kehrseite an ihn gebunden bleibt. Der Philosoph sucht mithin den
Sprung iiber seinen eigenen Schatten, der gleichwohl nie endgiil-
tig gelingen kann. Der Blick auf die eigene Bedingtheit bleibt ein
Ahnen derselben. Das gottliche Auge ist keine Option fiir den
Menschen. Diesem bleibt nur das ausdauernde, immer wieder
neue Bemiihen um Eindriicke der zu bewahrenden Tiefe.

57

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

Bei aller Ahnlichkeit der Denkfigur zu der des Tractatus liegt
hierin nun aber die entscheidende Differenz: Die reine Beschrei-
bung, die »Ubersichtliche Darstellung« der Tatsachen ist kein ein-
maliger Vorgang.® Sie bleibt ein standiges Umkreisen der Situa-
tion, die weder abschliefend erkldrt noch endgiiltig geordnet
werden kann.®> Die unerschopfliche Situation bleibt der uner-
reichbare Fluchtpunkt eines nicht zu Ende zu fithrenden Tuns.
Das noch im Bewusstsein der einen, endgiiltigen Definition dessen,
was sagbar ist, am Ende des Tractatus geforderte Schweigen
weicht nun dem aktiven Anrennen gegen die Grenzen der Spra-
chet®. Der nicht abzuschlieffende Ordnungsprozess selbst lenkt die
Aufmerksamkeit auf das Konkrete. Das Chor zeigt ein geheimes
Gesetz®7; die koordinierte Masse der Einzelfille ldsst Zusammen-
hinge erblicken, die keine Induktion ins Allgemeine begreift. Das
Kappen jeder Moglichkeit von Erklarung schafft so den Freiraum
fur die Eigenaktivitdt des Objekts: Die Widerstindigkeit des tat-
sdchlich Fremden wird zur Wiedergabe, und »die Befriedigung,
die durch die Erkldrung angestrebt ist, ergibt sich von selbst.«¢8

3 Poesie gegen die Kénnensideologie
der erkldarenden Theorie

3.1 Vom Nutzen des Mangels

So gelangt Wittgenstein ausgehend von der ethnologischen Frage
nach der Moglichkeit des Verstehens von Fremdem Anfang der
dreiliger Jahre zu einer radikalen Umorientierung seiner Philoso-
phie. Innerhalb dieser Wandlung dienen die Bemerkungen zu Fra-
zers >The Golden Bough« in gewissem Sinne tatsdchlich als die zen-
trale Methodenreflexion, auch fiir seine gesamte spate Philoso-
phie.® In jhnen wird die >ethnologische Wende« als eine reflek-
tiert, welche das Frithwerk Wittgensteins von seinem Spatwerk
trennt, als nun die Situation, das Konkrete, der Sprachvollzug die
abstrahierte, allgemeingiiltige Idealsprache als Mittelpunkt der
Uberlegungen ablost.

Vor diesem Hintergrund aber kommt der Notiz, dass man Phi-
losophie eigentlich nur dichten diirfe, ein grundsitzlicher Status
zu, wie er ihrer apodiktischen Formulierung entspricht. Wittgen-
steins Bemiithungen um ein neues Denken zielen auf die Rehabili-

58

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHNOLOGISCHE WENDE AM LEITFADEN DER POESIE

tierung der Praxis gegeniiber der Theorie, des Einzelfalls gegen-
iiber dem Allgemeinen, des Konkreten gegeniiber dem Abstra-
hierten. Dabei aber ist Sprache nicht mehr das Mittel, um aus der
Situation zu fliehen; sie ist vielmehr Moglichkeit, in sie hinein zu
finden. In diesem Sinne ist das Paradigma des von Wittgenstein
angestrebten neuen Philosophierens die Poesie.

Dichtung ist grundlegend Form. Sie ist nicht abstrahierbar. Die
Paraphrasierung eines Sonetts ist kein Ersatz fiir es selbst.” Es ist,
was es konkret ist. Die poetische Kraft entfaltet sich nicht aufser-
halb seiner. Das Gedicht macht nur Eindruck im Moment seiner
Wahrnehmung. Dem Verstehen des aus dem Konkreten letztlich
gelosten Sinns eines Satzes ist das Verstehen eines Gedichts ent-
gegengesetzt. Es entgeht mithin dem auf situationsunabhéngige
Verfiigung gerichteten wissenschaftlichen Zugriff.” Die dichtende
Philosophie ist diejenige Philosophie, die aus der ethnologisch in-
spirierten Methodenreflexion die Konsequenzen zu ziehen sucht:
die Tiefe der Praxis, des Einzelfalls, des Konkreten als das philo-
sophisch eigentlich Interessante zu bewahren.”2

Damit riickt aber auch der Nachsatz der oben zitierten Bemer-
kung in neues Licht. Wenn sich Wittgenstein mit seiner Forderung
nach einer dichtenden Philosophie zugleich auch als >jemanden
bekennt, der nicht ganz kann, was er zu kénnen wiinscht, scheint
sich der Mangel, das Ungentigen nun nicht mehr einfach auf das
personliche Vermogen des Philosophen selbst zu beziehen. Das
dichtende Philosophieren richtet sich gegen die Verfiigbarkeit
durch Sprache, es findet seine Vollendung gerade jenseits des auf
Wiederholbarkeit, Fest-stellung und Kategorisierung gerichteten
Sprachkonnens. Mit diesem wird die dynamische Komplexitit des
Konkreten ihrer Vielheit, ihrer Bewegung beraubt.”? Was man nun
kann, ist, Wirklichkeit’ aus einer bestimmten Perspektive néhe-
rungsweise genau zu berechnen, mithin spezielle Dimensionen
von Welt zu beherrschen?. Die Widerstdndigkeit des Konkreten
aber liegt gerade in jenen Bereichen, die sich einem solchen Zu-
griff nicht ftigen. Eine dichtende Philosophie, welche in dieser
Widerstandigkeit die Wiedergabe des Objekts sieht, die sie zu
evozieren sich miiht, ist also grundlegend keine Philosophie des
Konnens, keine konnende Philosophie. Wer die Tiefe der Praxis zu
bewahren, das Hohere in Worte zu bannen versucht, der sucht zu
erreichen, was sich auflerhalb seines Vermogens befindet. Das
eigene Defizit erst ldsst dem Anderen Raum, Eindruck zu machen.

59

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

Aus Sicht des Konnens haftet der dichtenden Philosophie so aber
per se ein fundamentaler Mangel an. Wittgenstein wird zwangs-
ldufig zu einem, der nicht ganz kann, was er gern kdnnte.”

3.2 Wittgenstein und die moderne Lyrik

Vor diesem Hintergrund aber kann man Wittgensteins dichtende
Philosophie auch innerhalb der Poesie noch genauer verorten.
Denn die explizite Formulierung des eigenen Mangels weist auf
ein Selbstverstindnis, wie es sich auch in der Lyrik erst mit dem
19. Jahrhundert herausbilden konnte. Erst die Frithromantik voll-
zieht den Bruch mit der Ausrichtung an der Vermittlung von In-
halten wirklich. Lyrik wird nun als singende Opposition gegen
eine Welt der Gewohnheiten definiert”’, entfaltet nur als Fragment
ihre ganze Wirkung. In gewissem Sinne steht Wittgenstein in die-
ser Tradition.”® Und doch geht er auch tiber die Frithromantik
hinaus.” Er radikalisiert die negative Methode. »Alles, was die
Philosophie tun kann ist, Gotzen zu zerstéren. Und das heifst, kei-
nen neuen - etwa in der »Abwesenheit eines Gotzen< - zu schaf-
fen.«80 Was somit bleibt, ist eine Art >leeres Jenseits<, welches ge-
rade nicht als Raum der Anwesenheit eines iibernatiirlichen We-
sens, eines Gottes, aufgefasst werden kann. In der Ausrichtung
auf dieses Jenseits erweist sich Wittgensteins neue Philosophie als
ein modernes Dichten, als »entromantisierte Romantik.«81 Die
Struktur der modernen Lyrik ist seit Baudelaire, Rimbaud und Mal-
larmé darauf angelegt, die >leere Transzendenz<? zu evozieren. Sie
will in einem radikalen Gegensatz zur Inhalte vermittelnden
Sprache deren autonomes Bewegungsgefiige in den Vordergrund
stellen, »die Geheimniszonen der Begriffe in Schwingung verset-
zen.«8 Sie will, wie Wittgenstein, die Tiefe in der Sprache zur Gel-
tung kommen lassen. Mit der modernen Lyrik wird der Versuch
unternommen, das Denken zu umgehen, um das Gedacht-
Werden erfahren zu kénnen. In ihr hat man jene Sprache para-
digmatisch, die auf das Andere zielt, auf das, was sich zeigt.8*

3.3 Die ethnologische als die poetische Wende
Wittgenstein stellt mit der Dichtung der aus der Situation hin-

ausweisenden, auf das Allgemeine zielenden wissenschaftlichen
Sprachverwendung eine in die Situation hineinfiithrende ent-

60

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHNOLOGISCHE WENDE AM LEITFADEN DER POESIE

gegen. So aber meint Poesie nicht mehr die Produkte einer be-
stimmten Gruppe in der Gesellschaft, der Dichter; sie stellt viel-
mehr das Paradigma eines Gebrauchs von Sprache dar, wie er
eben auch fiir die Philosophie der eigentlich angemessene ist.55
Mit der Forderung einer Hinwendung zum Konkreten, weg vom
Abstrakt-Idealen, verabschiedet Wittgenstein die Ausrichtung auf
das Universale, wie sie noch seine frithe Phase bestimmte. Und
doch ist dieser Abschied kein génzlicher Bruch. Die eine Grenze
zwischen Sagen und Zeigen, das ist nun klar, bleibt Illusion. Der
logische Raum bestimmt nicht die Grenzen der Sprache. Es findet
sich kein ideales System der langue hinter einem nur defizitdren
Sprechen. Vielmehr ist gerade der konkrete Sprechakt das philo-
sophisch Interessante, weil der Mensch in ihm Welt in einer kon-
kreten Situation organisiert. Auf sie ist Wittgensteins Philosophie
der Sprachspiele gerichtet.

61

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sprachspielphilosophie und Wahrnehmung

>Sprachspiel« ist der zentrale Begriff der spédten Philosophie Witt-
gensteins. Mit ihm versucht er die Konsequenzen aus der >ethno-
logisch-poetischen Wende« seines Denkens zu ziehen. An ihm ent-
lang kann man das insbesondere den Philosophischen Untersuchun-
gen trotz aller Absage an die Theorie immanente Konzept von
Sprache herausarbeiten.! Ein Konzept allerdings, welches sich tat-
sdchlich insofern stark von einer auf Allgemeinheit zielenden
Theorie unterscheidet, als es nicht Ende, sondern Anfang bedeu-
tet. Das Sprachspiel ist nicht Resultat wissenschaftlicher Bereini-
gung der Situation, nicht Erkldarung menschlichen Kommunizie-
rens. Es geriert sich nicht als das Letzte der Sprache, als ihr We-
senskern. Das Sprachspiel dient als Modell, welches die Anndhe-
rung an Sprache iiber die Beschreibung analytisch nicht be-
herrschbarer Zusammenhange, iiber die Irritation des Gewohnten
und also gerade in der Abweichung, der Differenz des Konkreten
zum Allgemeinen das philosophisch Interessante zu entdecken
sucht.2 Dieses Modell ermoglicht so ein Konzept, welches sich
selbst nicht vergisst, sondern sich in die Situation hinein tiberwin-
det. Im Vergleich zu der in der Auseinandersetzung mit Frazer als
Situationsflucht markierten und kritisierten herkoémmlichen Theo-
rie ist auch der theoretisierbare Gehalt der Philosophischen Unter-
suchungen seiner Stofirichtung nach noch antitheoretisch. In der
Spielvorstellung von Sprache wirken sich so die Uberlegungen
der Wendephase konzeptuell aus, welche das Spatwerk vom
Frithwerk fundamental scheiden.

63

14.02.2026, 14:21:16.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

Wittgenstein stellt den Ideen des Tractatus ein sehr viel offene-
res, dynamischeres Modell entgegen. Sprache als das Sagbare ein
fur allemal in der Summe aller Tatsachen im logischen Raum zu
definieren, ist fiir ihn ab den dreifiger Jahren keine Option mehr.
Der dogmatische Duktus seiner Frithphase wird grundlegend
aufgegeben. Von einer unantastbaren und definitiven »Wahrheit
der hier mitgeteilten Gedanken«® zu sprechen, kann nach der
»ethnologisch-poetischen Wende« nicht mehr das Ziel der Philo-
sophie sein. Die Ausrichtung auf eine logische Idealsprache ldsst
auch den Tractatus noch an einem aus der Situation abstrahierten
Konstrukt bauen, ihn auf ein Universal, ein Eigentliches hinter
dem Konkreten zustreben, mit dem verglichen der alltidgliche
Sprachgebrauch ausschliefSlich defizitir erscheint. Das intellektua-
listische Zwei-Welten-Modell ist - bei aller Eigenart der Witt-
gensteinschen, auf Strukturidentitét basierenden >Reprasentation«
- Grundlage dieses Denkens. >Wir machen uns Bilder der Tatsa-
chen« ist die unhintergehbare und zugleich die unhinterfragte
Voraussetzung des im Tractatus Entwickelten. Die innere Spaltung
des logischen Raums ¢ffnet den Bereich des re-flektierenden, und
das heift hier: des menschlichen Bezugs auf Wirklichkeit. Da die-
se durch Abbildung mogliche Re-Flexion aber zugleich das Sagba-
re und also im Sinne dieser Friithphilosophie die Sprache
schlechthin ist, kann der an Russell gerichtete Vorwurf nun, aus
der Sicht des die Abbildungstheorie ablehnenden Spatwerkes, von
Wittgenstein auch modifiziert gegen sich selbst gerichtet werden:
Der Tractatus nimmt das von ihm so hervorgehobene Prinzip der
Nichtreflexivitdt nicht ernst genug. Es entgeht ihm die nichtrefle-
xiv leiborganisierte Dimension des Sagens selbst. Mit dem Termi-
nus der Wendezeit konnte man vom Ubergehen der in der
Sprachpraxis liegenden Tiefe sprechen. Denn das als un-bedingt
formulierte >Wir machen uns Bilder der Tatsachenc« ist nicht un-
bedingt. Wer nach der Sprache fragt, wer sie definieren zu kénnen
meint, ist immer schon in der Sprache.> Um sie in ihrer unendli-
chen Varietédt vor Augen treten zu lassen, muss man den eigenen,
Sprache habenden Standpunkt zu iiberlisten versuchen.¢ Wittgen-
stein lenkt so nicht zufillig seinen Blick weg von >der Sprache« als
Gegenstand einer Definition hin zu den Sprechakten, wie sie im
Zur-Sprache-Kommen des Kindes, von primitiven bis zu elabo-
rierten Verstdandigungsformen zu beobachten sind. Sie werden
ihm die Objekte einer Beschreibung. Er verabschiedet somit sei-

64

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHSPIELPHILOSOPHIE UND WAHRNEHMUNG

nen dogmatischen Ansatz und ersetzt ihn durch die in der philo-
sophischen Neuorientierung entwickelte investigative, am Pha-
nomen orientierte Methode.

1 Wittgenstein und Augustinus
1.1 Wittgensteins >Kritik« an Augustinus

So ist der Anfang der Philosophischen Untersuchungen wohliiber-
legt. Wittgenstein formuliert keine Weltdefinition, keine dogmati-
sche These, sondern bezieht sich gleich zu Beginn des ersten der
Paragraphen mit einem langen Zitat auf Augustinus: »Nannten
die Erwachsenen irgend einen Gegenstand und wandten sich da-
bei ihm zu, so nahm ich das wahr und ich begriff, dass der Gegen-
stand durch die Laute, die sie aussprachen, bezeichnet wurde, da
sie auf ihn hinweisen wollten. Dies aber entnahm ich aus den Ge-
biarden, der natiirlichen Sprache aller Volker, der Sprache, die
durch Mienen- und Augenspiel, durch die Bewegungen der Glie-
der und den Klang der Stimme die Empfindungen der Seele an-
zeigt, wenn diese irgend etwas begehrt, oder festhilt, oder zu-
riickweist, oder flieht. So lernte ich nach und nach verstehen, wel-
che Dinge die Worter bezeichneten, die ich wieder und wieder, an
ihren bestimmten Stellen in verschiedenen Sidtzen, aussprechen
horte. Und ich brachte, als nun mein Mund sich an diese Zeichen
gewohnt hatte, durch sie meine Wiinsche zum Ausdruck.«”

Aus diesem Zitat arbeitet Wittgenstein zunéchst die ihm im-
manente Theorie, das von Augustinus gezeichnete »Bild von dem
Wesen der menschlichen Sprache« heraus.8 Worter, so konne man
schliefSen, sind nicht mehr als Benennungen von Gegenstdnden,
Sétze lediglich die Verbindung von Wortern. »In diesem Bild [...]
finden wir die Wurzeln der Idee: Jedes Wort hat eine Bedeutung.
Diese Bedeutung ist dem Wort zugeordnet. Sie ist der Gegen-
stand, fiir welchen das Wort steht.«9 Nimmt man diese Zusam-
menhénge als die Grundstruktur menschlicher Sprache ganz all-
gemein, so gerdt man allerdings in Schwierigkeiten. Die Ding-
Bedeutungs-Relation verliert ihre Erklarungskraft, geht man tiber
den Bereich der Hauptworter hinaus, ldsst man »<Tischs, >Stuhls,
»Brot«10 zuriick und wendet sich den Tatigkeiten und Eigenschaf-
ten zu. Auf diese Bereiche kann man nicht zeigen, sie entziehen

65

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

sich der Bestimmung durch einfachen Hinweis. Wie kénnte man
»rot¢, wie das Wort »fiinf« zeigend definieren? Deutet man auf ein
rotes Farbmuster oder auf fiinf nebeneinander gelegte Streichhol-
zer, so muss, damit die Definition gelingt, zuerst klar sein, dass im
einen Fall auf die Farbe, im anderen auf die Anzahl gezeigt wird.
Ohne bereits auf sprachliche Muster zuriickzugreifen, kann man
hier von Bedeutung nicht reden. Das >Hauptworter-Modell« ist
nicht geeignet zur Beschreibung der menschlichen Sprache, Au-
gustinus wire, als sein Vertreter, ein unzureichender Denker.

1.2 Wittgensteins positiver Bezug auf Augustinus

Allerdings ist dieser Gedanke in Wittgensteins (Euvre keineswegs
neu. Die Idee einer eins-zu-eins Ding-Bedeutungs-Relation hat be-
reits der Tractatus ad acta gelegt: Namen sind als Statthalter der
Gegenstdnde nur in der Konfiguration des Satzes gegeben. Allein
eine solche kann Welt reprisentieren, ein Bild von ihr sein. Das
ganze Abbildkonzept ist gegen eine zu plumpe Erklirung des
Funktionierens der Sprache unter Ruckgriff auf den Gedanken
einer direkten Denotation gerichtet. Um der exponierten Stelle zu
Beginn des Hauptwerks seiner Spatphilosophie gerecht werden
zu konnen, muss Wittgenstein tiber die Wiederholung der Kritik
an einer schon mit der Frithphilosophie tiberwundenen Position
hinausgehen. Und wirklich wendet er den rein negativen Bezug
auf Augustinus bereits im zweiten Paragraphen produktiv-positiv
um.!! Das >Hauptworter-Modell« erscheint nicht aus jeder Per-
spektive defizitdar. Tatsdchlich sind Nomen als die konzeptuell
einfachsten Worter menschlicher Sprache die ersten, mit welchen
sich Kinder verstandigen konnen. Ohne Handlungen markierende
Verben, ohne erlduternde Adjektive und ohne die geschlossene
Form eines Satzes gelingt hier bereits Kommunikation. Aus Sicht
des Tractatus miisste paradoxal von einer nicht abbildenden, einer
nichtreflexiven und also vorsprachlichen Sprache die Rede sein.
Eine Unmoglichkeit im Sinne der Frithphilosophie und doch ein
Phianomen, auf welches gerade der Passus aus den Bekenntnissen
hinweist: jenseits ihrer elaborierten Form finden sich primitive
Typen nichtreflexiver Verstindigung, die funktioniert. Das
>Hauptworter-Modell« muss so nicht zwangsldufig unter dem
Zeichen des Mangels betrachtet werden:12 Anstatt es als zu primi-
tive Theorie unserer sehr viel komplexeren Sprache zu qualifizie-

66

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHSPIELPHILOSOPHIE UND WAHRNEHMUNG

ren, konnte man auch sagen, »es sei die Vorstellung einer primiti-
veren Sprache als der unsern.«!? Primitivere Sprachen wie man sie
auch jenseits der Situation des Zur-Sprache-Kommens des Kindes
in anderen Kontexten findet. Die Kommunikation zwischen einem
Bauenden und seinem Gehilfen kann durchaus allein iiber das
Nennen von Namen bestimmter Materialien funktionieren. Der
Bauende sagt: >Platte!« und der Gehilfe bringt ihm eine Platte.l4
Ohne Erkldrung oder Ausdeutung hat der Ausruf eines einzigen
Nomens die gewtiinschte Handlung zur Folge.

1.3 Wittgensteins implizite Modifikation
des Begriffs >Sprache«

Das augustinische Modell reicht, so konnte man meinen, zur Cha-
rakterisierung einer solchen Kommunikation. Tatsdchlich aber
nimmt Wittgenstein, um Augustinus produktiv weiterdenken zu
konnen, implizit eine entscheidende Modifikation des Begriffs
»Sprache« vor - auch gegeniiber dem tractarianischen Modell.
Dass die Kommunikation zwischen dem Bauenden und seinem
Gehilfen tatsachlich gelingt, liegt letztlich nicht daran, dass >Plat-
tel¢, >Sdulel« oder >Balken!< Abbreviaturen ganzer Sitze wiren, die
iiber einen inneren Vorgang beim Angesprochenen das Vorstel-
lungsbild der >Platte< erzeugten und ihm nun in der Abgleichung
desselben mit den Gegenstinden der Aufienwelt das Gewiinschte
auffinden lieBen. Die primitive Verstindigungsweise sowohl der
Kinder als auch die der Arbeiter auf dem Baul®> kann mit dem
>Hauptworter-Modell« nur charakterisiert werden, wenn man,
was Sprache ist, nicht auf das traditionell Sprachliche einschrankt.
Damit >Platte!« als Aufforderung zum Bringen der Platte funktio-
niert, muss der Kontext >Arbeiten auf dem Bau« gegeben sein. Zu
Hause am Esstisch wihrend eines netten Familienabends wiirde
der Ausruf wohl kaum dhnliche Folgen zeitigen konnen. Verstian-
digung ausschlieslich mit Hilfe von Namen funktioniert gerade
nicht ausschliellich durch Namen. Sie ist an ihre Umgebung ge-
bunden. Nur in ihr kann sie gelingen. Die fehlende Einbindung in
die allgemein kodifizierte, aus der Situation l6sende Form eines
Satzes der elaborierten Sprache muss durch die Einbindung in
den situativen Kontext ausgeglichen werden. Die Verstindigung
des Bauenden mit seinem Gehilfen ist durch den lebensprakti-
schen Zusammenhang der Baustelle bedingt, in welchem >Platte!s,

67

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

»Sdule!« oder >Balken!« nur Elemente unter anderen der ganz spe-
zifischen Baustellenpraxis sind. Nicht Uberlegung ermoglicht hier
Kommunikation, sondern Handeln.

In Variation ldsst sich das nicht zuletzt auch am augustini-
schen Text direkt erkennen. Das muss man {iiber den expliziten
Bezug der Philosophischen Untersuchungen auf die Gedanken des
Kirchenvaters hinaus deutlich machen, will man den Umgang
Wittgensteins mit dessen Werk in seinen Feinheiten nachzuvoll-
ziehen versuchen.’¢ Der zitierte Passus aus den Bekenntnissen ist
tiber die mangelhafte Sprachtheorie hinaus auch Beschreibung des
Zur-Sprache-Kommens des Kindes in allen Details: die Gebarden,
das Mienen- und Augenspiel, die Bewegung der Glieder, den
Klang der Stimme - all das malt Augustinus in reichen Farben.
Erst nach dieser nur beschreibenden Anniherung an die Situation
legt er die scharf gerandete Zeichnung seiner Erklarung dariiber.

Wittgensteins eigentlicher Kritikpunkt wird nun erst deutlich.
Nicht die Mangelhaftigkeit des augustinischen Sprachmodells ist
das Problem, als vielmehr, dass der Kirchenvater tiberhaupt ver-
sucht, das so eindriicklich Beschriebene durch Bedeutungs- und
Ausdrucksbeziehungen zu erkliren, das Vage, Situative als >Na-
tursprache aller Volker« auf eine Stimmung der Seele bezieht, zu
deren Ausdruck sie dient, der Handlung ein >Wollen« als inneren
Anlass unterstellt.

Als Interpret beschneidet Augustinus bereits seinen eigenen
Text um den Eindruck, den er durch die Beschreibung doch gera-
de ermoglicht. In einer an Frazer erinnernden anachronistischen
Projektion wird das Zur-Sprache-Kommen des Kindes vom
Standpunkt und mit den Mitteln eines bereits Sprache-habenden
Menschen verstanden, die erst mit diesen mogliche Theorie retro-
spektiv der Situation aufgebrannt.l” So aber gerdt der qualitative
Unterschied zwischen dem Lernen fremder Vokabeln und dem

grundlegenden Erwerb des Sprachvermogens tiberhaupt aus dem
Blick.

1.4 Eine Lektiire a rebours der Augustinus-Passage
In einer gegen die vom Autor selbst lancierte Rezeption gerichte-
ten Lektiire kann Wittgenstein nun jedoch demonstrieren - nicht

explizieren -, welchen Gewinn man aus seiner auf das Konkrete,
die Situation gerichteten antitheoretischen Vorgehensweise zieht.

68

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHSPIELPHILOSOPHIE UND WAHRNEHMUNG

Nicht gegen eine mangelhafte Theorie, als vielmehr entlang der
Situationsbeschreibung, welche die Bekenntnisse liefern, entwickelt
Wittgenstein sein neues Verstdndnis von Sprache.!® Die Gebédrden,
das Mienen- und Augenspiel, die Bewegung der Glieder, der
Klang der Stimme - all das deutet er nicht wieder als Mittel zum
Zweck, sondern erkennt hier jenen situativen Rahmen, welcher
eine Verstindigung tiberhaupt moglich macht, die sich aus dem
Fundus der traditionell als sprachlich anerkannten Mittel nur der
Hauptworter bedient. Erst die Einbindung in einen konkreten, le-
bensweltlichen Handlungszusammenhang erlaubt ein solches
Kommunizieren.

Diese komplexe Einheit aus Worten und Handlungen ist fiir
Wittgenstein entgegen dem traditionellen Verstdndnis nun die mit
dem >Hauptworter-Modell« charakterisierbare >Sprache«. Die im-
plizite Modifikation des Begriffs ergibt sich als Folge der »ethno-
logisch-poetischen Wende« seines Denkens und markiert das ver-
anderte Vorgehen in der spiaten Phase: Weil jedes Konzept nur
das aus der Situation Abstrahierbare fasst, stellt die von Wittgen-
stein ausgearbeitete Konzeption den Anfang und nicht das Ende
der Philosophie dar.

Das >Hauptworter-Modell< nicht als unzureichend abzuleh-
nen, sondern es produktiv weiterzudenken, kann nur gelingen,
wenn man dieses Abstraktum nicht als Erkldrung, sondern ledig-
lich als Hinweis auf die Moglichkeit jenseits der ausgefeilten Lin-
guistik in der Situation verankerter Kommunikation liest. So aber
wird der Rekurs auf primitive Verstindigung zum heuristischen
Mittel: Die Komplexitidt der grammatikalisch elaborierten Sprache
suggeriert die Vorstellung einer situationsenthobenen langue, wel-
che es wiederum moglich macht, was Sprache ist, ausschliefslich
vom Bedeutungsbegriff her zu denken. Von dieser Position aus
kommt auch das augustinische Missverstindnis seines eigenen
Textes zustande. Ein solcher Blick aber macht das »klare Sehen«?
des eigentlichen Phianomens unmoglich. Erst die Arbeit mit ver-
einfachten Modellen »zerstreut den Nebel«2. Erst mit ihrer Hilfe
wird »das Funktionieren der Worter klar tibersehen.«2! Nicht nur
die primitiven Formen von Sprache sind durch ihren Kontext be-
dingte Sprachhandlungen. Das von Wittgenstein mit Hilfe des
»Hauptworter-Modells< am Zur-Sprache-Kommen des Kindes und
der Verstindigung auf dem Bau Explizierte ist kein Sonderfall.
Sprache ist grundsétzlich nicht mit ihrem theoretisierbaren Gehalt

69

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

schon gefasst. Sie ist mehr als Grammatik und Vokabular. Sie ist
tiber das allgemein Kodifizierbare hinaus im Wortsinne grund-
legend Praxis.?

So aber ist das von Augustinus beschriebene Zuwenden und
Hinweisen, das Horen auf sich wiederholende, auf dhnlich klin-
gende Laute nicht Vehikel der Vermittlung lexikalischen Wissens,
sondern Moment nachahmender Einiibung, welche den Eintritt in
die Kommunikationsgemeinschaft ermdoglicht. Dieses Lernen ist
nichtreflexiv, auf den Leib anstatt auf die Vernunft referierend.?3
Das Zur-Sprache-Kommen des Kindes funktioniert nicht theore-
tisch; es ist eine Initiation.24

Und wie bei der Einfithrung in eine kultische oder magische
Handlung die Erkldarung nicht hilft, gerade das reine Zeremoniell,
das unbegriindete Ritual ihre Unergriindlichkeit ausmacht, so
zeigt sich auch bei der Betrachtung der Einfiihrung eines Novi-
zen? in die Sprache deren Tiefe. Auch das Sagen ist - im Gegen-
satz zu der tractarianischen Vorstellung - im Nichtreflexiven fun-
diert.

2 Das Sprachspiel als neues Konzept
2.1 Einebnung des intellektualistischen Dualismus

Im Begriff des Sprachspiels, so kann man nun formulieren, fasst
Wittgenstein diese Volte in seinem Denken der Sprache konzep-
tuell. In ihm ist »das Ganze: der Sprache [im traditionellen Sinne,
FG] und der Tétigkeiten, mit denen sie verwoben ist«2, zusam-
mengenommen.

Nun wird klar, weshalb Wittgenstein noch in dem 1945 ge-
schriebenen Vorwort zu den Philosophischen Untersuchungen be-
tont, insbesondere Piero Sraffas »Ansporn [...] die folgereichsten der
Ideen dieser Schrift«” zu verdanken: Mit der Spielvorstellung wird
das Gestische als Fundament des Wittgensteinschen Konzepts von
Sprache etabliert; der grammatisch-lexikalisch bestimmbare Inhalt
ist nicht mehr von dem ihn lediglich transportierenden Medium -
der Stimme, der Mimik, der Gestik - getrennt. Es gibt keinen das
Sagbare definitiv bestimmenden logischen Kern mehr in allem
Sprechen. Vielmehr ist, was sich im Sprachspiel sagen lasst, das,
was in diesem Konglomerat aus Inhalten und Tatigkeiten funk-

70

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHSPIELPHILOSOPHIE UND WAHRNEHMUNG

tioniert, was den Mitkommunikanten die Moglichkeit einer An-
schlusshandlung gibt.2

Der Begriff des >Spiels« bietet somit die Moglichkeit, Sprache
als Handlung in bestimmten Kontexten zu sehen, ihren alltigli-
chen Gebrauch, nicht mehr ihr artifizielles Ideal zum Ausgangs-
punkt der Untersuchung zu nehmen.? Sprache ist vielseitig und
in dieser Vielseitigkeit nur beschreibbar, wenn man sie in ganz
konkreten Fillen als spielerische Praxis versteht: Befehlen und Be-
fehle ausfithren, Verfertigen eines Gegenstandes nach vorgegebe-
nen Mafien, Hypothesenbildung und -tiberpriifung, aber auch
Theater spielen, Reigen singen und Rétsel raten sind solche
Sprachspiele® Jedes einzelne ist Teil einer »Lebensform«®, in
welcher die Verquickung von Tun und Sprechen noch unaufge-
16st vor Augen tritt.32 Mit ihnen ist Welt direkt aus ihrer Mitte
heraus organisiert: Es geht nicht mehr darum, mit der Sprache an
das Auflen heranzureichen; die Dinge werden nicht benannt und
auch nicht mehr in ihren Konstellationen strukturell abgebildet.
Im Sprachspiel selbst ist Welt geordnet - als Praxis.??

Nicht mehr reflektiertes, auf die Vernunft bezogenes, sondern
operatives, inkorporiertes, nichtreflexives Wissen bestimmt die
Grenzen des in einer bestimmten Situation Sagbaren. Damit je-
doch ist die Idee einer mit Vorstellungsbildern arbeitenden Spra-
che endgiiltig obsolet. Beim Bauenden und seinem Gehilfen wie
beim Schauspieler auf dem Theater gelingt die Verstindigung nur
eingelassen in das Feld der lebenspraktischen Zusammenhénge
ihrer Arbeit. Sagbar ist das durch diese Zusammenhénge Gerahm-
te, welches die jeweilige Situation organisiert, durch RegelmafSig-
keiten vorhersehbar macht, kurz: Sagbar sind die situationsab-
hangigen Handlungen des Sprachspiels, die von den Mitkommu-
nikanten wahrgenommen und in der einen oder anderen Weise,
nie aber vollkommen willkiirlich fortgesetzt werden kénnen. Ge-
lingende Verstindigung wird funktional nach ihren Folgen be-
urteilt: »Versteht nicht der den Ruf >Platte!<, der so und so nach
ihm handelt?«?* Der Zweck der Worter im Sprachspiel ist, hand-
lungsauslosendes Moment zu sein.

So heifit Sprache als Lebensform zu verstehen, das linguisti-
sche Zwei-Welten-Modell eines raum-zeitlich ungebundenen Sys-
tems der langue, welches erst im konkreten Sprechen raum-zeitlich
gebunden realisiert wird, aufzugeben. Das operative Wissen des
Tuns tritt an die Stelle der Reflexion. Die sinnliche Wahrnehmung

71

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

und die rdumliche Geste sind als Basis dieses operativen Wissens
in Wittgensteins Spatphilosophie omniprasent. So zieht er die
Konsequenz aus der von Sraffa angestofienen >ethnologisch-poeti-
schen Wende« und schliefit mit der Ausweitung des tractariani-
schen Gedankens der Nichtreflexivitit zugleich an Grundideen
seines frithen Denkens an.

2.2 Regel als RegelmaBigkeit

Die Sprache nicht-reflexiv als spielerische Praxis vorzustellen, das
Abgerichtete® auch noch ihrer elaboriertesten Formen aufzuspii-
ren, kann als die grofle Anstrengung der Spatphilosophie Witt-
gensteins bezeichnet werden. Darum bemiiht er sich in immer
wieder neuen Paragraphen, in immer wieder abgewandelten Mo-
dellen. Das primitive Sprachmodell wird durch den Zusatz weite-
rer Formen komplexer. Das Hauptworter-Modell von Sprache
wird angereichert mit Deikta, mit Zahlwortern und Farben. Und
trotzdem bleibt das Ziel dasselbe: die Sprache als Sprachspiel zu
sehen, in welchem Regelfolgen praktiziert, nicht reflektiert-be-
wusst realisiert wird. »Wenn ich der Regel folge, wihle ich nicht.
Ich folge der Regel blind.«3

Synchron betrachtet stellt sich die Sprache nun zu einem be-
liebigen Zeitpunkt als Nebeneinander verschiedener Sprachspiele
dar, von welchen keines in das andere greift, ohne Verschrankung
und Verbindung. Nur wenn die lebenspraktische Verankerung
das Tun ausreichend eindeutig bestimmt, ist operatives Wissen
moglich. Nur wenn es Regelméfiigkeiten gibt, kann man nicht-
reflektiert und blind der Regel folgen.?” Das Baustellensprachspiel
funktioniert nicht auf dem Theater.

In diachroner Perspektive stellt sich so aber eine fundamentale
Frage: Wie kann es, wenn Verldsslichkeit das Sprachspiel erst er-
moglicht, Veranderungen geben? Wie konnen sich die Regeln, wie
koénnen sich die Spiele wandeln, ohne dass alle Kommunikation
gestort zusammenbricht?38

Es ist der Witz der Wittgensteinschen Vorstellung von Sprache
als Sprachpraxis, dass die Verlédsslichkeit schaffende Regel gerade
nicht als allquantifizierter Satz verstanden werden darf, von wel-
chem logisch giiltig und notwendig auf jegliche konkrete Hand-
lung geschlossen werden kann. Die Nicht-Reflexivitit von Spra-
che beruht beim spéten Wittgenstein gerade auf der Abschaffung

72

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHSPIELPHILOSOPHIE UND WAHRNEHMUNG

solch einer abstrakten, »iiberméfiigen Tatsache«®®, welche das
Sprachgeschehen bestimmt. Das blinde Regelfolgen ist somit als
operatives Wissen auch keine Moglichkeit, fiir welche sich der
Sprechende bewusst entscheidet. Es ist die Folge eintibender Pra-
xis im Rahmen der Initiation, mit welcher er sich nach und nach,
in immer wieder neuen Versuchen in die Gepflogenheiten des je-
weiligen Sprachspiels einfindet. Das aber bedeutet, dass die Regel
nicht nur nicht vor der Sprachpraxis besteht, sondern dass sie in
letzter Konsequenz ausschlieslich an der Praxis - man konnte sa-
gen als die das Sprachspiel charakterisierende meistgebrauchte
Verhaltensweise - abzulesen ist.*? Es gibt sie nicht als abstrakt-
ideale. Was Wittgenstein die Regel eines Sprachspiels nennt, ist
auf Eintibung beruhende Verlasslichkeit. Diese muss die Richtung
weisen, den Zusammenhang des Sprachspiels sichern - sie ist je-
doch bei Weitem keine eindeutige Definition.#! Sie ist vielmehr,
was jeder einzelne im Sprachspiel als anschlussfihige Handlung
vollzieht. So aber wird sie mit jedem Zug im Spiel neu hergestellt
und jeweils neu modifiziert. Die absolute Selbigkeit ist keine Mog-
lichkeit fiir raum-zeitlich Gebundenes, fiir wiederholte Praxis.42
Also bestimmen wir die Regel in ihrem Gebrauch und &ndern sie
dabei - »as we go along«* - zugleich auch ab.4

Die Dynamik des spielerischen Regelfolgens wird deutlich:
Die Regel ist nicht fix, ist keine unbewegliche Struktur. Sie ist
weich, an ihren Ridndern niemals scharf gefasst, verdnderlich.
Wird sie wiederholt in eine Richtung hin modifiziert, kann es qua-
litativ zum Umschlag kommen. So ist es vorstellbar, dass man
vom Volleyball zum Faustball gelangt, indem man nach und nach
das Netz ein wenig tiefer spannt, den Ball nicht mehr durchgan-
gig in der Luft behilt, das Spielfeld weiter fasst... Man kann diese
Art Verdnderung die evolutiondre*> nennen: nicht sprunghaft,
nicht spontan, vielmehr stindige, kleinschrittige, mit jedem Regel-
folgen unmerklich vorangetriebene Entwicklung ohne Ziel; nicht
linear und auch nicht zirkuldr. Das in der synchronen Betrachtung
uniiberwindbar starr sich zeigende Konglomerat von Sprachsys-
temen scheint das Veradnderliche selbst zu sein, stellt man es in die
diachrone Perspektive.

73

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

2.3 Das Verschwinden des Unsagbaren?

So ist die Spielvorstellung von Sprache sensibel fiir unterschied-
lichste Situationen. Sie ist kein alles iiberformendes Abstraktum,
sondern ein auf das Konkrete gerichtetes Konzept. Sie zielt auf die
- situationsabhingige — Moglichkeit von Verstindigung.

Damit aber scheint das Hauptproblem der Philosophie, wie es
Wittgenstein 1919 formulierte, kaum mehr problematisch. Die
Unterscheidung von Sagen und Zeigen verliert, so konnte man
meinen, in der Spatphilosophie an Bedeutung.* Hatte sich das
Zeigen des Tractatus noch insofern vom Sagen unterschieden, als
es nichtreflexiv, nichtabbildend konzipiert war, so wird in der
Sprachspielkonzeption das Sagen selbst nichtreflexiv, nichtabbil-
dend gedacht. Wo das Gestische das Funktionieren von Verstan-
digung sichert, das Sagbare in der durch den Kontext gerahmten
Wahrnehmung bestimmt ist, scheint das, was sich im Sinne der
Frithphilosophie ausschlieflich zeigt - das konstitutiv sich Ent-
ziehende, das Aisthetische -, keine Rolle mehr spielen zu kénnen.
Jeglichem Bruch, so konnte man meinen, beugt die evoluierende
Allbeweglichkeit des Konzepts von vornherein vor. Da nur das
Funktionieren der unterschiedlichen Verstandigungsformen kon-
zeptuell erfasst wird, bleibt alles Nichtfunktionieren aufserhalb
der Perspektive. Die Evolution der Sprachspiele tritt als Erfolgsge-
schichte des Sagens vor Augen, bei welcher das Unsagbare im ir-
relevanten Abseits verbleibt.

Gerade in ihrem Charakter als Erfolgsgeschichte aber wirft die
Vorstellung der Sprache als Vielzahl bruchlos, eigendynamisch
evoluierender Sprachspiele? allerdings ein grundlegendes Pro-
blem auf: Wie kann mit einem solchen Modell vom Einzelnen in-
itiierte, tiber die Zufallsmodifikation der Regel im >as we go
along« hinausgehende Veranderung gedacht werden? Wie grofs ist
der Spielraum, sind die Gestaltungsmoglichkeit des Menschen,
wenn Sprache als Lebensform situativ bedingt und also jedwedes
Handeln von aufSen mindestens mitbestimmt ist?4

Dass in der Beantwortung der Frage nach der Moglichkeit, In-
novation im Rahmen des Sprachspielmodells zu denken, zugleich
auch das scheinbar verschwundene >Sich-Zeigen« einen entschei-
denden Platz in der Spatphilosophie Wittgensteins erhalt, soll im
Folgenden deutlich gemacht werden.

74

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHSPIELPHILOSOPHIE UND WAHRNEHMUNG

2.4 Sprachspiel und Innovation

Obwohl es Wittgensteins Sprachspielkonzept moglich macht,
Sprache als durch die Situation bedingte, nichtreflexive Praxis zu
denken, besteht bei ihm kein Situationsdeterminismus: Die unter-
schiedlichen Formen von Sprachspielen lassen dem Sprecher
unterschiedlichen Spielraum in seinen Handlungen.

Es gibt verschieden stark bedingte Sprachspiele: Die Primi-
tivmodelle, wie das des Bauenden und des Gehilfen, sind starr
und lassen dem Einzelnen nur wenig Raum. Doch werden nicht
nur diese selbst durch Zusatz neuer Formen immer komplexer -
auch der Sprechende evoluiert. Er lernt die Worte in bestimmten
Kontexten®, in primitiven Sprachmodellen®; er lernt sie somit
ganz beschrankt. Doch hédufen sich nach und nach die unter-
schiedlichen Gebrduche, die Bedeutungen der Worter aus den
verschiedenen Modellen an. Der Sprechende sammelt Erfahrung.
Er ist nicht ldnger an ein einziges Sprachspiel gebunden, er kann
nun wechseln, von einem zum anderen, weif3 je nach Lebenskon-
text operativ den richtigen Gebrauch der Worter. In dieser Erfah-
rung der Vielseitigkeit der Lebenskontexte griindet die Moglich-
keit auch weniger stark bedingter Sprachspiele. Die RegelmafSig-
keiten, welche Verstindigung am Bau ermoglichen, sind deutlich
strikter als diejenigen, welche die Lebensform >Theaterspielenc
organisieren. Reicht ersterer das eingeiibte Wissen nur dieses
einen Sprachspiels aus, ist das am Theater zu wenig.5! Man muss
ein Stiick von Shakespeare genauso spielen konnen wie eines von
Brecht. Man muss an verschiedene Verwendungsweisen von Wor-
tern in unterschiedlichen Zusammenhingen anschlieffen kénnen.
Zum >Theaterspielen< braucht es erfahrene Sprecher. Erfahrung
kann hier als inkorporiert akkumuliertes Wissen der unterschied-
lichen Verwendungsweisen eines Wortes in unterschiedlichen Le-
benskontexten verstanden werden. Es bleibt als solches >operativs,
nicht-reflexiv.

Doch macht dieses Erfahrungswissen nicht nur den Wechsel
zwischen den Sprachspielen, den Lebensformen moglich, ohne im
»blinden Regelfolgens, in der Gewissheit der jeweiligen, sprach-
spieleigenen Regelmifiigkeit unsicher zu werden; es ist zugleich
die Bedingung der Moglichkeit einer sich von der stindigen evo-
lutionédren Verdanderung noch absetzenden >schubweisen Innova-

75

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

tion< Auf dem Erfahrungswissen des getibten Sprechers basiert
die Moglichkeit der Projektion.

2.4.1 Schubweise Innovation

Wittgenstein selbst bringt den Gedanken der Projektion im Para-
graphen 139 der Philosophischen Untersuchungen in seine Uberle-
gungen ein. Die Eingangsfrage hier ist: Wie kann man sich >Ver-
stehen< denken? Was heifst es, wenn ich sage, ich >verstehe ein
Wort<? »Wenn jemand zum Beispiel das Wort >Wiirfel« sagt, so
weif3 ich, was es bedeutet. Aber kann mir denn die ganze Verwen-
dung des Wortes vorschweben, wenn ich es so verstehe?«52 Dass
wir, obwohl die Sprache endlos dynamisch ist, der Lernprozess
des Einzelnen nie abgeschlossen werden und sich ausschliefilich
als Eintibung, Initiation in situationsabhingige Praktiken vollzie-
hen kann, gewohnte Worter auch in bisher ungewohnten Zu-
sammenhdngen verwenden konnen, ist das Phdnomen, auf wel-
ches diese Frage Wittgensteins letztendlich zielt. Er sucht es mit
einer nach dem bisher Gesagten zunéchst recht tiberraschenden
Analogie zu erldutern: Ist, was einem im >Verstehen«< vorschwebt,
»nicht etwas, wie ein Bild? Kann es nicht ein Bild sein?«53 Man
versteht >Wiirfelc, wenn einem beim Héren dieses Wortes das ent-
sprechende Bild, »[e]twa die Zeichnung eines Wiirfels«5* vor-
schwebt. Im Wortgebrauch muss dieses Bild zur Verwendung des
Wortes passen. Dieses >Passen« meint Wittgenstein nun aber nicht
mehr im Rahmen einer Abbildtheorie: Denn selbst wenn es ge-
wohnterweise tatsédchlich nur fiir einen Wiirfel verwendet wurde,
passt es doch auch fiir ein dreieckiges Prisma, das sich mit einer
einfachen Methode auf den vorschwebenden Wiirfel projizieren
lasst. In dieser Projektionsbeziehung liegt die Moglichkeit, das
Wort >Wiirfel< in ungewohnter Weise fiir eben ein solches Prisma
zu verwenden, ohne damit jegliche weitere Kommunikation zu
unterbinden. Solange ein Bild aus einem anderen projiziert wer-
den kann, ist jenes also auch anstelle des ersten anwendbar, selbst
wenn das erste im normalen, das zweite nur im unnormalen Ge-
brauch des Worts zum Tragen kommt.% »Das Bild des Wiirfels
legte uns allerdings eine gewisse Verwendungsweise nahe, aber ich
konnte es auch anders verwenden.«5¢

Was aus dieser Uberlegung zu gewinnen ist, scheint jenseits
des technischen Projektionsmodells vielleicht einfacher zu be-

76

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHSPIELPHILOSOPHIE UND WAHRNEHMUNG

schreiben: Ein Wort verstehen heifst, durch keine seiner Projektio-
nen noch wirklich tiberrascht zu werden. Solange solch eine Ver-
bindung zwischen dem gewohnten und dem neuen Gebrauch des
Wortes existiert, kann der erfahrene Sprecher, der, der ein Wort
versteht, damit auch umgehen. Das Neue sprengt nicht alle Ket-
ten, es hat seine sichere Verankerung in den vielfiltigen, schon
eingetiibten Spielen der Sprache. Es hilt den Zustand der Stabilitat
und Toleranz.5” Es schafft sein Neues auf der Basis des Erfah-
rungsschatzes bereits eingetibter Sprecher. Insofern ist das Bild,
welches dem Projektionsmodell zugrunde liegt, nicht mit dem
Vorstellungsbild der intellektualistischen Weltanschauung zu
verwechseln. Es ist vielmehr selbst ein Modell zum besseren Ver-
standnis dessen, was hier als inkorporiert akkumuliertes operati-
ves Wissen bezeichnet wurde. Man kennt das Fiittern von Tieren
und hat schon vom Fiittern der Hoffnung oder des Stolzes gehort.
Nun ist es moglich, auch die Rede vom Fiittern der Parkuhr zu
verstehen.58

2.4.2 Sprunghafte Innovation

2.4.2.1 Die unmdégliche Metapher
Die Kreativitdt durch Projektion ergénzt also im Sprachspielden-
ken Wittgensteins die evoluierende durch die schubweise Veran-
derung. Im Unterschied zum Sprachanfinger, welcher sich in
primitiven Sprachspielen bewegt, ist es dem erfahrenen Sprecher
aufgrund seines Erfahrungswissens um die Vielfdltigkeit der
Wortverwendungen in ungezdhlten Sprachspielvarianten mog-
lich, ein Wort aus seinem gewohnten Zusammenhang in einen
ungewohnten zu projizieren und somit mehrere Stufen evolutio-
ndrer Entwicklung in einem Schritt zu nehmen, ohne hiermit die
eigenen Sprachspielgrenzen zu verlassen.>

Gerade deshalb ist aber auch noch diese schubweise Kreativi-
tat in der Berufung auf die gewohnten Sprachspiele verankert. Sie
ist nicht sprunghaft, ist kein fundamentaler Bruch alles Gewohn-
ten. Eine solch radikale Form von Kreativitédt, wie sie im Folgen-
den im Paradigma der >lebendigen Metapher«® gefasst werden
soll, ist mit Wittgenstein, so scheint es, am schwersten zu denken.

Es gibt »keine Transformationsregel, keinen Algorithmus, des-
sen Anwendung die Merkmale der eigentlichen Bedeutung in die
der metaphorischen tiberfiihrt.«6! Fiir diese Rede gibt es notwen-

77

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

digerweise keine Verldsslichkeit.®2 Ohne eine solche aber hat es
auch keinen Sinn, von einem Sprecher zu sagen, er folge einer Re-
gel®3. Die Metapher steht somit paradigmatisch fiir unregelmafi-
ges, gerade nicht tiber das Modell spielerischer Automation zu
fassendes Sprechen. Sie ist die sprunghafte, auf einem Bruch ba-
sierende Ubertragung eines aus einem regelmifligen Gebrauch
gewohnten Worts oder Motivs in eine diesem ungewohnte, ande-
ren Regeln folgende Umgebung.®* Das blinde Regelfolgen hin-
gegen kann nur gelingen, wenn man sich trotz der Evolution er-
moglichenden Unschérfen und als erfahrener Sprecher auch trotz
moglicher schubweiser Verdnderung durch andere Kommunikan-
ten auf eine Regelmifiigkeit verlassen kann. Der >semantische
Schock«®5, aus welchem die >lebendige Metapher« ihr Leben ge-
winnt, konnte geradezu als das Unmogliche des Wittgenstein-
schen Sprachmodells begriffen werden: als die Vermischung
zweier Sprachspiele auf synchroner Ebene, indem ein Element des
einen herausgelost und in ein anderes implantiert wird. Dieser
Vorgang ist die Ausnahme par excellence; im Unterschied zur
Projektion ist er unnatiirlich®, gerade nicht in der durch initiatori-
sche Eintibung inkorporierten zweiten Natur des Menschen ver-
ankert. Er bedarf allem Augenschein nach der vollig un-bedingten
Initiative eines Sprechers aus sich heraus. Die Vorstellung eines
»operativen Wissens des Metaphernproduzierens« scheint ein Wi-
derspruch in sich.

Es wiére allerdings tiberraschend, wenn ausgerechnet ein so
sehr mit Bildern und Ubertragungen, ein so stark metaphorisch
schreibender Denker wie Wittgenstein die Metapher aus seinem
Sprachmodell ausschlieffen wiirde.®” Und tatsachlich scheint das
Problem unter Bezug auf Wittgensteins Uberlegungen zum As-
pektsehen 16sbar zu sein, ohne den Grundgedanken der Sprach-
spielphilosophie, die Nichtreflexivitit situationsgebundener
Kommunikation, wieder aufgeben zu miissen.

2.4.2.2 Aspektsehen und Aspektwechsel

Im zweiten Teil der Philosophischen Untersuchungen® kommt Witt-
genstein auf die »Zwei Verwendungen des Wortes >sehen«® zu
sprechen: Man kann etwas als benennbare Einheit erfassen oder
aber nur beschreibend zu vermitteln versuchen, was einem vor
Augen steht. Diese Unterscheidung suggeriert noch, dass beide
Arten des Sehens allein dadurch verschieden sind, dass die eine

78

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHSPIELPHILOSOPHIE UND WAHRNEHMUNG

auf Wiedererkennung von bereits Bekanntem beruht, wahrend
die zweite das >erstmalige« Sehen eines bis dahin noch nicht be-
kannten Objekts ist. Doch entwickelt sich diese Differenzierung in
den dann folgenden Paragraphen zu einer sehr viel grundsatzli-
cheren systematisch-analytischen Unterscheidung zweier Arten
des Sehens, die als das klassifizierende und das rein beschreiben-
de, das statische und das dynamische >Sehen<? oder aber im An-
schluss an die oben bereits eingefiihrte Unterscheidung als ge-
rahmte bzw. ungerahmte Wahrnehmung benannt werden kon-
nen.”!

Das klassifizierende Sehen ist letzten Endes Alltagswahrneh-
mung, dem Wahrnehmen im Rahmen des funktionierenden
Sprachspiels gleichzusetzen. Die Welt wird in Ganzheiten organi-
siert.”2 Man sieht Gesichter, Baume, Héduser. Schaut man genauer
hin, kann man Nasen, Zweige, Fenster und Tiiren erkennen. Noch
detaillierter betrachtet nimmt man Hautfalten, Blitter, Griffe und
Klinken wahr. Immer jedoch werden kleinere Details zu einer
Ganzheit gefiigt perzipiert. Als solche Ganzheiten ist Welt geord-
net, kategorisiert, handhabbar gemacht. Entscheidend fiir das
klassifizierende Sehen ist somit ein Fokus, auf den hin Wahrneh-
mung organisiert wird, welcher als deren Bedingung selbst aber
unterhalb der Wahrnehmungsgrenze verbleibt, der blinde Fleck
jeder Perspektive.”? In der Alltagswahrnehmung tritt er nicht ins
Bewusstsein.

Weil jedes so fokussierte Sehen totalitar ist, tritt die Relativitat,
das >Als< der gewohnten Perzeption von Welt nicht ins Bewusst-
sein. Das Sehen in Aspekten tibersieht seine eigene Bedingtheit.
Wittgenstein erldutert diesen Gedanken anhand einer speziellen
Zeichnung: des Hasen-Enten-Kopfs. Dieser ist eine Art Kippbild,
das entweder als Hase oder aber als Ente wahrgenommen werden
kann”4, nicht aber als Hase und Ente zugleich?>. So wird die Be-
sonderheit dieser Figur, ihr caractére bicéphale, im ersten Moment
nicht direkt deutlich. Man sieht nur den Hasen oder ausschliefs-
lich die Ente. Erst der Wandel vom Hasen zur Ente ldsst die per-
spektivische Gebundenheit des eigenen Blicks auf Welt, das >Se-
hen als..., ins Bewusstsein treten. Der Hase ist nur eine Perzeption
der Figur; die wahrgenommene Ganzheit ist keine Ganzheit per
se; im Wissen um die Ente, als welche die Figur auch noch gese-
hen werden kann, ist der aktuell erscheinende Hase nun Wahr-
nehmung unter dem Fokus eines Aspekts.

79

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

Doch ist dieses Wissen um die Relativitit der gewohnten Per-
zeption von Welt eben nicht das Resultat einer theoretischen
Untersuchung, nicht Ergebnis einer Argumentation. Die Gerich-
tetheit der Alltagswahrnehmung tritt mit dem Wechsel des Fokus,
der Neuorganisation der Wahrnehmung vor Augen; das Phano-
men, welches Wittgenstein >Bemerken« oder auch >Wechsel eines
Aspekts< nennt. »Ich betrachte ein Gesicht, auf einmal bemerke ich
seine Ahnlichkeit mit einem Andern.«7¢ Ein neuer Fokus meiner
Wahrnehmung setzt sich durch. Im Prozess dieses Sich-Durch-
setzens aber zeigt sich - fiir einen Moment - die Bedingtheit alles
Aspektsehens. Das gewohnte, das inkorporierte >Sehen< wird nun
als nicht unmittelbares, nicht reines, Welt bereits kategorisieren-
des >Sehen als...c erkannt.”” Im zeitgebundenen >Zwischen« der
Aspekte jedoch, im Wechsel selbst vom einen zum andern, ldsst
sich der Moment der Unsicherheit, des noch nicht Geordneten,
der Raum, aus dem heraus erst Ordnung entsteht, erfahren.”

2.4.2.3 Transformation der Frage nach »Sagen und Zeigenc«

Vor diesem Hintergrund ladsst sich Wittgensteins Satz: »Das >Se-
hen als...c gehort nicht zur Wahrnehmung«” nun auf besonders
préagnante Weise interpretieren: Indem Wittgenstein das >Sehen
als...« von der eigentlichen Wahrnehmung, dem >Sehens, differen-
ziert, kann er das Hauptproblem der Philosophie, die Frage nach
»Sagen und Zeigen« auch in seine spiten Uberlegungen integrie-
ren. Wenn in der Spatphilosophie als sagbar bestimmt wird, was -
als gerahmte Wahrnehmung vertraut - im Sprachspiel An-
schlusshandlungen erméglicht, so ist das Unsagbare gerade das
aller Rahmung Widerstehende, nicht AnschlieSbare. Was sich
zeigt, zeigt sich mithin nicht mehr in einem von innen begrenzba-
ren Raum jenseits des Sagens - diese Vorstellung der Frithphilo-
sophie ist mit dem Konzept der abbildenden Idealsprache auf
dem Weg zur Spétphilosophie aufgegeben worden. Was sich
zeigt, zeigt sich nun vielmehr gerade in jenem Moment, in dem
die fokussierte, die aspektgebundene Wahrnehmungsorganisation
aussetzt, das Selbstverstandliche, Inkorporierte irritiert und ge-
stort wird. Dieser Moment der ent-schirften Perspektive auf Welt
ermoglicht eben jene Erfahrung der Unsicherheit zwischen den
Aspekten, in welcher das >Sehen«< noch nicht wieder zu einem >Se-
hen als...< fokussiert ist. Dieser Moment ist der Moment des Uber-
gangs, des Aspektwechsels selbst. Auch in der Spétphilosophie

80

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHSPIELPHILOSOPHIE UND WAHRNEHMUNG

Wittgensteins steht dem alltdglichen, dem funktionierenden Sagen
mithin eine aufleralltdgliche Erfahrung der eigenen Bedingtheit,
des blinden Flecks der Perspektive oder, wie Wittgenstein es in
Uber Gewissheit entwickelt, des Hintergrunds, vor welchem man
zu eigenstindigem, souverdnen Handeln und Urteilen tiberhaupt
fahig ist, entgegen.®® Man kann Wittgensteins Diktum, dass das
>Sehen als...« nicht zur Wahrnehmung gehort, somit als indirekte
Wiederaufnahme der frithen Terminologie verstehen: Dem Sagba-
ren steht auch im Sprachspieldenken noch das Unaussprechliche
gegeniiber. Und auch noch in der Spatphilosophie ist dieses Un-
aussprechliche das philosophisch eigentlich Interessante. Wenn er
das >Sagen als...< nicht eigentlich zur Wahrnehmung z&hlt, so des-
halb, weil er mit seiner fiir die Spatphilosophie prinzipiell giilti-
gen Aufforderung »denk nicht, sondern schau!«® die Aufmerk-
samkeit gerade nicht auf die von ihm so genau beschriebenen un-
problematischen, weil funktionierenden Sprachspielzusammen-
hiange lenken will; was Wittgenstein zu evozieren sucht, ist der
Eindruck der Tiefe, der eigenen Bedingtheit; die Moglichkeit die-
ses Eindrucks aber ist in der Erfahrung des dynamischen Zwischen
der Aspekte gegeben. Die Erfahrung des Wandels, nicht das wie-
der feststellende Erkennen einer fokussierten Ganzheit evoziert
das Staunen®2. Man kann hierin das Erleben des Aspektwechsels
mit dem Blick auf die Welt >sub specie aeternitatis< des Tractatus
vergleichen:® In ihrem sich jedem sagenden Zugriff entziehenden
Charakter liegt ihre Gemeinsambkeit.

Wittgenstein gibt somit die Unterscheidung von Sagen und
Zeigen auf seinem Weg von der Friith- zur Spatphilosophie kei-
neswegs auf; er transformiert sie vielmehr in die der Differenzie-
rung zwischen gerahmter und ungerahmter Wahrnehmung: Im
Scheitern der Sprache bricht das Aisthetische in die gerahmte
Wahrnehmung ein.

2.4.2.4 Sprunghafte Innovation im Sprachspiel

Mit Hilfe dieser Differenzierung der zwei Arten des >Sehens« ldsst
sich nun aber auch das Problem auflosen, sprunghafte Innovation,
die >lebendige Metapher, im Rahmen der Spielvorstellung von
Sprache zu denken: Es gibt Erfahrbares, das sich gleichwohl nicht
sagen ldsst, nicht in eine im Sprachspiel anschlussfahige Form ge-
bracht werden kann. Im Versuch die Erfahrung dieses Raums des
»>Noch-nicht« innerhalb eines Sprachspiels zu sagen, entsteht ganz

81

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

von allein jene Impertinenz, welche die Figur >lebendige Meta-
pher« charakterisiert.* Das nicht unter einem Aspekt Organisier-
bare als Ganzheit beschreiben zu wollen, wird somit der Antrieb
einer Art modifizierten Sprachspiels: Ausgangspunkt und auch
das Ziel ist hier nicht der Aspekt, sondern der Aspektwechsel
selbst; nicht die unproblematische, anschlussfihige, gerahmte
Wahrnehmung, sondern das sich der Rahmung Entziehende. Weil
dieses sich aber eben den Sprachspielstrukturen nicht fuigt, nicht
sagbar ist, gelingt der Einbruch des Unsagbaren nur in der Sto-
rung und Irritation des Gewohnten.85

Mit jeder Storung entsteht der Zwang zur Neuorganisation
unter dem Fokus eines andern Aspekts und mit jeder dieser Neu-
organisationen wird ein Aspektwechsel realisiert, der dieses »Spiel
des Worterlebens«8¢ ermoglicht, in welchem die Bedeutung - der
uns gewohnte Gebrauch der Worter - in Spannung steht zu ihrer
augenblicklichen Verwendung; ein Spiel, in dem diese Spannung
das eigentlich Gewollte, das letzte Ziel Verunsicherung, Unsin-
nigkeit, Dynamik und also NichtanschliefSbarkeit im Sinne regel-
mifBliger Handlungen ist.

Der blinde Fleck unserer gewohnten Weltwahrnehmung, so
kann man Wittgensteins Uberlegungen aus dem zweiten Teil der
Philosophischen Untersuchungen interpretieren, ist erfahrbar. Im
Aspektwechsel bietet sich dem Philosophen die Moglichkeit zum
zeitweisen Sprung iiber den eigenen Schatten. Und mehr noch:
Diese Erfahrung des blinden Flecks, der eigenen Bedingtheit,
kann man in einem Spiel der notwendig scheiternden Sprache be-
schreiben®’, einem Spiel, welches, so konnte man sagen, paradig-
matisch das der >lebendigen Metapher® ist. Und doch unter-
scheiden sich diese aus Wittgenstein zu gewinnenden Uberlegun-
gen grundlegend von herkommlichen Ideen zur »figiirlichen Re-
de«. Bei Wittgenstein ist die Metapher gerade keine Ubertragung,
keine metaphora. Er benétigt keinen bewussten Eingriff, um ihr
kreatives Potenzial, den von ihr aufgestoffenen Raum des Noch-
nicht, aus dem heraus sich alles als Einheit Benennbare formt, in
seine Sprachspieliiberlegungen einzubinden. Sie ist bei ihm nicht
das Verpflanzen eines Moments aus einem Sprachspiel in ein an-
deres. »Wenn ich sage >der Vokal e ist fiir mich gelb<, so meine ich
nicht: >gelb< in iibertragener Bedeutung - denn ich konnte, was
ich sagen will, gar nicht anders als mittels des Begriffs >gelb< aus-
driicken.«8 >Gelb« ist hier nicht einfach als Eigenschaft zu verste-

82

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHSPIELPHILOSOPHIE UND WAHRNEHMUNG

hen. Dass »>der Vokal e fiir mich gelb« ist, sagt nichts. Erst wenn
man hinsieht auf den stindigen Wechsel der Deutungsaspekte im
Bild des >gelben e«, von welchen keiner sich tatsdchlich durchsetzt;
erst wenn man bemerkt, dass keine Kategorie mehr ausreicht, um
feste Ordnung in die Bewegung zu bringen, sieht man, was man
nur sehen kann: das unsagbare Zwischen der Aspekte.

Das, was gemeinhin als iibertragene Rede, als metaphorische
Sprache verstanden wird, ist bei Wittgenstein eine Beschreibung
dessen, was nicht mehr sagbar ist, weil es sich zeigt. Die Metapher
ist hierin weniger Folge als vielmehr Vehikel einer Ubertragung:
Sie tibertrdgt den, der mit ihr umgeht, in einen anderen Modus
seines Weltverhiltnisses. Fiir kurze Momente schaut er zwischen
die Kategorien, sieht er. Dass hiermit kein Alltag zu organisieren
ist, ist klar.®* In diesem Sinne bleibt auch im Sprachspieldenken
die Unterscheidung von >Sagen und Zeigen« das Hauptproblem
der Philosophie, darf die in jeder Situation, in jeder Lebensform
anders, immer aber eindeutig zu ziehende Grenze zwischen bei-
den Bereichen nicht unlauter verwischt werden. Um diese Grenze
jedoch zu erfahren und beschreibend anderen erfahrbar zu ma-
chen, ist das metaphorische Sprachspiel unumganglich. Es ist das
Grenzspiel.”! Nicht zuletzt in Wittgensteins eigener philosophi-
scher Praxis.

83

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wittgensteins eigene
philosophische Praxis

1 Die Praxis der
Philosophischen Untersuchungen

Dass eine solche antitheoretische Theorie des Sprachspielkonzepts
nicht ohne Auswirkungen auf die Arbeit des Theoretikers selbst
bleiben kann, ist bereits an verschiedenen Stellen deutlich gewor-
den. Tatsdchlich findet Wittgensteins neues Denken seine Erwei-
terung und seine theoretisch nie einholbare Vollendung in seiner
verdnderten Sprachpraxis.

Wie schwer ihm diese Verdnderung fiel, macht sein Ringen
um >das Buchs, das er zu schreiben beabsichtigte, deutlich. Auch
nach der >ethnologisch-poetischen Wende« auf konzeptioneller
Ebene scheint Wittgenstein noch eine ganze Zeit an der traditio-
nellen Vorstellung eines in sich geschlossenen, linear fortschrei-
tenden und kohidrenten Werks festgehalten zu haben. Erst die
schliefslich akzeptierte Einsicht, dass die unzéhligen Notizen der
Manuskriptbande und Taschennotizbiicher sich - trotz grofiter
Miihen - nie zu einer Einheit verbinden lassen wiirden, in welcher
»die Gedanken von einem Gegenstand zum andern in einer nattir-
lichen und liickenlosen Folge fortschreiten«!, befreit ihn. »Nach
manchen missgliickten Versuchen, meine Ergebnisse zu einem [...]
Ganzen zusammenzuschweifsen, sah ich ein, dass mir das nie ge-
lingen wiirde. Daff das beste, was ich schreiben konnte, immer
nur philosophische Bemerkungen bleiben wiirden.«? So sind die
Philosophischen Untersuchungen gerade darin vollendeter Ausdruck

85

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

seiner Philosophie, dass sie weder zu einem Ende gebracht wurden
noch in den bestehenden Teilen eine abgeschlossene Argumenta-
tion bilden. Sie stellen eine Sammlung einzelner Paragraphen, ein
Konglomerat von »Landschaftsskizzen«® dar. Fiir Wittgenstein
wird die Rehabilitierung der Praxis, des Einzelfalls, des Konkreten
Argument seiner Rede wie Form seines Diskurses. Er praktiziert die
Aufhebung der Theorie, indem er deren Bedingung, eine auf All-
gemeinheit und Vollstindigkeit zielende Sprachverwendung,
aufnimmt, um sie dann scheitern zu lassen.* Die Linearitdt der
Argumente wird durchbrochen, der philosophische Gedanke um-
kreist statt deduziert. Die kohdrente Theorie zerfillt in Theoreme,
die nicht mehr nur illustrativ ein Beispiel angehéngt bekommen,
vielmehr ihre Vollendung erst in den bedachten Einzelfllen fin-
den. Nur so ist es Wittgenstein moglich, seine neue Philosophie
tatsdchlich zu philosophieren. Er bannt das Hohere, die Tiefe der
Sprache, in seine Rede, weil er die dichtende Philosophie nicht
nur postuliert, vielmehr sie selbst praktiziert. Er zeigt die Kontin-
genz jeder Erklarung des Ganzen, der Welt, indem er Allgemein-
plétze aufgreift und ihren Fokus, den sie organisierenden Aspekt
standig aufs Neue verdndert5, das Gewohnte durch im Wortsinne
unglaubliche Denkexperimente irritiert. Indem Wittgenstein so
das herrschende Verstidndnis von Sprache mit immer neuen, tiber-
raschenden Beispielen unterlduft, in Frage stellt, arbeitet er gegen
die allgemeine Ansicht bzw. Meinung von Sprache, mopo v
do&awv, paradoxal. Er setzt bei einer Meinung an, bezieht sich auf
sie und tiberzieht sie zugleich bis zum Scheitern der ihr inhéren-
ten Logik.6 So aber wird das Paradox zur Uberschreitungsfigur; es
spricht, »indem es sich an die Bedingungen der diskursiven Rede
bindet«, und zeigt dariiber hinaus »gerade dadurch, dass es dieser
widersteht«’.

Wittgensteins >Anrennen gegen die Grenzen der Sprache« er-
weist sich hier als die anhaltende Provokation von Aspektwech-
seln, um im >Zwischen« der Aspekte den Raum des >Noch-nicht«
aisthetisch aufleuchten zu lassen.® Mit der Bewegung der in Fluss
geratenen Muster gewohnter Weltwahrnehmung selbst macht
Wittgenstein zugdnglich, was einer auf Entdynamisierung ausge-
legten Theorie eben mangelt. Damit aber bleibt auch nur in der
Wahrnehmung des Textes - gerade der Philosophischen Untersu-
chungen - in all seinen sinnlichen Dimensionen noch das ein-
driicklich, was dem aus ihm heraus zu pridparierenden Konzept

86

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WITTGENSTEINS EIGENE PHILOSOPHISCHE PRAXIS

entgeht. Auch in der Spétphase ist fiir Wittgenstein das philoso-
phisch eigentlich Interessante jenseits des von ihm Gesag-
ten/Geschriebenen zu verorten.?

2 Die Praxis des Tractatus

Umgekehrt wird im Riickblick nun aber deutlich, dass bei aller
Differenz im sprachphilosophischen Konzept der Tractatus in sei-
ner Sprachpraxis keineswegs weit vom Vorgehen in den Philoso-
phischen Untersuchungen entfernt ist. Vielmehr besteht im Friih-
werk eine interne Spannung zwischen der Theorie dessen, was die
Aufgabe der Philosophie sei, und Wittgensteins eigenem Tun: Ge-
fordert wird die Philosophie als eine Praxis, die sich ausschliefs-
lich auf das Sagbare beschrinkt, jegliche Metaphysik im Keim er-
stickt. Doch ist es gerade nicht diese Methode, woran sich Witt-
genstein halt. Er beschrankt sich schon im Tractatus keineswegs
auf naturwissenschaftliche Sitze. Vielmehr ist er selbst metaphy-
sisch. »Meine Sitze erldutern dadurch, dass sie der, welcher mich
versteht, am Ende als unsinnig erkennt, wenn er durch sie - auf
ihnen - {ber sie hinausgestiegen ist.«!® Als Aussagen tiber den
Sinn der Welt zeigen sie sich schliefilich selbst als unsinnig an. In
dieser Selbstanzeige aber verweisen sie sogleich iiber die Grenze
des Sagbaren hinaus in jenen Bereich, den Wittgenstein zwar als
ungeschriebenen, dennoch aber als Teil, ja als den wichtigeren
Teil seines Textes versteht. Wenn das »Resultat der Philosophie
[...] nicht philosophische Sétze [sind, FG], sondern das Klarwer-
den von Sétzen«!1, dann erweist sich der Tractatus gerade darin als
philosophisches Werk, dass sich seine eigenen Aussagen durch
ihn selbst an seinem Ende als metaphysisch entlarven. Was zu Be-
ginn noch als beschreibender Satz erscheint, zeigt nun seinen wah-
ren Charakter.

So aber ist, was Wittgenstein macht, gerade nicht, was er for-
dert. Vielmehr verfolgt er mit dieser zeigenden Selbstaufhebung
der sagenden Sitze bereits in der Frithphilosophie eine sich selbst
tiberlistende, eine sich selbst tiberwindende Argumentationsstra-
tegie.12

Auch die Theorie des Tractatus hebt sich als eine, die jegliche
Theorie in der Philosophie fiir unmdoglich erklart, letztlich selbst
auf. Das Vorhaben, dem Denken die ihm uniiberwindbaren

87

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

Schranken von innen her aufzuzeigen, hat selbst seinen nur jen-
seits der Logik moglichen Sinn. Vom Tatsachenraum her ist er
einmal mehr lediglich noch paradoxal, als sinnloser Sinn, formu-
lierbar. Wie Russels Antinomie Wittgenstein selbst dahin brachte,
die Unterscheidung zwischen Sagen und Zeigen zu treffen und
logische Probleme endgiiltig aus dem Bereich des Sagens zu ver-
bannen, so kann auch der Tractatus als Paradox den Leser dahin
fiihren, sich der Illusionen tiber die Grofie des logischen Raums zu
befreien und an seinem Ende im Riickgang von der Vernunft auf
den Leib das in den Blick zu bekommen, was in der Logik nicht
ausgedriickt werden kann: den Satzsinn, die logische Form und
schlieslich das Mystische.

Auf diese Weise wird der Tractatus zur zeigenden Praxis. Weil
er - entgegen seiner eigenen Forderung - tiber Unaussprechliches
spricht, ist seine Rede unsinnig, paradox oder eben poetisch!!3

Auch im Tractatus also kann die Strategie bereits als das Ins-
Leere-laufen-Lassen einer falschen, metaphysischen Denkbewe-
gung interpretiert werden. Den verstindigen Leser in der Uber-
windung des Geschriebenen auf die richtige Sicht von Welt zu sto-
f3en, ist hier das Ziel.* Schon in seinem Frithwerk rennt Wittgen-
stein gegen die Grenze der Sprache an. Dass diese Grenze und
diese Sprache gleichwohl im Singular gedacht sind, der Wechsel
der Perspektive noch als ein einmaliger, endgiiltiger suggeriert
wird, das bleibt der wichtige und einschneidende Unterschied der
frithen zur spaten Philosophie. Das Kreisende, nicht Abschlief3ba-
re des Philosophierens findet seine Verankerung auf der Ebene
des Konzepts erst in der Spatphilosophie - einer Philosophie, die
den weltbegrenzenden logischen Raum zugunsten des auf das
konkret Situative gerichteten Sprachspiels verabschiedet.

3 Radikalisierung der literarischen
zur dichtenden Philosophie

So kann Wittgensteins Entwicklung jenseits der scheinbar unum-
ginglichen Alternative der Differenzierung in zwei voneinander
vollig verschiedene Philosophien bzw. eines sich nahezu bruchlos
aus dem frithen entwickelnden spéten Denken als komplexe Ver-
schiebung auf zwei Ebenen rekonstruiert werden: Die grundle-
genden, gleichbleibenden Probleme, insbesondere die Hauptfrage

88

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WITTGENSTEINS EIGENE PHILOSOPHISCHE PRAXIS

nach >Sagen und Zeigens, bilden dabei den Rahmen, die Klammer
von Wittgensteins (Euvre.’> Aufgabe der Philosophie ist vom
Tractatus bis zu Uber Gewissheit zunichst, das Sagen in der Sphére
dessen, was sich nur zeigt, zu verhindern. Nur so ist es moglich,
das philosophisch Interessante, das, was sich zeigt, tatsdchlich als
solch Ungreifbares zur Geltung kommen zu lassen. Gerade des-
halb aber sind >Sagen und Zeigen< von Beginn an trotz ihrer
Eigenstandigkeit nicht unabhéngig voneinander zu denken; was
sich zeigt, ist nicht an sich zu haben.'® Aus diesem Zusammenhang
ergibt sich die Bedeutung der Darstellung, der écriture oder all-
gemeiner: der philosophischen Praxis in Wittgensteins Werk.”
Was sich nicht benennen ldsst, muss auf andere Weise in den Text
»gebannt« werden. Steht im Tractatus der Wille, das Paradox zu
vermeiden, noch mit der ins Paradox als Uberschreitungsfigur hin
zum Sich-Zeigenden treibenden Sprache in Spannung, so finden
philosophisches Konzept und philosophische Praxis in der Spat-
philosophie zueinander: Die jegliche Idealsprache verabschieden-
de, auf die Situation gerichtete Spielvorstellung von Sprache legi-
timiert das paradoxale Sprechen auch theoretisch. Ohne die Mog-
lichkeit einer einmaligen und endgiiltigen Trennung des Bereichs
des Sagens von der Sphire des Zeigens kann der Durchbruch zum
richtigen Sehen nur noch in der momentweisen Irritation des Ge-
wohnten gelingen. Die damit einhergehende Verdnderung der
Form, die Absage an einen linear argumentierenden Text ist Zei-
chen der Radikalisierung von der literarischen zur poetischen Phi-
losophie. Eine Radikalisierung in der ganzen Fiille des Wortes: Sie
geht an die Wurzel des im Tractatus Angelegten und fiihrt so zu-
gleich tiber diesen hinaus.

89

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anmerkungen

Einleitung

Y

Wolfgang Kienzler, Wittgensteins Wende zu seiner Spéatphilosophie
1930-1932. Eine historische und systematische Darstellung, Frank-
furt am Main 1997, S. 9.

Vgl. Kuang Tih Fann (Hg), Ludwig Wittgenstein: The Man and his
Philosophy, New Jersey 1969, sowie Anthony Kenny, Wittgenstein,
Frankfurt am Main 1974.

Michael Nedo, Einleitung zum 1. Band der Wiener Ausgabe, Wien
1994, S. VII - XVIII, S. XV.

Wenn im Folgenden trotzdem zu grofiten Teilen aus der Werkaus-
gabe (WA) zitiert werden wird, so vornehmlich aus folgendem
Grund: Die in dieser Arbeit hauptsichlich behandelten Texte sind
nicht oder noch nicht in der Wiener Ausgabe ediert. Der Tractatus
ist kein Werk des Nachlasses, er wurde schon zu Lebzeiten Witt-
gensteins publiziert. Die Philosophischen Untersuchungen I aber
sind in der letzten von Wittgenstein zusammengestellten Fassung
noch nicht von der Wiener Ausgabe erfasst. Dass allerdings auch
fur den Zeitraum von 1929 bis in die Mitte der dreifiger Jahre teil-
weise auf Schriften aus der Werkausgabe zuriickgegriffen wird,
liegt daran, dass manche von ihnen - so z.B. das Blaue Buch und
das Braune Buch - von Wittgenstein zwar nicht publiziert, aber
doch fertiggestellt und in kleiner Stiickzahl auch in Umlauf ge-
bracht wurden. Die Gespriche mit dem Wiener Kreis, WA Bd. 3,
sind Aufzeichnungen Friedrich Waismanns zu verdanken.

Vgl. Ludwig Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, in:
WA Bd. 1, S. 235 - 485, S. 232.

91

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

6

92

So interessant es wére, die zahlreichen Zeugnisse zu Wittgensteins
Personlichkeit und zu seinem Stil als Lehrer in dieser Hinsicht ein-
mal ernsthaft zu untersuchen, sollen sich im Folgenden die Uberle-
gungen zur philosophischen Praxis Wittgensteins - mit Ausnahme
des Kapitels zu seiner Zwischenphase als Architekt - nur auf die in
seinen Texten auffindbaren Spuren beschranken.

Nicht zuféllig legt Wittgenstein im Rahmen der Verhandlungen
tiber eine mogliche Publikation Anfang der zwanziger Jahre auf die
punktgenaue Einhaltung des Wortlautes wie der Struktur seiner
Texte grofiten Wert: Auf Fickers Nachfrage, ob die Dezimalnumme-
rierung bei einer Verdffentlichung nicht weggelassen werden kon-
ne, reagiert Wittgenstein erbost. Sein Nachsatz in dem auf den
5.12.1919 datierten Brief an Ficker spricht Bande: »a propos: giebt es
auch einen Krampus, der die schlimmen Verleger holt?« (Brief an
Ficker vom 5.12.1919, in: Ludwig Wittgenstein, Briefwechsel mit B.
Russell, G.E. Moore, ].M. Keynes, F.P. Ramsey, W. Eccles, P. Engel-
mann und L. von Ficker, hg. v. B.F. McGuinness u. G.H. von
Wright, Frankfurt am Main 1980, S. 103). Als Russell schliefSlich die
Publikation in England lanciert, schreibt ihm Wittgenstein aus Trat-
tenbach, er moge darauf achtgeben, dass alles »genau so« gedruckt
werde, »wie es bei mir steht« (Brief an Russell vom 28.11.1921, in:
Wittgenstein, Briefwechsel, S. 122). Auch dass Wittgenstein Russells
Vorwort zum Tractatus in seiner englischen Form leidlich akzep-
tiert, in seiner deutschen Ubersetzung aber bestimmt ablehnt, weil
mit dem Verlust der »Feinheit Deines englischen Stils« auch nur
noch »Oberfldchlichkeit und Missverstandnis« tibrig bleiben (Brief
an Russell vom 6. Mai 1920, in: Wittgenstein, Briefwechsel, S.
110/111), zeigt, welch grundlegende Wichtigkeit er der sprachli-
chen Form fiir den Text insgesamt beimisst.

In diese Haltung passt auch die Bemerkung, welche Russell schon
im Mai 1912 gegeniiber Lady Ottoline Morell gemacht hatte: Witt-
genstein lehne es ab, seine Behauptungen argumentativ zu unter-
mauern, weil »Argumente [...] die Schonheit seiner Sitze verdiir-
ben« (zit. nach: Manfred Frank, Wittgensteins Gang in die Dichtung,
in: Manfred Frank/Gianfranco Soldati.,, Wittgenstein. Literat und
Philosoph, Pfullingen 1989, S. 7 - 73, S. 42).

Den ersten Entwurf der Philosophischen Untersuchungen I sieht
Georg Henrik von Wright in der 1936 von Wittgenstein begonnenen
deutschen Umarbeitung seines Braunen Buches gegeben (vgl. Georg
Henrik von Wright, Die Entstehung und Gestaltung der >Philoso-
phischen Untersuchungens, in: Ders., Wittgenstein, Frankfurt am
Main 1986, S. 117 - 143, S. 117).

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

9

10

Ludwig Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen, in: WA Bd. §, S.
445 - 573, S. 483.

Ahnliches scheint Chris Bezzel zu meinen, wenn er schreibt: »An
Wittgensteins Denk- und Schreibstil selber liegt es, dass er - wie
kaum ein anderer Philosoph - trotz der grofien Entwicklung seines
Denkens [...] quer gelesen werden kann.« (Chris Bezzel, »Philosophie
diirfte man eigentlich nur dichten.« Uber Ludwig Wittgenstein, in:
Richard Faber/Barbara Naumann [Hg], Literarische Philosophie -
Philosophische Literatur, Wiirzburg 1999, S. 153 - 168, S. 154).

Der Tractatus als literarisches Werk

Ludwig Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, in: WA Bd. 1,
S.7-85,S.9.

Abgesehen von einem Woérterbuch fiir Grundschulen, das er wih-
rend seiner Zeit als Lehrer zusammenstellen und 1926 publizieren
konnte, hat Wittgenstein nach dem Tractatus zu Lebzeiten kein wei-
teres Buch mehr veroffentlicht; und abgesehen von den Bemerkun-
gen iiber logische Form von 1929 noch nicht einmal einen weiteren
Aufsatz.

Oder zumindest auf eine dhnliche AuBerung, die ihm Wittgenstein
wohl im Begleitbrief zu dem noch ohne Vorwort tibersandten Trac-
tatus-Text geschrieben hatte (vgl. Ray Monk, Wittgenstein. Das
Handwerk des Genies, Stuttgart 2000, S. 192).

Frege an Wittgenstein am 16.9.1919, zit. nach: Monk, Wittgenstein,
S.192.

Briefe an Russell vom 19.8.1919 sowie 6.10.1919, in: Wittgenstein,
Briefwechsel, S. 88 u. 93.

Vgl. Brian McGuinness, Wittgensteins frithe Jahre, Frankfurt am
Main 1988, S. 411 u. 443, sowie Monk, Wittgenstein, S. 195, und ins-
besondere Georg Henrik von Wright, Die Entstehung des >Tracta-
tus¢, in: Ders., Wittgenstein, S. 77-116. Beide Verlage sind fiir Witt-
genstein wohl mehr als Verlage von Kraus und Weininger interes-
sant, als philosophisch oder gar logisch die erste Adresse. Das »>geis-
tige Ambiente« spielt bei dieser Suche nach einer verlegerischen
Heimat fiir seinen Tractatus eine wichtige Rolle. Erst als Wittgen-
stein nach einigen Enttduschungen die Publikationsarbeit an Russell
weitergereicht hatte, wurde diese Frage pragmatischer gehandhabt.
Brief an Ficker von Mitte Oktober 1919, in: Wittgenstein, Briefwech-
sel, S. 95.

93

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

8

10

11

94

Wittgenstein, Tractatus, S. 10. Dies scheint mir keineswegs, wie Die-
ter Mersch meint, »jugendliche Ubertreibung« (Dieter Mersch [Hg],
Gespréche tiber Wittgenstein, Wien 1991, S. 12) zu sein. Vielmehr
kommt hier Wittgensteins Grundauffassung von der Aufgabe der
Philosophie als einmaliger Grenzziehung zwischen dem Sagbaren
und dem Unsagbaren - wie es im Folgenden noch ndher erldutert
werden wird - zum Ausdruck: Der Tractatus, so Wittgensteins
Meinung in dieser frithen Phase seiner Philosophie, zieht diese
Grenze ein fiir allemal. Und also sind die philosophischen Probleme
insgesamt mit dem philosophischen Problem geldst.

Auch die Treffen mit Russell und Keynes sowie erste Kontakte mit
Schlick dndern an dieser Tatsache nichts. Die Volksschullehrerzeit
ist fiir die philosophische Entwicklung Wittgensteins verloren (vgl.
Kienzler, Wittgensteins Wende, S. 13). Diese grundsitzliche Abkehr
kann meiner Meinung nach auch nicht mehr mit der Bemerkung
Brian McGuinness«< ausreichend erkldrt werden, dass es »ganz na-
turlich« sei, »dass fiir ihn [Wittgenstein, FG] nach den Anstrengun-
gen des Krieges eine Kehre, eine Zeit der Ruhe notwendig war«
(Mersch, Gesprache tiber Wittgenstein, S. 90). Sicher ist diese bio-
graphische Sicht nicht unwichtig; allerdings darf er den Blick auf
die innerphilosophische Notwendigkeit dieser Pause dabei nicht
verstellen.

Ein grundlegender Unterschied zu Wittgensteins spéterer philoso-
phischer Praxis (s.u.).

Gegeniiber Drury betont Wittgenstein noch Jahre spéter, welche
Bedeutung es fiir sein Leben gehabt habe, zu erkennen, dass es et-
was gab, fiir das er tatsdchlich besonders begabt sei (vgl. Maurice
O’Connor Drury, Bemerkungen zu einigen Gesprachen mit Witt-
genstein, in: Rush Rhees [Hg], Ludwig Wittgenstein. Portréts und
Gespriche, Frankfurt am Main 1987, S. 117 - 142, S. 117). Die Unbe-
dingtheit, mit welcher er sich dieser Aufgabe nun widmet, ist fiir
Monk ein weiterer Hinweis auf den Geniegedanken, der seiner
Interpretation nach fiir Wittgenstein in diesen frithen Jahren eine
existenzielle Bedeutung hatte (vgl. Monk, Wittgenstein, S. 47). Die
Verpflichtung zum Genie, die Monk bei Wittgenstein zu erkennen
meint, folgt seiner Meinung nach insbesondere aus Wittgensteins
Weininger-Lekttire. Dessen in Geschlecht und Charakter entwickel-
ter Theorie zufolge ist es die Lebensaufgabe des Mannes, seinen
Genius zu finden. Monk sieht bei Weininger die Alternative Genie
oder Tod gesetzt. Die Wittgenstein in den Jahren vor 1912 immer
wieder hart bedrdngenden Selbstmordgedanken fiihrt er auf die
Verinnerlichung dieses Weininger-Ideals zurtick. Und tatsidchlich

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

12
13

14
15

16

wird Wittgenstein erst ruhiger, nachdem Russell ihm auf die Lektii-
re seiner ersten schriftlichen Arbeit hin Genialitit bestétigt hatte
(vgl. Monk, Wittgenstein, S. 42, sowie Georg Henrik von Wright,
Eine biographische Skizze, in: Ders., Wittgenstein, S. 23 - 44, S. 26).
Darauf, dass die Parallele nicht ganz so bruchlos gedacht werden
kann, hat Wilhelm Vossenkuhl hingewiesen (vgl. Wilhelm Vossen-
kuhl, Ludwig Wittgenstein, Miinchen 2003, S. 29). Auch die spater
immer wiederkehrenden Selbstmordgedanken sind aus Monks Per-
spektive nicht wirklich zu erkldaren. Doch wirft seine Interpretation
ein durchaus interessantes Licht auf die auch psychische Verfasst-
heit des dem Wiener Fin de Siecle entstammenden jungen Wittgen-
stein. Diese geistige Heimat, die Allan Janik und Stephen Toulmin
zum Ausgangspunkt ihres Buches Wittgensteins Wien, Miin-
chen/Wien 1984 (Originalausgabe: New York 1973) wird, spielt im
Folgenden eine grundlegende, wenn auch nicht an allen Stellen ex-
plizierte Rolle. Kein philosophisches Werk kann vollig gelost von
den historischen Umstidnden, vom mentalen Rahmen, in welchem
sich der Philosoph bewegt und durch welche er gepragt ist, addquat
untersucht werden.

Vgl. Vossenkuhl, Ludwig Wittgenstein, S. 84.

Monk, Wittgenstein, S. 49. Ad-hoc-Bedingung insofern, als die Ty-
pen Bestandteile der Realitit sind, Russell somit gezwungen ist, mit
ihnen kontingente Grundbestandteile seiner Theorie anzunehmen.
Zit. nach: Monk, Wittgenstein, S. 49.

Wittgenstein entwarf den Plan fiir ein philosophisches Buch, mit
dem er 1911 Frege in Jena besuchte. Dieser kritisierte den Entwurf
zwar derart, dass Wittgenstein ihn im Anschluss wohl vernichtete -
jedenfalls ist nichts mehr von ihm erhalten; dennoch empfahl Frege
Wittgenstein, bei Russell zu studieren und gab so den Anstof3 zu
einer folgenreichen Begegnung: Russell scheint auf einen solchen
Schiiler - trotz aller anfanglichen Schwierigkeiten - gewartet zu ha-
ben; »Als Wittgenstein einen Mentor brauchte, benttigte Russell
einen Protégé« (Monk, Wittgenstein, S. 52).

Heinrich Watzka spricht im Anschluss an Dieter Mersch von Rus-
sells Paradox als der »eigentliche[n] philosophische[n] Initialziin-
dung des jungen Wittgenstein« (Heinrich Watzka, Sagen und Zei-
gen: die Verschrankung von Metaphysik und Sprachkritik beim
frithen und beim spaten Wittgenstein, Stuttgart 2000, S. 19). Dass
die Logik das Tor ist, durch das Wittgenstein in die Philosophie ein-
tritt, wie von Wright meint, dafiir spricht, dass die &ltesten Teile des
Tractatus tatsdchlich diejenigen sind, die direkt die Probleme der

95

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

17
18

19

20
21

22

23

24
25

96

Logik behandeln (vgl. von Wright, Eine biographische Skizze, S. 26
u. 29).

Vgl. Monk, Wittgenstein, S. 49.

Brief an Russell vom Januar 1913, in: Wittgenstein, Briefwechsel, S.
25.

Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 26, 4.0031. Die einfache Hinwen-
dung zur Sprache allein wére schon in der Entstehungszeit des
Tractatus nicht mehr etwas grundlegend Neues gewesen. Philoso-
phische Sprachkritik hatte es gerade im Wien dieser Zeit auch vor
Wittgenstein gegeben. Nicht umsonst betont dieser, dass seine
Arbeit sich trotz des gleichen Labels von derjenigen beispielsweise
Mauthners unterscheide.

Wittgenstein, Tractatus, S. 11, 1.

Ubergangsweise ist dann Philosophical Logic im Gesprich. Erst in
der Diskussion um den Titel anldsslich der englischen Publikation
bei Ogden 1922 entscheidet sich Wittgenstein fiir den von Moore
vorgeschlagenen, an Spinoza angelehnten lateinischen Titel Tracta-
tus logico-philosophicus (vgl. von Wright, Die Entstehung des
>Tractatuss, S. 104).

Im Gesprach mit Friedrich Waismann bezeichnet Wittgenstein 1931
seinen Duktus im Tractatus riickblickend als dogmatisch (vgl. Lud-
wig Wittgenstein, Wittgenstein und der Wiener Kreis, WA Bd. 3, S.
182).

,Welt« und >Wirklichkeit< verwendet Wittgenstein weitgehend syn-
onym. Und wird gerade an diesem Paar die durchaus problemati-
sche Begriffsverwendung im Tractatus besonders deutlich: an eini-
gen Stellen ndmlich markiert Wittgenstein mit den beiden Begriffen
Unterschiedliches, weicht er von ihrer Normalverwendung ab, ohne
dabei jedoch einen neuen, dauerhaften Wortgebrauch zu etablieren.
So behauptet beispielsweise Satz 2.04 »Die Gesamtheit der be-
stehenden Sachverhalte ist die Welt«, wihrend Satz 2.06 »Das Be-
stehen und Nichtbestehen von Sachverhalten« als »die Wirklich-
keit« proklamiert. Man ist schon geneigt, hierin einen systemati-
schen Unterschied zu erblicken, als einem diese vermeintliche Er-
kenntnis durch Satz 2.063 »Die gesamte Wirklichkeit ist die Welt«
wieder zunichte gemacht wird.

Wittgenstein, Tractatus, S. 11.

Wie >Welt« und >Wirklichkeits, so sind auch >Sachverhalt¢, >der Fall
sein< und >Tatsache« im Tractatus weitgehend in eins zu lesen. Die
an manchen Stellen aufgemachten Unterschiede werden nicht sys-
tematisch. In der Folge sollen sie begrifflich nicht berticksichtigt
werden.

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

26
27
28
29
30

31
32

33

Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 14, 2.0272.

Wittgenstein, Tractatus, S. 11, 1.13.

Wittgenstein, Tractatus, S. 14, 2.03.

Wittgenstein, Tractatus, S. 16, 2.18.

»Die Erforschung der Logik bedeutet die Erforschung aller Gesetz-
miéfligkeit. Und aufierhalb der Logik ist alles Zufall«, schreibt Witt-
genstein auf S. 78, in Satz 6.3 des Tractatus. Damit aber ist die Logik
ausschliellich als der Bereich des GesetzmafBigen, nicht Uberra-
schenden definiert. Nicht nur ist alles auflerhalb ihrer Zufall; es gibt
diesen vielmehr nur aufierhalb und also nicht in der Logik.

Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 12, 2.0123, sowie S. 81, 6.37.
Wittgenstein, Tractatus, S. 12, 2.0141. Form ist somit die Moglichkeit
einer Struktur. Da diese Moglichkeit an den Gegenstdnden hangt,
hat man mit diesen auch die Struktur der Wirklichkeit gegeben (vgl.
Stefan Majetschak, Ludwig Wittgensteins Denkweg, Miinchen 2000,
S.43/44).

Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 12, 2.0124. Wie jedes illustrierende
Beispiel hinkt auch das Bild des Puzzles. Hat das Puzzle-Teil letzt-
lich nur einen ihm moglichen Platz innerhalb des Spiels, so ist Witt-
gensteins Gegenstand vielfiltiger zu denken. Die bestehende Welt
kann sich in unterschiedlichsten Kombinationen der Dinge zusam-
mensetzen. Was das Beispiel aber zu zeigen vermag, ist die Idee der
Gleichurspriinglichkeit der Dinge und der ihnen moglichen Sach-
verhalte.

Dariiber hinaus aber wurde die Frage, was Wittgenstein mit
>Gegenstand« in seinem Tractatus meint, bereits ausgiebig disku-
tiert, ohne jedoch eine eindeutige, allgemein akzeptierte Losung er-
bracht zu haben. Hacker meint, dass das Wesen der Gegenstiande im
Tractatus durchgehend dunkel bleibe (vgl. P.M.S. Hacker, Einsicht
und T4uschung. Wittgenstein iiber Philosophie und die Metaphysik
der Erfahrung, Frankfurt am Main 1978, S. 67). Und tatsachlich ist
das Problem, dass wir von Gegenstidnden theorieintern sprechen
miissen, ohne aber einen nennen zu konnen (vgl. Majetschak, Witt-
gensteins Denkweg, S. 85). Trotzdem will sie insbesondere Norman
Malcolm im atomistisch-realen Sinne verstanden wissen. Die Form
der Welt, das mache der Tractatus deutlich, sei unabhingig von
Sprache und Denken (vgl. Norman Malcolm, Sprache und Gegen-
stande [1986], in: Schulte, Texte zum Tractatus, S. 136-155). Explizit
wendet er sich gegen Hidé Ishiguro, welche die Gegenstinde als
vom Gebrauch der Namen in der Sprache abhingig versteht (vgl.
Hidé Ishiguro, Namen. Gebrauch und Bezugnahme [1969], in:
Schulte, Texte zum Tractatus, S. 96-135). Die Gebrauchstheorie der

97

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

34

35

36
37

38

98

Bedeutung aus den Philosophischen Untersuchungen diirfe nicht
gegen die Benennungstheorie des Tractatus ausgespielt werden.
Eine Art Zwischenposition versuchen Merrill B. und Jaakko Hintik-
ka zu beziehen. Unter Riickgriff auf Wittgensteins Tagebuchnotiz
vom 6.5.1915 wollen sie Gegenstidnde als Punkte im Gesichtsfeld
verstanden wissen. Insofern geht es nicht um ontologische Einfach-
heit, sondern um eine zur Sprecherperspektive relationale Einfach-
heit, die gleichwohl nicht rein konstruiert ist (vgl. Merrill B. Hintik-
ka/Jaakko Hintikka, Untersuchungen zu Wittgenstein, Frankfurt
am Main 1990, Kapitel 3). Ohne die Diskussion an dieser Stelle an-
gemessen weiter verfolgen zu kénnen, wird im Folgenden insbe-
sondere letztere Ansicht zum >Gegenstandsproblem« im Tractatus
als Hintergrund der Uberlegungen dienen. Mit ihr scheint es mir
moglich, die These von der Gleichurspriinglichkeit von Dingen und
Sachverhalten in der prinzipiellen Sprecherrelativitit zu verankern.
Die bereits angedeutete Problematik der Wittgensteinschen Be-
griffsverwendung wird an dieser Stelle einmal mehr deutlich. Fre-
ges Kritik am Tractatus (vgl. Monk, Wittgenstein, S. 181) scheint
nicht ganz unberechtigt gewesen zu sein. Liest man aber, wie vor-
geschlagen, »>Tatsache¢, >der Fall sein< und >Sachverhalt« als syn-
onyme Begriffe, so geht die Unterscheidung von positiver und ne-
gativer Tatsache in eine Unterscheidung zwischen aktuell und
potenziell iiber. Diese ist zeitlich gebunden und nicht Eigenschaft
der Sachverhalte selbst.

Wittgenstein, Tractatus, S. 13, 2.021. Der Begriff >Substanz« ist eines
unter vielen Beispielen fiir Wittgensteins Vorgehensweise, etablierte
Begriffe zu nehmen, um sie dann auf eine Weise in sein Denken ein-
zubinden, welche ihnen letztlich einen grundlegend neuen Charak-
ter verleiht. Dass es auf diese Weise auch immer wieder zu Missver-
standnissen kommt, ist ein sich bis zur Spétphilosophie durchhal-
tendes Problem. Weitere, auch im Rahmen dieser Arbeit immer
wieder problematische Begriffe sind u.a. der Begriff des Mystischen,
des Ab-Soluten oder der Tiefe.

Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 13, 2.024.

Wittgenstein, Tractatus, S. 14, 2.1. Chris Bezzel sieht diesen Satz
dhnlich grundsitzlich, wie das im Folgenden der Fall sein soll: Er
bestimme den Menschen als Wesen in einem semiotischen Univer-
sum (vgl. Chris Bezzel, Bild, Satz, Text. Wittgenstein und die [neue]
Philosophie, in: Schmidt-Dengler u.a. [Hg], Wittgenstein Und. Phi-
losophie - Literatur, S. 69 - 87).

Wie problematisch die Kategorie der Ahnlichkeit ist, hat nicht zu-
letzt Nelson Goodman noch einmal deutlich gemacht (vgl. hierzu

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

39

40
41

42
43

44
45

46
47
48
49

Nelson Goodman, Sprachen der Kunst, Frankfurt am Main 1998, S.
15ff).

Wittgenstein, Tractatus, S. 15, 2.12. Allan Janik und Stephen Toul-
min weisen darauf hin, dass die Gleichsetzung von >Bild«< und >Mo-
dell< aus Sicht der Hertzschen Mechanik zu verstehen ist, mit der
sich Wittgenstein vor und in seinen ersten Studienjahren auseinan-
dergesetzt hat. Uber das Modell hatte Hertz in »Die Prinzipien der
Mechanik« versucht, die Mechanik von innen her zu begrenzen. Ge-
rade weil es gestatte, die Mechanik als Ganzes zu tiberblicken, zeige
es auch deren Grenzen. Als Modell verstanden lésst sich nun auch
der Kern der Wittgensteinschen Bildtheorie sehr viel besser begrei-
fen: Es geht um Darstellungen, nicht um Vorstellungen (Ja-
nik/Toulmin, Wittgensteins Wien, S. 247). Damit ist aber auch klar,
dass jedes Bild eine abgeschlossene Welt fiir sich présentiert. Was
diese allerdings mit der Wirklichkeit gemein haben muss, ist das
Gesetz ihres Aufbaus, ihre Struktur. So aber kann in keiner mogli-
chen Welt etwas Neues ausgesagt werden; im logischen Raum gibt
es keine Uberraschungen. Damit sind alle moglichen Welten in-
haltsgleich und lediglich anders konfiguriert (vgl. Sebastian Lalla,
Solipsismus bei Ludwig Wittgenstein. Eine Studie zum Frith- und
Spétwerk, Frankfurt am Main u.a. 2003, S. 61).

Wittgenstein, Tractatus, S. 15, 2.13.

Ludwig Wittgenstein, Tagebticher 1914-1916, in: WA Bd. 1, S. 87 -
187,S. 94/95, Eintrag vom 29.9.14.

Wittgenstein, Tractatus, S. 15, 2.151.

Wittgenstein, Tractatus, S. 16, 2.18. In diesem Sinne meint Stefan
Majetschak, dass sich zur Abbildung das Differenzierungspotenzial
von Bild und Abgebildetem entsprechen muss. Mit der Schrift kon-
nen mithin vielleicht nicht alle Eigenschaften, wohl aber alle logi-
schen Eigenschaften dargestellt werden (vgl. Majetschak, Wittgen-
steins Denkweg, S. 59, sowie Wittgenstein, Tractatus, S. 58, 5.475).
Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 15, 2.141.

Diese Besonderheit im Vergleich mit anderen Bildtheorien hebt
auch Majetschak hervor: Es steht nicht fest, dass die Landkarte ein
Bild der Landschaft ist. Auf der Basis der Strukturidentitit kann
ebenso gut die Landschaft als Abbildung der Landkarte verstanden
werden (vgl. Majetschak, Wittgensteins Denkweg, S. 47, sowie
Wittgenstein, Tagebiicher 1914-1916, Eintrag vom 6.10.14, S. 97).
Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 14, 2.1.

Vgl. Majetschak, Wittgensteins Denkweg, S. 51.

Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 13, 2.0211/2.0212.

Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 13, 2.0212.

99

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

50
51

52
53
54
55

56
57
58
59

60
61

62
63

64

65

Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 13, 2.0211.

Wie dieser Vergleich vonstatten gehen soll, stellt fiir Wittgenstein
im Rahmen des Tractatus noch kein Problem dar. Die Kriteriendis-
kussion der Philosophischen Untersuchungen ist noch nicht in
Sicht.

Wittgenstein, Tractatus, S. 16, 2.173.

,Denken< meint somit >sich distanzieren< bzw. mediatisieren.
Wittgenstein, Tractatus, S. 17, 3.

»Im Satz driickt sich der Gedanke sinnlich wahrnehmbar aus«
(Wittgenstein, Tractatus, S. 17, 3.1).

»Das Satzzeichen ist eine Tatsache« (Wittgenstein, Tractatus, S. 18,
3.14).

Wittgenstein, Tractatus, S. 29, 4.031.

Wittgenstein, Tractatus, S. 19, 3.22.

Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 16, 2.221, wo er die Identitdt von
Struktur und Sinn fiir das Bild behauptet, sowie S. 20, 3.251.
Wittgenstein, Tractatus, S. 20, 3.3.

Dieser Riickgang auf Elementarsétze ist fiir die Sprachphilosophie
des Tractatus entscheidend. Erst auf ihrer Basis ldsst sich Logik mit
dem Kalkiil der Wahrheitsoperationen gleichsetzen. Die atomisti-
sche Idee, dass die Welt und also auch die Sprache in logisch unab-
hangige Tatsachen zerfdllt, steht allerdings in Konkurrenz zum
unterschwelligen Holismus, von welchem der zweite wichtige
Denkstrang des Werkes ausgeht: die Theorie der logischen Abbil-
dung. Diese latente Spannung wird in der Zeit der Wende von
Wittgensteins Denken an die Oberfldche gelangen und die wesentli-
chen Briiche mit der Philosophie des Tractatus fundieren.
Wittgenstein, Tractatus, S. 26, 4.002.

»Die Sprache verkleidet den Gedanken. Und zwar so, dass man
nach der duleren Form des Kleides nicht auf die Form des bekleide-
ten Gedankens schliefen kann« (Wittgenstein, Tractatus, S. 26,
4.002).

Dass dieses Problem keines der Praxis, sondern eines der reflektie-
rend-theoretischen Bezugnahme auf Sprache ist, ist im Tractatus
deutlich. Die Umgangssprache ist nicht per se problematisch: »Alle
Sétze unserer Umgangssprache sind tatséchlich, so wie sie sind, lo-
gisch vollkommen geordnet« (Wittgenstein, Tractatus, S. 66, 5.5563).
Vgl. hierzu auch Allan Janik, Assembling Reminder: Studies in the
Genesis of Wittgenstein<s Concept of Philosophy, Stockholm 2006,
142f.

Wittgenstein, Tractatus, S. 26, 4.003.

100

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

66

67
68
69
70
71
72
73
74

75

76

77

78

79

80
81

82
83

84
85

»Alle Philosophie ist >Sprachkritik«. (Allerdings nicht im Sinne
Mauthners).« Wittgenstein, Tractatus, S. 26, 4.0031.

Wittgenstein, Tractatus, S. 22, 3.325.

Wittgenstein, Tractatus, S. 22, 3.32.

Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 20, 3.31.

Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 22, 3.323.

Wittgenstein, Tractatus, S. 23, 3.33.

Wittgenstein, Tractatus, S. 23, 3.331.

Wittgenstein, Tractatus, S. 23, 3.332.

Er stellt mithin nicht die ganze Welt auf einmal dar, aber er reicht
an alle Bereiche von Wirklichkeit heran, kann mit jeder Tatsache
strukturidentisch sein, sie abbilden.

Wittgenstein, Tractatus, S. 33, 4.12.

Wittgenstein, Tractatus, S. 33, 4.121.

Wittgenstein, Tractatus, S. 33, 4.121. Wittgenstein nimmt hier das
»Aufweisen« aus seiner Bemerkung iiber das Bild und dessen abbil-
dende Beziehung von S. 16, 2.172 wortlich wieder auf.

Vgl. Ludwig Wittgenstein, Aufzeichnungen iiber Logik, in: WA Bd.
1,5.188 - 208, S. 193.

Wittgenstein, Tagebticher 1914-1916, Eintrag vom 30.10.14, S. 110,
vgl. zudem Wittgenstein, Tractatus, 5.59, 5.512.

Wittgenstein, Tractatus, S. 29, 4.0312.

Vgl. zu dieser Frage: Brian McGuinness, Der Grundgedanke des
>Tractatuss, in: Schulte, Texte zum Tractatus, S. 32-48.

Wittgenstein, Aufzeichnungen tiber Logik, S. 190.

Majetschak betont die Unterscheidung von Satz als Urteil und Satz-
zeichen, d.h. »der >proposition as a fact« im Sinne eines geglieder-
ten, raumzeitlichen Zeichengebildes« (Majetschak, Wittgensteins
Denkweg, S. 40). Wittgenstein selbst bestimmt das Zeichen, wie
schon erwihnt, als das »sinnlich Wahrnehmbare am Symbol« (vgl.
Wittgenstein, Tractatus, S. 22, 3.32). Symbol/Symbolismus sind da-
bei als Bezeichnung insbesondere fiir die logische Schreibweise zu
verstehen und nicht in den Zusammenhang mit ausgefeilteren
Symboltheorien zu bringen.

Wittgenstein, Tractatus, S. 23, 3.333.

Vgl. Wilhelm Vossenkuhl, Sagen und Zeigen. Wittgensteins >Haupt-
problems, in: Ders., Klassiker auslegen, S. 35-63, S. 43. Hier wird
aber bereits klar, wie sehr Wittgensteins Entdeckung des Zeigens
sich aus Fragen der Logik ergibt: Der Riickgang auf das sinnlich
wahrnehmbare Zeichen zeigt die logische Form nur im voll analy-
sierten Satz, also dort, wo das Zeichen eben auch logisches Symbol
ist. Der Wahrnehmung muss die logische Analyse vorangehen, da-

101

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

86

87

88
89
90

91

92

93

94

95

96
97

102

mit sich die logische Form tatséchlich zeigen kann (vgl. Majetschak,
Wittgensteins Denkweg, S. 72ff). Diese grundlegende Differenz zur
Spétphilosophie ist zugleich der erste Schritt auf diese zu, wie im
Folgenden noch entwickelt werden soll. Wittgenstein gelangt tiber
die Logik zur Unterscheidung von Sagen und Zeigen und zum
Prinzip der Nichtreflexivitit. Gerade dieses aber wird letztlich auch
der Grund seiner Sprachspielkonzeption der spiten Phase sein
(s.u.).

»Was gezeigt werden kann, kann nicht gesagt werden« (Wittgen-
stein, Tractatus, S. 34, 4.1212).

Diese Annahme ist nach Hintikka/Hintikka Grundlage der Vorstel-
lung von der Sprache als universelles Medium (vgl. Hintik-
ka/Hintikka, Untersuchungen zu Wittgenstein, S. 15).

Wittgenstein, Tractatus, S. 43, 4.463.

Wittgenstein, Tractatus, S. 44, 4.464.

Wittgenstein meint damit gezeigt zu haben, dass Sétze der Logik
ganz generell sinnlos sind, weil sie sagen, was sich bereits zeigt. So
sagen sie aus Sicht des Sagens »alle dasselbe, namlich nichts« (Witt-
genstein, Tractatus, S. 54, 5.43). Die Entdeckung, dass logische Sétze
sinnlos sind, hebt Ramsey als Verdienst des Tractatus hervor (vgl.
Frank Ramsey, Rezension des >Tractatus< [1923], in: Schulte, Texte
zum Tractatus, S. 11-31, S. 20).

Brief an Russell vom 19.8.1919, in: Wittgenstein, Briefwechsel, S. 88.
Diesen grundsitzlichen Charakter iibergeht die somit hdufig und zu
Recht kritisierte logische-positivistische Lesart. Wie sehr sich die
spdter als Wiener Kreis bekannte Philosophengruppe um Moritz
Schlick auch in der Person Wittgensteins selbst getduscht haben
sollte, wird gleich bei den ersten Treffen, an denen der Tractatus-
Autor 1927 selbst teilnimmt, deutlich.

Vgl. Felix Gmiir, Asthetik bei Wittgenstein. Uber Sagen und Zeigen,
Freiburg/Miinchen 2000, S. 30. Das >Zeigenc« ist somit nicht als stilis-
tische Spielerei Wittgensteins zu marginalisieren.

Die folgende Unterscheidung der verschiedenen Modi des Zeigens
iibernimmt weitgehend diejenige Gmiirs in: Asthetik bei Wittgen-
stein, S. 32f.

Wittgenstein, Tractatus, S. 43, 4.461.

Wittgenstein, Tractatus, S. 43, 4.461. Vgl. auch Wittgenstein, Tage-
biicher 1914-1916, Eintrag vom 29.10.14, S. 109.

»Die Logik ist transzendental« (Wittgenstein, Tractatus, S. 76, 6.13).
Wittgenstein, Tractatus, S. 37, 4.12721.

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

98

99

100

101
102

Dass >das Mystische« bei Wittgenstein nicht die konkrete Erfah-
rung der Gegenwart Gottes bedeutet, als was es traditionellerwei-
se die christliche Theologie versteht, betont Gmiir. Im Tractatus
wird >das Mystische« vielmehr aus Sicht der Logik betrachtet, er-
hilt »von daher [...] eine negative Konnotation« (Gmiir, Asthetik
bei Wittgenstein, S. 45). Wittgenstein ist mithin kein religioser
Mystiker, er ist ein Zeigemystiker im Sinne Burghardt Schmidts
(vgl. Burghardt Schmidt, Wittgensteins Zeigemystik, in: Wendelin
Schmidt-Dengler u.a. [Hg], Wittgenstein Und. Philosophie - Lite-
ratur, Wien 1990, S. 57 - 67, S. 61). Dass er in diesem modifizie-
renden Anschluss an die Mystikdiskussion von sehr nah an Rus-
sells Ideen kommt, meint Brian McGuinnnes in: Die Mystik des
>Tractatus¢, in: Schulte, Texte zum Tractatus, S. 165-191. Russells
vier Merkmale des Mystischen - das unmittelbare Gefiihl zur Lo-
sung der Lebensprobleme, der Glaube an die Einheit der Welt, die
Abwesenheit von Zeit und das Ausbleiben von Werten in der
Welt - kehren bei Wittgenstein jedenfalls wieder.

Die begriffliche Trennung von >Welt</ Wirklichkeit< und >Realitét«
soll hier und im Folgenden deutlich machen, dass sich letztere
eben nicht im Sagbaren erschopft; es gibt Unaussprechliches und
gleichwohl Reales jenseits des Tatsachenraumes. Der Rede vom
Unaussprechlichen liegt die Erfahrung zugrunde, dass es mit den
Tatsachen der Welt noch nicht getan ist (vgl. Majetschak, Wittgen-
steins Denkweg, S. 117).

Dieter Mersch macht gleich zu Beginn seiner Studie »Was sich
zeigt« auf den Charakter des Sich-Zeigens als ein sich notwendig
Entziehendes aufmerksam. Eine ganz besondere Bedeutung der
Darstellung, der Form jeder sich mit dem Unaussprechlichen be-
schiftigenden Abhandlung ist die Folge. »Denn wire der Uber-
gang sagbar, hielte sich die Passage zu ihren beiden Seiten im
Kreis der Zeichen und ihrer Bedeutungen auf, wire sie durch den
pradikativen Satz beschreibbar und folglich« in Bezug auf das,
was sich zeigt, »auch ohne Belang«. (Dieter Mersch, Was sich
zeigt. Materialitdt, Prasenz, Ereignis, Miinchen 2002, S. 9.) Hier
liegt der Grund fiir Wittgensteins Bemiithen um eine literarische
bzw. poetische Philosophie. Dass ein solches Bemiihen enorme
Anstrengungen in Bezug auf die Formulierungen, die Komposi-
tion des gesamten Textes und gerade hierdurch extreme Schwie-
rigkeiten in der Reflexion mit sich bringt, dafiir ist Wittgensteins
Ringen um seine Texte das beste Beispiel.

Wittgenstein, Tractatus, S. 85, 6.522.

Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 85, 6.52.

103

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

103

104
105

106

107
108

109

110

111

104

Das ist es, was Wittgenstein eine Grenze von innen her ziehen
nennt (vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 9, sowie Brief an Ficker von
Oktober oder November 1919, in: Wittgenstein, Briefwechsel, S.
96).

Das betont Gmiir, Asthetik bei Wittgenstein, S. 34.

In dieser Perspektive wird deutlich, welche Sonderstellung das
Sich-Zeigen des Sinns eines Satzes bzw. der logischen Form tiber-
haupt bei Wittgenstein einnimmt. Obwohl es als ein Sich-Zeigen
markiert ist, gehort es doch ebenso gut zum Bereich des Sagens. Es
ist dessen Ende wie es der Anfang des Mystischen ist. Zwar kann
man es nicht mehr sinnvoll aussagen, aber unsinnig im Sinne
metaphysischer Sitze sind Sitze der Logik nicht.

Diese Riickseite, dieses nichtkodierte und nichtkodierbare Andere
erscheint somit zundchst nur auf der Ebene einer Negativitit, zeigt
sich als der nichtsignifizierbare »,Grund« (arché) der Signifikati-
on« (Mersch, Was sich zeigt, S. 19). So wird das Schweigen als das
Andere des Sagens, das Sagbarkeit erst ermoglicht, deutlich, das
Mystische aber zur Bezeichnung des Ortes, an dem sich die in-
nerweltlichen Perspektivzwénge auflosen, »das Modusproblem
tiberschritten wird« (Mersch, Was sich zeigt, S. 250).

Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 83, 6.41.

Das Ab-Solute ist bei Wittgenstein ausschlieflich als Gegenpart
zum relativen Sosein der Wirklichkeit, also von diesem her ex ne-
gativo zu denken. Dass dieses Ab-Solute nicht mit dem aus der re-
ligios-mystischen Tradition stammenden Absoluten gleichzuset-
zen ist, soll durch die modifizierte Schreibweise markiert werden.
Im Vortrag tiber Ethik beschreibt Wittgenstein diejenigen mysti-
schen Erfahrungen, die er selber schon hatte: Staunen tiber die
Welt, Gefiihl absoluter Sicherheit und Gefithl der Schuld (vgl.
Ludwig Wittgenstein, Vortrag iiber Ethik, in: Ders., Vortrag iiber
Ethik und andere kleine Schriften, hg. v. J. Schulte, Frankfurt am
Main 1991, 5.9 - 19, S. 14 u. 16).

Vgl. Wittgenstein, Tagebiicher 1914-1916, Eintrag vom 7.10.16, S.
178. Wittgensteins Kontemplationsvorstellungen zeigen ihr Scho-
penhauerianisches Erbe deutlich (vgl. Schopenhauers Reflektionen
insbesondere in § 34 des dritten Buches von »Die Welt als Wille
und Vorstellung«).

Wittgenstein, Tagebticher 1914-1916, Eintrag vom 8.10.16, S. 179.
»Die mystische Erfahrung ist die der schlechthinnigen Bedeut-
samkeit des Wahrgenommenen fiir den Wahrnehmenden«, meint
Heinrich Watzka in: Sagen und Zeigen, S. 85. Diese ist in der aist-
hetischen Kontemplation jedes alltdglichen Gegenstandes moglich,

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

112

113

sie ist also nicht mehr als die verdnderte Rezeptions- und Erwar-
tungshaltung, welche das Gewohnliche als bedeutsam erleben
lasst. Eine in Bezug auf das Funktionieren bestimmter Kunstpha-
nomene wie der Readymades Duchamps: interessante Uberle-
gung.

Giinter Abel bezieht in seinem Aufsatz Logik und Asthetik Witt-
gensteins Sagen und Zeigen nicht zufillig auf Nietzsche und des-
sen Unterscheidung zwischen der >kleinen Vernunft des Geistes«
und der grofien >Vernunft des Leibes«. In letzterer sieht Abel das
Organisationsprinzip, welches - im Anschluss an Goodman ge-
sprochen - die Rezeption groflerer Zeichendichte erlaubt. Die fest-
stellende, scharf distingierende Ordnung der Welt durch die >klei-
ne Vernunft des Geistes« ldsst die Erfahrung des Flieflens der Din-
ge nicht zu. Die &sthetische Erfahrung aber hat ihren Tiefensitz auf
der Ebene der Leib-Organisation. Das ist der Gedanke, welcher
Nietzsches Physio-Logie der Kunst motiviert (vgl. Giinter Abel,
Logik und Asthetik, in: Nietzsche-Studien 16 [1987], S. 112-148, S.
140): Weil es auch auf organischer Ebene bereits Organisation -
und in diesem Sinne >Logik« - gibt, ist Erfahrung jenseits der >ver-
niinftigen< Ordnung von Welt moglich (vgl. Abel, Logik und As-
thetik, S. 136). Zugleich ist diese Erfahrung aber auch nur jenseits
der >verniinftigen< Ordnung von Welt moglich. Erst »eine begriff-
lich sinn-los gewordene Welt kann eine durch und durch &stheti-
sche Welt sein« (Abel, Logik und Asthetik, S. 132).

Auch Gmiir behandelt das Asthetische im vierten Unterpunkt sei-
nes zweiten Kapitels als »Grundkategorie des Mystischen«. Zu-
gleich scheinen sich bei ihm allerdings die Differenzierungen zwi-
schen der absoluten und der relativen Form des Ethischen wie des
Asthetischen zu vermischen. Das Asthetische wird von ihm in
diesem Abschnitt doch als das anerkannt Schone behandelt, also
als ein beurteilbarer Sachverhalt in der Welt. Das ist es aber gera-
de, wovon sich Wittgenstein absetzen will. Allerdings ist diese be-
griffliche Verwirrung in Wittgensteins Wortgebrauch begriindet:
»Etwas naiv« spricht er von Ethik und Asthetik als dem Unaus-
sprechlichen. Diese sind aber als Reflexion auf das Unaussprechli-
che selbst durchaus sagbar (vgl. Schmidt, Wittgensteins Zeigemys-
tik, S. 61). Mit der Verwendung des Begriffs des Aisthetischen soll
diese Differenz betont werden: Das Aisthetische ist gerade nichts,
was sich der Form der Wirklichkeit, letztlich also der logischen
Form fiigt. Es ist als sich Entziehendes das schlechthin nicht Greif-
bare, das Ungeformte, im Unterschied zur Wahrnehmung der lo-
gischen Form (Dieter Mersch trifft eine dhnliche Unterscheidung,

105

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

114
115

116

117

118

119

120
121

122

106

wenn er seine Uberlegungen als »auf die Wiedergewinnung der
ur-spriinglichen Dimension des Asthetischen im Sinne des Aisthe-
tischen« gerichtet beschreibt, vgl. Mersch, Was sich zeigt, S. 151).
Hier deutet sich bereits eine Differenzierung des Sehens in ein sta-
tisches und ein dynamisches an, wie es weiter unten in Bezug auf
die Spatphilosophie erldutert werden soll (vgl. Unterkapitel 2.4.2.2
Aspektsehen und Aspektwechsel des Abschnitts zu Sprachspiel-
denken und Wahrnehmung).

Wittgenstein, Tagebticher 1914-1916, Eintrag vom 7.10.16, S. 178.
Das wird im Vortrag tiber Ethik noch deutlicher werden (vgl.
Wittgenstein, Vortrag tiber Ethik, S. 11). Die scheinbare strukturel-
le Nihe zu klassischen, v.a. platonischen Uberlegungen zum >Gu-
ten, Wahren und Schonen« darf nicht zu einer Vermengung beider
Ansitze fithren. Wittgenstein unterscheidet sich von derlei Ansét-
zen insbesondere dadurch, dass bei ihm das Ab-solute eben nicht
als ewige Idee, sondern als Kehrseite des Sagbaren gedacht ist.
Trotzdem gilt, dass wahrend Worte Fakten ausdriicken, ihre Be-
deutung somit >natiirlich<, Ethik eben als »iibernatiirlich« bezeich-
net werden muss (vgl. zur komplexen Frage der Ethik bei Witt-
genstein Emmanuel Halais, Wittgenstein et L'Enigme de L’'Exis-
tence, Paris 2007).

Solche Aussagen sind metaphysische Sétze im Sinne der Defini-
tion von Wittgenstein, Tractatus, S. 85, 6.53.

Aus dieser Negativitit heraus sind dann aber auch Asthetik und
Ethik transzendental (vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 83, 6.421).
Brief an Paul Engelmann vom 9.4.1917, in: Wittgenstein, Brief-
wechsel, S. 78.

Allein das legitimiert die Gleichsetzung von Ethik und Asthetik
bei Wittgenstein. Der Grundgedanke des Absoluten muss jedoch
ernst genommen werden. Man kann diese Gleichsetzung nicht in
dem Sinne verstehen, dass das Ethische >schon«< zu sein habe. Das
>Schonec ist ein Moment innerhalb der Welt, kulturabhangig und
mithin kontingent. Als Ab-Soluta aber kann tiber Ethik und Asthe-
tik eben auch nichts weiter ausgesagt werden, denn dass sie beide
in den Bereich des Ab-Soluten gehoren. Gerade ein Vergleich, ein
In-Relation-Setzen ist hier per se nicht moglich (vgl. Watzka, Sa-
gen und Zeigen, S. 80).

Vgl. Vossenkuhl, Sagen und Zeigen, S. 46.

»Es gibt allerdings Unaussprechliches« (Wittgenstein, Tractatus, S.
85, 6.522).

Heinrich Watzka betont, dass in der Perspektive des Wissenschaft-
lers zwar alles Wunderbare aus der Welt verschwindet, damit

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

123

124

125

aber nichts tiber die Existenz von Wundern ausgesagt ist. Viel-
mehr ist der Sinn der Mystik eben im Gegensatz zum wissen-
schaftlichen unverfiigbarer, Leib-organisierter Sinn (vgl. Watzka,
Sagen und Zeigen, S. 89).

Gmuir spricht davon, dass Wittgenstein an diesem Punkt »die Hal-
tung der Weltweisheit« erreicht habe (Gmiir, Asthetik bei Witt-
genstein, S. 52). Und tatsédchlich konnte man Parallelen bis zum
wu wei, zum Nichthandeln, des Daoismus ziehen. Das in den Ta-
gebtichern deutlich werdende Ziel des Nichtwollens als einzig gu-
tes, weil gliickliches Leben (vgl. Wittgenstein, Tagebticher 1914-
1916, Eintrage vom 29.7.16, S. 172) ist jedenfalls gut als aktiver
Riickzug auf eine Position der pathischen Welterfahrung zu ver-
stehen.

Vgl. hierzu: Wittgenstein, Tagebticher 1914-1916, Eintrige vom
29.7., S. 172, sowie vom 6. u. 8.7.16, S. 168f., und Wittgenstein,
Tractatus, S. 83, 6.43. Der Begriff >Welt< an dieser Stelle ist aller-
dings einmal mehr problematisch: Als die Gesamtheit der Sach-
verhalte ist sie in ihrer Génze aussagbar, strikt definiert. Insofern
diirften sich ihre Grenzen weder engen noch weiten lassen. Eine
mystische, also in der Sphére des Unsagbaren begriindete Aus-
dehnung dieser Welt kann es eigentlich nicht geben. Die vorge-
schlagene begriffliche Unterscheidung zwischen Welt/Wirklich-
keit und Realitit soll helfen, dieses Problem zweier sich unter-
scheidender Weltbegriffe zu umgehen. Die Realitdt des Mysti-
schen deckt sich nicht mit dem, was der Fall ist.

Der Mensch ist gliicklich, wenn er »nicht in der Zeit, sondern in
der Gegenwart« lebt (Wittgenstein, Tagebiicher 1914 - 1916, Ein-
trag vom 8.7.16, S. 169), er seine Welt nicht tiber Erinnerung, nach-
traglich beurteilend, re-flektiert organisiert. Wie das Tier in Nietz-
sches zweiter unzeitgemifler Betrachtung, an den »Pflock des Au-
genblicks« gebunden, beneidenswert gliicklich ist (Friedrich
Nietzsche, Vom Nutzen und Nachtheil der Historie fiir das Leben,
in: KSA 1, S. 243 - 334, S. 248), so ist es der Mensch gerade, wenn
ihn das »absolute Prasens« in der aisthetischen Kontemplation um-
fasst (man kann diesen Begriff von Karl-Heinz Bohrer hier insbe-
sondere deshalb entleihen, weil mit ihm noch einmal das Erbe
Schopenhauers in der Philosophie Wittgensteins hervorgehoben
wird, dessen Kontemplationsbegriff auch dem absoluten Prasens
zugrunde liegt (vgl. Karl Heinz Bohrer, Zeit und Imagination. Das
absolute Priasens der Literatur, in: Ders., Das absolute Prisens. Die
Semantik dsthetischer Zeit, Frankfurt am Main 1994, S. 143 - 183,
S. 180). Die mystisch-aisthetische Einstellung wird Erfahrung der

107

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

126
127

128

129

130
131
132
133

134

135

136
137

108

Ohnmacht und Quelle des Gliicks (vgl. Watzka, Sagen und Zei-
gen, S. 85), das »Lebe gliicklich!« (Wittgenstein, Tagebiicher 1914 -
1916, Eintrag vom 8.7.16, S. 169) die Aufforderung zur pathischen
Offnung der Realitit jenseits des logischen Raums gegentiber.
Hier schlieRe ich mich Gmiir, Asthetik bei Wittgenstein, S. 60, an.
Wittgenstein wollte seinen Text nicht als philosophischen in einer
literarischen Zeitschrift wie Der Brenner verdffentlichen. Vielmehr
lief} ihn erst die Erkenntnis, dass der Tractatus fiir eine philoso-
phische Zeitung wohl doch zu literarisch sei, auf die Idee kom-
men, sich mit seinem Vorhaben an Ficker zu wenden (vgl. Monk,
Wittgenstein, S. 194).

Eric Stenius scheint gerade auf dieses Moment hinzuweisen, wenn
er schreibt: »Es liegt ein Raum von grofierem Bedeutungsreichtum
um Wittgensteins Sentenzen: Sie enthalten viel mehr, als man auf
den ersten Blick annehmen mochte.« Doch es bleibt fraglich, ob
mit der dann folgenden Einschrankung des Literarischen auf eine
»sehr ausgefeilte Struktur« dessen ganze Dimension tatséchlich er-
fasst ist (Erik Stenius, Wittgensteins Traktat. Eine kritische Darle-
gung seiner Hauptgedanken, Frankfurt am Main 1969, S. 15).

Vgl. Brief an Ficker von Oktober oder November 1919, in: Witt-
genstein, Briefwechsel, S. 97. Gottfried Gabriel betont allerdings
zu Recht, dass Vorwort und Schluss nur hervorgehoben seien,
weil hier der literarische Charakter des Tractatus am >unmittel-
barsten« zum Ausdruck komme. Damit aber reduziert Wittgen-
stein das Literarische gerade nicht auf Vorwort und Schluss (vgl.
Gottfried Gabriel, Logik als Literatur? Zur Bedeutung des Literari-
schen bei Wittgenstein, in: Merkur. Deutsche Zeitschrift fiir euro-
péisches Denken 32 [1978], S. 353 - 362, S. 357).

Wittgenstein, Tractatus, S. 85, 6.52.

Wittgenstein, Tractatus, S. 84, 6.4312.

Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 9.

Wittgenstein, Tractatus, S. 84, 6.5. Es gibt dieses Ritsel so wenig
wie das Russellsche Paradox.

»Nicht wie die Welt ist, ist das Mystische, sondern dass sie ist«
(Wittgenstein, Tractatus, S. 84, 6.44).

Wittgenstein, Tractatus, S. 85, 6.52.

Wittgenstein, Tractatus, S. 85, 6.53.

Allan Janik und Stephen Toulmin haben diese Interpretation in
ihrer Studie tiber Wittgensteins Wien eindriicklich hergeleitet. Die
Grundidee ihres Ansatzes kann man wohl eine im weitgefassten
Sinne mentalitdtengeschichtliche nennen: Das philosophische
Werk ist nicht vollstindig immanent zu erklaren. Vielmehr miis-

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

sen fiir ein tieferes Verstdndnis die historisch-sozialen, die menta-
len Strukturen mitbeachtet werden, in welchen es ausgearbeitet
wurde. Fiir Janik und Toulmin bedeutet dies, dass neben den
Cambridger Einfliissen insbesondere auch der Geist, die Atmo-
sphdre, die virulenten Fragen des Wiener Fin de Siécle mitbedacht
werden miissen (vgl. Janik/Toulmin, Wittgensteins Wien, S. 228f).
Vor diesem Hintergrund nun ldsst sich Wittgensteins ethische
Volte zum Ende des Tractatus als dessen Hohepunkt, nicht als
nachtragliche Zugabe lesen (vgl. auch Wittgenstein selbst in sei-
nem Brief an Ficker von Oktober oder November 1919, in: Witt-
genstein, Briefwechsel, S. 96). Denn die von ihm vorgelegte Philo-
sophie ist nicht einfach darin neu, dass sie Sprachkritik sein soll.
Gerade im Wien um 1900 hatten sprachkritische Ansitze bereits
grofien Einfluss, insbesondere auch derjenige Fritz Mauthners,
von welchem sich Wittgenstein nun aber explizit absetzt (vgl.
Tractatus, S. 26, 4.0031). Tats&chlich kann er mit Hilfe seines Ideal-
sprachenmodells das Problem der Mauthnerschen Argumenta-
tion, die Zirkularitdt einer mit sprachlichen Mitteln durchgefiihr-
ten Kritik von Sprache, umgehen. »Nun konnten Natur und Gren-
zen der Sprache aus deren Struktur bestimmt werden; sie konnten
evident gemacht und mussten nicht mehr explizit beschrieben
werden« (Janik/Toulmin, Wittgensteins Wien, S. 246). Der Vorteil,
den Wittgenstein durch seine konsequente Trennung der Ebene
des Sagens und derjenigen des Zeigens gewinnt, ermoglicht ihm
zudem aber auch, den insbesondere von Seiten des Brenner-
Kreises an Mauthner monierten Mangel auszugleichen: Wittgen-
steins Sprachkritik verbleibt keine Wortspielerei. Eben weil ihre
ethische Dimension nicht mehr gesagt werden kann, zwingt sie
den verstindigen Leser geradezu, die Konsequenzen selbst zu
ziehen. Im Unterschied zu Mauthner bleibt Wittgenstein kein
>feuilletonistischer Salonskeptiker< (Theodor Haecker hatte ihn
einmal in polemischer Abgrenzung zu Kierkegaard so genannt,
vgl. Janik/Toulmin, Wittgensteins Wien, S. 240). Der literarische
Charakter des Tractatus ist somit zugleich auch sein ethischer
Charakter, die unbedingte Verpflichtung, nichts zu sagen, wo es
nichts mehr zu sagen gibt, die Kategorien nicht unlauter zu ver-
mengen. In diesem Sinne ist Wittgenstein fiir die Philosophie tat-
sachlich das, was Karl Kraus fiir die Literatur, Adolf Loos als
Architekt war: »Das Gemeinsame von Kraus, Loos und Wittgen-
stein ist ihr Bemiihen, richtig zu separieren und zu trennen« (Paul
Engelmann, Ludwig Wittgenstein. Briefe und Begegnungen, hg. v.
Brian McGuinness, Wien/Miinchen 1970, S. 109). Vor dem Hin-

109

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

138

139

140

141
142

143

144

145

110

tergrund der Wiener Kultur um 1900 wird klar, dass Logik fiir
Wittgenstein nicht das Ziel ist, sondern Mittel einer ethischen Tat.
»Nur was wir selbst konstruieren, kénnen wir voraussehen,
meint Wittgenstein im Tractatus, S. 66, 5.556. In der Logik, in wel-
cher nichts zufillig sein kann, ist alles potenziell voraussehbar. So
aber ist auch die logisch strukturierte Welt eine Konstruktion;
nicht in dem Sinne, dass sie aus dem Nichts heraus entstiinde,
aber als unter bestimmten Aspekten geformte, organisierte Reali-
tat.

McGuinness, Wittgensteins frithe Jahre, S. 461. Wie die Schop-
fungsmythen dort einen Anfang setzen, wo Herleitung und Be-
griindung versagen, so setzt auch der Tractatus seinen Beginn un-
begriindet, ohne Herleitung.

Ludwig Wittgenstein, Philosophische Bemerkungen, WA Bd. 2, S.
113.

Wittgenstein, Tractatus, S. 32, 4.112.

Wittgenstein, Tractatus, S. 85, 7. Schweigen heifit im Tractatus
mithin nur, keine Sdtze im Sinne der Satzbildtheorie zu produzie-
ren. Das >Schweigen miissen¢, welches Wittgenstein in Satz 7 for-
dert, ist somit aber auch eine logische Notwendigkeit, keine mora-
lische Maxime (vgl. Gmiir, Asthetik bei Wittgenstein, S. 33).
»Wittgensteins Schweigen ist also ein bedeutsames Schweigen.
Weil es bedeutsam ist, ist Wittgenstein kein Positivist«, meint
Gottfried Gabriel in: Logik als Literatur, S. 356.

Vgl. Brief an Ficker von Mitte Oktober 1919, in: Wittgenstein,
Briefwechsel, S. 95. Was er letztlich vom grofiten Teil der zeitge-
nossischen Literatur hielt, macht Wittgenstein nicht zuletzt da-
durch deutlich, dass er sich 1917 von Paul Engelmann Mécrike-
und Goethe-Gedichte als >Gegengift< zu den Biichern Albert Eh-
rensteins an die Front nachschicken liefs, der ihm einige seiner
Werke als Dank fiir die 1914 indirekt tiber Ficker erhaltene finan-
zielle Unterstiitzung hatte zukommen lassen (vgl. McGuinness,
Wittgensteins friihe Jahre, S. 401).

Ob Wittgenstein diese Klarheit tatséchlich erreicht hat, sei dahin-
gestellt. Die Bemithung um eine exakte Sprache ist im Tractatus
aber allgegenwirtig. Nicht zuféllig meint C. K. Ogden in einem
Brief an Russell: »Im groflen und ganzen wirkt er doch so verniinf-
tig und verstandlich - abgesehen von den geheimnisvollen Aus-
sagen tiber die Typentheorie« (zit. nach v. Wright, Die Entstehung
des >Tractatus, S. 104). Diese Klarheit aber versucht Wittgenstein
nicht zuletzt tiber die Darstellung selbst, den ernsthaften Einbezug
des Spektrums der Wahrnehmung mit in die Rezeption zu erlan-

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

gen. In dieser Hinsicht ist er schon sehr nahe an seinem damaligen
dsthetischen Ideal, einem Gedicht wie Graf Eberhards Weifidorn
von Ludwig Uhland. Diese niichterne Aneinanderreihung der Er-
eignisse erzihlt seine Geschichte ohne dsthetizistische Volten, oh-
ne Wortspielerei. Sieben Strophen mit je vier unaufgeregten Ver-
sen. Nicht etwa, weil sowieso jedes Gedicht, indem es etwas sagt,
Unaussprechliches transportiert, wie Bezzel das suggeriert (vgl.
Bezzel, Bild, Satz, Text, S. 78), findet Wittgenstein dieses Gedicht
»wirklich groflartig« (Brief an Engelmann von 9.4.1917, in: Witt-
genstein, Briefwechsel, S. 78). Uhlands Verse waren fiir Wittgen-
stein tatsdchlich ganz ausgezeichnet - gerade weil sie so niichtern
geschrieben sind.

Wittgenstein als Architekt

1 Dieses Kapitel ist die nur leicht modifizierte Version meines Arti-
kels »Das Palais Stonborough. Wittgenstein als Architekt seiner
Spétphilosophie. Mit Abbildungen von Maja Weyermann, in: Fa-
bian Goppelsroder (Hg), Wittgensteinkunst. Anndherungen an eine
Philosophie und ihr Unsagbares, Berlin 2006, S. 27-46.

2 Auch wenn v. Wright die Besuche Ramseys, die Fahrt nach England
und die Kontaktversuche Schlicks betont (v. Wright, Ludwig Witt-
genstein: Eine biographische Skizze, S. 34), waren Wittgensteins
Kontakte gerade nach England in dieser Zeit wohl weniger philoso-
phisch als freundschaftlich.

3 Es scheint, als ob mit Beendigung seiner Arbeit am Tractatus, ver-
starkt durch das Ende des Krieges und die dadurch hervorgerufene,
weitverbreitete Depression des heimkommenden und nun {iiberfliis-
sigen Soldaten, Wittgenstein einen Neuanfang versuchen wollte.
Hierfiir spricht auch der Entschlufs, sich seines Vermogens zu ent-
ledigen, es 1919 den Geschwistern zu schenken und ansonsten Fa-
milienbindungen weitgehend einzuschranken. Die klassische >Be-
kehrung« konnte er aus zeitrationalen Griinden nicht realisieren:
Der Wunsch, Ménch zu werden, wurde der Ausbildung zum
Grundschullehrer geopfert (vgl. McGuinness, Wittgensteins friihe
Jahre, S. 423). Doch scheint auch in der explizit gemachten Bitte um
eine Stelle in ganz lindlichen Verhiltnissen (vgl. Monk, Wittgen-
stein, S. 211) die Sehnsucht nach geradezu monastischer Ruhe und
Ausgeglichenheit deutlich zu werden, wie sie Wittgenstein wohl
nicht zuletzt in Figuren wie derjenigen der Sonja Marmeladova,
tiber welche er noch im Kriegsgefangenenlager intensiv diskutierte

111

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

112

(vgl. McGuinness, Wittgensteins friihe Jahre, S. 422) oder des Starez
Sossima Dostojevskis als Ideal vorschwebten. Dass diese Ruhe und
Ausgeglichenheit mit Wittgensteins so leicht entflammbarer Person-
lichkeit trotz aller Bemiihungen, trotz allen Kasteiens und Stinden-
bekennens (vgl. McGuinness, Wittgensteins frithe Jahre, S. 424)
nicht zu vereinbaren war, macht seine Situation als verriickt wir-
kender Fremdling in den kleinen Dérfern der osterreichischen Pro-
vinz deutlich. Schon die hdufigen Ortswechsel - 1922 von Tratten-
bach nach Hassbach bei Neunkirchen, dann nach Puchberg, von wo
er 1924 nach Otterthal kam - zeigen die von Wittgenstein selbst
wohl kaum erwartete, in jedem Fall aber nicht erhoffte Unruhe jener
Lebensphase. Trotz groflen und innovativen Einsatzes als Lehrer
konnten die Differenzen zum >einfachen Volk« von Anfang an nicht
tberwunden werden (vgl. Monk, Wittgenstein, S. 212, sowie v.
Wright, Ludwig Wittgenstein: eine biographische Skizze, S. 32). Der
Ausloser, nicht aber der Grund von Wittgensteins panischer Flucht
aus dem vermeintlichen Paradies war schliefllich der >Vorfall Haid-
bauer«: Der elfjahrige etwas kridnkliche Schiiler brach nach einer
Ohrfeige Wittgensteins zusammen. Noch bevor er im anschliefien-
den Verfahren freigesprochen wurde, quittierte Wittgenstein den
Dienst (vgl. Monk, Wittgenstein, S. 252f).

Vgl. Ludwig Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen, in: WA Bd. §,
S. 445 - 573,S. 472.

Vgl. Monk, Wittgenstein, S. 256, sowie Engelmann in seinem bereits
zitierten Brief an Hayek. Die Abhéngigkeit der psychischen Verfas-
sung Wittgensteins von immer wieder neuer externer Bestdtigung
wird hier einmal mehr deutlich. Das rastlose Suchen Wittgensteins
nach Problemen und Losungen ist also weder dadurch zur Ruhe
gekommen, dass ihm durch Russell offiziell Genie zuerkannt wur-
de, noch dadurch, dass die Probleme mit dem Tractatus ja endgtiltig
gelost sein sollten. Endgiiltigkeit, so scheint es, gibt es bei Wittgen-
stein vielmehr prinzipiell nicht. So wenig wie ein Gedanke endgiil-
tig verworfen werden kann, so wenig ist das endgiiltige zu Ende
Denken moglich. In der Unruhe der Zeit um 1926, in der Riickkehr
aus der dsterreichischen Provinz kann man bereits einen biographi-
schen Hinweis darauf sehen, was sich nach 1930 mit der grundle-
genden Wende seiner Denkpraxis auch philosophisch niederschla-
gen wird: Die schon im Tractatus nur auf wackeligen Beinen ste-
hende Illusion der Endgiiltigkeit wird als solche erkannt und zu-
gunsten eines stindigen Drehens und Wendens, eines immer wie-
der aus neuen Perspektiven Beleuchtens, eines Gedanken-Spiels
aufgegeben. Das ist, was Freunde und Mitarbeiter Wittgensteins zur

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

Verzweiflung bringen kann, was ihn hindert, jemals ein weiteres li-
near geordnetes Buch zu schreiben und was letztlich seine Spatphi-
losophie ausmacht.

Ein Diktum Hermine Wittgensteins (vgl. ihre Familienerinnerun-
gen, zit. in: Bernhard Leitner, The Architecture of Ludwig Wittgen-
stein, Halifax 1973, S. 32).

Gunter Gebauer hat 1982 eine Interpretation des Wittgenstein-
Hauses als Ausdruck des Schweigens vorgelegt (vgl. Gunter Ge-
bauer, Die Syntax des Schweigens, in: G. Gebauer u.a., Wien. Kund-
manngasse 19. Bauplanerische, morphologische und philosophische
Aspekte des Wittgenstein-Hauses, Miinchen 1982, S. 219-238). So
richtig es ist, das Wittgensteinsche Bauen tatsédchlich im weiteren
Rahmen seines philosophischen Entwicklungsgangs zu verorten, so
problematisch ist allerdings die These von der Architektur als Sym-
bolsystem, welches es erlaubt, das Unsagbare, das nur Beschweig-
bare nun doch explizit zu machen. Jacques Bouveresses hat dies zu
Recht kritisiert. Das Wittgenstein-Haus wird in keinem Sinne eine
»architecture a thése« (Jacques Bouveresse, Wittgenstein et 1" Archi-
tecture, in : Vienne 1880 - 1938. L’ Apocalypse Joyeuse, sous la Di-
rection de Jean Clair, Paris 1986, p. 530 - 536, p. 531).

Wittgenstein hatte Paul Engelmann 1914 in Olmiitz kennengelernt,
wohin er wihrend des Krieges zur Offiziersausbildung abkomman-
diert worden war. Direkt vor der Abreise machte Wittgenstein die
tiber Ludwig von Ficker vermittelte Bekanntschaft mit dem von ihm
verehrten Architekten Adolf Loos in Wien, dessen Schiiler Engel-
mann war. Die durch Loos” Vermittlung initiierte Freundschaft (vgl.
McGuinness, Wittgensteins friithe Jahre, S. 380) tiberdauerte die Zeit
des Krieges; Engelmann war an philosophischen und mystischen
Fragen sehr interessiert (vgl. Joseph Schéchter, Vorwort, in: Engel-
mann, Ludwig Wittgenstein, S. 9/10). Der Briefwechsel zeigt, wel-
che Bedeutung die Diskussionen mit ihm auch fiir Wittgensteins
philosophische Entwicklung hatten (Monk sieht die Wichtigkeit
dieser Gesprache auch darin bestitigt, dass Wittgenstein mit dem
Beginn der Freundschaft zu Engelmann sein kodiertes Tagebuch
nicht weiter fortfiihrt; der neue Gespréchspartner macht dies allem
Anschein nach tiberfliissig; vgl. Monk, Wittgenstein, S. 168). Uber
Ludwig wurde Paul Engelmann auch mit Margarete Stonborough-
Wittgenstein bekannt, die ihn Mitte der zwanziger Jahre dann mit
dem Bau ihres neuen Hauses beauftragte. Da Engelmann bisher nur
innenarchitektonische Arbeiten ausgefiihrt hatte, stand ihm bei die-
ser Aufgabe noch der ebenfalls aus dem Olmiitzer Kreis stammende

113

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

10
11

12

13

14

15
16

17

18

114

Freund Jacques Groag zur Seite (vgl. Gmiir, Wittgensteins Asthetik,
S.125).

Ursula Prokop spricht von Engelmann in seiner bescheidenen, zu-
riickhaltenden Art als dem geradezu »idealen Medium« (Ursula
Prokop, Margaret Stonborough-Wittgenstein. Bauherrin, Intellek-
tuelle, Mézenin, Wien u.a. 2003, S. 156).

Brief von Ende 1925, in: Wittgenstein, Briefwechsel, S. 157.
Engelmann in einem Brief an Prof. Hayek vom 16.2.1953, abge-
druckt in: Leitner, Das Wittgenstein Haus, 2000, S. 23.

..auch wenn sich Margaret eher mit Engelmann gemeinsam vom
Genie Ludwigs dominiert zu sehen scheint: »sein geistiges Uberge-
wicht + seine schopferische Uberlegenheit sind so unleugbar, dass
der Engelmann und ich »>soo klein< geworden sind« (Brief an ihren
Sohn Thomas vom 8.6. 1926, zitiert nach: Prokop, Margaret Stonbo-
rough-Wittgenstein, S. 161).

Brief Engelmanns an Hermine Wittgenstein vom 9.1.1932, zit. nach
Leitner, Das Wittgenstein Haus, S. 86.

Brief an Prof. Hayek vom 16.2.1953, abgedruckt in: Leitner, Das
Wittgenstein Haus, S. 23.

Vgl. Leitner, Das Wittgenstein Haus, S. 23.

Die von Wittgenstein tatséchlich geduflerte Absicht, nach seiner
Dienstentsagung als Lehrer, die auf den 28.4.1926 datiert, zunéchst
als Gértnergehilfe bei den Barmherzigen Briidern in Wien-Hiittel-
dorf zu arbeiten, bleibt wohl Gedankenspiel. Jedenfalls lisst sich in
der sehr genau gefiihrten Klosterstatistik keine Arbeitsanstellung
Wittgensteins nachweisen (vgl. Leitner, Das Wittgenstein Haus, S.
25). So war er aller Wahrscheinlichkeit nach bereits ab dem spiten
Frithjahr 1926 wieder in Wien und damit sicherlich auch in die Pla-
nungen des Palais Stonborough verwickelt.

Gegen Wijdevelds These, dass Wittgenstein erst ab 1927 aktiv an
der Planung des Hauses beteiligt gewesen sei (Paul Wijdeveld,
Ludwig Wittgenstein, Architekt, Basel 1994, S. 74), sprechen auch
mehrere briefliche AufSerungen Margarets. Ursula Prokop geht zu-
dem davon aus, dass die informelle Mitarbeit Wittgensteins schon
von den ersten Anfingen des Projekts ab entscheidend gewesen
sind (vgl. Prokop, Margaret Stonborough-Wittgenstein, S. 157).

Die zentrale Halle ist ein an die Tradition der Wiener Palais-Bauten
anschliefendes und in unverkennbarer Ahnlichkeit auch in Marga-
rets und Ludwigs elterlichem Haus in der Alleegasse zu findendes
Element.

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

19

20

21

22
23

24

25

26

27

28

In Gebauer u.a.,, Wien. Kundmanngasse 19, S. 12, findet sich eine
Reproduktion des Umschlags des ersten Bauantrags, auf dem dieser
Stempel zu sehen ist.

Vgl. u.a. die zwei das Haus erwdhnenden Briefe an Keynes 1927
und 1928, in: Wittgenstein, Briefwechsel, S. 164 und 165, sowie
Wittgensteins in Leitner, Das Wittgenstein Haus, S. 22 zitierten Brief
an die Metallarbeitsfirma von 1928. Es ist dann auch nicht mehr von
Bedeutung, ob Wittgenstein, weil er ohne Engelmann und den Drit-
ten im Bunde, Groag, gar nicht in der Lage gewesen wire, ein sol-
ches Haus zu realisieren, nun strictu sensu als Architekt bezeichnet
werden kann oder nicht, wie Gmiir in: Asthetik bei Wittgenstein.
Uber Sagen und Zeigen, Freiburg, Miinchen 2000, S. 127, meint.
Nach dhnlich formalistischen Kriterien wére es wahrscheinlich auch
moglich festzustellen, dass Wittgenstein kein Philosoph war.
Jacques Bouveresse spricht von Wittgensteins »préoccupation qua-
siment obsessionelle pour "exactitude géométrique dans les propor-
tions« (Bouveresse, Wittgenstein et I’ Architecture, p. 534).
Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen, S. 453 (1929).

Vgl. Paul Wijdeveld, Ludwig Wittgenstein, Architekt, Wiese Verlag
1994, S. 160.

»Der Unterschied zwischen einem guten und einem schlechten Ar-
chitekten besteht heute darin, dass dieser jeder Versuchung erliegt,
wéhrend der rechte ihr standhalt.« (Wittgenstein, Vermischte Be-
merkungen, in: WA Bd. 8, S. 455 (1930)).

Es grenzt sich von diesen ab, sucht nicht den Kontakt (vgl. Gunter
Gebauer, Die Syntax des Schweigens, in: Gebauer u.a., Wien.
Kundmanngasse 19, S. 220 - 238, S. 221).

Auch Wijdeveld betont den Kontrast des Hauses zur »relativ un-
strukturierten natiirlichen Gartenumgebung«, welcher den »Effekt
duflerster Zuriickhaltung und Monumentalitdt« noch erhshe (Wij-
develd, Ludwig Wittgenstein, Architekt, S. 180).

Auch wenn Bernhard Leitner gegen Otl Aicher betont, dass die
Wainde durchaus nicht rein weiff gewesen waren - eine Vorstellung,
die sich aus der heutigen Situation des Hauses aufdrangt, mit dem
originalen Zustand aber nicht tibereinstimmt -, so ist doch auch fiir
ihn klar, dass die Empfanglichkeit fiir das Licht der Leitfaden bei
der Auswahl des leicht glanzenden, hellen »Ocker mit etwas Rot«
fuir die Wande und Decken der an die Halle grenzenden Réume war
(Leitner, Greifen, Griffe, Fehlgriffe, S. N6).

Vgl. Monk, Wittgenstein, S. 256. Und ebenso nachvollziehbar wird
nun Wittgensteins Weigerung, Teppiche und Vorhédnge anzubrin-
gen. Sie hitten von der Klarheit seiner Bausprache abgelenkt (vgl.

115

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

29

30

31

32

116

Bernhard Leitner, Wittgensteins Griff. Notizen, in: Arch+. Zeit-
schrift fiir Architektur und Stddtebau, Nr. 157, September 2001, S.
72/73, S. 73). Anstelle der Vorhidnge entwickelt Wittgenstein Me-
tallkurtinen, welche vor den Metall-Glas-Tiiren im Boden versenkt
und dann, die Maueré6ffnung exakt ausfiillend, iiber die ganze Hohe
der Tiir nach oben gezogen werden kénnen. Uber die Funktion des
Sichtschutzes hinaus dienen sie auch zur allgemeinen Sicherung des
Hauses.

Dass Margarete Wittgenstein bei allen Zugestiandnissen an Ludwig
in Bezug auf den Bau selbst die Rdume schliefSlich doch wieder mit
Klimt-Gemalden, tippigen Tapeten und verzierten Mobeln vollstell-
te, erscheint ab einem gewissen Punkt wie eine geradezu mutwillige
Karikatur der Ideen ihres Bruders (vgl. die bei Wijdeveld durch
Fotos und Zeichnungen Hermine Wittgensteins dokumentierte In-
neneinrichtung des Palais Stonborough; Wijdeveld, Wittgenstein,
Architekt, S. 122-129). Man kann hierin aber auch die Synthese zwi-
schen Ornament und Askese jenseits der Theorie im tatséchlichen
kulturellen Leben insbesondere des Wiens der 20er-Jahre sehen (vgl.
Hilde Spiel, Glanz und Untergang. Wien 1866 bis 1938, Miinchen
1994, S. 80).

Hermine Wittgenstein berichtet, dass jedes Detail des Hauses einem
Prazisionsinstrument gleich entworfen wurde (vgl. Hermine Witt-
genstein, Mein Bruder Ludwig, in: Rhees, Portrits und Gespréche,
S. 21-34, S. 28).

Otl Aicher spricht von der »Klinke per se« (Otl Aicher, wittgenstein
als architekt, in: Vossenkuhl, Von Wittgenstein lernen, S. 193-212, S.
196).

Somit muss gerade gegen Aicher betont werden, dass es eine Witt-
genstein-Klinke im Sinne einer einmal definierten Form nicht gibt
(vgl. Bernhard Leitner, Greifen, Griffe, Fehlgriffe, in: FAZ, 21. Fe-
bruar 1996, Nr. 44, S. N6).

Einmal mehr wird deutlich, wie Wittgensteins Bauen auch »iiber
Loos und dessen Architekturbegriff hinaus« geht (Bernhard Leitner,
Wittgensteins Griff. Notizen, S. 73). Die Ablehnung des Ornaments
geht bei ihm nicht mit der Ablehnung des Artifiziellen und dem
Riickgang auf Standardbauteile einher. In dieser Hinsicht hat Witt-
genstein tiberhaupt nur wenig mit der modernen Architektur ge-
meinsam (vgl. Leitner, Wittgensteins Griff. Notizen, S. 73). Zugleich
lehnt er allerdings auch die Verwendung teurer, gar luxurigser Ma-
terialien ab, was Loos nicht tat (so ist beispielsweise der Eingangs-
bereich des Hauses am Michaelerplatz in Materialien gehalten, die
den Materialien der gegeniiberliegenden Hofburg durchaus nicht

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

33
34
35
36
37
38

39

40

41

42

nachstehen). Man kann diesen Unterschied als Hinweis auf unter-
schiedliche Grundeinstellungen verstehen, wie Wijdeveld das tut.
Wittgenstein ist der ethische Aspekt auch der Architektur unhinter-
gehbar. Loos hingegen bemiiht sich in allererster Linie darum, Hau-
ser zu bauen, in denen sich die Bewohner wohlfiihlen (vgl. Wijde-
veld, Wittgenstein, Architekt, S. 34). Dieser Unterschied fiihrt wahr-
scheinlich auch zur Abwendung Wittgensteins von Loos. Bereits
1919 meint er gegeniiber Engelmann, dass Loos »bis zur Unmog-
lichkeit verschmockt« sei (Brief an Engelmann vom 2. September
1919, in: Wittgenstein, Briefwechsel, S. 92); er hatte die Richtlinien
fuir ein Kunstamt gelesen, in denen Loos den Staat aufforderte, die
Kunst und den Kiinstler gegen das Philistertum zu schiitzen, die
Stunde wider den heiligen Geist zu verhindern (vgl. Wijdeveld,
Wittgenstein, Architekt, S. 35). Diese religiosen Metaphern auf so
profanem Gebiet waren fiir Wittgenstein reine Anmafiung.

Hermine Wittgenstein, Mein Bruder Ludwig, S. 30.

Hermine Wittgenstein, Mein Bruder Ludwig, S. 30.

Hermine Wittgenstein, Mein Bruder Ludwig, S. 30.

Oskar Kokoschka, Wiener Allgemeine Zeitung 1933.

Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen, S. 510.

Vgl. hierzu auch Leitner, Das Wittgenstein Haus, S. 26ff und insbe-
sondere S. 31.

Dass der Entwurf tatsdchlich »in vielerlei Hinsicht in bemerkens-
wertem Kontrast zu Loos” Werk« steht, meint auch Wijdeveld, der
ansonsten insbesondere die Gemeinsamkeiten von Wittgensteins
Kundmanngasse und der modernen Architektur der Zeit heraus-
stellt (Wijdeveld, Ludwig Wittgenstein, Architekt, S. 178).

In den Notizen seiner Studenten zur Vorlesung iiber Asthetik 1938
findet sich eine Bemerkung, die sehr gut die Vorstellung Wittgen-
steins von architektonischem Arbeiten widerspiegelt: »You design a
door and look at it and say: >Higher, higher, higher... oh, all right.<
(Gesture).« (Ludwig Wittgenstein, Lectures and Conversations on
Aesthetics, Psychology, and Religious Belief. Compiled from Notes
taken by Yorick Smythies, Rush Rhees and James Taylor, ed. by Cy-
ril Benett, Oxford 1966, p. 13). Keine berechneten Mafie, sondern ge-
sehene, gespiirte Proportionen sind in diesem Rahmen ausschlag-
gebend.

Die scheinbar gemeifielte, statische Schonheit hebt v. Wright hervor
(vgl. von Wright, Eine biographische Skizze, S. 32f).

Mit der Verwendung des Begriffs des Aisthetischen soll der eigent-
liche Riickgang auf die Wahrnehmung, die Aisthesis, im Unter-

117

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

43
44

45
46
47

48

49

50

schied zu einer an Fragen des Schonen orientierten Asthetik deut-
lich gemacht werden.

Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen, S. 548 (1947-1948).

Das Haus in der Kundmanngasse ist mithin weder eine »archi-
tecture >objective«, noch gar hat Wittgenstein in seinem architekto-
nischen Oeuvre versucht, »tout simplement la logique« zu verherr-
lichen und zu verewigen, wie Jacques Bouveresse meint (Bouveres-
se, Wittgenstein et " Architecture, S. 534).

Vgl. Leitner, Wittgensteins Griff. Notizen, S. 73.

Vgl. Leitner, Das Wittgenstein Haus, S. 138ff.

Auf die haptische Dimension dieser Architektur hat insbesondere
Gunter Gebauer aufmerksam gemacht: »Die Griffe, Schalter, Schliis-
sel, Verschliisse, Handldufe sind Orte des Ineinandergreifens von
Haus und Benutzer« (Gunter Gebauer, Taktilitit und Raumerfah-
rung bei Wittgenstein, in: Arch+. Zeitschrift fiir Architektur und
Stadtebau Nr. 157, September 2001, S. 91 - 98, S. 94).

Vgl. Leitner, Das Wittgenstein Haus, S. 81. Das Foto zeigt die unge-
wohnliche Hohe der Klinke im Vergleich zur Korpergrofie eines
durchschnittlichen Menschen (vgl. in Bezug auf die Auflentiiren zur
Terrasse hin auch das Foto auf S. 97). Die Differenz der Wittgenst-
einschen Arbeit zu wichtiger, zeitgleich entstehender moderner
Architektur wird spétestens hier noch einmal deutlich: Le Corbusier
entwickelt Anfang der 1930er die Idee eines Art reibungslosen
Wohnens. Im Kontrast zu dem sich aus diesen Uberlegungen erge-
benden Grofiprojekt der unité d’habitation von 1945 in Marseille,
das komplett nach den Maflen des >Modulors¢, einer Art Maf3-
gebenden Idealmenschen, entworfen ist, kann das Wittgenstein-
Haus geradezu als dessen auf Antistandardisierung angelegtes
Gegenmodell verstanden werden.

In gewisser Hinsicht schldgt er so den zu Loos geradezu entgegen-
gesetzten Weg ein: Architektur soll nicht von der Kunst getrennt,
sondern als eigentliches aisthetisches Objekt etabliert werden.

Vgl. zum Zusammenhang von Geste und Authentizitit bei Wittgen-
stein die Anmerkungen Jacques Bouveresses in: Bouveresse, Witt-
genstein et I’ Architecture, S. 533.

Ethnologische Wende am Leitfaden der Poesie

1
2

118

Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen, S. 483.
Vgl. das Unterkapitel 1.7 Nichtreflexivitit und logische Form des
Abschnitts »Der Tractatus als literarisches Werk«.

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

3 Die dichtende Philosophie, das wird sich zeigen, unterscheidet sich
von gedichteter Philosophie, wie man sie beispielsweise in Form der
frithen Lehrgedichte ja durchaus kennt. Das nachplatonische, sich
auf dem Weg zur Moderne entwickelnde Selbstverstandnis der Phi-
losophie als Theorie, welcher die Form nur mehr eine Auflerlichkeit
des eigentlich relevanten Inhalts bedeutet, wird mit der in der Re-
naissance des 16. Jahrhunderts beginnenden historischen Ausrich-
tung der Kunst selbst noch verstiarkt. Neuheit, Abweichung von der
Wahrheit wird zu deren der Philosophie scheinbar uniiberwindlich
entgegengesetztem Ziel. So verwundert es kaum, dass mit dem
Aufkommen der Asthetik im 18. Jahrhundert die Wahrnehmung
gegeniiber dem Geist zwar aufgewertet wird, Ziel der Aufwer-
tung aber ein Ubersteigen dieser unteren Erkenntnisorgane zur
letztlich doch wieder rein geistigen Erkenntnis ist. Erst die Roman-
tik nimmt die Poesie als einen auch fiir ihr eigenes Tun interessan-
ten Gebrauch von Sprache wieder auf. Nietzsche wird diese Idee
fortsetzen - eine Charakteristik seines Philosophierens, welche das
Verdikt vom >grofien Literaten aber mediokren Denker« iibersieht.
Philosophen wie Heidegger und Adorno tragen sie - bei aller Un-
terschiedlichkeit ihres Denkens - ins 20. Jahrhundert hinein. Doch
scheint sie insbesondere in der franzosischen Philosophie im Begriff
der écriture aufgenommen worden zu sein: das Schreiben als Teil
des Philosophierens, welcher Nichtsemiotisierbares mittranspor-
tiert, ist grundlegend verschieden von einem schlicht >guten Stil<.

4 Paul Engelmann meint, dass Wittgenstein »nie in seinem Leben ein
Gedicht gemacht [hat], d.h. es ist ihm sicher nie eines eingefallen«
(Engelmann, Ludwig Wittgenstein, S. 69).

5 Frank Ramsey hatte Wittgenstein mit einem inneren Widerspruch
seines Frithwerkes konfrontiert: Im Tractatus ist unter der Ziffer
6.375 zu lesen: »Wie es nur eine logische Notwendigkeit gibt, so gibt
es auch nur eine logische Unmoglichkeit.« Als Beispiel einer logi-
schen Unmoglichkeit nennt Wittgenstein die Attributierung eines
Gegenstandes mit zwei Farbpradikaten: >Das ist rot< und >das ist
blau« kann nicht gleichzeitig auf dasselbe Objekt zutreffen. So aber
fallt >das ist rot< auch nicht mehr unter die Klasse der Elementarsit-
ze, welche nach dem Tractatus ja gerade durch die absolute Unab-
héngigkeit ihrer Elemente voneinander gekennzeichnet ist. Dass
hier die Wahrheit des einen Satzes zugleich die Unwahrheit des an-
deren impliziert, weist darauf hin, dass die Zuweisung von Farben
einen komplexen, mithin weiter analysierbaren Ausdruck mit sich
bringt. Schon im Tractatus selbst war Wittgenstein diese Schwierig-
keit anscheinend nicht ganz entgangen. Jedenfalls 16st er das Pro-

119

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

blem {iiber die Verbindung der Farbanalyse mit der Unmoglichkeit,
dass ein Teilchen zu gleicher Zeit an zwei Orten sein kann (Witt-
genstein, Tractatus, S. 82, 6.3751). Damit aber, so Ramsey, bewege
sich Wittgensteins Logik letztlich auf Grundlage von Raum, Zeit
und Materie, sei mithin gerade nicht autonom (vgl. Ramsey, Rezen-
sion des >Tractatus«< [1923], S. 23). Heinrich Watzka sieht hierin den
Ausdruck einer grundlegenden Spannung zwischen den atomisti-
schen und den holistischen Implikationen der Logikvorstellung des
Tractatus. »Die Gleichsetzung der Logik mit dem Kalkiil der Wahr-
heitsoperation hat die atomistische Voraussetzung, dass die Welt in
logisch unabhingige Tatsachen zerféllt. Die Theorie der logischen
Abbildung der Welt durch die Sprache geht hingegen stillschwei-
gend von einem Holismus aus« (Watzka, Sagen und Zeigen, S. 42).
Dass Wittgenstein in seinen Bemerkungen iiber logische Form den
Systemaspekt hervorkehrt und die absolute Unabhiangigkeit der
Atomsitze aufgibt, markiert eine wichtige Wende in seinem Den-
ken. Auch der Atomsatz ist nur als Koordinate eines Systems zu
verstehen. Wenn ich >rot« sage, sage ich damit zugleich auch >nicht
blaus, >nicht griin... (vgl. Ludwig Wittgenstein, Bemerkungen tiber
logische Form, in: Ders. Vortrag tiber Ethik und andere kleine
Schriften, hg. v. Joachim Schulte, Frankfurt am Main 1989, S. 20-28).
In den Philosophischen Bemerkungen bringt Wittgenstein diese Er-
kenntnis mit dem >Wert einer Koordinate« in Verbindung: »In mei-
ner alten Auffassung der Elementarsitze gab es keine Bestimmung
des Wertes einer Koordinate; obwohl meine Bemerkung, dass ein
farbiger Korper in einem Farbenraum ist etc., mich direkt dahin hit-
te bringen kénnen« (Wittgenstein, Philosophische Bemerkungen, S.
111). Es wire interessant, zu untersuchen, ob und inwiefern Witt-
genstein durch die Gesprache mit Sraffa und Keynes Einblicke in
die zu dieser Zeit virulenten Werttheorien und dadurch Inspiratio-
nen zu seinem neuen Sprachdenken erhalten hatte.

6 Ein italienischer Okonom und Freund Gramscis, der aufgrund sei-
ner mussolinikritischen Haltung Italien hatte verlassen miissen und
auf Vermittlung Keynes nach Cambridge gekommen war.

7 Vgl. Monk, Wittgenstein, S. 280/81. Eine Geste mit Geschichte: sie
findet sich u.a. bei Jean Baptiste Greuze in dem Bild »Die neapolita-
nische Geste« von 1757 illustriert, heute Teil der Sammlung des
Worcester Art Museums. Und auch in der anthropologischen Dis-
kussion zum Thema ist sie omniprésent: Andrea de Jorio fiihrt sie in
seinem 1832 veroffentlichten »La mimica degli antichi investigata
nel gestire napoletano« als Negativa, und auch Desmond Morris

120

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

10

11
12
13
14

15
16
17

widmete ihr in »Gestures. Their origins and distribution« ein eige-
nes Kapitel.

Vgl. zur Bedeutung der Sraffaschen Geste fiir Wittgensteins Denk-
weg meinen Artikel: Sraffas Geste. Zur spaten Philosophie Wittgen-
steins, in: Merkur. Deutsche Zeitschrift fiir européisches Denken 697
(2007), S. 405 - 413.

Wittgenstein soll gegeniiber Rush Rhees einmal explizit vom >eth-
nologischen Blick« gesprochen haben, mit welchem er dank Sraffa
nun philosophische Probleme betrachten konne (vgl. Monk, Witt-
genstein, S. 281).

Vgl. M. O’C. Drury, Gesprdche mit Wittgenstein, in: Rush Rhees
(Hg), Ludwig Wittgenstein. Portriats und Gesprache, Frankfurt am
Main 1987, S. 142 - 235, S. 170, sowie Monk, Wittgenstein, S. 332.
Inwiefern die Kritik an Frazer auf dessen gesamtes Oeuvre bezogen
dabei tiberhaupt haltbar ist, ihm gerecht wird, spielt im Folgenden
keine Rolle. Interessant ist vielmehr der Kritikpunkt selbst, auch
jenseits der Frage seiner Angemessenheit, und welche Modifizie-
rungen fiir das eigene Philosophieren Wittgenstein aus dieser Refle-
xion entwickelt.

Vgl. Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 263.

Vgl. Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 262.

Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 263.

Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 263. Anstatt addquat zu ver-
gleichen, mithin die magischen Rituale der >Primitiven< mit den ihm
zeitgenossischen religiosen Praktiken parallel zu betrachten, verfallt
Frazer einer doppelten Projektion: Er unterwirft alte Kulturen einem
erst in der Neuzeit entstandenen, auf Rationalitit basierenden Maf3-
stab und verabsolutiert letzteren zugleich auch in Bezug auf seine
eigene Gegenwart.

Vgl. Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 263.

Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 263.

Vgl. Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 273. Man kann diese
Aussage iiber den Aberglauben unserer Zeit mit einem Satz des
Tractatus verbinden, an welchem Wittgenstein bei allen Verdnde-
rungen seines Denkens insofern Zeit seines Lebens festgehalten hat,
als er den von ihm immer wieder betonten unhintergehbaren kon-
struktivistischen Charakter aller Wissenschaft markiert: »Der Glau-
be an den Kausalnexus ist der Aberglaube.« (Wittgenstein, Tracta-
tus, 5.1361, S. 48.) Wittgenstein gibt hier eine Definition, kein Bei-
spiel. Der Glaube an den Kausalnexus ist kein Aberglaube unter
anderen, er ist der Aberglaube. Das aber bedeutet, dass die Magie
von sich aus gar nicht unter dieses Verdikt fallt, das Aberglaubische

121

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

18

19

20

122

vielmehr erst mit jener Betrachtungsweise entsteht, welche sugge-
riert, man konne aus dem »Bestehen irgendeiner Sachlage auf das
Bestehen einer von ihr génzlich verschiedenen Sachlage« (Wittgen-
stein, Tractatus, S. 48, 5.135) schlielen. Der Aberglaube ist mithin
kein Relikt aus vergangenen Zeiten als vielmehr das Kind eben je-
ner erklarenden Weltsicht, welche in aufklidrerischem Duktus Licht
in das Dunkel vergangener Jahrhunderte bringen will. Jener mo-
derne Mensch, der meint, das Geheimnisvolle durch das Ent-
Decken angeblicher innerer Zweckzusammenhinge weniger ein-
drucksvoll machen zu konnen, macht aus der wissenschaftlichen
Arbeitsweise eine Weltanschauung - und verfillt so dem Aberglau-
ben einer Letztbegriindung (vgl. zu Kausalnexus - Aberglaube -
Glaube das Kapitel Glaube und Aberglaube, in: Joachim Schulte,
Chor und Gesetz. Wittgenstein im Kontext, Frankfurt am Main
1990, S. 43-58).

Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 264. Die Suche nach einer
Letztbegriindung aber fiithrt im magischen und religiosen Bereich
nun ganz evidentermaflen in die Irre. Deren Handlungen und Ri-
tuale zielen auf eine andere Problematik als die, die mit Erkldrun-
gen noch zu greifen wire.

Im Big Typescript notiert Wittgenstein: »Nur, was wir uns auch an-
ders vorstellen konnten, kann die Sprache sagen.« (Ludwig Witt-
genstein, Wiener Ausgabe Bd. 6: >The Big Typescript:, Wien 2000, S.
288.) Es ist diese Unhintergehbarkeit der Alternative, welche die
Arbitraritdt von Sprache ausmacht. Alles, was in eine vom Stand-
punkt abhingende Aussage gegossen wird, kann aufgrund dieser
Standpunktrelativitidt auch anders vorgestellt werden. Was ich wie
sehe, ist nie absolut. Daher endet der Versuch einer Erkldarung mei-
ner Perspektive zwangsldufig in einem Circulos vitiosus oder muss
an dem Punkt abgebrochen werden, an dem ich mich der Arbitrari-
tat meines Blicks ergebe, sie hinnehme. Die Ahnlichkeit dieses Ge-
dankens zu den Uberlegungen des Tractatus sind nicht zu tiberse-
hen. Und doch deutet sich bereits eine Verschiebung an, indem an
die Stelle des logischen Raums die kontextgebundene Handlung
tritt.

Vgl. Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 272. Wenn Wittgenstein
nun dieser den Alltag beherrschenden Zufilligkeit das Zeremonielle
entgegenstellt, so bedeutet letzteres eben gerade den Ausstieg aus
dem endlosen Erkldarungszirkel. Pietét ist mit diesem nicht mehr zu
greifen. Sie zeigt sich in dem, was ich wie tue. Ohne jede Begriin-
dung und ohne jede ikonographische Aufschliisselung wird etwas

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

21

22

23

24
25

als ernst zu nehmende Trauerhandlung erkannt, weil es ohne jede
Zufilligkeit, unausweichlich vollzogen wird.

Ritualtheorien wie die Klaus-Peter Képpings arbeiten in eben die-
sem Sinne: Das Ritual konfrontiert »Gefahren, die von der Kontin-
genz des Lebens ausgehen« und »verarbeitet und entscharft« sie,
indem es diese in seinen Kontext integriert (Klaus-Peter Kop-
ping/Ursula Rao, Zwischenrdume, in: E. Fischer-Lichte u.a., Rituali-
tat und Grenze, Tiibingen/Basel 2003, S. 235 - 250, S. 236). Man
kann diese Gedanken dahingehend verstehen, dass in rituellen
Handlungen ein Mittel gefunden wurde, die Mysterien, das Un-
erkliarliche des Lebens ohne jede Herleitung, ohne Begriindung
durch strikte Wiederholung bestimmter Gesten zu strukturieren
und dadurch umgénglich zu machen. So erméglichen es Initiations-
riten, den nicht exakt bestimmbaren Punkt des Erwachsenwerdens
jenseits aller Erkldrung gesellschaftlich festzulegen, erlauben es
Trauerrituale mit dem Unfassbaren praktisch umzugehen. Die ze-
remonielle Handlung ermdoglicht mithin, das vollig Kontingente
nicht durch eine Erkldrung als vielmehr gerade durch eine Verwei-
gerung derselben in die Lebenswelt zu integrieren. So ist das der
alltaglichen Arbitraritdt entgegen gestellte Zeremonielle als Reak-
tion auf eine das Alltagsleben sprengende Kontingenz zu verstehen.
Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 262. Erst im Ritual als Praxis
wird diese bis auf den unsicheren Grund menschlichen Lebens rei-
chende Tiefe umginglich gemacht, ohne einfach eliminiert zu wer-
den. Die Befriedung ist die Befriedigung.

Ludwig Wittgenstein, Bemerkungen tiber Frazers >The Golden
Boughys, in: R. Wiggershaus (Hg), Sprachanalyse und Soziologie. Die
sozialwissenschaftliche Relevanz von Wittgensteins Sprachphiloso-
phie, Frankfurt am Main 1975, S. 37 - 57, S. 50. Da manche Bemer-
kungen zu Frazers The Golden Bough laut Rhees aus der Zeit >nicht
vor 1936 und wahrscheinlich nach 1948« stammen, mithin in den be-
reits erschienenen Banden der Wiener Ausgabe noch nicht enthalten
sind, greife ich zum Beleg dieser Stellen auf die bei Wiggershaus
abgedruckten, von Rush Rhees aus Wittgensteins Nachlass 1967 zu-
sammengestellten Bemerkungen zurtick.

Schulte, Chor und Gesetz, S. 49.

Wie nahe Wittgenstein den beinahe zeitgleich in Frankreich entwi-
ckelten Grundsitzen einer neuen, die Mentalitdten der unterschied-
lichen Epochen beriicksichtigenden Geschichtsschreibung kommt,
ist frappierend. Diese ist das Ergebnis des systematischen Einbe-
zugs soziologischer Methodentiberlegungen in die Geschichtswis-
senschaft seit dem Aufkommen der Soziologie in Frankreich in den

123

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

26
27

28

Jahren um 1900. Mit dem insbesondere durch die Ethnologie Lucien
Lévy-Bruhls lancierten Begriff der mentalité entsteht so in den
1920ern die Mentalitdtengeschichte, deren zentrales Organ und
Markenzeichen die von Lucien Febvre und Marc Bloch 1929 ge-
grindete Zeitschrift Annales werden sollte. Die Mentalititenge-
schichte »siedelt an der Schnittstelle zwischen Individuellem und
Kollektivem« (Jacques Le Goff, Eine mehrdeutige Geschichte, in: Ul-
rich Raulff, Mentalititen-Geschichte. Zur historischen Rekonstruk-
tion geistiger Prozesse, Berlin 1987, S. 18 - 32, S. 21), als sie den Be-
dingungsgrund jeder historischen Erkldrung, das Jenseits der Ge-
schichte mit in die Geschichte hineinnimmt, um so die Epoche von
innen heraus zu verstehen. Unter Riickgriff auf die mentalité wollen
die historiens sociologisants weg von der Annahme eines >Men-
schen an sich< hin zum Menschen in seinem jeweils spezifischen his-
torischen Milieu, zum Menschen aus Fleisch und Blut in seiner Zeit
(vgl. Lucien Febvre, Der Mensch in seiner Zeit. Der Franzose in der
Renaissance, in: Der neugierige Blick. Leben in der franzosischen
Renaissance, Berlin 1989, S. 15-34, S. 31), um so den Anachronismus,
»die unverzeihlichste aller Stinden« (Lucien Febvre, Geschichte des
Unglaubens im 16. Jahrhundert. Die Religion Rabelais, Stuttgart
2002, S. 17), zu verhindern.

Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 263.

Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 265. Wittgenstein formuliert
hier das in Variation, was auch Lévy-Bruhl Frazer bereits vorgewor-
fen hatte: Er lege die Erkldarungen anachronistisch, an der primiti-
ven Mentalitdt vorbei in die Tatsachen hinein (vgl. Lucien Lévy-
Bruhl, Das Denken der Naturvolker [1910], Leipzig 1921, S. 5). Bei
Lévy-Bruhl selbst wird dann allerdings die immer noch mitschwin-
gende Idee der Menschheitsentwicklung als einer prinzipiellen
Fortschrittsgeschichte problematisch.

»Die Phanomenologie als Xenologie wire eine Wissenschaft, die mit
ihrem Gegenstand sich selbst auflosen wiirde«, rekonstruiert Bern-
hard Waldenfels Husserls Gedanken zum Thema (Phinomenologie
als Xenologie. Das Paradox einer Wissenschaft vom Fremden, in:
Ders., Topographie des Fremden. Studien zur Phénomenologie des
Fremden 1, Frankfurt am Main 1999, S. 85-109, S. 96). Dass es dar-
tber hinaus jedoch noch weitere Moglichkeiten einer das Fremde
nicht definierenden, sondern es als »Aufforderung, Herausforde-
rung, Anreiz, Anruf, Anspruch« (Waldenfels, Phinomenologie als
Xenologie, S. 109) unbestimmt belassenden Xenologie gibt, entwi-
ckelt Waldenfels insbesondere am spiten Merleau-Ponty. Dessen
Uberlegungen zum Fremden als Fremdem sind nun wiederum

124

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

29
30

31

32

33

34

35

grundlegend in der Auseinandersetzung mit Mauss und Lévi-
Strauss, also der in der Tradition Lévy-Bruhls stehenden Ethnologie
entstanden.

Wittgenstein, Frazer, S. 56.

Joachim Schulte betont, dass Wittgenstein gerade in dieser Hypo-
stasierung einer bestimmten Sprachpraxis zu >der Sprache« den
Schritt zur Weltanschauung sieht (vgl. Schulte, Chor und Gesetz, S.
50).

Das >Vorurteil der objektiven Welt« wird auch der Phanomenologie
Maurice Merleau-Pontys zum Ausgangspunkt seiner Uberlegungen
(vgl. Paul Good, Maurice Merleau-Ponty. Eine Einfiihrung, Diissel-
dorf/Bonn 1998, S. 38). In dem Streben, einen Weg jenseits der Al-
ternative Empirismus oder Intellektualismus (Idealismus) zu fin-
den, kann eine zu Wittgenstein parallele Bemiithung gesehen wer-
den.

Sybille Kramer hat anhand sprachtheoretischer Positionen des 20.
Jahrhunderts eine Aufteilung in dem intellektualistischen Weltbild
verhafteten Philosophen und Denkern jenseits dieser Annahmen
vorgenommen. Nicht umsonst erdffnet ein Essay zu Wittgenstein
den Reigen der zweiten Gruppe (vgl. Sybille Krdmer, Sprache,
Sprechakt, Kommunikation. Sprachtheoretische Positionen des 20.
Jahrhunderts, Frankfurt am Main 2001).

Wenn an dieser Stelle von >der Wissenschaft:, >der Theorie< usw. im
emphatischen Singular gesprochen wird, so sollen all diese Begriffe
nicht eine tatsidchliche, an Universitidten und Akademien betriebene
Wissenschaft bezeichnen, vielmehr als Idealtypen der Analyse die-
nen.

Merleau-Ponty spricht von der Verabsolutierung einer »attitude de
pure théorie« (Maurice Merleau-Ponty, Le philosophe et son ombre,
in: Ders., Signes, Paris 1960, S. 259 - 295, S. 265).

Die Immunitédt des Diskurses geht so weit, dass die dem von ihm
haufig in alle Richtungen gebrauchten Vorwurf des performativen
Widerspruchs innewohnende Tautologie nicht einmal erkannt wird:
Dass derjenige, welcher behauptet, dass es keine endgiiltige Wahr-
heit gebe, gerade mit dieser Behauptung fiir sich eine solche Wahr-
heit in Anspruch nehme, hat nur in den Bedingungen, die ein dem
ausgeschlossenen Dritten verpflichtetes Denken Dbereitstellt, als
zwingend zu gelten. Dass mit einer solchen »Gldubigkeit an die
Grammatik« (Friedrich Nietzsche, Jenseits von Gut und Bose, KSA
5,5.9 - 243, S. 54) die Tiefe des Wirklichen gerade umgangen wird,
ist, was Wittgenstein entwickelt (der Begriff >Grammatik« bei Nietz-
sche ist allerdings ein anderer als der fiir den spéten Wittgenstein so

125

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

36

37

38

39

40
41
42
43
44

126

zentrale). Zugleich wendet er sich so allerdings nicht gegen die Wis-
senschaft allgemein, sondern gegen ihre Uberhthung zum Glauben,
gegen den Mythos der objektiven Welt.

Das ist bereits im Tractatus der Punkt, weshalb Wittgenstein den
wichtigeren Teil seines Werkes im Ungeschriebenen zu finden
meint. Die nur noch tautologisch formulierbare Grenze des Sagens
und das Dartiber-hinaus sind die Bedingung alles Sagbaren.

Zit. nach: Michael Nedo, Einleitung zum 3. Band der Wiener Aus-
gabe, Wien 1995, S. VII - X1V, S. VIIL.

Das Streben nach Allgemeinheit fithrt zur Tautologie und ist zu-
gleich Zeichen der Metaphysik (vgl. Watzka, Sagen und Zeigen, S.
16). Eine interessante Abdnderung zum Tractatus: Nicht mehr die
Missachtung der Grenzen des logischen Raumes fiihrt zum Para-
dox, sondern tiiberhaupt jeder aus der Situation hinausfiihrende
Wunsch nach Allgemeinheit. Obwohl also die Grunddenkfigur
gleich bleibt - Missachtung der eigenen Bedingungen fiihrt zu Ver-
wirrungen, die Scheinprobleme generieren -, wird die Modifikation
des Tractatus-Ansatzes deutlich.

Zit. nach: Michael Nedo, Einleitung zum 3. Band der Wiener Aus-
gabe, S. VIL

Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 6, S. 278.

Ludwig Wittgenstein, Blaues Buch, WA Bd. 5, S. 22.

Vgl. Wittgenstein, Blaues Buch, S. 15, 18, 49.

Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 6, S. 281.

Grammatik versteht Wittgenstein als die Beschreibung des Ge-
brauchs von Sprache: »Das konnte man die descriptive Wissen-
schaft vom Sprechen nennen, im Gegensatz zu der vom Denken.«
(Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 6, S. 276). Dass er in diesem Zu-
sammenhang seine Arbeit als >Wissenschaft« tituliert, muss nicht
weiter verwirren. Wichtig ist, dass Methode wie Gegenstand im
Vergleich zu den traditionellen Wissenschaften wechseln: Das Spre-
chen tritt in den Mittelpunkt einer rein beschreibenden Untersu-
chung. Die sich in Bemerkungen tiber logische Form ankiindigende
Verlagerung vom Universal zum Phianomen wird hier deutlich. Die
holistische Betrachtungsweise hat sich gegeniiber der atomistischen
durchgesetzt (vgl. Watzka, Sagen und Zeigen, S. 42). Der Wittgen-
stein-spezifische Sinn von >Grammatik« ergibt sich aus dessen
grundlegender Verkopplung mit dem Begriff des >Raumess, wie ihn
Wittgenstein aus seinen Uberlegungen zu der Funktion von Farb-
zuweisungen heraus entwickelt hat. Bertrand Russell hat dies in
seiner Begutachtung des Manuskriptes, welches spéter die Vorlage
der von Rhush Rhees herausgegebenen Philosophischen Bemer-

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

45
46

47
48

49
50

51

kungen werden sollte, wie folgt formuliert: »He uses the words
»space< and >grammar« in peculiar senses, which are more or less
connected with each other. He holds that if it is significant to say
>This is reds, it cannot be significant to say >This is loud«. There is
one >space< of colours and another >space« of sounds. [...] Mistakes
of Grammer result from confusing >spaces«.« (Zit. nach: Nedo, Ein-
leitung zum 1. Band der Wiener Ausgabe, S. X).

Wittgenstein, Blaues Buch, S. 39.

Zit. nach: Nedo, Einleitung zum 3. Band der Wiener Ausgabe, S.
VIL

Wittgenstein, Blaues Buch, S. 37.

Monk, Wittgenstein, S. 326. Dass er mit diesem Gegner auch auf
eine vereinfachte Vorstellung der >geschichtslosen Naturwissen-
schaften« zurtickgegriffen hat, mag dabei durchaus sein. Stephen
Toulmin duBlert sich in dieser Richtung, wenn er meint: »Er [Witt-
genstein, FG] hatte iberhaupt keine Ahnung davon, dass naturwis-
senschaftliche Begriffe ihre eigene Geschichte haben koénnen«
(Mersch, Gesprache tiber Wittgenstein, S. 58).

Wittgenstein, Wittgenstein und der Wiener Kreis, S. 116.

Monk, Wittgenstein, S. 319. Der idealtypische Metaphysiker behan-
delt nach Wittgenstein eine begriffliche Unklarheit wie eine wissen-
schaftliche Frage (vgl. Watzka, Sagen und Zeigen, S. 125).

Dass auch heutzutage noch davon gesprochen wird, Wittgenstein
habe im Haus seiner Schwester in der Kundmanngasse den Wiener
Kreis gegriindet - so das im heutigen Bulgarischen Kulturinstitut
ausliegende Informationsblatt -, ist schon iiberraschend. Das Ver-
hiltnis Wittgensteins zu der spiter unter dem Namen Wiener Kreis
bekannt gewordenen Philosophengruppe war von Anfang an ein
ambivalentes. 1926, kurz nach Wittgenstein Riickkehr aus der oster-
reichischen Provinz nach Wien, kam es zu einem ersten Treffen mit
Moritz Schlick, der Wittgensteins Tractatus in einer kleineren Runde
Wiener Professoren diskutiert und an der Universitidt bereits be-
kannt gemacht hatte. Ab 1927 wurden diese Treffen in einer Grup-
pe, der unter anderen auch Friedrich Waismann, Rudolf Carnap
und Herbert Feigl angehorten, fortgesetzt. Anstatt in diesem Kreis
aber logische Probleme zu diskutieren, zog es Wittgenstein hiufiger
vor, seinen Zuhorern den Riicken zugewandt Gedichte von Rabin-
dranath Tagore vorzulesen. Es wére eine eigene Studie wert, Witt-
gensteins Beziehung zu diesem indischen Dichter niher zu untersu-
chen. Der Verweis auf dessen Popularitidt gerade im Wien dieser
Zeit verstellt den Blick auf eine vielleicht sehr viel tiefere Verwandt-
schaft des Charakters beider Denker. Auch wenn es iiberrascht, dass

127

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

Wittgenstein sich ausgerechnet die »schwiemelige Mystik« (Monk,
Wittgenstein, S. 263) des Nobelpreistragers von 1913 fiir seine >Le-
sungen« wiahlte, etwas, das dem doch so hochgelobten &sthetischen
Vorgehen Uhlands in »Graf Eberhards Weifidorn« so verschieden
zu sein scheint, so kénnte die Entscheidung fiir Tagore doch auch
iiber sein Werk hinaus mit dessen Person verbunden sein, der sich
Wittgenstein in gewisser Hinsicht vielleicht verwandt fiihlte: Der
1861 geborene Dichter war mit seinem Werk nicht nur der eigentli-
che Schopfer des modernen Bengali, sondern dariiber hinaus auch
Maler und Philosoph und insbesondere Padagoge. 1901 griindete er
eine vom damals englisch orientierten Erziehungssystem bewusst
abweichende Schule in Santiniketan, die spater zur Universitit aus-
gebaut wurde. Dieses padagogische Engagement fand seine Fort-
setzung in der Politik, wo Tagore den Freiheitskampf Indiens in
pragmatisch-konstruktiver Weise unterstiitzte. So gingen bei ihm
Werk und Aktion ineinander iiber, blieben seine Schriften nie von
seiner Person gelost. Auch wenn Wittgensteins eigener Weg deut-
lich vom Aktivismus Tagores abweicht, muss nicht weiter betont
werden, wie sehr dieser prinzipiell doch Wittgensteins Vorstellun-
gen eines wirklichen Denkers entsprach.

In jedem Fall wurde mit diesen Lesungen rasch klar, dass Wittgen-
stein nicht jener Positivist war, den die Wiener erwartet hatten.
»Sein Standpunkt, seine Einstellung zu Menschen und Problemen -
auch theoretischen - glich eher dem eines kreativen Kiinstlers, als
dem eines Wissenschaftlers, um nicht zu sagen: eines biblischen
Propheten oder Sehers«, erinnert sich Rudolf Carnap (zit. nach
Monk, Wittgenstein, S. 264). Trotz dieser von Anfang an gegebenen
Unterschiede kann man in seinen Notizen von 1929 bis 1932, wie sie
in den ersten fiinf Banden der Wiener Ausgabe versammelt sind,
eine sich nur schrittweise vollziehende Distanzierung Wittgensteins
von der wissenschaftlichen Weltauffassung des Wiener Kreises
nachvollziehen (vgl. Michael Nedo, Einleitung zum 5. Band der
Wiener Ausgabe, Wien 1996, S. VII - XV, S. XIV). Die 1929 ange-
kiindigte, gewissermafien als Summe der gemeinsamen Gespréche
gedachte Einfithrung Waismanns in Wittgensteins Denken ldsst auf
das eine Zeit lang doch recht tiefe Vertrauen beider Parteien zuein-
ander schliefen. Im Sommer 1931 allerdings wird deutlich, dass
dieses Projekt letztlich zum Scheitern verurteilt ist. Wittgenstein
meint gegeniiber Schlick, dass er mit »sehr, sehr vielen Formu-
lierungen des Buches heute nicht einverstanden« ist (vgl. Michael
Nedo, Einleitung zum 4. Band der Wiener Ausgabe, Wien 1995, S.
VII - XII, S. VIII). Ab Ostern 1932 erhilt Waismann Wittgensteins

128

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

52

53

54
55

56

Typoskripte nicht mehr direkt, sondern nur noch auf dem Umweg
tiber Schlick (vgl. Monk, Wittgenstein, S. 343). Im August 1932 wer-
den die Gesprache endgiiltig abgebrochen. Ein Streit mit Carnap,
dem Wittgenstein Plagiat vorwarf, hatte schliefflich den Anlass ge-
geben (vgl. Monk, Wittgenstein, S. 347). Als Waismanns Buch in den
1970er-Jahren dann doch erschien, »war es durch die posthume
Veroffentlichung der Werke Wittgensteins bereits tiberholt« (Monk,
Wittgenstein, S. 306).

Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 262. Die bereits weiter oben
gezogene Parallele im Denken Wittgensteins zu soziologischen und
mentalitidtengeschichtlichen Ansitzen zeigt sich in diesem Wechsel
von der atomistischen Analyse zur holistischen Beschreibung wohl
am besten. Gerade dieser Gedanke, dass das Einzelne nur aus den
es iibersteigenden Zusammenhingen seines Vorkommens heraus
adédquat verstanden werden kann, ist der Griindungs- und Grund-
gedanke der Soziologie seit Auguste Comte.

Mindestens in dieser anachronistischen Erlduterung des »Die Welt
ist alles, was der Fall ist« macht Wittgenstein also klar, dass der ho-
listische Ansatz schon im Tractatus das eigentlich Relevante ist. Ob
ihm dies bereits bei Abfassung seines Frithwerks in aller Deutlich-
keit bewusst war, sei dahingestellt. In jedem Fall scheint die Kon-
frontation mit der strikt logisch-positivistischen Denkweise des
Wiener Kreises Wittgenstein auf die Konsequenzen seines tractaria-
nischen Holismus gestoflen zu haben, die er dann, angespornt
durch Sraffa und in Auseinandersetzung mit Frazer, im Rahmen
seiner >ethnologisch-poetischen« auch tatséchlich zieht.

Vgl. Wittgenstein, Wittgenstein und der Wiener Kreis, S. 63.

»Einen Satz verstehen heifit, eine Sprache verstehen« (Wittgenstein,
Blaues Buch, S. 21).

Vgl. Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 277, sowie Wittgen-
stein, Wiener Ausgabe Bd. 6, S. 291. Joachim Schulte sieht hierin im
Anschluss an Goethe ein Uberwintern des Aberglaubens in unseren
Begriffen (vgl. Schulte, Chor und Gesetz, S. 53). Damit aber ist er
von Wittgensteins Definition des Aberglaubens als des Glaubens an
den Kausalnexus wieder abgeriickt und bei dessen herkommlichen
Verstindnis angelangt. Der Aberglaube wire nun wieder Ballast
aus vergangener Zeit.

Richtig ist allerdings, dass es eine Art unauflosbarer Ambiguitét in
Wittgensteins Verhiltnis zur Mythologie gibt. Wie er davon spricht,
dass das »Ausschalten jeder/der Magie« bei ihm »den Charakter
der Magie selbst« annimmt (Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S.
262), so ist auch die Mythologie gefdhrlich - solange sie unter-

129

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

57

58

59
60

61

62

schwellig Verwirrungen im Sprachgebrauch stiftet - und berei-
chernd, als in der offensiven Hinwendung zu ihr die Tiefe des
Sprachgebrauchs gehoben werden kann.

So fiihrt sich die Parallele zur Philosophie Merleau-Pontys fort: Des-
sen negative Methode spiirt gerade den Schwéchen der Objektiv-
theorien, ihrem Schatten, nach, um so den Raum des Entspringens
eines immanenten Sinns zu schaffen (vgl. Good, Merleau-Ponty, S.
41). »Wenn es bei Merleau-Ponty eine dominierende Denk- und
Schreibweise gibt, so ist es die Schrige, das Laterale, die Ab-
Weichung, der Uber-Schuss, Formen also, die etwas in anderem
freisetzen, ohne es direkt in den Griff zu nehmen, ohne es mit die-
sem anderen dialektisch zu vermitteln oder eines in das andere um-
zukehren«, meint Bernhard Waldenfels in: Responsivitit des Leibes.
Spuren des Anderen in Merleau-Pontys Leib-Denken, in: Regula
Giuliani (Hg), Merleau-Ponty und die Kulturwissenschaften, Miin-
chen 2000, S. 305-320, S. 308. So aber wird aus dem sich verwei-
gernden Sichzeigenden ein sich nicht ganz in der Negativitit hal-
tendes Wiedergebendes (vgl. Mersch, Was sich zeigt, S. 71). Dieses
am konkreten Phanomen aufzuspiiren gibt Wittgensteins negativer
Methode in der Folge der ethnologischen Wende einen gegeniiber
dem Vorgehen im Tractatus neuen Charakter.

Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 6, S. 282. Die Beschreibung ist
bereits die Losung, die Schwierigkeit, hier Halt zu machen.
Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 6, S. 285.

Vom philosophisch Interessanten sagt Wittgenstein: »Man kann es
nicht bemerken, weil man es immer (offen) vor Augen hat« (Witt-
genstein, Wiener Ausgabe Bd. 6, S. 283). E. A. Poes »Der entwendete
Brief« kann so als literarische Illustration dieses Problems gelesen
werden: Poes Protagonist Dupont entdeckt den gestohlenen Brief in
der Wohnung des Diebes, gerade weil er in der Weigerung, die
gangigen Methoden der Kriminalwissenschaft anzuwenden, das
vor Augen Stehende zu sehen bekommt. Er entkrampft den techni-
schen Blick auf das Problem, anstatt ihn zu schirfen.

Vgl. hierzu: Christiane Chauviré, Voir le visible : la seconde philo-
sophie de Wittgenstein, Paris 2003.

Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 263. Die Klarheit, die Durch-
sichtigkeit ist nicht Mittel des Fortschritts. Sie ist Selbstzweck, als
man so scheinbare Probleme aufldst, anstatt sie augenscheinlich zu
l6sen (Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 6, S. 285). Wittgenstein
bringt das Beispiel eines Menschen, der unter der Last einer schwe-
ren Kugel stohnt. Alles, was man ihm sagen kann, ist: Lass sie fal-
len! (Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 6, S. 281). Jeder andere Rat

130

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

63

64
65

66
67
68
69
70

71

72

ist nutzlos. Die Kugel wird nicht leichter, sie kann nicht auf ideale,
nicht belastende Weise getragen werden. Das zu erkennen und den
einzigen wirklich moglichen Schritt zu tun, ist die Aufgabe des Phi-
losophen: Er muss die Kugel fallen lassen, um das Problem zum
Verschwinden zu bringen. Dass das vor dem Horizont unseres ge-
wohnten Bildes der philosophischen Aufgabe leicht enttduschend
wirken kann, ist Wittgenstein klar: »You would perhaps give up
Phil. if you knew what it is. You want explanations instead of de-
scriptions« (zit. nach: Nedo, Einleitung zum 3. Band der Wiener
Ausgabe, S. VII).

Wittgenstein, Frazer, S. 38. Die Wahrheit ist nicht mehr einfach zu
greifen, sie ist, mit Musil gesprochen, »eben kein Kristall, den man
in die Tasche stecken kannc.

Vgl. Majetschak, Wittgensteins Denkweg, S. 286.

1937 nennt Wittgenstein das Herumspringen um ein Thema »die
einzige mir nattirliche Denkweise« (Wittgenstein, Vermischte Be-
merkungen, S. 489).

Vgl. Wittgenstein, Wittgenstein und der Wiener Kreis, S. 68.
Wittgenstein, Frazer, S. 45.

Wittgenstein, Frazer, S. 39.

Vgl. Watzka, Sagen und Zeigen, S. 145.

Im § 531 der Philosophischen Untersuchungen I vergleicht Wittgen-
stein dann das Verstehen von Poesie mit dem Verstehen eines mu-
sikalischen Themas. So wenig wie dieses ist ein Gedicht durch ein
anderes zu ersetzen. Philippe de Lara hat diese Reflektionen zu
einem musikalischen Verstehen aufgenommen und auf Wittgen-
stein selbst angewendet. Dessen Philosophie ist danach weniger ein
Reflexieren iiber Musik denn musikalisches Philosophieren (vgl.
hierzu Philippe de Lara, Wittgenstein: une philosophie musicale?,
in: Rue Descartes 39. Revue College International de Philosophie.
Wittgenstein et I'art, Paris 2004, S. 41-55).

Die schon aus der Schule bekannte Frage: >Was will uns dieses Ge-
dicht sagen?« ist damit als ein, man konnte sagen, Frazerscher Lap-
sus erkannt: Sie geht an der vom Standpunkt des Sagens nicht
greifbaren Eigenart der Dichtung vorbei, ignoriert ihre aisthetische
Dimension. Mit Manfred Frank kénnte man im Sinne Wittgensteins
von der »semantische[n] Unbezwinglichkeit« des Ritsels >Lebenc«
sprechen, fiir welche die Poesie stehe (Manfred Frank, Wittgen-
steins Gang in die Dichtung, in: M. Frank u. G. Soldati, Wittgen-
stein. Literat und Philosoph, Pfullingen 1989, S. 8-72, S. 11).

Dass sie das gerade als Konsequenz hochreflektierter methodischer
Uberlegungen tut, zeigt, dass Wittgenstein auch in seiner Spatphase

131

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

73

74

75

132

nicht zum >Schwefler< wird, der - im Gegensatz zum dichtenden
Philosophen, welcher ans Licht bringt, was in unseren Verstandi-
gungssystemen unverstidndlich bleibt - Verstehbares lediglich dun-
kel sagt (vgl. Frank, Wittgensteins Gang in die Dichtung, S. 11).
Bruno Latour zeichnet im Zusammenhang mit seinen Untersuchun-
gen zur Wirklichkeit der Wissenschaft den Entstehungsweg wissen-
schaftlicher Daten von der Expedition bis zum entsprechenden Be-
richt eindringlich nach. Dieser ldsst sich nach Latour nicht mehr als
zweistufiger Prozess des Auffindens und dann Verwertens begrei-
fen. Vielmehr verbindet den Expeditionsbericht mit dem Raum der
Expedition, den er beschreiben soll, eine kleinteilige Kette ungezahl-
ter Transformationen, welche eine qualitative Verdnderung bewir-
ken. Die einzelnen Kettenglieder Latours, die eigentlichen Phéno-
mene, bewegen sich zwischen den einerseits durch Lokalit4t, Mate-
rialitit und Vielfalt, andererseits durch Universalitit, Standardisie-
rung und Berechnung charakterisierten Extremen. Jeder Teilschritt
der Transformationskette impliziert in Richtung der sprachlichen
Daten einen Bruch, welcher in der Formung der Materie diese zum
Zeichen werden lésst, sie also auf eine andere, eine demjenigen, der
tiber den Code verfiigt, manipulierbare Ebene hebt. Die Transfor-
mation in sprachliche und letztlich exakte wissenschaftliche Daten
macht Welt mithin verfiigbar (vgl. Bruno Latour, Die Hoffnung der
Pandora. Untersuchungen zur Wirklichkeit der Wissenschaft,
Frankfurt am Main 2000).

Welt/Wirklichkeit haben hier bereits eine deutlich andere Konnota-
tion als im Tractatus. Sie verweisen nun in ihrer unspezifischen,
undefinierten Art als gegeneinander willkiirlich austauschbare
Aquivalente auf die eben nicht scharf eingrenzbare, dem Menschen
immer nur partikuldr zugangliche Vielfdltigkeit des Rahmens, der
diese Zuginglichkeit fiir unterschiedliche Menschen doch erst mog-
lich macht. In mancher Hinsicht kénnen sie als Synonym fiir Reali-
tdt in dem im Tractatus-Kapitel definierten Sinn verstanden werden.
Die unter Bezug auf Latour beschriebene Transformation ist nun
nicht einfach als Verlustgeschichte gedacht. Vielmehr ist der anzu-
erkennende Gewinn wissenschaftlichen Arbeitens deutlich hervor-
zuheben: Auf ihm basiert der Grof3teil dessen, was legitimerweise
zu den kulturellen Errungenschaften der heutigen Zeit gezdhlt
wird. Das Problem entsteht erst, wenn die Reichweite nicht mitbe-
dacht wird, wenn Wissenschaft zum Weltbild wird. Denn das
»Unternehmen wissenschaftlicher Weltorientierung ist eben eine
besondere >Mafinahme« aufgekldarter Vernunft (eines aufgeklarten
Umgangs mit unserer Welt), ergriffen im Blick auf das wissenschaft-

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

76

77

78

79

liche Interesse allgemein verfiigbarer Naturorientierung« (Friedrich
Kambeartel, Wittgensteins spéte Philosophie. Zur Vollendung von
Kants Kritik der wissenschaftlichen Aufklarung, in: Ders., Philoso-
phie der humanen Welt. Abhandlungen, Frankfurt am Main 1989, S.
146-159, S. 150). Die im Sinne Kambartels humane Welt ist hierin
nicht begriffen.

So mufs man noch iiber die Deutung Majetschaks in: Wittgensteins
Denkweg, S. 286, hinausgehen. Das von Wittgenstein konstatierte
Unvermogen ist gerade kein personlicher Mangel, der ihn letztlich
an der Fertigstellung seines in den 1930er-Jahren so intensiv ver-
folgten Buchprojektes hindert, obwohl ein Abschluss dieses Vorha-
bens potenziell moglich gewesen wire; dass Wittgenstein nach dem
Tractatus kein weiteres philosophisches Buch mehr vollenden sollte,
ist vielmehr genuine Folge der ethnologisch-poetischen Wende sei-
nes Denkens (vgl. hierzu auch Chris Bezzel, »Philosophie diirfte
man eigentlich nur dichten.«, S. 154).

Vgl. Hugo Friedrich, Die Struktur der modernen Lyrik. Von der
Mitte des neunzehnten bis zur Mitte des zwanzigsten Jahrhunderts,
Reinbek bei Hamburg 1985, S. 28.

Manfred Frank meint, dass der paradox angelegte Diskurs der
Spétphilosophie Wittgensteins ihn fast mit strategischer Konse-
quenz in die Lage bringt, »seine hochsten Belange nur mit poeti-
schen Mitteln an-deuten zu konnen.« Hierin sieht er den Beriih-
rungspunkt mit der Frithromantik (Frank, Wittgensteins Gang in
die Dichtung, S. 27). Tatsdchlich kann Wittgensteins Oeuvre als ein
Beitrag zu der mit der Frithromantik aufkommenden Frage nach
dem Verhiltnis von Poesie und Wissenschaft gelesen werden. Dass
er allerdings an entscheidender Stelle auch tiber die Frithromantik
hinausgeht, tibersieht Frank.

Stefan Majetschak hat darauf hingewiesen, dass Franks Verstidndnis
Wittgensteins als eines Romantikers dort an seine Grenzen st6fst, wo
er versucht, auch in den Paragraphen der Philosophischen Untersu-
chungen noch Fragmente eines eigentlich Ganzen zu sehen. Das
»unsagbar >Eine« hinter der Mannigfaltigkeit der Phanomene« gibt
es bei Wittgenstein spétestens seit Beginn der 1930er-Jahre - also ge-
rade mit der >ethnologisch-poetischen Wende« - nicht mehr (Majet-
schak, Wittgensteins Denkweg, S. 284). Hiergegen hebt Majetschak
das Verstandnis Friedrich Kambartels hervor: Die Paragraphen der
Philosophischen Untersuchungen interpretiert Kambartel als prakti-
sche Ubung, als an unterschiedlichen Gegenstinden immer wieder
aufs Neue vollzogenen Perspektivwechsel (vgl. Kambartel, Witt-
gensteins spéte Philosophie, S. 158).

133

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

80
81

82

83
84

134

Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 6, S. 279.

Friedrich, Die Struktur der modernen Lyrik, S. 30. Frank im An-
schluss an Majetschak produktiv wendend konnte man nun sagen,
dass es Wittgenstein tatséchlich darum geht, in der sagenden Spra-
che einen zeigenden Gegensinn zu entfesseln (Frank, Wittgensteins
Gang in die Dichtung, S. 31), indem er »diesseits der Semantik das
Bezeichnete in die Schwebe oder zum Zittern bringt«, um mit einem
solchen »Flackern der Rede [...] ihren manifesten Sinn« zu demen-
tieren (Frank, Wittgensteins Gang in die Dichtung, S. 32), ohne da-
mit wieder auf etwas dahinter verweisen zu wollen.

Vgl. zum Begriff >leere Transzendenz« Friedrich, Die Struktur der
modernen Lyrik, S. 61 u. S. 124.

Friedrich, Die Struktur der modernen Lyrik, S. 16.

Arthur Rimbaud hat in den sogenannten Seher-Briefen diese auf das
Andere - von ihm das Unbekannte genannt - zielende Poesie em-
phatisch beschrieben. Der eigentliche Poet miisse zum Seher(!) wer-
den. »Es geht darum, durch ein Entgrenzen aller Sinne am Ende im
Unbekannten anzukommen« (Arthur Rimbaud, Samtliche Werke.
Franzosisch und deutsch, Frankfurt am Main 1992, S. 394). Diese
Entgrenzung aller Sinne aber bedeutet gerade die Zuriicknahme der
Souverénitdt des Subjekts, um das Andere zur Geltung kommen zu
lassen. »Es ist falsch, wenn einer sagt: Ich denke. Man sollte sagen:
Es denkt mich« (Rimbaud, Samtliche Werke, S. 394). »Denn Ich ist
ein anderer. Wenn Kupfer als Trompete erwacht, ist es nicht seine
Schuld. [...] Waren die alten Schwachkdpfe nicht zu einer vollig fal-
schen Vorstellung vom Ich gelangt, brauchten wir heute nicht diese
Millionen von Skeletten wegzukehren, die schon eine Ewigkeit im-
mer neue Produkte ihres bornierten Verstandes anhédufen und sich
deshalb Autoren nennen! In Griechenland, so sagte ich, waren Vers
und Klang eins mit dem Rhythmus der Tat. Spater dann sind Musik
und Reim nur noch Spielerei, Unterhaltung. [...] die Menschen raff-
ten einen Teil dieser Friichte des Gehirns zusammen: man handelte
nach ihnen, formte Biicher daraus: das war der Gang des Fort-
schritts, da der Mensch noch nicht an sich arbeitete, er noch nicht
erwacht oder noch nicht in der Fiille seines grofsen Traumes war.
Funktiondre, gewif3, Schreiberlinge, ja: aber der Schopfer, der Autor,
der Poet - diesen Menschen hat es nie gegeben!« (Rimbaud, Samtli-
che Werke, S. 395/96). Der Poet als Seher hingegen ist die grofie
Moglichkeit der Zeit. Er ist kein » Akademie-Mitglied [...] - mehr tot
als ein Fossil, er verfasst kein »Worterbuch [...], in welcher Sprache
auch immer«. Er kann das Andere als das Bewegte, das Lebendige
in der Sprache neu fruchtbar machen.

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

85 In diesem Sinne scheint mir Christine Lecerfs These zu verstehen,
dass Wittgensteins Philosophie »avant tout poesie« sei (Christine
Lecerf, Quelques feuillets de pensée dans le sac a dos de Wittgen-
stein, in: Europe. Revue littéraire mensuelle. Wittgenstein, Oktober
2004, Nr. 906, S. 3 - 11, S. 5).

Sprachphilosophie und Wahrnehmung

1 Dass Wittgenstein in gewisser Weise ein »Theoretiker wider Willen«
war, gerade so unverddchtig klingende Begriffe wie der der >-Um-
gangssprache« ein ausgearbeitetes Modell und keineswegs eine im
Alltag auffindbare Menge an Wortern und Sétzen bezeichnet, dar-
auf weist Gunter Gebauer gleich zu Beginn seiner Arbeit: Wortge-
brauch, Sprachbedeutung. Beitrédge zu einer Theorie der Bedeutung
im Anschluss an die spatere Philosophie Ludwig Wittgensteins,
Miinchen 1971, zu Recht hin. Auch Jaakko Hintikka betont den
»kohdrenten Grundstock an Ideen« in den Philosophischen Unter-
suchungen (Mersch, Gespriache iiber Wittgenstein, S. 145). Dass
Wittgenstein »das wirkliche Beispiel einer Methode, die uns in Be-
zug auf die reine Vernunft desillusionieren kann, ohne gleichzeitig
selber irgendetwas Theoretisches zu sagen« sei, wie Stephen Toul-
min meint, ist somit nicht ganz richtig. Vom cartesischen Traum
»ganz erlost« (Mersch, Gespréche tiber Wittgenstein, S. 74) ist weder
Wittgenstein selbst noch scheint das tiberhaupt eine reale Moglich-
keit fiir einen Philosophen zu sein.

2 Wittgensteins Sprachspielmodell macht die in der >ethnologisch-
poetischen Wende« seines Denkens vollzogene methodologische
Neuorientierung noch einmal in ihrer Eigenart deutlich. Sie lanciert
ein Philosophieren, welches in seiner Grundausrichtung gegen die
traditionelle auf Absolutheiten und Letztbegriindungen zielende
Wissenschaft gerichtet ist. Man muss Wittgenstein in dieser Hin-
sicht mit anderen, expliziten Theoretikern einer wissenschaftsprak-
tischen Erneuerung vergleichen, um die fundamentale Bedeutung
dieser Verdnderungen wiirdigen zu kénnen. Nach allem bisher Ge-
sagten verwundert es wohl kaum noch, dass diese Vergleichstheo-
retiker vor allem Vertreter der Soziologie sind. Insbesondere Max
Weber und Niklas Luhmann weisen in ihren methodischen Uberle-
gungen strukturelle Ahnlichkeiten zu Wittgensteins Denken auf.
Beide versuchen vom Allgemeinen zum Konkreten zu gelangen,
beiden dient die Theorie mithin nicht als Ende, als Extrakt intensi-
ver empirischer Arbeit, sondern als Ausgangspunkt ihres Tuns.

135

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

e~

136

Webers Ziel ist nicht das positive, allgemeine Faktum, vielmehr die
relative Differenz. Gesetze sind ihm nicht Zweck, sondern Mittel
der Erkenntnis (vgl. Max Weber, Die Objektivitdt sozialwissen-
schaftlicher Erkenntnis [1904], in: Max Weber, Soziologie, Univer-
salgeschichtliche Analysen, Politik, hg. v. Johannes Winckelmann,
Stuttgart 1973, S. 200-262, S. 221). Das ist die Innovation des Weber-
schen Idealtypus: In ihm baut man eine Konstruktion, eine »Uto-
pie«, welche durch »gedankliche Steigerung bestimmter Elemente
der Wirklichkeit gewonnen ist« (Weber, Objektivitdt, S. 234). Er ist
hierin weder Wirklichkeit noch eigentliche Wirklichkeit und in glei-
cher Weise kein Schema, »in welches die Wirklichkeit als Exemplar
eingeordnet werden sollte« (Weber, Objektivitdt, S. 238); er findet
seine Bedeutung vielmehr als »Grenzbegriff«, an welchem Welt
»zur Verdeutlichung bestimmter bedeutsamer Bestandteile ihres
empirischen Gehaltes gemessen, mit dem sie verglichen« werden
kann (Weber, Objektivitit, S. 238/9). Gerade in den Abweichungen
der Konkreta zu dieser idealen Konstruktion realisiert sich mithin
historische Erkenntnis. Auch Niklas Luhmann sieht in der System-
theorie als Supertheorie die Moglichkeit, gerade nicht aus der Situa-
tion, aus dem Konkreten in ein Abstraktes zu fliehen, als vielmehr
vom Allgemeinen tiber die Respezifizierung des Konzepts in die Si-
tuation hineinzufinden (vgl. Niklas Luhmann, Soziale Systeme.
Grundrif8 einer allgemeinen Theorie, Frankfurt am Main 1987, S.
32).

Wittgenstein, Vorwort zum Tractatus, S. 10.

S.o0. insbesondere die Unterabschnitte 1.3-1.4 des Tractatus-Kapitels.
Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 240, § 6, sowie S.
255, § 31.

Etwas anders pointiert ldsst sich der hier grundlegende Gedanke
aufschlussreich von Roland Barthes her lesen. In Lektion/Lecon.
Antrittsvorlesung am College de France. Gehalten am 7. Januar
1977, Frankfurt am Main 1980, stellt auch Barthes die Unhintergeh-
barkeit der Sprache fest. »Ich kann immer nur sprechen, indem ich
aufsammle, was in der Sprache umbherliegt« (Barthes, Lecon, S. 21).
Zugespitzt kommt Barthes {iber diesen Gedanken zu seinem Dik-
tum der faschistischen Sprache (vgl. Barthes, Lecon, S. 17). Der ein-
zige Ausweg scheint ihm der listige - man konnte auch sagen: der
spielerische - Umgang mit Sprache zu sein. Diesen listigen Umgang
mit Sprache bringt Barthes mit der Literatur in Verbindung (Bart-
hes, Lecon, S. 23).

Zit nach: Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 237, §
1.

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

10
11

12
13
14

15

16

17

18

Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 237, § 1.
Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 237, § 1.
Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 237, § 1.

Es wire tiberhaupt tiberraschend, wenn Wittgenstein ausgerechnet
einen fiir ihn so wichtigen Denker wie Augustinus in dieser Weise
einseitig abkanzeln wiirde. Augustinus war wahrscheinlich Vorbild
fur das 1929 geplante, dann aber nicht realisierte Projekt einer
Autobiographie, die Wittgenstein in erster Linie als eine Art Re-
chenschaft und Lebensbeichte dienen sollte (vgl. Monk, Wittgen-
stein, S. 303/4). Drury gegeniiber sprach Wittgenstein von den Be-
kenntnissen als dem womdoglich »ernsteste[n] Buch, das je geschrie-
ben wurde« (Drury, Bemerkungen zu einigen Gespréachen mit Witt-
genstein, S. 133) und v. Wright meint sogar generell eine signifikan-
te Ahnlichkeit des Philosophierens zwischen Wittgenstein und dem
Kirchenvater feststellen zu kénnen (vgl. v. Wright, Ludwig Witt-
genstein: eine biographische Skizze, S. 43).

Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 239, § 3.
Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 238, § 2.

Vgl. das von Wittgenstein in: Philosophische Untersuchungen I, S.
238, § 2 gebrachte Beispiel vom Bauenden A und seinem Gehilfen B.
,Verstindigung am Bauc ist hier immer auf das Primitivmodell von
Sprache aus § 2 der Philosophischen Untersuchungen I bezogen.
Dass es auch in dieser Umgebung wesentlich komplexere Sprach-
spiele geben kann, ist klar.

In Wittgensteinscher Terminologie kdnnte man sagen: Man muss
die Zwischenglieder suchen, will man das Gesetz verstehen.

Diese Nachtraglichkeit ist Augustinus bewusst, wenn er selbst be-
tont, dass sein eigentliches >Zur-Sprache-kommens, der Schritt aus
dem Nichtsprachlichen in den Bereich der Sprache als ein eben noch
nicht sprachlich strukturierter Vorgang auch aufSerhalb seiner Erin-
nerung liege; »..wie ich sprechen lernte, erfuhr ich erst spater.«
(Augustinus, Bekenntnisse 1/13, hg. v. K. Flasch u. B. Mojsisch,
Stuttgart 2000, S. 41). Die von Augustinus gelieferte Erkldrung des
Spracherwerbs ist also auch ihm selbst nach nur von der Position
eines Sprache habenden Menschen aus moglich. Methodisch pro-
blematisch wird das fiir Augustinus selbst aber noch nicht.

So hat Monk recht, wenn er meint, dass Wittgenstein Augustinus
nicht einfach als eine Theorie widerlegen will. Monk erkennt, dass
der Text aus den Bekenntnissen ein Bild malt, anstatt nur Thesen zu
formulieren (vgl. Monk, Wittgenstein, S. 388). Allerdings sieht Witt-
genstein nicht im Bild selbst das Problem, sondern eben in dessen
Ausdeutung durch den Kirchenvater. Dass die in den Philosophi-

137

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

19
20
21
22

23

schen Untersuchungen folgenden Paragraphen gerade unter der
zwar impliziten, aber doch deutlich sichtbaren positiven Bezug-
nahme auf den Augustinus-Text die Sprachspielvorstellung entwi-
ckeln, iibersieht Monk.

Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 239, § 5.
Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 239, § 5.
Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 239, § 5.

Schon mit dem zweiten Paragraphen der Philosophischen Untersu-
chungen ist >Sprache« in diesem neuen Horizont zu denken.

Es ist gerade die Frage nach der Beschaffenheit des Lernens, welche
in den Bekenntnissen eine grundlegende >Familiendhnlichkeit< des
Denkens zwischen Augustinus und Wittgenstein erkennen lasst, die
jenseits einer eindeutigen Parallele oder direkten Beeinflussung
aufzufinden ist. Und es ist diese >Familiendhnlichkeit<, welche Witt-
gensteins spezielle Lektiire des Abschnitts tiber den Spracherwerb,
seinen ganz eigenen Anschluss an den Text des Kirchenvaters auch
grundlegend mit dem augustinischen Denken vereinbar macht.
Zunéchst meint man Augustinus der Wittgensteinschen Philosophie
weit entfernt: Die Vorstellung innerer Bilder, welche tiber Ahnlich-
keit die duflere Dingwelt im Innern des Menschen, vor seiner Seele,
représentieren, scheint noch nicht einmal nur fiir seine Sprachtheo-
rie, sondern in viel grundlegenderem Sinne fiir seine Vorstellung
des menschlichen Weltverhiltnisses tiberhaupt zum Angelpunkt zu
werden. Das Gedichtnis, welches in den Bekenntnissen umfassend
als Arbeitsplatz und Aufenthaltsort des menschlichen, reflexiven
Geistes gezeichnet wird, ist das grofie Archiv dieser Bilder, die in
jedem Moment durch die Sinnesoffnungen des menschlichen Leibes
in diesen eindringen und, im Gedéchtnis nun einmal archiviert,
dem Denken unbegrenzt und aller umweltlicher Einfliisse enthoben
zur Verfiigung stehen (vgl. Augustinus, Bekenntnisse X/8, S. 259).
Ein Universum der Ahnlichkeit, eine gedoppelte Realitit, welche
den Bezug zur Welt iiber die Abgleichung der Bilder mit den Din-
gen ermoglicht. Die »Felder und weiten Lagerhallen meines Ge-
déchtnisses«, in welchen jedes Bild seinen Platz findet und in wel-
chem dem erinnernden Geist jedes Bild jederzeit zuganglich ist - so-
fern er sich erinnert, das Bild nicht vergessen ist (vgl. Augustinus,
Bekenntnisse X/8, S. 259). Was aber bedeutet >Erinnern< in diesem
Fall, wenn nicht das Auffinden eines bestimmten Bildes im Ge-
déchtnisarchiv, was >Vergessen, wenn nicht das Nicht-mehr-
Auffinden desselben? Um sich im Augustinischen Sinn zu erinnern,
muss man den Weg zum Standort des zu erinnernden Bildes im
endlosen Gebidude des eigenen Gedichtnisses finden. Um sich zu

138

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

24

erinnern, muss man also zunéchst den Weg im Gedéchtnisarchiv er-
innern.

So aber hat sich, wie Wittgenstein, auch Augustinus mindestens
implizit an entscheidender Stelle seiner Philosophie mit einem cir-
culus vitiosus auseinanderzusetzen: Die Erkldrung des Phdnomens
mit Hilfe seiner Dopplung miindet in einen endlosen Regress. Und
es scheint nicht zuféllig, dass sich der erste Hinweis auf eine Losung
auch in den Bekenntnissen im Zusammenhang mit der Frage >Was
heifst Lernen?« findet. Der Prozess des Lernens ist bei Augustinus
das Sammeln und Ordnen der Vorstellungen »so dass das Gedacht-
nis sie, die zuvor zersprengt und unbeachtet in ihm verborgen la-
gen, gewissermaflen in die Hand bekommt und sie dem eingeiibten
geistigen Blick [intentio] leicht entgegenkommen« (Augustinus, Be-
kenntnisse X/11, S. 264). Dieses Einiiben heifit »,Lernen< und >Wis-
sen« (Augustinus, Bekenntnisse X/11, S. 264). Das Gedéchtnis,
welches mir das Auffinden meiner Vorstellungsbilder tiberhaupt
erst ermoglicht, die Erinnerung an den Weg, welcher mich zum
Standort des zu erinnernden Vorstellungsbildes im Gedachtnis-
archiv fiihrt, ist also letztlich Wiederholung. Es ist Eintibung. Auch
bei Augustinus vermeidet letztendlich eine Praxis den unendlichen
Regress, in welchem ein Vorstellungsbild nur durch ein weiteres er-
innert werden kénnte. An deren Stelle tritt bei der Orientierung des
Geistes im Gedéchtnis selbst ein in der Orientierung enthaltenes, ein
operatives Wissen des richtigen Weges.

Gunter Gebauer hat bereits 1971 die Funktionsweise dieses initiato-
rischen Lernens in Wittgensteins Spatphilosophie detailliert ausge-
arbeitet: Mit Hilfe der Begriffe >Komplex der Einfiihrungs, >Einfiih-
rungssituation< und >Anwendungssituation« wird die Moglichkeit
eines Lernens auch nicht-ostensiv lehrbarer Woérter durch Eintibung
systematisiert. Im >Komplex der Einfithrung< wird ein Ausschnitt
der Lehrer und Schiiler gemeinsamen Situation genormt und durch
Nachahmung inkorporiert. Dieses inkorporierte Wissen kann nun
in der >Anwendungssituation< paradigmengerecht, also sprach-
spielkonform umgesetzt werden (vgl. Gebauer, Wortgebrauch,
Sprachbedeutung, insbesondere die Kapitel 2.1-2.3).

In Bezug auf Wittgenstein selbst meint v. Wright, dass es beinahe
unmdglich war, von ihm zu lernen, ohne ihn bis in die Mimik hin-
ein zu imitieren (v. Wright, Ludwig Wittgenstein: eine biographi-
sche Skizze, S. 41), und Fania Pascal schreibt, dass sein Eindruck auf
manche Leute »hinsichtlich Charakter und Redeweise« so grof3 ge-
wesen sei, dass man »ihn noch zehn Jahre nach seinem Tod an
einem neuen Bekannten, der kein Philosoph war,« wiedererkennen

139

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

25

26
27

28

29

30
31
32
33

34
35

140

konnte (Fania Pascal, Meine Erinnerungen an Wittgenstein, in:
Rhees, Portrits und Gespréche, S. 35 - 83, S. 50).

Vgl. Meredith Williams, The philosophical significance of learning
in the later Wittgenstein, in: Dies., Wittgenstein, Mind and Mean-
ing. Toward a social conception of mind, London/New York 1999,
S. 188 - 215, S. 189.

Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 241, § 5.
Wittgenstein, Vorwort zu den >Philosophischen Untersuchungens,
S.232.

In diesem Sinne meint auch Jirgen Habermas: »Die gelingende
Teilnahme ist das einzige Kriterium der Triftigkeit seines [des Spie-
lers, FG] Verstandnisses« (Jiirgen Habermas, Sprachspiel, Intention
und Bedeutung. Zu Motiven bei Sellars und Wittgenstein, in: R.
Wiggershaus (Hg), Sprachanalyse und Soziologie. Die sozialwissen-
schaftliche Relevanz von Wittgensteins Sprachphilosophie, Frank-
furt am Main 1975, S. 319-340, S. 329). Sprache findet ihren Anfang
und ihr Ende im Rahmen des Sprachspielkonzepts in der Tat (vgl.
Monk, Wittgenstein, S. 327).

Dass dieser >alltdgliche Gebrauch« von Wittgenstein selbst wieder
als Modell erarbeitet wird, in gewisser Hinsicht also artifiziell ist,
muss betont werden, um ihn nicht einfach mystifizierend als vollig
theoriefreien Denker - eine Contradictio in adjecto auch nach Witt-
genstein selbst - zu stilisieren (vgl. hierzu Gebauer, Wortgebrauch,
Sprachbedeutung, S. 13). Die Verdnderung, das Neue des Witt-
gensteinschen Ansatzes wird dadurch nicht weniger grundlegend.
Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 250, § 23.
Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 250, § 23.

Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 250, § 23.
Hierin besteht letztlich auch die Familiendhnlichkeit, welche Spiele
als Spiele erkennbar macht (vgl. Wittgenstein, Philosophische
Untersuchungen I, S. 278, § 67).

Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 240, § 6.
Wittgenstein spricht im § 5 der Philosophischen Untersuchungen I
davon, dass das Lehren der Sprache im Rahmen des Zur-Sprache-
Kommens des Kindes »kein Erkldren, sondern ein Abrichten« sei.
Dieser Begriff muss von Wittgensteins Fragehorizont her gelesen
werden. Er ist nicht einfach negativ zu verstehen. Vielmehr verweist
er auf das eben nicht durch Explikation, sondern nur durch gesteu-
erte Eintibung zu erlernende operative Wissen, welches Sprachspie-
le ermoglicht. Wittgenstein hebt so hervor, dass auch »Befehlen,
fragen, erzdhlen, plauschen [...] zu unserer Naturgeschichte« geho-
ren, wie es zur Naturgeschichte der Tiere gehort, dass sie eben nicht

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

36

sprechen. Eine Erklirung wie diejenige, dass Menschen sprechen,
weil sie denken, bzw. Tiere nicht sprechen, weil sie nicht denken,
greift zu kurz (Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S.
251, § 25).

Recht niichtern formuliert Wittgenstein, was Friedrich Nietzsche
nicht weniger elaboriert, aber deutlich polemischer in der zweiten
Abhandlung seiner Genealogie der Moral schreibt: Die genuin
menschlichen Merkmale - bei Nietzsche insbesondere das Gewissen
- sind Folge eines Prozesses der Ziichtung des Menschen, in wel-
chem ihm insbesondere die sittlichen Vorstellungen mit schérfsten
Mitteln »leibhaft« gemacht werden (Friedrich Nietzsche, Zur Ge-
nealogie der Moral, in: KSA Bd 5, S. 245 - 412, S. 293). Was haufig
als per se menschlich erscheint, ist Folge sozialisierender Abrich-
tung.

Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 351, § 219. Die
weite und wichtige Diskussion der Frage nach dem Charakter des
Wittgensteinschen Regelfolgens und der damit zusammenhéangen-
den Begriffe und Probleme der Privatsprache, der Kriterien und
Paradigmen kann an dieser Stelle nicht nachgezeichnet werden. Al-
lerdings scheint es so, dass sich die Brisanz des Themas haufig ge-
rade daraus ergibt, dass die Konsequenz, mit welcher Wittgenstein
Sprachwissen in den Philosophischen Untersuchungen als nichtre-
flexives, operatives Wissen entwickelt und ernst nimmt, nicht mit-
gegangen wird. So treffen Saul Kripkes Uberlegungen zum Paradox
des Regelfolgens - bei aller Richtigkeit einzelner Analyseschritte -
Wittgensteins Ideen letztlich nicht, wenn sie bei diesem die Erfin-
dung eines neuen, radikalen Skeptizismus zu erkennen meinen.
Zwar ist es richtig, dass mit Wittgenstein kein endgiiltiges Krite-
rium zu denken ist, welches den Unterschied zwischen tatsidchli-
chem Regelfolgen und lediglich Regelfolgen-Meinen klarmachen
konnte. Auf dieser Basis Wittgenstein aber als Skeptizisten zu ver-
stehen, fiithrt in die Irre. Nicht zuletzt in »Uber Gewissheit« macht
dieser in Abgrenzung zu G.E. Moore klar, dass er trotz seiner Ab-
lehnung einer Letztbegriindungsannahme nicht einfach den Zweifel
an deren Stelle setzt (vgl. Ludwig Wittgenstein, Uber Gewissheit, in:
WA Bd. 8, S. 113 - 257, S. 163, § 219). Vielmehr wird in den §§ 199,
201 und 202 der Philosophischen Untersuchungen deutlich, dass es
das Paradox des Regelfolgens nicht geben kann, weil wir eben keine
Basis haben, von der aus wir bezweifeln konnten, tatsichlich einer
Regel zu folgen. Das >Paradox Wittgensteins« ist so eher ein >Para-
dox Kripkes« (vgl. Jacques Bouveresse, Was ist eine Regel?, in: G.
Gebauer/Chr. Wulf (Hg), Praxis und Asthetik. Neue Perspektiven

141

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

37
38

39
40

142

im Denken Pierre Bourdieus, Frankfurt am Main 1992, S. 41-56, S.
42). Nach Wittgenstein aber handelt man, gehen die Griinde fiir die
Art des Regelfolgens aus, einfach »ohne Griinde« (Wittgenstein,
Philosophische Untersuchungen I, S. 349, § 211). In diesem Grund-
losen Handeln zeigt sich das operative Wissen.

Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 311, § 142.
Die Parallele zwischen Wittgensteins Philosophie und dem soziolo-
gisch-ethnologischen Denken kann auch hier fortgefiihrt werden
und die aufgezeigte Problematik des Sprachspielkonzepts prézisie-
ren. Die soziologische Neuerung betrifft die Frage nach der Freiheit
des Menschen: Inwiefern ist es dem Einzelnen moglich, sein Tun
frei zu bestimmen. Seit Comte und dann mit dem auch akademisch-
institutionellen Aufkommen der Soziologie seit Durkheim entwi-
ckelt sich insbesondere in Frankreich ein soziologisches Denken,
welches die Handlungen des Individuums als in den gesellschaftli-
chen Strukturen bedingt, wenn nicht durch diese bestimmt auffasst.
Versteht man das Tun des Einzelnen nun tatsichlich als durch die
Gesellschaft determiniert, so ergibt sich das >soziologische Pro-
blem¢; in der synchronen Perspektive noch unerkannt, wird es mit
der diachronen Betrachtung der Entwicklung von Gesellschaft viru-
lent: Wie konnen sich Gesellschaften wandeln, wenn jedes Tun
durch vom Einzelnen nicht beeinflussbare Strukturen vollstindig
bestimmt ist? Die Schwierigkeit ist somit strukturell identisch mit
der bei Wittgenstein festgestellten. Aber noch fiir einen soziologisch
inspirierten Philosophen wie Foucault bleibt sie das Problem: Den
Ubergang von einer Ordnung der Dinge zur ndchsten kann er nicht
anders als tiber Epochenbriiche erkldren. Erst Bourdieu scheint ein
Denkmodell gefunden zu haben, welches die Moglichkeit des Wan-
dels der >Feldstrukturen< durch das >Habituskonzept<« impliziert
(s.u.).

Bouveresse, Poesie und Prosa, S. 37.

Regeln bestimmen nicht kausal den Ubergang zur Praxis, vielmehr
werden sie von dieser bestimmt, steht die »Praxis [...] vor dem Kal-
kiil, das sie hitte erkldren sollen«, wie Heinz Brunner formuliert
(Heinz Brunner, Vom Nutzen des Scheiterns. Eine literaturwissen-
schaftliche Interpretation von L. Wittgensteins Philosophischen
Untersuchungen, Bern 1985, S. 171). Man kann die von Jacques
Bouveresse an Bourdieu festgestellte Sensibilitit fiir die Konfusio-
nen zweier Regelbegriffe auch bei Wittgenstein finden: die tatsidch-
lich praxislenkende darf nicht mit der Regel als erkldrende Hypo-
these verwechselt werden (vgl. Bouveresse, Was ist eine Regel?, S.
42/43).

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

41
42

43
44

Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 288, § 85.
Wittgensteins Regel verbindet so - avant la lettre - das Prinzip der
Iterativitdt mit dem der Iterabilitat: Schafft Iterativitat als Moglich-
keit der eintibenden Wiederholung die Verldsslichkeit, welche das
Sprachspiel eigentlich erst sichert, ist jede Wiederholung zugleich
der Ursprung von Veranderung.

Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 287, § 83.

Dieser nun denkbare stindige Fluss der Regeln, der Strukturen,
welche das Handeln des Einzelnen bestimmen, hierin aber nicht nur
umgesetzt, sondern zugleich auch festgelegt werden, kann als eine
Losung des soziologischen Problems im Rahmen des Sprachspiel-
konzepts Wittgensteins betrachtet werden, wie sie in der Soziologie
selbst ihre beste Parallele wohl im Habitus-Konzept Bourdieus fin-
det. Bourdieu gibt den globalen Gesellschaftsbegriff zugunsten der
empirischen Erforschung des Sozialen in den spezialisierten Teilbe-
reichen einer ausdifferenzierten Gesellschaft, den autonomisierten
Feldern auf. >Feld« ist dabei nicht nur territorial, sondern auch als
Macht- und Kampffeld zu denken, man konnte es in gewisser Hin-
sicht mit Wittgensteins Sprachspiel, mit der Lebensform paralleli-
sieren. In diesen Feldern bewegen sich die Individuen als Akteure
(Agents) weder vollkommen selbstbestimmt noch vollig determi-
niert. Vielmehr entwickelt Bourdieu den Habitusbegriff als Mog-
lichkeit der Uberwindung einer solch starren Antinomie: Im Laufe
der Sozialisierung, also abhdngig vom jeweiligen Feld, werden kol-
lektiv bestimmte Verhaltensweisen als eine Art >zweiter Natur« in-
korporiert. Im Rahmen dieser kollektiv bestimmten Verhaltenswei-
sen stehen dem jeweiligen Akteur aber unterschiedliche Hand-
lungsoptionen offen. Das Ergreifen einer dieser Handlungsoptionen
im konkreten Handeln eines Akteurs wirkt sich dann erneut auf die
Feldstrukturen aus, welche wiederum den Habitus bestimmen. Die-
ses dynamische Wechselspiel erfordert ein das Denken in absoluten
Oppositionen ersetzendes relationelles Denken. So entwickelt Bour-
dieu ein dynamisches soziologisches Modell, welches es erlaubt, der
starren Opposition Individuum-Gesellschaft, der Vorstellung eines
einseitigen sozialen Zwangs zu entkommen und Wandel zu denken
(vgl. zu Bourdieus Theorie des Feldes insbesondere den zweiten
Teil von: Die Regeln der Kunst. Genese und Struktur des literari-
schen Feldes, iibers. v. B. Schwibs u. A. Russer, Frankfurt am Main
2001, sowie zum Habituskonzept seinen Aufsatz: Der Habitus als
Vermittlung zwischen Struktur und Praxis, in: Pierre Bourdieu, Zur
Soziologie der symbolischen Formen, iibers. v. W. Fietkau, Frank-
furt am Main 2002, S. 125-158).

143

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

45

46
47

48

49
50
51

144

Evolutiondr nicht im darwinistischen Sinne verstanden. Es geht
nicht um Entwicklung mit dem Ziel immer hoherer, komplexerer
Arten von Sprachspielen, sondern um die Anpassung an den jewei-
ligen Kontext. Das kann ein primitives Sprachspiel zur Folge haben,
selbst wenn die Sprecher in anderen Kontexten durchaus in der La-
ge sind, komplexere Spiele zu spielen. Evolutiondr meint somit, wie
im systemtheoretischen Zusammenhang, dass Verdanderung nur
durch Anschlusshandlungen, also gebunden an Vorgingeropera-
tionen des Systems und eben nicht von diesem gelost, vollig frei zu-
stande kommt.

Vgl. Lalla, Solipsismus bei Ludwig Wittgenstein, S. 92.

Die Parallele zu den autopoetischen Systemen bei Luhmann ist evi-
dent. Ohne das Sprachspielkonzept in eine Systemtheorie umdeuten
zu wollen, ist es durchaus hilfreich, Wittgenstein auch von deren
Ideen her kommend zu lesen. Umgekehrt wére es auch an der Zeit,
der nirgends explizit gemachten Beeinflussung Luhmanns insbe-
sondere durch die Ideen der Philosophischen Untersuchungen
nachzugehen. Luhmann selbst hat die Klirung dieser Zusammen-
hange allerdings nicht gerade leicht gemacht. Eine der seltenen Stel-
len, an welcher sich Luhmann direkt auf Wittgenstein bezieht, ist
ein Zitat aus dem Tractatus zum Mystischen, welches wenig pro-
duktiv als ein weiteres Beispiel in eine lange Reihe gegentiber >der
Welt« hilflosen, kapitulierenden philosophischen Positionen gestellt
wird (vgl. Niklas Luhmann, Die Gesellschaft der Gesellschaft,
Frankfurt am Main 1997, S. 147). Es scheint fast so, als ob Luhmann
eine entscheidende Quelle und Inspiration seines Denkens im Dun-
keln lassen mochte.

Wir haben hier im Grunde das modifizierte soziologische Problem:
Nicht mehr der einseitige Determinismus muss durch ein modifi-
ziertes Theoriemodell umgangen werden; diese Gefahr ist iiber die
Verabschiedung einer absoluten Regel zugunsten einer relationalen
Regelmafsigkeit, im >as we go along« tiberwunden. Nun geht es dar-
um, den Spielraum, welchen der Einzelne tatsichlich hat, seine
Moglichkeiten, die Evolution des Sprachspiels zu beeinflussen, na-
her zu untersuchen.

Vgl. Wittgenstein, Blaues Buch, S. 27.

Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 239, § 5.
Nattirlich kann man sich vorstellen, einem in Sprachspielen véllig
Unerfahrenen eine Rolle eines ganz bestimmten Stiicks durch ein-
iibendes Lehren beizubringen; er kénnte somit mit der Erfahrung
nur eines einzigen Sprachspiels Theater spielen. Das ist in diesem
Kontext aber nicht gemeint: das Sprachspiel >Theater-Spielen« ist

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

52
53
54
55
56
57

58

59

nicht die Auffithrung eines einzigen Stiicks, sondern die Lebens-
form Theaterspielen, mithin also die Moglichkeit, Stiicke - welcher
Art auch immer - zu spielen.

Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 308, § 139.
Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 308, § 139.
Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 308, § 139.

Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 310, § 141.
Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 308, § 139.

Vgl. Stanley Cavell, Die Unheimlichkeit des Gewchnlichen und an-
dere philosophische Essays, hg. v. Davide Sparti und Espen Ham-
mer, Frankfurt am Main 2002, S. 211.

Vgl. Cavell, Die Unheimlichkeit des Gewohnlichen, S. 206. Weil »die
Sprache, mit der wir uns in unserer Lebenswelt bewegen, (in ihren
wesentlichen Teilen) nicht durch feste Regeln, welche uns als ein si-
tuationsabhingiges Wissen oder Konnen verfiigbar waren, sondern
paradigmatisch bestimmt« ist, gibt es diese Moglichkeit der Projek-
tion. Die mit der Initiation in das Sprachspiel inkorporierten Para-
digmen legen »die Richtung gewissermafien offentlich fest, in die
wir mit der Sprache gehen konnen (diirfen). Sie lassen allerdings
zugleich Raum fiir das Mafs sprachlicher Erfindung, auf welches wir
nicht verzichten kénnen«, wenn wir auch in unbekannten Situatio-
nen erfolgreich sprachlich operieren sollen (Kambartel, Wittgen-
steins spate Philosophie, S. 157). Der Fahigkeit zu projizieren bzw.
mit Projektionen umzugehen, liegt mithin eine Erfahrung zugrunde,
die tiber primitive Sprachspiele hinaus um die prinzipielle Kontext-
gebundenheit von Worten weif, mithin neue Aspekte in neuen Si-
tuationen rezipieren kann. Diese Fahigkeit ist die Fahigkeit, Bedeu-
tung zu erleben. >Erleben« ist bei Wittgenstein bewusst gemeint (vgl.
Gianfranco Soldati, Erlebnis und Bedeutung, in: Ders. u.a., in: Man-
fred Frank/Gianfranco Soldati, Wittgenstein. Literat und Philosoph,
Pfullingen 1989, S. 73-141, S. 85), also der Moment, in dem ich tat-
sédchlich etwas als etwas erlebe. Gerade weil dieses Etwas-als-etwas-
erleben aber nur auf Basis der durch die Erfahrung verschiedenster
Sprachspiele inkorporierten Paradigmen moglich ist, ist auch die
Betonung des Bedeutungserlebens im zweiten Teil der Philosophi-
schen Untersuchungen kein »Riickfall in mentalistische Bedeu-
tungstheorien« (Oliver R. Scholz, Wie schlimm ist Bedeutungs-
blindheit? Zur Kernfrage von PU Il xi, in: E. v. Savigny/O. R. Scholz
(Hg), Wittgenstein tiber die Seele, Frankfurt am Main 1995, S. 213-
232, S. 231).

So unterscheidet sich eben das Fremdsprachenlernen vom Zur-
Sprache-Kommen des Kindes. Zugleich funktioniert aber auch noch

145

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

60

61

62

63
64

146

das Sprachspiel des Ubersetzens nicht tiber absolute Bedeutungen,
die lexikalisch fixiert werden konnen, sondern iiber die Projektion
des Wortgebrauchs aus einer kulturell gebundenen Sprache in eine
andere. »Die ganze Unendliche Aufgabe des Ubersetzens« (Klaus
Reichert) sowie die unendliche Diskussion dariiber findet ihren
Ausgangspunkt in dieser Differenzierung.

Die >lebendige Metapher« soll im Folgenden als Paradigma einer be-
stimmten Form von Kreativitit aufgefasst werden, nicht als literari-
sches Stilmittel.

Hans Georg Coenen, Analogie und Metapher. Grundlegung einer
Theorie der bildlichen Rede, Berlin 2002, S. 63. Auch Donald David-
son hebt die UnregelmiBigkeit der Metaphernbildung hervor her-
vor: »Es gibt keine Vorschriften fiir das Bilden von Metaphern [...];
es gibt keine Metaphernprobe« (vgl. Donald Davidson, Was Meta-
phern bedeuten (1978), in: Anselm Haverkamp (Hg), Die paradoxe
Metapher, Frankfurt am Main 1998, S. S. 49 - 75, S. 49).

In seinen Harvard-Vorlesungen von 1967/68 spiirt Jorge Luis Bor-
ges in wunderbar antitheoretischem Duktus dem Phédnomen Meta-
pher nach. Ausgangspunkt ist ihm die Feststellung, dass obwohl es
unendlich viele Moglichkeiten zur Metaphernbildung gibt, die
wirklich gebrauchten doch scheinbar immer wieder die gleichen
sind. Tatséchlich lassen sich einige Standardmuster - das Fliefien
der Zeit, das Leben als Traum - herausarbeiten, die dominieren.
Man meint eine Technik der Metaphernbildung entdeckt zu haben,
die sehr wohl nach Regelmafiigkeiten strukturiert ist. In der selbst
schon dichterisch sensiblen Beobachtung der konkreten Metaphern
durch Borges aber wird die unvergleichliche Einzigartigkeit jenseits
des Analysierbaren einer jeden dann doch evident. Das lakonisch
formulierte Ergebnis - »Sooft das Muster verwendet wird, haben
wir eine andere Variante« - ist fundamental: was die Metapher
ausmacht, ist nicht ihre Identitit, sondern das Nichtidentische in ihr
(vgl. Jorge Luis Borges, Das Handwerk des Dichters, Miin-
chen/Wien 2002, S. 35).

Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 352, § 227.
Die tote Metapher, die Metapher als rhetorisches Ornament soll an
dieser Stelle, wie schon gesagt, nicht weiter interessieren. Es geht
um die >lebendige Metapher«, wie sie Paul Ricoeur konzipiert (vgl.
La métaphore vive, Paris 1975) bzw. die >gute Metapher, von der
Martin Seel spricht (vgl. Martin Seel, Am Beispiel der Metapher.
Zum Verhiltnis von buchstéblicher und figiirlicher Rede, in: Inten-
tionalitdat und Verstehen, hg. v. Forum fiir Philosophie Bad Hom-
burg, Frankfurt am Main 1990, S. 237-272). Dabei ist gerade die sich

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

65

66

67

68

69
70

keiner Semiotisierung beugende Spannung der Metapher, nicht eine
lediglich stellvertretende Bildlichkeit wichtig. Diese Spannung wird
in Nelson Goodmans Beschreibung der Metapher als »Affare zwi-
schen einem Pradikat mit Vergangenheit und einem Gegenstand,
der sich unter Protest hingibt« (vgl. Goodman, Sprachen der Kunst,
S. 74) sehr schon deutlich.

Vgl. u.a. Ricoeur, La métaphore vive, S. 376, wo er von einem »choc
sémantique« spricht.

Cavell betont, dass die Projektion durchaus noch nicht unnatiirlich
ist (vgl. Cavell, Die Unheimlichkeit des Gewdhnlichen, S. 215).

Dass bei Wittgenstein eine ausformulierte Metapherntheorie nicht
zu finden ist, bedeutet nicht, dass dieses Thema im Zusammenhang
seiner Philosophie irrelevant wére. »It seems clear that Wittgenstein
had no explicit theory of metaphor. It is just as clear, however, that
his writings contain an implicit view of the nature and significance
of metaphorical speech«, meint Jerry H. Gill. Diese implizite Sicht-
weise will Gill anhand einer »examination of Wittgenstein's emp-
loyment of metaphor« herausarbeiten (Jerry H. Gill, Wittgenstein
and Metaphor, Washington 1981, S. 149). Im Folgenden sollen zu-
néchst die in Wittgensteins Uberlegungen zum Aspektsehen durch-
aus auffindbaren theoretisierbaren Ideen zur Metaphernproblema-
tik zusammengestellt werden.

Auf die Problematik, umstandslos von einem zweiten Teil der Phi-
losophischen Untersuchungen zu sprechen, hat Oliver R. Scholz
hingewiesen (vgl. Oliver R. Scholz, Zum Status von Teil II der >Phi-
losophischen Untersuchungens, in: v. Savigny/Scholz (Hg), Witt-
genstein iiber die Seele, S. 24-40). Zwar kann auch er den Status der
in der Werkausgabe an die Paragraphen des ersten Teils anschlie-
fienden 14 Teilstiicke nicht eindeutig klaren; die »naive Zuversicht,
mit welcher diese aber allzu hiufig einfach als »ausgereiftes Werk,
und als mit zu den PU 1-693 gehorige Untersuchungen« behandelt
werden, werde bei genauerem Hinsehen mindestens erschiittert
(Scholz, Zum Status von Teil II der >Philosophischen Untersuchun-
gen, S. 40). Thre editorische Entscheidung, die Texte in dieser Weise
zu kombinieren, konnen die Herausgeber der Philosophischen
Untersuchungen, Anscombe und Rhees, nicht gut begriinden. Da
diese Frage die hier entwickelten Gedanken aber weder stiitzt noch
gegen sie spricht, soll dem tatsdchlichen Status der im Folgenden
interpretierten Textstellen nicht weiter nachgegangen werden.
Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen II, S. 518.

Bezzel spricht vom statischen Sehen, dem er das Sehen als Hand-
lung gegentiberstellt (Bezzel, Aspektwechsel, S. 74/75.

147

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

71

72

73

74

75

76
77

148

Der Gesichtsraum kann bei Wittgenstein mit dem Wahrnehmungs-
raum gleichgesetzt werden (vgl. Chris Bezzel, Gesichtsraum. Zu
Wittgensteins Wahrnehmungstheorie, in: Kodikas/Code. Ars Se-
miotica, V. 22 (1999) Nr. 3-4, S. 277-286, S. 279, sowie Gmiir, Asthe-
tik bei Wittgenstein, S. 256).

Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen 1II, S. 543.

Im Rahmen des Entwurfs seiner allgemeinen Systemtheorie hat Ni-
klas Luhmann diesen Zusammenhang detailliert beschrieben (vgl.
insbesondere: Niklas Luhmann, Die Wissenschaft der Gesellschaft,
Frankfurt am Main 1998, Kapitel 2: Beobachten).

Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen II, S. 520. Witt-
genstein hat diese Figur bei Jastrow, Fact and Fable in Psychology
gefunden. Der Anlass zu den in den Philosophischen Untersuchun-
gen II angestellten Uberlegungen war allerdings wohl die Ausein-
andersetzung mit dem Buch Kohlers »Gestalt Psychology« von
1929. Wittgenstein nimmt die gegen das behavioristische Reiz-
Reaktionsschema gerichteten Gedanken Kéhlers auf und grenzt sich
zugleich gegen sie ab. Insbesondere kritisiert er dessen Auffassung,
Organisation sei - wie die Farben und Formen - ein Attribut der
Gestalt. Damit werde letztere zum inneren Objekt. Die bei Kohler
sich hieraus ergebende Rede von zwei visuellen Realitdten lehnt
Wittgenstein ab. Gegen sie ist seine haufig nur in paradoxen Formu-
lierungen mogliche Beschreibung des Phanomens >Aspektwechsel«
gerichtet (vgl zur Auseinandersetzung Wittgensteins mit der Ge-
staltpsychologie Monk, Wittgenstein, S. 539-544, sowie Gmiir, As-
thetik bei Wittgenstein, S. 256).

Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen II, S. 528. Witt-
genstein unterscheidet zwischen einem Hasen und einem Bild-
gegenstand >Hase«, dem Bildhasen (vgl. Wittgenstein, Philosophi-
sche Untersuchungen II, S. 520). An dieser Stelle kann das der Ein-
fachheit halber tibergangen werden.

Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen II, S. 518.

Wenn an dieser Stelle vom >reinen Sehen« gesprochen wird, ist dies
lediglich als Analysebegriff zu verstehen. Das >reine Sehenc ist keine
mogliche Perzeptionsform, weil in ihm keine Ganzheiten ausgebil-
det werden konnten, sich somit alles in nicht mehr perzipierbare
Komplexitdt auflgsen wiirde. Wittgenstein selbst hebt die Verqui-
ckung von Sehen und Denken so nicht zuletzt deshalb hervor
(Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen II, S. 549), um zu
zeigen, dass es die reine Wahrnehmung nicht gibt (Gmiir, Asthetik
bei Wittgenstein, S. 256).

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

78

79
80
81

82

83

84

85

»Der Aspektwechsel eréffnet, pathetisch ausgedriickt, neu den
Raum, die Dimension der Moglichkeit, der Variation, der Alternati-
ve« (Bezzel, Aspektwechsel, S. 83).

Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen II, S. 524.

Vgl. Wittgenstein, Uber Gewissheit, § 94, S. 139.

Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, § 66, S. 277. Witt-
genstein formuliert diesen Satz im Rahmen der Uberlegungen zum
Phianomen der Familiendhnlichkeit. Trotzdem kann man in ihm die
Maxime fiir die gesamte Spétphilosophie (wenn nicht die gesamte
Philosophie Wittgensteins tiberhaupt) sehen. Im zweiten Teil der
Philosophischen Untersuchungen kommt dieses Insistieren auf das
Schauen, das Hinsehen insbesondere im Zusammenhang der Uber-
legungen zum Aspektwechsel wieder (vgl. u.a. S. 539).

Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen II, S. 528. Es
scheint kein Zufall, dass Wittgenstein hier auch begrifflich das
Staunen aus dem philosophisch auf der Schwelle zwischen friither
und spéter Phase stehenden Vortrag tiber Ethik wieder aufnimmt.
Das Erleben des Ethischen als des Unsagbaren, des Mystischen hat
hier dieses Staunen zur Folge. So ist es ein Indiz fiir das Erleben des
philosophisch eigentlich Relevanten. Parallel hierzu kann auch das
Staunen im Zusammenhang mit dem Aspektwechsel als Hinweis
darauf gelesen werden, dass dieser selbst als der Blick auf die eige-
ne Bedingtheit das letztliche Ziel der Wittgensteinschen Spétphilo-
sophie ist. Das Seherleben ist so mehr als das Wissen der Stand-
punktrelativitit, welches sich aus ihm ergibt (vgl. Wittgenstein, Phi-
losophische Untersuchungen II, S. 537).

Chris Bezzel sieht hierin den Ankniipfungspunkt an das Aistheti-
sche des Tractatus, aus dessen Erfahrung heraus klar wird, dass al-
les, was durch die Sprache beschrieben werden kann, nie absolut ist,
anders sein konnte (Bezzel, Aspektwechsel, S. 83). Auch Gmiir sieht
diese Verbindung gegeben, wenn er schreibt: »Totalitidt wird in der
asthetischen Anschauung sub specie aeternitatis im Aspekt gefiihlt«
(Gmiir, Asthetik bei Wittgenstein, S. 252).

Paul Ricoeur sieht den sens métaphorique gerade in der Spannung
zwischen le sens impertinent und le sens lexicalisé verortet. Nur
durch diese Impertinenz in Bezug auf das Gewohnte, Lexikalisier-
bare ist es der Metapher moglich, »des nouveaux aspects de la
réalité« zugénglich zu machen (Ricoeur, La métaphore vive, S. 370).
Spitestens hier wird deutlich, weshalb oben bereits gesagt wurde,
dass der Umgang mit der Frage nach Sagen und Zeigen im Rahmen
der architektonischen Arbeit der Jahre 1926-1929 seine philosophi-
sche Parallele im Sprachspielkonzept finden sollte. Tatsachlich ist

149

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

86
87

88

89
90

das Stimmige der Proportionen in der Architektur mit dem Stimmi-
gen, dem Funktionieren des Sprachspiels vergleichbar: Beides be-
stimmt sich aus dem Kontext aus der Situation ohne Riickgang auf
ein letztes Standardbauteil bzw. eine letzte Begriindung. Eine solche
Stimmigkeit, ein solches Funktionieren ist aber in seiner situations-
abhédngigen Gemachtheit nur spiirbar zu machen, indem das Ge-
wohnte irritiert wird, wie es mit Hilfe der versetzt angebrachten
Klinke im Palais Stonborough gelingt. Auch im Rahmen seiner
Spatphilosophie macht Wittgenstein selbst diese Implikation nicht
explizit. Allerdings, so die hier gemachte Annahme, zeigt er sie
durch seine philosophische Praxis, in der Schreibweise der Philoso-
phischen Untersuchungen.

Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen II, S. 556.

Dass das Scheitern hier nicht negativ gesehen werden darf, man
vielmehr Vom Nutzen des Scheiterns sprechen muss, macht Heinz
Brunner in seiner bereits erwéhnten, gleichnamigen Studie deutlich.
So entwickelt beispielsweise Paul Ricoeur sein Modell der lebendi-
gen Metapher als Verkettung zweier im Normalfall nicht zusam-
mengehoriger semantischer Felder aus deren Reibung die genuin
metaphorischen Funken entstehen, welche den erweiterten Hori-
zont, der die Metapher vom gewohnten Gebrauch der Worter ab-
setzt, momentweise ausleuchten. Auch Ricoeur hilt somit den Zu-
sammenbruch des wortlichen Sinns als Voraussetzung des meta-
phorischen Effekts fiir notwendig. Zugleich aber ist klar, dass die
metaphorisch erweiterte Perspektive nur eine momentweise zu er-
fahrende sein kann. Die Spannung zwischen dem Gewohnten und
dessen neuer Konstellation in der Metapher ist das, was ausgehal-
ten werden muss. Sie ist im doppeldeutigen ist/ist nicht der Meta-
pher zu lokalisieren, die an die Ambiguitdt des Wittgensteinschen
»Sehen als...< erinnert (Ricoeur entwickelt diese Gedanken anhand
seiner Begriffe >signification secondaire< und >tension« insbesondere
im 4. Kapitel von La métaphore vive: L intersection des sphéres de
discours). In diesem Sinne realisiert jede wahrgenommene Meta-
pher einen Aspektwechsel, ist das in der Metapher Prédsente und
zugleich nicht Greifbare diese Unbestimmtheit des Ubergangs (vgl.
auch Bezzel, »Philosophie diirfte man eigentlich nur dichten«, S.
166).

Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen II, S. 557.

Roland Barthes spricht davon, dass der Sinn am Menschen klebe
(vgl. Roland Barthes, Weisheit der Kunst, in: Ders., Der entgegen-
kommende und der stumpfe Sinn, Frankfurt am Main 1990, S. 187 -
203, S. 193).

150

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

91 Manfred Frank nennt es daher das transzendentale Sprachspiel,
welches - wie die lebendige Metapher(!) - bedeutungslos ist, als es
sich vom Sprachcode innovativ entfernt. Das Aussprechbare griin-
det im Nicht-Aussprechbaren, ist nur vor diesem als Hintergrund
moglich (vgl. Frank, Wittgensteins Weg in die Dichtung, S. 26).

Wittgensteins eigene philosophische Praxis

1 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, S. 231.

Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, S. 231. Insofern hat
Manfred Frank recht, wenn er hervorhebt, dass Wittgensteins Stil in
den Philosophischen Untersuchungen »nicht kontingenterweise,
sondern von Natur aus fragmentarisch-apercuhaft« ist (Frank, Witt-
gensteins Gang in die Dichtung, S. 49). So sehr man an Wittgen-
steins Philosophie auch theoretisch produktiv anschlieflen kann - es
war wohl weniger ein »Ungliick, dass ihn niemand zu seinen Leb-
zeiten zwang, seine Ideen systematisch zu entwickeln« (Mersch,
Gespréche tiber Wittgenstein, S. 151), als vielmehr eben eine Un-
moglichkeit.

3  Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, S. 231.

4  Wittgenstein holt, so kann die Vorgehensweise der Philosophischen
Untersuchungen interpretiert werden, den Leser bei dessen Vorver-
standnis ab, nimmt seine auf die Theorie zielende Denkbewegung
auf und lasst sie sodann ins Leere laufen (vgl. Brunner, Vom Nut-
zen des Scheiterns, S. 95). Joachim Schulte nennt diese Strategie
Wittgensteins Fallenstellen. Er erzihlt uns eine Geschichte, in deren
innere Logik wir hineinschlittern, und ldsst uns letztlich in eine
Sackgasse laufen (Mersch, Gespriche iiber Wittgenstein, S. 111). Mit
James C. Edwards kénnte man Wittgensteins Philosophieren als
gestisches Philosophieren verstehen, dem es letztlich nicht um theo-
retische Aufklaerung, sondern darum, in Richtung eines Weges raus
aus der Verwirrung iiber die eigene Sprache zu gestikulieren: »He
forces us again and again to see the pernicious absurdity of many of
our familiar patterns of thinking and of the forms of life consonant
with them. And at the same time he gestures toward a way out«
(James C. Edwards, Ethics without Philosophy. Wittgenstein and
the Moral Life, Florida 1982, S. 2). Fiir Edwards selbst bedeutet das
allerdings auch, dass seine eigene Interpretation letztlich nicht als
theoretische Erklarung funktionieren kann. Stattdessen will er auch
sein eigenes Buch verstanden wissen als eine »series of gestures, po-

151

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

N

152

inting the reader back to the work [Wittgensteins Werk, FG] itself«
(Edwards, Ethics without Philosophy, S. 9).

Tatsédchlich war es eine von mehreren Seiten bezeugte Begabung
Wittgensteins, Fragen und Probleme aller moglichen Art stidndig
aus neuen Perspektiven zu betrachten. Im Rahmen der Spétphilo-
sophie wird dieser stindige Perspektivwechsel, das Drehen und
Wenden, das Spielen mit dem verhandelten Problem, so konnte
man sagen, methodifiziert. Der Umgang mit der im ersten Paragra-
phen der Philosophischen Untersuchungen zitierten Stelle aus Au-
gustinus«< Bekenntnissen ist ein ja bereits ausfiihrlich erldutertes Bei-
spiel. Aber auch am Umgang mit einzelnen Begriffen, wie dem des
Lesens, kann dieses Vorgehen sehr gut illustriert werden (vgl. Vos-
senkuhl, Wittgenstein, S. 56ff). Dass dies fiir die Umgebung nicht
immer leicht mitzumachen war, bekamen nicht nur die am Bau des
Palais Stonborough beteiligten Arbeiter und Ingenieure zu spiiren.
»Er hat die grofie Gabe, alles immer wieder neu zu sehen«, meint
Friedrich Waismann und setzt hinzu: »Aber das zeigt auch, wie
schwierig es ist, mit ihm zusammenzuarbeiten, da er immer wieder
momentanen Eingebungen folgt und niederreifit, was er gerade zu-
vor aufgebaut hatte« (Waismann in einem Brief an Schlick vom
9.8.1934, zit. nach: Monk, Wittgenstein, S. 363).

Vgl. Mersch, Was sich zeigt, S. 31.

Mersch, Was sich zeigt, S. 32.

Chris Bezzel zieht gerade vor diesem Hintergrund die Parallele
zwischen Philosophie und Kunst, die er in einer Notiz von 1930 aus
den Vermischten Bemerkungen auch explizit zu finden meint (vgl.
Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen, S. 456). So gelangt er zu
der Charakterisierung Wittgensteins als eines >parapoetischen Phi-
losophenc (vgl. Bezzel, »Philosophie diirfte man eigentlich nur dich-
ten«, S. 154). Die anhaltende Bemiithung um immer wieder neue
Aspekte und darin um eine Art Perpetuierung des Aspektwechsels
macht Wittgenstein iiber den fiir einen Philosophen notwendigen
argumentativen Kern hinausgehend zu einem Dichter. Denn was ist
Poesie, was ist Kunst tiberhaupt anderes, als die »Produktion von
Aspektwechsel«? (Chris Bezzel, Aspektwechsel. Kunst nach Witt-
genstein, in: Form in der Gegenwartskunst, hg. V. E. List/M.
Strauss, Wien 1989, S. 73-93, S. 73). Es wire durchaus interessant,
die Bedeutung dieser impliziten, praktizierten >Asthetik< - in dem
hier verwendeten Vokabular miisste man eher von >Aisthetik< spre-
chen - auch fiir die Rezeption Wittgensteins und seines Werks
durch die Kunst genauer zu untersuchen. Uber den Reiz der bizar-
ren Biographie, der Aura des Genies hinaus koénnte hier ein weniger

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

10
11
12

13

im Anekdotischen verhafteter Grund fiir die Aufnahme des Pha-
nomens Wittgenstein durch alle Kunstsparten hindurch liegen. (So
reicht das Interesse von der Poesie Bachmanns tiber die Texte
Handkes und Bernhards bis zu so mystifizierenden Schriften wie
»Das Wittgenstein-Programm« von Philip Kerr; von Installationen
wie >Der Watschen-Diskurs«< Uli Winters und Frank Fietzeks tiber
die mittlerweile klassisch zu nennende filmische Adaption durch
Derek Jarman bis zu den tiberraschenden musikalischen Umsetzun-
gen insbesondere des Tractatus-Textes durch M. A. Nyminen.)

In dieser Hinsicht ist Wittgenstein ein philosophischer Kiinstler:
»Not poetry or art, those hopelessly indeterminate categories, but
artistic practice - this is what concerns Wittgenstein«, wie Marjorie
Perloff es auf den Punkt bringt (Marjorie Perloff, Wittgenstein«s
Ladder. Poetic Language and the Strangeness of the Ordinary, Chi-
cago/London 1996, S. 73).

Wittgenstein, Tractatus, S. 85, 6.54.

Wittgenstein, Tractatus, S. 32, 4.112.

Man kann die Sidtze des Tractatus somit nicht verstehen; aber man
kann die Uberwindungsbewegung seiner Sitze mitgehen und dann
eben sehen, wohin Wittgenstein zeigt (vgl. Majetschak, Wittgen-
steins Denkweg, 126). In dieser Zeigedimension scheint mir auch je-
ner Unterschied zu liegen, welchen Chris Bezzel zwischen linearen
Texten und dreidimensionalen Texturen entwickelt: Letztere kon-
nen dabei als im weiten Sinne literarische Texte bezeichnet werden,
welche tiber die reine Argumentation hinausgehen (Bezzel, Bild,
Satz, Text, S. 82).

»In dieser Sphire von Sinn und Wert gibt es keine Tatsachen und
keine echten Aussagen - sie gleichwohl machen zu wollen, fithrt zu
Unsinnigem, Paradoxem oder zur Poesie« (Janik/Toulmin, Witt-
gensteins Wien, S. 262). So ist es kaum verwunderlich, dass Gunter
Gebauer im Tractatus ein Stiick konkreter Poesie sieht und Chris
Bezzel fordert, ihn als Gedicht zu lesen (Bezzel, »Philosophie diirfte
man eigentlich nur dichten, S. 153). Und zugleich wird so auf die
letztlich paradoxale, die sagende Sprache an ihre Grenze bringende
und zugleich zeigend tiberschreitende Struktur bereits des Tractatus
aufmerksam gemacht. Wer auf das Mystische zielt, muss in die
paradoxe Formulierung ausweichen (vgl. Watzka, Sagen und Zei-
gen, S. 89).

Diese grundlegende Rolle des Paradox schon in Wittgensteins frii-
her Philosophie und sein Bemiihen darum, mit seiner Hilfe den
Raum des Unsagbaren aufzustofien, zeigt, dass Theodor W. Ador-
nos Vorwurf, Wittgenstein wolle sich einfach auf das Sagbare zu-

153

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

14

154

riickziehen, wo es doch gerade die Aufgabe der Philosophie sei,
mindestens zu versuchen, das Unsagbare zu sagen, am eigentlichen
Punkt vorbeigeht (vgl. Theodor W. Adorno, Philosophische Termi-
nologie, Frankfurt am Main 1973, S. 82).

Wittgenstein, Tractatus, S. 85, 6.54. Die Problematik, die damit zu-
sammenhingt, dass diese neue Sicht mit Hilfe unsinniger Sétze er-
langt werden soll, hat Logi Gunnarsson in: Wittgensteins Leiter. Be-
trachtungen zum Tractatus, Berlin 2000, ausfiihrlich diskutiert. Die
Frage ist insbesondere, inwiefern die Trennung von Sinn und Un-
sinn im Tractatus eine allgemeine Kompetenz sein kann, welche
dem Leser vermittelt wird. Die Problematik scheint v.a. darin zu
liegen, dass die meisten Typen von Tractatus-Interpretationen Witt-
gensteins Erkldarung seiner Sitze als Unsinn zwar hinnehmen, sie
aber dennoch sinnig interpretieren. Die Kompetenz, die der Leser
lernt, wird klassisch als kognitives Muster verstanden, welches in
bestimmten Situationen zu deren Beurteilung herangezogen werden
kann. Ebenso wird der Vorgang des Lernens rational bestimmt, also
als die schrittweise Annahme einer neuen, argumentativ begriind-
baren Uberzeugung. Der entscheidende Wechsel von der Referenz-
ebene des Geistes auf die des Leibes wird somit letztlich nicht mit-
bedacht. Auch ohne den expliziten Riickgriff auf die Bedeutung der
Referenzebenen kritisiert Gunnarsson im Anschluss an James Co-
nant und Cora Diamond diese klassischen Tractatus-Lektiiren als zu
indifferent gegeniiber der Bedeutung des Unsinnigkeitsverdikts
und gelangt so zu einer Leseweise des Textes, welche iiber die ihm
inhédrente Prozesshaftigkeit dessen Zeigedimension in ihre Rechte
setzt: »Der Tractatus wurde geschrieben, um dem Leser etwas iiber
sich selbst beizubringen: namlich, daf er zu einer gewissen Illusion
neigt. Dieses Ziel soll dadurch erreicht werden, dafs der Leser -
wihrend der Lektiire des Werkes - in diese Illusion hineingezogen
wird, um spater zu erkennen, daf es eine Illusion war« (S. 95). Was
mithin erworben wird, ist keine verfiigbare Kompetenz. Vielmehr
ist die Erkenntnis der eigenen Neigung zu Illusionen der Eindruck,
der vom Durchgang durch den Text, vom Lektiireerlebnis in der Er-
innerung bleibt. Er ist es, so konnte man Gunnarsson in die vorste-
henden Uberlegungen einbinden, der einen nun immer wieder an
die relative Armut der vernunftbasierten Weltorganisation gegen-
tiber der Komplexitit des Realen erinnert. In diesem Sinne prakti-
ziert Wittgenstein seine Methode nicht erst mit der grammatischen
Methode, wie er es explizit sagt (Wittgenstein, Wittgenstein und der
Wiener Kreis, S. 183f), sondern bereits im Tractatus. Vgl. fiir eine
umfassendere Diskussion der Tractatus-Interpretation im Gravita-

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

15

16

17

tionsfeld des >New Wittgenstein« Jorg Volbers« Artikel: Philosophie
als Lehre oder Tétigkeit? Uber eine neue Lesart des >Tractatuse, in:
Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie, 2/2006, S. 153-170.

Das meinen u.a. auch Monk, Wittgenstein, S. 323, Joachim Schulte
in: Mersch, Gespriche iiber Wittgenstein, S. 103, und Watzka, Sagen
und Zeigen, S. 24.

Auch etymologisch lasst sich die enge Verbindung von Sagen und
Zeigen herleiten, so iiber das lateinische dico, dessen griechische
Wourzel detcvupt auch zeigen und sehen lassen bedeutet.

Vgl. zur Frage nach Wittgensteins kiinstlerischem Philosophieren:
>Philosophie kann nie Theorie sein.< Ein Gesprédch mit Allan Janik
tiber Begriff und Praxis der Philosophie bei Wittgenstein, in: Gop-
pelsroder (Hg), Wittgensteinkunst, S. 127-143.

155

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Abkiirzungen
FAZ = Frankfurter Allgemeine Zeitung.

KSA = Friedrich Nietzsche, Sidmtliche Werke. Kritische Studienausgabe
in 15 Binden, hg. v. G. Colli/ M. Montinari, Miinchen 1999.

WA = Ludwig Wittgenstein, Werkausgabe in acht Binden, Frankfurt
am Main 1984 - 1989.

Primarliteratur Wittgenstein

Nedo, Michael (Hg), Wiener Ausgabe, Wien 1994ff.
Wittgenstein, Ludwig, Wiener Ausgabe Bd. 3.
Wittgenstein, Ludwig, Wiener Ausgabe Bd. 6: The Big Typescript.

Wittgenstein, Ludwig, Werkausgabe in acht Binden, Frankfurt am
Main 1984-1989.

Wittgenstein, Ludwig, Tractatus logico-philosophicus, in: WA Bd. 1, S.
7-85.

Wittgenstein, Ludwig, Tagebricher 1914-1916, in: WA Bd. 1, S. 87-187.

Wittgenstein, Ludwig, Aufzeichnungen iiber Logik, in: WA Bd. 1, S.
188-208.

Wittgenstein, Ludwig, Philosophische Untersuchungen I, in: WA Bd. 1,
S. 235-485.

Wittgenstein, Ludwig, Philosophische Untersuchungen II, in: WA Bd. 1,
S. 487-580.

Wittgenstein, Ludwig, Philosophische Bemerkungen, WA Bd. 2.

Wittgenstein, Ludwig, Wittgenstein und der Wiener Kreis, WA Bd. 3.

157

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

Wittgenstein, Ludwig, Blaues Buch, WA Bd. 5.

Wittgenstein, Ludwig, Uber Gewissheit, in: WA Bd. 8, S. 113-257.

Wittgenstein, Ludwig, Vermischte Bemerkungen, in: WA Bd. 8, S. 445-
573.

Wittgenstein, Ludwig, Bemerkungen iiber Frazers >The Golden Boughs,
in: R. Wiggershaus (Hg), Sprachanalyse und Soziologie. Die so-
zialwissenschaftliche Relevanz von Wittgensteins Sprachphilo-
sophie, Frankfurt am Main 1975, S. 37-57.

Wittgenstein, Ludwig, Vortrag iiber Ethik, in: Ders., Vortrag iiber
Ethik und andere kleine Schriften, hg. v. J. Schulte, Frankfurt am
Main 1991, S. 9-19.

Wittgenstein, Ludwig, Bemerkungen tiber logische Form, in: Ders., Vor-
trag tiber Ethik und andere kleine Schriften, hg. v. J. Schulte,
Frankfurt am Main 1989, S. 20-28.

Wittgenstein, Ludwig, Briefwechsel mit B. Russell, G.E. Moore, ].M.
Keynes, F.P. Ramsey, W. Eccles, P. Engelmann und L. von Ficker,
hg. v. B.F. McGuinness/G.H. von Wright, Frankfurt am Main
1980.

Sekundarliteratur

Abel, Glinter, Logik und Asthetik, in: Nietzsche-Studien 16 (1987), S.
112-148.

Adorno, Theodor W., Philosophische Terminologie, Frankfurt am Main
1973.

Aicher, Otl, wittgenstein als architekt, in: Vossenkuhl, Von Wittgen-
stein lernen, S. 193-212.

Augustinus, Bekenntnisse, hg. v. K. Flasch/B. Mojsisch, Stuttgart
2000.

Barthes, Roland, Lektion/Lecon. Antrittsvorlesung am Collége de France.
Gehalten am 7. Januar 1977, Frankfurt am Main 1980.

Barthes, Roland, Weisheit der Kunst, in: Ders., Der entgegenkommen-
de und der stumpfe Sinn, Frankfurt am Main 1990, S. 187-203.
Bezzel, Chris, Aspektwechsel. Kunst nach Wittgenstein, in: Form in der
Gegenwartskunst, hg. v. V. E. List/ M. Strauss, Wien 1989, S. 73-

93.

Bezzel, Chris, Bild, Satz, Text. Wittgenstein und die (neue) Philosophie,
in: Schmidt-Dengler u.a., Wittgenstein Und. Philosophie - Litera-
tur, S. 69-87.

Bezzel, Chris, Gesichtsraum. Zu Wittgensteins Wahrnehmungstheorie, in:
Kodikas/Code. Ars Semiotica, V. 22 (1999) Nr. 3-4, S. 277-286.
Bezzel, Chris, »Philosophie diirfte man eigentlich nur dichten.« Uber
Ludwig Wittgenstein, in: R. Faber/B. Naumann (Hg), Literarische
Philosophie - Philosophische Literatur, Wiirzburg 1999, S. 153-

168.

158

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Bohrer, Karl Heinz, Zeit und Imagination. Das absolute Prisens der Lite-
ratur, in: Ders., Das absolute Prdsens. Die Semantik &sthetischer
Zeit, Frankfurt am Main 1994, S. 143-183.

Borges, Jorge Luis, Das Handwerk des Dichters, Miinchen/Wien 2002.

Bourdieu, Pierre, Die Regeln der Kunst. Genese und Struktur des literari-
schen Feldes, Frankfurt am Main 2001.

Bourdieu, Pierre, Der Habitus als Vermittlung zwischen Struktur und
Praxis, in: Ders., Zur Soziologie der symbolischen Formen, Frank-
furt am Main 92002, S. 125-158.

Bouveresse, Jacques, Was ist eine Regel?, in: G. Gebauer/Chr. Wulf
(Hg), Praxis und Asthetik. Neue Perspektiven im Denken Pierre
Bourdieus, Frankfurt am Main 1992, S. 41-56.

Bouveresse, Jacques, Poesie und Prosa. Wittgenstein iiber Wissenschaft,
Ethik und Asthetik, Diisseldorf 1994.

Brunner, Heinz, Vom Nutzen des Scheiterns. Eine literaturwissenschaftli-
che Interpretation von L. Wittgenstein Philosophischen Untersuchun-
gen, Bern 1985.

Cavell, Stanley, Die Unheimlichkeit des Gewchnlichen und andere philo-
sophische Essays, hg. v. D. Sparti/E. Hammer, Frankfurt am Main
2002.

Chauviré, Christiane, Voir le visible: la seconde philosophie de Wittgens-
tein, Paris 2003.

Coenen, Hans Georg, Analogie und Metapher. Grundlegung einer Theo-
rie der bildlichen Rede, Berlin 2002.

Davidson, Donald, Was Metaphern bedeuten (1978), in: A. Haverkamp
(Hg), Die paradoxe Metapher, Frankfurt am Main 1998, S. S. 49-
75.

Drury, Maurice O’Connor, Bemerkungen zu einigen Gesprichen mit
Wittgenstein, in: Rhees, Portréts und Gespréche, S. 117-142.

Drury, Maurice O"Connor, Gespriche mit Wittgenstein, in: Rhees, Por-
tréts und Gesprache, S. 142-235.

Edwards, James C., Ethics without Philosophy. Wittgenstein and the
Moral Life, Florida 1982.

Engelmann, Paul, Ludwig Wittgenstein. Briefe und Begegnungen, hg. v.
B. McGuinness mit einem Vorwort von J. Schichter,
Wien/Miinchen 1970.

Fann, Kuang Tih (Hg), Ludwig Wittgenstein: The Man and his Philoso-
phy, New Jersey 1969.

Febvre, Lucien, Der Mensch in seiner Zeit. Der Franzose in der Renais-
sance, in: Ders., Der neugierige Blick. Leben in der franzosischen
Renaissance, Berlin 1989, S. 15-34.

Febvre, Lucien, Das Problem des Unglaubens im 16. Jahrhundert. Die Re-
ligion des Rabelais, Stuttgart 2002.

Frank, Manfred, Wittgensteins Gang in die Dichtung, in: Frank/Soldati,
Wittgenstein, S. 8-72.

159

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

Frank, Manfred/Soldati, Gianfranco, Wittgenstein. Literat und Philo-
soph, Pfullingen 1989.

Friedrich, Hugo, Die Struktur der modernen Lyrik. Von der Mitte des
neunzehnten bis zur Mitte des zwanzigsten Jahrhunderts (1956),
Reinbek bei Hamburg 1985.

Gabriel, Gottfried, Logik als Literatur? Zur Bedeutung des Literarischen
bei Wittgenstein, in: Merkur 32 (1978) 359, S. 353-362.

Gebauer, Gunter, Wortgebrauch, Sprachbedeutung. Beitrige zu einer
Theorie der Bedeutung im Anschluf$ an die spitere Philosophie Ludwig
Wittgensteins, Miinchen 1971.

Gebauer, Gunter u.a., Wien. Kundmanngasse 19. Bauplanerische, mor-
phologische und philosophische Aspekte des Wittgenstein-Hauses,
Miinchen 1982.

Gebauer, Gunter, Die Syntax des Schweigens, in: Gebauer u.a., Wien.
Kundmanngasse 19, S. 220-238.

Gebauer, Gunter, Taktilitit und Raumerfahrung bei Wittgenstein, in:
Arch+. Zeitschrift fiir Architektur und Stddtebau Nr. 157, Sep-
tember 2001, S. 91-98.

Gill, Jerry H., Wittgenstein and Metaphor, Washington 1981.

Gmiir, Felix, Asthetik bei Wittgenstein. Uber Sagen und Zeigen, Frei-
burg/Miinchen 2000.

Good, Paul, Maurice Merleau-Ponty. Eine Einfiihrung, Diissel-
dorf/Bonn 1998.

Goodman, Nelson, Sprachen der Kunst. Entwurf einer Symboltheorie,
Frankfurt am Main 1998.

Goppelsroder, Fabian, Das Palais Stonborough. Wittgenstein als Archi-
tekt seiner Spitphilosophie. Mit Abbildungen von Maja Weyermann in:
Goppelsroder (Hg), Wittgensteinkunst, S. 27-46.

Goppelsroder, Fabian (Hg), Wittgensteinkunst. Anndherungen an eine
Philosophie und ihr Unsagbares, Berlin 2006.

Goppelsroder, Fabian, Sraffas Geste. Zur spéten Philosophie Wittgen-
steins, in: Merkur. Deutsche Zeitschrift fiir européisches Denken
697 (2007), S. 405-413.

Gunnarsson, Logi, Wittgensteins Leiter. Betrachtungen zum Tractatus,
Berlin 2000.

Habermas, Jiirgen, Sprachspiel, Intention und Bedeutung. Zu Motiven
bei Sellars und Wittgenstein, in: R. Wiggershaus (Hg), Sprachana-
lyse und Soziologie. Die sozialwissenschaftliche Relevanz von
Wittgensteins Sprachphilosophie, Frankfurt am Main 1975, S.
319-340.

Hacker, Peter M.S., Einsicht und Tiuschung. Wittgenstein iiber Philoso-
phie und die Metaphysik der Erfahrung, Frankfurt am Main 1978.
Halais, Emmanuel, Wittgenstein et L'Enigme de L’Existence, Paris 2007.
Hintikka, Merrill B./Hintikka, Jaakko, Untersuchungen zu Wittgen-

stein, Frankfurt am Main 1990.

160

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Ishiguro, Hidé, Namen. Gebrauch und Bezugnahme (1969), in: Schulte,
Texte zum Tractatus, S. 96-135.

Janik, Allan/Toulmin, Stephen, Wittgensteins Wien, Miinchen/Wien
1984.

Janik, Allan, Assembling Reminder: Studies in the Genesis of Wittgen-
stein’s Concept of Philosophy, Stockholm 2006.

Janik, Allan, »Philosophie kann nie Theorie sein.« Ein Gesprich mit Allan
Janik idiber Begriff und Praxis der Philosophie bei Wittgenstein, in:
Goppelsroder (Hg), Wittgensteinkunst, S. 127-143.

Kambartel, Friedrich, Wittgensteins spite Philosophie. Zur Vollendung
von Kants Kritik der wissenschaftlichen Aufklirung, in: Ders., Philo-
sophie der humanen Welt. Abhandlungen, Frankfurt am Main
1989, S. 146-159.

Kenny, Anthony, Wittgenstein, Frankfurt am Main 1974.

Kienzler, Wolfgang, Wittgensteins Wende zu seiner Spitphilosophie
1930-1932. Eine historische und systematische Darstellung, Frankfurt
am Main 1997.

Kopping, Klaus-Peter/Rao, Ursula, Zwischenriume, in: E. Fischer-
Lichte u.a., Ritualitit und Grenze, Tiibingen/Basel 2003, S. 235-
250.

Kréamer, Sybille, Sprache, Sprechakt, Kommunikation. Sprachtheoretische
Positionen des 20. Jahrhunderts, Frankfurt am Main 2001.

Lalla, Sebastian, Solipsismus bei Ludwig Wittgenstein. Eine Studie zum
Friih- und Spitwerk, Frankfurt am Main u.a. 2003.

de Lara, Philippe, Wittgenstein: une philosophie musicale?, in: Rue Des-
cartes 39. Revue College International de Philosophie. Wittgen-
stein et I"art, Paris 2004, S. 41-55.

Latour, Bruno, Die Hoffnung der Pandora. Untersuchungen zur Wirk-
lichkeit der Wissenschaft, Frankfurt am Main 2000.

Le Goff, Jacques, Eine mehrdeutige Geschichte, in: U. Raulff (Hg), Men-
talitdten-Geschichte. Zur historischen Rekonstruktion geistiger
Prozesse, Berlin 1987, S. 18-32.

Lecerf, Christine, Quelques feuillets de pensée dans le sac a dos de Witt-
genstein, in: Europe. Revue littéraire mensuelle. Wittgenstein, Ok-
tober 2004, Nr. 906, S. 3-11.

Leitner, Bernhard, The Architecture of Ludwig Wittgenstein. A Docu-
mentation. With excerpts from the Family Recollections by Hermine
Wittgenstein, Halifax 1973.

Leitner, Bernhard, Greifen, Griffe, Fehlgriffe, in: FAZ, 21. Februar 1996,
Nr. 44, S. N6.

Leitner, Bernhard, Wittgensteins Griff. Notizen, in: Arch+. Zeitschrift
fiir Architektur und Stidtebau Nr. 157, September 2001, S. 72/73.

Leitner, Bernhard, Das Wittgenstein Haus, in: Arch+. Zeitschrift fiir
Architektur und Stadtebau, Nr. 157, September 2001, S. 76-87.

Lévy-Bruhl, Lucien, Das Denken der Naturvélker (1910), Leipzig 1921.

161

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

Loos, Adolf, Ornament und Verbrechen, in: Ders., Ornament und Ver-
brechen. Ausgewaihlte Schriften. Die Originaltexte, hg. v. A.
Opel, Wien 2000, S. 192-202.

Loos, Adolf, Uber Josef Hoffmann. 1931, in: Ders., Ornament und Ver-
brechen. Ausgewdhlte Schriften, hg. v. A. Opel, Wien 2000, S.
232/233.

Luhmann, Niklas, Soziale Systeme. Grundrif$ einer allgemeinen Theorie,
Frankfurt am Main 1987.

Luhmann, Niklas, Die Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt am Main
1997.

Luhmann, Niklas, Die Wissenschaft der Gesellschaft, Frankfurt am
Main 31998.

Majetschak, Stefan, Ludwig Wittgensteins Denkweg, Miinchen 2000.

Malcolm, Norman, Sprache und Gegenstinde (1986), in: Schulte, Texte
zum Tractatus, S. 136-155.

McGuinness, Brian, Nachwort des Herausgebers, in: Engelmann, Lud-
wig Wittgenstein, S. 115-125.

McGuinness, Brian, Wittgensteins frithe Jahre, Frankfurt am Main
1988.

McGuinness, Brian, Der Grundgedanke des >Tractatus’, in: Schulte, Tex-
te zum Tractatus, S. 32-48.

McGuinness, Brian, Die Mystik des >Tractatus’, in: Schulte, Texte zum
Tractatus, S. 165-191.

Merleau-Ponty, Maurice, Le philosophe et son ombre, in: Ders., Signes,
Paris 1960, S. 259-295.

Mersch, Dieter (Hg), Gespriche tiber Wittgenstein, Wien 1991.

Mersch, Dieter, Was sich zeigt. Materialitit, Prisenz, Ereignis, Miinchen
2002.

Monk, Ray, Wittgenstein. Das Handwerk des Genies, Stuttgart 2000.

Nedo, Michael, Einleitung zum 1. Band der Wiener Ausgabe, Wien 1994,
S. VII-XVIII.

Nedo, Michael, Einleitung zum 3. Band der Wiener Ausgabe, Wien 1995,
S. VII-XIV.

Nedo, Michael, Einleitung zum 4. Band der Wiener Ausgabe, Wien 1995,
S. VII-XII.

Nedo, Michael, Einleitung zum 5. Band der Wiener Ausgabe, Wien 1996,
S. VII-XV.

Nietzsche, Friedrich, Vom Nutzen und Nachtheil der Historie fiir das Le-
ben, in: KSA Bd. 1, S. 243 - 334.

Nietzsche, Friedrich, Jenseits von Gut und Bése, in: KSA Bd. 5, S. 9-
243.

Nietzsche, Friedrich, Zur Genealogie der Moral, in: KSA Bd. 5, S. 245-
412.

Pascal, Fania, Meine Erinnerungen an Wittgenstein, in: Rhees, Portrits
und Gesprache, S. 35 - 83.

162

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Perloff, Marjorie, Wittgenstein’s Ladder. Poetic Language and the
Strangeness of the Ordinary, Chicago/London 1996.

Prokop, Ursula, Margaret Stonborough-Wittgenstein. Bauherrin, Intellek-
tuelle, Mdzenin, Wien u.a. 2003.

Ramsey, Frank, Rezension des >Tractatus’ (1923), in: Schulte, Texte
zum Tractatus, S. 11-31.

Rentschler, Lothar, Das Wittgensteinhaus. Eine morphologische Interpre-
tation, in: Gebauer u.a., Wien. Kundmanngasse 19, S. 77-163.

Rhees, Rush (Hg), Ludwig Wittgenstein. Portréts und Gespriche, Frank-
furt am Main 1987.

Ricoeur, Paul, La métaphore vive, Paris 1975.

Rimbaud, Arthur, Samtliche Werke. Franzdsisch und deutsch, Frankfurt
am Main 1992.

von Savigny, Eike/Scholz, Oliver R. (Hg), Wittgenstein iiber die Seele,
Frankfurt am Main 1995.

Schmidt, Burghardt, Wittgensteins Zeigemystik, in: Schmidt-Dengler
u.a., Wittgenstein Und. Philosophie - Literatur, S. 57-67.

Schmidt-Dengler, Wendelin u.a. (Hg), Wittgenstein Und. Philosophie -
Literatur, Wien 1990.

Scholz, Oliver R., Zum Status von Teil II der >Philosophischen Untersu-
chungens, in: v. Savigny/Scholz, Wittgenstein tiber die Seele, S.
24-40.

Scholz, Oliver R., Wie schlimm ist Bedeutungsblindheit? Zur Kernfrage
von PU II xi, in: v. Savigny /Scholz, Wittgenstein tiber die Seele, S.
213-232.

Schulte, Joachim (Hg), Texte zum Tractatus, Frankfurt am Main 1989.

Schulte, Joachim, Chor und Gesetz. Wittgenstein im Kontext, Frankfurt
am Main 1990.

Seel, Martin, Am Beispiel der Metapher. Zum Verhiltnis von buchstibli-
cher und figiirlicher Rede, in: Intentionalitdt und Verstehen, Frank-
furt am Main 1990, S. 237-272.

Soldati, Gianfranco, Erlebnis und Bedeutung, in: Frank/Soldati, Witt-
genstein, S. 73-141.

Spiel, Hilde, Glanz und Untergang. Wien 1866 bis 1938, Miinchen 1994.

Stenius, Erik, Wittgensteins Traktat. Eine kritische Darlegung seiner
Hauptgedanken, Frankfurt am Main 1969.

Valéry, Paul, Eupalinos oder der Architekt, Frankfurt am Main 1973.

Volbers, Jorg, Philosophie als Lehre oder als Titigkeit? Uber eine neue
Lesart des >Tractatus«, Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie 2
(2000), S. 153-170.

Vossenkuhl, Wilhelm (Hg), Von Wittgenstein lernen, Berlin 1992.

Vossenkuhl, Wilhelm (Hg), Klassiker auslegen: Ludwig Wittgenstein,
Tractatus logico-philosophicus, Berlin 2001.

Vossenkuhl, Wilhelm, Sagen und Zeigen. Wittgensteins >Hauptproblems,
in: Ders., Klassiker auslegen: Ludwig Wittgenstein, S. 35-63.

163

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

Vossenkuhl, Wilhelm, Ludwig Wittgenstein, Miinchen 22003.

Waldenfels, Bernhard, Phinomenologie als Xenologie. Das Paradox einer
Wissenschaft vom Fremden, in: Ders., Topographie des Fremden.
Studien zur Phianomenologie des Fremden, Bd. 1, Frankfurt am
Main 1999, S. 85-109.

Waldenfels, Bernhard, Responsivitit des Leibes. Spuren des Anderen in
Merleau-Pontys Leib-Denken, in: R. Giuliani (Hg), Merleau-Ponty
und die Kulturwissenschaften, Miinchen 2000, S. 305-320.

Watzka, Heinrich, Sagen und Zeigen: die Verschrinkung von Metaphysik
und Sprachkritik beim frithen und beim spiten Wittgenstein, Stuttgart
2000.

Weber, Max, Die »Objektivitiit« sozialwissenschaftlicher und sozialpoliti-
scher Erkenntnis (1904), in: Ders., Soziologie, universalgeschichtli-
che Analysen, Politik, hg. v. J. Winckelmann, Stuttgart 51973, S.
200-262.

Wijdeveld, Paul, Wittgenstein, Architekt, Wien 1994.

Williams, Meredith, The philosophical significance of learning in the later
Wittgenstein, in: Dies., Wittgenstein, Mind and Meaning. Toward
a social conception of mind, London/New York 1999, S. 188-215.

Wittgenstein, Hermine, Mein Bruder Ludwig, in: Rhees, Portréts und
Gespriche, S. 21-34.

von Wright, Georg Henrik, Eine biographische Skizze, in: Ders., Witt-
genstein, Frankfurt am Main 1986, S. 23-44.

von Wright, Georg Henrik, Die Entstehung des >Tractatus¢, in: Ders.,
Wittgenstein, Frankfurt am Main 1986, S. 77-116.

von Wright, Georg Henrik, Die Entstehung und Gestaltung der >Philo-
sophischen Untersuchungens, in: Ders., Wittgenstein, Frankfurt am
Main 1986, S. 117-143.

164

14.02.2026, 14:21:19.


https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

Emanuel Alloa, Alice Lagaay,
Carsten Lotz (Hg.)

Nicht(s) sagen

Strategien nicht-affirmativer
Rede im 20. Jahrhundert
Dezember 2007, ca. 200 Seiten,

kart., ca. 22,80 €,
ISBN: 978-3-89942-828-5

Martin Nonhoff (Hg.)
Diskurs -

radikale Demokratie -
Hegemonie

Zum politischen Denken
von Ernesto Laclau und
Chantal Mouffe

Dezember 2007, ca. 180 Seiten,
kart., ca. 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-494-2

Dirk Quadflieg

Differenz und Raum
Zwischen Hegel, Wittgenstein
und Derrida

November 2007, ca. 340 Seiten,
kart., ca. 32,80 €,

ISBN: 978-3-89942-812-4

Iris Darmann,

Harald Lemke (Hg.)

Die Tischgesellschaft
Philosophische und
kulturwissenschaftliche
Anndherungen

November 2007, ca. 220 Seiten,
kart., ca. 24,80 €,

ISBN: 978-3-89942-694-6

Judith Siegmund

Die Evidenz der Kunst
Kiinstlerisches Handeln als
dsthetische Kommunikation
Oktober 2007, 264 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-788-2

Hans-Joachim Lenger,

Georg Christoph Tholen (Hg.)
Mnéma

Derrida zum Andenken
Oktober 2007, ca. 260 Seiten,
kart., ca. 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-510-9

Fabian Goppelsroder
Zwischen Sagen und Zeigen
Wittgensteins Weg von der
literarischen zur dichtenden
Philosophie

Oktober 2007, 166 Seiten,

kart., 18,80 €,

ISBN: 978-3-89942-764-6

Harald Lemke

Die Kunst des Essens
Eine Asthetik des
kulinarischen Geschmacks
September 2007, 220 Seiten,

kart., 20,80 €,
ISBN: 978-3-89942-686-1

Jens Szczepanski
Subjektivitit und Asthetik
Gegendiskurse zur Metaphysik
des Subjekts im dsthetischen
Denken bei Schlegel, Nietzsche
und de Man

August 2007, 242 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-709-7

Steffen K. Herrmann,
Sybille Kramer,

Hannes Kuch (Hg.)
Verletzende Worte

Die Grammatik sprachlicher
Missachtung

Juli 2007, 372 Seiten,

kart., 30,80 €,

ISBN: 978-3-89942-565-9

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

14.02.2026, 14:2119.



https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

Ludger Schwarte (Hg.)
Auszug aus dem Lager

Zur Uberwindung des
modernen Raumparadigmas in
der politischen Philosophie
Juli 2007, 318 Seiten,

kart., zahlr. Abb., 31,80 €,

ISBN: 978-3-89942-550-5

Andreas Niederberger,
Markus Wolf (Hg.)
Politische Philosophie und
Dekonstruktion

Beitrdage zur politischen
Theorie im Anschluss an
Jacques Derrida

Juni 2007, 186 Seiten,

kart., 19,80 €,

ISBN: 978-3-89942-545-1

Daniel C. Henrich

Zwischen Bewusstseins-
philosophie und Naturalismus
Zu den metaphysischen
Implikationen der Diskursethik
von Jirgen Habermas

Maérz 2007, 246 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-620-5

Alice Pechriggl

Chiasmen

Antike Philosophie von Platon
zu Sappho - von Sappho zu uns
2006, 188 Seiten,

kart., 20,80 €,

ISBN: 978-3-89942-536-9

Reinhard Heil,

Andreas Hetzel (Hg.)

Die unendliche Aufgabe
Kritik und Perspektiven der
Demokratietheorie

2006, 288 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-332-7

Jens Badura (Hg.)
Mondialisierungen
»Globalisierung« im Lichte
transdisziplindrer Reflexionen
2006, 318 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-364-8

Ulrike Ramming

Mit den Worten rechnen
Ansdtze zu einem philo-
sophischen Medienbegriff
2006, 252 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-443-0

Peter Janich (Hg.)
Wissenschaft und Leben
Philosophische
Begriindungsprobleme in
Auseinandersetzung mit
Hugo Dingler

2006, 274 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-475-1

Stefan Blank
Verstindigung und
Versprechen

Sozialitdt bei Habermas
und Derrida

2006, 232 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-456-0

Tobias Blanke

Das Bose in der

politischen Theorie

Die Furcht vor der Freiheit bei
Kant, Hegel und vielen anderen
2006, 232 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-465-2

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

14.02.2026, 14:2119.



https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

Johann S. Ach,

Arnd Pollmann (Hg.)
no body is perfect
BaumafRnahmen am
menschlichen Korper.
Bioethische und
asthetische Aufrisse
2006, 358 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-427-0

Gerald Hartung,

Kay Schiller (Hg.)
Weltoffener Humanismus
Philosophie, Philologie und
Geschichte in der deutsch-
judischen Emigration

2006, 224 Seiten,

kart., 24,80 €,

ISBN: 978-3-89942-441-6

Christoph Henning
Philosophie nach Marx

100 Jahre Marxrezeption und
die normative Sozialphilosophie
der Gegenwart in der Kritik
2005, 660 Seiten,

kart., 39,80 €,

ISBN: 978-3-89942-367-9

Christian Schulte,

Rainer Stollmann (Hg.)

Der Maulwurf kennt

kein System

Beitrdage zur gemeinsamen
Philosophie von Oskar Negt
und Alexander Kluge

2005, 272 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-273-3

Arnd Pollmann
Integritat

Aufnahme einer
sozialphilosophischen
Personalie

2005, 394 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-325-9

Hans-Joachim Lenger
Marx zufolge

Die unmogliche Revolution
2004, 418 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-211-5

Christoph Ernst, Petra Gropp,
Karl Anton Sprengard (Hg.)
Perspektiven interdisziplina-
rer Medienphilosophie

2003, 334 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-159-0

Hans-Joachim Lenger
Vom Abschied

Ein Essay zur Differenz
2001, 242 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-933127-75-4

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

14.02.2026, 14:2119.



https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 14:2119.



https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Zwischen Sagen und Zeigen
	Inhalt
	Vorbemerkung
	Einleitung
	Der Tractatus als literarisches Werk
	1 Was sich sagen lässt
	2 Was sich zeigt

	Wittgenstein als Architekt
	1 Rückkehr aus der Provinz
	2 Der Philosoph als Architekt
	3 Präzision als Obsession
	4 Irritation als Prinzip

	Ethnologische Wende am Leitfaden der Poesie
	1 Was es heißt, Philosophie zu dichten
	2 Philosophie als Empfangen
	3 Poesie gegen die Könnensideologie der erklärenden Theorie

	Sprachspielphilosophie und Wahrnehmung
	1 Wittgenstein und Augustinus
	2 Das Sprachspiel als neues Konzept

	Wittgensteins eigene philosophische Praxis
	1 Die Praxis der Philosophischen Untersuchungen
	2 Die Praxis des Tractatus
	3 Radikalisierung der literarischen zur dichtenden Philosophie

	Anmerkungen
	Literatur

