
https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fabian Goppelsröder
Zwischen Sagen und Zeigen

2007-09-17 14-14-57 --- Projekt: T764.typo.edimopo.goppelsroeder / Dokument: FAX ID 02b9158012413120|(S.   1    ) T00_01_Schmutztitel.p 158012413128

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fabian Goppelsröder studierte Philosophie und Geschichte in Berlin und
Paris. Seit 2005 arbeitet er in Stanford (CA) an einer Doktorarbeit zur Ges-
te. Er ist Herausgeber des 2006 beim diaphanes-Verlag Berlin erschiene-
nen Buches »Wittgensteinkunst. Annäherungen an eine Philosophie und
ihr Unsagbares«.

2007-09-17 14-14-57 --- Projekt: T764.typo.edimopo.goppelsroeder / Dokument: FAX ID 02b9158012413120|(S.   2    ) T00_02_Autoreninfo.p 158012413168

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fabian Goppelsröder

Zwischen Sagen und Zeigen
Wittgensteins Weg von der literarischen

zur dichtenden Philosophie

2007-09-17 14-14-58 --- Projekt: T764.typo.edimopo.goppelsroeder / Dokument: FAX ID 02b9158012413120|(S.   3    ) T00_03_Titel.p 158012413184

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mit Unterstützung der Division of Literatures, Cultures, and Languages
der Stanford University (CA)

Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek
Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet
über http://dnb.ddb.de abrufbar.

© 2007 transcript Verlag, Bielefeld

Umschlaggestaltung: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Lektorat & Satz: Sigrid Goppelsröder
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
ISBN 978-3-89942-764-6

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem
Zellstoff.

Besuchen Sie uns im Internet: http://www.transcript-verlag.de

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschüren an un-
ter: info@transcript-verlag.de

2007-09-17 14-14-58 --- Projekt: T764.typo.edimopo.goppelsroeder / Dokument: FAX ID 02b9158012413120|(S.   4    ) T00_04_Impressum.p 158012413232

This work is licensed under a Creative Commons  
Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.
This work is licensed under a Creative Commons  
Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/


Inhalt 

Vorbemerkung 7

Einleitung 9

Der Tractatus als literarisches Werk  13

1 Was sich sagen lässt 14

2 Was sich zeigt... 27

Wittgenstein als Architekt 35

1 Rückkehr aus der Provinz 35 

2 Der Philosoph als Architekt 36 

3 Präzision als Obsession 39 

4 Irritation als Prinzip 44

Ethnologische Wende am Leitfaden der Poesie 47

1 Was es heißt, Philosophie zu dichten 48 

2 Philosophie als Empfangen 56 

3 Poesie gegen die Könnensideologie der erklärenden Theorie 58

Sprachspielphilosophie und Wahrnehmung 63 

1 Wittgenstein und Augustinus 65 

2 Das Sprachspiel als neues Konzept 70 

Wittgensteins eigene philosophische Praxis 85 

1 Die Praxis der Philosophischen Untersuchungen 85

2 Die Praxis des Tractatus 87

3 Radikalisierung der literarischen zur dichtenden Philosophie 88

Anmerkungen 91 

Literatur 157

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7

Vorbemerkung 

Ludwig Wittgensteins Philosophie war immer schon Philosophie-
ren. Von ihrer frühen bis zu ihrer späten Phase ist sie nicht auf ein 
abstrakt rekonstruierbares Denkgebäude zu reduzieren. Das 
›Wie‹, die Form ist Wittgenstein nicht lediglich marginaler Zusatz 
zu einem eigentlich wichtigen Inhalt. Vielmehr setzt er größte An-
strengungen gerade an die Ausarbeitung seiner Texte: Der Kampf 
um die Wahrung der besonderen tractarianischen Gestalt wäh-
rend der Verhandlungen um die Publikation seines Erstlings-
werks ist in Briefen gut dokumentiert und die unermüdliche Neu-
anordnung und Variation der in Notizbücher und auf Zettel ge-
schriebenen aphoristisch anmutenden Bemerkungen der Spätphi-
losophie bereits legendär. Tatsächlich hat nicht zuletzt diese akri-
bische Formarbeit Wittgensteins Œuvre zu einem über das Gesag-
te hinausgehend zeigenden Werk gemacht, um es in seiner eige-
nen Terminologie auszudrücken. Wittgensteins philosophische 
(Überzeugungs-)Kraft liegt nicht allein in seinen Argumenten; sie 
ist auch Folge des literarisch-poetischen Charakters seiner Texte. 

Für eine dieses Philosophieren analysierende Arbeit liegt hier 
ein Problem: In der auf Allgemeinheit ihrer Thesen zielenden 
Vorgehensweise macht sie tendenziell gerade das, was es nach 
Wittgenstein zu vermeiden gilt. Sie strebt in Richtung der Theorie, 
auf allgemein definierte Begriffe. So steht sie in Gefahr, gerade die 
Tiefe dieser Texte zu verfehlen.

Um der Besonderheit des Wittgensteinschen Werks zumindest 
ansatzweise Rechnung zu tragen, habe ich mich deshalb für die 
vorliegende Arbeit zu leichten formalen Abänderungen gegen-

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

8

über den üblichen akademischen Standards entschlossen: Im Sin-
ne der methodischen Idee einer übersichtlichen Darstellung wurde 
die Diskussion der Sekundärliteratur in die Fußnoten verschoben. 
Der Fließtext ist so weitgehend eine chronologisch an den Texten 
Wittgensteins entlang entwickelte Interpretation seiner Philoso-
phie, welche versucht, deren zeigende Dimension mit zu berück-
sichtigen, indem sie die nicht explizit gemachten gedanklich not-
wendigen Zwischenglieder hinzufügt. Diese Zwischenglieder erge-
ben sich nun insbesondere aus der Einbettung der Arbeiten Witt-
gensteins in ihren biographisch-historischen und intellektuellen 
Hintergrund. Auch dieser Hintergrund, die Verquickung von 
Denken und Leben bei Wittgenstein, aber auch die Familienähn-
lichkeit einiger seiner Ideen mit anderen wichtigen ›Denkpara-
digmen‹ des zwanzigsten Jahrhunderts wird – zumindest in An-
sätzen – in den Fußnoten ausgeleuchtet. Diese erlangen so beinahe 
den Status eines zweiten, erläuternden Textes. Ein eher assoziati-
ver als linear argumentierender Text, dessen relative Selbständig-
keit dadurch markiert ist, dass er als Endnoten hinter den Fließ-
text gesetzt wurde. Es ist dem Leser nun selbst überlassen, ob er 
während der Lektüre zwischen beiden Teilen der Arbeit hin- und 
her springt oder lieber den einen nach dem anderen liest.  

Auch das zweite Hauptkapitel zur Architektur, zum Palais 
Stonborough in Wien hat eine besondere Funktion. In die direkte 
Auslegung seiner Philosophie nicht integrierbar, lässt sich hier die 
Wittgenstein in besonderer Weise charakterisierende unauflösbare 
Verquickung von Lebensfragen und philosophischen Problemen 
sehr gut zeigen. So ist es nicht nur retardierendes Moment in der 
ansonsten mit höherem Tempo entwickelten Argumentation mei-
ner Arbeit, sondern zugleich eine Art Folie, welche erst später ex-
plizit philosophisch behandelte Probleme bereits durchscheinen 
lässt und so durch Sensibilisierung für bestimmte Fragen das Ver-
ständnis der Spätphilosophie erleichtert. 

All diejenigen zu erwähnen, die mir auf unterschiedliche Weise 
mit dieser Arbeit geholfen haben, hieße, ein kurzes Buch lang ma-
chen. Daher sei an dieser Stelle ausdrücklich nur Gunter Gebauer 
in Berlin für seine Betreuung und Unterstützung während der 
Magisterphase gedankt, sowie der Division of Literatures, Cultures, 
and Languages der Stanford University für die großzügige finan-
zielle Hilfe, die den Druck dieses Buches möglich gemacht hat.  

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9

Einleitung 

Nur wenige Denker haben im Verlauf ihrer philosophischen Ent-
wicklung einen ähnlich radikalen Wandel vollzogen wie Ludwig 
Wittgenstein. Sein Werk, so scheint es, zerfällt in zwei Teile. Die 
logische Idealsprache der Frühphase weicht in der Spätphiloso-
phie der alltäglichen Umgangssprache als Ausgangspunkt und 
Gegenstand der Überlegungen, die lineare Denkweise des Tracta-
tus der assoziativen, nur in Paragraphen geordneten, wie sie sich 
in den Philosophischen Untersuchungen findet. Entsprechend ersetzt 
eine bilderreiche, bewegte, mit Beispielen und Fragen durchsetzte 
Redeweise die nüchtern-apodiktische seines Frühwerks. Die Ana-
lyse zielt nicht mehr auf eine allgemeine Satzform als irreduziblen 
Grundbaustein unserer Sprache, sondern auf ein das jeweilige 
Sprechereignis immer schon übersteigendes, es zugleich aber 
grundlegend mitbestimmendes Satzsystem; man kann sagen, die 
Sprache wird nun nicht mehr vom Satz, vielmehr der Satz von der 
Sprache her verstanden. 

Es verwundert somit kaum, dass diese Neuorientierung seiner 
Philosophie häufig genug als radikaler Bruch Wittgensteins mit 
den Gewissheiten seiner frühen Phase interpretiert wurde. Die 
Philosophischen Untersuchungen werden in dieser Perspektive als 
das methodische Hauptwerk der ›Philosophie der normalen Spra-
che‹ verstanden, die den Tractatus ersetzt als das »Grundbuch des 
logischen Empirismus«, welches »die Sprachkritik und Metaphy-
sikkritik mit den Mitteln der formalen Logik übt und sich in be-
wusster Nähe zu den Naturwissenschaften bewegt«1. Dieses allzu 
schlichte Zweiphasenmodell erweist sich immer deutlicher als re-

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

10

visionsbedürftig. Mit dem besseren Zugriff auf die Texte aus 
Wittgensteins Nachlass wird ein Verständnis seines Lebenswerkes 
möglich, welches gerade auch dessen inhärente Kontinuität be-
sonders betont.2 Das 1993 begonnenen Editionsprojekt der Wiener 
Ausgabe, welches sich zum Ziel gesetzt hat, sämtliche Texte aus 
Wittgensteins Nachlass vollständig und ausschließlich der Chro-
nologie nach geordnet zu veröffentlichen, markiert insofern einen 
ersten Höhepunkt dieser Tendenz, als nun ganz explizit von einer 
Einteilung des Wittgensteinschen Werkes in diskrete Elemente 
Abstand genommen wird. Im Unterschied zu der Editionsstrate-
gie der Nachlassverwalter sollen die vorgefundenen Bemerkun-
gen und Paragraphen der hinterlassenen Manuskriptbände und 
Zettel nicht mehr selektiert und zu Büchern zusammengefasst 
werden. Ziel der Wiener Ausgabe ist es vielmehr, die »Mehrdimen-
sionalität, das Partiturartige mancher der Manuskripte«3 in den 
Vordergrund zu rücken, die inneren Verflechtungen des Witt-
gensteinschen Denkens zugänglich zu machen und gerade hiermit 
der zu schnellen Annahme fundamentaler Brüche vorzubeugen.4

Tatsächlich hat Wittgenstein selbst auf den Zusammenhang 
seiner beiden Hauptwerke hingewiesen. Seine späte Philosophie 
betrachtete er als keineswegs unabhängig von seinen frühen 
Arbeiten. Nicht zuletzt zeigt das sein Vorhaben, die Philosophi-
schen Untersuchungen mit dem Tractatus gemeinsam in einem 
Band zu publizieren. Und doch sollte so nicht einfach eine unge-
brochene Entwicklung seines Lebenswerkes suggeriert, als viel-
mehr die Bezüge durch den Kontrast vor Augen gestellt werden5.
Wie die Annahme eines von Wittgenstein I völlig unabhängigen 
Wittgenstein II das Œuvre dieses Philosophen nicht richtig zu fas-
sen vermag, so steht die zu starke Betonung der Kontinuität in der 
Gefahr, den Blick auf die sich aus den zahlreichen Zwischenschrit-
ten entwickelnde radikal neue Art seines späten Philosophierens 
zu verstellen. Es muss mithin ein Weg jenseits dieses Entweder-
oder gefunden werden.  

Ein solch ›dritter Weg‹ findet sich, wenn man nicht so sehr 
Wittgensteins Philosophie als vielmehr sein Philosophieren be-
trachtet. So wichtig sein Beitrag mindestens als Ideengeber auf 
systematischem Gebiet auch gewesen sein mag – Sprachphiloso-
phie, analytische Philosophie, Ethnomethodologie wurden durch 
sein Werk inspiriert –, Wittgensteins philosophische Praxis als 
Lehrer und auch seine Texte in ihrer konkreten Form gehen über 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

11

diesen als Theorie rekonstruierbaren Gehalt hinaus.6 In seinen Re-
flexionen auf das eigene Tun finden sich immer wieder Hinweise, 
welche die Bedeutung dieser analytisch nur schwer fixierbaren 
Dimensionen betonen: Den Tractatus bezeichnet er gegenüber 
Ludwig von Ficker als ein auch literarisches Werk, somit als einen 
Text, der jenseits dessen, was er auf inhaltlicher Ebene transpor-
tiert, auch durch seine sinnlich wahrnehmbare Form wirkt.7 Und 
wenn er in den Jahren 1933/1934 – den Tractatus bereits deutlich 
hinter sich, den ersten Entwurf seines künftigen Hauptwerkes 
aber noch vor sich8 –, in der Zeit des grundlegenden Wandels sei-
nes Philosophierens notiert: »Philosophie dürfte man eigentlich 
nur dichten« 9, so kann gerade dies als eine die Veränderungen wie 
die inneren Bezüge seiner Entwicklung von der Früh- zur Spät-
philosophie charakterisierende Bemerkung gelesen werden.10

Wittgensteins Beschreibung der eigenen Texte als künstlerisch ge-
formte gibt somit einen Hinweis, auf welcher Basis sein Philoso-
phieren mit Brüchen wie Kontinuitäten nachzuvollziehen ist: Ent-
lang der Begriffe des Literarischen und des Poetischen bzw. Dich-
terischen, welche die Wahrnehmung mit allen Körpersinnen un-
hintergehbar in diese Philosophie hineinholt, erweist sie sich als 
eine philosophische Praxis, in welcher der linguistic turn immer 
schon mit einem pragmatic und iconic turn avant la lettre einher-
geht.

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


13

Der Tractatus  als l iterarisches Werk 

»Dieses Buch wird vielleicht nur der verstehen, der die Gedanken, 
die darin ausgedrückt sind – oder doch ähnliche Gedanken – 
schon selbst einmal gedacht hat. – Es ist also kein Lehrbuch. – Sein 
Zweck wäre erreicht, wenn es einem, der es mit Verständnis liest, 
Vergnügen bereitete«1, schreibt Wittgenstein im Vorwort seines 
ersten und einzigen zu Lebzeiten veröffentlichten Buches2; als ein-
leitende Bemerkung für ein philosophisches Werk recht überra-
schend: Er fordert hier letztlich nicht weniger denn die Geistes-
verwandtschaft des Lesers als Bedingung gelingender Lektüre. 
Nur wer das Gesagte direkt, ohne weitere Herleitung als relevant 
annehmen kann, wird den Tractatus verstehen. Die gebotenen Ar-
gumente sind mithin nicht zwingend. Sie legitimieren sich nicht 
voll aus sich selbst. Vielmehr setzen sie eine Art Grundeinstellung 
des Lesers voraus, die ihnen erst ermöglicht, ihre Wirkung ganz 
zu entfalten. Der Tractatus ist somit kein Lehrbuch, nicht vollstän-
dig allgemein kodifiziert und nicht komplett von der Situation 
seines Lesers zu lösen. Der Rezipient muss selbst etwas bieten, ge-
eignet sein. Erst auf der Basis einer solchen Gemeinsamkeit, einer 
Ähnlichkeit im Denken kann der Text sein Ziel schließlich errei-
chen: dem verständigen Leser Vergnügen zu bereiten.  

Ein Rezipient wie Frege musste hierauf3 recht irritiert reagie-
ren: »Die Freude beim Lesen ihres Buches kann also nicht mehr 
durch den schon bekannten Inhalt, sondern nur durch die Form 
erregt werden, in der sich etwa die Eigenart des Verfassers aus-
prägt. Dadurch wird das Buch eher eine künstlerische als eine 
wissenschaftliche Leistung; das, was darin gesagt wird, tritt zu-

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

14

rück hinter das, wie es gesagt wird.«4 Das ganze Werk ist ebenso 
literarisch wie logisch.  

Wittgenstein meinte Russell gegenüber zwar, dass Frege »kein 
Wort« von seiner Arbeit verstehe5, die Kritik scheint sich aller-
dings nicht auf die Qualifizierung seines Werkes als eines literari-
schen zu beziehen. Man kann viel eher vermuten, dass er das 
Missverständnis gerade in Freges Abwertung dieses Charakterzugs 
des Tractatus verortete. In seinen Bemühungen um einen Verleger 
streicht er das Gewicht dieser Besonderheit noch heraus. Indirekt, 
wenn er versucht seine Arbeit bei Jahoda, dem Verleger von Karl 
Kraus, und bei Braumüller, dem Verlag Otto Weiningers, unter-
zubringen,6 explizit aber in einem Brief an Ludwig von Ficker, 
den Herausgeber der Zeitschrift Der Brenner, dem er seinen Text 
als »streng philosophisch und zugleich literarisch« beschreibt, und 
die Präzisierung direkt hinterher reicht: »es wird aber doch nicht 
darin geschwefelt.«7 Wittgenstein will so mit dem ›Literarischen‹ 
einen spezifischen Charakterzug seines Tractatus bezeichnen, der 
das herkömmlich Philosophische übersteigt, ohne sich dabei le-
diglich in Formulierungskunst zu erschöpfen.  

1  Was sich sagen lässt  

1.1  Von der Mathematik zur Logik –  

vom Paradox zur Philosophie 

Der Tractatus logico-philosophicus ist Hauptwerk und Kondensat 
der Philosophie Wittgensteins in seiner frühen Phase. Mit ihm 
meint er, »die Probleme im Wesentlichen endgültig gelöst zu ha-
ben.«8 Mit seiner Fertigstellung ist mithin auch Wittgensteins 
eigene Aufgabe erfüllt. Nach dem Ersten Weltkrieg beschließt er 
noch in Kriegsgefangenschaft, Grundschullehrer zu werden. Tat-
sächlich arbeitet er nach einer kurzen Zwischenstation als Gärt-
nergehilfe im Stift Klosterneuburg bei Wien von September 1920 
bis ins Frühjahr 1926 hinein an kleinen und kleinsten Dorfschulen 
in der österreichischen Provinz, ohne das philosophische Leben in 
Cambridge oder in Wien zu verfolgen.9

Diese grundsätzliche Abwendung von allem, was zuvor über 
Jahre hinweg seine beinahe einzige Beschäftigung gewesen war, 
wirft ein besonderes Licht auf die Art der Aufgabe, welcher sich 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER TRACTATUS ALS LITERARISCHES WERK

15

Wittgenstein seit seiner Immatrikulation am Trinity College 1912 
philosophisch gewidmet hatte: Sie scheint ihm auf den ersten 
Blick in geradezu klassisch mathematischer Manier ein Problem 
gewesen zu sein, das es nun Schritt für Schritt endgültig zu lösen 
galt.10

Tatsächlich gelangt Wittgenstein über die Mathematik zur Lo-
gik und zur Philosophie. Nach zwei Jahren Maschinenbaustu-
dium in Berlin wechselt er 1908 nach Manchester, um Fluginge-
nieur zu werden, wo er sich allerdings rasch auf theoretische Pro-
bleme konzentriert, die ihn nun immer dichter an die reine Ma-
thematik heranführen. Mit der Lektüre von Russells The Principles 
of Mathematics findet er das Gebiet, in welchem er hofft, einen 
wirklich großen Beitrag leisten zu können.11 Russell versucht hier, 
die gesamte reine Mathematik aus wenigen logischen Grundprin-
zipien abzuleiten, Mathematik und Logik mithin gleichzusetzen. 
Im Gegensatz zu den meisten damals gängigen philosophischen 
Überlegungen behauptete er so die Unabhängigkeit auch der Ma-
thematik von der Erscheinungswelt, von Raum und Zeit. Sie sei 
als Fundus sicheren, objektiven Wissens und nicht als prinzipiell 
subjektive Konstruktion des menschlichen Verstandes aufzufas-
sen. Einen zunächst von ihm übersehenen Mitstreiter hat Russell 
in dem Jenaer Philosophieprofessor Gottlob Frege, dessen ab 1893 
erschienene Grundgesetze der Arithmetik die Principles of Mathema-
tics in Teilen bereits vorwegnehmen. Allerdings stößt Russell bei 
der Lektüre des Werks 1901 auf ein Problem, das als das ›Russell-
sche Paradox‹ bekannt werden sollte. In seinem Bemühen, die 
Zahl logisch zu definieren, hatte Frege die Menge als erweiterten 
Begriff eingeführt. Dem Begriff ›Mensch‹ entspreche die Menge 
aller Menschen wie dem Begriff ›Stuhl‹ die Menge aller Stühle. 
Diesen Zusammenhang erklärte er nun zu einem Axiom seines 
Systems. Jedem sinnvollen Begriff entspreche eine Menge, die ihn 
erweitere. Das aber, so entdeckt Russell, führt letztlich zu Wider-
sprüchen. Es gibt Mengen, wie beispielsweise die Menge aller 
Mengen, die sich selbst als Element enthalten und solche, die, wie 
z. B. die Menge aller Stühle, sich nicht selbst als Element enthalten 
können. Die Menge aller Mengen ist eine Menge; die Menge aller 
Stühle aber ist kein Stuhl. Bildet man auf dieser Grundlage nun 
die Menge aller Mengen, die sich nicht als Element enthalten, wä-
re diese ein Paradox, weil sie sich nicht, somit aber gerade als 
Element enthielte.12 Frege erkannte, nachdem ihn Russell auf die-

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

16

ses Problem hingewiesen hatte, dass von der Lösung des Parado-
xes auch sein System abhing. Gleichwohl war es Russell, der in-
tensiver an dessen Lösung arbeitete. Ergebnis seiner Anstrengun-
gen war die Theorie der logischen Typen, seine Theory of types, in 
welcher er eine Hierarchie legitimerweise in Mengen zusammen-
fassbarer Elemente behauptete. Dahinter stand die Überlegung, 
dass die Elemente von Mengen immer gleichartig zu sein haben, 
um Mengen, die Elemente ihrer selbst sind, zu verhindern. Mit 
diesem Rückgriff auf eine »Art Ad-hoc-Bedingung«13 war die 
Antinomie zwar umgangen, zugleich aber auch das eigentliche 
Ziel des Russellschen Unternehmens, die Mathematik aus einfa-
chen, selbstevidenten Wahrheiten der Logik herzuleiten, verfehlt. 
Diese Lösung konnte so nicht befriedigen: »Ich habe keine umfas-
sende Lösung des Problems gefunden; da sie aber die Grundlagen 
des Denkens betrifft, möchte ich alle Logiker dringlich aufrufen, 
sich der Sache anzunehmen.«14

Wittgenstein schien sich von dieser Aufforderung direkt ange-
sprochen zu fühlen. Russells Antinomie und die Theory of types 
zogen seine Gedanken immer mehr von den technischen Proble-
men des Flugzeugbaus ab und führten schließlich zum endgülti-
gen Wechsel der Disziplin.15 Sie galten Wittgenstein als Symptom 
jenes Problems, welches er dann mit dem Tractatus 1918 endgültig 
gelöst zu haben meinte. Aber sie waren von Beginn an ein Sym-
ptom, nicht das Problem selbst. Das ›Russellsche Paradox‹ wird 
Ausgangspunkt von Wittgensteins philosophischem Denken16,
weil er an ihm und an Russells Lösungsversuch ein Problem er-
kennt, das ihm grundlegend für die gesamte abendländische Phi-
losophietradition zu sein scheint: Russell versucht noch durch 
eine Funktion zu beschreiben, was auf diese Weise prinzipiell 
nicht mehr darstellbar ist. Die Antinomie ist erst die Folge solchen 
Philosophierens: Weil es die eigene Kompetenz, die Reichweite 
des eigenen Denkens falsch einschätzt, endet es in einem Circulus 
vitiosus. Das Paradox ist ganz allgemein eine Aussage, welche 
Gebrauch macht von etwas, was sie selbst definiert. Der Satz ›Es 
gibt keine Wahrheit‹ führt in ein Paradox, weil er für sich bean-
sprucht, was er negiert. Das Problem liegt mithin in der Reflexivi-
tät einer Funktion. Um sie zu umgehen, müssen sich selbst inklu-
dierende All-Aussagen generell verunmöglicht, muss ein Prinzip 
der Nichtreflexivität aufgestellt werden. Obwohl gerade dieser 
Gedanke nicht zuletzt auch die Grundidee der Theory of types ist, 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER TRACTATUS ALS LITERARISCHES WERK

17

löst Russell das Paradox nicht auf. Sein Vorschlag, nur gleicharti-
ge Elemente als für eine bestimmte Menge zulässig anzuerken-
nen17, wandelt den Circulus vitiosus in eine Begründungsschleife 
um, in welcher All-Aussagen immer nur von einer ›höheren War-
te‹ aus getroffen werden. Tatsächlich schließen diese sich selbst 
nie mit ein. Russell gewinnt mithin Nichtreflexivität, allerdings 
eben nur auf der Basis eines Eingriffs von außen; sie ergibt sich 
nicht aus der Logik selbst. Das Paradox wandelt sich zu einem 
endlosen Regress, der in seiner Endlosigkeit schließlich durch die 
Ad-hoc-Bedingung abgebrochen wird. Das Angewiesensein auf 
eine solche externe Unterstützung ist für Wittgenstein ein Zeichen 
dafür, dass hier die eigene Entdeckung, das Prinzip der Nichtre-
flexivität, nicht ausreichend ernst genommen wird. So entzündet 
sich seine Kritik an Russells Überlegungen schon im Januar 1913 
an diesem Punkt: »Ich glaube nicht, dass es verschiedene Typen 
von Dingen geben kann. [...] Jegliche Typentheorie muss durch 
eine geeignete Theorie des Symbolismus überflüssig gemacht 
werden.«18 Den Zwang zum externen Kriterium erkennt Wittgen-
stein als einen Rest desjenigen philosophischen Denkens, welches 
ausschließlich auf das Was, die Proposition, den Inhalt abstellt, 
anstatt auch das Wie ernst zu nehmen. Hier muss grundlegend 
umgedacht werden, um dem Paradox zu entkommen. Das Ver-
hältnis der Notation zum Denotierten, besser, die Notation selbst 
muss man anders betrachten. Manche philosophische Frage erle-
digt sich dann von allein.  

Von diesem Punkt ausgehend aber gerät der Tractatus über 
den Beitrag eines ambitionierten Denkers zur Diskussion eines 
wichtigen logischen Problems hinaus zum Manifest einer neuen 
Philosophie. Einer Philosophie, die sich nicht nur darin von der 
Tradition absetzt, dass sie ihre eigene Aufgabe primär in einer 
Sprachkritik sieht19; der Tractatus inauguriert insbesondere da-
durch ein neues Denken, dass er die Grenze zwischen klar Sagba-
rem und Unsagbarem ernsthaft zu ziehen versucht und zugleich 
beides als untrennbar betrachtet.  

1.2  Wittgensteins Welt im ›Tractatus‹  

»Die Welt ist alles, was der Fall ist«20, heißt es im ersten Satz des 
Tractatus. Ein großer, vielleicht zu großer Beginn, so scheint es, für 
ein Werk, das ursprünglich nur Der Satz heißen sollte21. Doch ist 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

18

der dogmatisch-apodiktische Duktus22 wohl nicht zufällig ge-
wählt. Die Fragen der Logik und der Philosophie jedenfalls – das 
ist die unterschwellige Botschaft schon dieser ersten Sentenz – 
sind nicht auf der Basis allgemeiner und so wenig geklärter Vor-
stellungen zu diskutieren, welche vom Planeten, auf dem auch 
menschliches Leben möglich ist, über die ›kleine Welt‹ bestimmter 
gesellschaftlicher Gruppen bis zu den mit Drachen und Hexen 
bevölkerten Phantasiewelten alles mit demselben Begriff belegen. 
»Die Welt ist alles, was der Fall ist« markiert einen grundlegenden 
Neuanfang, der auch mit der herkömmlichen Praxis der Logiker 
bricht, Probleme nur intern, innerhalb eines nicht explizit gemach-
ten Weltbildes zu diskutieren. ›Die Wirklichkeit‹23 bekommt hier 
vielmehr eine feste Gestalt. Sie ist keine nur schwer einzugren-
zende Menge ontologisch definierter Körper und Stoffe. Wittgen-
stein sieht die Welt vielmehr als »die Gesamtheit der Tatsachen, 
nicht der Dinge.«24 So ist sie nicht zufällige Anhäufung der 
Gegenstände, welche weitgehend willkürlich neben- und aufein-
ander gestellt oder gar vollkommen unabhängig voneinander ge-
dacht werden könnten. Sie baut sich nicht aus Atomen auf. Ihre 
Grundeinheit ist der Sachverhalt, das, was der Fall ist, die Tatsa-
che.25 Noch am Ende ihrer Analyse, der Aufspaltung in ihre Ele-
mente steht eine Konstellation, eine Konfiguration von Dingen.26

Diese Konfiguration aber hat, besser: sie ist eine logische Struktur. 
Denn die Tatsachen, welche die Welt sind, sind die »Tatsachen im 
logischen Raum.«27 Das ist der scheinbar beiläufig selbstverständ-
liche, aber so grundlegende fünfte Satz des Tractatus. Mit ihm 
wird Wittgensteins ›Welt‹ eine logische Welt: Ihre Elemente grei-
fen »ineinander, wie die Glieder einer Kette«28 Ihre Vielfalt ist be-
rechenbar.  

So sieht es aus, als ob der Beginn des Tractatus seine revolutio-
nierende Kraft schnell schon wieder verlöre. Der Gestus des Neu-
beginns scheint in eine Affirmation, gar eine Universalisierung 
des Paradigmas ›Logik‹ umzuschlagen. Sie ist »die Form der 
Wirklichkeit«29 und weil die Logik der Bereich des ausgeschlosse-
nen Zufalls ist30, kann in der Welt kein Sachverhalt überraschen. 
Da die Dinge aber nur innerhalb eines Sachverhalts, nicht an sich 
greifbar sind, ist auch die Vorstellung, ein solcher würde unvor-
hersehbar plötzlich zu einem Ding passen, im logischen Raum 
nicht möglich.31 Somit liegt mit der Welt als dem, was der Fall ist, 
eine Gleichursprünglichkeit von Dingen und Tatsachen vor: Mit 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER TRACTATUS ALS LITERARISCHES WERK

19

jedem Gegenstand sind auch die Möglichkeiten seines Vorkom-
mens in Sachverhalten gegeben, und erst die Tatsache erlaubt es, 
vom Ding als ihrem Element zu sprechen. Wie ein Puzzle-Teil im 
Sinne des Puzzles außerhalb der Verbindung mit anderen Teilen 
keinerlei Wert, keine Funktion hat, ja, als solches nicht einmal 
vorstellbar ist, so ist auch der Gegenstand, das Ding nicht außer-
halb eines Sachverhalts zu denken. Und wie die Form eines Puzz-
le-Teils bereits alle potenziellen Fälle seiner Verwendung inhä-
riert, kann auch Wittgenstein sagen: »Die Möglichkeit seines Vor-
kommens in Sachverhalten ist die Form des Gegenstandes.«32

Damit aber sind mit allen Gegenständen auch alle möglichen 
Sachverhalte gegeben.33

1.3  Der innere Bruch des logischen Raums 

So wird schon auf diesen ersten Seiten eine komplexe Weltsicht 
skizziert, die sich jedem Reduktionismus entzieht: Ihre Grundein-
heiten sind nicht die Dinge, vielmehr deren Konstellationen im 
logischen Raum. Gleichwohl sind jene nicht willkürliche Kon-
strukte, sondern bereits in den Gegenständen präjudiziert. Diese 
lassen sich nicht beliebig, vielmehr nur gemäß ihrer Form mitein-
ander verbinden. Und mehr noch: Den nach Maßgabe der Form 
des Dinges und den Bedingungen des logischen Raums möglichen 
Konfigurationen stehen diejenigen Sachverhalte gegenüber, wel-
che nicht nur potenziell, sondern aktuell Welt bilden. Eine solche 
innere Differenzierung des logischen Raums ist in der umfassen-
den Anfangsdefinition noch nicht begriffen. Das, was der Fall ist, 
lässt sich noch nicht in bestehende und nichtbestehende Tatsa-
chen34 aufteilen. Eine solche Unterscheidung ist vielmehr erst da-
durch möglich, dass Wittgensteins Welt zwar als logische Form, 
nicht aber als im Reich reiner Ideen angesiedelte, von aller Mate-
rialität unberührte vorzustellen ist. Die Gegenstände sind über 
ihren Charakter als Koordinate im logischen Raum hinaus auch 
die »Substanz von Welt«35, in dem Sinne, dass sie sich zu jedem 
Zeitpunkt in einem konkreten der ihnen möglichen Sachverhalte 
befinden. So lassen sie eine interne Scheidung der Tatsachen in 
positive und negative zu, in aktuelle und potenzielle. Diese inter-
ne Scheidung ist prinzipiell, sie ist unhintergehbar. Insofern be-
steht die Substanz der Welt unabhängig von dem, was der Fall 
ist36; sie ist der von allen möglichen Sachverhalten freie Grund da-

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

20

für, dass immer eine der vielen Potenzialitäten aktuell ist, die an-
deren möglich bleiben. In dem sich so aber auftuenden Spalt liegt 
der Grund menschlicher Unsicherheit Welt gegenüber. Hier be-
tritt man den Raum der Unterscheidung der Tatsachen nach 
›wahr oder falsch‹. Diese entspricht der Differenzierung von ›ak-
tuell‹ und ›potenziell‹ und geht doch über diese hinaus: Sie zeigt 
an, dass man sich nun in einem Verhältnis der Beurteilung von 
Welt befindet. Eine solche aber kann nur von außen, mit Distanz, 
nicht in der Situation selbst getroffen werden. Man benötigt ein 
Mittel, ein Medium, welches erlaubt, sich in dieser Distanz zu hal-
ten. Im Tractatus dienen als dieses Mittel die Bilder.  

1.4  Der Mensch im Reich der Bilder 

»Wir machen uns Bilder der Tatsachen«37 heißt, dass der Mensch 
sich auf Wirklichkeit mit Hilfe stellvertretender Darstellung der 
Sachverhalte bezieht. So konstruiert er eine Art Parallelwelt. Mit 
ihm steht ihm die aktuelle Welt nicht direkt vor Augen, sondern 
deren Repräsentation. Diese gilt es mit jener im Hinblick auf 
›wahr oder falsch‹ abzugleichen. Soweit scheint der Gedanke noch 
recht traditionell. Und doch unterscheiden sich Wittgensteins Bil-
der von den gewohnten grundlegend: Sie gewinnen ihren reprä-
sentativen Wert nicht in klassischer Weise. Er verdankt sich nicht 
vage bestimmbaren Ähnlichkeiten38, sondern einer strukturellen 
Identität: Mit diesen Bildern stellt sich der Mensch Sachlagen im 
logischen Raum vor. So dienen sie als ein »Modell der Wirklich-
keit.«39 »Den Gegenständen entsprechen im Bilde die Elemente 
des Bildes.«40 ›Das Bild‹ ist ein solches, weil seine Teile in identi-
scher Weise konfiguriert sind, wie die Dinge der von ihm abge-
bildeten Tatsache. Wittgenstein erläutert diese Idee in seinen Ta-
gebüchern mit dem Verweis auf die Möglichkeit, beispielsweise 
ein Automobilunglück mit Hilfe von Puppen nachzustellen und 
anhand dieses Modells das konkrete Geschehen nicht nur zu ver-
gegenwärtigen, sondern auch zu beurteilen.41 Dabei spielt es keine 
Rolle, inwiefern die Puppen Ähnlichkeit mit den tatsächlichen 
Akteuren aufweisen. Entscheidend ist, dass sie deren Position in-
nerhalb des Vorgangs versuchen wiederzugeben, dass die Struk-
tur des Aufbaus der Struktur des Ereignisses mindestens der 
Möglichkeit nach entspricht. »Die Form der Abbildung ist die 
Möglichkeit, dass sich die Dinge so zueinander verhalten, wie die 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER TRACTATUS ALS LITERARISCHES WERK

21

Elemente des Bildes.«42 Nur wenn eine solche Strukturidentität 
vorliegt, kann man mit Wittgenstein überhaupt von einem Bild 
sprechen: »Was jedes Bild [...] mit der Wirklichkeit gemein haben 
muß, um sie überhaupt – richtig oder falsch – abbilden zu können, 
ist die logische Form, das ist, die Form der Wirklichkeit.«43 Als 
Konfiguration im logischen Raum aber zählt das Bild selbst zur 
Wirklichkeit, ist es selbst eine Tatsache.44 Damit jedoch ist Witt-
gensteins Abbildungsverhältnis untypischerweise symmetrisch 
und reflexiv gedacht.45 Was als Bild gilt, ist nicht mehr ontologisch 
bestimmt. Und gerade hierin wird die Bildtheorie des Tractatus 
auch problematisch. Worin ist der Unterschied zwischen dem Bild 
und dem von ihm Abgebildeten zu treffen, wenn beide Tatsachen, 
Konfigurationen im logischen Raum sind, potenziell oder aktuell 
sein können?  

1.5  Das funktionale Bild 

Der Mensch lebt in einem Raum der Tatsachenbilder.46 Über sie 
erst bezieht er sich auf seine Welt. Zugleich gibt es ›das Bild‹ nicht 
außerhalb dieses Zusammenhangs. Es ist zuallererst funktional 
bestimmt, als es durch Gebrauch wird, was es ist.47 Es ist für den-
jenigen Bild, der sich mit ihm auf Welt bezieht. Zugleich aber 
werden Bilder ganz generell nur dadurch möglich, dass die Welt 
im Tractatus eben nicht reine Idee, nicht immateriell gedacht ist, 
sie auch Substanz hat, sich intern differenziert.48 Wäre die Wirk-
lichkeit ausschließlich potenziell, müsste sie zugleich auch die ak-
tuelle sein. Dann aber gäbe es keine Unterschiede zwischen den 
Tatsachen, keine Unsicherheit in Bezug auf deren Status, es wäre 
keine Beurteilung, keine Distanznahme möglich. Und mit dieser 
verschwände auch die Möglichkeit, Abbilder der Sachverhalte zu 
machen, sie gar an der Welt auf ihre Richtigkeit hin zu überprü-
fen. Ihre funktionale Ingebrauchnahme wäre keine Option für den 
Menschen. Das Bild hätte als Konfiguration im logischen Raum 
die gleiche Dignität wie das von ihm Repräsentierte. Schon die 
Rede von einer solchen Differenz wäre in so einer ungeschiedenen 
Welt nicht möglich. Erst mit der Aufspaltung in bestehende und 
nichtbestehende Tatsachen öffnet sich jener Bereich, in welchem 
es repräsentierende Bezugnahme überhaupt gibt. Nur weil die 
Welt Substanz hat, ist Abbildung möglich.49 Und nur, weil Abbil-
dung möglich ist, kann auch nach ›wahr oder falsch‹ beurteilt 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

22

werden.50 Erst jetzt kann der Richter darüber befinden, inwiefern 
die durch Puppen und andere Gegenstände probeweise zusam-
mengestellte Welt der einmal aktuellen entspricht; erst jetzt kann 
er das Bild der Wirklichkeit mit dieser vergleichen.51 Mit ihm 
schafft er sich die notwendige Distanz, betrachtet er sein Objekt 
von außen.52 So wird es möglich, im durch die Substanz der Welt 
in den logischen Raum eingepflanzten Bruch zwischen positiven 
und negativen Tatsachen ordnend zu wirken, die ›wahre‹ Reprä-
sentation von der ›falschen‹ zu scheiden. Gerade hierin liegt der 
dem Menschen besondere Umgang mit Welt begründet. Dass sich 
der Mensch Bilder macht von der Welt, heißt, dass er ihr denkend 
begegnet, sie reflektiert.53 Denn das »logische Bild der Tatsachen« 
ist »der Gedanke.«54 Der innere Bruch des logischen Raums öffnet 
das Feld der Nachträglichkeit, der Rückwendung, der Re-Flexion 
auf das Geschehene.  

1.6  Der Satz 

Wie das logische Bild aber dem Gedanken entspricht, so ist der 
Satz dessen sinnlich wahrnehmbarer Ausdruck.55 Über die Welt 
und ihre Bilder findet Wittgenstein so zu dem Thema, welches das 
eigentliche des Tractatus zu sein scheint, zur Analyse des Satzes 
und hierin der menschlichen Sprache ganz allgemein. Der grund-
sätzliche Einstieg in seinen Text ist nicht einfach nur Vorspiel; er 
dient der dann entwickelten Satztheorie vielmehr als unhinter-
gehbare Basis. Die Welt ist die Gesamtheit aller Tatsachen im logi-
schen Raum. Weil diese sich aber in aktuelle und potenzielle 
scheiden, öffnet sich jener Bereich, in welchem der Mensch mit 
der Welt umgeht. Dieser Umgang bestimmt sich durch Bilder und 
durch Gedanken, die Bilder sind, und noch der Satz lässt sich als 
solches begreifen.56 Seine Struktur allein ermöglicht es ihm, sich 
auf Welt zu beziehen. Auch er beschreibt sie über die Konfigura-
tion seiner Satzelemente. Wie mit Hilfe der Puppen im Pariser Ge-
richtssaal, so wird auch im »Satz [...] gleichsam eine Sachlage pro-
beweise zusammengestellt.«57 Das im Rahmen der Bildtheorie 
Entwickelte gilt ebenso hier: Die Namen sind die Bildelemente, 
welche die Gegenstände vertreten58; der Satz ist artikuliert, hat 
eine eindeutige, klare Struktur, welche ihm die Möglichkeit, dar-
zustellen und Sinn zu haben, erst gibt.59 Mehr noch: Sinn haben 
Namen wie Bildelemente ausschließlich im Rahmen ihres Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER TRACTATUS ALS LITERARISCHES WERK

23

bandes.60 Nur dieser ist ein Bild der Welt. Und wie die Welt in 
Sachverhalte, in Tatsachen analysierbar ist, so entspricht diesen 
der einfachste Satz, der Elementarsatz als kleinste Einheit der 
Sprache.61 Der sinnvolle Satz – und nur er – ist aufgrund seiner 
logischen Form in der Lage, Welt zu beschreiben; und also ist, 
weil es in der Logik keine Zweideutigkeiten gibt, alles, was sagbar 
ist, auch eindeutig sagbar. 

Diese logische Form, diese Struktur gilt es als Kern der 
menschlichen Sprache freizulegen. Denn es ist unmöglich, »die 
Sprachlogik aus [der Umgangssprache, FG] unmittelbar zu ent-
nehmen.«62 Diese verkleidet vielmehr den Gedanken, kaschiert 
ihn in einer Form, die ihn kaum noch als logisches Bild der Welt 
erkennen lässt.63 So stiftet sie über die ihr inhärente Struktur im-
mer wieder Verwirrung.64 Wir verstehen unsere Sprachlogik nicht 
und verwenden sie in der Folge unangemessen. Der Großteil der 
philosophischen Probleme beruht auf diesem Missverständnis 
und führt zu unsinnigen Fragen in der Art, »ob das Gute mehr 
oder weniger identisch sei als das Schöne.«65 Um diesen Fallen zu 
entgehen, fordert Wittgenstein eine Philosophie, die grundlegend 
Sprachkritik ist.66 Um Irrtümer zu vermeiden, der Sprachverges-
senheit zu entkommen, verlangt er eine Zeichensprache, welche 
den Satz als strukturidentisches Abbild der Tatsachen nicht ver-
steckt. »Eine Zeichensprache also, die der logischen Grammatik – 
der logischen Syntax – gehorcht.«67 In ihr dürfen unterschiedliche 
Zeichen – »das sinnlich Wahrnehmbare am Symbol«68, also auch 
des Satzes69 – nicht doppelt besetzt sein. Dass ›grün‹ im Satz 
›Grün ist grün‹ einmal ein Personenname, das andere Mal ein 
Eigenschaftswort ist, muss bereits auf den ersten Blick, in der 
Wahrnehmung des Schriftbildes klar sein.70 Denn die logische 
Syntax ist die Tatsachenstruktur, die Bildkonfiguration, das Ver-
hältnis der Satzelemente im logischen Raum. Eine die Wahrneh-
mung dieser Konfiguration erklärende Metasprache wird so obso-
let.

1.7  Nichtreflexivität und logische Form 

Insbesondere darf in »der logischen Syntax [...] nie die Bedeutung 
eine Rolle spielen.«71 Wittgenstein kommt auf den großen Fehler 
Russells in seiner Theory of types zurück: Der Irrtum »zeigt sich 
darin, dass er bei der Aufstellung der Zeichenregeln von der Be-

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

24

deutung der Zeichen reden musste.«72 Das Problem, mit welchem 
sich Russell beschäftigt, ist, dass kein »Satz etwas über sich selbst 
aussagen [kann, FG], weil das Satzzeichen nicht in sich selbst ent-
halten sein kann.«73 Dabei löst sich die Problematik auf, wenn 
man sich aus dem zwanghaften Festhalten am ›Sagen‹, von der 
Konzentration auf den Ausdruck befreit und sich ernsthaft dem 
Zeichen zuwendet. Der Selbstbezug führt nur so lange in ein 
Paradox, wie man das Bedingte auf seine eigenen Bedingungen 
beziehen will. Sobald es das Ziel ist, die Möglichkeit, ›Sagen‹ zu 
können, zu sagen, kommt es notwendig zu einer Petitio principii. 
Man kann sie in Russellscher Manier umgehen, auf Ad-hoc-
Bedingungen zurückgreifen, welche nur bestimmte Elemente für 
bestimmte Operationen zulassen wollen. Auflösen aber kann man 
das Paradox nur, wenn man bereit ist, den Selbstbezug auf einer 
anderen Ebene der Sprache, nicht sagend und also nichtreflexiv 
zu denken, besser, zu sehen. Wittgensteins Bildtheorie der Sprache 
erlangt gerade hier ihre volle Bedeutung. Die Form der Abbil-
dung, über welche es gelingt, Welt zu beschreiben, liegt in der 
Anordnung der Elemente. Ein Satz kann die gesamte Wirklichkeit 
darstellen, weil er mit ihr die Struktur gemein hat.74 Sie selbst aber 
kann er nicht greifen: »Um die logische Form darstellen zu kön-
nen, müssten wir uns mit dem Satze außerhalb der Logik aufstel-
len können, das heißt außerhalb der Welt.«75 Allerdings ist die lo-
gische Form als Konfiguration im logischen Raum wahrnehmbar.
Man kann sie sehen, indem man die Aufmerksamkeit von der 
Darstellung abzieht, sie auf die Zeichen selbst, nicht auf deren Be-
deutung hin lenkt. Was sich da zeigt, sagen zu wollen, führt zum 
paradoxalen Sprechen. »Was sich in der Sprache ausdrückt, kön-
nen wir nicht durch sie ausdrücken.«76 Es bedürfte des göttlichen 
Standpunkts, um das zu vermögen. Der Mensch aber beschreibt 
die Welt, indem er sich Sätze als ihre Bilder konstruiert, deren ab-
bildende Beziehung sich nicht selbst abbilden kann, und doch in 
ihnen präsent ist: »Der Satz zeigt die logische Form der Wirklich-
keit. Er weist sie auf.«77

Das übersieht Russell in seiner Analyse. Bei ihm denotieren 
die logischen Konstanten die Form des Komplexes.78 Eine solche 
Denotation aber kann es nach oben Gesagtem nicht geben. Logi-
sche Konstanten existieren nicht. Das Beispiel der Negation macht 
dies klar: Erklärt man, wie Russell, Wahrheit über Bekanntschaft, 
bedeuten Sätze wahre Komplexe, so wird die Bedeutung eines 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER TRACTATUS ALS LITERARISCHES WERK

25

negierten falschen Satzes zum Problem: Er ist durch die  Negation 
schließlich wahr. Wir verstehen ihn jedoch nicht anders als einen 
positiven Satz. Damit aber sind wir letztlich gezwungen, die Be-
kanntschaft mit negativen Tatsachen zu postulieren. Das hält 
Wittgenstein für absurd. »Jeder Satz kann verneint werden. Und 
dies zeigt, dass für alle Sätze ›Wahr‹ und ›Falsch‹ dasselbe bedeu-
ten. (Dies ist von allerhöchster Wichtigkeit.) (Im Gegensatz zu 
Russell.)«79 Weder entsprechen Sätze Komplexen noch sind sie als 
Namen aufzufassen, wie Frege das tut. Sätze haben als Konfigura-
tionen im logischen Raum zwar Sinn, aber keine Bedeutung. Diese 
Erkenntnis führt nun zum ›Grundgedanken‹ des Tractatus, dass 
logische Konstanten nicht vertreten, dass »sich die Logik der Tat-
sachen nicht vertreten lässt.«80 Wie die möglichen Verbindungen 
mit den Puzzle-Teilen bereits gegeben sind, so ist eben auch der 
logische Raum gleichursprünglich mit den Gegenständen, fügen 
sich Sätze als Kombinationen der Gegenstände vertretenden Na-
men notwendig zur logischen Form.81 »Ebenso wie ein Pfeil durch 
Gleich- oder Gegensinnigkeit in einem Verhältnis zu einem ande-
ren steht, so verhält sich die Tatsache zum Satz.«82 Sätze sind wie 
Pfeile somit nicht dadurch, dass sie über sich hinaus auf etwas 
weisen, was sich hinter ihrer Spitze als Bedeutung befindet. Viel-
mehr sind sie wie Pfeile durch ihre Gerichtetheit. Die Verbindung 
zur Tatsache ist allein darin zu finden, dass diese als weitere Kon-
figuration im logischen Raum eben auch Gerichtetheit aufweist. 
Diese Verbindung ist nicht mehr über Bedeutung zu fassen. Sie 
lässt sich ausschließlich sehen, im nichtreflexiven, rein visuellen 
Abgleich. Dies nicht ausreichend ernst zu nehmen, bedeutet, sich 
zwangsläufig im Paradox zu verfangen. Erst im tatsächlichen 
Rückgang auf das sinnlich wahrnehmbare Zeichen83 liegt also 
auch die Lösung der Russellschen Antinomie. Die von Wittgen-
stein geforderte neue, rein logische Zeichensprache ist nicht nur 
ein Mittel zum Zweck, sie selbst ist die Lösung: 

Eine Funktion kann darum nicht ihr eigenes Argument sein, weil das 
Funktionszeichen bereits das Urbild seines Arguments enthält und es 
sich nicht selbst enthalten kann. 
Nehmen wir nämlich an, die Funktion F(fx) könnte ihr eigenes Argu-
ment sein; dann gäbe es also einen Satz: ›F(F(fx))‹ und in diesem müs-
sen die äußere und die innere Funktion F verschiedene Bedeutungen 
haben, denn die innere hat die Form ϕ(fx), die äußere die Form ψ(ϕ(fx)). 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

26

Gemeinsam ist den beiden Funktionen nur der Buchstabe ›F‹, der aber 
allein nichts bezeichnet. 
Dies wird sofort klar, wenn wir statt ›F(Fu)‹ schreiben ›(∃ϕ) : F(ϕu) . ϕu
= Fu‹. 
Hiermit erledigt sich Russells Paradox.84

1.8  Sinnlose Logik 

Der umgeschriebene Symbolismus zeigt, dass es den Selbstbezug, 
wie ihn Russell an Freges Klassenbegriff problematisiert, gar nicht 
geben kann.85 Verabschiedet man die Bedeutung der Zeichen 
ernsthaft, wird klar, dass eine Funktion niemals Argument ihrer 
selbst ist. Der Symbolismus ist Grundlage aller Semantik und 
muss also von dieser unabhängig sein. Es darf nicht etwas vor 
ihm geben, was ihm wieder Bedeutung verleiht. Die Grundlagen 
der Logik sind spontan, nicht reflexiv. Die logische Autonomie si-
chert somit die Wittgensteinsche Kritik an der Typentheorie. Wir 
können nicht sagen, was der Symbolismus zeigt.86 Wollte man dies, 
man müsste die Bedeutungsbeziehungen bereits voraussetzen.87

Sagen und Zeigen aber sind nicht ineinander zu vermitteln. Die 
logische Form, welche Sagen ermöglicht, kann selbst nur sinnlos 
gesagt werden: Der Satz der Identität wird in der logischen Nota-
tion evident als Tautologie; das ›tertium non datur‹ aber als Kon-
tradiktion. Im einen Fall ist der Satz für sämtliche Wahrheitsmög-
lichkeiten wahr, im zweiten für sämtliche Wahrheitsmöglichkei-
ten falsch. »Die Tautologie lässt der Wirklichkeit den ganzen – 
unendlichen – logischen Raum; die Kontradiktion erfüllt den gan-
zen logischen Raum und lässt der Wirklichkeit keinen Punkt. Kei-
ne von beiden kann daher die Wirklichkeit irgendwie bestim-
men.«88 Beide sind keine logische Konfiguration. Sie bilden Welt 
nicht ab. Damit aber bewegen sie sich auch nicht im Bereich der 
Abwägung über ›wahr‹ oder ›falsch‹, in welchem sich das Sagen 
bewegt. »Die Wahrheit der Tautologie ist gewiß, des Satzes mög-
lich, der Kontradiktion unmöglich.«89 So rahmen Sätze der Logik 
den Bereich des Sagens tatsächlich ein. Sie sind dessen Grenze – 
und damit selbst sinnlos.90

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER TRACTATUS ALS LITERARISCHES WERK

27

2  Was sich zeigt . . .  

2.1  Die drei Arten des ›Zeigens‹  

Die Unterscheidung von Sagen und Zeigen erlaubt es Wittgen-
stein also, das Russellsche Paradox aufzuklären. Die Ausgangs-
frage seines philosophischen Denkens ist gelöst, der Tractatus, so 
könnte man meinen, hat seine Aufgabe erfüllt. Die Entdeckung, 
dass es eine Grenze des Sagbaren gibt, hätte dann die Aufforde-
rung zur Folge, sich innerhalb dieser Grenze zu halten, alles jen-
seits davon aber zu ignorieren bzw. als haltlose Illusion zu entlar-
ven. Der Tatsachenraum umfasste dann alles, und außerhalb sei-
ner gäbe es nichts mehr. Vielmehr wäre, was es gibt, vollständig 
in logischer Form aufzulösen, jegliche Transzendenz nichts ande-
res als in einer Sprachverwirrung begründete Projektion. Die Rede 
von ›Welt‹ und ›Wirklichkeit‹, der grundsätzliche Duktus gleich 
zu Beginn des Tractatus – all das suggeriert ein solches Verständ-
nis in logisch-positivistischem Sinne. Ihm gilt das ›Zeigen‹ ledig-
lich als Rahmen, welcher das Ende alles Relevanten markiert. Man 
muss ihn sehen, um nicht etwas sagen zu wollen, wo es nichts 
mehr zu sagen und also gar nichts mehr gibt.  

Doch ist das Zeigen bei Wittgenstein keineswegs marginal. 
Seine Entdeckung ist gerade die Ent-Deckung eines Jenseits der 
Sprache. Es ist als Grenze der Welt zugleich auch Öffnung. So erst 
erweist sich die Unterscheidung von Sagen und Zeigen als 
»Hauptproblem der Philosophie« generell.91 Sie ermöglicht die 
Auflösung eines logischen Knotens und geht in ihren Konsequen-
zen doch weit über diesen Erfolg hinaus. Das ›Zeigen‹ wird ein 
zentraler, vielleicht der zentrale Begriff des Tractatus.92 Wittgen-
stein differenziert ihn dreifach:93 Dass der Satz seinen Sinn zeigt, 
kann man als deskriptives Zeigen rekonstruieren. Dieses ist Folge 
der Bildtheorie im Tractatus. In ihr definiert Wittgenstein ›Sinn‹ 
als die Struktur der Konfiguration im logischen Raum selbst. Da 
auch der Satz als Bild verstanden wird, ist sein Sinn ebenfalls aus-
schließlich seine logische Struktur. Weil die aber nicht sagbar ist, 
gelangt Wittgenstein zu dem im ersten Moment überraschenden 
Diktum, dass der »Satz zeigt, was er sagt.«94 Er behauptet, dass 
sich die Welt in der von ihm vorgestellten Konstellation befindet. 
Er zeigt mithin, »wie es sich verhält, wenn er wahr ist. Und er sagt,
dass es sich so verhält.«95

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

28

Auf einer anderen, transzendentalen Ebene zeigt sich die Mög-
lichkeitsbedingung der Abbildung überhaupt.96 Wir sehen die lo-
gische Form der Wirklichkeit, die sich keiner Aussage fügt, weil 
kein Standpunkt außerhalb ihrer möglich ist. Das Sich-Zeigen der 
logischen Form markiert somit die Grenze des Sagbaren, die nicht 
überschritten werden darf, will man Scheinaussagen und mit ih-
nen das Paradox vermeiden. ›Es gibt Gegenstände‹ ist ein Schein-
satz, weil es nicht einen Gegenstand gibt und dann noch einen 
formalen Begriff, unter den der Gegenstand fällt. Auf Grundlage 
solcher Sätze aber entstehen Pseudoprobleme wie die Frage, ob 
die Eins existiert, die der ›1‹ zugrunde liegt. Gerade das ist letzt-
lich Freges Problem. Doch ist der »formale Begriff  [...] mit dem 
Gegenstand, der unter ihn fällt, bereits gegeben.«97 Das zeigt die 
logische Form – und markiert hierin das Ende der sagenden Spra-
che.  

Auf das Jenseits dieser Grenze ist eine letzte Variante gerich-
tet, in welcher sich ›das Mystische‹ zeigt.98 Mit ihm gesellt sich zur 
Wirklichkeit ein anderer Aspekt von Realität99: ein sich aller sa-
genden Überformung Entziehendes, aller Logik konstitutiv Tran-
szendentes.100 Wittgenstein nennt es auch – im Unterschied zu 
Satzsinn und logischer Form – explizit das »Unaussprechliche«.101

Es ist nicht einmal mehr in sinnlosen Sätzen als Struktur zu er-
kennen, nicht als Tautologie, nicht als Kontradiktion festzuma-
chen. Diesem Sich-Zeigen korrespondiert nicht einfach das Sehen, 
sondern Wahrnehmung in umfassendem Sinne. Das Mystische ist 
im Gefühl präsent102, ist Erfahrung. 

2.2  Das Mystische als das Aisthetische  

Die Unterscheidung von Sagen und Zeigen hat somit nicht nur 
eine direkte Definition des Tatsachenraums, der Welt als des Sag-
baren zur Folge, sondern hierin zugleich eine indirekte Begren-
zung103 der Sphäre, in welchem sich das Mystische zeigt. Diese 
andere Seite des Expliziten entgeht dem logischen Positivismus. 
Dessen Schweigen ist leer; es hat nichts, worüber es schweigen 
könnte.104

Wittgenstein aber markiert mit Sagen und Zeigen sehr viel 
grundlegender zwei unterschiedliche Modi menschlichen Um-
gangs mit Realität.105 Bewegt sich das eine in der Welt, ist das an-
dere an deren Grenze und darüber hinaus angesiedelt. Ist mit dem 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER TRACTATUS ALS LITERARISCHES WERK

29

Sagen eine Beschreibung von Wirklichkeit möglich, so stellt das 
Zeigen als deren Struktur und als ihre ungreifbare Rückseite die 
Grundlagen einer solchen Beschreibung vor Augen.106 Dabei ist 
das Sagbare zugleich auch das Denkbare, Reflexion, wogegen 
man das, was sich zeigt, nur nichtreflexiv wahrnehmen kann. Die 
am logischen Symbolismus entdeckte Notwendigkeit zum Rück-
gang auf das nicht bedeutende, nur sinnlich wahrgenommene 
Zeichen steht paradigmatisch für den Schritt, der generell am En-
de des Sagbaren zu tun ist: Der Leib muss anstelle der Vernunft 
Bezugspunkt der Realitätsorganisation werden, will man das 
Paradox vermeiden und darüber hinaus das Mystische zugänglich 
machen. Dieses siedelt jenseits der Sprache, konstituiert sich gera-
de als das, was weder sinnvoll befragt werden noch sinnvoll 
Antwort sein kann. Es steht außerhalb allen zufälligen Soseins der 
Welt.107 In ihm zeigt sich das Ab-Solute108. Das Gefühl dieses Ab-
Soluten als etwas, was es außerhalb des Sagbaren gibt, beschreibt 
Wittgenstein als mystische Erfahrung, als den für Momente ge-
glückten Ausstieg aus Raum und Zeit; man sieht die Welt sub spe-
cie aeternitatis.109 In dieser ungerichteten Perspektive erscheint 
das Ding nicht mehr als ein Ding unter Dingen. Es ist von aller 
Kontingenz frei. Der Gegenstand zeigt sich mit, nicht als Teil von
Raum und Zeit.110 Er selbst wird – logisch unmöglich – bedeutend, 
die Verbindung zu allem um ihn herum wird gekappt. »Habe ich 
aber den Ofen kontempliert, so war er meine Welt, und alles An-
dere dagegen blaß.«111 Im Blick auf die Welt sub specie aeternitatis 
wird der logische Raum und die in seiner Spaltung entstandene 
Nachträglichkeit für einen Augenblick irrelevant. Wenn der Raum 
der Vernunft verblasst, einen die Gegenwart völlig umschließt, ist, 
was einen hält, die leibgebundene Wahrnehmung.112

2.3  Das Aisthetische und die  

pathische Dimension von Realität 

Die Aisthesis in ihrer etymologischen Wurzel ist so die Basis des 
Mystischen überhaupt.113 Sie lässt das Ab-Solute als Jenseits der 
Welt ahnen. Erst auf dieser Grundlage aber umfasst es die Kunst – 
und auch die Ethik.114 ›Schönheit‹ und ›Gutsein‹ sind für Wittgen-
stein zunächst ab-solute Begriffe.115 Als solche fallen sie aus dem 
Bereich des Sagens heraus. Alles, was über sie zu sagen versucht 
wird, ist zwangsläufig Unsinn.116 Die Schönheit der Rose – das 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

30

klassische Beispiel – ist nicht dadurch begriffen, dass man sie 
sprachlich benennt. Eine Blume als ›schön‹ zu bezeichnen, ist nur 
innerhalb der Welt als relative Beschreibung möglich. Die Schön-
heit der Rose als solche aber zeigt sich jenseits der Sprache. Sie ist 
mithin auf der anderen Seite der logischen Form, der von vorne 
eben nie sagend greifbaren Rückseite von Welt angesiedelt.117 Sie 
ist keine Möglichkeit im logischen Raum, sondern logische Un-
möglichkeit. Gerade als Negativ alles Sagbaren jedoch ist sie an 
dieses gebunden. Das »Unaussprechliche ist – unaussprechlich – 
in dem Ausgesprochenen enthalten.«118 In der aisthetischen Kon-
templation rückt es vor Augen. So aber ist auch das Ethische als 
Ab-Solutum ein Wahrnehmungsphänomen119. Das Sagen setzt 
ihm nichts mehr hinzu. Der ethische Mensch erweist sich als sol-
cher, ihn ›gut‹ zu nennen, hat keinen Einfluss auf sein tatsächli-
ches Gutsein.120

Gerade weil es das Unaussprechliche, nur aisthetisch Erfahr-
bare aber gibt121, reißt das Reale nicht mit den Grenzen des logi-
schen Raums, am Ende der Welt einfach ab. Vielmehr ist das hier 
beginnende Jenseits bei aller Negativität nicht als überflüssiger 
Wurmfortsatz, sondern bereichernd gedacht. Indem er das Gefühl 
des Ab-Soluten zulässt, weitet der Mystiker die Grenzen seiner 
Erfahrung. Er entdeckt die pathische Dimension von Realität jen-
seits der logischen Welt. Der Tatsachenraum bleibt hiervon unbe-
rührt. Doch wird dem sagenden Aktivismus eine gewollte Passivi-
tät beigesellt, welche das Unaussprechliche positiv annimmt. In 
der Öffnung zum Mystischen wird somit nichts in der Welt ver-
ändert, sondern in der Modifizierung des Weltbildes, der grund-
legenden Sicht auf die Welt, deren Realität insgesamt ausgedehnt. 
Dem Mystiker eignet eine Gelassenheit gegenüber dem, was kons-
titutiv unverfügbar bleibt.122 Er versucht es erst gar nicht, sagend 
zu überformen, und entgeht so dem ansonsten zwangsläufigen 
Scheitern. Das Zurücknehmen der Aktion zugunsten der Passivi-
tät, des Pathischen, macht in der Öffnung zum Mystischen zu-
gleich die Welt des Glücklichen aus.123 Sie ist eine andere, größere 
als diejenige dessen, der an den sagend nicht zu unüberwinden-
den Grenzen des Sagbaren verzweifelt oder als logischer Positivist 
innerhalb dieser meint, alles zu haben.124 Glücklichsein ist im Trac-
tatus gerade in der aisthetischen Kontemplation möglich.125

So grundlegend positiv konnotiert aber scheint der aistheti-
sche Blick jene Sicht auf die Welt zu sein, von welcher Wittgen-

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER TRACTATUS ALS LITERARISCHES WERK

31

stein am Ende seines Tractatus als der richtigen Perspektive 
spricht.126 Dem Leser zu dieser Sicht zu verhelfen, ist das Ziel die-
ses Textes. Damit aber kann, was der Tractatus sagt, noch nicht 
sein Ende sein. Mit der Betonung der Unmöglichkeit, die Grenzen 
des Sagbaren sagend zu überwinden, legt Wittgenstein vielmehr 
nahe, den zeigenden Aspekt seines Werkes nicht nur als spieleri-
sche Eigentümlichkeit mitzubeachten, sondern als philosophisch 
grundlegend ernst zu nehmen.  

2.4  Die zeigende Dimension des ›Tractatus‹ 

Vor diesem Hintergrund erst kommt nun auch Wittgensteins Äu-
ßerung, der Tractatus sei zugleich streng philosophisch und litera-
risch, zu ihrer Bedeutung. Diese Bemerkung ist weit mehr als eine 
verhandlungsstrategische Floskel.127 Fasst man das Literarische als 
den auf Aisthesis zielenden Umgang mit Sprache, so ist der Trac-
tatus als literarisches Werk eben keines, das sich auf das Sagen be-
schränkt.128

Gegenüber Ludwig von Ficker erläutert Wittgenstein das mit 
einigen Anmerkungen zum Charakter des Textes: Die Struktur 
des Werkes werde vielleicht nicht auf den ersten Blick deutlich. 
Dem geschriebenen entspreche ein ungeschriebener Teil. Dem Ge-
sagten korrespondiere all das, was notwendig ungesagt bleiben 
müsse, weil es ein Unsagbares ist. In der Entsprechung aber ist 
Letzteres auch Bestandteil des Werkes. Um den komplexen Sinn 
dieses Zwitterwesens verstehen zu können, empfiehlt Wittgen-
stein Ficker neben dem Vorwort zunächst nur den Schluss des
Tractatus zu lesen.129 Tatsächlich ist mit diesen beiden Textteilen 
eine Art Rahmen gesetzt. Den erläuternden Worten zu Anfang 
entspricht der im Vergleich zum apodiktischen Duktus der Vor-
gängersätze doch sehr viel weichere Ton gegen Ende. Eine Art Re-
flexion der eigenen Arbeit wird hier formuliert: »Wir fühlen, dass, 
selbst wenn alle möglichen wissenschaftlichen Probleme beantwor-
tet sind, unsere Lebensprobleme noch gar nicht berührt sind.«130

Selbst oder gerade dann, wenn man alle der tatsächlichen Logik 
unserer Sprache gehorchenden formulierbaren Fragen gestellt 
und gelöst hat, wenn uns nichts mehr zu sagen, zu fragen bleibt, 
fühlen wir, dass das Leben noch sehr viel reicher ist, als wir uns, 
im Sagen befangen, hätten träumen lassen. »Die Lösung des Rät-

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

32

sels des Lebens in Raum und Zeit liegt außerhalb von Raum und 
Zeit.«131

An diesem mit Sätzen nicht mehr zu greifenden Mehr des Le-
bens stößt die auf Vernunft, den menschlichen Geist bezogene 
Organisation von Realität an ihre Grenze. Denn die Grenze des 
Sagens zum Zeigen markiert mit dem Übergang zum Fühlen auch 
das Ende des Denkens.132

Dieses Rätsel des Lebens aber ist die klassische Frage der Phi-
losophie. Und sie bleibt auch für Wittgenstein noch die zentrale. 
Nicht sie selbst ist falsch, sondern die Art und Weise, in der sie 
gestellt ist. Weil die Antwort jenseits der Welt liegt, kann sie keine 
sagende Antwort sein. Wo es eine solche aber nicht gibt, kann 
auch die Frage nicht sinnvoll formuliert werden. Innerhalb des 
Tatsachenraums ist es mithin unsinnig, das Rätsel des Lebens be-
handeln zu wollen. »Das Rätsel gibt es nicht.«133 Dann aber kann 
die Aufgabe der Philosophie nur sein, Ordnung zu schaffen, den 
Raum des Sagbaren eindeutig und endgültig zu markieren, um so 
zugleich auch jene Sphäre von innen her zu begrenzen, in welcher 
das Gefühl des mystischen ›Dass‹ der Welt134, die außerhalb von 
Raum und Zeit liegende Lösung des Rätsels des Lebens zur Gel-
tung gelangen kann. »Freilich bleibt dann eben keine Frage mehr; 
und eben dies ist die Antwort.«135

Aufgabe der Philosophie ist es, den Menschen aus der Befan-
genheit im logischen Raum zu befreien, um ihn so auf das Aisthe-
tische zu stoßen. Das ist die überraschende Konsequenz aus Witt-
gensteins Logik.

Das Projekt, den Ausdruck der Gedanken zu begrenzen, ist im 
Tractatus somit nicht einfach nur Selbstzweck. Es ist letztlich nicht 
positivistisch auf das Begrenzte gerichtet, sondern auf das Mysti-
sche darüber hinaus. Der Leser soll dahin gebracht werden, die 
Unmöglichkeit, Unaussprechliches auszusprechen, zu akzeptie-
ren, sich mit seinem Sagen auf Sagbares zu beschränken und sich 
so schweigend dem, was sich zeigt, zu öffnen. Die Philosophie 
zielt hierin nicht auf eine naturwissenschaftliche Beschreibung 
von Welt, und doch wäre ihre richtige Methode »eigentlich die: 
Nichts zu sagen, als was sich sagen lässt, also Sätze der Naturwis-
senschaft – also etwas, was mit Philosophie nichts zu tun hat –, 
und dann immer, wenn ein anderer etwas Metaphysisches sagen 
wollte, ihm nachzuweisen, dass er gewissen Zeichen in seinen 
Sätzen keine Bedeutung gegeben hat.«136 Weil das eigentliche Ziel 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER TRACTATUS ALS LITERARISCHES WERK

33

der Philosophie die Vernunft übersteigt, kann sie, als eine zu-
nächst auf den Geist bezogene Tätigkeit, dieses nicht positiv fas-
sen. Ihr bleibt nur der indirekte Verweis.  

2.5  Der ›Tractatus‹ als ethische/literarische Tat 

So ist der Tractatus tatsächlich auch eine ethische Tat.137 Er zielt 
auf eine veränderte Einstellung des Menschen zu Welt und Reali-
tät. Über den unbestritten wichtigen Beitrag zu fachspezifischen 
Fragen der Logik hinaus, zeigt der Text, wirkt er performativ. Die 
logische Analyse der Sprache ist nicht mehr ausschließlich der 
methodisch gesicherte Rückgang auf ihre elementaren Strukturen. 
Vielmehr scheint Wittgensteins Unternehmen der Versuch einer 
großen Neuordnung zu sein. Die implizite Konstruiertheit der
Welt wird nun deutlich.138 Der logische Raum ist schlicht eine der 
Ratio geschuldete Prämisse unserer auf diese bezogenen Wirk-
lichkeitsorganisation. »Die Welt ist alles, was der Fall ist«, be-
schreibt keine Erkenntnis – sondern das notwendige Postulat, 
welches aller Erkenntnis vorausgeht. In dieser Hinsicht kann man 
den Beginn des Tractatus mit einer »Art Schöpfungsmythos« ver-
gleichen:139 Die Welt wird als das, was sich sagen lässt, prokla-
miert. Mehr lässt sich mit der Vernunft als letzter Instanz nicht er-
fassen. In der Philosophischen Grammatik macht Wittgenstein 
das später ganz explizit: »Wenn einer sagte: Ja, woher weißt du, 
dass die ganze Wirklichkeit durch Sätze darstellbar ist?, so ist die 
Antwort: Ich weiß nur, dass sie durch Sätze darstellbar ist, soweit 
sie durch Sätze darstellbar ist, und eine Grenze ziehen zwischen 
einem Teil, der und einem Teil, der nicht so darstellbar ist, kann 
ich in der Sprache nicht.«140 Das aber heißt nichts anderes, als dass 
das Sagbare der Wirklichkeit eben das Sagbare, also jede Konfigu-
ration im logischen Raum, ist. Setzt Wittgenstein dies am Beginn 
des Tractatus mit der Welt gleich, so leistet er hierin gerade nicht 
deren ontologische Bestimmung, sondern eine Begriffsdefinition, 
die helfen soll, philosophische Fragen als Folge der Verwirrung 
über die Logik der eigenen Sprache aufzulösen. Er schafft eine 
Wirklichkeit innerhalb der Realität. Die denkbare Welt ist alles, was 
der Fall ist! Sie ist berechenbar, als solche aber kontingent. In ihr 
ist auf Vernunft bezogene Erkenntnis möglich. Sie ist sagbar, von 
den Naturwissenschaften beschreibbar. Und gerade mit diesen 
hat Wittgensteins Philosophie nichts zu tun. »Das Resultat der 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

34

Philosophie sind nicht ›philosophische Sätze‹, sondern das Klar-
werden von Sätzen.«141 Gerade das ist es, was er mit dem Tractatus 
leisten zu können meint.  

Wittgensteins Sätze werden als Sprossen einer Leiter ge-
braucht, die nicht auf eine finale These hinführt, sondern zu einer 
veränderten, vielleicht überhaupt zur ernsthaften Welt-Sicht. Von 
diesem neuen Sehepunkt aus betrachtet aber ist der letzte Satz des 
Tractatus nicht nur sein Ende, sondern sein Ziel: »Wovon man 
nicht sprechen kann, darüber muss man schweigen.«142 Er schließt 
an die im Vorwort getroffene Behauptung an, dass alles, was sich 
überhaupt sagen lässt, klar ausgedrückt werden kann, und modi-
fiziert sie zugleich: Konnte sie im Rahmen des Vorworts noch als 
Projekt eines logischen Positivisten gedeutet werden, so ist das 
nun geforderte Schweigen Moment einer Haltung Welt gegen-
über. Verstummen meint hier kein Ignorieren des Unsagbaren, 
sondern das Ausrichten auf das Jenseits der Sprache. Das Mysti-
sche ist kein irrelevanter Teil menschlichen Lebens. Wittgenstein 
fordert ein aktives Schweigen.143 Mit diesem Schweigen ist das 
Aisthetische grundlegend Bestandteil des Tractatus und macht ihn 
zum literarischen Werk. 

So ist er philosophisch und nicht philosophisch, literarisch 
und nicht literarisch; ein Zwitterwesen aus Sicht der konventio-
nellen Kategorien und hierin gerade neu. Entgegen der metaphy-
sischen Bemühung, das Unsagbare zu sagen, will er es beschwei-
gen. Anders als die verbreitete literarische Produktion seiner Zeit 
versucht er, jegliches ›Schwafeln‹ zu vermeiden144. Seine Sprache 
und seine gesamte Darstellungsweise soll klar sein, weil gerade 
im klar Ausgesprochenen das Unaussprechliche als dessen Rück-
seite aisthetisch zugänglich wird.145 Keineswegs stellt sich der 
Tractatus somit einfach in eine belletristische Tradition. Keines-
wegs ist das Vergnügen, das er bereitet, das einfache Schönfinden 
eines gut geschriebenen Textes. Es ist das Vergnügen des Glückli-
chen.

Tritt mit dem Literarischen tatsächlich das ›Wie‹ vor das 
›Was‹, so meint Wittgenstein damit nicht, wie Frege annahm, das 
Terrain der Philosophie hinter sich zu lassen; vielmehr will er sich 
gerade in der Ausrichtung auf das Unsagbare als Philosoph er-
weisen. Die an Sprache gebundene Philosophie vollendet sich erst 
als Wahrnehmung des Jenseits der sprachlichen Grenze. 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


35

Wittgenstein als Architekt1

1   Rückkehr  aus der  Provinz  

Die Frühphilosophie Wittgensteins endet somit in einer Apotheo-
se der Wahrnehmung: Das Göttliche als die Perspektive des Ab-
Soluten ist nur in der Aisthesis ahnbar. Die Welt sub specie aeter-
nitatis ist nur in der Kontemplation  zu sehen, die Sphäre des 
Mystischen, auf welche der Tractatus zeigt, erschließt sich erst im 
Gefühl. Mit diesem Zeigen aber geht er über sein eigenes Werk als 
Theorie dessen, was gesagt werden kann, hinaus, macht er sich 
wie eine Leiter, auf der man hinaufgestiegen ist, ohne mit ihrer 
Hilfe wieder heruntersteigen zu wollen, überflüssig. Dem Hinweis 
nun tatsächlich nachzugehen und die Welt vom neuen Sehepunkt 
aus zu betrachten, ist die Aufgabe des Lesers, dessen eigene Pra-
xis. Auch für Wittgenstein selbst bleibt nun nichts mehr zu ›philo-
sophieren‹. Die Grenzen der Sprache sind eindeutig benannt, die 
Probleme damit endgültig gelöst. Biographisch bedeutet das für 
ihn zunächst den Rückzug aus dem akademischen Leben. In den 
Jahren der ersten Erfolge des Tractatus ist sein Autor aus der phi-
losophischen Diskussion verschwunden, versucht er sich an der 
schwierigen Kombination reformpädagogischer Ansätze mit 
strenger Autorität als Volksschullehrer in Trattenbach, Hassbach, 
Puchberg und Otterthal, Dörfern der österreichischen Provinz.2

Die Konsequenz, mit welcher Wittgenstein an dieser Entschei-
dung festhält, ist Zeichen der Ernsthaftigkeit seiner philosophi-
schen Grundüberzeugungen. Erst im Scheitern des pädagogischen 
Unternehmens öffnen sich die Grenzen der selbstgewählten Isola-

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

36

tion, wird eine schrittweise Wiederannäherung an die philosophi-
sche Diskussion  möglich.3

Die eigentliche Arbeit an sich selbst, an der eigenen Sicht der 
Dinge4 aber scheint sich in dieser auf den Austritt aus dem Lehr-
dienst für Wittgenstein auch psychisch recht schwierigen Zeit auf 
einem anderen Feld abzuspielen.5 Just in den Jahren vor seiner 
Rückkehr nach Cambridge, der tatsächlichen Wiederaufnahme 
des Projekts ›Philosophie‹ und der so grundlegenden Wandlung 
seines Denkens in Richtung der Spätphilosophie avanciert der 
arbeitslose Dorfschullehrer zum Architekten. Zwischen 1926 und 
1928 baut Wittgenstein in der Kundmanngasse 19 in Wien das 
neue Stadtpalais seiner Schwester Margaret Stonborough. Es ent-
steht eine Architektur, welche sich so wenig einer Stilrichtung zu-
schreiben lässt wie ihr Architekt einer philosophischen Tradition. 
In dieser Ungreifbarkeit wurde sie vor dem Hintergrund des phi-
losophischen Frühwerks als dessen gebaute Verlängerung, als 
›unbedingte Architektur‹ oder als Ausdruck des im Tractatus noch 
nur Beschweigbaren verstanden. Doch gerade weil das Palais 
Stonborough weder »hausgewordene Logik«6 ist noch einfach zur 
»Syntax des Schweigens« wird, zu der Sprache also, die Wittgen-
stein im Tractatus prinzipiell für unmöglich erklärt hat7, scheint in 
diesem Bau bereits ein anderer Umgang mit dem in allen Lebens-
bereichen relevanten Problem der Trennung von Sagen und Zei-
gen durch - ein Umgang, welcher weniger in der Tradition tracta-
rianischen Denkens steht, als vielmehr bereits entscheidende Züge 
der des späten Wittgenstein aufweist.  

2  Der  Phi losoph als  Architekt  

Zwar wird der Auftrag für den Bau bereits 1925, also zu einer 
Zeit, in welcher Wittgensteins Austritt aus dem Lehrdienst noch 
keineswegs absehbar war, an Paul Engelmann, einen Schüler 
Adolf Loos’ und Freund Ludwigs8, vergeben, doch scheint schon 
diese Wahl eine von seiner Schwester Margaret sehr bewusst ge-
troffene Entscheidung gewesen zu sein: Die eigenen Mitgestal-
tungsmöglichkeiten waren bei einem solchen noch nicht zu sehr 
auf eine eigene Handschrift verpflichteten Bauleiter ungleich grö-
ßer als bei einer der renommierten Persönlichkeiten im Wien der 
1920er-Jahre. Engelmann scheint sich somit insbesondere als loya-

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WITTGENSTEIN ALS ARCHITEKT

37

ler, freundschaftlich an die Familie gebundener Partner empfoh-
len zu haben, der seine eigenen Vorstellungen jederzeit zugunsten 
der Ideen seiner Auftraggeber zurückzustecken bereit war9, nicht 
nur gegenüber der direkten Bauherrin. Noch bevor er den Auftrag 
annimmt, kontaktiert Engelmann Wittgenstein Ende November 
1925 in Otterthal, um mit ihm über das geplante Projekt zu spre-
chen. Wittgenstein reagiert prompt: »Ich werde mich freuen, Sie 
zu Weihnachten in Wien zu sehen. Der Bau eines Wohnhauses 
würde mich auch sehr interessieren.«10 Über ein tatsächlich statt-
findendes Gespräch Ende Dezember 1925 ist nichts bekannt. Doch 
betont Engelmann noch 1953 die »ausgezeichnete[n] Ratschläge«, 
die Wittgenstein schon in dieser ersten Planungsphase im Verlauf 
seiner Aufenthalte in Wien immer wieder gegeben hat und die ihn 
schließlich einsehen ließen, »dass er die Intentionen der Frau St. 
viel besser träfe als ich«11.

Es ist dieses kongeniale Verständnis der beiden Geschwister12,
welches Engelmann als eigentlichen Architekten immer mehr in 
den Hintergrund rücken lässt. Das Haus in der Kundmanngasse 
ist letztlich nicht sein Werk. Schon 1932 schreibt er an Hermine 
Wittgenstein unter Bezug auf deren das Haus darstellende Skiz-
zen, es befriedige ihn »der Gedanke mit der Entstehung so schö-
ner Dinge irgend etwas zu tun gehabt zu haben. Leider mehr ne-
gativ als positiv: Ich wollte damals etwas anderes, eigenes. Jetzt, 
wo die Arbeit ihres Bruders hier in endgültiger Form zu sehen ist, 
ist erst sichtbar, um wie viel dieses Eigene hinter diesem, damals 
von mir nur wenig verstandenem Besseren zurückgeblieben wä-
re.«13 1953 wiederholt er diese Einschätzung: »Und trotzdem die 
Grundrisse bei seinem [Wittgensteins, FG] Eintritt bereits fertig 
waren, betrachte ich das Resultat als seine und nicht als meine 
Leistung.«14 Letztlich scheint selbst das dem eigentlichen Einfluss 
Ludwigs noch nicht gerecht zu werden: Hermine Wittgenstein be-
richtet in ihren Familienerinnerungen, dass Engelmann die 
Grundrisse bei Margaret und unter ihrer ständigen Mitarbeit ge-
zeichnet und dass auch Ludwig zu diesen Treffen hinzugekom-
men sei, sich intensiv für die Pläne und Modelle interessiert ha-
be.15 Die Entwicklung innerhalb des Engelmannschen Skizzen-
buchs spricht dafür, dass Wittgensteins »ausgezeichnete Ratschlä-
ge« bereits vor seinem offiziellen Eintritt in das Baubüro – der sich 
zudem wohl nicht, wie allzu häufig angenommen, erst im Som-
mer, sondern aller Wahrscheinlichkeit nach noch im Mai, viel-

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

38

leicht Anfang Juni 1926 vollzog16 – entscheidend auch in die Ge-
staltung der Grundrisse eingriffen.17 Die Verzahnung aller Räume 
zu einem Gesamt-Gebilde mit der zentralen Halle als Gravita-
tionspunkt ist, wie diese selbst, mit größter Wahrscheinlichkeit 
nicht auf Engelmann, sondern direkt auf Wittgensteins Ideen zu-
rückzuführen18. So gestaltet er das Gebäude im wörtlichen Sinne 
von Grund auf und von Beginn an in eigener Weise. Es war die 
folgerichtige Entwicklung, ihn schließlich auch offiziell in die Pla-
nungs- und Realisierungsarbeit einzubinden: Der am 13. Novem-
ber 1926 genehmigte endgültige Entwurf des Palais Stonborough 
trägt den Stempel: »Paul Engelmann und Ludwig Wittgenstein, 
Architekten, Wien III., Parkgasse 18.«19 Auf dem Umschlag des 
Antrags auf Teildemolierung des alten Gebäudes an der Parkgas-
se ist derselbe Stempel zu finden, diesmal ausschließlich von 
Wittgenstein unterschrieben, den eigenen Namen noch einmal 
handschriftlich um seine Berufsbezeichnung ›Architekt‹ ergänzt. 
Nicht nur Engelmann betrachtete das Palais Stonborough rückbli-
ckend als die genuine Leistung Wittgensteins. Auch dieser selbst 
sah in dem Gebäude in der Kundmanngasse sein Werk.20

Diese Vereinnahmung des Projekts zeigt die Bedingungslosig-
keit, mit welcher sich Wittgenstein seiner neuen Aufgabe zu-
wandte. Eine Bedingungslosigleit, welche – als durchgängiges 
Merkmal Wittgensteinschen Umgangs mit allen ihm sich stellen-
den Problemen als Konstante seiner Einstellung Welt und Leben 
gegenüber – erlaubt, auch die architektonische Arbeit im Rahmen 
einer Entwicklung zu sehen, als deren Ecksteine der Tractatus und 
die Philosophischen Untersuchungen gelten können. Gerade ohne 
das Haus in der Kundmanngasse als neues Theorem oder als in 
Stein gehauene Umsetzung bereits aufgestellter Thesen zu lesen, 
darf es doch auch nicht einfach vom philosophischen Denkweg 
Wittgensteins separiert werden. Die an der Idee der unabdingba-
ren Scheidung von ›Sagen und Zeigen‹ orientierte Arbeit am Pa-
lais Stonborough lässt eine bei aller augenscheinlichen Ähnlich-
keit zur klassischen Moderne mit deren Schlagworten nicht zu 
greifende Architektur entstehen. Und sie wirkt zugleich auf das 
Theorem selbst zurück. Das Bauen des Wittgenstein-Hauses kann 
als wichtiges Moment im Wandlungsprozess des Charakters von 
›Sagen und Zeigen‹ auf dem Weg von der frühen in die späte 
Phase Wittgensteinscher Philosophie interpretiert werden: Was 
sich im Rahmen der Architektur ›sagen‹ lässt, ist nicht mehr das 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WITTGENSTEIN ALS ARCHITEKT

39

durch den logischen Raum bestimmte Sagen des Tractatus. Das 
Sagbare ist nun vielmehr im Kontext des Zusammenspiels, der 
Stimmigkeit von Maßen und Proportionen zu sehen. Diese Stim-
migkeit gilt es als Architekt zu gestalten.  

3  Präzis ion als  Obsession 

Vor diesem Hintergrund nur ist Wittgensteins nahezu fanatische 
Fixiertheit auf Maße und kleinste Details zu betrachten.21 Mit äu-
ßerster Anstrengung will er eine Reduziertheit, eine Kühle errei-
chen, welche dem Unsagbaren, dem Mystischen seinen Freiraum 
erst schafft. Der sich so schlicht darstellende Bau, die scheinbar 
einfachen Formen, das klar wirkende Material sollen jede Vermi-
schung von Sagen und Zeigen, jede Präfiguration des nicht Präfi-
gurierbaren, des unergründlichen, abgründigen menschlichen Le-
bens vermeiden und letzterem so erst die Möglichkeit geben, sich 
zu entfalten: »Mein Ideal ist eine gewisse Kühle. Ein Tempel, der 
den Leidenschaften als Umgebung dient, ohne in sie hineinzure-
den.«22 Der auf die Halle hin proportionierte Grundriss, die Ab-
schaffung aller von Engelmann ursprünglich noch vorgesehenen 
Ornamente der Fassade, die Beseitigung der Sockeletage zuguns-
ten einer einfachen, glatten Außenhaut23 – schon das ist die Folge 
dieser auf Klarheit und Stimmigkeit hin orientierten Maxime.  

Keiner Versuchung soll nachgegeben, die Reinheit der eigenen 
Architektur nicht verwässert werden.24 Einfache kubische Grund-
bausteine bestimmen das Erscheinungsbild des Baus von außen. 
Gerade Linien ohne Schnörkel, kein Stuck, keine Bemalung. In 
den glatten, scharfkantigen Wänden ebenso scharfkantig schlichte 
Fenster. Ein Fremdkörper zwischen den aufwendig gestalteten 
Fassaden der benachbarten Häuser.25

Ähnlich glatt, ähnlich kühl mutet zunächst auch die Gestal-
tung des Inneren an. Die Räume der Eingangsetage, die zwei 
Wohn-, das Esszimmer und der Saal und auch noch die beiden 
Terrassen scheinen den Kontrapunkt zur organischen Natur des 
Gartens zu bilden.26 Die äußere Schlichtheit wird über den kalt 
wirkenden, in große Platten gegossenen Kunststeinboden, der 
seine übergangslose Fortsetzung als klare Begrenzung der quader-
förmig geschnittenen Räume in den schmucklosen Decken und 
Wänden findet, innen weitergeführt.27 Die unsichtbare Fußboden-

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

40

heizung ist durch eine von Gittern abgedeckte Warmluftheizung 
vor den Fenstertüren ergänzt; kein Element tritt so aus der planen 
Innenbegrenzung des Zimmers heraus. Lediglich die Fenster und 
Fenstergriffe, die Heizkörper der übrigen Zimmer und die Tür-
klinken durchbrechen noch potenziell die Ruhe, die Kühle des 
Ambientes. So nimmt es kaum Wunder, dass Wittgenstein bei der 
Planung des Hauses diesen Details ganz besondere Aufmerksam-
keit schenkte.28

Die Gestaltung der Klinken des Hauses ist das wohl bekann-
teste Beispiel für diese Arbeit. Wittgensteins ganzes Gespür für 
Proportionen, für geometrische Verhältnisse wird in der Einpas-
sung dieser Türgriffe in ihren Kontext – gerade auf der Beletage 
des Palais – deutlich.29 Sie erscheinen zunächst als einfachste Öff-
ner, als Öffner schlechthin30 der Metall-Glastüren, die auf dieser 
Ebene des Hauses Halle und Räume sowie die Räume unterein-
ander trennen und zugleich verbinden, als Öffner auch der kom-
plett aus Metall hergestellten Flügeltüre zwischen Halle und Saal. 
Keine eingesetzte Rosette markiert die Differenz zwischen ihnen 
und dem zugehörigen Türblatt. Beinahe übergangslos zieht sich 
die Klinke als glattes, im rechten Winkel gebogenes Rohr aus die-
sem heraus, ohne Verzierung, ohne anatomische Formung. Sein 
Pendant auf der anderen Seite der Tür beschreibt hiermit vergli-
chen eine regelrecht aufwendige geometrische Form: Neben dem 
Fixierungsgewinde, durch welches die beiden Griffe axial mitein-
ander verschraubt sind, schwingt es zunächst S-förmig vom Tür-
blatt weg, bevor es ebenfalls in einer klaren Waagrechten ausläuft.  

So schlicht dieser ganze Entwurf anmutet, ist er produktions-
technisch doch nur mit Aufwand zu realisieren. Seine Feinheit 
steckt im Detail. Die Klinke ist – entgegen dem Augenschein – ge-
rade kein nur gebogenes Rohr, kein modifiziertes Standardbau-
teil.31 Die Kugelkalotte, die Wittgenstein an die Stelle eines ledig-
lich halbkugeligen Abschlusses setzt, ist hier paradigmatisch: Eine 
hochdiffizile, schwierig zu entwerfende wie zu bauende geome-
trische Form tritt an die Stelle der gewöhnlichen, standardisierten 
Lösung. Die Konstruktion ist bis zum Äußersten reduziert und 
gleichwohl nicht einfach. Ihre Klarheit ist Folge eines komplexen 
Zusammendenkens aller Elemente des Raums, des Hauses. Witt-
genstein entwickelt den Griff nicht losgelöst von der Tür, wie er 
diese nicht ohne den Raum zu entwerfen vermag. Die Klinke, 
daran scheint Wittgenstein alles zu setzen, soll sich visuell nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WITTGENSTEIN ALS ARCHITEKT

41

schon im Modus des Auffallens befinden. Sie soll in ihrer Umge-
bung verschwinden. Im Aufgehen in den Maßzusammenhängen 
wird das Problem – der Durchbruch und Aufbruch der glatten, 
beinahe steril-reduzierten Baukörperinnenflächen – gelöst. Das ist 
die Reduktion des Objekts, welche Wittgenstein vornimmt. Sie ist 
nicht atomistisch auf ein am Ende zu findendes Allgemeines ge-
richtet, sondern höchste, artifizielle Spezialisierung. Hier liegt der 
Unterschied der Details des Palais Stonborough zu industriell ge-
fertigten Massenprodukten: Geometrische Grundformen erklären 
nicht ihren Charakter. Dieser entfaltet sich voll nur in jenem kon-
kreten Rahmen, für den sie mit höchstem Aufwand geschaffen 
wurden.

Wie für die Griffe der Türen gilt das auch für die Radiatoren, 
die schnabelartigen Schnappverschlüsse, welche die aufgestellten 
Doppelglastüren zum Garten hin oder die Fenster bei Wind zu si-
chern haben. Die ihnen eigenen Merkmale formaler Reduktion 
trennen sie vom Ideal der modernen, funktionalistisch und sach-
lich orientierten Architektur.32 Kein Detail ist an sich schon voll-
kommen. Nicht zufällig ist die Klinke im Hochparterre von der in 
der ersten Etage verschieden, nicht umsonst unterscheiden sich in 
den Fenstertüren die Hakenverschlüsse der äußeren von den Ba-
jonettverschlüssen der inneren Flügel. Auch der Eckradiator ent-
faltet die Wirkung seiner penibel ausgefeilten Geometrie erst als 
Teil jenes Raumes, für den er geplant war. Um ihn in der von 
Wittgenstein gewünschten Weise einpassen zu können, mussten, 
nachdem eigene Gussversuche gescheitert waren, Teilstücke aus 
dem Ausland eingeführt und dann exakt zugeschliffen werden; 
»und tatsächlich verging zwischen dem Entwurf der scheinbar so 
einfachen Radiatoren und ihrer Lieferung ein ganzes Jahr.«33

Diese unglaubliche Akribie wiederholt sich auf allen Ebenen 
des Baus. Maße und Herstellung der Metall-Glas-Türen und Fens-
ter bereiteten ähnlich große Probleme. Durch ihre nur senkrecht 
laufende Verstrebung fehlt ihnen eine waagrechte Stütze; eine un-
glaubliche Präzision ist erforderlich, um die notwendige Stabilität 
zu erreichen. »Bei den Besprechungen mit der Firma, die schließ-
lich die Türen ausführte, bekam der verhandelnde Ingenieur vor 
Aufregung einen Weinkrampf.«34 Die extreme Dichte der Fugen 
zwischen den Fußbodenplatten war nur möglich, weil sie vor Ort 
gegossen wurden, die Flanke der einen bereits als Schalung der 
nächsten diente. Vorgefertigte Bauteile hätten eine solche Präzi-

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

42

sion niemals erreicht. Wittgensteins Kompromisslosigkeit in Be-
zug auf die geometrischen Verhältnisse des Baus ließ ihn den Pla-
fond des Saals noch um drei Zentimeter heben, »als beinahe schon 
mit der Reinigung des gesamten Hauses begonnen werden soll-
te.«35

Die ganz bewusste Zuordnung der Proportionen im konkreten 
Raum widerspricht jeder modularen Architekturidee. Die Praxis 
der ›freien Vermessung‹ zeigt wohl am deutlichsten Wittgensteins 
grundlegende Differenz zu jeder Art funktionalistischen Moder-
nismus nicht zuletzt Loosscher Provenienz. Wollte Loos »seine 
Zeitgenossen wieder das lehren, was die Menschen seit der Stein-
zeit verstanden haben, aber zu seiner Zeit vergessen hatten: sich 
ein Obdach schaffen«36, so zielt Wittgenstein in eine andere Rich-
tung. 1942 wird er notieren: »Architektur ist eine Geste. Nicht jede 
zweckmäßige Bewegung des menschlichen Körpers ist eine Geste. 
Sowenig, wie jedes zweckmäßige Gebäude Architektur.«37 Bei al-
ler Nähe zu den Gedanken des Hoffmann-Gegners und Secessi-
onssezessionisten lehnt Wittgenstein dessen zentralen Gedanken 
ab: Zweckmäßigkeit reicht nicht, Architektur muss Geste sein. 

Schon die Veränderungen, welche Wittgenstein an der Plan-
skizze vom 18. Mai 1926 vornimmt, weisen in eine eindeutige 
Richtung. Ist in der Skizze die zentrale Halle mit angrenzenden 
Musik-, Speise- und Frühstückszimmer bereits als Wittgenstein-
scher Beitrag erkennbar, so entsprechen die übrigen Räume noch 
stark einer zweckmäßig-bequemen ›bürgerlichen‹ Wohnung im 
Loosschen Sinne.38 Insbesondere durch die Abänderung der noch 
von Engelmann stammenden Proportionierung der Planskizze 
zum fertigen Ausführungsplan hin wird der Gesamtcharakter des 
Hauses aber entscheidend gewandelt. Was an Loossches Woh-
nungsdenken erinnerte, ist beseitigt.39 Gerade im Kontrast zu den 
Ideen Engelmanns wird deutlich, wie weit Wittgenstein sich von 
den Maximen der Loos-Schule entfernt hat.  

Die Ruhe, welche das Haus auf den ersten Blick ausstrahlt, ist 
mithin nicht schlicht Ergebnis der Einfachheit seiner Bauteile, 
gründet nicht im Baukastenprinzip. Sie ist nicht Folge analytischer 
Berechnung, sondern das Resultat eines sensiblen Gespürs für 
Proportionen.40 Anstelle eines atomistischen verlangt sie ein holis-
tisches Verständnis von Einfachheit und Präzision. Durch die Ab-
hängigkeit der Teile von ihrer Umgebung, durch die unzähligen 
Verweisungen aufeinander gewinnt das Konkrete, die Situation 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WITTGENSTEIN ALS ARCHITEKT

43

eine die Ästhetik der tractarianischen Sätze, mit der das Haus in 
seiner zunächst so statischen Art durchaus Ähnlichkeit aufweist41,
übersteigende Wichtigkeit. Der in der Frühphilosophie mit der 
Kombination von Elementarsatzgedanke und Abbildtheorie schon 
angelegte Widerstreit von Atomismus und Holismus kommt in 
der Architektur deutlicher zum Vorschein und wird zugleich zu-
gunsten des Holismus entschieden. Was so einfach aussieht, was 
im ersten Moment geradezu die bauliche Entsprechung der 
Gegenstände des Tractatus sein könnte, das Detail des Palais Ston-
borough, ist kein einfacher Gegenstand: Es gibt nur einen Ort, nur 
eine Verwendungsmöglichkeit. Jeder andere Zusammenhang be-
nötigt sein eigenes, auf ihn abgestimmtes Detail. Wird in Wittgen-
steins philosophischem Erstling eine Idealsprache gefordert und 
konzipiert, die endgültig und eindeutig festlegt, wo die Grenzen 
des Sagens zu finden sind, so lässt ›Architektur‹ eine ähnliche Su-
che nach einem aus der Situation gelösten, zeitunabhängigen sti-
listischen Vokabular nicht zu. Zwar kann auch hier, was sich 
zeigt, nicht gesagt werden; doch bekommt der Gedanke, dass das 
Aisthetische42 als das Unaussprechliche im Ausgesprochenen be-
reits enthalten ist, im Verweisungszusammenhang der Architek-
tur eine anders gewichtete Bedeutung. Architektur ist nicht in die 
Fläche projiziert wie die Schriftsprache, nicht linear organisiert. 
Der unhintergehbare, konstitutive Zusammenhang des Sagbaren 
und des nur noch Beschweigbaren lässt sich in ihr auf andere 
Weise vor Augen stellen. Sie »verewigt und verherrlicht etwas. 
Darum kann es Architektur nicht geben, wo nichts zu verherrli-
chen ist«43. Sie kommt nicht aus dem Nichts. Sie greift etwas 
schon Vorhandenes auf, ist nicht autonom und also mit der Logik 
im Sinne des Tractatus nicht zu vergleichen.44 Bauen ist Arbeit zu 
einer bestimmten Zeit, in einem bestimmten Raum. Nur vor die-
sem Hintergrund kann Architektur auch in dem, was sie verherr-
licht, verstanden, kann sie als Geste erkannt werden. Das Witt-
genstein-Haus ist von seinem Platz in der Kundmanngasse mit 
den ihn umgebenden Fassaden ebenso wenig zu abstrahieren wie 
die Klinke vom Türblatt, die Tür von Halle und Saal. Dieser 
gegenseitige Verweis, die Abhängigkeit vom Kontext auf allen 
Ebenen macht es zu einer Geste.  

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

44

4  I rr i tat ion a ls  Prinzip 

Das Palais Stonborough wird so – entgegen dem ersten glatten 
und statischen Eindruck, entgegen seiner zunächst vollkommen 
ausgeruht-ruhenden Wirkung – zu einer bewegten Architektur.45

Die genaue Betrachtung der so gleich ausschauenden Fensterrei-
hen und Türen lässt die Abweichung in den Maßen ganz allmäh-
lich erst in den Blick geraten. In ihrer nur senkrechten Verstre-
bung erhalten sie zugleich etwas Aufstrebendes, verleihen sie 
dem Gebäude eine zunächst wohl kaum zugetraute Dynamik.  

Auch die scheinbar quadratischen, in Wahrheit aber speziell 
auf und an ihrem Ort gefertigten Fußbodenplatten unterschied-
lichster Dimensionierung werden zu dynamisierenden Elementen 
eines zwischen den Wänden des konkreten Raums ausgespannten 
und auf dessen Maße abgestimmten Fugennetzes.46

Dieser Bruch im zunächst so statischen Charakter des Hauses 
findet sich auch in eben den reduzierten Bauelementen – den 
Klinken, Radiatoren und Schnabelverschlüssen – wieder, die doch 
Garant der distanzierten, unbestechlichen Ruhe des Gebäudes zu 
sein schienen. Die Klinken und Griffe, die Türen und Fenster sind 
nicht nur sich optisch nahezu auflösend schlicht; sie sind über 
diese Schlichtheit hinaus ein haptisches Erlebnis.47 Sie bilden nicht 
nur die Grenze, die negative Bedingung des unergründlichen Le-
bens, sie leben selbst im Gebrauch. Die Eigenart jedes Details, sei-
ne auf die Position im Ensemble abgestimmten Maße werden jetzt 
virulent. Was dem ersten Blick noch entgeht, drängt sich nun auf. 
Die visuelle Zurückhaltung, Unscheinbarkeit, Reduktion des Ge-
bäudes wandelt sich in eine ständige Irritation der augenscheinli-
chen Selbstverständlichkeiten. Die Konstruktion dieser Welt wird 
spürbar. Die Klinken der großen Metall- und Metall-Glas-Türen 
der Beletage sind, unmerklich für das Auge, weil in vollkomme-
ner Harmonie mit den Proportionen der Türen, ein wenig ver-
rückt angebracht. Sie befinden sich nicht auf der ansonsten ge-
bräuchlichen Höhe. Die Hand muss von der für sie normalen Be-
wegung abweichen, die Tür nicht auf den Körperschwerpunkt 
hin, sondern auf Brusthöhe beinahe bewegen.48 In diesem Durch-
brechen des gewohnten Vorgangs werden jetzt auch die Ausmaße 
der überhohen, schweren Metall- und Metall-Glas-Türen spürbar, 
spürbar trotz aller Leichtigkeit der Linien, trotz aller technischen 
Raffinements, welche die verhältnismäßig einfache Handhabung 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WITTGENSTEIN ALS ARCHITEKT

45

ermöglicht. Man will eine Tür öffnen und stemmt sich gegen ein 
Tor.

Wittgenstein zwingt den Betrachter und Besucher seiner 
Architektur, am eigenen Leib zu spüren, was das Auge nicht mehr 
diskriminiert. Sein Haus wird ein Kunstwerk in dem Sinne, dass 
es die uns gewohnte und so bequeme Sicht auf die Dinge nur auf-
zunehmen scheint, um in ihrer Irritation, ihrer Verschiebung den 
Raum für eine neue Wahrnehmung, ein aisthetisches Erlebnis zu 
öffnen.49

So ist das Wittgenstein-Haus gerade nicht unbedingte Archi-
tektur. Es ist nicht der Bau, der keine andere Lösung zulässt, die 
Probleme endgültig beseitigt. Die tractarianische Attitude des ›ein 
für allemal‹ ist verschwunden. Mit der Exaktheit seiner Propor-
tionen ruft der Bau diesen Eindruck nur noch hervor, um ihn zu 
untergraben. Was hier unbedingt, was hier notwendig scheint, ist 
letzten Endes das Gegenteil. Anstatt abstrakt werden zu wollen, 
aus Raum und Zeit zu fliehen, sucht Wittgensteins Architektur 
ihre Zeit, ihren Raum voll zu durchdringen. In diesem Sinne geht 
sie mit Vorgefundenem um, verherrlicht und verewigt sie. Erst so 
wird sie zeitlos, authentischer Ausdruck, der bleibt.50

Dass sie sich als solchen zugleich auch markiert, macht ihre 
Doppelbödigkeit aus. Die Irritation im Gebrauch, die visuell kaum 
diskriminierbare Verrückung oder Verzerrung mancher Details, 
wirft die Bewegungen aus dem gewohnten Geleise, stört, und 
stößt so auf die eigene Bedingtheit in Zeit und durch Raum zu-
rück. Das scheinbar Selbstverständliche erweist sich als zwar 
normierte und inkorporierte, letztendlich aber doch kontingente 
Gewohnheit. Eine Gewohnheit, die als Bedingung des Symbolsys-
tems in diesem selbst nicht mehr ausgedrückt werden kann – die-
se Entdeckung des Tractatus ist nicht auf Logik und nicht auf die 
Verbalsprache zu beschränken. Doch wird die in der Frühphilo-
sophie als endgültig konstatierte Grenze zwischen Sagen und Zei-
gen schon im Rahmen der Architektur in ihrer unaufhebbaren 
Abhängigkeit von der Situation deutlich.  

In diesem Sinne ist das Bauen der Jahre 1926 – 1928 für Wittgen-
stein selbst eine Erfahrung, die sich auch in seinem philosophi-
schen Denken auswirken sollte. Die Bedeutung des Situativen in 
der Architektur wird mit dem Gedanken, dass das Sagbare von 
Kontext zu Kontext changiert, spätestens in den Philosophischen 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

46

Untersuchungen ihre explizit philosophische Parallele finden. Die 
Doppelbödigkeit spiegelt sich in der scheinbar so einfachen Spra-
che der späten Schriften, welche mit der Irritation durch im wört-
lichen Sinne unglaubliche Denkexperimente immer wieder die 
kontingente Bedingtheit jeden Sprachspiels aufzeigt. So bleibt der 
Bau in der Kundmanngasse nicht einfach nur Architektur. Er wird 
darüber hinaus zur Architextur Wittgensteinscher Spätphiloso-
phie. 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


47

Ethnologische Wende  

am Leitfaden der Poesie 

»Ich glaube meine Stellung zur Philosophie dadurch zusammen-
gefasst zu haben, indem ich sagte: Philosophie dürfte man eigent-
lich nur dichten. Daraus muss sich, scheint mir, ergeben, wie weit 
mein Denken der Gegenwart, Zukunft oder der Vergangenheit 
angehört. Denn ich habe mich damit auch als einen bekannt, der 
nicht ganz kann, was er zu können wünscht«, notiert Ludwig 
Wittgenstein zwischen 1933 und 19341 in Cambridge. Nur eine der 
Vermischten Bemerkungen, und doch liegt in ihr etwas apodiktisch 
Grundsätzliches. Ebenso wie die Bemerkung über das Literarische 
des Tractatus letztlich die Grundeinstellung seiner Frühphiloso-
phie charakterisierte, so scheint auch die hier formulierte Forde-
rung fundamental: Philosophie erschöpft sich nicht im Sujet. Ihr 
Gegenstand allein macht sie nicht aus. Vielmehr verlangt sie nach 
einer ihr entsprechenden Form, fordert sie eine besondere Spra-
che. Ihr ›Was‹ muss durch ein ihm adäquates ›Wie‹, durch eine zu 
ihm passende Art des Philosophierens ergänzt werden.  

Die Verwandtschaft dieses Denkens mit demjenigen vor 1919 
ist gut zu erkennen. Auch die tractarianische Lösung für das Rus-
sellsche Paradox hat ihren Kern in der Auflösung der traditionel-
len Trennung von Inhalt und Form, welche den ersten Schritt zur 
Überschätzung der Reichweite des Sagens, der Grenzen des logi-
schen Raums bedeutet und also zu jener Verwirrung führt, die das 
Paradox überhaupt erst ermöglicht. Wittgensteins idealer Symbo-
lismus soll diese Verwirrung in der Einebnung der Distanz zwi-
schen Bedeutung und Zeichen2 verhindern. So manifestiert sich 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

48

der Übergang vom reflektierenden Bezug zur wahrnehmenden 
Sicht auf Welt gerade darin, dass Inhalt und Form nicht weiter ge-
trennt werden. Und doch geht die Forderung nach einer dichten-
den Philosophie über den Tractatus hinaus. Die Analogie zur 
Kunst wird radikaler. Dichtend zu philosophieren heißt, sich auch 
sprachlich bereits aktiv um jenes literarische ›Mehr‹ zu bemühen, 
welches im Rahmen des Tractatus nur dadurch angenähert wer-
den sollte, dass man die sagbare Sprache bis an ihre Grenzen hin 
ausschöpft, ohne die Aufmerksamkeit dadurch bereits auf den Be-
reich jenseits dieser Grenzen lenken zu können. Dieser letzte 
Schritt ist im Konzept der Frühphilosophie von jedem Einzelnen 
und aus eigenem Antrieb zu tun. Die dichtende Philosophie mo-
difiziert in der Forderung einer nicht mehr am Wissenschaftler, 
sondern am Künstler orientierten Sprachpraxis dieses Moment 
der  frühen Phase in entscheidender Weise. Hier kündigt sich eine 
neue Vorstellung des Charakters eines auf das Sich-Zeigende zie-
lenden Philosophierens an.  

Dass mit dieser neuen Weise nicht das Gießen philosophischer 
Gedanken in klassisch-poetische Formen gemeint ist3, lässt sich  
an Wittgenstein selbst wohl am besten erkennen. Auch nach der 
Wende ist seine Philosophie nicht in Verse gefasst, nicht in Stro-
phen gebunden. Der reduzierten, nüchternen Sprache des Tracta-
tus folgt ab Anfang der dreißiger Jahre eine dem imaginären Ge-
sprächspartner verpflichtete dialogische Ausrichtung seiner Noti-
zen und Manuskripte. Ein wirkliches Gedicht aber hat er wohl nie 
verfasst, sich wahrscheinlich noch nicht einmal darum bemüht.4

Und doch gilt die Aufforderung zum poetischen Schreiben nicht 
zuletzt auch für sein eigenes Philosophieren. Was aber heißt dann: 
›Philosophie dürfte man eigentlich nur dichten‹?

1 Was es heißt ,  Phi losophie zu dichten 

1.1 Der ethnologische Anstoß 

Wittgenstein scheint die dichtende Philosophie nicht zufällig in 
einer Zeit grundlegender Veränderung seines Denkens zu for-
dern. Mit der Rückkehr nach Cambridge wird rasch deutlich, dass 
die Wiederaufnahme des Projekts ›Philosophie‹ nicht einfach in 
der Optimierung des Tractatus-Ansatzes würde gelingen können. 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHNOLOGISCHE WENDE AM LEITFADEN DER POESIE

49

Schon die Bemerkungen über logische Form zeigen als Werk der 
Übergangsphase die Problematik der auf unabhängige Atomsätze 
abstellenden logischen Konstruktion der Tractatus-Philosophie.5

Die Gespräche mit Piero Sraffa6, den Wittgenstein gleich zu Be-
ginn seines erneuten Aufenthaltes in England kennen lernt, lassen 
ihn die Abbildtheorie in ihrer strikten Form endgültig aufgeben. 
Die anekdotisch überlieferte Situation, welche der Auslöser dieser 
folgeträchtigen Entscheidung gewesen sein soll, ist eine Urszene 
der Wittgensteinschen Spätphilosophie im vollen Sinne des Wor-
tes: Nicht ein Argument bringt sein Denkgebäude zum Einsturz, 
sondern eine Geste. Sein Beharren darauf, dass ein Satz und das 
von diesem Beschriebene die ›logische Form‹ gemein haben müs-
se – der Kerngedanke der tractarianischen Abbildtheorie –, wischt 
Sraffa mit Hilfe einer typischen neapolitanischen Gebärde beiseite: 
Er fährt sich mit den Fingern übers Kinn und fragt, was denn die 
logische Form hiervon wäre.7 Das überzeugt – und die Annahme 
einer durch Analyse destillierbaren allgemeinen Form, die allem 
Sagbaren letztlich zugrunde liege, wird fallen gelassen. An die 
Stelle der formallogischen Perspektive des Tractatus tritt der, wie 
Wittgenstein selbst formulierte, ›ethnologische‹ Blick auf philoso-
phische Probleme.8 Was diese Veränderung zu bedeuten hat, wird 
über den tatsächlichen Wandel seines Philosophierens hinaus in 
einigen verstreut aufzufindenden methodischen Bemerkungen, 
insbesondere in der Auseinandersetzung mit den Arbeiten Sir Ja-
mes George Frazers deutlich. Die ethnologische Grundfrage nach 
der Möglichkeit des Verstehens von Fremdem ist Wittgenstein 
hier Ausgangspunkt einer fundamentalen Revision seiner philo-
sophischen Ansichten und Annahmen über Funktion und Funk-
tionieren der Sprache. Der dabei entwickelte ethnologische Blick 
ist nun weder einfach von der Disziplin ›Ethnologie‹ übernom-
men, noch bleibt er der rein ethnologieintern zu bewertende 
Gegenentwurf zu der in The Golden Bough praktizierten Methode: 
Wittgensteins Bemerkungen zu Frazer sind vielmehr eine grund-
legende Reflexion auf die Grenzen wissenschaftlicher Arbeit und 
traditioneller Philosophie allgemein. Nicht zufällig aber dient ihm 
dabei eben eine ethnologische Arbeit als Anlass und Folie dieser 
Überlegungen.

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

50

1.2  Kritik an Frazers erklärendem Ansatz 

Frazer hatte in den 1890er-Jahren ein dreizehnbändiges Werk zur 
Religion in antiken und altorientalischen Kulturen verfasst und 
war aufgrund dieser Arbeit zu einem der wichtigsten Vertreter 
ethnologischer Forschung vor dem Ersten Weltkrieg avanciert. 
Wittgensteins Lektüre dieser Schriften im Jahre 1931 beschränkte 
sich wohl auf kürzere Ausschnitte9, die ihn gleichwohl zu einer 
harschen Kritik an der Methode Frazers veranlassten.10 Dieser be-
greife Magie als eine noch nicht aufgeklärte Handlung, als eine 
Praxis, deren inhärenter Irrtum noch nicht entdeckt ist. Nur weil 
ein solcher so schwer auszumachen ist, weil Regenbeschwörung 
irgendwann naturnotwendig zur ›Erfüllung‹ kommt, könnten sich 
entsprechende Zeremonielle überhaupt so lange halten.11 Ihre An-
erkennung liege mithin in mangelndem Wissen begründet.  

Damit aber bleibt Frazers Argumentation nicht nur auf einzel-
ne Praktiken der von ihm untersuchten antiken und altorientali-
schen Kulturen beschränkt. Die magischen und religiösen Prakti-
ken des Menschen allgemein werden vor diesem Hintergrund zu 
einer nicht plausibel zu machenden Handlung. Augustinus wäre 
nicht weniger einem Irrtum aufgesessen als der buddhistische 
Heilige Indiens.12 Und auch die Gläubigen von heute fielen unter 
dieses Verdikt. Die gesamte religiöse Sphäre menschlicher Kultur 
ist so letztlich nicht mehr als eine Folge von Dummheit. Das aber 
klingt für Wittgenstein kaum »plausibel«.13 Der Fehler muss viel-
mehr bei Frazer selbst zu finden sein. »Schon die Idee, den Ge-
brauch – etwa die Tötung des Priesterkönigs – erklären zu wollen, 
scheint mir verfehlt.«14 Der methodische Ansatz geht am Objekt 
vorbei. Magische Handlungen sind mit keinem Begründungs-
schema zu greifen. Und doch erklärt sie Frazer – und er erklärt sie 
damit als einen Irrtum, eine Abweichung vom eigentlich richtigen 
Verhalten, als einen Fehler. Er übersieht, dass ein Fehler nur vor-
liegt, wo es die Chance auf Ausbesserung zumindest prinzipiell 
gibt. Die Möglichkeit, ihn zu erkennen und zu beseitigen, muss da 
sein. Wird ein Gebrauch jedoch trotz aller Hinweise auf den ihm 
inhärenten Irrtum nicht aufgegeben und nicht verändert, so ist al-
ler Wahrscheinlichkeit nach der augenscheinliche Fehler eigentli-
cher Antrieb der Handlung.15 Der angelegte Maßstab, an welchem 
die Abweichung, die Fehlerhaftigkeit gemessen wird, ist somit 
aber kein relevanter Maßstab zu ihrer Bewertung. Er reicht an die 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHNOLOGISCHE WENDE AM LEITFADEN DER POESIE

51

Motivation solchen Verhaltens nicht heran. Die magischen wie re-
ligiösen Anschauungen des Menschen sind gegenüber rationalem 
Einspruch per se resistent. Und »darum handelt es sich eben um  
k e i n e n Irrtum.«16

Frazer verfällt mithin dem »dumme[n] Aberglaube[n] unserer 
Zeit«, alles als Zweckzusammenhang nachzeichnen zu können.17

Das Bild der Geliebten zu küssen aber »bezweckt gar nichts; wir 
handeln so und fühlen uns dann befriedigt.«18 Im Vollzug des Ri-
tus selbst liegt das, was seine Magie ausmacht. Die Pietät eines 
Trauerrituals ist weniger Folge dessen, was, als vielmehr, dass
man etwas in einer ganz bestimmten, nicht aber weiter begründe-
ten Weise tut. In dieser Befriedung der Zufälligkeit allen erklärba-
ren menschlichen Handelns19 liegt die Befriedigung, welche das 
Zeremonielle dem Alltäglichen entgegensetzt.20 Jenseits aller 
Zweckorganisation schafft es einen von Kontingenzen unberühr-
ten Raum21, dem allein durch den Rückgang auf die nicht gerecht-
fertigte und nicht zu rechtfertigende Praxis eine jeder Erklärung 
entgehende magische »Tiefe« eignet.22

Dass Frazer dies übersieht, macht den Kern der Wittgenstein-
schen Kritik aus. Die Einstufung magischer und religiöser An-
schauung ganz allgemein als eines Irrtums liegt nicht in der Nai-
vität der befragten Kulturen begründet. Vielmehr ist sie die Folge 
von Frazers zu naiver Untersuchungsstrategie, seiner Methode, 
welche die eigene historisch-intellektuelle Bedingtheit nicht re-
flektiert. In einer Vorstellung sich ständig optimierender Evolu-
tion aller Bereiche verhaftet, entgeht ihm, dass der medizinische 
Fortschritt Gewinn bringt, welcher die Dimension der Heilungsri-
ten gleichwohl nicht berührt. Magie entgleitet den Fangarmen der 
Rationalisierung, wie auch deren inneres Bewegungsgesetz der 
fortschreitenden Optimierung für sie nicht gilt.23 Frazers Szien-
tismus, der Glaube daran, dass, was uns gestern geheimnisvoll er-
schien, heute erklärt werden kann24, raubt ihm die Sensibilität für 
die Möglichkeit einer solch anderen Organisation von Welt. Die 
Vorstellung eines ›Menschen an sich‹ macht ihn für diese blind.25

So aber ist seine Studie nicht mehr als der Versuch, die magischen 
Handlungen primitiver Völker den »Menschen, die so ähnlich 
denken wie er, plausibel zu machen«26, sie mithin anachronistisch, 
gegen die Situation, aus der Perspektive eines Engländers am En-
de des 19. Jahrhunderts als Dummheit vorzuführen. »Welche En-
ge des seelischen Lebens bei Frazer! Daher: Welche Unmöglich-

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

52

keit, ein anderes Leben zu begreifen als das englische seiner 
Zeit.«27

1.3  Das Paradox verstehender Ethnologie:  

Verlust der Tiefe als Verlust des Sujets 

An Frazer zeigt sich das grundlegende Paradox derjenigen Ethno-
logie, welche ihr Ziel, das Fremde zu verstehen, verfolgt, indem 
sie es den eigenen Verstehensstrukturen unterwirft – und folglich 
aller genuinen Fremdheit beraubt.28 Die eigentliche Differenz wird 
übergangen, die oberflächlichen Unterschiede als Abweichungen 
›erklärt‹. In Analogie zum Ausgangsproblem des Tractatus, der 
Überschätzung der Reichweite des Sagen-Könnens, wird auch 
hier die Selbstverständlichkeit der eigenen Situation zum Ver-
hängnis. In der Ignoranz der eigenen Bedingtheit gegenüber wird 
diese unbeachtet auf das Untersuchungsobjekt projiziert; die Fra-
ge nach dem Fremden so aber obsolet, die Irritation durch das tat-
sächlich Andere von Beginn an schon unterbunden.  

Wittgenstein sieht hierin über den ›Fall Frazer‹ hinaus das 
Problem aller »Gelehrten, die immer eine Theorie haben möch-
ten!!!«29 Mit ihr drängen sie per se aus der Sphäre der Praxis und 
verfehlen somit notwendig die Tiefe ihres Objekts.  Mit ihr wird 
die Erklärung zum jenseits des Konkreten liegenden Ziel ihrer 
Bemühung. ›Das Eigentliche‹, das Selbstidentische hinter dem 
Fließen der Phänomene tritt in den Mittelpunkt allen Interesses. 
Über dieser Idee der Theorie aber, so kann man Wittgensteins ex-
plizite Überlegung ergänzen, geht der Blick für die in ihrer Genese 
liegende Bedingtheit verloren: Auch die Theorie ist Ergebnis einer 
bestimmten Verwendung von Sprache, der Ordnung von Wör-
tern, der Strukturierung von Sätzen nach als Ideal konstruierten, 
allgemein gültigen Regeln. Das System ›Sprache‹ wird vom Spre-
chen getrennt, zwei Ebenen werden aufgemacht, deren eine zum 
Maßstab der andern gerät: Den situativ gebundenen Sprechakt 
beurteilt man so nur in seiner Abweichung von der abstrakt-
idealen langue. Die so entstandene Hierarchie entwickelt sich zu 
einer Grundbedingung der vom Menschen auf seinem Weg hin 
zur Moderne als zweiter Natur inkorporierten wissenschaftlichen 
Weltsicht.30 Wie aber die Sprache als kohärentes System hinter 
dem Sprechen bestimmt wird, ist auch die Welt lediglich als das 
zu fassen, was das Bewusstsein klar abbilden kann.31 Der Intellek-

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHNOLOGISCHE WENDE AM LEITFADEN DER POESIE

53

tualismus, der Realität als defizitäre Realisierung eines abstrakt-
rationalen Musters versteht, ist Folge dieser Entwicklung.32 Was 
die Wissenschaft33 in der Theorie als das ›Eigentliche‹ hinter den 
Phänomenen zu greifen versucht, ist eben dieses Muster; was sie 
verhandelt mithin eine rationalistisch bereinigte ›Welt‹. ›Die Ge-
lehrten‹ gelangen so von einer bestimmten Sprachverwendung zu 
einer tatsächlich theoretischen Weltsicht. Die wissenschaftliche 
Praxis ist eine selbstvergessene Praxis. Noch mehr, sie ist eine 
Praxis, die auf ihre eigene Aufhebung zielt. Die Bedingtheiten des 
praktizierenden Forschers spielen idealiter keine Rolle. In der 
Verabsolutierung dieser »attitude de pure théorie«34 geht nun aber 
das Bewusstsein der Kontingenz des eigenen Maßstabs in seiner 
Bedingtheit durch die ihn grundlegende Sprachverwendung ver-
loren. Und mit diesem Vergessen des eigenen praktischen Fun-
daments entgleitet der Theorie die der Praxis angehörende Tiefe.
Eine in dieser Tradition verhaftete Ethnologie à la Frazer löst das 
Fremde im Verstehensprozess auf, verhindert jedes Getroffensein. 
Die wissenschaftliche Diskussion ganz allgemein gewinnt so ihre 
eigene Sphäre, löst sich von aller Irritation durch das Objekt. Sie 
generiert immune Probleme.35

1.4  Das Paradox traditioneller Philosophie:  

Verlust des Sujets durch das Ideal der Theorie  

Auch die Philosophie ist, nach Wittgenstein, einbezogen in diese 
Entwicklung. Auf der Basis einer auf Allgemeinheit gerichteten 
Sprachverwendung stellt sie in Analogie zur Naturwissenschaft 
Fragen, welche die eindeutige, situationsunabhängige Antwort als 
mögliche unterstellen. Die traditionelle Ti-esti-Frage suggeriert 
das Auffinden eines Dings, einer Identität, einer Definition als 
grundlegende Aufgabe der Philosophie. Doch ist der philosophi-
sche Impetus entgegen dem wissenschaftlichen nicht auf Abläufe 
innerhalb einer bestimmten Bedingtheit, eines Experimentrah-
mens, als vielmehr auf diesen selbst gerichtet.36 Er zielt auf das 
Fundament, welches die wissenschaftliche Weltsicht ermöglicht. 
Philosophie befragt, was unbefragt erst die Basis von exakten 
Aussagen stellt. Ihre Aufgabe ist, gerade auf die Natur der Dinge, 
ihre Gegebenheitsweise aufmerksam zu werden, »to notice the in-
teresting kind of things.«37 Hierin geht sie hinter die nur innerhalb 
der Gegebenheitsweise funktionierende gesetzmäßige Ordnung in 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

54

Richtung auf das Grundlegende zurück, welches sich dem von 
ihm Grundgelegten notwendig entzieht. Dass somit diese Aufklä-
rung der eigenen Bedingtheit unter Inanspruchnahme eben jener 
Bedingungen aber zwangsläufig in eine Tautologie führt, das 
übersieht die traditionelle Philosophie, wenn sie sich selbst als 
Wissenschaft kapriziert.38 An der Fluidität des philosophisch In-
teressanten wird das Unzureichende des Intellektualismus deut-
lich: «What evaporates is what the intellect cannot tackle.«39 So ge-
langt die Philosophie an die Grenze der Sprache.40 ›Was ist Zeit?‹ 
ist eine nicht sinnvoll gestellte Frage. Die Suche nach einem Ding, 
einer Identität oder Definition greift hier zu kurz. Das Substantiv 
›Zeit‹ verführt uns, führt hinters Licht41, wie die Allgemeinplätze 
der Sprache überhaupt immer wieder verwirren. Die Rede von 
›Verstehen‹ und ›Meinen‹ lässt an die Praxis begleitende Denk-
vorgänge, die Idee von der Sprache als Kalkül an deren  Eindeu-
tigkeit glauben.42 Man verfällt der Suggestion einer allgemeinen 
Definition dieser Wörter. »Ich will sagen: Die Frage ›was ist...‹ be-
zieht sich nicht auf einen besonderen, praktischen Fall, sondern 
wir fragen sie von unserem Schreibtisch aus.«43 So aber produziert 
sie im Rahmen der Philosophie nur Scheinprobleme, weil sie die 
philosophische Frage nach dem Fundamentalen vom Konkreten 
gelöst beantworten will. Diese Flucht aus der Situation verstellt 
den Blick auf den vielfältigen Gebrauch der Wörter im Alltag, der 
sich als dem abstrakt konstruierten System ›Sprache‹ vorgängige 
Praxis, nicht als dessen defizitäres Derivat zeigt. Wir gebrauchen 
das Wort ›Zeit‹ jeden Tag; und es funktioniert, auch oder besser 
gerade ohne die Möglichkeit, ihm ein eindeutiges ›Was‹ zuzuord-
nen. Die menschliche Sprache geht über die Kohärenz und die 
Vollständigkeit eines Kalküls hinaus und ist eben dadurch nicht
defizitär. Ihre Grammatik ergibt sich über den Gebrauch der Wör-
ter, ist fragmentarisch und variabel, wie deren Bedeutung von 
Kontext zu Kontext changiert.44 Auf diese gerichtet wird die »ver-
ächtliche Haltung gegenüber dem Einzelfall«45 in ihr Gegenteil 
verkehrt: Er ist das für die Philosophie Interessante.  

1.5  Feldzug gegen die Theorie  

Für wie grundlegend Wittgenstein diese Erkenntnis hält, machen 
Notizen für die Studenten seiner ersten am 20. Januar 1930 begin-
nenden Lehrveranstaltung deutlich: »What I should like to get 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHNOLOGISCHE WENDE AM LEITFADEN DER POESIE

55

you to do is not to agree with me in particular opinions but to in-
vestigate the matter in the right way.«46 Der ganze Sinn seiner 
Lehre besteht mithin nicht in der Vermittlung allgemeiner Ansich-
ten, sondern in der Einübung einer situationsadäquaten, den Fal-
len der selbstverständlich gewordenen Sprache entkommenden 
Frageweise. Diese ist »unser[em] Streben nach Allgemeinheit«47

grundlegend entgegengerichtet. Der neue, ethnologische Blick auf 
die Probleme der Philosophie sieht jene in ihrer einzigartigen Si-
tuation, in ihrem konkreten Kontext. 

Im Einsatz für eine solche neue Denkweise liegt der Grund für 
Wittgensteins gerade in den 1930ern geführten »Feldzug gegen 
die Theorie.«48 Das mit ihr Greifbare ist als das allgemein Kodifi-
zierbare philosophisch letztlich uninteressant. »Wenn man mir ir-
gendetwas sagt, was eine Theorie ist, so würde ich sagen: Nein, 
nein! Das interessiert mich nicht. Auch wenn die Theorie wahr 
wäre, würde sie mich nicht interessieren – sie würde nie das sein, 
was ich suche.«49 Die schon im Tractatus im Grunde eindeutigen 
Differenzen nicht nur zur traditionellen Metaphysik, sondern zu-
gleich auch zu der sich auf ihn berufenden antimetaphysischen 
Philosophie logisch-positivistischer Provenienz, für welche Klar-
heit notwendig mit wissenschaftlicher Methode einher geht, wer-
den nun unübersehbar.50 Mit der Verbannung des naturwissen-
schaftlichen Ansatzes überhaupt aus der Sphäre der Philosophie 
löst sich auch der letzte Ankerhaken jener Illusion, welche Witt-
genstein als Gründungsvater des Wiener Kreises gerade auch in 
philosophischer Hinsicht verstanden wissen möchte.51

Notizen vom 19. Juni 1931 machen diese Unterschiede deut-
lich. Sie zeigen, wie sehr sich Wittgenstein zu diesem Zeitpunkt 
bereits von der philosophischen Einstellung dieser Philosophen-
gruppe entfernt hatte: Sein Buch müsse »als eine Art der Magie« 
beginnen, ohne dabei jedoch der Magie das Wort zu reden. Ihr 
Ausschalten hätte hier gerade »den Charakter der Magie selbst. 
Denn wenn ich damit anfing, von der ›Welt‹ zu reden (und nicht 
von diesem Baum oder Tisch), was wollte ich anderes als etwas 
Höheres in meine Worte bannen.«52 Schon der Beginn des Tracta-
tus ist somit bereits Hinweis darauf, dass, was Wittgenstein sucht, 
nicht im analytischen Rückschritt auf logische Grundbausteine 
unserer Sprache und Welt zu fassen ist.53 Eine entscheidende Ver-
änderung von seiner frühen hin zu der sich in diesen Jahren kon-
turierenden Spätphilosophie wird in Variation explizit: Es ist nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

56

mehr der Satz, der ihn interessiert, als vielmehr das Satzsystem54,
von dessen inneren Zusammenhängen unabhängig kein einzelner 
Satz verstanden werden kann. Erst aus diesen heraus erhält letzte-
rer seine isolierbare Bedeutung. Sie sind die Bedingung seiner 
Möglichkeit, mithin Zeichen seiner Bedingtheit.55 So ist das Höhere
zugleich auch die Tiefe, deren Verlust Wittgenstein bei Frazer be-
klagte. Sie als die untergründige Mythologie unserer Sprache56 zu 
heben, wie es der wahre Ethnologe mit der Mythologie fremder 
Kulturen tut, ist die ›ethnologische Aufgabe‹ der Philosophie.

2  Phi losophie  a ls Empfangen 

Die philosophische Methode dient dann aber zu nichts anderem 
mehr als dazu, den Freiraum zu schaffen, in welchem das der 
Sprachtheorie entgehende einzigartige Einzelne, die Widerstän-
digkeit des Konkreten gegenüber dem Allgemeinen zur Geltung 
gelangen kann.57  Wie schon im Tractatus ist auch die hier in 
Grundsätzen formulierte antiintellektualistische Vorgehensweise 
in erster Linie negativ, beschränkend. Ihr Kern ist die Minimali-
sierung des erklärenden Eingriffs in das Objekt, um dessen Tiefe
eindrücklich zu belassen. Diese wird als das Unverfügbare nur in 
Worte gebannt werden können, wenn man die Sprache nicht auf 
Verfügung gerichtet verwendet. So stellt die Philosophie »alles 
bloß hin und erklärt und folgert nichts.«58 Sie strukturiert, löst die 
Knoten in unserem Denken auf, stellt die Tatsachen fein säuber-
lich nebeneinander – das ist ihre Arbeit, nicht mehr.  

Wie in gewisser Weise auch schon in seiner frühen Phase be-
stimmt Wittgenstein den Philosophen weniger durch sein Beherr-
schen einer besonderen techné als vielmehr durch eine Offenheit 
dem sich aller Technik Entziehenden gegenüber: »Die Fähigkeit 
zur Philosophie besteht in der Fähigkeit, von einer Tatsache der 
Grammatik einen starken und nachhaltigen Eindruck zu empfan-
gen.«59 Die eigentlich philosophische Kompetenz ist somit eine 
der Passivität. Das Machen tritt hinter das Empfangen zurück. 
Ersteres bleibt darauf beschränkt, den Raum der Möglichkeit die-
ses Empfangens überhaupt aufzutun, die charakteristische Alltäg-
lichkeit und Einfachheit des philosophisch Interessanten auszu-
hebeln, um in der Irritation des Gewohnten den Eindruck zuzu-
lassen. Die Grammatik ist als Grundlage des Gebrauchs von Spra-

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHNOLOGISCHE WENDE AM LEITFADEN DER POESIE

57

che dem Menschen zu nah, um als Gegenstand in dessen Blickfeld 
gelangen zu können. Sie ist ihm zu nah, um den Eindruck, auf 
dessen Empfangen die Philosophie aus ist, überhaupt zu entfal-
ten.60 So wird es tatsächlich unmöglich, das philosophisch Interes-
sante in das Feld eines gerichteten Blicks zu bekommen, weil es 
diesen ständig begleitet, ihm ständig vorausgeht. Erst wenn die 
Perspektive sich lockert, die auf den Fluchtpunkt hin gezogenen 
Grenzen verschwimmen, tritt es vor Augen. Diese Situation seines 
Erscheinens aktiv zu lancieren, kann man als Ziel der morpholo-
gischen Methode Wittgensteins sehen.61 Im Unterschied zur Wis-
senschaft will sie so nicht entdecken, was einem gemeinhin ver-
steckt bleibt, sondern das evident machen, was man durch ständi-
ges Sehen zugleich übergeht. Theorie aber hilft dabei nicht weiter: 
»Nur beschreiben kann man hier und sagen: so ist das menschli-
che Leben. / Die Erklärung ist im Vergleich mit dem Eindruck, 
den uns das Beschriebene macht, zu unsicher.«62

Die von Wittgenstein geforderte ›Übersichtliche Darstellung‹ 
wird gerade in diesem Kontrast als eine Zurücknahme des immer 
auch projizierenden Eingriffs durch den Ethnologen bzw. den Phi-
losophen deutlich. Es scheint fast so, als ob es solcher Relation als 
einer Art Anlauf bedarf, welcher den Schwung gibt, um mit dem 
Zusammenbrechen der Theorie durch die ›Übersichtliche Darstel-
lung‹ hindurch in den Raum des Eindrucks, der Tiefe der Praxis 
vordringen zu können. »Einen von der Wahrheit zu überzeugen, 
genügt es nicht, die Wahrheit zu konstatieren, sondern man muss 
den Weg vom Irrtum zur Wahrheit finden.«63 Der philosophische 
Eindruck als die von Wittgenstein anvisierte Wahrheit ist nicht 
autonom. Das Sich-Entziehende ist notwendig an etwas, dem es 
sich schließlich entzieht, gebunden. Das tatsächlich Fremde wird 
nur deutlich als – nicht messbare, weil mit keinem Maßstab zu 
greifende – Differenz. Das von Wittgenstein Angestrebte ist ein 
Sich-dem-Aussetzen, was dem fest-stellenden Zu-Griff entgeht 
und doch als dessen Bedingung, als dessen Hintergrund oder 
Kehrseite an ihn gebunden bleibt. Der Philosoph sucht mithin den 
Sprung über seinen eigenen Schatten, der gleichwohl nie endgül-
tig gelingen kann. Der Blick auf die eigene Bedingtheit bleibt ein 
Ahnen derselben. Das göttliche Auge ist keine Option für den 
Menschen. Diesem bleibt nur das ausdauernde, immer wieder 
neue Bemühen um Eindrücke der zu bewahrenden Tiefe.

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

58

Bei aller Ähnlichkeit der Denkfigur zu der des Tractatus liegt 
hierin nun aber die entscheidende Differenz: Die reine Beschrei-
bung, die ›Übersichtliche Darstellung‹ der Tatsachen ist kein ein-
maliger Vorgang.64 Sie bleibt ein ständiges Umkreisen der Situa-
tion, die weder abschließend erklärt noch endgültig geordnet 
werden kann.65 Die unerschöpfliche Situation bleibt der uner-
reichbare Fluchtpunkt eines nicht zu Ende zu führenden Tuns. 
Das noch im Bewusstsein der einen, endgültigen Definition dessen, 
was sagbar ist, am Ende des Tractatus geforderte Schweigen 
weicht nun dem aktiven Anrennen gegen die Grenzen der Spra-
che66. Der nicht abzuschließende Ordnungsprozess selbst lenkt die 
Aufmerksamkeit auf das Konkrete. Das Chor zeigt ein geheimes 
Gesetz67; die koordinierte Masse der Einzelfälle lässt Zusammen-
hänge erblicken, die keine Induktion ins Allgemeine begreift. Das 
Kappen jeder Möglichkeit von Erklärung schafft so den Freiraum 
für die Eigenaktivität des Objekts: Die Widerständigkeit des tat-
sächlich Fremden wird zur Wiedergabe, und »die Befriedigung, 
die durch die Erklärung angestrebt ist, ergibt sich von selbst.«68

3  Poesie  gegen die  Könnensideologie   

der erk lärenden Theor ie   

3.1  Vom Nutzen des Mangels  

So gelangt Wittgenstein ausgehend von der ethnologischen Frage 
nach der Möglichkeit des Verstehens von Fremdem Anfang der 
dreißiger Jahre zu einer radikalen Umorientierung seiner Philoso-
phie. Innerhalb dieser Wandlung dienen die Bemerkungen zu Fra-
zers ›The Golden Bough‹ in gewissem Sinne tatsächlich als die zen-
trale Methodenreflexion, auch für seine gesamte späte Philoso-
phie.69 In ihnen wird die ›ethnologische Wende‹ als eine reflek-
tiert, welche das Frühwerk Wittgensteins von seinem Spätwerk 
trennt, als nun die Situation, das Konkrete, der Sprachvollzug die 
abstrahierte, allgemeingültige Idealsprache als Mittelpunkt der 
Überlegungen ablöst.  

Vor diesem Hintergrund aber kommt der Notiz, dass man Phi-
losophie eigentlich nur dichten dürfe, ein grundsätzlicher Status 
zu, wie er ihrer apodiktischen Formulierung entspricht. Wittgen-
steins Bemühungen um ein neues Denken zielen auf die Rehabili-

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHNOLOGISCHE WENDE AM LEITFADEN DER POESIE

59

tierung der Praxis gegenüber der Theorie, des Einzelfalls gegen-
über dem Allgemeinen, des Konkreten gegenüber dem Abstra-
hierten. Dabei aber ist Sprache nicht mehr das Mittel, um aus der 
Situation zu fliehen; sie ist vielmehr Möglichkeit, in sie hinein zu 
finden. In diesem Sinne ist das Paradigma des von Wittgenstein 
angestrebten neuen Philosophierens die Poesie.  

Dichtung ist grundlegend Form. Sie ist nicht abstrahierbar. Die 
Paraphrasierung eines Sonetts ist kein Ersatz für es selbst.70 Es ist, 
was es konkret ist. Die poetische Kraft entfaltet sich nicht außer-
halb seiner. Das Gedicht macht nur Eindruck im Moment seiner 
Wahrnehmung. Dem Verstehen des aus dem Konkreten letztlich 
gelösten Sinns eines Satzes ist das Verstehen eines Gedichts ent-
gegengesetzt. Es entgeht mithin dem auf situationsunabhängige 
Verfügung gerichteten wissenschaftlichen Zugriff.71 Die dichtende 
Philosophie ist diejenige Philosophie, die aus der ethnologisch in-
spirierten Methodenreflexion die Konsequenzen zu ziehen sucht: 
die Tiefe der Praxis, des Einzelfalls, des Konkreten als das philo-
sophisch eigentlich Interessante zu bewahren.72

Damit rückt aber auch der Nachsatz der oben zitierten Bemer-
kung in neues Licht. Wenn sich Wittgenstein mit seiner Forderung 
nach einer dichtenden Philosophie zugleich auch als ›jemanden 
bekennt, der nicht ganz kann, was er zu können wünscht‹, scheint 
sich der Mangel, das Ungenügen nun nicht mehr einfach auf das 
persönliche Vermögen des Philosophen selbst zu beziehen. Das 
dichtende Philosophieren richtet sich gegen die Verfügbarkeit 
durch Sprache, es findet seine Vollendung gerade jenseits des auf 
Wiederholbarkeit, Fest-stellung und Kategorisierung gerichteten 
Sprachkönnens. Mit diesem wird die dynamische Komplexität des 
Konkreten ihrer Vielheit, ihrer Bewegung beraubt.73 Was man nun 
kann, ist, Wirklichkeit74 aus einer bestimmten Perspektive nähe-
rungsweise genau zu berechnen, mithin spezielle Dimensionen 
von Welt zu beherrschen75. Die Widerständigkeit des Konkreten 
aber liegt gerade in jenen Bereichen, die sich einem solchen Zu-
griff nicht fügen. Eine dichtende Philosophie, welche in dieser 
Widerständigkeit die Wiedergabe des Objekts sieht, die sie zu 
evozieren sich müht, ist also grundlegend keine Philosophie des 
Könnens, keine könnende Philosophie. Wer die Tiefe der Praxis zu 
bewahren, das Höhere in Worte zu bannen versucht, der sucht zu 
erreichen, was sich außerhalb seines Vermögens befindet. Das 
eigene Defizit erst lässt dem Anderen Raum, Eindruck zu machen. 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

60

Aus Sicht des Könnens haftet der dichtenden Philosophie so aber 
per se ein fundamentaler Mangel an. Wittgenstein wird zwangs-
läufig zu einem, der nicht ganz kann, was er gern könnte.76

3.2  Wittgenstein und die moderne Lyrik 

Vor diesem Hintergrund aber kann man Wittgensteins dichtende 
Philosophie auch innerhalb der Poesie noch genauer verorten. 
Denn die explizite Formulierung des eigenen Mangels weist auf 
ein Selbstverständnis, wie es sich auch in der Lyrik erst mit dem 
19. Jahrhundert herausbilden konnte. Erst die Frühromantik voll-
zieht den Bruch mit der Ausrichtung an der Vermittlung von In-
halten wirklich. Lyrik wird nun als singende Opposition gegen 
eine Welt der Gewohnheiten definiert77, entfaltet nur als Fragment 
ihre ganze Wirkung. In gewissem Sinne steht Wittgenstein in die-
ser Tradition.78 Und doch geht er auch über die Frühromantik 
hinaus.79 Er radikalisiert die negative Methode. »Alles, was die 
Philosophie tun kann ist, Götzen zu zerstören. Und das heißt, kei-
nen neuen – etwa in der ›Abwesenheit eines Götzen‹ – zu schaf-
fen.«80 Was somit bleibt, ist eine Art ›leeres Jenseits‹, welches ge-
rade nicht als Raum der Anwesenheit eines übernatürlichen We-
sens, eines Gottes, aufgefasst werden kann. In der Ausrichtung 
auf dieses Jenseits erweist sich Wittgensteins neue Philosophie als 
ein modernes Dichten, als »entromantisierte Romantik.«81 Die 
Struktur der modernen Lyrik ist seit Baudelaire, Rimbaud und Mal-
larmé darauf angelegt, die ›leere Transzendenz‹82 zu evozieren. Sie 
will in einem radikalen Gegensatz zur Inhalte vermittelnden 
Sprache deren autonomes Bewegungsgefüge in den Vordergrund 
stellen, »die Geheimniszonen der Begriffe in Schwingung verset-
zen.«83 Sie will, wie Wittgenstein, die Tiefe in der Sprache zur Gel-
tung kommen lassen. Mit der modernen Lyrik wird der Versuch 
unternommen, das Denken zu umgehen, um das Gedacht-
Werden erfahren zu können. In ihr hat man jene Sprache para-
digmatisch, die auf das Andere zielt, auf das, was sich zeigt.84

3.3  Die ethnologische als die poetische Wende  

Wittgenstein stellt mit der Dichtung der aus der Situation hin-
ausweisenden, auf das Allgemeine zielenden wissenschaftlichen 
Sprachverwendung eine in die Situation hineinführende ent-

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHNOLOGISCHE WENDE AM LEITFADEN DER POESIE

61

gegen. So aber meint Poesie nicht mehr die Produkte einer be-
stimmten Gruppe in der Gesellschaft, der Dichter; sie stellt viel-
mehr das Paradigma eines Gebrauchs von Sprache dar, wie er 
eben auch für die Philosophie der eigentlich angemessene ist.85

Mit der Forderung einer Hinwendung zum Konkreten, weg vom 
Abstrakt-Idealen, verabschiedet Wittgenstein die Ausrichtung auf 
das Universale, wie sie noch seine frühe Phase bestimmte. Und 
doch ist dieser Abschied kein gänzlicher Bruch. Die eine Grenze 
zwischen Sagen und Zeigen, das ist nun klar, bleibt Illusion. Der 
logische Raum bestimmt nicht die Grenzen der Sprache. Es findet 
sich kein ideales System der langue hinter einem nur defizitären 
Sprechen. Vielmehr ist gerade der konkrete Sprechakt das philo-
sophisch Interessante, weil der Mensch in ihm Welt in einer kon-
kreten Situation organisiert. Auf sie ist Wittgensteins Philosophie 
der Sprachspiele gerichtet.  

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


63

Sprachspielphilosophie und Wahrnehmung 

›Sprachspiel‹ ist der zentrale Begriff der späten Philosophie Witt-
gensteins. Mit ihm versucht er die Konsequenzen aus der ›ethno-
logisch-poetischen Wende‹ seines Denkens zu ziehen. An ihm ent-
lang kann man das insbesondere den Philosophischen Untersuchun-
gen trotz aller Absage an die Theorie immanente Konzept von 
Sprache herausarbeiten.1 Ein Konzept allerdings, welches sich tat-
sächlich insofern stark von einer auf Allgemeinheit zielenden 
Theorie unterscheidet, als es nicht Ende, sondern Anfang bedeu-
tet. Das Sprachspiel ist nicht Resultat wissenschaftlicher Bereini-
gung der Situation, nicht Erklärung menschlichen Kommunizie-
rens. Es geriert sich nicht als das Letzte der Sprache, als ihr We-
senskern. Das Sprachspiel dient als Modell, welches die Annähe-
rung an Sprache über die Beschreibung analytisch nicht be-
herrschbarer Zusammenhänge, über die Irritation des Gewohnten 
und also gerade in der Abweichung, der Differenz des Konkreten 
zum Allgemeinen das philosophisch Interessante zu entdecken 
sucht.2 Dieses Modell ermöglicht so ein Konzept, welches sich 
selbst nicht vergisst, sondern sich in die Situation hinein überwin-
det. Im Vergleich zu der in der Auseinandersetzung mit Frazer als 
Situationsflucht markierten und kritisierten herkömmlichen Theo-
rie ist auch der theoretisierbare Gehalt der Philosophischen Unter-
suchungen seiner Stoßrichtung nach noch antitheoretisch. In der 
Spielvorstellung von Sprache wirken sich so die Überlegungen 
der Wendephase konzeptuell aus, welche das Spätwerk vom 
Frühwerk fundamental scheiden.  

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

64

Wittgenstein stellt den Ideen des Tractatus ein sehr viel offene-
res, dynamischeres Modell entgegen. Sprache als das Sagbare ein 
für allemal in der Summe aller Tatsachen im logischen Raum zu 
definieren, ist für ihn ab den dreißiger Jahren keine Option mehr. 
Der dogmatische Duktus seiner Frühphase wird grundlegend 
aufgegeben. Von einer unantastbaren und definitiven »Wahrheit 
der hier mitgeteilten Gedanken«3 zu sprechen, kann nach der 
›ethnologisch-poetischen Wende‹ nicht mehr das Ziel der Philo-
sophie sein. Die Ausrichtung auf eine logische Idealsprache lässt 
auch den Tractatus noch an einem aus der Situation abstrahierten 
Konstrukt bauen, ihn auf ein Universal, ein Eigentliches hinter 
dem Konkreten zustreben, mit dem verglichen der alltägliche 
Sprachgebrauch ausschließlich defizitär erscheint. Das intellektua-
listische Zwei-Welten-Modell ist – bei aller Eigenart der Witt-
gensteinschen, auf Strukturidentität basierenden ›Repräsentation‹ 
– Grundlage dieses Denkens. ›Wir machen uns Bilder der Tatsa-
chen‹ ist die unhintergehbare und zugleich die unhinterfragte 
Voraussetzung des im Tractatus Entwickelten. Die innere Spaltung 
des logischen Raums öffnet den Bereich des re-flektierenden, und 
das heißt hier: des menschlichen Bezugs auf Wirklichkeit.4 Da die-
se durch Abbildung mögliche Re-Flexion aber zugleich das Sagba-
re und also im Sinne dieser Frühphilosophie die Sprache 
schlechthin ist, kann der an Russell gerichtete Vorwurf nun, aus 
der Sicht des die Abbildungstheorie ablehnenden Spätwerkes, von 
Wittgenstein auch modifiziert gegen sich selbst gerichtet werden: 
Der Tractatus nimmt das von ihm so hervorgehobene Prinzip der 
Nichtreflexivität nicht ernst genug. Es entgeht ihm die nichtrefle-
xiv leiborganisierte Dimension des Sagens selbst. Mit dem Termi-
nus der Wendezeit könnte man vom Übergehen der in der 
Sprachpraxis liegenden Tiefe sprechen. Denn das als un-bedingt 
formulierte ›Wir machen uns Bilder der Tatsachen‹ ist nicht un-
bedingt. Wer nach der Sprache fragt, wer sie definieren zu können 
meint, ist immer schon in der Sprache.5 Um sie in ihrer unendli-
chen Varietät vor Augen treten zu lassen, muss man den eigenen, 
Sprache habenden Standpunkt zu überlisten versuchen.6 Wittgen-
stein lenkt so nicht zufällig seinen Blick weg von ›der Sprache‹ als 
Gegenstand einer Definition hin zu den Sprechakten, wie sie im 
Zur-Sprache-Kommen des Kindes, von primitiven bis zu elabo-
rierten Verständigungsformen zu beobachten sind. Sie werden 
ihm die Objekte einer Beschreibung. Er verabschiedet somit sei-

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SPRACHSPIELPHILOSOPHIE UND WAHRNEHMUNG

65

nen dogmatischen Ansatz und ersetzt ihn durch die in der philo-
sophischen Neuorientierung entwickelte investigative, am Phä-
nomen orientierte Methode.  

1  Wittgenstein und Augustinus 

1.1  Wittgensteins ›Kritik‹ an Augustinus 

So ist der Anfang der Philosophischen Untersuchungen wohlüber-
legt. Wittgenstein formuliert keine Weltdefinition, keine dogmati-
sche These, sondern bezieht sich gleich zu Beginn des ersten der 
Paragraphen mit einem langen Zitat auf Augustinus: »Nannten 
die Erwachsenen irgend einen Gegenstand und wandten sich da-
bei ihm zu, so nahm ich das wahr und ich begriff, dass der Gegen-
stand  durch die Laute, die sie aussprachen, bezeichnet wurde, da 
sie auf ihn hinweisen wollten. Dies aber entnahm ich aus den Ge-
bärden, der natürlichen Sprache aller Völker, der Sprache, die 
durch Mienen- und Augenspiel, durch die Bewegungen der Glie-
der und den Klang der Stimme die Empfindungen der Seele an-
zeigt, wenn diese irgend etwas begehrt, oder festhält, oder zu-
rückweist, oder flieht. So lernte ich nach und nach verstehen, wel-
che Dinge die Wörter bezeichneten, die ich wieder und wieder, an 
ihren bestimmten Stellen in verschiedenen Sätzen, aussprechen 
hörte. Und ich brachte, als nun mein Mund sich an diese Zeichen 
gewöhnt hatte, durch sie meine Wünsche zum Ausdruck.«7

Aus diesem Zitat arbeitet Wittgenstein zunächst die ihm im-
manente Theorie, das von Augustinus gezeichnete »Bild von dem 
Wesen der menschlichen Sprache« heraus.8 Wörter, so könne man 
schließen, sind nicht mehr als Benennungen von Gegenständen, 
Sätze lediglich die Verbindung von Wörtern. »In diesem Bild [...] 
finden wir die Wurzeln der Idee: Jedes Wort hat eine Bedeutung. 
Diese Bedeutung ist dem Wort zugeordnet. Sie ist der Gegen-
stand, für welchen das Wort steht.«9 Nimmt man diese Zusam-
menhänge als die Grundstruktur menschlicher Sprache ganz all-
gemein, so gerät man allerdings in Schwierigkeiten. Die Ding-
Bedeutungs-Relation verliert ihre Erklärungskraft, geht man über 
den Bereich der Hauptwörter hinaus, lässt man »‹Tisch‹, ›Stuhl‹, 
›Brot‹«10 zurück und wendet sich den Tätigkeiten und Eigenschaf-
ten zu. Auf diese Bereiche kann man nicht zeigen, sie entziehen 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

66

sich der Bestimmung durch einfachen Hinweis. Wie könnte man 
›rot‹, wie das Wort ›fünf‹ zeigend definieren? Deutet man auf ein 
rotes Farbmuster oder auf fünf nebeneinander gelegte Streichhöl-
zer, so muss, damit die Definition gelingt, zuerst klar sein, dass im 
einen Fall auf die Farbe, im anderen auf die Anzahl gezeigt wird. 
Ohne bereits auf sprachliche Muster zurückzugreifen, kann man 
hier von Bedeutung nicht reden. Das ›Hauptwörter-Modell‹ ist 
nicht geeignet zur Beschreibung der menschlichen Sprache, Au-
gustinus wäre, als sein Vertreter, ein unzureichender Denker. 

1.2  Wittgensteins positiver Bezug auf Augustinus 

Allerdings ist dieser Gedanke in Wittgensteins Œuvre keineswegs 
neu. Die Idee einer eins-zu-eins Ding-Bedeutungs-Relation hat be-
reits der Tractatus ad acta gelegt: Namen sind als Statthalter der 
Gegenstände nur in der Konfiguration des Satzes gegeben. Allein 
eine solche kann Welt repräsentieren, ein Bild von ihr sein. Das 
ganze Abbildkonzept ist gegen eine zu plumpe Erklärung des 
Funktionierens der Sprache unter Rückgriff auf den Gedanken 
einer direkten Denotation gerichtet. Um der exponierten Stelle zu 
Beginn des Hauptwerks seiner Spätphilosophie gerecht werden 
zu können, muss Wittgenstein über die Wiederholung der Kritik 
an einer schon mit der Frühphilosophie überwundenen Position 
hinausgehen. Und wirklich wendet er den rein negativen Bezug 
auf Augustinus bereits im zweiten Paragraphen produktiv-positiv 
um.11 Das ›Hauptwörter-Modell‹ erscheint nicht aus jeder Per-
spektive defizitär. Tatsächlich sind Nomen als die konzeptuell 
einfachsten Wörter menschlicher Sprache die ersten, mit welchen 
sich Kinder verständigen können. Ohne Handlungen markierende 
Verben, ohne erläuternde Adjektive und ohne die geschlossene 
Form eines Satzes gelingt hier bereits Kommunikation. Aus Sicht 
des Tractatus müsste paradoxal von einer nicht abbildenden, einer 
nichtreflexiven und also vorsprachlichen Sprache die Rede sein. 
Eine Unmöglichkeit im Sinne der Frühphilosophie und doch ein 
Phänomen, auf welches gerade der Passus aus den Bekenntnissen 
hinweist: jenseits ihrer elaborierten Form finden sich primitive 
Typen nichtreflexiver Verständigung, die funktioniert. Das 
›Hauptwörter-Modell‹ muss so nicht zwangsläufig unter dem 
Zeichen des Mangels betrachtet werden:12 Anstatt es als zu primi-
tive Theorie unserer sehr viel komplexeren Sprache zu qualifizie-

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SPRACHSPIELPHILOSOPHIE UND WAHRNEHMUNG

67

ren, könnte man auch sagen, »es sei die Vorstellung einer primiti-
veren Sprache als der unsern.«13 Primitivere Sprachen wie man sie 
auch jenseits der Situation des Zur-Sprache-Kommens des Kindes 
in anderen Kontexten findet. Die Kommunikation zwischen einem 
Bauenden und seinem Gehilfen kann durchaus allein über das 
Nennen von Namen bestimmter Materialien funktionieren. Der 
Bauende sagt: ›Platte!‹ und der Gehilfe bringt ihm eine Platte.14

Ohne Erklärung oder Ausdeutung hat der Ausruf eines einzigen 
Nomens die gewünschte Handlung zur Folge. 

1.3  Wittgensteins implizite Modifikation  

des Begriffs ›Sprache‹ 

Das augustinische Modell reicht, so könnte man meinen, zur Cha-
rakterisierung einer solchen Kommunikation. Tatsächlich aber 
nimmt Wittgenstein, um Augustinus produktiv weiterdenken zu 
können, implizit eine entscheidende Modifikation des Begriffs 
›Sprache‹ vor – auch gegenüber dem tractarianischen Modell. 
Dass die Kommunikation zwischen dem Bauenden und seinem 
Gehilfen tatsächlich gelingt, liegt letztlich nicht daran, dass ›Plat-
te!‹, ›Säule!‹ oder ›Balken!‹ Abbreviaturen ganzer Sätze wären, die 
über einen inneren Vorgang beim Angesprochenen das Vorstel-
lungsbild der ›Platte‹ erzeugten und ihm nun in der Abgleichung 
desselben mit den Gegenständen der Außenwelt das Gewünschte 
auffinden ließen. Die primitive Verständigungsweise sowohl der 
Kinder als auch die der Arbeiter auf dem Bau15 kann mit dem 
›Hauptwörter-Modell‹ nur charakterisiert werden, wenn man, 
was Sprache ist, nicht auf das traditionell Sprachliche einschränkt. 
Damit ›Platte!‹ als Aufforderung  zum Bringen der Platte funktio-
niert, muss der Kontext ›Arbeiten auf dem Bau‹ gegeben sein. Zu 
Hause am Esstisch während eines netten Familienabends würde 
der Ausruf wohl kaum ähnliche Folgen zeitigen können. Verstän-
digung ausschließlich mit Hilfe von Namen funktioniert gerade 
nicht ausschließlich durch Namen. Sie ist an ihre Umgebung ge-
bunden. Nur in ihr kann sie gelingen. Die fehlende Einbindung in 
die allgemein kodifizierte, aus der Situation lösende Form eines 
Satzes der elaborierten Sprache muss durch die Einbindung in 
den situativen Kontext ausgeglichen werden. Die Verständigung 
des Bauenden mit seinem Gehilfen ist durch den lebensprakti-
schen Zusammenhang der Baustelle bedingt, in welchem ›Platte!‹, 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

68

›Säule!‹ oder ›Balken!‹ nur Elemente unter anderen der ganz spe-
zifischen Baustellenpraxis sind. Nicht Überlegung ermöglicht hier 
Kommunikation, sondern Handeln. 

In Variation lässt sich das nicht zuletzt auch am augustini-
schen Text direkt erkennen. Das muss man über den expliziten 
Bezug der Philosophischen Untersuchungen auf die Gedanken des 
Kirchenvaters hinaus deutlich machen, will man den Umgang 
Wittgensteins mit dessen Werk in seinen Feinheiten nachzuvoll-
ziehen versuchen.16 Der zitierte Passus aus den Bekenntnissen ist
über die mangelhafte Sprachtheorie hinaus auch Beschreibung des 
Zur-Sprache-Kommens des Kindes in allen Details: die Gebärden, 
das Mienen- und Augenspiel, die Bewegung der Glieder, den 
Klang der Stimme – all das malt Augustinus in reichen Farben. 
Erst nach dieser nur beschreibenden Annäherung an die Situation 
legt er die scharf gerandete Zeichnung seiner Erklärung darüber.  

Wittgensteins eigentlicher Kritikpunkt wird nun erst deutlich. 
Nicht die Mangelhaftigkeit des augustinischen Sprachmodells ist 
das Problem, als vielmehr, dass der Kirchenvater überhaupt ver-
sucht, das so eindrücklich Beschriebene durch Bedeutungs- und 
Ausdrucksbeziehungen zu erklären, das Vage, Situative als ›Na-
tursprache aller Völker‹ auf eine Stimmung der Seele bezieht, zu 
deren Ausdruck sie dient, der Handlung ein ›Wollen‹ als inneren 
Anlass unterstellt.  

Als Interpret beschneidet Augustinus bereits seinen eigenen 
Text um den Eindruck, den er durch die Beschreibung doch gera-
de ermöglicht. In einer an Frazer erinnernden anachronistischen 
Projektion wird das Zur-Sprache-Kommen des Kindes vom 
Standpunkt und mit den Mitteln eines bereits Sprache-habenden 
Menschen verstanden, die erst mit diesen mögliche Theorie retro-
spektiv der Situation aufgebrannt.17 So aber gerät der qualitative 
Unterschied zwischen dem Lernen fremder Vokabeln und dem 
grundlegenden Erwerb des Sprachvermögens überhaupt aus dem 
Blick.  

1.4  Eine Lektüre à rebours der Augustinus-Passage 

In einer gegen die vom Autor selbst lancierte Rezeption gerichte-
ten Lektüre kann Wittgenstein nun jedoch demonstrieren – nicht 
explizieren –, welchen Gewinn man aus seiner auf das Konkrete, 
die Situation gerichteten antitheoretischen Vorgehensweise zieht. 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SPRACHSPIELPHILOSOPHIE UND WAHRNEHMUNG

69

Nicht gegen eine mangelhafte Theorie, als vielmehr entlang der 
Situationsbeschreibung, welche die Bekenntnisse liefern, entwickelt 
Wittgenstein sein neues Verständnis von Sprache.18 Die Gebärden, 
das Mienen- und Augenspiel, die Bewegung der Glieder, der 
Klang der Stimme – all das deutet er nicht wieder als Mittel zum 
Zweck, sondern erkennt hier jenen situativen Rahmen, welcher 
eine Verständigung überhaupt möglich macht, die sich aus dem 
Fundus der traditionell als sprachlich anerkannten Mittel nur der 
Hauptwörter bedient. Erst die Einbindung in einen konkreten, le-
bensweltlichen Handlungszusammenhang erlaubt ein solches 
Kommunizieren.

Diese komplexe Einheit aus Worten und Handlungen ist für 
Wittgenstein entgegen dem traditionellen Verständnis nun die mit 
dem ›Hauptwörter-Modell‹ charakterisierbare ›Sprache‹. Die im-
plizite Modifikation des Begriffs ergibt sich als Folge der ›ethno-
logisch-poetischen Wende‹ seines Denkens und markiert das ver-
änderte Vorgehen in der späten Phase: Weil jedes Konzept nur 
das aus der Situation Abstrahierbare fasst, stellt die von Wittgen-
stein ausgearbeitete Konzeption den Anfang und nicht das Ende 
der Philosophie dar.  

Das ›Hauptwörter-Modell‹ nicht als unzureichend abzuleh-
nen, sondern es produktiv weiterzudenken, kann nur gelingen, 
wenn man dieses Abstraktum nicht als Erklärung, sondern ledig-
lich als Hinweis auf die Möglichkeit jenseits der ausgefeilten Lin-
guistik in der Situation verankerter Kommunikation liest. So aber 
wird der Rekurs auf primitive Verständigung zum heuristischen 
Mittel: Die Komplexität der grammatikalisch elaborierten Sprache 
suggeriert die Vorstellung einer situationsenthobenen langue, wel-
che es wiederum möglich macht, was Sprache ist, ausschließlich 
vom Bedeutungsbegriff her zu denken. Von dieser Position aus 
kommt auch das augustinische Missverständnis seines eigenen 
Textes zustande. Ein solcher Blick aber macht das »klare Sehen«19

des eigentlichen Phänomens unmöglich. Erst die Arbeit mit ver-
einfachten Modellen »zerstreut den Nebel«20. Erst mit ihrer Hilfe 
wird »das Funktionieren der Wörter klar übersehen.«21 Nicht nur 
die primitiven Formen von Sprache sind durch ihren Kontext be-
dingte Sprachhandlungen. Das von Wittgenstein mit Hilfe des 
›Hauptwörter-Modells‹ am Zur-Sprache-Kommen des Kindes und 
der Verständigung auf dem Bau Explizierte ist kein Sonderfall. 
Sprache ist grundsätzlich nicht mit ihrem theoretisierbaren Gehalt 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

70

schon gefasst. Sie ist mehr als Grammatik und Vokabular. Sie ist 
über das allgemein Kodifizierbare hinaus im Wortsinne grund-
legend Praxis.22

So aber ist das von Augustinus beschriebene Zuwenden und 
Hinweisen, das Hören auf sich wiederholende, auf ähnlich klin-
gende Laute nicht Vehikel der Vermittlung lexikalischen Wissens, 
sondern Moment nachahmender Einübung, welche den Eintritt in 
die Kommunikationsgemeinschaft ermöglicht. Dieses Lernen ist 
nichtreflexiv, auf den Leib anstatt auf die Vernunft referierend.23

Das Zur-Sprache-Kommen des Kindes funktioniert nicht theore-
tisch; es ist eine Initiation.24

Und wie bei der Einführung in eine kultische oder magische 
Handlung die Erklärung nicht hilft, gerade das reine Zeremoniell, 
das unbegründete Ritual ihre Unergründlichkeit ausmacht, so 
zeigt sich auch bei der Betrachtung der Einführung eines Novi-
zen25 in die Sprache deren Tiefe. Auch das Sagen ist – im Gegen-
satz zu der tractarianischen Vorstellung – im Nichtreflexiven fun-
diert.  

2  Das Sprachspiel  als  neues Konzept   

2.1  Einebnung des intellektualistischen Dualismus 

Im Begriff des Sprachspiels, so kann man nun formulieren, fasst 
Wittgenstein diese Volte in seinem Denken der Sprache konzep-
tuell. In ihm ist »das Ganze: der Sprache [im traditionellen Sinne, 
FG] und der Tätigkeiten, mit denen sie verwoben ist«26, zusam-
mengenommen. 

Nun wird klar, weshalb Wittgenstein noch in dem 1945 ge-
schriebenen Vorwort zu den Philosophischen Untersuchungen be-
tont, insbesondere Piero Sraffas »Ansporn [...] die folgereichsten der 
Ideen dieser Schrift«27 zu verdanken: Mit der Spielvorstellung wird 
das Gestische als Fundament des Wittgensteinschen Konzepts von 
Sprache etabliert; der grammatisch-lexikalisch bestimmbare Inhalt 
ist nicht mehr von dem ihn lediglich transportierenden Medium – 
der Stimme, der Mimik, der Gestik – getrennt. Es gibt keinen das
Sagbare definitiv bestimmenden logischen Kern mehr in allem 
Sprechen. Vielmehr ist, was sich im Sprachspiel sagen lässt, das, 
was in diesem Konglomerat aus Inhalten und Tätigkeiten funk-

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SPRACHSPIELPHILOSOPHIE UND WAHRNEHMUNG

71

tioniert, was den Mitkommunikanten die Möglichkeit einer An-
schlusshandlung gibt.28

Der Begriff des ›Spiels‹ bietet somit die Möglichkeit, Sprache 
als Handlung in bestimmten Kontexten zu sehen, ihren alltägli-
chen Gebrauch, nicht mehr ihr artifizielles Ideal zum Ausgangs-
punkt der Untersuchung zu nehmen.29 Sprache ist vielseitig und 
in dieser Vielseitigkeit nur beschreibbar, wenn man sie in ganz 
konkreten Fällen als spielerische Praxis versteht: Befehlen und Be-
fehle ausführen, Verfertigen eines Gegenstandes nach vorgegebe-
nen Maßen, Hypothesenbildung und –überprüfung, aber auch 
Theater spielen, Reigen singen und Rätsel raten sind solche 
Sprachspiele.30 Jedes einzelne ist Teil einer »Lebensform«31, in 
welcher die Verquickung von Tun und Sprechen noch unaufge-
löst vor Augen tritt.32 Mit ihnen ist Welt direkt aus ihrer Mitte 
heraus organisiert: Es geht nicht mehr darum, mit der Sprache an 
das Außen heranzureichen; die Dinge werden nicht benannt und 
auch nicht mehr in ihren Konstellationen strukturell abgebildet. 
Im Sprachspiel selbst ist Welt geordnet – als Praxis.33

Nicht mehr reflektiertes, auf die Vernunft bezogenes, sondern 
operatives, inkorporiertes, nichtreflexives Wissen bestimmt die 
Grenzen des in einer bestimmten Situation Sagbaren. Damit je-
doch ist die Idee einer mit Vorstellungsbildern arbeitenden Spra-
che endgültig obsolet. Beim Bauenden und seinem Gehilfen wie 
beim Schauspieler auf dem Theater gelingt die Verständigung nur 
eingelassen in das Feld der lebenspraktischen Zusammenhänge 
ihrer Arbeit. Sagbar ist das durch diese Zusammenhänge Gerahm-
te, welches die jeweilige Situation organisiert, durch Regelmäßig-
keiten vorhersehbar macht, kurz: Sagbar sind die situationsab-
hängigen Handlungen des Sprachspiels, die von den Mitkommu-
nikanten wahrgenommen und in der einen oder anderen Weise, 
nie aber vollkommen willkürlich fortgesetzt werden können. Ge-
lingende Verständigung wird funktional nach ihren Folgen be-
urteilt: »Versteht nicht der den Ruf ›Platte!‹, der so und so nach 
ihm handelt?«34 Der Zweck der Wörter im Sprachspiel ist, hand-
lungsauslösendes Moment zu sein. 

So heißt Sprache als Lebensform zu verstehen, das linguisti-
sche Zwei-Welten-Modell eines raum-zeitlich ungebundenen Sys-
tems der langue, welches erst im konkreten Sprechen raum-zeitlich 
gebunden realisiert wird, aufzugeben. Das operative Wissen des 
Tuns tritt an die Stelle der Reflexion. Die sinnliche Wahrnehmung 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

72

und die räumliche Geste sind als Basis dieses operativen Wissens 
in Wittgensteins Spätphilosophie omnipräsent. So zieht er die 
Konsequenz aus der von Sraffa angestoßenen ›ethnologisch-poeti-
schen Wende‹ und schließt mit der Ausweitung des tractariani-
schen Gedankens der Nichtreflexivität zugleich an Grundideen 
seines frühen Denkens an.  

2.2  Regel als Regelmäßigkeit 

Die Sprache nicht-reflexiv als spielerische Praxis vorzustellen, das 
Abgerichtete35 auch noch ihrer elaboriertesten Formen aufzuspü-
ren, kann als die große Anstrengung der Spätphilosophie Witt-
gensteins bezeichnet werden. Darum bemüht er sich in immer 
wieder neuen Paragraphen, in immer wieder abgewandelten Mo-
dellen. Das primitive Sprachmodell wird durch den Zusatz weite-
rer Formen komplexer. Das Hauptwörter-Modell von Sprache 
wird angereichert mit Deikta, mit Zahlwörtern und Farben. Und 
trotzdem bleibt das Ziel dasselbe: die Sprache als Sprachspiel zu 
sehen, in welchem Regelfolgen praktiziert, nicht reflektiert-be-
wusst realisiert wird. »Wenn ich der Regel folge, wähle ich nicht. 
Ich folge der Regel blind.«36

Synchron betrachtet stellt sich die Sprache nun zu einem be-
liebigen Zeitpunkt als Nebeneinander verschiedener Sprachspiele 
dar, von welchen keines in das andere greift, ohne Verschränkung 
und Verbindung. Nur wenn die lebenspraktische Verankerung 
das Tun ausreichend eindeutig bestimmt, ist operatives Wissen 
möglich. Nur wenn es Regelmäßigkeiten gibt, kann man nicht-
reflektiert und blind der Regel folgen.37 Das Baustellensprachspiel 
funktioniert nicht auf dem Theater. 

In diachroner Perspektive stellt sich so aber eine fundamentale 
Frage: Wie kann es, wenn Verlässlichkeit das Sprachspiel erst er-
möglicht, Veränderungen geben? Wie können sich die Regeln, wie 
können sich die Spiele wandeln, ohne dass alle Kommunikation 
gestört zusammenbricht?38

Es ist der Witz der Wittgensteinschen Vorstellung von Sprache 
als Sprachpraxis, dass die Verlässlichkeit schaffende Regel gerade 
nicht als allquantifizierter Satz verstanden werden darf, von wel-
chem logisch gültig und notwendig auf jegliche konkrete Hand-
lung geschlossen werden kann. Die Nicht-Reflexivität von Spra-
che beruht beim späten Wittgenstein gerade auf der Abschaffung 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SPRACHSPIELPHILOSOPHIE UND WAHRNEHMUNG

73

solch einer abstrakten, »übermäßigen Tatsache«39, welche das 
Sprachgeschehen bestimmt. Das blinde Regelfolgen ist somit als 
operatives Wissen auch keine Möglichkeit, für welche sich der 
Sprechende bewusst entscheidet. Es ist die Folge einübender Pra-
xis im Rahmen der Initiation, mit welcher er sich nach und nach, 
in immer wieder neuen Versuchen in die Gepflogenheiten des je-
weiligen Sprachspiels einfindet. Das aber bedeutet, dass die Regel 
nicht nur nicht vor der Sprachpraxis besteht, sondern dass sie in 
letzter Konsequenz ausschließlich an der Praxis – man könnte sa-
gen als die das Sprachspiel charakterisierende meistgebrauchte 
Verhaltensweise – abzulesen ist.40 Es gibt sie nicht als abstrakt-
ideale. Was Wittgenstein die Regel eines Sprachspiels nennt, ist 
auf Einübung beruhende Verlässlichkeit. Diese muss die Richtung 
weisen, den Zusammenhang des Sprachspiels sichern – sie ist je-
doch bei Weitem keine eindeutige Definition.41 Sie ist vielmehr, 
was jeder einzelne im Sprachspiel als anschlussfähige Handlung 
vollzieht. So aber wird sie mit jedem Zug im Spiel neu hergestellt 
und jeweils neu modifiziert. Die absolute Selbigkeit ist keine Mög-
lichkeit für raum-zeitlich Gebundenes, für wiederholte Praxis.42

Also bestimmen wir die Regel in ihrem Gebrauch und ändern sie 
dabei – »as we go along«43 – zugleich auch ab.44

Die Dynamik des spielerischen Regelfolgens wird deutlich: 
Die Regel ist nicht fix, ist keine unbewegliche Struktur. Sie ist 
weich, an ihren Rändern niemals scharf gefasst, veränderlich. 
Wird sie wiederholt in eine Richtung hin modifiziert, kann es qua-
litativ zum Umschlag kommen. So ist es vorstellbar, dass man 
vom Volleyball zum Faustball gelangt, indem man nach und nach 
das Netz ein wenig tiefer spannt, den Ball nicht mehr durchgän-
gig in der Luft behält, das Spielfeld weiter fasst... Man kann diese 
Art Veränderung die evolutionäre45 nennen: nicht sprunghaft, 
nicht spontan, vielmehr ständige, kleinschrittige, mit jedem Regel-
folgen unmerklich vorangetriebene Entwicklung ohne Ziel; nicht 
linear und auch nicht zirkulär. Das in der synchronen Betrachtung 
unüberwindbar starr sich zeigende Konglomerat von Sprachsys-
temen scheint das Veränderliche selbst zu sein, stellt man es in die 
diachrone Perspektive.  

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

74

2.3  Das Verschwinden des Unsagbaren? 

So ist die Spielvorstellung von Sprache sensibel für unterschied-
lichste Situationen. Sie ist kein alles überformendes Abstraktum, 
sondern ein auf das Konkrete gerichtetes Konzept. Sie zielt auf die 
– situationsabhängige – Möglichkeit von Verständigung.  

Damit aber scheint das Hauptproblem der Philosophie, wie es 
Wittgenstein 1919 formulierte, kaum mehr problematisch. Die 
Unterscheidung von Sagen und Zeigen verliert, so könnte man 
meinen, in der Spätphilosophie an Bedeutung.46 Hatte sich das 
Zeigen des Tractatus noch insofern vom Sagen unterschieden, als 
es nichtreflexiv, nichtabbildend konzipiert war, so wird in der 
Sprachspielkonzeption das Sagen selbst nichtreflexiv, nichtabbil-
dend gedacht. Wo das Gestische das Funktionieren von Verstän-
digung sichert, das Sagbare in der durch den Kontext gerahmten 
Wahrnehmung bestimmt ist, scheint das, was sich im Sinne der 
Frühphilosophie ausschließlich zeigt – das konstitutiv sich Ent-
ziehende, das Aisthetische –, keine Rolle mehr spielen zu können. 
Jeglichem Bruch, so könnte man meinen, beugt die evoluierende 
Allbeweglichkeit des Konzepts von vornherein vor. Da nur das 
Funktionieren der unterschiedlichen Verständigungsformen kon-
zeptuell erfasst wird, bleibt alles Nichtfunktionieren außerhalb 
der Perspektive. Die Evolution der Sprachspiele tritt als Erfolgsge-
schichte des Sagens vor Augen, bei welcher das Unsagbare im ir-
relevanten Abseits verbleibt.  

Gerade in ihrem Charakter als Erfolgsgeschichte aber wirft die 
Vorstellung der Sprache als Vielzahl bruchlos, eigendynamisch 
evoluierender Sprachspiele47 allerdings ein grundlegendes Pro-
blem auf: Wie kann mit einem solchen Modell vom Einzelnen in-
itiierte, über die Zufallsmodifikation der Regel im ›as we go 
along‹ hinausgehende Veränderung gedacht werden? Wie groß ist 
der Spielraum, sind die Gestaltungsmöglichkeit des Menschen, 
wenn Sprache als Lebensform situativ bedingt und also jedwedes 
Handeln von außen mindestens mitbestimmt ist?48

Dass in der Beantwortung der Frage nach der Möglichkeit, In-
novation im Rahmen des Sprachspielmodells zu denken, zugleich 
auch das scheinbar verschwundene ›Sich-Zeigen‹ einen entschei-
denden Platz in der Spätphilosophie Wittgensteins erhält, soll im 
Folgenden deutlich gemacht werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SPRACHSPIELPHILOSOPHIE UND WAHRNEHMUNG

75

2.4  Sprachspiel und Innovation 

Obwohl es Wittgensteins Sprachspielkonzept möglich macht, 
Sprache als durch die Situation bedingte, nichtreflexive Praxis zu 
denken, besteht bei ihm kein Situationsdeterminismus: Die unter-
schiedlichen Formen von Sprachspielen lassen dem Sprecher 
unterschiedlichen Spielraum in seinen Handlungen.  

Es gibt verschieden stark bedingte Sprachspiele: Die Primi-
tivmodelle, wie das des Bauenden und des Gehilfen, sind starr 
und lassen dem Einzelnen nur wenig Raum. Doch werden nicht 
nur diese selbst durch Zusatz neuer Formen immer komplexer – 
auch der Sprechende evoluiert. Er lernt die Worte in bestimmten 
Kontexten49, in primitiven Sprachmodellen50; er lernt sie somit 
ganz beschränkt. Doch häufen sich nach und nach die unter-
schiedlichen Gebräuche, die Bedeutungen der Wörter aus den 
verschiedenen Modellen an. Der Sprechende sammelt Erfahrung. 
Er ist nicht länger an ein einziges Sprachspiel gebunden, er kann 
nun wechseln, von einem zum anderen, weiß je nach Lebenskon-
text operativ den richtigen Gebrauch der Wörter. In dieser Erfah-
rung der Vielseitigkeit der Lebenskontexte gründet die Möglich-
keit auch weniger stark bedingter Sprachspiele. Die Regelmäßig-
keiten, welche Verständigung am Bau ermöglichen, sind deutlich 
strikter als diejenigen, welche die Lebensform ›Theaterspielen‹ 
organisieren. Reicht ersterer das eingeübte Wissen nur dieses 
einen Sprachspiels aus, ist das am Theater zu wenig.51 Man muss 
ein Stück von Shakespeare genauso spielen können wie eines von 
Brecht. Man muss an verschiedene Verwendungsweisen von Wör-
tern in unterschiedlichen Zusammenhängen anschließen können. 
Zum ›Theaterspielen‹ braucht es erfahrene Sprecher. Erfahrung 
kann hier als inkorporiert akkumuliertes Wissen der unterschied-
lichen Verwendungsweisen eines Wortes in unterschiedlichen Le-
benskontexten verstanden werden. Es bleibt als solches ›operativ‹, 
nicht-reflexiv.

Doch macht dieses Erfahrungswissen nicht nur den Wechsel 
zwischen den Sprachspielen, den Lebensformen möglich, ohne im 
›blinden Regelfolgen‹, in der Gewissheit der jeweiligen, sprach-
spieleigenen Regelmäßigkeit unsicher zu werden; es ist zugleich 
die Bedingung der Möglichkeit einer sich von der ständigen evo-
lutionären Veränderung noch absetzenden ›schubweisen Innova-

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

76

tion‹: Auf dem Erfahrungswissen des geübten Sprechers basiert 
die Möglichkeit der Projektion.  

2.4.1 Schubweise Innovation 

Wittgenstein selbst bringt den Gedanken der Projektion im Para-
graphen 139 der Philosophischen Untersuchungen in seine Überle-
gungen ein. Die Eingangsfrage hier ist: Wie kann man sich ›Ver-
stehen‹ denken? Was heißt es, wenn ich sage, ich ›verstehe ein 
Wort‹? »Wenn jemand zum Beispiel das Wort ›Würfel‹ sagt, so 
weiß ich, was es bedeutet. Aber kann mir denn die ganze Verwen-
dung des Wortes vorschweben, wenn ich es so verstehe?«52 Dass 
wir, obwohl die Sprache endlos dynamisch ist, der Lernprozess 
des Einzelnen nie abgeschlossen werden und sich ausschließlich 
als Einübung, Initiation in situationsabhängige Praktiken vollzie-
hen kann, gewohnte Wörter auch in bisher ungewohnten Zu-
sammenhängen verwenden können, ist das Phänomen, auf wel-
ches diese Frage Wittgensteins letztendlich zielt. Er sucht es mit 
einer nach dem bisher Gesagten zunächst recht überraschenden 
Analogie zu erläutern: Ist, was einem im ›Verstehen‹ vorschwebt, 
»nicht etwas, wie ein Bild? Kann es nicht ein Bild sein?«53 Man 
versteht ›Würfel‹, wenn einem beim Hören dieses Wortes das ent-
sprechende Bild, »[e]twa die Zeichnung eines Würfels«54 vor-
schwebt. Im Wortgebrauch muss dieses Bild zur Verwendung des 
Wortes passen. Dieses ›Passen‹ meint Wittgenstein nun aber nicht 
mehr im Rahmen einer Abbildtheorie: Denn selbst wenn es ge-
wohnterweise tatsächlich nur für einen Würfel verwendet wurde, 
passt es doch auch für ein dreieckiges Prisma, das sich mit einer 
einfachen Methode auf den vorschwebenden Würfel projizieren 
lässt. In dieser Projektionsbeziehung liegt die Möglichkeit, das 
Wort ›Würfel‹ in ungewohnter Weise für eben ein solches Prisma 
zu verwenden, ohne damit jegliche weitere Kommunikation zu 
unterbinden. Solange ein Bild aus einem anderen projiziert wer-
den kann, ist jenes also auch anstelle des ersten anwendbar, selbst 
wenn das erste im normalen, das zweite nur im unnormalen Ge-
brauch des Worts zum Tragen kommt.55 »Das Bild des Würfels 
legte uns allerdings eine gewisse Verwendungsweise nahe, aber ich 
konnte es auch anders verwenden.«56

Was aus dieser Überlegung zu gewinnen ist, scheint jenseits 
des technischen Projektionsmodells vielleicht einfacher zu be-

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SPRACHSPIELPHILOSOPHIE UND WAHRNEHMUNG

77

schreiben: Ein Wort verstehen heißt, durch keine seiner Projektio-
nen noch wirklich überrascht zu werden. Solange solch eine Ver-
bindung zwischen dem gewohnten und dem neuen Gebrauch des 
Wortes existiert, kann der erfahrene Sprecher, der, der ein Wort 
versteht, damit auch umgehen. Das Neue sprengt nicht alle Ket-
ten, es hat seine sichere Verankerung in den vielfältigen, schon 
eingeübten Spielen der Sprache. Es hält den Zustand der Stabilität 
und Toleranz.57 Es schafft sein Neues auf der Basis des Erfah-
rungsschatzes bereits eingeübter Sprecher. Insofern ist das Bild, 
welches dem Projektionsmodell zugrunde liegt, nicht mit dem 
Vorstellungsbild der intellektualistischen Weltanschauung zu 
verwechseln. Es ist vielmehr selbst ein Modell zum besseren Ver-
ständnis dessen, was hier als inkorporiert akkumuliertes operati-
ves Wissen bezeichnet wurde. Man kennt das Füttern von Tieren 
und hat schon vom Füttern der Hoffnung oder des Stolzes gehört. 
Nun ist es möglich, auch die Rede vom Füttern der Parkuhr zu 
verstehen.58

2.4.2 Sprunghafte Innovation 

2.4.2.1 Die unmögliche Metapher 

Die Kreativität durch Projektion ergänzt also im Sprachspielden-
ken Wittgensteins die evoluierende durch die schubweise Verän-
derung. Im Unterschied zum Sprachanfänger, welcher sich in 
primitiven Sprachspielen bewegt, ist es dem erfahrenen Sprecher 
aufgrund seines Erfahrungswissens um die Vielfältigkeit der 
Wortverwendungen in ungezählten Sprachspielvarianten mög-
lich, ein Wort aus seinem gewohnten Zusammenhang in einen 
ungewohnten zu projizieren und somit mehrere Stufen evolutio-
närer Entwicklung in einem Schritt zu nehmen, ohne hiermit die 
eigenen Sprachspielgrenzen zu verlassen.59

Gerade deshalb ist aber auch noch diese schubweise Kreativi-
tät in der Berufung auf die gewohnten Sprachspiele verankert. Sie 
ist nicht sprunghaft, ist kein fundamentaler Bruch alles Gewohn-
ten. Eine solch radikale Form von Kreativität, wie sie im Folgen-
den im Paradigma der ›lebendigen Metapher‹60 gefasst werden 
soll, ist mit Wittgenstein, so scheint es, am schwersten zu denken.  

Es gibt »keine Transformationsregel, keinen Algorithmus, des-
sen Anwendung die Merkmale der eigentlichen Bedeutung in die 
der metaphorischen überführt.«61 Für diese Rede gibt es notwen-

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

78

digerweise keine Verlässlichkeit.62 Ohne eine solche aber hat es 
auch keinen Sinn, von einem Sprecher zu sagen, er folge einer Re-
gel63. Die Metapher steht somit paradigmatisch für unregelmäßi-
ges, gerade nicht über das Modell spielerischer Automation zu 
fassendes Sprechen. Sie ist die sprunghafte, auf einem Bruch ba-
sierende Übertragung eines aus einem regelmäßigen Gebrauch 
gewohnten Worts oder Motivs in eine diesem ungewohnte, ande-
ren Regeln folgende Umgebung.64 Das blinde Regelfolgen hin-
gegen kann nur gelingen, wenn man sich trotz der Evolution er-
möglichenden Unschärfen und als erfahrener Sprecher auch trotz 
möglicher schubweiser Veränderung durch andere Kommunikan-
ten auf eine Regelmäßigkeit verlassen kann. Der ›semantische 
Schock‹65, aus welchem die ›lebendige Metapher‹ ihr Leben ge-
winnt, könnte geradezu als das Unmögliche des Wittgenstein-
schen Sprachmodells begriffen werden: als die Vermischung 
zweier Sprachspiele auf synchroner Ebene, indem ein Element des 
einen herausgelöst und in ein anderes implantiert wird. Dieser 
Vorgang ist die Ausnahme par excellence; im Unterschied zur 
Projektion ist er unnatürlich66, gerade nicht in der durch initiatori-
sche Einübung inkorporierten zweiten Natur des Menschen ver-
ankert. Er bedarf allem Augenschein nach der völlig un-bedingten 
Initiative eines Sprechers aus sich heraus. Die Vorstellung eines 
›operativen Wissens des Metaphernproduzierens‹ scheint ein Wi-
derspruch in sich.  

Es wäre allerdings überraschend, wenn ausgerechnet ein so 
sehr mit Bildern und Übertragungen, ein so stark metaphorisch 
schreibender Denker wie Wittgenstein die Metapher aus seinem 
Sprachmodell ausschließen würde.67 Und tatsächlich scheint das 
Problem unter Bezug auf Wittgensteins Überlegungen zum As-
pektsehen lösbar zu sein, ohne den Grundgedanken der Sprach-
spielphilosophie, die Nichtreflexivität situationsgebundener 
Kommunikation, wieder aufgeben zu müssen. 

2.4.2.2 Aspektsehen und Aspektwechsel 

Im zweiten Teil der Philosophischen Untersuchungen68 kommt Witt-
genstein auf die »Zwei Verwendungen des Wortes ›sehen‹«69 zu 
sprechen: Man kann etwas als benennbare Einheit erfassen oder 
aber nur beschreibend zu vermitteln versuchen, was einem vor 
Augen steht. Diese Unterscheidung suggeriert noch, dass beide 
Arten des Sehens allein dadurch verschieden sind, dass die eine 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SPRACHSPIELPHILOSOPHIE UND WAHRNEHMUNG

79

auf Wiedererkennung von bereits Bekanntem beruht, während 
die zweite das ›erstmalige‹ Sehen eines bis dahin noch nicht be-
kannten Objekts ist. Doch entwickelt sich diese Differenzierung in 
den dann folgenden Paragraphen zu einer sehr viel grundsätzli-
cheren systematisch-analytischen Unterscheidung zweier Arten 
des Sehens, die als das klassifizierende und das rein beschreiben-
de, das statische und das dynamische ›Sehen‹70 oder aber im An-
schluss an die oben bereits eingeführte Unterscheidung als ge-
rahmte bzw. ungerahmte Wahrnehmung benannt werden kön-
nen.71

Das klassifizierende Sehen ist letzten Endes Alltagswahrneh-
mung, dem Wahrnehmen im Rahmen des funktionierenden 
Sprachspiels gleichzusetzen. Die Welt wird in Ganzheiten organi-
siert.72 Man sieht Gesichter, Bäume, Häuser. Schaut man genauer 
hin, kann man Nasen, Zweige, Fenster und Türen erkennen. Noch 
detaillierter betrachtet nimmt man Hautfalten, Blätter, Griffe und 
Klinken wahr. Immer jedoch werden kleinere Details zu einer 
Ganzheit gefügt perzipiert. Als solche Ganzheiten ist Welt geord-
net, kategorisiert, handhabbar gemacht. Entscheidend für das 
klassifizierende Sehen ist somit ein Fokus, auf den hin Wahrneh-
mung organisiert wird, welcher als deren Bedingung selbst aber 
unterhalb der Wahrnehmungsgrenze verbleibt, der blinde Fleck 
jeder Perspektive.73 In der Alltagswahrnehmung tritt er nicht ins 
Bewusstsein.  

Weil jedes so fokussierte Sehen totalitär ist, tritt die Relativität, 
das ›Als‹ der gewohnten Perzeption von Welt nicht ins Bewusst-
sein. Das Sehen in Aspekten übersieht seine eigene Bedingtheit. 
Wittgenstein erläutert diesen Gedanken anhand einer speziellen 
Zeichnung: des Hasen-Enten-Kopfs. Dieser ist eine Art Kippbild, 
das entweder als Hase oder aber als Ente wahrgenommen werden 
kann74, nicht aber als Hase und Ente zugleich75. So wird die Be-
sonderheit dieser Figur, ihr caractère bicéphale, im ersten Moment 
nicht direkt deutlich. Man sieht nur den Hasen oder ausschließ-
lich die Ente. Erst der Wandel vom Hasen zur Ente lässt die per-
spektivische Gebundenheit des eigenen Blicks auf Welt, das ›Se-
hen als...‹, ins Bewusstsein treten. Der Hase ist nur eine Perzeption 
der Figur; die wahrgenommene Ganzheit ist keine Ganzheit per 
se; im Wissen um die Ente, als welche die Figur auch noch gese-
hen werden kann, ist der aktuell erscheinende Hase nun Wahr-
nehmung unter dem Fokus eines Aspekts.

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

80

Doch ist dieses Wissen um die Relativität der gewohnten Per-
zeption von Welt eben nicht das Resultat einer theoretischen 
Untersuchung, nicht Ergebnis einer Argumentation. Die Gerich-
tetheit der Alltagswahrnehmung tritt mit dem Wechsel des Fokus, 
der Neuorganisation der Wahrnehmung vor Augen; das Phäno-
men, welches Wittgenstein ›Bemerken‹ oder auch ›Wechsel eines 
Aspekts‹ nennt. »Ich betrachte ein Gesicht, auf einmal bemerke ich 
seine Ähnlichkeit mit einem Andern.«76 Ein neuer Fokus meiner 
Wahrnehmung setzt sich durch. Im Prozess dieses Sich-Durch-
setzens aber zeigt sich – für einen Moment – die Bedingtheit alles 
Aspektsehens. Das gewohnte, das inkorporierte ›Sehen‹ wird nun 
als nicht unmittelbares, nicht reines, Welt bereits kategorisieren-
des ›Sehen als...‹ erkannt.77 Im zeitgebundenen ›Zwischen‹ der 
Aspekte jedoch, im Wechsel selbst vom einen zum andern, lässt 
sich der Moment der Unsicherheit, des noch nicht Geordneten, 
der Raum, aus dem heraus erst Ordnung entsteht, erfahren.78

2.4.2.3 Transformation der Frage nach ›Sagen und Zeigen‹ 

Vor diesem Hintergrund lässt sich Wittgensteins Satz: »Das ›Se-
hen als...‹ gehört nicht zur Wahrnehmung«79 nun auf besonders 
prägnante Weise interpretieren: Indem Wittgenstein das ›Sehen 
als...‹ von der eigentlichen Wahrnehmung, dem ›Sehen‹, differen-
ziert, kann er das Hauptproblem der Philosophie, die Frage nach 
›Sagen und Zeigen‹ auch in seine späten Überlegungen integrie-
ren. Wenn in der Spätphilosophie als sagbar bestimmt wird, was – 
als gerahmte Wahrnehmung vertraut – im Sprachspiel An-
schlusshandlungen ermöglicht, so ist das Unsagbare gerade das 
aller Rahmung Widerstehende, nicht Anschließbare. Was sich 
zeigt, zeigt sich mithin nicht mehr in einem von innen begrenzba-
ren Raum jenseits des Sagens – diese Vorstellung der Frühphilo-
sophie ist mit dem Konzept der abbildenden Idealsprache auf 
dem Weg zur Spätphilosophie aufgegeben worden. Was sich 
zeigt, zeigt sich nun vielmehr gerade in jenem Moment, in dem 
die fokussierte, die aspektgebundene Wahrnehmungsorganisation 
aussetzt, das Selbstverständliche, Inkorporierte irritiert und ge-
stört wird. Dieser Moment der ent-schärften Perspektive auf Welt 
ermöglicht eben jene Erfahrung der Unsicherheit zwischen den 
Aspekten, in welcher das ›Sehen‹ noch nicht wieder zu einem ›Se-
hen als...‹ fokussiert ist. Dieser Moment ist der Moment des Über-
gangs, des Aspektwechsels selbst. Auch in der Spätphilosophie 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SPRACHSPIELPHILOSOPHIE UND WAHRNEHMUNG

81

Wittgensteins steht dem alltäglichen, dem funktionierenden Sagen 
mithin eine außeralltägliche Erfahrung der eigenen Bedingtheit, 
des blinden Flecks der Perspektive oder, wie Wittgenstein es in 
Über Gewissheit entwickelt, des Hintergrunds, vor welchem man 
zu eigenständigem, souveränen Handeln und Urteilen überhaupt 
fähig ist, entgegen.80 Man kann Wittgensteins Diktum, dass das 
›Sehen als...‹ nicht zur Wahrnehmung gehört, somit als indirekte 
Wiederaufnahme der frühen Terminologie verstehen: Dem Sagba-
ren steht auch im Sprachspieldenken noch das Unaussprechliche 
gegenüber. Und auch noch in der Spätphilosophie ist dieses Un-
aussprechliche das philosophisch eigentlich Interessante. Wenn er 
das ›Sagen als...‹ nicht eigentlich zur Wahrnehmung zählt, so des-
halb, weil er mit seiner für die Spätphilosophie prinzipiell gülti-
gen Aufforderung »denk nicht, sondern schau!«81 die Aufmerk-
samkeit gerade nicht auf die von ihm so genau beschriebenen un-
problematischen, weil funktionierenden Sprachspielzusammen-
hänge lenken will; was Wittgenstein zu evozieren sucht, ist der 
Eindruck der Tiefe, der eigenen Bedingtheit; die Möglichkeit die-
ses Eindrucks aber ist in der Erfahrung des dynamischen Zwischen 
der Aspekte gegeben. Die Erfahrung des Wandels, nicht das wie-
der feststellende Erkennen einer fokussierten Ganzheit evoziert 
das Staunen82. Man kann hierin das Erleben des Aspektwechsels
mit dem Blick auf die Welt ›sub specie aeternitatis‹ des Tractatus 
vergleichen:83 In ihrem sich jedem sagenden Zugriff entziehenden 
Charakter liegt ihre Gemeinsamkeit. 

Wittgenstein gibt somit die Unterscheidung von Sagen und 
Zeigen auf seinem Weg von der Früh- zur Spätphilosophie kei-
neswegs auf; er transformiert sie vielmehr in die der Differenzie-
rung zwischen gerahmter und ungerahmter Wahrnehmung: Im 
Scheitern der Sprache bricht das Aisthetische in die gerahmte 
Wahrnehmung ein. 

2.4.2.4 Sprunghafte Innovation im Sprachspiel 

Mit Hilfe dieser Differenzierung der zwei Arten des ›Sehens‹ lässt 
sich nun aber auch das Problem auflösen, sprunghafte Innovation, 
die ›lebendige Metapher‹, im Rahmen der Spielvorstellung von 
Sprache zu denken: Es gibt Erfahrbares, das sich gleichwohl nicht 
sagen lässt, nicht in eine im Sprachspiel anschlussfähige Form ge-
bracht werden kann. Im Versuch die Erfahrung dieses Raums des 
›Noch-nicht‹ innerhalb eines Sprachspiels zu sagen, entsteht ganz 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

82

von allein jene Impertinenz, welche die Figur ›lebendige Meta-
pher‹ charakterisiert.84 Das nicht unter einem Aspekt Organisier-
bare als Ganzheit beschreiben zu wollen, wird somit der Antrieb 
einer Art modifizierten Sprachspiels: Ausgangspunkt und auch 
das Ziel ist hier nicht der Aspekt, sondern der Aspektwechsel
selbst; nicht die unproblematische, anschlussfähige, gerahmte 
Wahrnehmung, sondern das sich der Rahmung Entziehende. Weil 
dieses sich aber eben den Sprachspielstrukturen nicht fügt, nicht 
sagbar ist, gelingt der Einbruch des Unsagbaren nur in der Stö-
rung und Irritation des Gewohnten.85

Mit jeder Störung entsteht der Zwang zur Neuorganisation 
unter dem Fokus eines andern Aspekts und mit jeder dieser Neu-
organisationen wird ein Aspektwechsel realisiert, der dieses »Spiel
des Worterlebens«86 ermöglicht, in welchem die Bedeutung – der 
uns gewohnte Gebrauch der Wörter – in Spannung steht zu ihrer 
augenblicklichen Verwendung; ein Spiel, in dem diese Spannung 
das eigentlich Gewollte, das letzte Ziel Verunsicherung, Unsin-
nigkeit, Dynamik und also Nichtanschließbarkeit im Sinne regel-
mäßiger Handlungen ist. 

Der blinde Fleck unserer gewohnten Weltwahrnehmung, so 
kann man Wittgensteins Überlegungen aus dem zweiten Teil der 
Philosophischen Untersuchungen interpretieren, ist erfahrbar. Im 
Aspektwechsel bietet sich dem Philosophen die Möglichkeit zum 
zeitweisen Sprung über den eigenen Schatten. Und mehr noch: 
Diese Erfahrung des blinden Flecks, der eigenen Bedingtheit, 
kann man in einem Spiel der notwendig scheiternden Sprache be-
schreiben87, einem Spiel, welches, so könnte man sagen, paradig-
matisch das der ›lebendigen Metapher‹88 ist. Und doch unter-
scheiden sich diese aus Wittgenstein zu gewinnenden Überlegun-
gen grundlegend von herkömmlichen Ideen zur ›figürlichen Re-
de‹. Bei Wittgenstein ist die Metapher gerade keine Übertragung, 
keine metaphora. Er benötigt keinen bewussten Eingriff, um ihr 
kreatives Potenzial, den von ihr aufgestoßenen Raum des Noch-
nicht, aus dem heraus sich alles als Einheit Benennbare formt, in 
seine Sprachspielüberlegungen einzubinden. Sie ist bei ihm nicht 
das Verpflanzen eines Moments aus einem Sprachspiel in ein an-
deres. »Wenn ich sage ›der Vokal e ist für mich gelb‹, so meine ich 
nicht: ›gelb‹ in übertragener Bedeutung – denn ich könnte, was 
ich sagen will, gar nicht anders als mittels des Begriffs ›gelb‹ aus-
drücken.«89 ›Gelb‹ ist hier nicht einfach als Eigenschaft zu verste-

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SPRACHSPIELPHILOSOPHIE UND WAHRNEHMUNG

83

hen. Dass ›der Vokal e für mich gelb‹ ist, sagt nichts. Erst wenn 
man hinsieht auf den ständigen Wechsel der Deutungsaspekte im 
Bild des ›gelben e‹, von welchen keiner sich tatsächlich durchsetzt; 
erst wenn man bemerkt, dass keine Kategorie mehr ausreicht, um 
feste Ordnung in die Bewegung zu bringen, sieht man, was man 
nur sehen kann: das unsagbare Zwischen der Aspekte.

Das, was gemeinhin als übertragene Rede, als metaphorische 
Sprache verstanden wird, ist bei Wittgenstein eine Beschreibung 
dessen, was nicht mehr sagbar ist, weil es sich zeigt. Die Metapher 
ist hierin weniger Folge als vielmehr Vehikel einer Übertragung: 
Sie überträgt den, der mit ihr umgeht, in einen anderen Modus 
seines Weltverhältnisses. Für kurze Momente schaut er zwischen 
die Kategorien, sieht er. Dass hiermit kein Alltag zu organisieren 
ist, ist klar.90 In diesem Sinne bleibt auch im Sprachspieldenken 
die Unterscheidung von ›Sagen und Zeigen‹ das Hauptproblem 
der Philosophie, darf die in jeder Situation, in jeder Lebensform 
anders, immer aber eindeutig zu ziehende Grenze zwischen bei-
den Bereichen nicht unlauter verwischt werden. Um diese Grenze 
jedoch zu erfahren und beschreibend anderen erfahrbar zu ma-
chen, ist das metaphorische Sprachspiel unumgänglich. Es ist das 
Grenzspiel.91 Nicht zuletzt in Wittgensteins eigener philosophi-
scher Praxis. 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


85

Wittgensteins eigene  

philosophische Praxis 

1   Die Praxis  der   

Phi losophischen Untersuchungen 

Dass eine solche antitheoretische Theorie des Sprachspielkonzepts 
nicht ohne Auswirkungen auf die Arbeit des Theoretikers selbst 
bleiben kann, ist bereits an verschiedenen Stellen deutlich gewor-
den. Tatsächlich findet Wittgensteins neues Denken seine Erwei-
terung und seine theoretisch nie einholbare Vollendung in seiner 
veränderten Sprachpraxis.

Wie schwer ihm diese Veränderung fiel, macht sein Ringen 
um ›das Buch‹, das er zu schreiben beabsichtigte, deutlich. Auch 
nach der ›ethnologisch-poetischen Wende‹ auf konzeptioneller 
Ebene scheint Wittgenstein noch eine ganze Zeit an der traditio-
nellen Vorstellung eines in sich geschlossenen, linear fortschrei-
tenden und kohärenten Werks festgehalten zu haben. Erst die 
schließlich akzeptierte Einsicht, dass die unzähligen Notizen der 
Manuskriptbände und Taschennotizbücher sich – trotz größter 
Mühen – nie zu einer Einheit verbinden lassen würden, in welcher 
»die Gedanken von einem Gegenstand zum andern in einer natür-
lichen und lückenlosen Folge fortschreiten«1, befreit ihn. »Nach 
manchen missglückten Versuchen, meine Ergebnisse zu einem [...] 
Ganzen zusammenzuschweißen, sah ich ein, dass mir das nie ge-
lingen würde. Daß das beste, was ich schreiben konnte, immer 
nur philosophische Bemerkungen bleiben würden.«2 So sind die 
Philosophischen Untersuchungen gerade darin vollendeter Ausdruck 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

86

seiner Philosophie, dass sie weder zu einem Ende gebracht wurden 
noch in den bestehenden Teilen eine abgeschlossene Argumenta-
tion bilden. Sie stellen eine Sammlung einzelner Paragraphen, ein 
Konglomerat von »Landschaftsskizzen«3 dar. Für Wittgenstein 
wird die Rehabilitierung der Praxis, des Einzelfalls, des Konkreten 
Argument seiner Rede wie Form seines Diskurses. Er praktiziert die 
Aufhebung der Theorie, indem er deren Bedingung, eine auf All-
gemeinheit und Vollständigkeit zielende Sprachverwendung, 
aufnimmt, um sie dann scheitern zu lassen.4 Die Linearität der 
Argumente wird durchbrochen, der philosophische Gedanke um-
kreist statt deduziert. Die kohärente Theorie zerfällt in Theoreme, 
die nicht mehr nur illustrativ ein Beispiel angehängt bekommen, 
vielmehr ihre Vollendung erst in den bedachten Einzelfällen fin-
den. Nur so ist es Wittgenstein möglich, seine neue Philosophie 
tatsächlich zu philosophieren. Er bannt das Höhere, die Tiefe der 
Sprache, in seine Rede, weil er die dichtende Philosophie nicht 
nur postuliert, vielmehr sie selbst praktiziert. Er zeigt die Kontin-
genz jeder Erklärung des Ganzen, der Welt, indem er Allgemein-
plätze aufgreift und ihren Fokus, den sie organisierenden Aspekt 
ständig aufs Neue verändert5, das Gewohnte durch im Wortsinne 
unglaubliche Denkexperimente irritiert. Indem Wittgenstein so 
das herrschende Verständnis von Sprache mit immer neuen, über-
raschenden Beispielen unterläuft, in Frage stellt, arbeitet er gegen 
die allgemeine Ansicht bzw. Meinung von Sprache, παρα την
δοξαν, paradoxal. Er setzt bei einer Meinung an, bezieht sich auf 
sie und überzieht sie zugleich bis zum Scheitern der ihr inhären-
ten Logik.6 So aber wird das Paradox zur Überschreitungsfigur; es 
spricht, »indem es sich an die Bedingungen der diskursiven Rede 
bindet«, und zeigt darüber hinaus »gerade dadurch, dass es dieser 
widersteht«7.

Wittgensteins  ›Anrennen gegen die Grenzen der Sprache‹ er-
weist sich hier als die anhaltende Provokation von Aspektwech-
seln, um im ›Zwischen‹ der Aspekte den Raum des ›Noch-nicht‹ 
aisthetisch aufleuchten zu lassen.8 Mit der Bewegung der in Fluss 
geratenen Muster gewohnter Weltwahrnehmung selbst macht 
Wittgenstein zugänglich, was einer auf Entdynamisierung ausge-
legten Theorie eben mangelt. Damit aber bleibt auch nur in der 
Wahrnehmung des Textes – gerade der Philosophischen Untersu-
chungen – in all seinen sinnlichen Dimensionen noch das ein-
drücklich, was dem aus ihm heraus zu präparierenden Konzept 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WITTGENSTEINS EIGENE PHILOSOPHISCHE PRAXIS

87

entgeht. Auch in der Spätphase ist für Wittgenstein das philoso-
phisch eigentlich Interessante jenseits des von ihm Gesag-
ten/Geschriebenen zu verorten.9

2  Die Praxis  des Tractatus

Umgekehrt wird im Rückblick nun aber deutlich, dass bei aller 
Differenz im sprachphilosophischen Konzept der Tractatus in sei-
ner Sprachpraxis keineswegs weit vom Vorgehen in den Philoso-
phischen Untersuchungen entfernt ist. Vielmehr besteht im Früh-
werk eine interne Spannung zwischen der Theorie dessen, was die 
Aufgabe der Philosophie sei, und Wittgensteins eigenem Tun: Ge-
fordert wird die Philosophie als eine Praxis, die sich ausschließ-
lich auf das Sagbare beschränkt, jegliche Metaphysik im Keim er-
stickt. Doch ist es gerade nicht diese Methode, woran sich Witt-
genstein hält. Er beschränkt sich schon im Tractatus keineswegs 
auf naturwissenschaftliche Sätze. Vielmehr ist er selbst metaphy-
sisch. »Meine Sätze erläutern dadurch, dass sie der, welcher mich 
versteht, am Ende als unsinnig erkennt, wenn er durch sie – auf 
ihnen – über sie hinausgestiegen ist.«10 Als Aussagen über den 
Sinn der Welt zeigen sie sich schließlich selbst als unsinnig an. In
dieser Selbstanzeige aber verweisen sie sogleich über die Grenze 
des Sagbaren hinaus in jenen Bereich, den Wittgenstein zwar als 
ungeschriebenen, dennoch aber als Teil, ja als den wichtigeren 
Teil seines Textes versteht. Wenn das »Resultat der Philosophie 
[...] nicht philosophische Sätze [sind, FG], sondern das Klarwer-
den von Sätzen«11, dann erweist sich der Tractatus gerade darin als 
philosophisches Werk, dass sich seine eigenen Aussagen durch 
ihn selbst an seinem Ende als metaphysisch entlarven. Was zu Be-
ginn noch als beschreibender Satz erscheint, zeigt nun seinen wah-
ren Charakter.

So aber ist, was Wittgenstein macht, gerade nicht, was er for-
dert. Vielmehr verfolgt er mit dieser zeigenden Selbstaufhebung 
der sagenden Sätze bereits in der Frühphilosophie eine sich selbst 
überlistende, eine sich selbst überwindende Argumentationsstra-
tegie.12

Auch die Theorie des Tractatus hebt sich als eine, die jegliche 
Theorie in der Philosophie für unmöglich erklärt, letztlich selbst 
auf. Das Vorhaben, dem Denken die ihm unüberwindbaren 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

88

Schranken von innen her aufzuzeigen, hat selbst seinen nur jen-
seits der Logik möglichen Sinn. Vom Tatsachenraum her ist er 
einmal mehr lediglich noch paradoxal, als sinnloser Sinn, formu-
lierbar. Wie Russels Antinomie Wittgenstein selbst dahin brachte, 
die Unterscheidung zwischen Sagen und Zeigen zu treffen und 
logische Probleme endgültig aus dem Bereich des Sagens zu ver-
bannen, so kann auch der Tractatus als Paradox den Leser dahin 
führen, sich der Illusionen über die Größe des logischen Raums zu 
befreien und an seinem Ende im Rückgang von der Vernunft auf 
den Leib das in den Blick zu bekommen, was in der Logik nicht 
ausgedrückt werden kann: den Satzsinn, die logische Form und 
schließlich das Mystische.  

Auf diese Weise wird der Tractatus zur zeigenden Praxis. Weil 
er – entgegen seiner eigenen Forderung – über Unaussprechliches 
spricht, ist seine Rede unsinnig, paradox oder eben poetisch!13

Auch im Tractatus also kann die Strategie bereits als das Ins-
Leere-laufen-Lassen einer falschen, metaphysischen Denkbewe-
gung interpretiert werden. Den verständigen Leser in der Über-
windung des Geschriebenen auf die richtige Sicht von Welt zu sto-
ßen, ist hier das Ziel.14 Schon in seinem Frühwerk rennt Wittgen-
stein gegen die Grenze der Sprache an. Dass diese Grenze und 
diese Sprache gleichwohl im Singular gedacht sind, der Wechsel 
der Perspektive noch als ein einmaliger, endgültiger suggeriert 
wird, das bleibt der wichtige und einschneidende Unterschied der 
frühen zur späten Philosophie. Das Kreisende, nicht Abschließba-
re des Philosophierens findet seine Verankerung auf der Ebene 
des Konzepts erst in der Spätphilosophie – einer Philosophie, die 
den weltbegrenzenden logischen  Raum zugunsten des auf das 
konkret Situative gerichteten Sprachspiels verabschiedet. 

3  Radikal isierung der l i terarischen  

zur  dichtenden Philosophie 

So kann Wittgensteins Entwicklung jenseits der scheinbar unum-
gänglichen Alternative der Differenzierung in zwei voneinander 
völlig verschiedene Philosophien bzw. eines sich nahezu bruchlos 
aus dem frühen entwickelnden späten Denken als komplexe Ver-
schiebung auf zwei Ebenen rekonstruiert werden: Die grundle-
genden, gleichbleibenden Probleme, insbesondere die Hauptfrage 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WITTGENSTEINS EIGENE PHILOSOPHISCHE PRAXIS

89

nach ›Sagen und Zeigen‹, bilden dabei den Rahmen, die Klammer 
von Wittgensteins Œuvre.15 Aufgabe der Philosophie ist vom 
Tractatus bis zu Über Gewissheit zunächst, das Sagen in der Sphäre 
dessen, was sich nur zeigt, zu verhindern. Nur so ist es möglich, 
das philosophisch Interessante, das, was sich zeigt, tatsächlich als 
solch Ungreifbares zur Geltung kommen zu lassen. Gerade des-
halb aber sind ›Sagen und Zeigen‹ von Beginn an trotz ihrer 
Eigenständigkeit nicht unabhängig voneinander zu denken; was 
sich zeigt, ist nicht an sich zu haben.16 Aus diesem Zusammenhang 
ergibt sich die Bedeutung der Darstellung, der écriture oder all-
gemeiner: der philosophischen Praxis in Wittgensteins Werk.17

Was sich nicht benennen lässt, muss auf andere Weise in den Text 
›gebannt‹ werden. Steht im Tractatus der Wille, das Paradox zu 
vermeiden, noch mit der ins Paradox als Überschreitungsfigur hin 
zum Sich-Zeigenden treibenden Sprache in Spannung, so finden 
philosophisches Konzept und philosophische Praxis in der Spät-
philosophie zueinander: Die jegliche Idealsprache verabschieden-
de, auf die Situation gerichtete Spielvorstellung von Sprache legi-
timiert das paradoxale Sprechen auch theoretisch. Ohne die Mög-
lichkeit einer einmaligen und endgültigen Trennung des Bereichs 
des Sagens von der Sphäre des Zeigens kann der Durchbruch zum 
richtigen Sehen nur noch in der momentweisen Irritation des Ge-
wohnten gelingen. Die damit einhergehende Veränderung der 
Form, die Absage an einen linear argumentierenden Text ist Zei-
chen der Radikalisierung von der literarischen zur poetischen Phi-
losophie. Eine Radikalisierung in der ganzen Fülle des Wortes: Sie 
geht an die Wurzel des im Tractatus Angelegten und führt so zu-
gleich über diesen hinaus.  

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


91

Anmerkungen 

Einle itung 

1 Wolfgang Kienzler, Wittgensteins Wende zu seiner Spätphilosophie 
1930-1932. Eine historische und systematische Darstellung, Frank-
furt am Main 1997, S. 9.  

2 Vgl. Kuang Tih Fann (Hg), Ludwig Wittgenstein: The Man and his 
Philosophy, New Jersey 1969, sowie Anthony Kenny, Wittgenstein, 
Frankfurt am Main 1974. 

3 Michael Nedo, Einleitung zum 1. Band der Wiener Ausgabe, Wien 
1994, S. VII – XVIII, S. XV. 

4 Wenn im Folgenden trotzdem zu größten Teilen aus der Werkaus-
gabe (WA) zitiert werden wird, so vornehmlich aus folgendem 
Grund: Die in dieser Arbeit hauptsächlich behandelten Texte sind 
nicht oder noch nicht in der Wiener Ausgabe ediert. Der Tractatus 
ist kein Werk des Nachlasses, er wurde schon zu Lebzeiten Witt-
gensteins publiziert. Die Philosophischen Untersuchungen I aber 
sind in der letzten von Wittgenstein zusammengestellten Fassung 
noch nicht von der Wiener Ausgabe erfasst. Dass allerdings auch 
für den Zeitraum von 1929 bis in die Mitte der dreißiger Jahre teil-
weise auf Schriften aus der Werkausgabe zurückgegriffen wird, 
liegt daran, dass manche von ihnen – so z.B. das Blaue Buch und 
das Braune Buch – von Wittgenstein zwar nicht publiziert, aber 
doch fertiggestellt und in kleiner Stückzahl auch in Umlauf ge-
bracht wurden. Die Gespräche mit dem Wiener Kreis, WA Bd. 3, 
sind Aufzeichnungen Friedrich Waismanns zu verdanken.  

5 Vgl. Ludwig Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, in: 
WA Bd. 1, S. 235 – 485, S. 232. 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

92

6 So interessant es wäre, die zahlreichen Zeugnisse zu Wittgensteins 
Persönlichkeit und zu seinem Stil als Lehrer in dieser Hinsicht ein-
mal ernsthaft zu untersuchen, sollen sich im Folgenden die Überle-
gungen zur philosophischen Praxis Wittgensteins – mit Ausnahme 
des Kapitels zu seiner Zwischenphase als Architekt – nur auf die in 
seinen Texten auffindbaren Spuren beschränken. 

7 Nicht zufällig legt Wittgenstein im Rahmen der Verhandlungen 
über eine mögliche Publikation Anfang der zwanziger Jahre auf die 
punktgenaue Einhaltung des Wortlautes wie der Struktur seiner 
Texte größten Wert: Auf Fickers Nachfrage, ob die Dezimalnumme-
rierung bei einer Veröffentlichung nicht weggelassen werden kön-
ne, reagiert Wittgenstein erbost. Sein Nachsatz in dem auf den 
5.12.1919 datierten Brief an Ficker spricht Bände: »à propos: giebt es 
auch einen Krampus, der die schlimmen Verleger holt?« (Brief an 
Ficker vom 5.12.1919, in: Ludwig Wittgenstein, Briefwechsel mit B. 
Russell, G.E. Moore, J.M. Keynes, F.P. Ramsey, W. Eccles, P. Engel-
mann und L. von Ficker, hg. v. B.F. McGuinness u. G.H. von 
Wright, Frankfurt am Main 1980, S. 103). Als Russell schließlich die 
Publikation in England lanciert, schreibt ihm Wittgenstein aus Trat-
tenbach, er möge darauf achtgeben, dass alles »genau so« gedruckt 
werde, »wie es bei mir steht« (Brief an Russell vom 28.11.1921, in: 
Wittgenstein, Briefwechsel, S. 122). Auch dass Wittgenstein Russells 
Vorwort zum Tractatus in seiner englischen Form leidlich akzep-
tiert, in seiner deutschen Übersetzung aber bestimmt ablehnt, weil 
mit dem Verlust der »Feinheit Deines englischen Stils« auch nur 
noch »Oberflächlichkeit und Missverständnis« übrig bleiben (Brief 
an Russell vom 6. Mai 1920, in: Wittgenstein, Briefwechsel, S. 
110/111), zeigt, welch grundlegende Wichtigkeit er der sprachli-
chen Form für den Text insgesamt beimisst. 

 In diese Haltung passt auch die Bemerkung, welche Russell schon 
im Mai 1912 gegenüber Lady Ottoline Morell gemacht hatte: Witt-
genstein lehne es ab, seine Behauptungen argumentativ zu unter-
mauern, weil »Argumente [...] die Schönheit seiner Sätze verdür-
ben« (zit. nach: Manfred Frank, Wittgensteins Gang in die Dichtung, 
in: Manfred Frank/Gianfranco Soldati., Wittgenstein. Literat und 
Philosoph, Pfullingen 1989, S. 7 – 73, S. 42).  

8 Den ersten Entwurf der Philosophischen Untersuchungen I sieht 
Georg Henrik von Wright in der 1936 von Wittgenstein begonnenen 
deutschen Umarbeitung seines Braunen Buches gegeben (vgl. Georg 
Henrik von Wright, Die Entstehung und Gestaltung der ›Philoso-
phischen Untersuchungen‹, in: Ders., Wittgenstein, Frankfurt am 
Main 1986, S. 117 – 143, S. 117). 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANMERKUNGEN

93

9 Ludwig Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen, in: WA Bd. 8, S. 
445 – 573, S. 483. 

10 Ähnliches scheint Chris Bezzel zu meinen, wenn er schreibt: »An 
Wittgensteins Denk- und Schreibstil selber liegt es, dass er – wie 
kaum ein anderer Philosoph – trotz der großen Entwicklung seines 
Denkens [...] quer gelesen werden kann.« (Chris Bezzel, »Philosophie
dürfte man eigentlich nur dichten.« Über Ludwig Wittgenstein, in: 
Richard Faber/Barbara Naumann [Hg], Literarische Philosophie – 
Philosophische Literatur, Würzburg 1999, S. 153 – 168, S. 154). 

Der Tractatus  a ls  l i terar isches Werk 

1 Ludwig Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, in: WA Bd. 1, 
S. 7 – 85, S. 9. 

2 Abgesehen von einem Wörterbuch für Grundschulen, das er wäh-
rend seiner Zeit als Lehrer zusammenstellen und 1926 publizieren 
konnte, hat Wittgenstein nach dem Tractatus zu Lebzeiten kein wei-
teres Buch mehr veröffentlicht; und abgesehen von den Bemerkun-
gen über logische Form von 1929 noch nicht einmal einen weiteren 
Aufsatz.

3 Oder zumindest auf eine ähnliche Äußerung, die ihm Wittgenstein 
wohl im Begleitbrief zu dem noch ohne Vorwort übersandten Trac-
tatus-Text geschrieben hatte (vgl. Ray Monk, Wittgenstein. Das 
Handwerk des Genies, Stuttgart 2000, S. 192). 

4 Frege an Wittgenstein am 16.9.1919, zit. nach: Monk, Wittgenstein, 
S. 192.

5 Briefe an Russell vom 19.8.1919 sowie 6.10.1919, in: Wittgenstein, 
Briefwechsel, S. 88 u. 93. 

6 Vgl. Brian McGuinness, Wittgensteins frühe Jahre, Frankfurt am 
Main 1988, S. 411 u. 443, sowie Monk, Wittgenstein, S. 195, und ins-
besondere Georg Henrik von Wright, Die Entstehung des ›Tracta-
tus‹, in: Ders., Wittgenstein, S. 77-116. Beide Verlage sind für Witt-
genstein wohl mehr als Verlage von Kraus und Weininger interes-
sant, als philosophisch oder gar logisch die erste Adresse. Das ›geis-
tige Ambiente‹ spielt bei dieser Suche nach einer verlegerischen 
Heimat für seinen Tractatus eine wichtige Rolle. Erst als Wittgen-
stein nach einigen Enttäuschungen die Publikationsarbeit an Russell 
weitergereicht hatte, wurde diese Frage pragmatischer gehandhabt.  

7 Brief an Ficker von Mitte Oktober 1919, in: Wittgenstein, Briefwech-
sel, S. 95. 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

94

8 Wittgenstein, Tractatus, S. 10. Dies scheint mir keineswegs, wie Die-
ter Mersch meint, »jugendliche Übertreibung« (Dieter Mersch [Hg], 
Gespräche über Wittgenstein, Wien 1991, S. 12) zu sein. Vielmehr 
kommt hier Wittgensteins Grundauffassung von der Aufgabe der 
Philosophie als einmaliger Grenzziehung zwischen dem Sagbaren 
und dem Unsagbaren – wie es im Folgenden noch näher erläutert 
werden wird – zum Ausdruck: Der Tractatus, so Wittgensteins 
Meinung in dieser frühen Phase seiner Philosophie, zieht diese 
Grenze ein für allemal. Und also sind die philosophischen Probleme 
insgesamt mit dem philosophischen Problem gelöst. 

9 Auch die Treffen mit Russell und Keynes sowie erste Kontakte mit 
Schlick ändern an dieser Tatsache nichts. Die Volksschullehrerzeit 
ist für die philosophische Entwicklung Wittgensteins verloren (vgl. 
Kienzler, Wittgensteins Wende, S. 13). Diese grundsätzliche Abkehr 
kann meiner Meinung nach auch nicht mehr mit der Bemerkung 
Brian McGuinness‹ ausreichend erklärt werden, dass es »ganz na-
türlich« sei, »dass für ihn [Wittgenstein, FG] nach den Anstrengun-
gen des Krieges eine Kehre, eine Zeit der Ruhe notwendig war« 
(Mersch, Gespräche über Wittgenstein, S. 90). Sicher ist diese bio-
graphische Sicht nicht unwichtig; allerdings darf er den Blick auf 
die innerphilosophische Notwendigkeit dieser Pause dabei nicht 
verstellen.

10 Ein grundlegender Unterschied zu Wittgensteins späterer philoso-
phischer Praxis (s.u.). 

11 Gegenüber Drury betont Wittgenstein noch Jahre später, welche 
Bedeutung es für sein Leben gehabt habe, zu erkennen, dass es et-
was gab, für das er tatsächlich besonders begabt sei (vgl. Maurice 
O´Connor Drury, Bemerkungen zu einigen Gesprächen mit Witt-
genstein, in: Rush Rhees [Hg], Ludwig Wittgenstein. Porträts und 
Gespräche, Frankfurt am Main 1987, S. 117 – 142, S. 117). Die Unbe-
dingtheit, mit welcher er sich dieser Aufgabe nun widmet, ist für 
Monk ein weiterer Hinweis auf den Geniegedanken, der seiner 
Interpretation nach für Wittgenstein in diesen frühen Jahren eine 
existenzielle Bedeutung hatte (vgl. Monk, Wittgenstein, S. 47). Die 
Verpflichtung zum Genie, die Monk bei Wittgenstein zu erkennen 
meint, folgt seiner Meinung nach insbesondere aus Wittgensteins 
Weininger-Lektüre. Dessen in Geschlecht und Charakter entwickel-
ter Theorie zufolge ist es die Lebensaufgabe des Mannes, seinen 
Genius zu finden. Monk sieht bei Weininger die Alternative Genie 
oder Tod gesetzt. Die Wittgenstein in den Jahren vor 1912 immer 
wieder hart bedrängenden Selbstmordgedanken führt er auf die 
Verinnerlichung dieses Weininger-Ideals zurück. Und tatsächlich 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANMERKUNGEN

95

wird Wittgenstein erst ruhiger, nachdem Russell ihm auf die Lektü-
re seiner ersten schriftlichen Arbeit hin Genialität bestätigt hatte 
(vgl. Monk, Wittgenstein, S. 42, sowie Georg Henrik von Wright, 
Eine biographische Skizze, in: Ders., Wittgenstein, S. 23 – 44, S. 26). 
Darauf, dass die Parallele nicht ganz so bruchlos gedacht werden 
kann, hat Wilhelm Vossenkuhl hingewiesen (vgl. Wilhelm Vossen-
kuhl, Ludwig Wittgenstein, München 2003, S. 29). Auch die später 
immer wiederkehrenden Selbstmordgedanken sind aus Monks Per-
spektive nicht wirklich zu erklären. Doch wirft seine Interpretation 
ein durchaus interessantes Licht auf die auch psychische Verfasst-
heit des dem Wiener Fin de Siècle entstammenden jungen Wittgen-
stein. Diese geistige Heimat, die Allan Janik und Stephen Toulmin 
zum Ausgangspunkt ihres Buches Wittgensteins Wien, Mün-
chen/Wien 1984 (Originalausgabe: New York 1973) wird, spielt im 
Folgenden eine grundlegende, wenn auch nicht an allen Stellen ex-
plizierte Rolle. Kein philosophisches Werk kann völlig gelöst von 
den historischen Umständen, vom mentalen Rahmen, in welchem 
sich der Philosoph bewegt und durch welche er geprägt ist, adäquat 
untersucht werden.  

12 Vgl. Vossenkuhl, Ludwig Wittgenstein, S. 84. 
13 Monk, Wittgenstein, S. 49. Ad-hoc-Bedingung insofern, als die Ty-

pen Bestandteile der Realität sind, Russell somit gezwungen ist, mit 
ihnen kontingente Grundbestandteile seiner Theorie anzunehmen. 

14 Zit. nach: Monk, Wittgenstein, S. 49. 
15 Wittgenstein entwarf den Plan für ein philosophisches Buch, mit 

dem er 1911 Frege in Jena besuchte. Dieser kritisierte den Entwurf 
zwar derart, dass Wittgenstein ihn im Anschluss wohl vernichtete – 
jedenfalls ist nichts mehr von ihm erhalten; dennoch empfahl Frege 
Wittgenstein, bei Russell zu studieren und gab so den Anstoß zu 
einer folgenreichen Begegnung: Russell scheint auf einen solchen 
Schüler – trotz aller anfänglichen Schwierigkeiten – gewartet zu ha-
ben; »Als Wittgenstein einen Mentor brauchte, benötigte Russell 
einen Protégé« (Monk, Wittgenstein, S. 52). 

16 Heinrich Watzka spricht im Anschluss an Dieter Mersch von Rus-
sells Paradox als der »eigentliche[n] philosophische[n] Initialzün-
dung des jungen Wittgenstein« (Heinrich Watzka, Sagen und Zei-
gen: die Verschränkung von Metaphysik und Sprachkritik beim 
frühen und beim späten Wittgenstein, Stuttgart 2000, S. 19). Dass 
die Logik das Tor ist, durch das Wittgenstein in die Philosophie ein-
tritt, wie von Wright meint, dafür spricht, dass die ältesten Teile des 
Tractatus tatsächlich diejenigen sind, die direkt die Probleme der 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

96

Logik behandeln (vgl. von Wright, Eine biographische Skizze, S. 26 
u. 29). 

17 Vgl. Monk, Wittgenstein, S. 49. 
18 Brief an Russell vom Januar 1913, in: Wittgenstein, Briefwechsel, S. 

25.
19 Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 26, 4.0031. Die einfache Hinwen-

dung zur Sprache allein wäre schon in der Entstehungszeit des 
Tractatus nicht mehr etwas grundlegend Neues gewesen. Philoso-
phische Sprachkritik hatte es gerade im Wien dieser Zeit auch vor 
Wittgenstein gegeben. Nicht umsonst betont dieser, dass seine 
Arbeit sich trotz des gleichen Labels von derjenigen beispielsweise 
Mauthners unterscheide. 

20 Wittgenstein, Tractatus, S. 11, 1. 
21 Übergangsweise ist dann Philosophical Logic im Gespräch. Erst in 

der Diskussion um den Titel anlässlich der englischen Publikation 
bei Ogden 1922 entscheidet sich Wittgenstein für den von Moore 
vorgeschlagenen, an Spinoza angelehnten lateinischen Titel Tracta-
tus logico-philosophicus (vgl. von Wright, Die Entstehung des 
›Tractatus‹, S. 104).  

22 Im Gespräch mit Friedrich Waismann bezeichnet Wittgenstein 1931 
seinen Duktus im Tractatus rückblickend als dogmatisch (vgl. Lud-
wig Wittgenstein, Wittgenstein und der Wiener Kreis, WA Bd. 3, S. 
182).

23 ‚Welt‹ und ›Wirklichkeit‹ verwendet Wittgenstein weitgehend syn-
onym. Und wird gerade an diesem Paar die durchaus problemati-
sche Begriffsverwendung im Tractatus besonders deutlich: an eini-
gen Stellen nämlich markiert Wittgenstein mit den beiden Begriffen 
Unterschiedliches, weicht er von ihrer Normalverwendung ab, ohne 
dabei jedoch einen neuen, dauerhaften Wortgebrauch zu etablieren. 
So behauptet beispielsweise Satz 2.04 »Die Gesamtheit der be-
stehenden Sachverhalte ist die Welt«, während Satz 2.06 »Das Be-
stehen und Nichtbestehen von Sachverhalten« als »die Wirklich-
keit« proklamiert. Man ist schon geneigt, hierin einen systemati-
schen Unterschied zu erblicken, als einem diese vermeintliche Er-
kenntnis durch Satz 2.063 »Die gesamte Wirklichkeit ist die Welt« 
wieder zunichte gemacht wird. 

24 Wittgenstein, Tractatus, S. 11. 
25 Wie ›Welt‹ und ›Wirklichkeit‹, so sind auch ›Sachverhalt‹, ›der Fall 

sein‹ und ›Tatsache‹ im Tractatus weitgehend in eins zu lesen. Die 
an manchen Stellen aufgemachten Unterschiede werden nicht sys-
tematisch. In der Folge sollen sie begrifflich nicht berücksichtigt 
werden.

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANMERKUNGEN

97

26 Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 14, 2.0272. 
27 Wittgenstein, Tractatus, S. 11, 1.13. 
28 Wittgenstein, Tractatus, S. 14, 2.03. 
29 Wittgenstein, Tractatus, S. 16, 2.18.  
30 »Die Erforschung der Logik bedeutet die Erforschung aller Gesetz-

mäßigkeit. Und außerhalb der Logik ist alles Zufall«, schreibt Witt-
genstein auf S. 78, in Satz 6.3 des Tractatus. Damit aber ist die Logik 
ausschließlich als der Bereich des Gesetzmäßigen, nicht Überra-
schenden definiert. Nicht nur ist alles außerhalb ihrer Zufall; es gibt 
diesen vielmehr nur außerhalb und also nicht in der Logik.  

31 Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 12, 2.0123, sowie S. 81, 6.37. 
32 Wittgenstein, Tractatus, S. 12, 2.0141. Form ist somit die Möglichkeit 

einer Struktur. Da diese Möglichkeit an den Gegenständen hängt, 
hat man mit diesen auch die Struktur der Wirklichkeit gegeben (vgl. 
Stefan Majetschak, Ludwig Wittgensteins Denkweg, München 2000, 
S. 43/44).

33 Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 12, 2.0124. Wie jedes illustrierende 
Beispiel hinkt auch das Bild des Puzzles. Hat das Puzzle-Teil letzt-
lich nur einen ihm möglichen Platz innerhalb des Spiels, so ist Witt-
gensteins Gegenstand vielfältiger zu denken. Die bestehende Welt 
kann sich in unterschiedlichsten Kombinationen der Dinge zusam-
mensetzen. Was das Beispiel aber zu zeigen vermag, ist die Idee der 
Gleichursprünglichkeit der Dinge und der ihnen möglichen Sach-
verhalte.

 Darüber hinaus aber wurde die Frage, was Wittgenstein mit 
›Gegenstand‹ in seinem Tractatus meint, bereits ausgiebig disku-
tiert, ohne jedoch eine eindeutige, allgemein akzeptierte Lösung er-
bracht zu haben. Hacker meint, dass das Wesen der Gegenstände im 
Tractatus durchgehend dunkel bleibe (vgl. P.M.S. Hacker, Einsicht 
und Täuschung. Wittgenstein über Philosophie und die Metaphysik 
der Erfahrung, Frankfurt am Main 1978, S. 67). Und tatsächlich ist 
das Problem, dass wir von Gegenständen theorieintern sprechen 
müssen, ohne aber einen nennen zu können (vgl. Majetschak, Witt-
gensteins Denkweg, S. 85). Trotzdem will sie insbesondere Norman 
Malcolm im atomistisch-realen Sinne verstanden wissen. Die Form 
der Welt, das mache der Tractatus deutlich, sei unabhängig von 
Sprache und Denken (vgl. Norman Malcolm, Sprache und Gegen-
stände [1986], in: Schulte, Texte zum Tractatus, S. 136-155). Explizit 
wendet er sich gegen Hidé Ishiguro, welche die Gegenstände als 
vom Gebrauch der Namen in der Sprache abhängig versteht (vgl. 
Hidé Ishiguro, Namen. Gebrauch und Bezugnahme [1969], in: 
Schulte, Texte zum Tractatus, S. 96-135). Die Gebrauchstheorie der 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

98

Bedeutung aus den Philosophischen Untersuchungen dürfe nicht 
gegen die Benennungstheorie des Tractatus ausgespielt werden. 
Eine Art Zwischenposition versuchen Merrill B. und Jaakko Hintik-
ka zu beziehen. Unter Rückgriff auf Wittgensteins Tagebuchnotiz 
vom 6.5.1915 wollen sie Gegenstände als Punkte im Gesichtsfeld 
verstanden wissen. Insofern geht es nicht um ontologische Einfach-
heit, sondern um eine zur Sprecherperspektive relationale Einfach-
heit, die gleichwohl nicht rein konstruiert ist (vgl. Merrill B. Hintik-
ka/Jaakko Hintikka, Untersuchungen zu Wittgenstein, Frankfurt 
am Main 1990, Kapitel 3). Ohne die Diskussion an dieser Stelle an-
gemessen weiter verfolgen zu können, wird im Folgenden insbe-
sondere letztere Ansicht zum ›Gegenstandsproblem‹ im Tractatus 
als Hintergrund der Überlegungen dienen. Mit ihr scheint es mir 
möglich, die These von der Gleichursprünglichkeit von Dingen und 
Sachverhalten in der prinzipiellen Sprecherrelativität zu verankern. 

34 Die bereits angedeutete Problematik der Wittgensteinschen Be-
griffsverwendung wird an dieser Stelle einmal mehr deutlich. Fre-
ges Kritik am Tractatus  (vgl. Monk, Wittgenstein, S. 181) scheint 
nicht ganz unberechtigt gewesen zu sein. Liest man aber, wie vor-
geschlagen, ›Tatsache‹, ›der Fall sein‹ und ›Sachverhalt‹ als syn-
onyme Begriffe, so geht die Unterscheidung von positiver und ne-
gativer Tatsache in eine Unterscheidung zwischen aktuell und 
potenziell über. Diese ist zeitlich gebunden und nicht Eigenschaft 
der Sachverhalte selbst. 

35 Wittgenstein, Tractatus, S. 13, 2.021. Der Begriff ›Substanz‹ ist eines 
unter vielen Beispielen für Wittgensteins Vorgehensweise, etablierte 
Begriffe zu nehmen, um sie dann auf eine Weise in sein Denken ein-
zubinden, welche ihnen letztlich einen grundlegend neuen Charak-
ter verleiht. Dass es auf diese Weise auch immer wieder zu Missver-
ständnissen kommt, ist ein sich bis zur Spätphilosophie durchhal-
tendes Problem. Weitere, auch im Rahmen dieser Arbeit immer 
wieder problematische Begriffe sind u.a. der Begriff des Mystischen, 
des Ab-Soluten oder der Tiefe.   

36 Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 13, 2.024. 
37 Wittgenstein, Tractatus, S. 14, 2.1. Chris Bezzel sieht diesen Satz 

ähnlich grundsätzlich, wie das im Folgenden der Fall sein soll: Er 
bestimme den Menschen als Wesen in einem semiotischen Univer-
sum (vgl. Chris Bezzel, Bild, Satz, Text. Wittgenstein und die [neue] 
Philosophie, in: Schmidt-Dengler u.a. [Hg], Wittgenstein Und. Phi-
losophie – Literatur, S. 69 – 87). 

38 Wie problematisch die Kategorie der Ähnlichkeit ist, hat nicht zu-
letzt Nelson Goodman noch einmal deutlich gemacht (vgl. hierzu 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANMERKUNGEN

99

Nelson Goodman, Sprachen der Kunst, Frankfurt am Main 1998, S.
15ff).

39 Wittgenstein, Tractatus, S. 15, 2.12. Allan Janik und Stephen Toul-
min weisen darauf hin, dass die Gleichsetzung von ›Bild‹ und ›Mo-
dell‹ aus Sicht der Hertzschen Mechanik zu verstehen ist, mit der 
sich Wittgenstein vor und in seinen ersten Studienjahren auseinan-
dergesetzt hat. Über das Modell hatte Hertz in »Die Prinzipien der 
Mechanik« versucht, die Mechanik von innen her zu begrenzen. Ge-
rade weil es gestatte, die Mechanik als Ganzes zu überblicken, zeige 
es auch deren Grenzen. Als Modell verstanden lässt sich nun auch 
der Kern der Wittgensteinschen Bildtheorie sehr viel besser begrei-
fen: Es geht um Darstellungen, nicht um Vorstellungen (Ja-
nik/Toulmin, Wittgensteins Wien, S. 247). Damit ist aber auch klar, 
dass jedes Bild eine abgeschlossene Welt für sich präsentiert. Was 
diese allerdings mit der Wirklichkeit gemein haben muss, ist das 
Gesetz ihres Aufbaus, ihre Struktur. So aber kann in keiner mögli-
chen Welt etwas Neues ausgesagt werden; im logischen Raum gibt 
es keine Überraschungen. Damit sind alle möglichen Welten in-
haltsgleich und lediglich anders konfiguriert (vgl. Sebastian Lalla, 
Solipsismus bei Ludwig Wittgenstein. Eine Studie zum Früh- und 
Spätwerk, Frankfurt am Main u.a. 2003, S. 61). 

40 Wittgenstein, Tractatus, S. 15, 2.13. 
41 Ludwig Wittgenstein, Tagebücher 1914-1916, in: WA Bd. 1, S. 87 – 

187, S. 94/95, Eintrag vom 29.9.14. 
42 Wittgenstein, Tractatus, S. 15, 2.151. 
43 Wittgenstein, Tractatus, S. 16, 2.18. In diesem Sinne meint Stefan 

Majetschak, dass sich zur Abbildung das Differenzierungspotenzial 
von Bild und Abgebildetem entsprechen muss. Mit der Schrift kön-
nen mithin vielleicht nicht alle Eigenschaften, wohl aber alle logi-
schen Eigenschaften dargestellt werden (vgl. Majetschak, Wittgen-
steins Denkweg, S. 59, sowie Wittgenstein, Tractatus, S. 58, 5.475).  

44 Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 15, 2.141. 
45 Diese Besonderheit im Vergleich mit anderen Bildtheorien hebt 

auch Majetschak hervor: Es steht nicht fest, dass die Landkarte ein 
Bild der Landschaft ist. Auf der Basis der Strukturidentität kann 
ebenso gut die Landschaft als Abbildung der Landkarte verstanden 
werden (vgl. Majetschak, Wittgensteins Denkweg, S. 47, sowie 
Wittgenstein, Tagebücher 1914-1916, Eintrag vom 6.10.14, S. 97). 

46 Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 14, 2.1.  
47 Vgl. Majetschak, Wittgensteins Denkweg, S. 51.  
48 Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 13, 2.0211/2.0212. 
49 Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 13, 2.0212. 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

100

50 Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 13, 2.0211. 
51 Wie dieser Vergleich vonstatten gehen soll, stellt für Wittgenstein 

im Rahmen des Tractatus noch kein Problem dar. Die Kriteriendis-
kussion der Philosophischen Untersuchungen ist noch nicht in 
Sicht. 

52 Wittgenstein, Tractatus, S. 16, 2.173. 
53 ‚Denken‹ meint somit ›sich distanzieren‹ bzw. mediatisieren.  
54 Wittgenstein, Tractatus, S. 17, 3. 
55 »Im Satz drückt sich der Gedanke sinnlich wahrnehmbar aus« 

(Wittgenstein, Tractatus, S. 17, 3.1). 
56 »Das Satzzeichen ist eine Tatsache« (Wittgenstein, Tractatus, S. 18, 

3.14).
57 Wittgenstein, Tractatus, S. 29, 4.031. 
58 Wittgenstein, Tractatus, S. 19, 3.22. 
59 Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 16, 2.221, wo er die Identität von 

Struktur und Sinn für das Bild behauptet, sowie S. 20, 3.251. 
60 Wittgenstein, Tractatus, S. 20, 3.3. 
61 Dieser Rückgang auf Elementarsätze ist für die Sprachphilosophie 

des Tractatus entscheidend. Erst auf ihrer Basis lässt sich Logik mit 
dem Kalkül der Wahrheitsoperationen gleichsetzen. Die atomisti-
sche Idee, dass die Welt und also auch die Sprache in logisch unab-
hängige Tatsachen zerfällt, steht allerdings in Konkurrenz zum 
unterschwelligen Holismus, von welchem der zweite wichtige 
Denkstrang des Werkes ausgeht: die Theorie der logischen Abbil-
dung. Diese latente Spannung wird in der Zeit der Wende von 
Wittgensteins Denken an die Oberfläche gelangen und die wesentli-
chen Brüche mit der Philosophie des Tractatus fundieren.  

62 Wittgenstein, Tractatus, S. 26, 4.002. 
63 »Die Sprache verkleidet den Gedanken. Und zwar so, dass man 

nach der äußeren Form des Kleides nicht auf die Form des bekleide-
ten Gedankens schließen kann« (Wittgenstein, Tractatus, S. 26, 
4.002).

64 Dass dieses Problem keines der Praxis, sondern eines der reflektie-
rend-theoretischen Bezugnahme auf Sprache ist, ist im Tractatus 
deutlich. Die Umgangssprache ist nicht per se problematisch: »Alle 
Sätze unserer Umgangssprache sind tatsächlich, so wie sie sind, lo-
gisch vollkommen geordnet« (Wittgenstein, Tractatus, S. 66, 5.5563). 
Vgl. hierzu auch Allan Janik, Assembling Reminder: Studies in the 
Genesis of Wittgenstein‹s Concept of Philosophy, Stockholm 2006, 
142f.

65 Wittgenstein, Tractatus, S. 26, 4.003.  

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANMERKUNGEN

101

66 »Alle Philosophie ist ›Sprachkritik‹. (Allerdings nicht im Sinne 
Mauthners).« Wittgenstein, Tractatus, S. 26, 4.0031.  

67 Wittgenstein, Tractatus, S. 22, 3.325. 
68 Wittgenstein, Tractatus, S. 22, 3.32. 
69 Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 20, 3.31. 
70 Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 22, 3.323. 
71 Wittgenstein, Tractatus, S. 23, 3.33. 
72 Wittgenstein, Tractatus, S. 23, 3.331. 
73 Wittgenstein, Tractatus, S. 23, 3.332. 
74 Er stellt mithin nicht die ganze Welt auf einmal dar, aber er reicht 

an alle Bereiche von Wirklichkeit heran, kann mit jeder Tatsache 
strukturidentisch sein, sie abbilden.  

75 Wittgenstein, Tractatus, S. 33, 4.12. 
76 Wittgenstein, Tractatus, S. 33, 4.121. 
77 Wittgenstein, Tractatus, S. 33, 4.121. Wittgenstein nimmt hier das 

›Aufweisen‹ aus seiner Bemerkung über das Bild und dessen abbil-
dende Beziehung von S. 16, 2.172 wörtlich wieder auf. 

78 Vgl. Ludwig Wittgenstein, Aufzeichnungen über Logik, in: WA Bd. 
1, S. 188 – 208, S. 193. 

79 Wittgenstein, Tagebücher 1914-1916, Eintrag vom 30.10.14, S. 110, 
vgl. zudem Wittgenstein, Tractatus, S.59, 5.512. 

80 Wittgenstein, Tractatus, S. 29, 4.0312. 
81 Vgl. zu dieser Frage: Brian McGuinness, Der Grundgedanke des 

›Tractatus‹, in: Schulte, Texte zum Tractatus, S. 32-48. 
82 Wittgenstein, Aufzeichnungen über Logik, S. 190. 
83 Majetschak betont die Unterscheidung von Satz als Urteil und Satz-

zeichen, d.h. »der ›proposition as a fact‹ im Sinne eines geglieder-
ten, raumzeitlichen Zeichengebildes« (Majetschak, Wittgensteins 
Denkweg, S. 40). Wittgenstein selbst bestimmt das Zeichen, wie 
schon erwähnt, als das »sinnlich Wahrnehmbare am Symbol« (vgl. 
Wittgenstein, Tractatus, S. 22, 3.32). Symbol/Symbolismus sind da-
bei als Bezeichnung insbesondere für die logische Schreibweise zu 
verstehen und nicht in den Zusammenhang mit ausgefeilteren 
Symboltheorien zu bringen. 

84 Wittgenstein, Tractatus, S. 23, 3.333. 
85 Vgl. Wilhelm Vossenkuhl, Sagen und Zeigen. Wittgensteins ›Haupt-

problem‹, in: Ders., Klassiker auslegen, S. 35-63, S. 43. Hier wird 
aber bereits klar, wie sehr Wittgensteins Entdeckung des Zeigens 
sich aus Fragen der Logik ergibt: Der Rückgang auf das sinnlich 
wahrnehmbare Zeichen zeigt die logische Form nur im voll analy-
sierten Satz, also dort, wo das Zeichen eben auch logisches Symbol 
ist. Der Wahrnehmung muss die logische Analyse vorangehen, da-

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

102

mit sich die logische Form tatsächlich zeigen kann (vgl. Majetschak, 
Wittgensteins Denkweg,  S. 72ff). Diese grundlegende Differenz zur 
Spätphilosophie ist zugleich der erste Schritt auf diese zu, wie im 
Folgenden noch entwickelt werden soll. Wittgenstein gelangt über 
die Logik zur Unterscheidung von Sagen und Zeigen und zum 
Prinzip der Nichtreflexivität. Gerade dieses aber wird letztlich auch 
der Grund seiner Sprachspielkonzeption der späten Phase sein 
(s.u.).

86 »Was gezeigt werden kann, kann nicht gesagt werden« (Wittgen-
stein, Tractatus, S. 34, 4.1212). 

87 Diese Annahme ist nach Hintikka/Hintikka Grundlage der Vorstel-
lung von der Sprache als universelles Medium (vgl. Hintik-
ka/Hintikka, Untersuchungen zu Wittgenstein, S. 15). 

88 Wittgenstein, Tractatus, S. 43, 4.463. 
89 Wittgenstein, Tractatus, S. 44, 4.464. 
90 Wittgenstein meint damit gezeigt zu haben, dass Sätze der Logik 

ganz generell sinnlos sind, weil sie sagen, was sich bereits zeigt. So 
sagen sie aus Sicht des Sagens »alle dasselbe, nämlich nichts« (Witt-
genstein, Tractatus, S. 54, 5.43). Die Entdeckung, dass logische Sätze 
sinnlos sind, hebt Ramsey als Verdienst des Tractatus hervor (vgl. 
Frank Ramsey, Rezension des ›Tractatus‹ [1923], in: Schulte, Texte 
zum Tractatus, S. 11-31, S. 20). 

91 Brief an Russell vom 19.8.1919, in: Wittgenstein, Briefwechsel, S. 88. 
Diesen grundsätzlichen Charakter übergeht die somit häufig und zu 
Recht kritisierte logische-positivistische Lesart. Wie sehr sich die 
später als Wiener Kreis bekannte Philosophengruppe um Moritz 
Schlick auch in der Person Wittgensteins selbst getäuscht haben 
sollte, wird gleich bei den ersten Treffen, an denen der Tractatus-
Autor 1927 selbst teilnimmt, deutlich.  

92 Vgl. Felix Gmür, Ästhetik bei Wittgenstein. Über Sagen und Zeigen, 
Freiburg/München 2000, S. 30. Das ›Zeigen‹ ist somit nicht als stilis-
tische Spielerei Wittgensteins zu marginalisieren. 

93 Die folgende Unterscheidung der verschiedenen Modi des Zeigens 
übernimmt weitgehend diejenige Gmürs in: Ästhetik bei Wittgen-
stein, S. 32f. 

94 Wittgenstein, Tractatus, S. 43, 4.461. 
95 Wittgenstein, Tractatus, S. 43, 4.461. Vgl. auch Wittgenstein, Tage-

bücher 1914-1916, Eintrag vom 29.10.14, S. 109. 
96 »Die Logik ist transzendental« (Wittgenstein, Tractatus, S. 76, 6.13). 
97 Wittgenstein, Tractatus, S. 37, 4.12721. 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANMERKUNGEN

103

98 Dass ›das Mystische‹ bei Wittgenstein nicht die konkrete Erfah-
rung der Gegenwart Gottes bedeutet, als was es traditionellerwei-
se die christliche Theologie versteht, betont Gmür. Im Tractatus 
wird ›das Mystische‹ vielmehr aus Sicht der Logik betrachtet, er-
hält »von daher [...] eine negative Konnotation« (Gmür, Ästhetik 
bei Wittgenstein, S. 45). Wittgenstein ist mithin kein religiöser 
Mystiker, er ist ein Zeigemystiker im Sinne Burghardt Schmidts 
(vgl. Burghardt Schmidt, Wittgensteins Zeigemystik, in: Wendelin 
Schmidt-Dengler u.a. [Hg], Wittgenstein Und. Philosophie – Lite-
ratur, Wien 1990, S. 57 – 67, S. 61). Dass er in diesem modifizie-
renden Anschluss an die Mystikdiskussion von sehr nah an Rus-
sells Ideen kommt, meint Brian McGuinnnes in: Die Mystik des 
›Tractatus‹, in: Schulte, Texte zum Tractatus, S. 165-191. Russells 
vier Merkmale des Mystischen – das unmittelbare Gefühl zur Lö-
sung der Lebensprobleme, der Glaube an die Einheit der Welt, die 
Abwesenheit von Zeit und das Ausbleiben von Werten in der 
Welt – kehren bei Wittgenstein jedenfalls wieder. 

99 Die begriffliche Trennung von ›Welt‹/‹Wirklichkeit‹ und ›Realität‹ 
soll hier und im Folgenden deutlich machen, dass sich letztere 
eben nicht im Sagbaren erschöpft; es gibt Unaussprechliches und 
gleichwohl Reales jenseits des Tatsachenraumes. Der Rede vom 
Unaussprechlichen liegt die Erfahrung zugrunde, dass es mit den 
Tatsachen der Welt noch nicht getan ist (vgl. Majetschak, Wittgen-
steins Denkweg, S. 117).  

100 Dieter Mersch macht gleich zu Beginn seiner Studie »Was sich 
zeigt« auf den Charakter des Sich-Zeigens als ein sich notwendig 
Entziehendes aufmerksam. Eine ganz besondere Bedeutung der 
Darstellung, der Form jeder sich mit dem Unaussprechlichen be-
schäftigenden Abhandlung ist die Folge. »Denn wäre der Über-
gang sagbar, hielte sich die Passage zu ihren beiden Seiten im 
Kreis der Zeichen und ihrer Bedeutungen auf, wäre sie durch den 
prädikativen Satz beschreibbar und folglich« in Bezug auf das, 
was sich zeigt, »auch ohne Belang«. (Dieter Mersch, Was sich 
zeigt. Materialität, Präsenz, Ereignis, München 2002, S. 9.) Hier 
liegt der Grund für Wittgensteins Bemühen um eine literarische 
bzw. poetische Philosophie. Dass ein solches Bemühen enorme 
Anstrengungen in Bezug auf die Formulierungen, die Komposi-
tion des gesamten Textes und gerade hierdurch extreme Schwie-
rigkeiten in der Reflexion mit sich bringt, dafür ist Wittgensteins 
Ringen um seine Texte das beste Beispiel.  

101 Wittgenstein, Tractatus, S. 85, 6.522. 
102 Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 85, 6.52. 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

104

103 Das ist es, was Wittgenstein eine Grenze von innen her ziehen 
nennt (vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 9, sowie Brief an Ficker von 
Oktober oder November 1919, in: Wittgenstein, Briefwechsel, S. 
96).

104 Das betont Gmür, Ästhetik bei Wittgenstein, S. 34. 
105 In dieser Perspektive wird deutlich, welche Sonderstellung das 

Sich-Zeigen des Sinns eines Satzes bzw. der logischen Form über-
haupt bei Wittgenstein einnimmt. Obwohl es als ein Sich-Zeigen 
markiert ist, gehört es doch ebenso gut zum Bereich des Sagens. Es 
ist dessen Ende wie es der Anfang des Mystischen ist. Zwar kann 
man es nicht mehr sinnvoll aussagen, aber unsinnig im Sinne 
metaphysischer Sätze sind Sätze der Logik nicht. 

106 Diese Rückseite, dieses nichtkodierte und nichtkodierbare Andere 
erscheint somit zunächst nur auf der Ebene einer Negativität, zeigt 
sich als der nichtsignifizierbare »‚Grund‹ (arché) der Signifikati-
on« (Mersch, Was sich zeigt, S. 19). So wird das Schweigen als das 
Andere des Sagens, das Sagbarkeit erst ermöglicht, deutlich, das 
Mystische aber zur Bezeichnung des Ortes, an dem sich die in-
nerweltlichen Perspektivzwänge auflösen, »das Modusproblem 
überschritten wird« (Mersch, Was sich zeigt, S. 250).  

107 Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 83, 6.41. 
108 Das Ab-Solute ist bei Wittgenstein ausschließlich als Gegenpart 

zum relativen Sosein der Wirklichkeit, also von diesem her ex ne-
gativo zu denken. Dass dieses Ab-Solute nicht mit dem aus der re-
ligiös-mystischen Tradition stammenden Absoluten gleichzuset-
zen ist, soll durch die modifizierte Schreibweise markiert werden. 

109  Im Vortrag über Ethik beschreibt Wittgenstein diejenigen mysti-
schen Erfahrungen, die er selber schon hatte: Staunen über die 
Welt, Gefühl absoluter Sicherheit und Gefühl der Schuld (vgl. 
Ludwig Wittgenstein, Vortrag über Ethik, in: Ders., Vortrag über 
Ethik und andere kleine Schriften, hg. v. J. Schulte, Frankfurt am 
Main 1991, S. 9 – 19, S. 14 u. 16).  

110  Vgl. Wittgenstein, Tagebücher 1914-1916, Eintrag vom 7.10.16, S. 
178. Wittgensteins Kontemplationsvorstellungen zeigen ihr Scho-
penhauerianisches Erbe deutlich (vgl. Schopenhauers Reflektionen 
insbesondere in § 34 des dritten Buches von »Die Welt als Wille 
und Vorstellung«). 

111 Wittgenstein, Tagebücher 1914-1916, Eintrag vom 8.10.16, S. 179. 
»Die mystische Erfahrung ist die der schlechthinnigen Bedeut-
samkeit des Wahrgenommenen für den Wahrnehmenden«, meint 
Heinrich Watzka in: Sagen und Zeigen, S. 85. Diese ist in der aist-
hetischen Kontemplation jedes alltäglichen Gegenstandes möglich, 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANMERKUNGEN

105

sie ist also nicht mehr als die veränderte Rezeptions- und Erwar-
tungshaltung, welche das Gewöhnliche als bedeutsam erleben 
lässt. Eine in Bezug auf das Funktionieren bestimmter Kunstphä-
nomene wie der Readymades Duchamps‹ interessante Überle-
gung.

112 Günter Abel bezieht in seinem Aufsatz Logik und Ästhetik Witt-
gensteins Sagen und Zeigen nicht zufällig auf Nietzsche und des-
sen Unterscheidung zwischen der ›kleinen Vernunft des Geistes‹ 
und der großen ›Vernunft des Leibes‹. In letzterer sieht Abel das 
Organisationsprinzip, welches – im Anschluss an Goodman ge-
sprochen – die Rezeption größerer Zeichendichte erlaubt. Die fest-
stellende, scharf distingierende Ordnung der Welt durch die ›klei-
ne Vernunft des Geistes‹ lässt die Erfahrung des Fließens der Din-
ge nicht zu. Die ästhetische Erfahrung aber hat ihren Tiefensitz auf 
der Ebene der Leib-Organisation. Das ist der Gedanke, welcher 
Nietzsches Physio-Logie der Kunst motiviert (vgl. Günter Abel, 
Logik und Ästhetik, in: Nietzsche-Studien 16 [1987], S. 112-148, S. 
140): Weil es auch auf organischer Ebene bereits Organisation – 
und in diesem Sinne ›Logik‹ – gibt, ist Erfahrung jenseits der ›ver-
nünftigen‹ Ordnung von Welt möglich (vgl. Abel, Logik und Äs-
thetik, S. 136). Zugleich ist diese Erfahrung aber auch nur jenseits 
der ›vernünftigen‹ Ordnung von Welt möglich. Erst »eine begriff-
lich sinn-los gewordene Welt kann eine durch und durch ästheti-
sche Welt sein« (Abel, Logik und Ästhetik, S. 132).  

113 Auch Gmür behandelt das Ästhetische im vierten Unterpunkt sei-
nes zweiten Kapitels als »Grundkategorie des Mystischen«. Zu-
gleich scheinen sich bei ihm allerdings die Differenzierungen zwi-
schen der absoluten und der relativen Form des Ethischen wie des 
Ästhetischen zu vermischen. Das Ästhetische wird von ihm in 
diesem Abschnitt doch als das anerkannt Schöne behandelt, also 
als ein beurteilbarer Sachverhalt in der Welt. Das ist es aber gera-
de, wovon sich Wittgenstein absetzen will. Allerdings ist diese be-
griffliche Verwirrung in Wittgensteins Wortgebrauch begründet: 
»Etwas naiv« spricht er von Ethik und Ästhetik als dem Unaus-
sprechlichen. Diese sind aber als Reflexion auf das Unaussprechli-
che selbst durchaus sagbar (vgl. Schmidt, Wittgensteins Zeigemys-
tik, S. 61). Mit der Verwendung des Begriffs des Aisthetischen soll 
diese Differenz betont werden: Das Aisthetische ist gerade nichts, 
was sich der Form der Wirklichkeit, letztlich also der logischen 
Form fügt. Es ist als sich Entziehendes das schlechthin nicht Greif-
bare, das Ungeformte, im Unterschied zur Wahrnehmung der lo-
gischen Form (Dieter Mersch trifft eine ähnliche Unterscheidung, 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

106

wenn er seine Überlegungen als »auf die Wiedergewinnung der 
ur-sprünglichen Dimension des Ästhetischen im Sinne des Aisthe-
tischen« gerichtet beschreibt, vgl. Mersch, Was sich zeigt, S. 151). 
Hier deutet sich bereits eine Differenzierung des Sehens in ein sta-
tisches und ein dynamisches an, wie es weiter unten in Bezug auf 
die Spätphilosophie erläutert werden soll (vgl. Unterkapitel 2.4.2.2 
Aspektsehen und Aspektwechsel des Abschnitts zu Sprachspiel-
denken und Wahrnehmung).  

114 Wittgenstein, Tagebücher 1914-1916, Eintrag vom 7.10.16, S. 178. 
115 Das wird im Vortrag über Ethik noch deutlicher werden (vgl. 

Wittgenstein, Vortrag über Ethik, S. 11). Die scheinbare strukturel-
le Nähe zu klassischen, v.a. platonischen Überlegungen zum ›Gu-
ten, Wahren und Schönen‹ darf nicht zu einer Vermengung beider 
Ansätze führen. Wittgenstein unterscheidet sich von derlei Ansät-
zen insbesondere dadurch, dass bei ihm das Ab-solute eben nicht 
als ewige Idee, sondern als Kehrseite des Sagbaren gedacht ist. 
Trotzdem gilt, dass während Worte Fakten ausdrücken, ihre Be-
deutung somit ›natürlich‹, Ethik eben als ›übernatürlich‹ bezeich-
net werden muss (vgl. zur komplexen Frage der Ethik bei Witt-
genstein Emmanuel Halais, Wittgenstein et L’Énigme de L’Exis-
tence, Paris 2007).

116 Solche Aussagen sind metaphysische Sätze im Sinne der Defini-
tion von Wittgenstein, Tractatus, S. 85, 6.53. 

117 Aus dieser Negativität heraus sind dann aber auch Ästhetik und 
Ethik transzendental (vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 83, 6.421). 

118 Brief an Paul Engelmann vom 9.4.1917, in: Wittgenstein, Brief-
wechsel, S. 78. 

119 Allein das legitimiert die Gleichsetzung von Ethik und Ästhetik 
bei Wittgenstein. Der Grundgedanke des Absoluten muss jedoch 
ernst genommen werden. Man kann diese Gleichsetzung nicht in 
dem Sinne verstehen, dass das Ethische ›schön‹ zu sein habe. Das 
›Schöne‹ ist ein Moment innerhalb der Welt, kulturabhängig und 
mithin kontingent. Als Ab-Soluta aber kann über Ethik und Ästhe-
tik eben auch nichts weiter ausgesagt werden, denn dass sie beide 
in den Bereich des Ab-Soluten gehören. Gerade ein Vergleich, ein 
In-Relation-Setzen ist hier per se nicht möglich (vgl. Watzka, Sa-
gen und Zeigen, S. 80).  

120 Vgl. Vossenkuhl, Sagen und Zeigen, S. 46. 
121 »Es gibt allerdings Unaussprechliches« (Wittgenstein, Tractatus, S. 

85, 6.522). 
122 Heinrich Watzka betont, dass in der Perspektive des Wissenschaft-

lers zwar alles Wunderbare aus der Welt verschwindet, damit 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANMERKUNGEN

107

aber nichts über die Existenz von Wundern ausgesagt ist. Viel-
mehr ist der Sinn der Mystik eben im Gegensatz zum wissen-
schaftlichen unverfügbarer, Leib-organisierter Sinn (vgl. Watzka, 
Sagen und Zeigen, S. 89).   

123 Gmür spricht davon, dass Wittgenstein an diesem Punkt »die Hal-
tung der Weltweisheit« erreicht habe (Gmür, Ästhetik bei Witt-
genstein, S. 52). Und tatsächlich könnte man Parallelen bis zum 
wu wei, zum Nichthandeln, des Daoismus ziehen. Das in den Ta-
gebüchern deutlich werdende Ziel des Nichtwollens als einzig gu-
tes, weil glückliches Leben (vgl. Wittgenstein, Tagebücher 1914-
1916, Einträge vom 29.7.16, S. 172) ist jedenfalls gut als aktiver 
Rückzug auf eine Position der pathischen Welterfahrung zu ver-
stehen.

124 Vgl. hierzu: Wittgenstein, Tagebücher 1914-1916, Einträge vom 
29.7., S. 172, sowie vom 6. u. 8.7.16, S. 168f., und Wittgenstein, 
Tractatus, S. 83, 6.43. Der Begriff ›Welt‹ an dieser Stelle ist aller-
dings einmal mehr problematisch: Als die Gesamtheit der Sach-
verhalte ist sie in ihrer Gänze aussagbar, strikt definiert. Insofern 
dürften sich ihre Grenzen weder engen noch weiten lassen. Eine 
mystische, also in der Sphäre des Unsagbaren begründete Aus-
dehnung dieser Welt kann es eigentlich nicht geben. Die vorge-
schlagene begriffliche Unterscheidung zwischen Welt/Wirklich-
keit und Realität soll helfen, dieses Problem zweier sich unter-
scheidender Weltbegriffe zu umgehen. Die Realität des Mysti-
schen deckt sich nicht mit dem, was der Fall ist. 

125 Der Mensch ist glücklich, wenn er »nicht in der Zeit, sondern in 
der Gegenwart« lebt (Wittgenstein, Tagebücher 1914 – 1916, Ein-
trag vom 8.7.16, S. 169), er seine Welt nicht über Erinnerung, nach-
träglich beurteilend, re-flektiert organisiert. Wie das Tier in Nietz-
sches zweiter unzeitgemäßer Betrachtung, an den »Pflock des Au-
genblicks« gebunden, beneidenswert glücklich ist (Friedrich 
Nietzsche, Vom Nutzen und Nachtheil der Historie für das Leben, 
in: KSA 1, S. 243 – 334, S. 248), so ist es der Mensch gerade, wenn 
ihn das ›absolute Präsens‹ in der aisthetischen Kontemplation um-
fasst (man kann diesen Begriff von Karl-Heinz Bohrer hier insbe-
sondere deshalb entleihen, weil mit ihm noch einmal das Erbe 
Schopenhauers in der Philosophie Wittgensteins hervorgehoben 
wird, dessen Kontemplationsbegriff auch dem absoluten Präsens 
zugrunde liegt (vgl. Karl Heinz Bohrer, Zeit und Imagination. Das 
absolute Präsens der Literatur, in: Ders., Das absolute Präsens. Die 
Semantik ästhetischer Zeit, Frankfurt am Main 1994, S. 143 – 183, 
S. 180). Die mystisch-aisthetische Einstellung wird Erfahrung der 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

108

Ohnmacht und Quelle des Glücks (vgl. Watzka, Sagen und Zei-
gen, S. 85), das »Lebe glücklich!« (Wittgenstein, Tagebücher 1914 – 
1916, Eintrag vom 8.7.16, S. 169) die Aufforderung zur pathischen 
Öffnung der Realität jenseits des logischen Raums gegenüber. 

126 Hier schließe ich mich Gmür, Ästhetik bei Wittgenstein, S. 60, an. 
127 Wittgenstein wollte seinen Text nicht als philosophischen in einer 

literarischen Zeitschrift wie Der Brenner veröffentlichen. Vielmehr 
ließ ihn erst die Erkenntnis, dass der Tractatus für eine philoso-
phische Zeitung wohl doch zu literarisch sei, auf die Idee kom-
men, sich mit seinem Vorhaben an Ficker zu wenden (vgl. Monk, 
Wittgenstein, S. 194). 

128 Eric Stenius scheint gerade auf dieses Moment hinzuweisen, wenn 
er schreibt: »Es liegt ein Raum von größerem Bedeutungsreichtum 
um Wittgensteins Sentenzen: Sie enthalten viel mehr, als man auf 
den ersten Blick annehmen möchte.« Doch es bleibt fraglich, ob 
mit der dann folgenden Einschränkung des Literarischen auf eine 
»sehr ausgefeilte Struktur« dessen ganze Dimension tatsächlich er-
fasst ist (Erik Stenius, Wittgensteins Traktat. Eine kritische Darle-
gung seiner Hauptgedanken, Frankfurt am Main 1969, S. 15).  

129 Vgl. Brief an Ficker von Oktober oder November 1919, in: Witt-
genstein, Briefwechsel, S. 97. Gottfried Gabriel betont allerdings 
zu Recht, dass Vorwort und Schluss nur hervorgehoben seien, 
weil hier der literarische Charakter des Tractatus am ›unmittel-
barsten‹ zum Ausdruck komme. Damit aber reduziert Wittgen-
stein das Literarische gerade nicht auf Vorwort und Schluss (vgl. 
Gottfried Gabriel, Logik als Literatur? Zur Bedeutung des Literari-
schen bei Wittgenstein, in: Merkur. Deutsche Zeitschrift für euro-
päisches Denken 32 [1978], S. 353 – 362, S. 357). 

130 Wittgenstein, Tractatus, S. 85, 6.52. 
131 Wittgenstein, Tractatus, S. 84, 6.4312. 
132 Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 9.  
133 Wittgenstein, Tractatus, S. 84, 6.5. Es gibt dieses Rätsel so wenig 

wie das Russellsche Paradox. 
134 »Nicht wie die Welt ist, ist das Mystische, sondern dass sie ist« 

(Wittgenstein, Tractatus, S. 84, 6.44). 
135 Wittgenstein, Tractatus, S. 85, 6.52. 
136 Wittgenstein, Tractatus, S. 85, 6.53. 
137 Allan Janik und Stephen Toulmin haben diese Interpretation in 

ihrer Studie über Wittgensteins Wien eindrücklich hergeleitet. Die 
Grundidee ihres Ansatzes kann man wohl eine im weitgefassten 
Sinne mentalitätengeschichtliche nennen: Das philosophische 
Werk ist nicht vollständig immanent zu erklären. Vielmehr müs-

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANMERKUNGEN

109

sen für ein tieferes Verständnis die historisch-sozialen, die menta-
len Strukturen mitbeachtet werden, in welchen es ausgearbeitet 
wurde. Für Janik und Toulmin bedeutet dies, dass neben den 
Cambridger Einflüssen insbesondere auch der Geist, die Atmo-
sphäre, die virulenten Fragen des Wiener Fin de Siècle mitbedacht 
werden müssen (vgl. Janik/Toulmin, Wittgensteins Wien, S. 228f). 
Vor diesem Hintergrund nun lässt sich Wittgensteins ethische 
Volte zum Ende des Tractatus als dessen Höhepunkt, nicht als 
nachträgliche Zugabe lesen (vgl. auch Wittgenstein selbst in sei-
nem Brief an Ficker von Oktober oder November 1919, in: Witt-
genstein, Briefwechsel, S. 96). Denn die von ihm vorgelegte Philo-
sophie ist nicht einfach darin neu, dass sie Sprachkritik sein soll. 
Gerade im Wien um 1900 hatten sprachkritische Ansätze bereits 
großen Einfluss, insbesondere auch derjenige Fritz Mauthners, 
von welchem sich Wittgenstein nun aber explizit absetzt (vgl. 
Tractatus, S. 26, 4.0031). Tatsächlich kann er mit Hilfe seines Ideal-
sprachenmodells das Problem der Mauthnerschen Argumenta-
tion, die Zirkularität einer mit sprachlichen Mitteln durchgeführ-
ten Kritik von Sprache, umgehen. »Nun konnten Natur und Gren-
zen der Sprache aus deren Struktur bestimmt werden; sie konnten 
evident gemacht und mussten nicht mehr explizit beschrieben 
werden« (Janik/Toulmin, Wittgensteins Wien, S. 246). Der Vorteil, 
den Wittgenstein durch seine konsequente Trennung der Ebene 
des Sagens und derjenigen des Zeigens gewinnt, ermöglicht ihm 
zudem aber auch, den insbesondere von Seiten des Brenner-
Kreises an Mauthner monierten Mangel auszugleichen: Wittgen-
steins Sprachkritik verbleibt keine Wortspielerei. Eben weil ihre 
ethische Dimension nicht mehr gesagt werden kann, zwingt sie 
den verständigen Leser geradezu, die Konsequenzen selbst zu 
ziehen. Im Unterschied zu Mauthner bleibt Wittgenstein kein 
›feuilletonistischer Salonskeptiker‹ (Theodor Haecker hatte ihn 
einmal in polemischer Abgrenzung zu Kierkegaard so genannt, 
vgl. Janik/Toulmin, Wittgensteins Wien, S. 240). Der literarische 
Charakter des Tractatus ist somit zugleich auch sein ethischer 
Charakter, die unbedingte Verpflichtung, nichts zu sagen, wo es 
nichts mehr zu sagen gibt, die Kategorien nicht unlauter zu ver-
mengen. In diesem Sinne ist Wittgenstein für die Philosophie tat-
sächlich das, was Karl Kraus für die Literatur, Adolf Loos als 
Architekt war: »Das Gemeinsame von Kraus, Loos und Wittgen-
stein ist ihr Bemühen, richtig zu separieren und zu trennen« (Paul 
Engelmann, Ludwig Wittgenstein. Briefe und Begegnungen, hg. v. 
Brian McGuinness, Wien/München 1970, S. 109). Vor dem Hin-

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

110

tergrund der Wiener Kultur um 1900 wird klar, dass Logik für 
Wittgenstein nicht das Ziel ist, sondern Mittel einer ethischen Tat.  

138 »Nur was wir selbst konstruieren, können wir voraussehen«, 
meint Wittgenstein im Tractatus, S. 66, 5.556. In der Logik, in wel-
cher nichts zufällig sein kann, ist alles potenziell voraussehbar. So 
aber ist auch die logisch strukturierte Welt eine Konstruktion; 
nicht in dem Sinne, dass sie aus dem Nichts heraus entstünde, 
aber als unter bestimmten Aspekten geformte, organisierte Reali-
tät.

139 McGuinness, Wittgensteins frühe Jahre, S. 461. Wie die Schöp-
fungsmythen dort einen Anfang setzen, wo Herleitung und Be-
gründung versagen, so setzt auch der Tractatus seinen Beginn un-
begründet, ohne Herleitung. 

140 Ludwig Wittgenstein, Philosophische Bemerkungen, WA Bd. 2, S. 
113.

141 Wittgenstein, Tractatus, S. 32, 4.112. 
142 Wittgenstein, Tractatus, S. 85, 7. Schweigen heißt im Tractatus 

mithin nur, keine Sätze im Sinne der Satzbildtheorie zu produzie-
ren. Das ›Schweigen müssen‹, welches Wittgenstein in Satz 7 for-
dert, ist somit aber auch eine logische Notwendigkeit, keine mora-
lische Maxime (vgl. Gmür, Ästhetik bei Wittgenstein, S. 33). 

143 »Wittgensteins Schweigen ist also ein bedeutsames Schweigen. 
Weil es bedeutsam ist, ist Wittgenstein kein Positivist«, meint 
Gottfried Gabriel in: Logik als Literatur, S. 356.  

144 Vgl. Brief an Ficker von Mitte Oktober 1919, in: Wittgenstein, 
Briefwechsel, S. 95. Was er letztlich vom größten Teil der zeitge-
nössischen Literatur hielt, macht Wittgenstein nicht zuletzt da-
durch deutlich, dass er sich 1917 von Paul Engelmann Mörike- 
und Goethe-Gedichte als ›Gegengift‹ zu den Büchern Albert Eh-
rensteins an die Front nachschicken ließ, der ihm einige seiner 
Werke als Dank für die 1914 indirekt über Ficker erhaltene finan-
zielle Unterstützung hatte zukommen lassen (vgl. McGuinness, 
Wittgensteins frühe Jahre, S. 401). 

145 Ob Wittgenstein diese Klarheit tatsächlich erreicht hat, sei dahin-
gestellt. Die Bemühung um eine exakte Sprache ist im Tractatus 
aber allgegenwärtig. Nicht zufällig meint C. K. Ogden in einem 
Brief an Russell: »Im großen und ganzen wirkt er doch so vernünf-
tig und verständlich – abgesehen von den geheimnisvollen Aus-
sagen über die Typentheorie« (zit. nach v. Wright, Die Entstehung 
des ›Tractatus‹, S. 104). Diese Klarheit aber versucht Wittgenstein 
nicht zuletzt über die Darstellung selbst, den ernsthaften Einbezug 
des Spektrums der Wahrnehmung mit in die Rezeption zu erlan-

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANMERKUNGEN

111

gen. In dieser Hinsicht ist er schon sehr nahe an seinem damaligen 
ästhetischen Ideal, einem Gedicht wie Graf Eberhards Weißdorn 
von Ludwig Uhland. Diese nüchterne Aneinanderreihung der Er-
eignisse erzählt seine Geschichte ohne ästhetizistische Volten, oh-
ne Wortspielerei. Sieben Strophen mit je vier unaufgeregten Ver-
sen. Nicht etwa, weil sowieso jedes Gedicht, indem es etwas sagt, 
Unaussprechliches transportiert, wie Bezzel das suggeriert (vgl. 
Bezzel, Bild, Satz, Text, S. 78), findet Wittgenstein dieses Gedicht 
»wirklich großartig« (Brief an Engelmann von 9.4.1917, in: Witt-
genstein, Briefwechsel, S. 78). Uhlands Verse waren für Wittgen-
stein tatsächlich ganz ausgezeichnet – gerade weil sie so nüchtern 
geschrieben sind. 

Wittgenstein a ls  Architekt  

1 Dieses Kapitel ist die nur leicht modifizierte Version meines Arti-
kels »Das Palais Stonborough. Wittgenstein als Architekt seiner 
Spätphilosophie. Mit Abbildungen von Maja Weyermann«, in: Fa-
bian Goppelsröder (Hg), Wittgensteinkunst. Annäherungen an eine 
Philosophie und ihr Unsagbares, Berlin 2006, S. 27-46. 

2 Auch wenn v. Wright die Besuche Ramseys, die Fahrt nach England 
und die Kontaktversuche Schlicks betont (v. Wright, Ludwig Witt-
genstein: Eine biographische Skizze, S. 34), waren Wittgensteins 
Kontakte gerade nach England in dieser Zeit wohl weniger philoso-
phisch als freundschaftlich.  

3 Es scheint, als ob mit Beendigung seiner Arbeit am Tractatus, ver-
stärkt durch das Ende des Krieges und die dadurch hervorgerufene, 
weitverbreitete Depression des heimkommenden und nun überflüs-
sigen Soldaten, Wittgenstein einen Neuanfang versuchen wollte. 
Hierfür spricht auch der Entschluß, sich seines Vermögens zu ent-
ledigen, es 1919 den Geschwistern zu schenken und ansonsten Fa-
milienbindungen weitgehend einzuschränken. Die klassische ›Be-
kehrung‹ konnte er aus zeitrationalen Gründen nicht realisieren: 
Der Wunsch, Mönch zu werden, wurde der Ausbildung zum 
Grundschullehrer geopfert (vgl. McGuinness, Wittgensteins frühe 
Jahre, S. 423). Doch scheint auch in der explizit gemachten Bitte um 
eine Stelle in ganz ländlichen Verhältnissen (vgl. Monk, Wittgen-
stein, S. 211) die Sehnsucht nach geradezu monastischer Ruhe und 
Ausgeglichenheit deutlich zu werden, wie sie Wittgenstein wohl 
nicht zuletzt in Figuren wie derjenigen der Sonja Marmeladova, 
über welche er noch im Kriegsgefangenenlager intensiv diskutierte 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

112

(vgl. McGuinness, Wittgensteins frühe Jahre, S. 422) oder des Starez 
Sossima Dostojevskis als Ideal vorschwebten. Dass diese Ruhe und 
Ausgeglichenheit mit Wittgensteins so leicht entflammbarer Persön-
lichkeit trotz aller Bemühungen, trotz allen Kasteiens und Sünden-
bekennens (vgl. McGuinness, Wittgensteins frühe Jahre, S. 424) 
nicht zu vereinbaren war, macht seine Situation als verrückt wir-
kender Fremdling in den kleinen Dörfern der österreichischen Pro-
vinz deutlich. Schon die häufigen Ortswechsel – 1922 von Tratten-
bach nach Hassbach bei Neunkirchen, dann nach Puchberg, von wo 
er 1924 nach Otterthal kam – zeigen die von Wittgenstein selbst 
wohl kaum erwartete, in jedem Fall aber nicht erhoffte Unruhe jener 
Lebensphase. Trotz großen und innovativen Einsatzes als Lehrer 
konnten die Differenzen zum ›einfachen Volk‹ von Anfang an nicht 
überwunden werden (vgl. Monk, Wittgenstein, S. 212, sowie v. 
Wright, Ludwig Wittgenstein: eine biographische Skizze, S. 32). Der 
Auslöser, nicht aber der Grund von Wittgensteins panischer Flucht 
aus dem vermeintlichen Paradies war schließlich der ›Vorfall Haid-
bauer‹: Der elfjährige etwas kränkliche Schüler brach nach einer 
Ohrfeige Wittgensteins zusammen. Noch bevor er im anschließen-
den Verfahren freigesprochen wurde, quittierte Wittgenstein den 
Dienst (vgl. Monk, Wittgenstein, S. 252f). 

4 Vgl. Ludwig Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen, in: WA Bd. 8, 
S. 445 – 573, S. 472. 

5 Vgl. Monk, Wittgenstein, S. 256, sowie Engelmann in seinem bereits 
zitierten Brief an Hayek. Die Abhängigkeit der psychischen Verfas-
sung Wittgensteins von immer wieder neuer externer Bestätigung 
wird hier einmal mehr deutlich. Das rastlose Suchen Wittgensteins 
nach Problemen und Lösungen ist also weder dadurch zur Ruhe 
gekommen, dass ihm durch Russell offiziell Genie zuerkannt wur-
de, noch dadurch, dass die Probleme mit dem Tractatus ja endgültig 
gelöst sein sollten. Endgültigkeit, so scheint es, gibt es bei Wittgen-
stein vielmehr prinzipiell nicht. So wenig wie ein Gedanke endgül-
tig verworfen werden kann, so wenig ist das endgültige zu Ende 
Denken möglich. In der Unruhe der Zeit um 1926, in der Rückkehr 
aus der österreichischen Provinz kann man bereits einen biographi-
schen Hinweis darauf sehen, was sich nach 1930 mit der grundle-
genden Wende seiner Denkpraxis auch philosophisch niederschla-
gen wird: Die schon im Tractatus nur auf wackeligen Beinen ste-
hende Illusion der Endgültigkeit wird als solche erkannt und zu-
gunsten eines ständigen Drehens und Wendens, eines immer wie-
der aus neuen Perspektiven Beleuchtens, eines Gedanken-Spiels 
aufgegeben. Das ist, was Freunde und Mitarbeiter Wittgensteins zur 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANMERKUNGEN

113

Verzweiflung bringen kann, was ihn hindert, jemals ein weiteres li-
near geordnetes Buch zu schreiben und was letztlich seine Spätphi-
losophie ausmacht. 

6 Ein Diktum Hermine Wittgensteins (vgl. ihre Familienerinnerun-
gen, zit. in: Bernhard Leitner, The Architecture of Ludwig Wittgen-
stein, Halifax 1973, S. 32). 

7 Gunter Gebauer hat 1982 eine Interpretation des Wittgenstein-
Hauses als Ausdruck des Schweigens vorgelegt (vgl. Gunter Ge-
bauer, Die Syntax des Schweigens, in: G. Gebauer u.a., Wien. Kund-
manngasse 19. Bauplanerische, morphologische und philosophische 
Aspekte des Wittgenstein-Hauses, München 1982, S. 219-238). So 
richtig es ist, das Wittgensteinsche Bauen tatsächlich im weiteren 
Rahmen seines philosophischen Entwicklungsgangs zu verorten, so 
problematisch ist allerdings die These von der Architektur als Sym-
bolsystem, welches es erlaubt, das Unsagbare, das nur Beschweig-
bare nun doch explizit zu machen. Jacques Bouveresses hat dies zu 
Recht kritisiert. Das Wittgenstein-Haus wird in keinem Sinne eine 
»architecture à thèse« (Jacques Bouveresse, Wittgenstein et l’Archi-
tecture, in : Vienne 1880 – 1938. L’Apocalypse Joyeuse, sous la Di-
rection de Jean Clair, Paris 1986, p. 530 – 536, p. 531). 

8 Wittgenstein hatte Paul Engelmann 1914 in Olmütz kennengelernt, 
wohin er während des Krieges zur Offiziersausbildung abkomman-
diert worden war. Direkt vor der Abreise machte Wittgenstein die 
über Ludwig von Ficker vermittelte Bekanntschaft mit dem von ihm 
verehrten Architekten Adolf Loos in Wien, dessen Schüler Engel-
mann war. Die durch Loos’ Vermittlung initiierte Freundschaft (vgl. 
McGuinness, Wittgensteins frühe Jahre, S. 380) überdauerte die Zeit 
des Krieges; Engelmann war an philosophischen und mystischen 
Fragen sehr interessiert (vgl. Joseph Schächter, Vorwort, in: Engel-
mann, Ludwig Wittgenstein, S. 9/10). Der Briefwechsel zeigt, wel-
che Bedeutung die Diskussionen mit ihm auch für Wittgensteins 
philosophische Entwicklung hatten (Monk sieht die Wichtigkeit 
dieser Gespräche auch darin bestätigt, dass Wittgenstein mit dem 
Beginn der Freundschaft zu Engelmann sein kodiertes Tagebuch 
nicht weiter fortführt; der neue Gesprächspartner macht dies allem 
Anschein nach überflüssig; vgl. Monk, Wittgenstein, S. 168). Über 
Ludwig wurde Paul Engelmann auch mit Margarete Stonborough-
Wittgenstein bekannt, die ihn Mitte der zwanziger Jahre dann mit 
dem Bau ihres neuen Hauses beauftragte. Da Engelmann bisher nur 
innenarchitektonische Arbeiten ausgeführt hatte, stand ihm bei die-
ser Aufgabe noch der ebenfalls aus dem Olmützer Kreis stammende 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

114

Freund Jacques Groag zur Seite (vgl. Gmür, Wittgensteins Ästhetik, 
S. 125). 

9 Ursula Prokop spricht von Engelmann in seiner bescheidenen, zu-
rückhaltenden Art als dem geradezu »idealen Medium« (Ursula 
Prokop, Margaret Stonborough-Wittgenstein. Bauherrin, Intellek-
tuelle, Mäzenin, Wien u.a. 2003, S. 156).  

10 Brief von Ende 1925, in: Wittgenstein, Briefwechsel, S. 157.  
11 Engelmann in einem Brief an Prof. Hayek vom 16.2.1953, abge-

druckt in: Leitner, Das Wittgenstein Haus, 2000, S. 23. 
12 ...auch wenn sich Margaret eher mit Engelmann gemeinsam vom 

Genie Ludwigs dominiert zu sehen scheint: »sein geistiges Überge-
wicht + seine schöpferische Überlegenheit sind so unleugbar, dass 
der Engelmann und ich ›soo klein‹ geworden sind« (Brief an ihren 
Sohn Thomas vom 8.6. 1926, zitiert nach: Prokop, Margaret Stonbo-
rough-Wittgenstein, S. 161). 

13 Brief Engelmanns an Hermine Wittgenstein vom 9.1.1932, zit. nach 
Leitner, Das Wittgenstein Haus, S. 86.  

14 Brief an Prof. Hayek vom 16.2.1953, abgedruckt in: Leitner, Das 
Wittgenstein Haus, S. 23. 

15 Vgl. Leitner, Das Wittgenstein Haus, S. 23. 
16 Die von Wittgenstein tatsächlich geäußerte Absicht, nach seiner 

Dienstentsagung als Lehrer, die auf den 28.4.1926 datiert, zunächst 
als Gärtnergehilfe bei den Barmherzigen Brüdern in Wien-Hüttel-
dorf zu arbeiten, bleibt wohl Gedankenspiel. Jedenfalls lässt sich in 
der sehr genau geführten Klosterstatistik keine Arbeitsanstellung 
Wittgensteins nachweisen (vgl. Leitner, Das Wittgenstein Haus, S. 
25). So war er aller Wahrscheinlichkeit nach bereits ab dem späten 
Frühjahr 1926 wieder in Wien und damit sicherlich auch in die Pla-
nungen des Palais Stonborough verwickelt.  

17 Gegen Wijdevelds These, dass Wittgenstein erst ab 1927 aktiv an 
der Planung des Hauses beteiligt gewesen sei (Paul Wijdeveld, 
Ludwig Wittgenstein, Architekt, Basel 1994, S. 74), sprechen auch 
mehrere briefliche Äußerungen Margarets. Ursula Prokop geht zu-
dem davon aus, dass die informelle Mitarbeit Wittgensteins schon 
von den ersten Anfängen des Projekts ab entscheidend gewesen 
sind (vgl. Prokop, Margaret Stonborough-Wittgenstein, S. 157).  

18 Die zentrale Halle ist ein an die Tradition der Wiener Palais-Bauten 
anschließendes und in unverkennbarer Ähnlichkeit auch in Marga-
rets und Ludwigs elterlichem Haus in der Alleegasse zu findendes 
Element.

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANMERKUNGEN

115

19 In Gebauer u.a., Wien. Kundmanngasse 19, S. 12, findet sich eine 
Reproduktion des Umschlags des ersten Bauantrags, auf dem dieser 
Stempel zu sehen ist. 

20 Vgl. u.a. die zwei das Haus erwähnenden Briefe an Keynes 1927 
und 1928, in: Wittgenstein, Briefwechsel, S. 164 und 165, sowie 
Wittgensteins in Leitner, Das Wittgenstein Haus, S. 22 zitierten Brief 
an die Metallarbeitsfirma von 1928. Es ist dann auch nicht mehr von 
Bedeutung, ob Wittgenstein, weil er ohne Engelmann und den Drit-
ten im Bunde, Groag, gar nicht in der Lage gewesen wäre, ein sol-
ches Haus zu realisieren, nun strictu sensu als Architekt bezeichnet 
werden kann oder nicht, wie Gmür in: Ästhetik bei Wittgenstein. 
Über Sagen und Zeigen, Freiburg, München 2000, S. 127, meint. 
Nach ähnlich formalistischen Kriterien wäre es wahrscheinlich auch 
möglich festzustellen, dass Wittgenstein kein Philosoph war.  

21 Jacques Bouveresse spricht von Wittgensteins »préoccupation qua-
siment obsessionelle pour l´exactitude géométrique dans les propor-
tions« (Bouveresse, Wittgenstein et l’Architecture, p. 534). 

22 Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen, S. 453 (1929).  
23 Vgl. Paul Wijdeveld, Ludwig Wittgenstein, Architekt, Wiese Verlag 

1994, S. 160. 
24 »Der Unterschied zwischen einem guten und einem schlechten Ar-

chitekten besteht heute darin, dass dieser jeder Versuchung erliegt, 
während der rechte ihr standhält.« (Wittgenstein, Vermischte Be-
merkungen, in: WA Bd. 8, S. 455 (1930)). 

25 Es grenzt sich von diesen ab, sucht nicht den Kontakt (vgl. Gunter 
Gebauer, Die Syntax des Schweigens, in: Gebauer u.a., Wien. 
Kundmanngasse 19, S. 220 – 238, S. 221).  

26 Auch Wijdeveld betont den Kontrast des Hauses zur »relativ un-
strukturierten natürlichen Gartenumgebung«, welcher den »Effekt 
äußerster Zurückhaltung und Monumentalität« noch erhöhe (Wij-
develd, Ludwig Wittgenstein, Architekt, S. 180). 

27 Auch wenn Bernhard Leitner gegen Otl Aicher betont, dass die 
Wände durchaus nicht rein weiß gewesen waren – eine Vorstellung, 
die sich aus der heutigen Situation des Hauses aufdrängt, mit dem 
originalen Zustand aber nicht übereinstimmt –, so ist doch auch für 
ihn klar, dass die Empfänglichkeit für das Licht der Leitfaden bei 
der Auswahl des leicht glänzenden, hellen »Ocker mit etwas Rot« 
für die Wände und Decken der an die Halle grenzenden Räume war 
(Leitner, Greifen, Griffe, Fehlgriffe, S. N6).   

28 Vgl. Monk, Wittgenstein, S. 256. Und ebenso nachvollziehbar wird 
nun Wittgensteins Weigerung, Teppiche und Vorhänge anzubrin-
gen. Sie hätten von der Klarheit seiner Bausprache abgelenkt (vgl. 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

116

Bernhard Leitner, Wittgensteins Griff. Notizen, in: Arch+. Zeit-
schrift für Architektur und Städtebau, Nr. 157, September 2001, S. 
72/73, S. 73). Anstelle der Vorhänge entwickelt Wittgenstein Me-
tallkurtinen, welche vor den Metall-Glas-Türen im Boden versenkt 
und dann, die Maueröffnung exakt ausfüllend, über die ganze Höhe 
der Tür nach oben gezogen werden können. Über die Funktion des 
Sichtschutzes hinaus dienen sie auch zur allgemeinen Sicherung des 
Hauses.

 Dass Margarete Wittgenstein bei allen Zugeständnissen an Ludwig 
in Bezug auf den Bau selbst die Räume schließlich doch wieder mit 
Klimt-Gemälden, üppigen Tapeten und verzierten Möbeln vollstell-
te, erscheint ab einem gewissen Punkt wie eine geradezu mutwillige 
Karikatur der Ideen ihres Bruders (vgl. die bei Wijdeveld durch 
Fotos und Zeichnungen Hermine Wittgensteins dokumentierte In-
neneinrichtung des Palais Stonborough; Wijdeveld, Wittgenstein, 
Architekt, S. 122-129). Man kann hierin aber auch die Synthese zwi-
schen Ornament und Askese jenseits der Theorie im tatsächlichen 
kulturellen Leben insbesondere des Wiens der 20er-Jahre sehen (vgl. 
Hilde Spiel, Glanz und Untergang. Wien 1866 bis 1938, München 
1994, S. 80). 

29 Hermine Wittgenstein berichtet, dass jedes Detail des Hauses einem 
Präzisionsinstrument gleich entworfen wurde (vgl. Hermine Witt-
genstein, Mein Bruder Ludwig, in: Rhees, Porträts und Gespräche, 
S. 21-34, S. 28).

30 Otl Aicher spricht von der »Klinke per se« (Otl Aicher, wittgenstein 
als architekt, in: Vossenkuhl, Von Wittgenstein lernen, S. 193-212, S. 
196).

31 Somit muss gerade gegen Aicher betont werden, dass es eine Witt-
genstein-Klinke im Sinne einer einmal definierten Form nicht gibt 
(vgl. Bernhard Leitner, Greifen, Griffe, Fehlgriffe, in: FAZ, 21. Fe-
bruar 1996, Nr. 44, S. N6). 

32 Einmal mehr wird deutlich, wie Wittgensteins Bauen auch »über 
Loos und dessen Architekturbegriff hinaus« geht (Bernhard Leitner, 
Wittgensteins Griff. Notizen, S. 73). Die Ablehnung des Ornaments 
geht bei ihm nicht mit der Ablehnung des Artifiziellen und dem 
Rückgang auf Standardbauteile einher. In dieser Hinsicht hat Witt-
genstein überhaupt nur wenig mit der modernen Architektur ge-
meinsam (vgl. Leitner, Wittgensteins Griff. Notizen, S. 73). Zugleich 
lehnt er allerdings auch die Verwendung teurer, gar luxuriöser Ma-
terialien ab, was Loos nicht tat (so ist beispielsweise der Eingangs-
bereich des Hauses am Michaelerplatz in Materialien gehalten, die 
den Materialien der gegenüberliegenden Hofburg durchaus nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANMERKUNGEN

117

nachstehen). Man kann diesen Unterschied als Hinweis auf unter-
schiedliche Grundeinstellungen verstehen, wie Wijdeveld das tut. 
Wittgenstein ist der ethische Aspekt auch der Architektur unhinter-
gehbar. Loos hingegen bemüht sich in allererster Linie darum, Häu-
ser zu bauen, in denen sich die Bewohner wohlfühlen (vgl. Wijde-
veld, Wittgenstein, Architekt, S. 34). Dieser Unterschied führt wahr-
scheinlich auch zur Abwendung Wittgensteins von Loos. Bereits 
1919 meint er gegenüber Engelmann, dass Loos »bis zur Unmög-
lichkeit verschmockt« sei (Brief an Engelmann vom 2. September 
1919, in: Wittgenstein, Briefwechsel, S. 92); er hatte die Richtlinien 
für ein Kunstamt gelesen, in denen Loos den Staat aufforderte, die 
Kunst und den Künstler gegen das Philistertum zu schützen, die 
Sünde wider den heiligen Geist zu verhindern (vgl. Wijdeveld, 
Wittgenstein, Architekt, S. 35). Diese religiösen Metaphern auf so 
profanem Gebiet waren für Wittgenstein reine Anmaßung. 

33 Hermine Wittgenstein, Mein Bruder Ludwig, S. 30. 
34 Hermine Wittgenstein, Mein Bruder Ludwig, S. 30. 
35 Hermine Wittgenstein, Mein Bruder Ludwig, S. 30. 
36 Oskar Kokoschka, Wiener Allgemeine Zeitung 1933.  
37 Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen, S. 510. 
38 Vgl. hierzu auch Leitner, Das Wittgenstein Haus, S. 26ff und insbe-

sondere S. 31. 
39 Dass der Entwurf tatsächlich »in vielerlei Hinsicht in bemerkens-

wertem Kontrast zu Loos’ Werk« steht, meint auch Wijdeveld, der 
ansonsten insbesondere die Gemeinsamkeiten von Wittgensteins 
Kundmanngasse und der modernen Architektur der Zeit heraus-
stellt (Wijdeveld, Ludwig Wittgenstein, Architekt, S. 178). 

40 In den Notizen seiner Studenten zur Vorlesung über Ästhetik 1938 
findet sich eine Bemerkung, die sehr gut die Vorstellung Wittgen-
steins von architektonischem Arbeiten widerspiegelt: »You design a 
door and look at it and say: ›Higher, higher, higher… oh, all right.‹ 
(Gesture).« (Ludwig Wittgenstein, Lectures and Conversations on 
Aesthetics, Psychology, and Religious Belief. Compiled from Notes 
taken by Yorick Smythies, Rush Rhees and James Taylor, ed. by Cy-
ril Benett, Oxford 1966, p. 13). Keine berechneten Maße, sondern ge-
sehene, gespürte Proportionen sind in diesem Rahmen ausschlag-
gebend.

41 Die scheinbar gemeißelte, statische Schönheit hebt v. Wright hervor 
(vgl. von Wright, Eine biographische Skizze, S. 32f). 

42 Mit der Verwendung des Begriffs des Aisthetischen soll der eigent-
liche Rückgang auf die Wahrnehmung, die Aisthesis, im Unter-

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

118

schied zu einer an Fragen des Schönen orientierten Ästhetik deut-
lich gemacht werden.  

43 Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen, S. 548 (1947-1948).  
44 Das Haus in der Kundmanngasse ist mithin weder eine »archi-

tecture ›objective‹«, noch gar hat Wittgenstein in seinem architekto-
nischen Oeuvre versucht, »tout simplement la logique« zu verherr-
lichen und zu verewigen, wie Jacques Bouveresse meint (Bouveres-
se, Wittgenstein et l’Architecture, S. 534). 

45 Vgl. Leitner, Wittgensteins Griff. Notizen, S. 73. 
46 Vgl. Leitner, Das Wittgenstein Haus, S. 138ff. 
47 Auf die haptische Dimension dieser Architektur hat insbesondere 

Gunter Gebauer aufmerksam gemacht: »Die Griffe, Schalter, Schlüs-
sel, Verschlüsse, Handläufe sind Orte des Ineinandergreifens von 
Haus und Benutzer« (Gunter Gebauer, Taktilität und Raumerfah-
rung bei Wittgenstein, in: Arch+. Zeitschrift für Architektur und 
Städtebau Nr. 157, September 2001, S. 91 – 98, S. 94). 

48 Vgl. Leitner, Das Wittgenstein Haus, S. 81. Das Foto zeigt die unge-
wöhnliche Höhe der Klinke im Vergleich zur Körpergröße eines 
durchschnittlichen Menschen (vgl. in Bezug auf die Außentüren zur 
Terrasse hin auch das Foto auf S. 97). Die Differenz der Wittgenst-
einschen Arbeit zu wichtiger, zeitgleich entstehender moderner 
Architektur wird spätestens hier noch einmal deutlich: Le Corbusier 
entwickelt Anfang der 1930er die Idee eines Art reibungslosen 
Wohnens. Im Kontrast zu dem sich aus diesen Überlegungen erge-
benden Großprojekt der unité d’habitation von 1945 in Marseille, 
das komplett nach den Maßen des ›Modulors‹, einer Art Maß-
gebenden Idealmenschen, entworfen ist, kann das Wittgenstein-
Haus geradezu als dessen auf Antistandardisierung angelegtes 
Gegenmodell verstanden werden. 

49 In gewisser Hinsicht schlägt er so den zu Loos geradezu entgegen-
gesetzten Weg ein: Architektur soll nicht von der Kunst getrennt, 
sondern als eigentliches aisthetisches Objekt etabliert werden. 

50 Vgl. zum Zusammenhang von Geste und Authentizität bei Wittgen-
stein die Anmerkungen Jacques Bouveresses in: Bouveresse, Witt-
genstein et l’Architecture, S. 533. 

Ethnologische Wende am Leitfaden der  Poesie  

1 Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen, S. 483. 
2 Vgl. das Unterkapitel 1.7 Nichtreflexivität und logische Form des 

Abschnitts »Der Tractatus als literarisches Werk«. 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANMERKUNGEN

119

3 Die dichtende Philosophie, das wird sich zeigen, unterscheidet sich 
von gedichteter Philosophie, wie man sie beispielsweise in Form der 
frühen Lehrgedichte ja durchaus kennt. Das nachplatonische, sich 
auf dem Weg zur Moderne entwickelnde Selbstverständnis der Phi-
losophie als Theorie, welcher die Form nur mehr eine Äußerlichkeit 
des eigentlich relevanten Inhalts bedeutet, wird mit der in der Re-
naissance des 16. Jahrhunderts beginnenden historischen Ausrich-
tung der Kunst selbst noch verstärkt. Neuheit, Abweichung von der 
Wahrheit wird zu deren der Philosophie scheinbar unüberwindlich 
entgegengesetztem Ziel. So verwundert es kaum, dass mit dem 
Aufkommen der Ästhetik im 18. Jahrhundert die Wahrnehmung 
gegenüber dem Geist zwar aufgewertet wird, Ziel der Aufwer-
tung aber ein Übersteigen dieser unteren Erkenntnisorgane zur 
letztlich doch wieder rein geistigen Erkenntnis ist. Erst die Roman-
tik nimmt die Poesie als einen auch für ihr eigenes Tun interessan-
ten Gebrauch von Sprache wieder auf. Nietzsche wird diese Idee 
fortsetzen – eine Charakteristik seines Philosophierens, welche das 
Verdikt vom ›großen Literaten aber mediokren Denker‹ übersieht. 
Philosophen wie Heidegger und Adorno tragen sie – bei aller Un-
terschiedlichkeit ihres Denkens – ins 20. Jahrhundert hinein. Doch 
scheint sie insbesondere in der französischen Philosophie im Begriff 
der écriture aufgenommen worden zu sein: das Schreiben als Teil 
des Philosophierens, welcher Nichtsemiotisierbares mittranspor-
tiert, ist grundlegend verschieden von einem schlicht ›guten Stil‹.  

4 Paul Engelmann meint, dass Wittgenstein »nie in seinem Leben ein 
Gedicht gemacht [hat], d.h. es ist ihm sicher nie eines eingefallen« 
(Engelmann, Ludwig Wittgenstein, S. 69).  

5 Frank Ramsey hatte Wittgenstein mit einem inneren Widerspruch 
seines Frühwerkes konfrontiert: Im Tractatus ist unter der Ziffer 
6.375 zu lesen: »Wie es nur eine logische Notwendigkeit gibt, so gibt 
es auch nur eine logische Unmöglichkeit.« Als Beispiel einer logi-
schen Unmöglichkeit nennt Wittgenstein die Attributierung eines 
Gegenstandes mit zwei Farbprädikaten: ›Das ist rot‹ und ›das ist 
blau‹ kann nicht gleichzeitig auf dasselbe Objekt zutreffen. So aber 
fällt ›das ist rot‹ auch nicht mehr unter die Klasse der Elementarsät-
ze, welche nach dem Tractatus ja gerade durch die absolute Unab-
hängigkeit ihrer Elemente voneinander gekennzeichnet ist. Dass 
hier die Wahrheit des einen Satzes zugleich die Unwahrheit des an-
deren impliziert, weist darauf hin, dass die Zuweisung von Farben 
einen komplexen, mithin weiter analysierbaren Ausdruck mit sich 
bringt. Schon im Tractatus selbst war Wittgenstein diese Schwierig-
keit anscheinend nicht ganz entgangen. Jedenfalls löst er das Pro-

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

120

blem über die Verbindung der Farbanalyse mit der Unmöglichkeit, 
dass ein Teilchen zu gleicher Zeit an zwei Orten sein kann (Witt-
genstein, Tractatus, S. 82, 6.3751). Damit aber, so Ramsey, bewege 
sich Wittgensteins Logik letztlich auf Grundlage von Raum, Zeit 
und Materie, sei mithin gerade nicht autonom (vgl. Ramsey, Rezen-
sion des ›Tractatus‹ [1923], S. 23). Heinrich Watzka sieht hierin den 
Ausdruck einer grundlegenden Spannung zwischen den atomisti-
schen und den holistischen Implikationen der Logikvorstellung des 
Tractatus. »Die Gleichsetzung der Logik mit dem Kalkül der Wahr-
heitsoperation hat die atomistische Voraussetzung, dass die Welt in 
logisch unabhängige Tatsachen zerfällt. Die Theorie der logischen 
Abbildung der Welt durch die Sprache geht hingegen stillschwei-
gend von einem Holismus aus« (Watzka, Sagen und Zeigen, S. 42). 
Dass Wittgenstein in seinen Bemerkungen über logische Form den 
Systemaspekt hervorkehrt und die absolute Unabhängigkeit der 
Atomsätze aufgibt, markiert eine wichtige Wende in seinem Den-
ken. Auch der Atomsatz ist nur als Koordinate eines Systems zu 
verstehen. Wenn ich ›rot‹ sage, sage ich damit zugleich auch ›nicht 
blau‹, ›nicht grün‹... (vgl. Ludwig Wittgenstein, Bemerkungen über 
logische Form, in: Ders. Vortrag über Ethik und andere kleine 
Schriften, hg. v. Joachim Schulte, Frankfurt am Main 1989, S. 20-28). 
In den Philosophischen Bemerkungen bringt Wittgenstein diese Er-
kenntnis mit dem ›Wert einer Koordinate‹ in Verbindung: »In mei-
ner alten Auffassung der Elementarsätze gab es keine Bestimmung 
des Wertes einer Koordinate; obwohl meine Bemerkung, dass ein 
farbiger Körper in einem Farbenraum ist etc., mich direkt dahin hät-
te bringen können« (Wittgenstein, Philosophische Bemerkungen, S. 
111). Es wäre interessant, zu untersuchen, ob und inwiefern Witt-
genstein durch die Gespräche mit Sraffa und Keynes Einblicke in 
die zu dieser Zeit virulenten Werttheorien und dadurch Inspiratio-
nen zu seinem neuen Sprachdenken erhalten hatte. 

6 Ein italienischer Ökonom und Freund Gramscis, der aufgrund sei-
ner mussolinikritischen Haltung Italien hatte verlassen müssen und 
auf Vermittlung Keynes nach Cambridge gekommen war.  

7 Vgl. Monk, Wittgenstein, S. 280/81. Eine Geste mit Geschichte: sie 
findet sich u.a. bei Jean Baptiste Greuze in dem Bild »Die neapolita-
nische Geste« von 1757 illustriert, heute Teil der Sammlung des 
Worcester Art Museums. Und auch in der anthropologischen Dis-
kussion zum Thema ist sie omnipräsent: Andrea de Jorio führt sie in 
seinem 1832 veröffentlichten »La mimica degli antichi investigata 
nel gestire napoletano« als Negativa, und auch Desmond Morris 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANMERKUNGEN

121

widmete ihr in »Gestures. Their origins and distribution« ein eige-
nes Kapitel. 

 Vgl. zur Bedeutung der Sraffaschen Geste für Wittgensteins Denk-
weg meinen Artikel: Sraffas Geste. Zur späten Philosophie Wittgen-
steins, in: Merkur. Deutsche Zeitschrift für europäisches Denken 697 
(2007), S. 405 – 413. 

8 Wittgenstein soll gegenüber Rush Rhees einmal explizit vom ›eth-
nologischen Blick‹ gesprochen haben, mit welchem er dank Sraffa 
nun philosophische Probleme betrachten könne (vgl. Monk, Witt-
genstein, S. 281). 

9 Vgl. M. O´C. Drury, Gespräche mit Wittgenstein, in: Rush Rhees 
(Hg), Ludwig Wittgenstein. Porträts und Gespräche, Frankfurt am 
Main 1987, S. 142 – 235, S. 170, sowie Monk, Wittgenstein, S. 332.  

10 Inwiefern die Kritik an Frazer auf dessen gesamtes Oeuvre bezogen 
dabei überhaupt haltbar ist, ihm gerecht wird, spielt im Folgenden 
keine Rolle. Interessant ist vielmehr der Kritikpunkt selbst, auch 
jenseits der Frage seiner Angemessenheit, und welche Modifizie-
rungen für das eigene Philosophieren Wittgenstein aus dieser Refle-
xion entwickelt.

11 Vgl. Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 263.  
12 Vgl. Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 262. 
13 Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 263. 
14 Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 263. Anstatt adäquat zu ver-

gleichen, mithin die magischen Rituale der ›Primitiven‹ mit den ihm 
zeitgenössischen religiösen Praktiken parallel zu betrachten, verfällt 
Frazer einer doppelten Projektion: Er unterwirft alte Kulturen einem 
erst in der Neuzeit entstandenen, auf Rationalität basierenden Maß-
stab und verabsolutiert letzteren zugleich auch in Bezug auf seine 
eigene Gegenwart.

15 Vgl. Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 263. 
16 Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 263. 
17 Vgl. Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 273. Man kann diese 

Aussage über den Aberglauben unserer Zeit mit einem Satz des 
Tractatus verbinden, an welchem Wittgenstein bei allen Verände-
rungen seines Denkens insofern Zeit seines Lebens festgehalten hat, 
als er den von ihm immer wieder betonten unhintergehbaren kon-
struktivistischen Charakter aller Wissenschaft markiert: »Der Glau-
be an den Kausalnexus ist der Aberglaube.« (Wittgenstein, Tracta-
tus,  5.1361, S. 48.) Wittgenstein gibt hier eine Definition, kein Bei-
spiel. Der Glaube an den Kausalnexus ist kein Aberglaube unter 
anderen, er ist der Aberglaube. Das aber bedeutet, dass die Magie 
von sich aus gar nicht unter dieses Verdikt fällt, das Abergläubische 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

122

vielmehr erst mit jener Betrachtungsweise entsteht, welche sugge-
riert, man könne aus dem »Bestehen irgendeiner Sachlage auf das 
Bestehen einer von ihr gänzlich verschiedenen Sachlage« (Wittgen-
stein, Tractatus, S. 48, 5.135) schließen. Der Aberglaube ist mithin 
kein Relikt aus vergangenen Zeiten als vielmehr das Kind eben je-
ner erklärenden Weltsicht, welche in aufklärerischem Duktus Licht 
in das Dunkel vergangener Jahrhunderte bringen will. Jener mo-
derne Mensch, der meint, das Geheimnisvolle durch das Ent-
Decken angeblicher innerer Zweckzusammenhänge weniger ein-
drucksvoll machen zu können, macht aus der wissenschaftlichen 
Arbeitsweise eine Weltanschauung – und verfällt so dem Aberglau-
ben einer Letztbegründung (vgl. zu Kausalnexus – Aberglaube – 
Glaube das Kapitel Glaube und Aberglaube, in: Joachim Schulte, 
Chor und Gesetz. Wittgenstein im Kontext, Frankfurt am Main 
1990, S. 43-58). 

18 Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 264. Die Suche nach einer 
Letztbegründung aber führt im magischen und religiösen Bereich 
nun ganz evidentermaßen in die Irre. Deren Handlungen und Ri-
tuale zielen auf eine andere Problematik als die, die mit Erklärun-
gen noch zu greifen wäre. 

19 Im Big Typescript notiert Wittgenstein: »Nur, was wir uns auch an-
ders vorstellen könnten, kann die Sprache sagen.« (Ludwig Witt-
genstein, Wiener Ausgabe Bd. 6: ›The Big Typescript‹, Wien 2000, S. 
288.) Es ist diese Unhintergehbarkeit der Alternative, welche die 
Arbitrarität von Sprache ausmacht. Alles, was in eine vom Stand-
punkt abhängende Aussage gegossen wird, kann aufgrund dieser 
Standpunktrelativität auch anders vorgestellt werden. Was ich wie 
sehe, ist nie absolut. Daher endet der Versuch einer Erklärung mei-
ner Perspektive zwangsläufig in einem Circulos vitiosus oder muss 
an dem Punkt abgebrochen werden, an dem ich mich der Arbitrari-
tät meines Blicks ergebe, sie hinnehme. Die Ähnlichkeit dieses Ge-
dankens zu den Überlegungen des Tractatus sind nicht zu überse-
hen. Und doch deutet sich bereits eine Verschiebung an, indem an 
die Stelle des logischen Raums die kontextgebundene Handlung 
tritt.

20 Vgl. Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 272. Wenn Wittgenstein 
nun dieser den Alltag beherrschenden Zufälligkeit das Zeremonielle 
entgegenstellt, so bedeutet letzteres eben gerade den Ausstieg aus 
dem endlosen Erklärungszirkel. Pietät ist mit diesem nicht mehr zu 
greifen. Sie zeigt sich in dem, was ich wie tue. Ohne jede Begrün-
dung und ohne jede ikonographische Aufschlüsselung wird etwas 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANMERKUNGEN

123

als ernst zu nehmende Trauerhandlung erkannt, weil es ohne jede 
Zufälligkeit, unausweichlich vollzogen wird. 

21 Ritualtheorien wie die Klaus-Peter Köppings arbeiten in eben die-
sem Sinne: Das Ritual konfrontiert »Gefahren, die von der Kontin-
genz des Lebens ausgehen« und »verarbeitet und entschärft« sie, 
indem es diese in seinen Kontext integriert (Klaus-Peter Köp-
ping/Ursula Rao, Zwischenräume, in: E. Fischer-Lichte u.a., Rituali-
tät und Grenze, Tübingen/Basel 2003, S. 235 – 250, S. 236). Man 
kann diese Gedanken dahingehend verstehen, dass in rituellen 
Handlungen ein Mittel gefunden wurde, die Mysterien, das Un-
erklärliche des Lebens ohne jede Herleitung, ohne Begründung 
durch strikte Wiederholung bestimmter Gesten zu strukturieren 
und dadurch umgänglich zu machen. So ermöglichen es Initiations-
riten, den nicht exakt bestimmbaren Punkt des Erwachsenwerdens 
jenseits aller Erklärung gesellschaftlich festzulegen, erlauben es 
Trauerrituale mit dem Unfassbaren praktisch umzugehen. Die ze-
remonielle Handlung ermöglicht mithin, das völlig Kontingente 
nicht durch eine Erklärung als vielmehr gerade durch eine Verwei-
gerung derselben in die Lebenswelt zu integrieren. So ist das der 
alltäglichen Arbitrarität entgegen gestellte Zeremonielle als Reak-
tion auf eine das Alltagsleben sprengende Kontingenz zu verstehen.  

22 Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 262. Erst im Ritual als Praxis 
wird diese bis auf den unsicheren Grund menschlichen Lebens rei-
chende Tiefe umgänglich gemacht, ohne einfach eliminiert zu wer-
den. Die Befriedung ist die Befriedigung.  

23 Ludwig Wittgenstein, Bemerkungen über Frazers ›The Golden 
Bough‹, in: R. Wiggershaus (Hg), Sprachanalyse und Soziologie. Die 
sozialwissenschaftliche Relevanz von Wittgensteins Sprachphiloso-
phie, Frankfurt am Main 1975, S. 37 – 57, S. 50. Da manche Bemer-
kungen zu Frazers The Golden Bough laut Rhees aus der Zeit ›nicht 
vor 1936 und wahrscheinlich nach 1948‹ stammen, mithin in den be-
reits erschienenen Bänden der Wiener Ausgabe noch nicht enthalten 
sind, greife ich zum Beleg dieser Stellen auf die bei Wiggershaus 
abgedruckten, von Rush Rhees aus Wittgensteins Nachlass 1967 zu-
sammengestellten Bemerkungen zurück. 

24 Schulte, Chor und Gesetz, S. 49. 
25 Wie nahe Wittgenstein den beinahe zeitgleich in Frankreich entwi-

ckelten Grundsätzen einer neuen, die Mentalitäten der unterschied-
lichen Epochen berücksichtigenden Geschichtsschreibung kommt, 
ist frappierend. Diese ist das Ergebnis des systematischen Einbe-
zugs soziologischer Methodenüberlegungen in die Geschichtswis-
senschaft seit dem Aufkommen der Soziologie in Frankreich in den 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

124

Jahren um 1900. Mit dem insbesondere durch die Ethnologie Lucien 
Lévy-Bruhls lancierten Begriff der mentalité entsteht so in den 
1920ern die Mentalitätengeschichte, deren zentrales Organ und 
Markenzeichen die von Lucien Febvre und Marc Bloch 1929 ge-
gründete Zeitschrift Annales werden sollte. Die Mentalitätenge-
schichte »siedelt an der Schnittstelle zwischen Individuellem und 
Kollektivem« (Jacques Le Goff, Eine mehrdeutige Geschichte, in: Ul-
rich Raulff, Mentalitäten-Geschichte. Zur historischen Rekonstruk-
tion geistiger Prozesse, Berlin 1987, S. 18 – 32, S. 21), als sie den Be-
dingungsgrund jeder historischen Erklärung, das Jenseits der Ge-
schichte mit in die Geschichte hineinnimmt, um so die Epoche von 
innen heraus zu verstehen. Unter Rückgriff auf die mentalité wollen 
die historiens sociologisants weg von der Annahme eines ›Men-
schen an sich‹ hin zum Menschen in seinem jeweils spezifischen his-
torischen Milieu, zum Menschen aus Fleisch und Blut in seiner Zeit 
(vgl. Lucien Febvre, Der Mensch in seiner Zeit. Der Franzose in der 
Renaissance, in: Der neugierige Blick. Leben in der französischen 
Renaissance, Berlin 1989, S. 15-34, S. 31), um so den Anachronismus, 
»die unverzeihlichste aller Sünden« (Lucien Febvre, Geschichte des 
Unglaubens im 16. Jahrhundert. Die Religion Rabelais, Stuttgart 
2002, S. 17), zu verhindern. 

26 Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 263. 
27 Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 265. Wittgenstein formuliert 

hier das in Variation, was auch Lévy-Bruhl Frazer bereits vorgewor-
fen hatte: Er lege die Erklärungen anachronistisch, an der primiti-
ven Mentalität vorbei in die Tatsachen hinein (vgl. Lucien Lévy-
Bruhl, Das Denken der Naturvölker [1910], Leipzig 1921, S. 5). Bei 
Lévy-Bruhl selbst wird dann allerdings die immer noch mitschwin-
gende Idee der Menschheitsentwicklung als einer prinzipiellen 
Fortschrittsgeschichte problematisch. 

28 »Die Phänomenologie als Xenologie wäre eine Wissenschaft, die mit 
ihrem Gegenstand sich selbst auflösen würde«, rekonstruiert Bern-
hard Waldenfels Husserls Gedanken zum Thema (Phänomenologie 
als Xenologie. Das Paradox einer Wissenschaft vom Fremden, in: 
Ders., Topographie des Fremden. Studien zur Phänomenologie des 
Fremden 1, Frankfurt am Main 1999, S. 85-109, S. 96). Dass es dar-
über hinaus jedoch noch weitere Möglichkeiten einer das Fremde 
nicht definierenden, sondern es als »Aufforderung, Herausforde-
rung, Anreiz, Anruf, Anspruch« (Waldenfels, Phänomenologie als 
Xenologie, S. 109) unbestimmt belassenden Xenologie gibt, entwi-
ckelt Waldenfels insbesondere am späten Merleau-Ponty. Dessen 
Überlegungen zum Fremden als Fremdem sind nun wiederum 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANMERKUNGEN

125

grundlegend in der Auseinandersetzung mit Mauss und Lévi-
Strauss, also der in der Tradition Lévy-Bruhls stehenden Ethnologie 
entstanden.  

29 Wittgenstein, Frazer, S. 56. 
30 Joachim Schulte betont, dass Wittgenstein gerade in dieser Hypo-

stasierung einer bestimmten Sprachpraxis zu ›der Sprache‹ den 
Schritt zur Weltanschauung sieht (vgl. Schulte, Chor und Gesetz, S. 
50).

31 Das ›Vorurteil der objektiven Welt‹ wird auch der Phänomenologie 
Maurice Merleau-Pontys zum Ausgangspunkt seiner Überlegungen 
(vgl. Paul Good, Maurice Merleau-Ponty. Eine Einführung, Düssel-
dorf/Bonn 1998, S. 38). In dem Streben, einen Weg jenseits der Al-
ternative Empirismus oder Intellektualismus (Idealismus) zu fin-
den, kann eine zu Wittgenstein parallele Bemühung gesehen wer-
den.

32 Sybille Krämer hat anhand sprachtheoretischer Positionen des 20. 
Jahrhunderts eine Aufteilung in dem intellektualistischen Weltbild 
verhafteten Philosophen und Denkern jenseits dieser Annahmen 
vorgenommen. Nicht umsonst eröffnet ein Essay zu Wittgenstein 
den Reigen der zweiten Gruppe (vgl. Sybille Krämer, Sprache, 
Sprechakt, Kommunikation. Sprachtheoretische Positionen des 20. 
Jahrhunderts, Frankfurt am Main 2001). 

33 Wenn an dieser Stelle von ›der Wissenschaft‹, ›der Theorie‹ usw. im 
emphatischen Singular gesprochen wird, so sollen all diese Begriffe 
nicht eine tatsächliche, an Universitäten und Akademien betriebene 
Wissenschaft bezeichnen, vielmehr als Idealtypen der Analyse die-
nen.

34 Merleau-Ponty spricht von der Verabsolutierung einer »attitude de 
pure théorie« (Maurice Merleau-Ponty, Le philosophe et son ombre, 
in: Ders., Signes, Paris 1960, S. 259 – 295, S. 265). 

35 Die Immunität des Diskurses geht so weit, dass die dem von ihm 
häufig in alle Richtungen gebrauchten Vorwurf des performativen 
Widerspruchs innewohnende Tautologie nicht einmal erkannt wird: 
Dass derjenige, welcher behauptet, dass es keine endgültige Wahr-
heit gebe, gerade mit dieser Behauptung für sich eine solche Wahr-
heit in Anspruch nehme, hat nur in den Bedingungen, die ein dem 
ausgeschlossenen Dritten verpflichtetes Denken bereitstellt, als 
zwingend zu gelten. Dass mit einer solchen »Gläubigkeit an die 
Grammatik« (Friedrich Nietzsche, Jenseits von Gut und Böse, KSA 
5, S. 9 – 243, S. 54) die Tiefe des Wirklichen gerade umgangen wird, 
ist, was Wittgenstein entwickelt (der Begriff ›Grammatik‹ bei Nietz-
sche ist allerdings ein anderer als der für den späten Wittgenstein so 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

126

zentrale). Zugleich wendet er sich so allerdings nicht gegen die Wis-
senschaft allgemein, sondern gegen ihre Überhöhung zum Glauben, 
gegen den Mythos der objektiven Welt. 

36 Das ist bereits im Tractatus der Punkt, weshalb Wittgenstein den 
wichtigeren Teil seines Werkes im Ungeschriebenen zu finden 
meint. Die nur noch tautologisch formulierbare Grenze des Sagens 
und das Darüber-hinaus sind die Bedingung alles Sagbaren. 

37 Zit. nach: Michael Nedo, Einleitung zum 3. Band der Wiener Aus-
gabe, Wien 1995, S. VII – XIV, S. VII. 

38 Das Streben nach Allgemeinheit führt zur Tautologie und ist zu-
gleich Zeichen der Metaphysik (vgl. Watzka, Sagen und Zeigen, S. 
16). Eine interessante Abänderung zum Tractatus: Nicht mehr die 
Missachtung der Grenzen des logischen Raumes führt zum Para-
dox, sondern überhaupt jeder aus der Situation hinausführende 
Wunsch nach Allgemeinheit. Obwohl also die Grunddenkfigur 
gleich bleibt – Missachtung der eigenen Bedingungen führt zu Ver-
wirrungen, die Scheinprobleme generieren –, wird die Modifikation 
des Tractatus-Ansatzes deutlich. 

39 Zit. nach: Michael Nedo, Einleitung zum 3. Band der Wiener Aus-
gabe, S. VII. 

40 Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 6, S. 278. 
41 Ludwig Wittgenstein, Blaues Buch, WA Bd. 5, S. 22. 
42 Vgl. Wittgenstein, Blaues Buch, S. 15, 18, 49.  
43 Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 6, S. 281.  
44 Grammatik versteht Wittgenstein als die Beschreibung des Ge-

brauchs von Sprache: »Das könnte man die descriptive Wissen-
schaft vom Sprechen nennen, im Gegensatz zu der vom Denken.« 
(Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 6, S. 276). Dass er in diesem Zu-
sammenhang seine Arbeit als ›Wissenschaft‹ tituliert, muss nicht 
weiter verwirren. Wichtig ist, dass Methode wie Gegenstand im 
Vergleich zu den traditionellen Wissenschaften wechseln: Das Spre-
chen tritt in den Mittelpunkt einer rein beschreibenden Untersu-
chung. Die sich in Bemerkungen über logische Form ankündigende 
Verlagerung vom Universal zum Phänomen wird hier deutlich. Die 
holistische Betrachtungsweise hat sich gegenüber der atomistischen 
durchgesetzt (vgl. Watzka, Sagen und Zeigen, S. 42). Der Wittgen-
stein-spezifische Sinn von ›Grammatik‹ ergibt sich aus dessen 
grundlegender Verkopplung mit dem Begriff des ›Raumes‹, wie ihn 
Wittgenstein aus seinen Überlegungen zu der Funktion von Farb-
zuweisungen heraus entwickelt hat. Bertrand Russell hat dies in 
seiner Begutachtung des Manuskriptes, welches später die Vorlage 
der von Rhush Rhees herausgegebenen Philosophischen Bemer-

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANMERKUNGEN

127

kungen werden sollte, wie folgt formuliert: »He uses the words 
›space‹ and ›grammar‹ in peculiar senses, which are more or less 
connected with each other. He holds that if it is significant to say 
›This is red‹, it cannot be significant to say ›This is loud‹. There is 
one ›space‹ of colours and another ›space‹ of sounds. […] Mistakes 
of Grammer result from confusing ›spaces‹.« (Zit. nach: Nedo, Ein-
leitung zum 1. Band der Wiener Ausgabe, S. X).  

45 Wittgenstein, Blaues Buch, S. 39. 
46 Zit. nach: Nedo, Einleitung zum 3. Band der Wiener Ausgabe, S. 

VII.
47 Wittgenstein, Blaues Buch, S. 37.  
48 Monk, Wittgenstein, S. 326. Dass er mit diesem Gegner auch auf 

eine vereinfachte Vorstellung der ›geschichtslosen Naturwissen-
schaften‹ zurückgegriffen hat, mag dabei durchaus sein. Stephen 
Toulmin äußert sich in dieser Richtung, wenn er meint: »Er [Witt-
genstein, FG] hatte überhaupt keine Ahnung davon, dass naturwis-
senschaftliche Begriffe ihre eigene Geschichte haben können« 
(Mersch, Gespräche über Wittgenstein, S. 58). 

49 Wittgenstein, Wittgenstein und der Wiener Kreis, S. 116. 
50 Monk, Wittgenstein, S. 319. Der idealtypische Metaphysiker behan-

delt nach Wittgenstein eine begriffliche Unklarheit wie eine wissen-
schaftliche Frage (vgl. Watzka, Sagen und Zeigen, S. 125). 

51 Dass auch heutzutage noch davon gesprochen wird, Wittgenstein 
habe im Haus seiner Schwester in der Kundmanngasse den Wiener 
Kreis gegründet – so das im heutigen Bulgarischen Kulturinstitut 
ausliegende Informationsblatt –, ist schon überraschend. Das Ver-
hältnis Wittgensteins zu der später unter dem Namen Wiener Kreis 
bekannt gewordenen Philosophengruppe war von Anfang an ein 
ambivalentes. 1926, kurz nach Wittgenstein Rückkehr aus der öster-
reichischen Provinz nach Wien, kam es zu einem ersten Treffen mit 
Moritz Schlick, der Wittgensteins Tractatus in einer kleineren Runde 
Wiener Professoren diskutiert und an der Universität bereits be-
kannt gemacht hatte. Ab 1927 wurden diese Treffen in einer Grup-
pe, der unter anderen auch Friedrich Waismann, Rudolf Carnap 
und Herbert Feigl angehörten, fortgesetzt. Anstatt in diesem Kreis 
aber logische Probleme zu diskutieren, zog es Wittgenstein häufiger 
vor, seinen Zuhörern den Rücken zugewandt Gedichte von Rabin-
dranath Tagore vorzulesen. Es wäre eine eigene Studie wert, Witt-
gensteins Beziehung zu diesem indischen Dichter näher zu untersu-
chen. Der Verweis auf dessen Popularität gerade im Wien dieser 
Zeit verstellt den Blick auf eine vielleicht sehr viel tiefere Verwandt-
schaft des Charakters beider Denker. Auch wenn es überrascht, dass 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

128

Wittgenstein sich ausgerechnet die »schwiemelige Mystik« (Monk, 
Wittgenstein, S. 263) des Nobelpreisträgers von 1913 für seine ›Le-
sungen‹ wählte, etwas, das dem doch so hochgelobten ästhetischen 
Vorgehen Uhlands in »Graf Eberhards Weißdorn« so verschieden 
zu sein scheint, so könnte die Entscheidung für Tagore doch auch 
über sein Werk hinaus mit dessen Person verbunden sein, der sich 
Wittgenstein in gewisser Hinsicht vielleicht verwandt fühlte: Der 
1861 geborene Dichter war mit seinem Werk nicht nur der eigentli-
che Schöpfer des modernen Bengali, sondern darüber hinaus auch 
Maler und Philosoph und insbesondere Pädagoge. 1901 gründete er 
eine vom damals englisch orientierten Erziehungssystem bewusst 
abweichende Schule in Santiniketan, die später zur Universität aus-
gebaut wurde. Dieses pädagogische Engagement fand seine Fort-
setzung in der Politik, wo Tagore den Freiheitskampf Indiens in 
pragmatisch-konstruktiver Weise unterstützte. So gingen bei ihm 
Werk und Aktion ineinander über, blieben seine Schriften nie von 
seiner Person gelöst. Auch wenn Wittgensteins eigener Weg deut-
lich vom Aktivismus Tagores abweicht, muss nicht weiter betont 
werden, wie sehr dieser prinzipiell doch Wittgensteins Vorstellun-
gen eines wirklichen Denkers entsprach.  

 In jedem Fall wurde mit diesen Lesungen rasch klar, dass Wittgen-
stein nicht jener Positivist war, den die Wiener erwartet hatten. 
»Sein Standpunkt, seine Einstellung zu Menschen und Problemen – 
auch theoretischen – glich eher dem eines kreativen Künstlers, als 
dem eines Wissenschaftlers, um nicht zu sagen: eines biblischen 
Propheten oder Sehers«, erinnert sich Rudolf Carnap (zit. nach 
Monk, Wittgenstein, S. 264). Trotz dieser von Anfang an gegebenen 
Unterschiede kann man in seinen Notizen von 1929 bis 1932, wie sie 
in den ersten fünf Bänden der Wiener Ausgabe versammelt sind, 
eine sich nur schrittweise vollziehende Distanzierung Wittgensteins 
von der wissenschaftlichen Weltauffassung des Wiener Kreises 
nachvollziehen (vgl. Michael Nedo, Einleitung zum 5. Band der 
Wiener Ausgabe, Wien 1996, S. VII – XV, S. XIV). Die 1929 ange-
kündigte, gewissermaßen als Summe der gemeinsamen Gespräche 
gedachte Einführung Waismanns in Wittgensteins Denken lässt auf 
das eine Zeit lang doch recht tiefe Vertrauen beider Parteien zuein-
ander schließen. Im Sommer 1931 allerdings wird deutlich, dass 
dieses Projekt letztlich zum Scheitern verurteilt ist. Wittgenstein 
meint gegenüber Schlick, dass er mit »s e h r,  s e h r  vielen Formu-
lierungen des Buches heute nicht einverstanden« ist (vgl. Michael 
Nedo, Einleitung zum 4. Band der Wiener Ausgabe, Wien 1995, S. 
VII – XII, S. VIII). Ab Ostern 1932 erhält Waismann Wittgensteins 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANMERKUNGEN

129

Typoskripte nicht mehr direkt, sondern nur noch auf dem Umweg 
über Schlick (vgl. Monk, Wittgenstein, S. 343). Im August 1932 wer-
den die Gespräche endgültig abgebrochen. Ein Streit mit Carnap, 
dem Wittgenstein Plagiat vorwarf, hatte schließlich den Anlass ge-
geben (vgl. Monk, Wittgenstein, S. 347). Als Waismanns Buch in den 
1970er-Jahren dann doch erschien, »war es durch die posthume 
Veröffentlichung der Werke Wittgensteins bereits überholt« (Monk, 
Wittgenstein, S. 306). 

52 Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 262. Die bereits weiter oben 
gezogene Parallele im Denken Wittgensteins zu soziologischen und 
mentalitätengeschichtlichen Ansätzen zeigt sich in diesem Wechsel 
von der atomistischen Analyse zur holistischen Beschreibung wohl 
am besten. Gerade dieser Gedanke, dass das Einzelne nur aus den 
es übersteigenden Zusammenhängen seines Vorkommens heraus 
adäquat verstanden werden kann, ist der Gründungs- und Grund-
gedanke der Soziologie seit Auguste Comte.  

53 Mindestens in dieser anachronistischen Erläuterung des »Die Welt 
ist alles, was der Fall ist« macht Wittgenstein also klar, dass der ho-
listische Ansatz schon im Tractatus das eigentlich Relevante ist. Ob 
ihm dies bereits bei Abfassung seines Frühwerks in aller Deutlich-
keit bewusst war, sei dahingestellt. In jedem Fall scheint die Kon-
frontation mit der strikt logisch-positivistischen Denkweise des 
Wiener Kreises Wittgenstein auf die Konsequenzen seines tractaria-
nischen Holismus gestoßen zu haben, die er dann, angespornt 
durch Sraffa und in Auseinandersetzung mit Frazer, im Rahmen 
seiner ›ethnologisch-poetischen‹ auch tatsächlich zieht. 

54 Vgl. Wittgenstein, Wittgenstein und der Wiener Kreis, S. 63.  
55 »Einen Satz verstehen heißt, eine Sprache verstehen« (Wittgenstein, 

Blaues Buch, S. 21). 
56 Vgl. Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 277, sowie Wittgen-

stein, Wiener Ausgabe Bd. 6, S. 291. Joachim Schulte sieht hierin im 
Anschluss an Goethe ein Überwintern des Aberglaubens in unseren 
Begriffen (vgl. Schulte, Chor und Gesetz, S. 53). Damit aber ist er 
von Wittgensteins Definition des Aberglaubens als des Glaubens an 
den Kausalnexus wieder abgerückt und bei dessen herkömmlichen 
Verständnis angelangt. Der Aberglaube wäre nun wieder Ballast 
aus vergangener Zeit. 

 Richtig ist allerdings, dass es eine Art unauflösbarer Ambiguität in 
Wittgensteins Verhältnis zur Mythologie gibt. Wie er davon spricht, 
dass das »Ausschalten jeder/der Magie« bei ihm »den Charakter 
der Magie selbst« annimmt (Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 
262), so ist auch die Mythologie gefährlich – solange sie unter-

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

130

schwellig Verwirrungen im Sprachgebrauch stiftet – und berei-
chernd, als in der offensiven Hinwendung zu ihr die Tiefe des 
Sprachgebrauchs gehoben werden kann. 

57 So führt sich die Parallele zur Philosophie Merleau-Pontys fort: Des-
sen negative Methode spürt gerade den Schwächen der Objektiv-
theorien, ihrem Schatten, nach, um so den Raum des Entspringens 
eines immanenten Sinns zu schaffen (vgl. Good, Merleau-Ponty, S. 
41). »Wenn es bei Merleau-Ponty eine dominierende Denk- und 
Schreibweise gibt, so ist es die Schräge, das Laterale, die Ab-
Weichung, der Über-Schuss, Formen also, die etwas in anderem
freisetzen, ohne es direkt in den Griff zu nehmen, ohne es mit die-
sem anderen dialektisch zu vermitteln oder eines in das andere um-
zukehren«, meint Bernhard Waldenfels in: Responsivität des Leibes. 
Spuren des Anderen in Merleau-Pontys Leib-Denken, in: Regula 
Giuliani (Hg), Merleau-Ponty und die Kulturwissenschaften, Mün-
chen 2000, S. 305–320, S. 308. So aber wird aus dem sich verwei-
gernden Sichzeigenden ein sich nicht ganz in der Negativität hal-
tendes Wiedergebendes (vgl. Mersch, Was sich zeigt, S. 71). Dieses 
am konkreten Phänomen aufzuspüren gibt Wittgensteins negativer 
Methode in der Folge der ethnologischen Wende einen gegenüber 
dem Vorgehen im Tractatus neuen Charakter.  

58 Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 6, S. 282. Die Beschreibung ist 
bereits die Lösung, die Schwierigkeit, hier Halt zu machen. 

59 Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 6, S. 285. 
60 Vom philosophisch Interessanten sagt Wittgenstein: »Man kann es 

nicht bemerken, weil man es immer (offen) vor Augen hat« (Witt-
genstein, Wiener Ausgabe Bd. 6, S. 283). E. A. Poes »Der entwendete 
Brief« kann so als literarische Illustration dieses Problems gelesen 
werden: Poes Protagonist Dupont entdeckt den gestohlenen Brief in 
der Wohnung des Diebes, gerade weil er in der Weigerung, die 
gängigen Methoden der Kriminalwissenschaft anzuwenden, das 
vor Augen Stehende zu sehen bekommt. Er entkrampft den techni-
schen Blick auf das Problem, anstatt ihn zu schärfen. 

61 Vgl. hierzu: Christiane Chauviré, Voir le visible : la seconde philo-
sophie de Wittgenstein, Paris 2003.  

62 Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 263. Die Klarheit, die Durch-
sichtigkeit ist nicht Mittel des Fortschritts. Sie ist Selbstzweck, als 
man so scheinbare Probleme auflöst, anstatt sie augenscheinlich zu 
lösen (Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 6, S. 285). Wittgenstein 
bringt das Beispiel eines Menschen, der unter der Last einer schwe-
ren Kugel stöhnt. Alles, was man ihm sagen kann, ist: Lass sie fal-
len! (Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 6, S. 281). Jeder andere Rat 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANMERKUNGEN

131

ist nutzlos. Die Kugel wird nicht leichter, sie kann nicht auf ideale, 
nicht belastende Weise getragen werden. Das zu erkennen und den 
einzigen wirklich möglichen Schritt zu tun, ist die Aufgabe des Phi-
losophen: Er muss die Kugel fallen lassen, um das Problem zum 
Verschwinden zu bringen. Dass das vor dem Horizont unseres ge-
wohnten Bildes der philosophischen Aufgabe leicht enttäuschend 
wirken kann, ist Wittgenstein klar: »You would perhaps give up 
Phil. if you knew what it is. You want explanations instead of de-
scriptions« (zit. nach: Nedo, Einleitung zum 3. Band der Wiener 
Ausgabe, S. VII). 

63 Wittgenstein, Frazer, S. 38. Die Wahrheit ist nicht mehr einfach zu 
greifen, sie ist, mit Musil gesprochen, »eben kein Kristall, den man 
in die Tasche stecken kann«. 

64 Vgl. Majetschak, Wittgensteins Denkweg, S. 286.  
65 1937 nennt Wittgenstein das Herumspringen um ein Thema »die 

einzige mir natürliche Denkweise« (Wittgenstein, Vermischte Be-
merkungen, S. 489). 

66 Vgl. Wittgenstein, Wittgenstein und der Wiener Kreis, S. 68. 
67 Wittgenstein, Frazer, S. 45. 
68 Wittgenstein, Frazer, S. 39.  
69 Vgl. Watzka, Sagen und Zeigen, S. 145. 
70 Im § 531 der Philosophischen Untersuchungen I vergleicht Wittgen-

stein dann das Verstehen von Poesie mit dem Verstehen eines mu-
sikalischen Themas. So wenig wie dieses ist ein Gedicht durch ein 
anderes zu ersetzen. Philippe de Lara hat diese Reflektionen zu 
einem musikalischen Verstehen aufgenommen und auf Wittgen-
stein selbst angewendet. Dessen Philosophie ist danach weniger ein 
Reflexieren über Musik denn musikalisches Philosophieren (vgl. 
hierzu Philippe de Lara, Wittgenstein: une philosophie musicale?, 
in: Rue Descartes 39. Revue Collège International de Philosophie. 
Wittgenstein et l’art, Paris 2004, S. 41–55). 

71 Die schon aus der Schule bekannte Frage: ›Was will uns dieses Ge-
dicht sagen?‹ ist damit als ein, man könnte sagen, Frazerscher Lap-
sus erkannt: Sie geht an der vom Standpunkt des Sagens nicht 
greifbaren Eigenart der Dichtung vorbei, ignoriert ihre aisthetische 
Dimension. Mit Manfred Frank könnte man im Sinne Wittgensteins 
von der »semantische[n] Unbezwinglichkeit« des Rätsels ›Leben‹ 
sprechen, für welche die Poesie stehe (Manfred Frank, Wittgen-
steins Gang in die Dichtung, in: M. Frank u. G. Soldati, Wittgen-
stein. Literat und Philosoph, Pfullingen 1989, S. 8–72, S. 11). 

72 Dass sie das gerade als Konsequenz hochreflektierter methodischer 
Überlegungen tut, zeigt, dass Wittgenstein auch in seiner Spätphase 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

132

nicht zum ›Schwefler‹ wird, der – im Gegensatz zum dichtenden 
Philosophen, welcher ans Licht bringt, was in unseren Verständi-
gungssystemen unverständlich bleibt – Verstehbares lediglich dun-
kel sagt (vgl. Frank, Wittgensteins Gang in die Dichtung, S. 11).  

73 Bruno Latour zeichnet im Zusammenhang mit seinen Untersuchun-
gen zur Wirklichkeit der Wissenschaft den Entstehungsweg wissen-
schaftlicher Daten von der Expedition bis zum entsprechenden Be-
richt eindringlich nach. Dieser lässt sich nach Latour nicht mehr als 
zweistufiger Prozess des Auffindens und dann Verwertens begrei-
fen. Vielmehr verbindet den Expeditionsbericht mit dem Raum der 
Expedition, den er beschreiben soll, eine kleinteilige Kette ungezähl-
ter Transformationen, welche eine qualitative Veränderung bewir-
ken. Die einzelnen Kettenglieder Latours, die eigentlichen Phäno-
mene, bewegen sich zwischen den einerseits durch Lokalität, Mate-
rialität und Vielfalt, andererseits durch Universalität, Standardisie-
rung und Berechnung charakterisierten Extremen. Jeder Teilschritt 
der Transformationskette impliziert in Richtung der sprachlichen 
Daten einen Bruch, welcher in der Formung der Materie diese zum 
Zeichen werden lässt, sie also auf eine andere, eine demjenigen, der 
über den Code verfügt, manipulierbare Ebene hebt. Die Transfor-
mation in sprachliche und letztlich exakte wissenschaftliche Daten 
macht Welt mithin verfügbar (vgl. Bruno Latour, Die Hoffnung der 
Pandora. Untersuchungen zur Wirklichkeit der Wissenschaft, 
Frankfurt am Main 2000).  

74 Welt/Wirklichkeit haben hier bereits eine deutlich andere Konnota-
tion als im Tractatus. Sie verweisen nun in ihrer unspezifischen, 
undefinierten Art als gegeneinander willkürlich austauschbare 
Äquivalente auf die eben nicht scharf eingrenzbare, dem Menschen 
immer nur partikulär zugängliche Vielfältigkeit des Rahmens, der 
diese Zugänglichkeit für unterschiedliche Menschen doch erst mög-
lich macht. In mancher Hinsicht können sie als Synonym für Reali-
tät in dem im Tractatus-Kapitel definierten Sinn verstanden werden. 

75 Die unter Bezug auf Latour beschriebene Transformation ist nun 
nicht einfach als Verlustgeschichte gedacht. Vielmehr ist der anzu-
erkennende Gewinn wissenschaftlichen Arbeitens deutlich hervor-
zuheben: Auf ihm basiert der Großteil dessen, was legitimerweise 
zu den kulturellen Errungenschaften der heutigen Zeit gezählt 
wird. Das Problem entsteht erst, wenn die Reichweite nicht mitbe-
dacht wird, wenn Wissenschaft zum Weltbild wird. Denn das 
»Unternehmen wissenschaftlicher Weltorientierung ist eben eine 
besondere ›Maßnahme‹ aufgeklärter Vernunft (eines aufgeklärten 
Umgangs mit unserer Welt), ergriffen im Blick auf das wissenschaft-

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANMERKUNGEN

133

liche Interesse allgemein verfügbarer Naturorientierung« (Friedrich 
Kambartel, Wittgensteins späte Philosophie. Zur Vollendung von 
Kants Kritik der wissenschaftlichen Aufklärung, in: Ders., Philoso-
phie der humanen Welt. Abhandlungen, Frankfurt am Main 1989, S. 
146–159, S. 150). Die im Sinne Kambartels humane Welt ist hierin 
nicht begriffen.  

76 So muß man noch über die Deutung Majetschaks in: Wittgensteins 
Denkweg, S. 286, hinausgehen. Das von Wittgenstein konstatierte 
Unvermögen ist gerade kein persönlicher Mangel, der ihn letztlich 
an der Fertigstellung seines in den 1930er-Jahren so intensiv ver-
folgten Buchprojektes hindert, obwohl ein Abschluss dieses Vorha-
bens potenziell möglich gewesen wäre; dass Wittgenstein nach dem 
Tractatus kein weiteres philosophisches Buch mehr vollenden sollte, 
ist vielmehr genuine Folge der ethnologisch-poetischen Wende sei-
nes Denkens (vgl. hierzu auch Chris Bezzel, »Philosophie dürfte 
man eigentlich nur dichten.«, S. 154).  

77 Vgl. Hugo Friedrich, Die Struktur der modernen Lyrik. Von der 
Mitte des neunzehnten bis zur Mitte des zwanzigsten Jahrhunderts, 
Reinbek bei Hamburg 1985, S. 28.  

78 Manfred Frank meint, dass der paradox angelegte Diskurs der 
Spätphilosophie Wittgensteins ihn fast mit strategischer Konse-
quenz in die Lage bringt, »seine höchsten Belange nur mit poeti-
schen Mitteln an-deuten zu können.« Hierin sieht er den Berüh-
rungspunkt mit der Frühromantik (Frank, Wittgensteins Gang in 
die Dichtung, S. 27). Tatsächlich kann Wittgensteins Oeuvre als ein 
Beitrag zu der mit der Frühromantik aufkommenden Frage nach 
dem Verhältnis von Poesie und Wissenschaft gelesen werden. Dass 
er allerdings an entscheidender Stelle auch über die Frühromantik 
hinausgeht, übersieht Frank. 

79 Stefan Majetschak hat darauf hingewiesen, dass Franks Verständnis 
Wittgensteins als eines Romantikers dort an seine Grenzen stößt, wo 
er versucht, auch in den Paragraphen der Philosophischen Untersu-
chungen noch Fragmente eines eigentlich Ganzen zu sehen. Das 
»unsagbar ›Eine‹ hinter der Mannigfaltigkeit der Phänomene« gibt 
es bei Wittgenstein spätestens seit Beginn der 1930er-Jahre – also ge-
rade mit der ›ethnologisch-poetischen Wende‹ – nicht mehr (Majet-
schak, Wittgensteins Denkweg, S. 284). Hiergegen hebt Majetschak 
das Verständnis Friedrich Kambartels hervor: Die Paragraphen der 
Philosophischen Untersuchungen interpretiert Kambartel als prakti-
sche Übung, als an unterschiedlichen Gegenständen immer wieder 
aufs Neue vollzogenen Perspektivwechsel (vgl. Kambartel, Witt-
gensteins späte Philosophie, S. 158).  

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

134

80 Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 6, S. 279.  
81 Friedrich, Die Struktur der modernen Lyrik, S. 30. Frank im An-

schluss an Majetschak produktiv wendend könnte man nun sagen, 
dass es Wittgenstein tatsächlich darum geht, in der sagenden Spra-
che einen zeigenden Gegensinn zu entfesseln (Frank, Wittgensteins 
Gang in die Dichtung, S. 31), indem er »diesseits der Semantik das 
Bezeichnete in die Schwebe oder zum Zittern bringt«, um mit einem 
solchen »Flackern der Rede [...] ihren manifesten Sinn« zu demen-
tieren (Frank, Wittgensteins Gang in die Dichtung, S. 32), ohne da-
mit wieder auf etwas dahinter verweisen zu wollen. 

82 Vgl. zum Begriff ›leere Transzendenz‹ Friedrich, Die Struktur der 
modernen Lyrik, S. 61 u. S. 124. 

83 Friedrich, Die Struktur der modernen Lyrik, S. 16. 
84 Arthur Rimbaud hat in den sogenannten Seher-Briefen diese auf das 

Andere – von ihm das Unbekannte genannt – zielende Poesie em-
phatisch beschrieben. Der eigentliche Poet müsse zum Seher(!) wer-
den. »Es geht darum, durch ein Entgrenzen aller Sinne am Ende im 
Unbekannten anzukommen« (Arthur Rimbaud, Sämtliche Werke. 
Französisch und deutsch, Frankfurt am Main 1992, S. 394). Diese 
Entgrenzung aller Sinne aber bedeutet gerade die Zurücknahme der 
Souveränität des Subjekts, um das Andere zur Geltung kommen zu 
lassen. »Es ist falsch, wenn einer sagt: Ich denke. Man sollte sagen: 
Es denkt mich« (Rimbaud, Sämtliche Werke, S. 394). »Denn Ich ist 
ein anderer. Wenn Kupfer als Trompete erwacht, ist es nicht seine 
Schuld. [...] Wären die alten Schwachköpfe nicht zu einer völlig fal-
schen Vorstellung vom Ich gelangt, brauchten wir heute nicht diese 
Millionen von Skeletten wegzukehren, die schon eine Ewigkeit im-
mer neue Produkte ihres bornierten Verstandes anhäufen und sich 
deshalb Autoren nennen! In Griechenland, so sagte ich, waren Vers 
und Klang eins mit dem Rhythmus der Tat. Später dann sind Musik 
und Reim nur noch Spielerei, Unterhaltung. [...] die Menschen raff-
ten einen Teil dieser Früchte des Gehirns zusammen: man handelte 
nach ihnen, formte Bücher daraus: das war der Gang des Fort-
schritts, da der Mensch noch nicht an sich arbeitete, er noch nicht 
erwacht oder noch nicht in der Fülle seines großen Traumes war. 
Funktionäre, gewiß, Schreiberlinge, ja: aber der Schöpfer, der Autor, 
der Poet – diesen Menschen hat es nie gegeben!« (Rimbaud, Sämtli-
che Werke, S. 395/96). Der Poet als Seher hingegen ist die große 
Möglichkeit der Zeit. Er ist kein »Akademie-Mitglied [...] – mehr tot 
als ein Fossil«, er verfasst kein »Wörterbuch [...], in welcher Sprache 
auch immer«. Er kann das Andere als das Bewegte, das Lebendige 
in der Sprache neu fruchtbar machen.  

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANMERKUNGEN

135

85 In diesem Sinne scheint mir Christine Lecerfs These zu verstehen, 
dass Wittgensteins Philosophie »avant tout poesie« sei (Christine 
Lecerf, Quelques feuillets de pensée dans le sac à dos de Wittgen-
stein, in: Europe. Revue littéraire mensuelle. Wittgenstein, Oktober 
2004, Nr. 906, S. 3 – 11, S. 5). 

Sprachphilosophie  und Wahrnehmung 

1 Dass Wittgenstein in gewisser Weise ein »Theoretiker wider Willen« 
war, gerade so unverdächtig klingende Begriffe wie der der ›Um-
gangssprache‹ ein ausgearbeitetes Modell und keineswegs eine im 
Alltag auffindbare Menge an Wörtern und Sätzen bezeichnet, dar-
auf weist Gunter Gebauer gleich zu Beginn seiner Arbeit: Wortge-
brauch, Sprachbedeutung. Beiträge zu einer Theorie der Bedeutung 
im Anschluss an die spätere Philosophie Ludwig Wittgensteins, 
München 1971, zu Recht hin. Auch Jaakko Hintikka betont den 
»kohärenten Grundstock an Ideen« in den Philosophischen Unter-
suchungen (Mersch, Gespräche über Wittgenstein, S. 145). Dass 
Wittgenstein »das wirkliche Beispiel einer Methode, die uns in Be-
zug auf die reine Vernunft desillusionieren kann, ohne gleichzeitig 
selber irgendetwas Theoretisches zu sagen« sei, wie Stephen Toul-
min meint, ist somit nicht ganz richtig. Vom cartesischen Traum 
»ganz erlöst« (Mersch, Gespräche über Wittgenstein, S. 74) ist weder 
Wittgenstein selbst noch scheint das überhaupt eine reale Möglich-
keit für einen Philosophen zu sein.  

2 Wittgensteins Sprachspielmodell macht die in der ›ethnologisch-
poetischen Wende‹ seines Denkens vollzogene methodologische 
Neuorientierung noch einmal in ihrer Eigenart deutlich. Sie lanciert 
ein Philosophieren, welches in seiner Grundausrichtung gegen die 
traditionelle auf Absolutheiten und Letztbegründungen zielende 
Wissenschaft gerichtet ist. Man muss Wittgenstein in dieser Hin-
sicht mit anderen, expliziten Theoretikern einer wissenschaftsprak-
tischen Erneuerung vergleichen, um die fundamentale Bedeutung 
dieser Veränderungen würdigen zu können. Nach allem bisher Ge-
sagten verwundert es wohl kaum noch, dass diese Vergleichstheo-
retiker vor allem Vertreter der Soziologie sind. Insbesondere Max 
Weber und Niklas Luhmann weisen in ihren methodischen Überle-
gungen strukturelle Ähnlichkeiten zu Wittgensteins Denken auf. 
Beide versuchen vom Allgemeinen zum Konkreten zu gelangen, 
beiden dient die Theorie mithin nicht als Ende, als Extrakt intensi-
ver empirischer Arbeit, sondern als Ausgangspunkt ihres Tuns. 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

136

Webers Ziel ist nicht das positive, allgemeine Faktum, vielmehr die 
relative Differenz. Gesetze sind ihm nicht Zweck, sondern Mittel 
der Erkenntnis (vgl. Max Weber, Die Objektivität sozialwissen-
schaftlicher Erkenntnis [1904], in: Max Weber, Soziologie, Univer-
salgeschichtliche Analysen, Politik, hg. v. Johannes Winckelmann, 
Stuttgart 1973, S. 200-262, S. 221). Das ist die Innovation des Weber-
schen Idealtypus: In ihm baut man eine Konstruktion, eine »Uto-
pie«, welche durch »gedankliche Steigerung bestimmter Elemente 
der Wirklichkeit gewonnen ist« (Weber, Objektivität, S. 234). Er ist 
hierin weder Wirklichkeit noch eigentliche Wirklichkeit und in glei-
cher Weise kein Schema, »in welches die Wirklichkeit als Exemplar 
eingeordnet werden sollte« (Weber, Objektivität, S. 238); er findet 
seine Bedeutung vielmehr als »Grenzbegriff«, an welchem Welt 
»zur Verdeutlichung bestimmter bedeutsamer Bestandteile ihres 
empirischen Gehaltes gemessen, mit dem sie verglichen« werden 
kann (Weber, Objektivität, S. 238/9). Gerade in den Abweichungen 
der Konkreta zu dieser idealen Konstruktion realisiert sich mithin 
historische Erkenntnis. Auch Niklas Luhmann sieht in der System-
theorie als Supertheorie die Möglichkeit, gerade nicht aus der Situa-
tion, aus dem Konkreten in ein Abstraktes zu fliehen, als vielmehr 
vom Allgemeinen über die Respezifizierung des Konzepts in die Si-
tuation hineinzufinden (vgl. Niklas Luhmann, Soziale Systeme. 
Grundriß einer allgemeinen Theorie, Frankfurt am Main 1987, S. 
32).

3  Wittgenstein, Vorwort zum Tractatus, S. 10. 
4 S.o. insbesondere die Unterabschnitte 1.3–1.4 des Tractatus-Kapitels. 
5 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 240, § 6, sowie S. 

255, § 31. 
6 Etwas anders pointiert lässt sich der hier grundlegende Gedanke 

aufschlussreich von Roland Barthes her lesen. In Lektion/Leçon. 
Antrittsvorlesung am Collège de France. Gehalten am 7. Januar 
1977, Frankfurt am Main 1980, stellt auch Barthes die Unhintergeh-
barkeit der Sprache fest. »Ich kann immer nur sprechen, indem ich 
aufsammle, was in der Sprache umherliegt« (Barthes, Leçon, S. 21). 
Zugespitzt kommt Barthes über diesen Gedanken zu seinem Dik-
tum der faschistischen Sprache (vgl. Barthes, Leçon, S. 17). Der ein-
zige Ausweg scheint ihm der listige – man könnte auch sagen: der 
spielerische – Umgang mit Sprache zu sein. Diesen listigen Umgang 
mit Sprache bringt Barthes mit der Literatur in Verbindung (Bart-
hes, Leçon, S. 23).  

7 Zit nach: Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 237, § 
1.

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANMERKUNGEN

137

8 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 237, § 1. 
9 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 237, § 1. 
10 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 237, § 1. 
11 Es wäre überhaupt überraschend, wenn Wittgenstein ausgerechnet 

einen für ihn so wichtigen Denker wie Augustinus in dieser Weise 
einseitig abkanzeln würde. Augustinus war wahrscheinlich Vorbild 
für das 1929 geplante, dann aber nicht realisierte Projekt einer 
Autobiographie, die Wittgenstein in erster Linie als eine Art Re-
chenschaft und Lebensbeichte dienen sollte (vgl. Monk, Wittgen-
stein, S. 303/4). Drury gegenüber sprach Wittgenstein von den Be-
kenntnissen als dem womöglich »ernsteste[n] Buch, das je geschrie-
ben wurde« (Drury, Bemerkungen zu einigen Gesprächen mit Witt-
genstein, S. 133) und v. Wright meint sogar generell eine signifikan-
te Ähnlichkeit des Philosophierens zwischen Wittgenstein und dem 
Kirchenvater feststellen zu können (vgl. v. Wright, Ludwig Witt-
genstein: eine biographische Skizze, S. 43).  

12 Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 239, § 3. 
13 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 238, § 2. 
14 Vgl. das von Wittgenstein in: Philosophische Untersuchungen I, S. 

238, § 2 gebrachte Beispiel vom Bauenden A und seinem Gehilfen B. 
15 ‚Verständigung am Bau‹ ist hier immer auf das Primitivmodell von 

Sprache aus § 2 der Philosophischen Untersuchungen I bezogen. 
Dass es auch in dieser Umgebung wesentlich komplexere Sprach-
spiele geben kann, ist klar. 

16 In Wittgensteinscher Terminologie könnte man sagen: Man muss 
die Zwischenglieder suchen, will man das Gesetz verstehen. 

17 Diese Nachträglichkeit ist Augustinus bewusst, wenn er selbst be-
tont, dass sein eigentliches ›Zur-Sprache-kommen‹, der Schritt aus 
dem Nichtsprachlichen in den Bereich der Sprache als ein eben noch 
nicht sprachlich strukturierter Vorgang auch außerhalb seiner Erin-
nerung liege; »...wie ich sprechen lernte, erfuhr ich erst später.« 
(Augustinus, Bekenntnisse I/13, hg. v. K. Flasch u. B. Mojsisch, 
Stuttgart 2000, S. 41). Die von Augustinus gelieferte Erklärung des 
Spracherwerbs ist also auch ihm selbst nach nur von der Position 
eines Sprache habenden Menschen aus möglich. Methodisch pro-
blematisch wird das für Augustinus selbst aber noch nicht. 

18 So hat Monk recht, wenn er meint, dass Wittgenstein Augustinus 
nicht einfach als eine Theorie widerlegen will. Monk erkennt, dass 
der Text aus den Bekenntnissen ein Bild malt, anstatt nur Thesen zu 
formulieren (vgl. Monk, Wittgenstein, S. 388). Allerdings sieht Witt-
genstein nicht im Bild selbst das Problem, sondern eben in dessen 
Ausdeutung durch den Kirchenvater. Dass die in den Philosophi-

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

138

schen Untersuchungen folgenden Paragraphen gerade unter der 
zwar impliziten, aber doch deutlich sichtbaren positiven Bezug-
nahme auf den Augustinus-Text die Sprachspielvorstellung entwi-
ckeln, übersieht Monk. 

19 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 239, § 5. 
20 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 239, § 5. 
21 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 239, § 5. 
22 Schon mit dem zweiten Paragraphen der Philosophischen Untersu-

chungen ist ›Sprache‹ in diesem neuen Horizont zu denken. 
23 Es ist gerade die Frage nach der Beschaffenheit des Lernens, welche 

in den Bekenntnissen eine grundlegende ›Familienähnlichkeit‹ des 
Denkens zwischen Augustinus und Wittgenstein erkennen lässt, die 
jenseits einer eindeutigen Parallele oder direkten Beeinflussung 
aufzufinden ist. Und es ist diese ›Familienähnlichkeit‹, welche Witt-
gensteins spezielle Lektüre des Abschnitts über den Spracherwerb, 
seinen ganz eigenen Anschluss an den Text des Kirchenvaters auch 
grundlegend mit dem augustinischen Denken vereinbar macht. 

 Zunächst meint man Augustinus der Wittgensteinschen Philosophie 
weit entfernt: Die Vorstellung innerer Bilder, welche über Ähnlich-
keit die äußere Dingwelt im Innern des Menschen, vor seiner Seele, 
repräsentieren, scheint noch nicht einmal nur für seine Sprachtheo-
rie, sondern in viel grundlegenderem Sinne für seine Vorstellung 
des menschlichen Weltverhältnisses überhaupt zum Angelpunkt zu 
werden. Das Gedächtnis, welches in den Bekenntnissen umfassend 
als Arbeitsplatz und Aufenthaltsort des menschlichen, reflexiven 
Geistes gezeichnet wird, ist das große Archiv dieser Bilder, die in 
jedem Moment durch die Sinnesöffnungen des menschlichen Leibes 
in diesen eindringen und, im Gedächtnis nun einmal archiviert, 
dem Denken unbegrenzt und aller umweltlicher Einflüsse enthoben 
zur Verfügung stehen (vgl. Augustinus, Bekenntnisse X/8, S. 259). 
Ein Universum der Ähnlichkeit, eine gedoppelte Realität, welche 
den Bezug zur Welt über die Abgleichung der Bilder mit den Din-
gen ermöglicht. Die »Felder und weiten Lagerhallen meines Ge-
dächtnisses«, in welchen jedes Bild seinen Platz findet und in wel-
chem dem erinnernden Geist jedes Bild jederzeit zugänglich ist – so-
fern er sich erinnert, das Bild nicht vergessen ist (vgl. Augustinus, 
Bekenntnisse X/8, S. 259). Was aber bedeutet ›Erinnern‹ in diesem 
Fall, wenn nicht das Auffinden eines bestimmten Bildes im Ge-
dächtnisarchiv, was ›Vergessen‹, wenn nicht das Nicht-mehr-
Auffinden desselben? Um sich im Augustinischen Sinn zu erinnern, 
muss man den Weg zum Standort des zu erinnernden Bildes im 
endlosen Gebäude des eigenen Gedächtnisses finden. Um sich zu 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANMERKUNGEN

139

erinnern, muss man also zunächst den Weg im Gedächtnisarchiv er-
innern.

 So aber hat sich, wie Wittgenstein, auch Augustinus mindestens 
implizit an entscheidender Stelle seiner Philosophie mit einem cir-
culus vitiosus auseinanderzusetzen: Die Erklärung des Phänomens 
mit Hilfe seiner Dopplung mündet in einen endlosen Regress. Und 
es scheint nicht zufällig, dass sich der erste Hinweis auf eine Lösung 
auch in den Bekenntnissen im Zusammenhang mit der Frage ›Was 
heißt Lernen?‹ findet. Der Prozess des Lernens ist bei Augustinus 
das Sammeln und Ordnen der Vorstellungen »so dass das Gedächt-
nis sie, die zuvor zersprengt und unbeachtet in ihm verborgen la-
gen, gewissermaßen in die Hand bekommt und sie dem eingeübten 
geistigen Blick [intentio] leicht entgegenkommen« (Augustinus, Be-
kenntnisse X/11, S. 264). Dieses Einüben heißt »‚Lernen‹ und ›Wis-
sen‹« (Augustinus, Bekenntnisse X/11, S. 264). Das Gedächtnis, 
welches mir das Auffinden meiner Vorstellungsbilder überhaupt 
erst ermöglicht, die Erinnerung an den Weg, welcher mich zum 
Standort des zu erinnernden Vorstellungsbildes im Gedächtnis-
archiv führt, ist also letztlich Wiederholung. Es ist Einübung. Auch 
bei Augustinus vermeidet letztendlich eine Praxis den unendlichen 
Regress, in welchem ein Vorstellungsbild nur durch ein weiteres er-
innert werden könnte. An deren Stelle tritt bei der Orientierung des 
Geistes im Gedächtnis selbst ein in der Orientierung enthaltenes, ein 
operatives Wissen des richtigen Weges. 

24 Gunter Gebauer hat bereits 1971 die Funktionsweise dieses initiato-
rischen Lernens in Wittgensteins Spätphilosophie detailliert ausge-
arbeitet: Mit Hilfe der Begriffe  ›Komplex der Einführung‹, ›Einfüh-
rungssituation‹ und ›Anwendungssituation‹ wird die Möglichkeit 
eines Lernens auch nicht-ostensiv lehrbarer Wörter durch Einübung 
systematisiert. Im ›Komplex der Einführung‹ wird ein Ausschnitt 
der Lehrer und Schüler gemeinsamen Situation genormt und durch 
Nachahmung inkorporiert. Dieses inkorporierte Wissen kann nun 
in der ›Anwendungssituation‹ paradigmengerecht, also sprach-
spielkonform umgesetzt werden (vgl. Gebauer, Wortgebrauch, 
Sprachbedeutung, insbesondere die Kapitel 2.1-2.3).  

 In Bezug auf Wittgenstein selbst meint v. Wright, dass es beinahe 
unmöglich war, von ihm zu lernen, ohne ihn bis in die Mimik hin-
ein zu imitieren (v. Wright, Ludwig Wittgenstein: eine biographi-
sche Skizze, S. 41), und Fania Pascal schreibt, dass sein Eindruck auf 
manche Leute »hinsichtlich Charakter und Redeweise« so groß ge-
wesen sei, dass man »ihn noch zehn Jahre nach seinem Tod an 
einem neuen Bekannten, der kein Philosoph war,« wiedererkennen 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

140

konnte (Fania Pascal, Meine Erinnerungen an Wittgenstein, in: 
Rhees, Porträts und Gespräche, S. 35 – 83, S. 50). 

25 Vgl. Meredith Williams, The philosophical significance of learning 
in the later Wittgenstein, in: Dies., Wittgenstein,  Mind and Mean-
ing. Toward a social conception of mind, London/New York 1999, 
S. 188 – 215, S. 189. 

26 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 241, § 5. 
27 Wittgenstein, Vorwort zu den ›Philosophischen Untersuchungen‹, 

S. 232. 
28 In diesem Sinne meint auch Jürgen Habermas: »Die gelingende 

Teilnahme ist das einzige Kriterium der Triftigkeit seines [des Spie-
lers, FG] Verständnisses« (Jürgen Habermas, Sprachspiel, Intention 
und Bedeutung. Zu Motiven bei Sellars und Wittgenstein, in: R. 
Wiggershaus (Hg), Sprachanalyse und Soziologie. Die sozialwissen-
schaftliche Relevanz von Wittgensteins Sprachphilosophie, Frank-
furt am Main 1975, S. 319–340, S. 329). Sprache findet ihren Anfang 
und ihr Ende im Rahmen des Sprachspielkonzepts in der Tat (vgl. 
Monk, Wittgenstein, S. 327). 

29 Dass dieser ›alltägliche Gebrauch‹ von Wittgenstein selbst wieder 
als Modell erarbeitet wird, in gewisser Hinsicht also artifiziell ist, 
muss betont werden, um ihn nicht einfach mystifizierend als völlig 
theoriefreien Denker – eine Contradictio in adjecto auch nach Witt-
genstein selbst – zu stilisieren (vgl. hierzu Gebauer, Wortgebrauch, 
Sprachbedeutung, S. 13). Die Veränderung, das Neue des Witt-
gensteinschen Ansatzes wird dadurch nicht weniger grundlegend. 

30 Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 250, § 23. 
31 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 250, § 23. 
32 Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 250, § 23. 
33 Hierin besteht letztlich auch die Familienähnlichkeit, welche Spiele 

als Spiele erkennbar macht (vgl. Wittgenstein, Philosophische 
Untersuchungen I, S. 278, § 67). 

34 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 240, § 6. 
35 Wittgenstein spricht im § 5 der Philosophischen Untersuchungen I 

davon, dass das Lehren der Sprache im Rahmen des Zur-Sprache-
Kommens des Kindes »kein Erklären, sondern ein Abrichten« sei. 
Dieser Begriff muss von Wittgensteins Fragehorizont her gelesen 
werden. Er ist nicht einfach negativ zu verstehen. Vielmehr verweist 
er auf das eben nicht durch Explikation, sondern nur durch gesteu-
erte Einübung zu erlernende operative Wissen, welches Sprachspie-
le ermöglicht. Wittgenstein hebt so hervor, dass auch »Befehlen, 
fragen, erzählen, plauschen [...] zu unserer Naturgeschichte« gehö-
ren, wie es zur Naturgeschichte der Tiere gehört, dass sie eben nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANMERKUNGEN

141

sprechen. Eine Erklärung wie diejenige, dass Menschen sprechen, 
weil sie denken, bzw. Tiere nicht sprechen, weil sie nicht denken, 
greift zu kurz (Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 
251, § 25).

 Recht nüchtern formuliert Wittgenstein, was Friedrich Nietzsche 
nicht weniger elaboriert, aber deutlich polemischer in der zweiten 
Abhandlung seiner Genealogie der Moral schreibt: Die genuin 
menschlichen Merkmale – bei Nietzsche insbesondere das Gewissen 
– sind Folge eines Prozesses der Züchtung des Menschen, in wel-
chem ihm insbesondere die sittlichen Vorstellungen mit schärfsten 
Mitteln »leibhaft« gemacht werden (Friedrich Nietzsche, Zur Ge-
nealogie der Moral, in: KSA Bd 5, S. 245 – 412, S. 293). Was häufig 
als per se menschlich erscheint, ist Folge sozialisierender Abrich-
tung.

36 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 351, § 219. Die 
weite und wichtige Diskussion der Frage nach dem Charakter des 
Wittgensteinschen Regelfolgens und der damit zusammenhängen-
den Begriffe und Probleme der Privatsprache, der Kriterien und 
Paradigmen kann an dieser Stelle nicht nachgezeichnet werden. Al-
lerdings scheint es so, dass sich die Brisanz des Themas häufig ge-
rade daraus ergibt, dass die Konsequenz, mit welcher Wittgenstein 
Sprachwissen in den Philosophischen Untersuchungen als nichtre-
flexives, operatives Wissen entwickelt und ernst nimmt, nicht mit-
gegangen wird. So treffen Saul Kripkes Überlegungen zum Paradox 
des Regelfolgens – bei aller Richtigkeit einzelner Analyseschritte – 
Wittgensteins Ideen letztlich nicht, wenn sie bei diesem die Erfin-
dung eines neuen, radikalen Skeptizismus zu erkennen meinen. 
Zwar ist es richtig, dass mit Wittgenstein kein endgültiges Krite-
rium zu denken ist, welches den Unterschied zwischen tatsächli-
chem Regelfolgen und lediglich Regelfolgen-Meinen klarmachen 
könnte. Auf dieser Basis Wittgenstein aber als Skeptizisten zu ver-
stehen, führt in die Irre. Nicht zuletzt in »Über Gewissheit« macht 
dieser in Abgrenzung zu G.E. Moore klar, dass er trotz seiner Ab-
lehnung einer Letztbegründungsannahme nicht einfach den Zweifel 
an deren Stelle setzt (vgl. Ludwig Wittgenstein, Über Gewissheit, in: 
WA Bd. 8, S. 113 – 257, S. 163, § 219). Vielmehr wird in den §§ 199, 
201 und 202 der Philosophischen Untersuchungen deutlich, dass es 
das Paradox des Regelfolgens nicht geben kann, weil wir eben keine 
Basis haben, von der aus wir bezweifeln könnten, tatsächlich einer 
Regel zu folgen. Das ›Paradox Wittgensteins‹ ist so eher ein ›Para-
dox Kripkes‹ (vgl. Jacques Bouveresse, Was ist eine Regel?, in: G. 
Gebauer/Chr. Wulf (Hg), Praxis und Ästhetik. Neue Perspektiven 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

142

im Denken Pierre Bourdieus, Frankfurt am Main 1992, S. 41–56, S. 
42). Nach Wittgenstein aber handelt man, gehen die Gründe für die 
Art des Regelfolgens aus, einfach »ohne Gründe« (Wittgenstein, 
Philosophische Untersuchungen I, S. 349, § 211). In diesem Grund-
losen Handeln zeigt sich das operative Wissen.  

37 Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 311, § 142. 
38 Die Parallele zwischen Wittgensteins Philosophie und dem soziolo-

gisch-ethnologischen Denken kann auch hier fortgeführt werden 
und die aufgezeigte Problematik des Sprachspielkonzepts präzisie-
ren. Die soziologische Neuerung betrifft die Frage nach der Freiheit 
des Menschen: Inwiefern ist es dem Einzelnen möglich, sein Tun 
frei zu bestimmen. Seit Comte und dann mit dem auch akademisch-
institutionellen Aufkommen der Soziologie seit Durkheim entwi-
ckelt sich insbesondere in Frankreich ein soziologisches Denken, 
welches die Handlungen des Individuums als in den gesellschaftli-
chen Strukturen bedingt, wenn nicht durch diese bestimmt auffasst. 
Versteht man das Tun des Einzelnen nun tatsächlich als durch die 
Gesellschaft determiniert, so ergibt sich das ›soziologische Pro-
blem‹; in der synchronen Perspektive noch unerkannt, wird es mit 
der diachronen Betrachtung der Entwicklung von Gesellschaft viru-
lent: Wie können sich Gesellschaften wandeln, wenn jedes Tun 
durch vom Einzelnen nicht beeinflussbare Strukturen vollständig 
bestimmt ist? Die Schwierigkeit ist somit strukturell identisch mit 
der bei Wittgenstein festgestellten. Aber noch für einen soziologisch 
inspirierten Philosophen wie Foucault bleibt sie das Problem: Den 
Übergang von einer Ordnung der Dinge zur nächsten kann er nicht 
anders als über Epochenbrüche erklären. Erst Bourdieu scheint ein 
Denkmodell gefunden zu haben, welches die Möglichkeit des Wan-
dels der ›Feldstrukturen‹ durch das ›Habituskonzept‹ impliziert 
(s.u.).

39 Bouveresse, Poesie und Prosa, S. 37. 
40 Regeln bestimmen nicht kausal den Übergang zur Praxis, vielmehr 

werden sie von dieser bestimmt, steht die »Praxis [...] vor dem Kal-
kül, das sie hätte erklären sollen«, wie Heinz Brunner formuliert 
(Heinz Brunner, Vom Nutzen des Scheiterns. Eine literaturwissen-
schaftliche Interpretation von L. Wittgensteins Philosophischen 
Untersuchungen, Bern 1985, S. 171). Man kann die von Jacques 
Bouveresse an Bourdieu festgestellte Sensibilität für die Konfusio-
nen zweier Regelbegriffe auch bei Wittgenstein finden: die tatsäch-
lich praxislenkende darf nicht mit der Regel als erklärende Hypo-
these verwechselt werden (vgl. Bouveresse, Was ist eine Regel?, S. 
42/43).

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANMERKUNGEN

143

41 Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 288, § 85. 
42 Wittgensteins Regel verbindet so – avant la lettre – das Prinzip der 

Iterativität mit dem der Iterabilität: Schafft Iterativität als Möglich-
keit der einübenden Wiederholung die Verlässlichkeit, welche das 
Sprachspiel eigentlich erst sichert, ist jede Wiederholung zugleich 
der Ursprung von Veränderung.  

43 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 287, § 83. 
44 Dieser nun denkbare ständige Fluss der Regeln, der Strukturen, 

welche das Handeln des Einzelnen bestimmen, hierin aber nicht nur 
umgesetzt, sondern zugleich auch festgelegt werden, kann als eine 
Lösung des soziologischen Problems im Rahmen des Sprachspiel-
konzepts Wittgensteins betrachtet werden, wie sie in der Soziologie 
selbst ihre beste Parallele wohl im Habitus-Konzept Bourdieus fin-
det. Bourdieu gibt den globalen Gesellschaftsbegriff zugunsten der 
empirischen Erforschung des Sozialen in den spezialisierten Teilbe-
reichen einer ausdifferenzierten Gesellschaft, den autonomisierten 
Feldern auf. ›Feld‹ ist dabei nicht nur territorial, sondern auch als 
Macht- und Kampffeld zu denken, man könnte es in gewisser Hin-
sicht mit Wittgensteins Sprachspiel, mit der Lebensform paralleli-
sieren. In diesen Feldern bewegen sich die Individuen als Akteure 
(Agents) weder vollkommen selbstbestimmt noch völlig determi-
niert. Vielmehr entwickelt Bourdieu den Habitusbegriff als Mög-
lichkeit der Überwindung einer solch starren Antinomie: Im Laufe 
der Sozialisierung, also abhängig vom jeweiligen Feld, werden kol-
lektiv bestimmte Verhaltensweisen als eine Art ›zweiter Natur‹ in-
korporiert. Im Rahmen dieser kollektiv bestimmten Verhaltenswei-
sen stehen dem jeweiligen Akteur aber unterschiedliche Hand-
lungsoptionen offen. Das Ergreifen einer dieser Handlungsoptionen 
im konkreten Handeln eines Akteurs wirkt sich dann erneut auf die 
Feldstrukturen aus, welche wiederum den Habitus bestimmen. Die-
ses dynamische Wechselspiel erfordert ein das Denken in absoluten 
Oppositionen ersetzendes relationelles Denken. So entwickelt Bour-
dieu ein dynamisches soziologisches Modell, welches es erlaubt, der 
starren Opposition Individuum–Gesellschaft, der Vorstellung eines 
einseitigen sozialen Zwangs zu entkommen und Wandel zu denken 
(vgl. zu Bourdieus Theorie des Feldes insbesondere den zweiten 
Teil von: Die Regeln der Kunst. Genese und Struktur des literari-
schen Feldes, übers. v. B. Schwibs u. A. Russer, Frankfurt am Main 
2001, sowie zum Habituskonzept seinen Aufsatz: Der Habitus als 
Vermittlung zwischen Struktur und Praxis, in: Pierre Bourdieu, Zur 
Soziologie der symbolischen Formen, übers. v. W. Fietkau, Frank-
furt am Main 2002, S. 125–158).  

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

144

45 Evolutionär nicht im darwinistischen Sinne verstanden. Es geht 
nicht um Entwicklung mit dem Ziel immer höherer, komplexerer 
Arten von Sprachspielen, sondern um die Anpassung an den jewei-
ligen Kontext. Das kann ein primitives Sprachspiel zur Folge haben, 
selbst wenn die Sprecher in anderen Kontexten durchaus in der La-
ge sind, komplexere Spiele zu spielen. Evolutionär meint somit, wie 
im systemtheoretischen Zusammenhang, dass Veränderung nur 
durch Anschlusshandlungen, also gebunden an Vorgängeropera-
tionen des Systems und eben nicht von diesem gelöst, völlig frei zu-
stande kommt. 

46 Vgl. Lalla, Solipsismus bei Ludwig Wittgenstein, S. 92. 
47 Die Parallele zu den autopoetischen Systemen bei Luhmann ist evi-

dent. Ohne das Sprachspielkonzept in eine Systemtheorie umdeuten 
zu wollen, ist es durchaus hilfreich, Wittgenstein auch von deren 
Ideen her kommend zu lesen. Umgekehrt wäre es auch an der Zeit, 
der nirgends explizit gemachten Beeinflussung Luhmanns insbe-
sondere durch die Ideen der Philosophischen Untersuchungen 
nachzugehen. Luhmann selbst hat die Klärung dieser Zusammen-
hänge allerdings nicht gerade leicht gemacht. Eine der seltenen Stel-
len, an welcher sich Luhmann direkt auf Wittgenstein bezieht, ist 
ein Zitat aus dem Tractatus zum Mystischen, welches wenig pro-
duktiv als ein weiteres Beispiel in eine lange Reihe gegenüber ›der 
Welt‹ hilflosen, kapitulierenden philosophischen Positionen gestellt 
wird (vgl. Niklas Luhmann, Die Gesellschaft der Gesellschaft, 
Frankfurt am Main 1997, S. 147). Es scheint fast so, als ob Luhmann 
eine entscheidende Quelle und Inspiration seines Denkens im Dun-
keln lassen möchte.  

48 Wir haben hier im Grunde das modifizierte soziologische Problem: 
Nicht mehr der einseitige Determinismus muss durch ein modifi-
ziertes Theoriemodell umgangen werden; diese Gefahr ist über die 
Verabschiedung einer absoluten Regel zugunsten einer relationalen 
Regelmäßigkeit, im ›as we go along‹ überwunden. Nun geht es dar-
um, den Spielraum, welchen der Einzelne tatsächlich hat, seine 
Möglichkeiten, die Evolution des Sprachspiels zu beeinflussen, nä-
her zu untersuchen.  

49 Vgl. Wittgenstein, Blaues Buch, S. 27. 
50 Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 239, § 5. 
51 Natürlich kann man sich vorstellen, einem in Sprachspielen völlig 

Unerfahrenen eine Rolle eines ganz bestimmten Stücks durch ein-
übendes Lehren beizubringen; er könnte somit mit der Erfahrung 
nur eines einzigen Sprachspiels Theater spielen. Das ist in diesem 
Kontext aber nicht gemeint: das Sprachspiel ›Theater-Spielen‹ ist 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANMERKUNGEN

145

nicht die Aufführung eines einzigen Stücks, sondern die Lebens-
form Theaterspielen, mithin also die Möglichkeit, Stücke – welcher 
Art auch immer – zu spielen. 

52 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 308, § 139. 
53 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 308, § 139. 
54 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 308, § 139. 
55 Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 310, § 141. 
56 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 308, § 139. 
57 Vgl. Stanley Cavell, Die Unheimlichkeit des Gewöhnlichen und an-

dere philosophische Essays, hg. v. Davide Sparti und Espen Ham-
mer, Frankfurt am Main 2002, S. 211. 

58 Vgl. Cavell, Die Unheimlichkeit des Gewöhnlichen, S. 206. Weil »die 
Sprache, mit der wir uns in unserer Lebenswelt bewegen, (in ihren 
wesentlichen Teilen) nicht durch feste Regeln, welche uns als ein si-
tuationsabhängiges Wissen oder Können verfügbar wären, sondern 
paradigmatisch bestimmt« ist, gibt es diese Möglichkeit der Projek-
tion. Die mit der Initiation in das Sprachspiel inkorporierten Para-
digmen legen »die Richtung gewissermaßen öffentlich fest, in die 
wir mit der Sprache gehen können (dürfen). Sie lassen allerdings 
zugleich Raum für das Maß sprachlicher Erfindung, auf welches wir 
nicht verzichten können«, wenn wir auch in unbekannten Situatio-
nen erfolgreich sprachlich operieren sollen (Kambartel, Wittgen-
steins späte Philosophie, S. 157). Der Fähigkeit zu projizieren bzw. 
mit Projektionen umzugehen, liegt mithin eine Erfahrung zugrunde, 
die über primitive Sprachspiele hinaus um die prinzipielle Kontext-
gebundenheit von Worten weiß, mithin neue Aspekte in neuen Si-
tuationen rezipieren kann. Diese Fähigkeit ist die Fähigkeit, Bedeu-
tung zu erleben. ›Erleben‹ ist bei Wittgenstein bewusst gemeint (vgl. 
Gianfranco Soldati, Erlebnis und Bedeutung, in: Ders. u.a., in: Man-
fred Frank/Gianfranco Soldati, Wittgenstein. Literat und Philosoph, 
Pfullingen 1989, S. 73–141, S. 85), also der Moment, in dem ich tat-
sächlich etwas als etwas erlebe. Gerade weil dieses Etwas-als-etwas-
erleben aber nur auf Basis der durch die Erfahrung verschiedenster 
Sprachspiele inkorporierten Paradigmen möglich ist, ist auch die 
Betonung des Bedeutungserlebens im zweiten Teil der Philosophi-
schen Untersuchungen kein »Rückfall in mentalistische Bedeu-
tungstheorien« (Oliver R. Scholz, Wie schlimm ist Bedeutungs-
blindheit? Zur Kernfrage von PU II xi, in: E. v. Savigny/O. R. Scholz 
(Hg), Wittgenstein über die Seele, Frankfurt am Main 1995, S. 213–
232, S. 231).

59 So unterscheidet sich eben das Fremdsprachenlernen vom Zur-
Sprache-Kommen des Kindes. Zugleich funktioniert aber auch noch 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

146

das Sprachspiel des Übersetzens nicht über absolute Bedeutungen, 
die lexikalisch fixiert werden können, sondern über die Projektion 
des Wortgebrauchs aus einer kulturell gebundenen Sprache in eine 
andere. »Die ganze Unendliche Aufgabe des Übersetzens« (Klaus 
Reichert) sowie die unendliche Diskussion darüber findet ihren 
Ausgangspunkt in dieser Differenzierung. 

60 Die ›lebendige Metapher‹ soll im Folgenden als Paradigma einer be-
stimmten Form von Kreativität aufgefasst werden, nicht als literari-
sches Stilmittel.  

61 Hans Georg Coenen, Analogie und Metapher. Grundlegung einer 
Theorie der bildlichen Rede, Berlin 2002, S. 63. Auch Donald David-
son hebt die Unregelmäßigkeit der Metaphernbildung hervor her-
vor: »Es gibt keine Vorschriften für das Bilden von Metaphern [...]; 
es gibt keine Metaphernprobe« (vgl. Donald Davidson, Was Meta-
phern bedeuten (1978), in: Anselm Haverkamp (Hg), Die paradoxe 
Metapher, Frankfurt am Main 1998, S. S. 49 – 75, S. 49). 

62 In seinen Harvard-Vorlesungen von 1967/68 spürt Jorge Luis Bor-
ges in wunderbar antitheoretischem Duktus dem Phänomen Meta-
pher nach. Ausgangspunkt ist ihm die Feststellung, dass obwohl es 
unendlich viele Möglichkeiten zur Metaphernbildung gibt, die 
wirklich gebrauchten doch scheinbar immer wieder die gleichen 
sind. Tatsächlich lassen sich einige Standardmuster – das Fließen 
der Zeit, das Leben als Traum – herausarbeiten, die dominieren. 
Man meint eine Technik der Metaphernbildung entdeckt zu haben, 
die sehr wohl nach Regelmäßigkeiten strukturiert ist. In der selbst 
schon dichterisch sensiblen Beobachtung der konkreten Metaphern 
durch Borges aber wird die unvergleichliche Einzigartigkeit jenseits 
des Analysierbaren einer jeden dann doch evident. Das lakonisch 
formulierte Ergebnis – »Sooft das Muster verwendet wird, haben 
wir eine andere Variante« – ist fundamental: was die Metapher 
ausmacht, ist nicht ihre Identität, sondern das Nichtidentische in ihr 
(vgl. Jorge Luis Borges, Das Handwerk des Dichters, Mün-
chen/Wien 2002, S. 35). 

63 Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 352, § 227. 
64 Die tote Metapher, die Metapher als rhetorisches Ornament soll an 

dieser Stelle, wie schon gesagt, nicht weiter interessieren. Es geht 
um die ›lebendige Metapher‹, wie sie Paul Ricoeur konzipiert (vgl. 
La métaphore vive, Paris 1975) bzw. die ›gute Metapher‹, von der 
Martin Seel spricht (vgl. Martin Seel, Am Beispiel der Metapher. 
Zum Verhältnis von buchstäblicher und figürlicher Rede, in: Inten-
tionalität und Verstehen, hg. v. Forum für Philosophie Bad Hom-
burg, Frankfurt am Main 1990, S. 237-272). Dabei ist gerade die sich 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANMERKUNGEN

147

keiner Semiotisierung beugende Spannung der Metapher, nicht eine 
lediglich stellvertretende Bildlichkeit wichtig. Diese Spannung wird 
in Nelson Goodmans Beschreibung der Metapher als »Affäre zwi-
schen einem Prädikat mit Vergangenheit und einem Gegenstand, 
der sich unter Protest hingibt« (vgl. Goodman, Sprachen der Kunst, 
S. 74) sehr schön deutlich.  

65 Vgl. u.a. Ricoeur, La métaphore vive, S. 376, wo er von einem »choc 
sémantique« spricht. 

66 Cavell betont, dass die Projektion durchaus noch nicht unnatürlich 
ist (vgl. Cavell, Die Unheimlichkeit des Gewöhnlichen, S. 215). 

67 Dass bei Wittgenstein eine ausformulierte Metapherntheorie nicht 
zu finden ist, bedeutet nicht, dass dieses Thema im Zusammenhang 
seiner Philosophie irrelevant wäre. »It seems clear that Wittgenstein 
had no explicit theory of metaphor. It is just as clear, however, that 
his writings contain an implicit view of the nature and significance 
of metaphorical speech«, meint Jerry H. Gill. Diese implizite Sicht-
weise will Gill anhand einer »examination of Wittgenstein’s emp-
loyment of metaphor« herausarbeiten (Jerry H. Gill, Wittgenstein 
and Metaphor, Washington 1981, S. 149). Im Folgenden sollen zu-
nächst die in Wittgensteins Überlegungen zum Aspektsehen durch-
aus auffindbaren theoretisierbaren Ideen zur Metaphernproblema-
tik zusammengestellt werden. 

68 Auf die Problematik, umstandslos von einem zweiten Teil der Phi-
losophischen Untersuchungen zu sprechen, hat Oliver R. Scholz 
hingewiesen (vgl. Oliver R. Scholz, Zum Status von Teil II der ›Phi-
losophischen Untersuchungen‹, in: v. Savigny/Scholz (Hg), Witt-
genstein über die Seele, S. 24–40). Zwar kann auch er den Status der 
in der Werkausgabe an die Paragraphen des ersten Teils anschlie-
ßenden 14 Teilstücke nicht eindeutig klären; die »naive Zuversicht«, 
mit welcher diese aber allzu häufig einfach als »ausgereiftes Werk, 
und als mit zu den PU 1–693 gehörige Untersuchungen« behandelt 
werden, werde bei genauerem Hinsehen mindestens erschüttert 
(Scholz, Zum Status von Teil II der ›Philosophischen Untersuchun-
gen‹, S. 40). Ihre editorische Entscheidung, die Texte in dieser Weise 
zu kombinieren, können die Herausgeber der Philosophischen 
Untersuchungen, Anscombe und Rhees, nicht gut begründen. Da 
diese Frage die hier entwickelten Gedanken aber weder stützt noch 
gegen sie spricht, soll dem tatsächlichen Status der im Folgenden 
interpretierten Textstellen nicht weiter nachgegangen werden. 

69 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen II, S. 518. 
70 Bezzel spricht vom statischen Sehen, dem er das Sehen als Hand-

lung gegenüberstellt (Bezzel, Aspektwechsel, S. 74/75.  

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

148

71 Der Gesichtsraum kann bei Wittgenstein mit dem Wahrnehmungs-
raum gleichgesetzt werden (vgl. Chris Bezzel, Gesichtsraum. Zu 
Wittgensteins Wahrnehmungstheorie, in: Kodikas/Code. Ars Se-
miotica, V. 22 (1999) Nr. 3-4, S. 277–286, S. 279, sowie Gmür, Ästhe-
tik bei Wittgenstein, S. 256). 

72 Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen II, S. 543. 
73 Im Rahmen des Entwurfs seiner allgemeinen Systemtheorie hat Ni-

klas Luhmann diesen Zusammenhang detailliert beschrieben (vgl. 
insbesondere: Niklas Luhmann, Die Wissenschaft der Gesellschaft, 
Frankfurt am Main 1998, Kapitel 2: Beobachten). 

74 Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen II, S. 520. Witt-
genstein hat diese Figur bei Jastrow, Fact and Fable in Psychology 
gefunden. Der Anlass zu den in den Philosophischen Untersuchun-
gen II angestellten Überlegungen war allerdings wohl die Ausein-
andersetzung mit dem Buch Köhlers »Gestalt Psychology« von 
1929. Wittgenstein nimmt die gegen das behavioristische Reiz-
Reaktionsschema gerichteten Gedanken Köhlers auf und grenzt sich 
zugleich gegen sie ab. Insbesondere kritisiert er dessen Auffassung, 
Organisation sei – wie die Farben und Formen – ein Attribut der 
Gestalt. Damit werde letztere zum inneren Objekt. Die bei Köhler 
sich hieraus ergebende Rede von zwei visuellen Realitäten lehnt 
Wittgenstein ab. Gegen sie ist seine häufig nur in paradoxen Formu-
lierungen mögliche Beschreibung des Phänomens ›Aspektwechsel‹ 
gerichtet (vgl zur Auseinandersetzung Wittgensteins mit der Ge-
staltpsychologie Monk, Wittgenstein, S. 539–544, sowie Gmür, Äs-
thetik bei Wittgenstein, S. 256). 

75 Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen II, S. 528. Witt-
genstein unterscheidet zwischen einem Hasen und einem Bild-
gegenstand ›Hase‹, dem Bildhasen (vgl. Wittgenstein, Philosophi-
sche Untersuchungen II, S. 520). An dieser Stelle kann das der Ein-
fachheit halber übergangen werden. 

76 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen II, S. 518. 
77 Wenn an dieser Stelle vom ›reinen Sehen‹ gesprochen wird, ist dies 

lediglich als Analysebegriff zu verstehen. Das ›reine Sehen‹ ist keine 
mögliche Perzeptionsform, weil in ihm keine Ganzheiten ausgebil-
det werden könnten, sich somit alles in nicht mehr perzipierbare 
Komplexität auflösen würde. Wittgenstein selbst hebt die Verqui-
ckung von Sehen und Denken so nicht zuletzt deshalb hervor 
(Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen II, S. 549), um zu 
zeigen, dass es die reine Wahrnehmung nicht gibt (Gmür, Ästhetik 
bei Wittgenstein, S. 256).  

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANMERKUNGEN

149

78 »Der Aspektwechsel eröffnet, pathetisch ausgedrückt, neu den 
Raum, die Dimension der Möglichkeit, der Variation, der Alternati-
ve« (Bezzel, Aspektwechsel, S. 83). 

79 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen II, S. 524. 
80 Vgl. Wittgenstein, Über Gewissheit, § 94, S. 139.   
81 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, § 66, S. 277. Witt-

genstein formuliert diesen Satz  im Rahmen der Überlegungen zum 
Phänomen der Familienähnlichkeit. Trotzdem kann man in ihm die 
Maxime für die gesamte Spätphilosophie (wenn nicht die gesamte 
Philosophie Wittgensteins überhaupt) sehen. Im zweiten Teil der 
Philosophischen Untersuchungen kommt dieses Insistieren auf das 
Schauen, das Hinsehen insbesondere im Zusammenhang der Über-
legungen zum Aspektwechsel wieder (vgl. u.a. S. 539). 

82 Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen II, S. 528. Es 
scheint kein Zufall, dass Wittgenstein hier auch begrifflich das 
Staunen aus dem philosophisch auf der Schwelle zwischen früher 
und später Phase stehenden Vortrag über Ethik wieder aufnimmt. 
Das Erleben des Ethischen als des Unsagbaren, des Mystischen hat 
hier dieses Staunen zur Folge. So ist es ein Indiz für das Erleben des 
philosophisch eigentlich Relevanten. Parallel hierzu kann auch das 
Staunen im Zusammenhang mit dem Aspektwechsel als Hinweis 
darauf gelesen werden, dass dieser selbst als der Blick auf die eige-
ne Bedingtheit das letztliche Ziel der Wittgensteinschen Spätphilo-
sophie ist. Das Seherleben ist so mehr als das Wissen der Stand-
punktrelativität, welches sich aus ihm ergibt (vgl. Wittgenstein, Phi-
losophische Untersuchungen II, S. 537). 

83 Chris Bezzel sieht hierin den Anknüpfungspunkt an das Aistheti-
sche des Tractatus, aus dessen Erfahrung heraus klar wird, dass al-
les, was durch die Sprache beschrieben werden kann, nie absolut ist, 
anders sein könnte (Bezzel, Aspektwechsel, S. 83). Auch Gmür sieht 
diese Verbindung gegeben, wenn er schreibt: »Totalität wird in der 
ästhetischen Anschauung sub specie aeternitatis im Aspekt gefühlt« 
(Gmür, Ästhetik bei Wittgenstein, S. 252). 

84 Paul Ricoeur sieht den sens métaphorique gerade in der Spannung 
zwischen le sens impertinent und le sens lexicalisé verortet. Nur 
durch diese Impertinenz in Bezug auf das Gewohnte, Lexikalisier-
bare ist es der Metapher möglich, »des nouveaux aspects de la 
réalité« zugänglich zu machen (Ricoeur, La métaphore vive, S. 370). 

85 Spätestens hier wird deutlich, weshalb oben bereits gesagt wurde, 
dass der Umgang mit der Frage nach Sagen und Zeigen im Rahmen 
der architektonischen Arbeit der Jahre 1926-1929 seine philosophi-
sche Parallele im Sprachspielkonzept finden sollte. Tatsächlich ist 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

150

das Stimmige der Proportionen in der Architektur mit dem Stimmi-
gen, dem Funktionieren des Sprachspiels vergleichbar: Beides be-
stimmt sich aus dem Kontext aus der Situation ohne Rückgang auf 
ein letztes Standardbauteil bzw. eine letzte Begründung. Eine solche 
Stimmigkeit, ein solches Funktionieren ist aber in seiner situations-
abhängigen Gemachtheit nur spürbar zu machen, indem das Ge-
wohnte irritiert wird, wie es mit Hilfe der versetzt angebrachten 
Klinke im Palais Stonborough gelingt. Auch im Rahmen seiner 
Spätphilosophie macht Wittgenstein selbst diese Implikation nicht 
explizit. Allerdings, so die hier gemachte Annahme, zeigt er sie 
durch seine philosophische Praxis, in der Schreibweise der Philoso-
phischen Untersuchungen. 

86 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen II, S. 556. 
87 Dass das Scheitern hier nicht negativ gesehen werden darf, man 

vielmehr Vom Nutzen des Scheiterns sprechen muss, macht Heinz 
Brunner in seiner bereits erwähnten, gleichnamigen Studie deutlich.  

88 So entwickelt beispielsweise Paul Ricoeur sein Modell der lebendi-
gen Metapher als Verkettung zweier im Normalfall nicht zusam-
mengehöriger semantischer Felder aus deren Reibung die genuin 
metaphorischen Funken entstehen, welche den erweiterten Hori-
zont, der die Metapher vom gewohnten Gebrauch der Wörter ab-
setzt, momentweise ausleuchten. Auch Ricoeur hält somit den Zu-
sammenbruch des wörtlichen Sinns als Voraussetzung des meta-
phorischen Effekts für notwendig. Zugleich aber ist klar, dass die 
metaphorisch erweiterte Perspektive nur eine momentweise zu er-
fahrende sein kann. Die Spannung zwischen dem Gewohnten und 
dessen neuer Konstellation in der Metapher ist das, was ausgehal-
ten werden muss. Sie ist im doppeldeutigen ist/ist nicht der Meta-
pher zu lokalisieren, die an die Ambiguität des Wittgensteinschen 
›Sehen als...‹ erinnert (Ricoeur entwickelt diese Gedanken anhand 
seiner Begriffe ›signification secondaire‹ und ›tension‹ insbesondere 
im 4. Kapitel von La métaphore vive: L´intersection des sphères de 
discours). In diesem Sinne realisiert jede wahrgenommene Meta-
pher einen Aspektwechsel, ist das in der Metapher Präsente und 
zugleich nicht Greifbare diese Unbestimmtheit des Übergangs (vgl. 
auch Bezzel, »Philosophie dürfte man eigentlich nur dichten«, S. 
166).

89 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen II, S. 557.  
90 Roland Barthes spricht davon, dass der Sinn am Menschen klebe 

(vgl. Roland Barthes, Weisheit der Kunst, in: Ders., Der entgegen-
kommende und der stumpfe Sinn, Frankfurt am Main 1990, S. 187 – 
203, S. 193). 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANMERKUNGEN

151

91 Manfred Frank nennt es daher das transzendentale Sprachspiel, 
welches – wie die lebendige Metapher(!) – bedeutungslos ist, als es 
sich vom Sprachcode innovativ entfernt. Das Aussprechbare grün-
det im Nicht-Aussprechbaren, ist nur vor diesem als Hintergrund 
möglich (vgl. Frank, Wittgensteins Weg in die Dichtung, S. 26). 

Wittgensteins eigene phi losophische Praxis  

1 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, S. 231. 
2 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, S. 231. Insofern hat 

Manfred Frank recht, wenn er hervorhebt, dass Wittgensteins Stil in 
den Philosophischen Untersuchungen »nicht kontingenterweise, 
sondern von Natur aus fragmentarisch-aperçuhaft« ist (Frank, Witt-
gensteins Gang in die Dichtung, S. 49). So sehr man an Wittgen-
steins Philosophie auch theoretisch produktiv anschließen kann – es 
war wohl weniger ein »Unglück, dass ihn niemand zu seinen Leb-
zeiten zwang, seine Ideen systematisch zu entwickeln« (Mersch, 
Gespräche über Wittgenstein, S. 151), als vielmehr eben eine Un-
möglichkeit.

3 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, S. 231. 
4 Wittgenstein holt, so kann die Vorgehensweise der Philosophischen 

Untersuchungen interpretiert werden, den Leser bei dessen Vorver-
ständnis ab, nimmt seine auf die Theorie zielende Denkbewegung 
auf und lässt sie sodann ins Leere laufen (vgl. Brunner, Vom Nut-
zen des Scheiterns, S. 95). Joachim Schulte nennt diese Strategie 
Wittgensteins Fallenstellen. Er erzählt uns eine Geschichte, in deren 
innere Logik wir hineinschlittern, und lässt uns letztlich in eine 
Sackgasse laufen (Mersch, Gespräche über Wittgenstein, S. 111). Mit 
James C. Edwards könnte man Wittgensteins Philosophieren als 
gestisches Philosophieren verstehen, dem es letztlich nicht um theo-
retische Aufklaerung, sondern darum, in Richtung eines Weges raus 
aus der Verwirrung über die eigene Sprache zu gestikulieren: »He 
forces us again and again to see the pernicious absurdity of many of 
our familiar patterns of thinking and of the forms of life consonant 
with them. And at the same time he gestures toward a way out« 
(James C. Edwards, Ethics without Philosophy. Wittgenstein and 
the Moral Life, Florida 1982, S. 2). Für Edwards selbst bedeutet das 
allerdings auch, dass seine eigene Interpretation letztlich nicht als 
theoretische Erklärung funktionieren kann. Stattdessen will er auch 
sein eigenes Buch verstanden wissen als eine »series of gestures, po-

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

152

inting the reader back to the work [Wittgensteins Werk, FG] itself« 
(Edwards, Ethics without Philosophy, S. 9). 

5 Tatsächlich war es eine von mehreren Seiten bezeugte Begabung 
Wittgensteins, Fragen und Probleme aller möglichen Art ständig 
aus neuen Perspektiven zu betrachten. Im Rahmen der Spätphilo-
sophie wird dieser ständige Perspektivwechsel, das Drehen und 
Wenden, das Spielen mit dem verhandelten Problem, so könnte 
man sagen, methodifiziert. Der Umgang mit der im ersten Paragra-
phen der Philosophischen Untersuchungen zitierten Stelle aus Au-
gustinus‹ Bekenntnissen ist ein ja bereits ausführlich erläutertes Bei-
spiel. Aber auch am Umgang mit einzelnen Begriffen, wie dem des 
Lesens, kann dieses Vorgehen sehr gut illustriert werden (vgl. Vos-
senkuhl, Wittgenstein, S. 56ff). Dass dies für die Umgebung nicht 
immer leicht mitzumachen war, bekamen nicht nur die am Bau des 
Palais Stonborough beteiligten Arbeiter und Ingenieure zu spüren. 
»Er hat die große Gabe, alles immer wieder neu zu sehen«, meint 
Friedrich Waismann und setzt hinzu: »Aber das zeigt auch, wie 
schwierig es ist, mit ihm zusammenzuarbeiten, da er immer wieder 
momentanen Eingebungen folgt und niederreißt, was er gerade zu-
vor aufgebaut hatte« (Waismann in einem Brief an Schlick vom 
9.8.1934, zit. nach: Monk, Wittgenstein, S. 363). 

6 Vgl. Mersch, Was sich zeigt, S. 31. 
7 Mersch, Was sich zeigt, S. 32. 
8 Chris Bezzel zieht gerade vor diesem Hintergrund die Parallele 

zwischen Philosophie und Kunst, die er in einer Notiz von 1930 aus 
den Vermischten Bemerkungen auch explizit zu finden meint (vgl. 
Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen, S. 456). So gelangt er zu 
der Charakterisierung Wittgensteins als eines ›parapoetischen Phi-
losophen‹ (vgl. Bezzel, »Philosophie dürfte man eigentlich nur dich-
ten«, S. 154). Die anhaltende Bemühung um immer wieder neue 
Aspekte und darin um eine Art Perpetuierung des Aspektwechsels 
macht Wittgenstein über den für einen Philosophen notwendigen 
argumentativen Kern hinausgehend zu einem Dichter. Denn was ist 
Poesie, was ist Kunst überhaupt anderes, als die »Produktion von 
Aspektwechsel«? (Chris Bezzel, Aspektwechsel. Kunst nach Witt-
genstein, in: Form in der Gegenwartskunst, hg. V. E. List/M. 
Strauss, Wien 1989, S. 73-93, S. 73). Es wäre durchaus interessant, 
die Bedeutung dieser impliziten, praktizierten ›Ästhetik‹ – in dem 
hier verwendeten Vokabular müsste man eher von ›Aisthetik‹ spre-
chen – auch für die Rezeption Wittgensteins und seines Werks 
durch die Kunst genauer zu untersuchen. Über den Reiz der bizar-
ren Biographie, der Aura des Genies hinaus könnte hier ein weniger 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANMERKUNGEN

153

im Anekdotischen verhafteter Grund für die Aufnahme des Phä-
nomens Wittgenstein durch alle Kunstsparten hindurch liegen. (So 
reicht das Interesse von der Poesie Bachmanns über die Texte 
Handkes und Bernhards bis zu so mystifizierenden Schriften wie 
›Das Wittgenstein-Programm‹ von Philip Kerr; von Installationen 
wie ›Der Watschen-Diskurs‹ Uli Winters und Frank Fietzeks über 
die mittlerweile klassisch zu nennende filmische Adaption durch 
Derek Jarman bis zu den überraschenden musikalischen Umsetzun-
gen insbesondere des Tractatus-Textes durch M. A. Nyminen.)  

9 In dieser Hinsicht ist Wittgenstein ein philosophischer Künstler: 
»Not poetry or art, those hopelessly indeterminate categories, but 
artistic practice – this is what concerns Wittgenstein«, wie Marjorie 
Perloff es auf den Punkt bringt (Marjorie Perloff, Wittgenstein‹s 
Ladder. Poetic Language and the Strangeness of the Ordinary, Chi-
cago/London 1996, S. 73). 

10 Wittgenstein, Tractatus, S. 85, 6.54. 
11 Wittgenstein, Tractatus, S. 32, 4.112. 
12 Man kann die Sätze des Tractatus somit nicht verstehen; aber man 

kann die Überwindungsbewegung seiner Sätze mitgehen und dann 
eben sehen, wohin Wittgenstein zeigt (vgl. Majetschak, Wittgen-
steins Denkweg, 126). In dieser Zeigedimension scheint mir auch je-
ner Unterschied zu liegen, welchen Chris Bezzel zwischen linearen 
Texten und dreidimensionalen Texturen entwickelt: Letztere kön-
nen dabei als im weiten Sinne literarische Texte bezeichnet werden, 
welche über die reine Argumentation hinausgehen (Bezzel, Bild, 
Satz, Text, S. 82). 

13 »In dieser Sphäre von Sinn und Wert gibt es keine Tatsachen und 
keine echten Aussagen – sie gleichwohl machen zu wollen, führt zu 
Unsinnigem, Paradoxem oder zur Poesie« (Janik/Toulmin, Witt-
gensteins Wien, S. 262). So ist es kaum verwunderlich, dass Gunter 
Gebauer im Tractatus ein Stück konkreter Poesie sieht und Chris 
Bezzel fordert, ihn als Gedicht zu lesen (Bezzel, »Philosophie dürfte 
man eigentlich nur dichten«, S. 153). Und zugleich wird so auf die 
letztlich paradoxale, die sagende Sprache an ihre Grenze bringende 
und zugleich zeigend überschreitende Struktur bereits des Tractatus 
aufmerksam gemacht. Wer auf das Mystische zielt, muss in die 
paradoxe Formulierung ausweichen (vgl. Watzka, Sagen und Zei-
gen, S. 89).

 Diese grundlegende Rolle des Paradox schon in Wittgensteins frü-
her Philosophie und sein Bemühen darum, mit seiner Hilfe den 
Raum des Unsagbaren aufzustoßen, zeigt, dass Theodor W. Ador-
nos Vorwurf, Wittgenstein wolle sich einfach auf das Sagbare zu-

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

154

rückziehen, wo es doch gerade die Aufgabe der Philosophie sei, 
mindestens zu versuchen, das Unsagbare zu sagen, am eigentlichen 
Punkt vorbeigeht (vgl. Theodor W. Adorno, Philosophische Termi-
nologie, Frankfurt am Main 1973, S. 82). 

14 Wittgenstein, Tractatus, S. 85, 6.54. Die Problematik, die damit zu-
sammenhängt, dass diese neue Sicht mit Hilfe unsinniger Sätze er-
langt werden soll, hat Logi Gunnarsson in: Wittgensteins Leiter. Be-
trachtungen zum Tractatus, Berlin 2000, ausführlich diskutiert. Die 
Frage ist insbesondere, inwiefern die Trennung von Sinn und Un-
sinn im Tractatus eine allgemeine Kompetenz sein kann, welche 
dem Leser vermittelt wird. Die Problematik scheint v.a. darin zu 
liegen, dass die meisten Typen von Tractatus-Interpretationen Witt-
gensteins Erklärung seiner Sätze als Unsinn zwar hinnehmen, sie 
aber dennoch sinnig interpretieren. Die Kompetenz, die der Leser 
lernt, wird klassisch als kognitives Muster verstanden, welches in 
bestimmten Situationen zu deren Beurteilung herangezogen werden 
kann. Ebenso wird der Vorgang des Lernens rational bestimmt, also 
als die schrittweise Annahme einer neuen, argumentativ begründ-
baren Überzeugung. Der entscheidende Wechsel von der Referenz-
ebene des Geistes auf die des Leibes wird somit letztlich nicht mit-
bedacht. Auch ohne den expliziten Rückgriff auf die Bedeutung der 
Referenzebenen kritisiert Gunnarsson im Anschluss an James Co-
nant und Cora Diamond diese klassischen Tractatus-Lektüren als zu 
indifferent gegenüber der Bedeutung des Unsinnigkeitsverdikts 
und gelangt so zu einer Leseweise des Textes, welche über die ihm 
inhärente Prozesshaftigkeit dessen Zeigedimension in ihre Rechte 
setzt: »Der Tractatus wurde geschrieben, um dem Leser etwas über 
sich selbst beizubringen: nämlich, daß er zu einer gewissen Illusion 
neigt. Dieses Ziel soll dadurch erreicht werden, daß der Leser – 
während der Lektüre des Werkes – in diese Illusion hineingezogen 
wird, um später zu erkennen, daß es eine Illusion war« (S. 95). Was 
mithin erworben wird, ist keine verfügbare Kompetenz. Vielmehr 
ist die Erkenntnis der eigenen Neigung zu Illusionen der Eindruck, 
der vom Durchgang durch den Text, vom Lektüreerlebnis in der Er-
innerung bleibt. Er ist es, so könnte man Gunnarsson in die vorste-
henden Überlegungen einbinden, der einen nun immer wieder an 
die relative Armut der vernunftbasierten Weltorganisation gegen-
über der Komplexität des Realen erinnert. In diesem Sinne prakti-
ziert Wittgenstein seine Methode nicht erst mit der grammatischen 
Methode, wie er es explizit sagt (Wittgenstein, Wittgenstein und der 
Wiener Kreis, S. 183f), sondern bereits im Tractatus. Vgl. für eine 
umfassendere Diskussion der Tractatus-Interpretation im Gravita-

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANMERKUNGEN

155

tionsfeld des ›New Wittgenstein‹ Jörg Volbers‹ Artikel: Philosophie 
als Lehre oder Tätigkeit? Über eine neue Lesart des ›Tractatus‹, in: 
Allgemeine Zeitschrift für Philosophie, 2/2006, S. 153–170. 

15 Das meinen u.a. auch Monk, Wittgenstein, S. 323, Joachim Schulte 
in: Mersch, Gespräche über Wittgenstein, S. 103, und Watzka, Sagen 
und Zeigen, S. 24. 

16 Auch etymologisch lässt sich die enge Verbindung von Sagen und 
Zeigen herleiten, so über das lateinische dico, dessen griechische 
Wurzel δεικνυµι auch zeigen und sehen lassen bedeutet. 

17 Vgl. zur Frage nach Wittgensteins künstlerischem Philosophieren: 
›Philosophie kann nie Theorie sein.‹ Ein Gespräch mit Allan Janik 
über Begriff und Praxis der Philosophie bei Wittgenstein, in: Gop-
pelsröder (Hg), Wittgensteinkunst, S. 127–143. 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


157

Literatur 

Abkürzungen 

FAZ = Frankfurter Allgemeine Zeitung.  

KSA = Friedrich Nietzsche, Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe 
in 15 Bänden, hg. v. G. Colli/M. Montinari, München 1999. 

WA = Ludwig Wittgenstein, Werkausgabe in acht Bänden, Frankfurt 
am Main 1984 – 1989. 

Primärl i teratur  Wittgenstein 

Nedo, Michael (Hg), Wiener Ausgabe, Wien 1994ff. 
 Wittgenstein, Ludwig, Wiener Ausgabe Bd. 3. 
 Wittgenstein, Ludwig, Wiener Ausgabe Bd. 6: The Big Typescript. 

Wittgenstein, Ludwig, Werkausgabe in acht Bänden, Frankfurt am 
Main 1984–1989. 

Wittgenstein, Ludwig, Tractatus logico-philosophicus, in: WA Bd. 1, S. 
7–85. 

Wittgenstein, Ludwig, Tagebücher 1914-1916, in: WA Bd. 1, S. 87–187. 
Wittgenstein, Ludwig, Aufzeichnungen über Logik, in: WA Bd. 1, S. 

188–208.  
Wittgenstein, Ludwig, Philosophische Untersuchungen I, in: WA Bd. 1, 

S. 235–485. 
Wittgenstein, Ludwig, Philosophische Untersuchungen II, in: WA Bd. 1, 

S. 487–580. 
Wittgenstein, Ludwig, Philosophische Bemerkungen, WA Bd. 2. 
Wittgenstein, Ludwig, Wittgenstein und der Wiener Kreis, WA Bd. 3. 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

158

Wittgenstein, Ludwig, Blaues Buch, WA Bd. 5. 
Wittgenstein, Ludwig, Über Gewissheit, in: WA Bd. 8, S. 113–257. 
Wittgenstein, Ludwig, Vermischte Bemerkungen, in: WA Bd. 8, S. 445–

573.
Wittgenstein, Ludwig, Bemerkungen über Frazers ›The Golden Bough‹,

in: R. Wiggershaus (Hg), Sprachanalyse und Soziologie. Die so-
zialwissenschaftliche Relevanz von Wittgensteins Sprachphilo-
sophie, Frankfurt am Main 1975, S. 37–57. 

Wittgenstein, Ludwig, Vortrag über Ethik, in: Ders., Vortrag über 
Ethik und andere kleine Schriften, hg. v. J. Schulte, Frankfurt am 
Main 1991, S. 9–19. 

Wittgenstein, Ludwig, Bemerkungen über logische Form, in: Ders., Vor-
trag über Ethik und andere kleine Schriften, hg. v. J. Schulte, 
Frankfurt am Main 1989, S. 20–28. 

Wittgenstein, Ludwig, Briefwechsel mit B. Russell, G.E. Moore, J.M. 
Keynes, F.P. Ramsey, W. Eccles, P. Engelmann und L. von Ficker, 
hg. v. B.F. McGuinness/G.H. von Wright, Frankfurt am Main 
1980.

Sekundärl i teratur  

Abel, Günter, Logik und Ästhetik, in: Nietzsche-Studien 16 (1987), S. 
112-148.

Adorno, Theodor W., Philosophische Terminologie, Frankfurt am Main 
1973.

Aicher, Otl, wittgenstein als architekt, in: Vossenkuhl, Von Wittgen-
stein lernen, S. 193-212. 

Augustinus, Bekenntnisse, hg. v. K. Flasch/B. Mojsisch, Stuttgart 
2000.

Barthes, Roland, Lektion/Leçon. Antrittsvorlesung am Collège de France. 
Gehalten am 7. Januar 1977, Frankfurt am Main 1980. 

Barthes, Roland, Weisheit der Kunst, in: Ders., Der entgegenkommen-
de und der stumpfe Sinn, Frankfurt am Main 1990, S. 187–203. 

Bezzel, Chris, Aspektwechsel. Kunst nach Wittgenstein, in: Form in der 
Gegenwartskunst, hg. v. V. E. List/M. Strauss, Wien 1989, S. 73-
93.

Bezzel, Chris, Bild, Satz, Text. Wittgenstein und die (neue) Philosophie,
in: Schmidt-Dengler u.a., Wittgenstein Und. Philosophie – Litera-
tur, S. 69–87. 

Bezzel, Chris, Gesichtsraum. Zu Wittgensteins Wahrnehmungstheorie, in: 
Kodikas/Code. Ars Semiotica, V. 22 (1999) Nr. 3-4, S. 277–286. 

Bezzel, Chris, »Philosophie dürfte man eigentlich nur dichten.« Über 
Ludwig Wittgenstein, in: R. Faber/B. Naumann (Hg), Literarische 
Philosophie – Philosophische Literatur, Würzburg 1999, S. 153–
168.

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR

159

Bohrer, Karl Heinz, Zeit und Imagination. Das absolute Präsens der Lite-
ratur, in: Ders., Das absolute Präsens. Die Semantik ästhetischer 
Zeit, Frankfurt am Main 1994, S. 143–183. 

Borges, Jorge Luis, Das Handwerk des Dichters, München/Wien 2002.   
Bourdieu, Pierre, Die Regeln der Kunst. Genese und Struktur des literari-

schen Feldes, Frankfurt am Main 2001. 
Bourdieu, Pierre, Der Habitus als Vermittlung zwischen Struktur und 

Praxis, in: Ders., Zur Soziologie der symbolischen Formen, Frank-
furt am Main 92002, S. 125–158. 

Bouveresse, Jacques, Was ist eine Regel?, in: G. Gebauer/Chr. Wulf 
(Hg), Praxis und Ästhetik. Neue Perspektiven im Denken Pierre 
Bourdieus, Frankfurt am Main 1992, S. 41–56. 

Bouveresse, Jacques, Poesie und Prosa. Wittgenstein über Wissenschaft, 
Ethik und Ästhetik, Düsseldorf 1994. 

Brunner, Heinz, Vom Nutzen des Scheiterns. Eine literaturwissenschaftli-
che Interpretation von L. Wittgenstein Philosophischen Untersuchun-
gen, Bern 1985. 

Cavell, Stanley, Die Unheimlichkeit des Gewöhnlichen und andere philo-
sophische Essays, hg. v. D. Sparti/E. Hammer, Frankfurt am Main 
2002.

Chauviré, Christiane, Voir le visible: la seconde philosophie de Wittgens-
tein, Paris 2003. 

Coenen, Hans Georg, Analogie und Metapher. Grundlegung einer Theo-
rie der bildlichen Rede, Berlin 2002. 

Davidson, Donald, Was Metaphern bedeuten (1978), in: A. Haverkamp 
(Hg), Die paradoxe Metapher, Frankfurt am Main 1998, S. S. 49–
75.

Drury, Maurice O´Connor, Bemerkungen zu einigen Gesprächen mit 
Wittgenstein, in: Rhees, Porträts und Gespräche, S. 117–142. 

Drury, Maurice O´Connor, Gespräche mit Wittgenstein, in: Rhees, Por-
träts und Gespräche, S. 142–235. 

Edwards, James C., Ethics without Philosophy. Wittgenstein and the 
Moral Life, Florida 1982. 

Engelmann, Paul, Ludwig Wittgenstein. Briefe und Begegnungen, hg. v. 
B. McGuinness mit einem Vorwort von J. Schächter, 
Wien/München 1970. 

Fann, Kuang Tih (Hg), Ludwig Wittgenstein: The Man and his Philoso-
phy, New Jersey 1969. 

Febvre, Lucien, Der Mensch in seiner Zeit. Der Franzose in der Renais-
sance, in: Ders., Der neugierige Blick. Leben in der französischen 
Renaissance, Berlin 1989, S. 15-34. 

Febvre, Lucien, Das Problem des Unglaubens im 16. Jahrhundert. Die Re-
ligion des Rabelais, Stuttgart 2002. 

Frank, Manfred, Wittgensteins Gang in die Dichtung, in: Frank/Soldati, 
Wittgenstein, S. 8–72. 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

160

Frank, Manfred/Soldati, Gianfranco, Wittgenstein. Literat und Philo-
soph, Pfullingen 1989. 

Friedrich, Hugo, Die Struktur der modernen Lyrik. Von der Mitte des 
neunzehnten bis zur Mitte des zwanzigsten Jahrhunderts (1956), 
Reinbek bei Hamburg 1985.

Gabriel, Gottfried, Logik als Literatur? Zur Bedeutung des Literarischen 
bei Wittgenstein, in: Merkur 32 (1978) 359, S. 353–362. 

Gebauer, Gunter, Wortgebrauch, Sprachbedeutung. Beiträge zu einer 
Theorie der Bedeutung im Anschluß an die spätere Philosophie Ludwig 
Wittgensteins, München 1971. 

Gebauer, Gunter u.a., Wien. Kundmanngasse 19. Bauplanerische, mor-
phologische und philosophische Aspekte des Wittgenstein-Hauses,
München 1982. 

Gebauer, Gunter, Die Syntax des Schweigens, in: Gebauer u.a., Wien. 
Kundmanngasse 19, S. 220–238. 

Gebauer, Gunter, Taktilität und Raumerfahrung bei Wittgenstein, in: 
Arch+. Zeitschrift für Architektur und Städtebau Nr. 157, Sep-
tember 2001, S. 91–98. 

Gill, Jerry H., Wittgenstein and Metaphor, Washington 1981. 
Gmür, Felix, Ästhetik bei Wittgenstein. Über Sagen und Zeigen, Frei-

burg/München 2000. 
Good, Paul, Maurice Merleau-Ponty. Eine Einführung, Düssel-

dorf/Bonn 1998. 
Goodman, Nelson, Sprachen der Kunst. Entwurf einer Symboltheorie,

Frankfurt am Main 1998. 
Goppelsröder, Fabian, Das Palais Stonborough. Wittgenstein als Archi-

tekt seiner Spätphilosophie. Mit Abbildungen von Maja Weyermann in: 
Goppelsröder (Hg), Wittgensteinkunst, S. 27-46. 

Goppelsröder, Fabian (Hg), Wittgensteinkunst. Annäherungen an eine 
Philosophie und ihr Unsagbares, Berlin 2006. 

Goppelsröder, Fabian, Sraffas Geste. Zur späten Philosophie Wittgen-
steins, in: Merkur. Deutsche Zeitschrift für europäisches Denken 
697 (2007), S. 405–413. 

Gunnarsson, Logi, Wittgensteins Leiter. Betrachtungen zum Tractatus,
Berlin 2000. 

Habermas, Jürgen, Sprachspiel, Intention und Bedeutung. Zu Motiven 
bei Sellars und Wittgenstein, in: R. Wiggershaus (Hg), Sprachana-
lyse und Soziologie. Die sozialwissenschaftliche Relevanz von 
Wittgensteins Sprachphilosophie, Frankfurt am Main 1975, S. 
319–340. 

Hacker, Peter M.S., Einsicht und Täuschung. Wittgenstein über Philoso-
phie und die Metaphysik der Erfahrung, Frankfurt am Main 1978. 

Halais, Emmanuel, Wittgenstein et L’Énigme de L’Existence, Paris 2007. 
Hintikka, Merrill B./Hintikka, Jaakko, Untersuchungen zu Wittgen-

stein, Frankfurt am Main 1990. 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR

161

Ishiguro, Hidé, Namen. Gebrauch und Bezugnahme (1969), in: Schulte, 
Texte zum Tractatus, S. 96-135. 

Janik, Allan/Toulmin, Stephen, Wittgensteins Wien, München/Wien 
1984.

Janik, Allan, Assembling Reminder: Studies in the Genesis of Wittgen-
stein’s Concept of Philosophy, Stockholm 2006. 

Janik, Allan, »Philosophie kann nie Theorie sein.« Ein Gespräch mit Allan 
Janik über Begriff und Praxis der Philosophie bei Wittgenstein, in: 
Goppelsröder (Hg), Wittgensteinkunst, S. 127–143. 

Kambartel, Friedrich, Wittgensteins späte Philosophie. Zur Vollendung 
von Kants Kritik der wissenschaftlichen Aufklärung, in: Ders., Philo-
sophie der humanen Welt. Abhandlungen, Frankfurt am Main 
1989, S. 146–159. 

Kenny, Anthony, Wittgenstein, Frankfurt am Main 1974. 
Kienzler, Wolfgang, Wittgensteins Wende zu seiner Spätphilosophie 

1930-1932. Eine historische und systematische Darstellung, Frankfurt 
am Main 1997. 

Köpping, Klaus-Peter/Rao, Ursula, Zwischenräume, in: E. Fischer-
Lichte u.a., Ritualität und Grenze, Tübingen/Basel 2003, S. 235–
250.

Krämer, Sybille, Sprache, Sprechakt, Kommunikation. Sprachtheoretische 
Positionen des 20. Jahrhunderts, Frankfurt am Main 2001. 

Lalla, Sebastian, Solipsismus bei Ludwig Wittgenstein. Eine Studie zum 
Früh- und Spätwerk, Frankfurt am Main u.a. 2003. 

de Lara, Philippe, Wittgenstein: une philosophie musicale?, in: Rue Des-
cartes 39. Revue Collège International de Philosophie. Wittgen-
stein et l´art, Paris 2004, S. 41–55. 

Latour, Bruno, Die Hoffnung der Pandora. Untersuchungen zur Wirk-
lichkeit der Wissenschaft, Frankfurt am Main 2000. 

Le Goff, Jacques, Eine mehrdeutige Geschichte, in: U. Raulff (Hg), Men-
talitäten-Geschichte. Zur historischen Rekonstruktion geistiger 
Prozesse, Berlin 1987, S. 18–32. 

Lecerf, Christine, Quelques feuillets de pensée dans le sac à dos de Witt-
genstein, in: Europe. Revue littéraire mensuelle. Wittgenstein, Ok-
tober 2004, Nr. 906, S. 3–11. 

Leitner, Bernhard, The Architecture of Ludwig Wittgenstein. A Docu-
mentation. With excerpts from the Family Recollections by Hermine 
Wittgenstein, Halifax 1973. 

Leitner, Bernhard, Greifen, Griffe, Fehlgriffe, in: FAZ, 21. Februar 1996, 
Nr. 44, S. N6. 

Leitner, Bernhard, Wittgensteins Griff. Notizen, in: Arch+. Zeitschrift 
für Architektur und Städtebau Nr. 157, September 2001, S. 72/73. 

Leitner, Bernhard, Das Wittgenstein Haus, in: Arch+. Zeitschrift für 
Architektur und Städtebau, Nr. 157, September 2001, S. 76–87. 

Lévy-Bruhl, Lucien, Das Denken der Naturvölker (1910), Leipzig 1921. 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

162

Loos, Adolf, Ornament und Verbrechen, in: Ders., Ornament und Ver-
brechen. Ausgewählte Schriften. Die Originaltexte, hg. v. A. 
Opel, Wien 2000, S. 192–202. 

Loos, Adolf, Über Josef Hoffmann. 1931, in: Ders., Ornament und Ver-
brechen. Ausgewählte Schriften, hg. v. A. Opel, Wien 2000, S. 
232/233.

Luhmann, Niklas, Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen Theorie,
Frankfurt am Main 1987. 

Luhmann, Niklas, Die Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt am Main 
1997.

Luhmann, Niklas, Die Wissenschaft der Gesellschaft, Frankfurt am 
Main 31998.

Majetschak, Stefan, Ludwig Wittgensteins Denkweg, München 2000. 
Malcolm, Norman, Sprache und Gegenstände (1986), in: Schulte, Texte 

zum Tractatus, S. 136-155. 
McGuinness, Brian, Nachwort des Herausgebers, in: Engelmann, Lud-

wig Wittgenstein, S. 115-125. 
McGuinness, Brian, Wittgensteins frühe Jahre, Frankfurt am Main 

1988.
McGuinness, Brian, Der Grundgedanke des ›Tractatus’, in: Schulte, Tex-

te zum Tractatus, S. 32-48. 
McGuinness, Brian, Die Mystik des ›Tractatus’, in: Schulte, Texte zum 

Tractatus, S. 165-191. 
Merleau-Ponty, Maurice, Le philosophe et son ombre, in: Ders., Signes, 

Paris 1960, S. 259–295. 
Mersch, Dieter (Hg), Gespräche über Wittgenstein, Wien 1991. 
Mersch, Dieter, Was sich zeigt. Materialität, Präsenz, Ereignis, München 

2002.
Monk, Ray, Wittgenstein. Das Handwerk des Genies, Stuttgart 2000. 
Nedo, Michael, Einleitung zum 1. Band der Wiener Ausgabe, Wien 1994, 

S. VII–XVIII. 
Nedo, Michael, Einleitung zum 3. Band der Wiener Ausgabe, Wien 1995, 

S. VII–XIV. 
Nedo, Michael, Einleitung zum 4. Band der Wiener Ausgabe, Wien 1995, 

S. VII–XII. 
Nedo, Michael, Einleitung zum 5. Band der Wiener Ausgabe, Wien 1996, 

S. VII–XV. 
Nietzsche, Friedrich, Vom Nutzen und Nachtheil der Historie für das Le-

ben, in: KSA Bd.  1, S. 243 – 334. 
Nietzsche, Friedrich, Jenseits von Gut und Böse, in: KSA Bd. 5, S. 9–

243.
Nietzsche, Friedrich, Zur Genealogie der Moral, in: KSA Bd. 5, S. 245–

412.
Pascal, Fania, Meine Erinnerungen an Wittgenstein, in: Rhees, Porträts 

und Gespräche, S. 35 – 83. 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR

163

Perloff, Marjorie, Wittgenstein’s Ladder. Poetic Language and the 
Strangeness of the Ordinary, Chicago/London 1996. 

Prokop, Ursula, Margaret Stonborough-Wittgenstein. Bauherrin, Intellek-
tuelle, Mäzenin, Wien u.a. 2003. 

Ramsey, Frank, Rezension des ›Tractatus’ (1923), in: Schulte, Texte 
zum Tractatus, S. 11-31. 

Rentschler, Lothar, Das Wittgensteinhaus. Eine morphologische Interpre-
tation, in: Gebauer u.a., Wien. Kundmanngasse 19, S. 77-163. 

Rhees, Rush (Hg), Ludwig Wittgenstein. Porträts und Gespräche, Frank-
furt am Main 1987. 

Ricoeur, Paul, La métaphore vive, Paris 1975. 
Rimbaud, Arthur, Sämtliche Werke. Französisch und deutsch, Frankfurt 

am Main 1992. 
von Savigny, Eike/Scholz, Oliver R. (Hg), Wittgenstein über die Seele,

Frankfurt am Main 1995. 
Schmidt, Burghardt, Wittgensteins Zeigemystik, in: Schmidt-Dengler 

u.a., Wittgenstein Und. Philosophie – Literatur, S. 57–67. 
Schmidt-Dengler, Wendelin u.a. (Hg), Wittgenstein Und. Philosophie – 

Literatur, Wien 1990. 
Scholz, Oliver R., Zum Status von Teil II der ›Philosophischen Untersu-

chungen‹, in: v. Savigny/Scholz, Wittgenstein über die Seele, S. 
24–40. 

Scholz, Oliver R., Wie schlimm ist Bedeutungsblindheit? Zur Kernfrage 
von PU II xi, in: v. Savigny/Scholz, Wittgenstein über die Seele, S. 
213–232. 

Schulte, Joachim (Hg), Texte zum Tractatus, Frankfurt am Main 1989. 
Schulte, Joachim, Chor und Gesetz. Wittgenstein im Kontext, Frankfurt 

am Main 1990. 
Seel, Martin, Am Beispiel der Metapher. Zum Verhältnis von buchstäbli-

cher und figürlicher Rede, in: Intentionalität und Verstehen, Frank-
furt am Main 1990, S. 237-272. 

Soldati, Gianfranco, Erlebnis und Bedeutung, in: Frank/Soldati, Witt-
genstein, S. 73–141. 

Spiel, Hilde, Glanz und Untergang. Wien 1866 bis 1938, München 1994. 
Stenius, Erik, Wittgensteins Traktat. Eine kritische Darlegung seiner 

Hauptgedanken, Frankfurt am Main 1969. 
Valéry, Paul, Eupalinos oder der Architekt, Frankfurt am Main 1973. 
Volbers, Jörg, Philosophie als Lehre oder als Tätigkeit? Über eine neue 

Lesart des ›Tractatus‹, Allgemeine Zeitschrift für Philosophie 2 
(2006), S. 153-170. 

Vossenkuhl, Wilhelm (Hg), Von Wittgenstein lernen, Berlin 1992. 
Vossenkuhl, Wilhelm (Hg), Klassiker auslegen: Ludwig Wittgenstein, 

Tractatus logico-philosophicus, Berlin 2001. 
Vossenkuhl, Wilhelm, Sagen und Zeigen. Wittgensteins ›Hauptproblem‹,

in: Ders., Klassiker auslegen: Ludwig Wittgenstein, S. 35-63. 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

164

Vossenkuhl, Wilhelm, Ludwig Wittgenstein, München 22003.
Waldenfels, Bernhard, Phänomenologie als Xenologie. Das Paradox einer 

Wissenschaft vom Fremden, in: Ders., Topographie des Fremden. 
Studien zur Phänomenologie des Fremden, Bd. 1, Frankfurt am 
Main 1999, S. 85-109. 

Waldenfels, Bernhard, Responsivität des Leibes. Spuren des Anderen in 
Merleau-Pontys Leib-Denken, in: R. Giuliani (Hg), Merleau-Ponty 
und die Kulturwissenschaften, München 2000, S. 305–320. 

Watzka, Heinrich, Sagen und Zeigen: die Verschränkung von Metaphysik 
und Sprachkritik beim frühen und beim späten Wittgenstein, Stuttgart 
2000.

Weber, Max, Die »Objektivität« sozialwissenschaftlicher und sozialpoliti-
scher Erkenntnis (1904), in: Ders., Soziologie, universalgeschichtli-
che Analysen, Politik, hg. v. J. Winckelmann, Stuttgart 51973, S. 
200-262.

Wijdeveld, Paul, Wittgenstein, Architekt, Wien 1994. 
Williams, Meredith, The philosophical significance of learning in the later 

Wittgenstein, in: Dies., Wittgenstein,  Mind and Meaning. Toward 
a social conception of mind, London/New York 1999, S. 188–215. 

Wittgenstein, Hermine, Mein Bruder Ludwig, in: Rhees, Porträts und 
Gespräche, S. 21-34. 

von Wright, Georg Henrik, Eine biographische Skizze, in: Ders., Witt-
genstein, Frankfurt am Main 1986, S. 23–44. 

von Wright, Georg Henrik, Die Entstehung des ›Tractatus‹, in: Ders., 
Wittgenstein, Frankfurt am Main 1986, S. 77–116. 

von Wright, Georg Henrik, Die Entstehung und Gestaltung der ›Philo-
sophischen Untersuchungen‹, in: Ders., Wittgenstein, Frankfurt am 
Main 1986, S. 117–143. 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Emanuel Alloa, Alice Lagaay,

Carsten Lotz (Hg.)

Nicht(s) sagen
Strategien nicht-affirmativer

Rede im 20. Jahrhundert

Dezember 2007, ca. 200 Seiten,

kart., ca. 22,80 €,

ISBN: 978-3-89942-828-5

Martin Nonhoff (Hg.)

Diskurs –
radikale Demokratie –
Hegemonie
Zum politischen Denken

von Ernesto Laclau und

Chantal Mouffe

Dezember 2007, ca. 180 Seiten,

kart., ca. 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-494-2

Dirk Quadflieg

Differenz und Raum
Zwischen Hegel, Wittgenstein

und Derrida

November 2007, ca. 340 Seiten,

kart., ca. 32,80 €,

ISBN: 978-3-89942-812-4

Iris Därmann,

Harald Lemke (Hg.)

Die Tischgesellschaft
Philosophische und

kulturwissenschaftliche

Annäherungen

November 2007, ca. 220 Seiten,

kart., ca. 24,80 €,

ISBN: 978-3-89942-694-6

Judith Siegmund

Die Evidenz der Kunst
Künstlerisches Handeln als

ästhetische Kommunikation

Oktober 2007, 264 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-788-2

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

Hans-Joachim Lenger,

Georg Christoph Tholen (Hg.)

Mnêma
Derrida zum Andenken

Oktober 2007, ca. 260 Seiten,

kart., ca. 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-510-9

Fabian Goppelsröder

Zwischen Sagen und Zeigen
Wittgensteins Weg von der

literarischen zur dichtenden

Philosophie

Oktober 2007, 166 Seiten,

kart., 18,80 €,

ISBN: 978-3-89942-764-6

Harald Lemke

Die Kunst des Essens
Eine Ästhetik des

kulinarischen Geschmacks

September 2007, 220 Seiten,

kart., 20,80 €,

ISBN: 978-3-89942-686-1

Jens Szczepanski

Subjektivität und Ästhetik
Gegendiskurse zur Metaphysik

des Subjekts im ästhetischen

Denken bei Schlegel, Nietzsche

und de Man

August 2007, 242 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-709-7

Steffen K. Herrmann,

Sybille Krämer,

Hannes Kuch (Hg.)

Verletzende Worte
Die Grammatik sprachlicher

Missachtung

Juli 2007, 372 Seiten,

kart., 30,80 €,

ISBN: 978-3-89942-565-9

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Ludger Schwarte (Hg.)

Auszug aus dem Lager
Zur Überwindung des

modernen Raumparadigmas in

der politischen Philosophie

Juli 2007, 318 Seiten,

kart., zahlr. Abb., 31,80 €,

ISBN: 978-3-89942-550-5

Andreas Niederberger,

Markus Wolf (Hg.)

Politische Philosophie und
Dekonstruktion
Beiträge zur politischen

Theorie im Anschluss an

Jacques Derrida

Juni 2007, 186 Seiten,

kart., 19,80 €,

ISBN: 978-3-89942-545-1

Daniel C. Henrich

Zwischen Bewusstseins-
philosophie und Naturalismus
Zu den metaphysischen

Implikationen der Diskursethik

von Jürgen Habermas

März 2007, 246 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-620-5

Alice Pechriggl

Chiasmen
Antike Philosophie von Platon

zu Sappho – von Sappho zu uns

2006, 188 Seiten,

kart., 20,80 €,

ISBN: 978-3-89942-536-9

Reinhard Heil,

Andreas Hetzel (Hg.)

Die unendliche Aufgabe
Kritik und Perspektiven der

Demokratietheorie

2006, 288 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-332-7

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

Jens Badura (Hg.)

Mondialisierungen
»Globalisierung« im Lichte

transdisziplinärer Reflexionen

2006, 318 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-364-8

Ulrike Ramming

Mit den Worten rechnen
Ansätze zu einem philo-

sophischen Medienbegriff

2006, 252 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-443-0

Peter Janich (Hg.)

Wissenschaft und Leben
Philosophische

Begründungsprobleme in

Auseinandersetzung mit

Hugo Dingler

2006, 274 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-475-1

Stefan Blank

Verständigung und
Versprechen
Sozialität bei Habermas

und Derrida

2006, 232 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-456-0

Tobias Blanke

Das Böse in der
politischen Theorie
Die Furcht vor der Freiheit bei

Kant, Hegel und vielen anderen

2006, 232 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-465-2

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Johann S. Ach,

Arnd Pollmann (Hg.)

no body is perfect
Baumaßnahmen am

menschlichen Körper.

Bioethische und

ästhetische Aufrisse

2006, 358 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-427-0

Gerald Hartung,

Kay Schiller (Hg.)

Weltoffener Humanismus
Philosophie, Philologie und

Geschichte in der deutsch-

jüdischen Emigration

2006, 224 Seiten,

kart., 24,80 €,

ISBN: 978-3-89942-441-6

Christoph Henning

Philosophie nach Marx
100 Jahre Marxrezeption und

die normative Sozialphilosophie

der Gegenwart in der Kritik

2005, 660 Seiten,

kart., 39,80 €,

ISBN: 978-3-89942-367-9

Christian Schulte,

Rainer Stollmann (Hg.)

Der Maulwurf kennt
kein System
Beiträge zur gemeinsamen

Philosophie von Oskar Negt

und Alexander Kluge

2005, 272 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-273-3

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

Arnd Pollmann

Integrität
Aufnahme einer

sozialphilosophischen

Personalie

2005, 394 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-325-9

Hans-Joachim Lenger

Marx zufolge
Die unmögliche Revolution

2004, 418 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-211-5

Christoph Ernst, Petra Gropp,

Karl Anton Sprengard (Hg.)

Perspektiven interdisziplinä-
rer Medienphilosophie
2003, 334 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-159-0

Hans-Joachim Lenger

Vom Abschied
Ein Essay zur Differenz

2001, 242 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-933127-75-4

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

https://doi.org/10.14361/9783839407646 - am 14.02.2026, 14:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407646
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Zwischen Sagen und Zeigen
	Inhalt
	Vorbemerkung
	Einleitung
	Der Tractatus als literarisches Werk
	1 Was sich sagen lässt
	2 Was sich zeigt

	Wittgenstein als Architekt
	1 Rückkehr aus der Provinz
	2 Der Philosoph als Architekt
	3 Präzision als Obsession
	4 Irritation als Prinzip

	Ethnologische Wende am Leitfaden der Poesie
	1 Was es heißt, Philosophie zu dichten
	2 Philosophie als Empfangen
	3 Poesie gegen die Könnensideologie der erklärenden Theorie

	Sprachspielphilosophie und Wahrnehmung
	1 Wittgenstein und Augustinus
	2 Das Sprachspiel als neues Konzept

	Wittgensteins eigene philosophische Praxis
	1 Die Praxis der Philosophischen Untersuchungen
	2 Die Praxis des Tractatus
	3 Radikalisierung der literarischen zur dichtenden Philosophie

	Anmerkungen
	Literatur

