Denkakte im Leibbezug

ALICE PECHRIGGL

Ich werde mich im Folgenden mit der Frage nach der Emergenz des Den-
kens aus einem untrennbar seelischen wie auch leiblichen Affekt-
Vorstellung-Wunsch-Geschehen befassen, das seinerseits in das gesell-
schaftliche Imagindre der Sprache, Stimmungen und Praktiken eingebettet
ist. Dabei ist nicht nur der Leibbezug (oder das Psyche-Soma mit seiner
ebenso reprisentationalen wie somatischen vis formandi) relevant, sondern
auch die Art und Weise, wie diese Emergenz und das ,Woraus‘! derselben
begriftlich vorgestellt werden kann. Es kann sich beim Versuch der Beant-
wortung oder, besser, Erhellung dieser Fragen weder um die Anwendung
eines psychologistischen noch eines bewusstseinspsychologistischen Ver-
fahrens auf das Problem des Leibbezugs der Denkakte handeln. Am be-
grifflichen Problem des Leibbezugs der Denkakte und des sie umgebenden
,Apeiron‘ vorbei gehen wiirde ich auch mit einem formallogischen Elenxis-
Verfahren, dem sich die Frage immer nur entziehen wiirde. Vielmehr wird
es mir um eine ontologische, oder — um es mit der fiir Aristoteles {iblichen
Gleichsetzung zu halten — eine metaphysische Zugangsweise gehen.

Dabei gehe ich von Castoriadis’ ontologischer Magmalogik aus, die er
in Anlehnung an die Mathematiker-Gruppe Bourbaki entwickelte (Castori-
adis 1975). Die Grundaussagen dieser Logik sind: Das Sein ist Magma, und
ein Magma ist das, woraus sich unendlich identitdtslogische Mengen be-

1 Im Sinne eines ,spezifischen (nicht universalontologischen) Apeiron in Ab-
wandlung von Anaximander Woraus die Dinge entstehen, dahin vergehen sie

(ex hon dé hé genesis esti tois ousi kai tén phtoran)



https://doi.org/10.14361/9783839431566-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138 | ALIGE PECHRIGGL

stimmen lassen; als Residuum bleibt stets ein Magma; ein Magma lésst sich
nicht iiber die aus ihm identitdtslogisch bestimmten Mengen (ensembles)
rekonstruieren. Je nach Seinsweise ist der magmatische bzw. der identitts-
logische Anteil unterschiedlich gewichtet. Das heif3t nichts anderes, als dass
es unterschiedliche Dichtegrade und identitétslogische Gehélter gibt. Nach
diesem Kriterium konnen ihrerseits verschiedene Seinsweisen gruppiert
und klassifiziert werden. Eine mathematische Formel hat in dieser Hinsicht
eine andere logische Dichte fiir uns als ein Gedicht oder ein ,,Notations-
kunstwerk® (wie etwa jene des Komponisten Haubenstock-Ramati 1971).
Die musikalische Gestalt einer solchen Notation kann nur crossmodal
halbwegs erschlossen werden, also fiihlend, sehend, akustisch vorstellend,
dann denkend, bis es schlieBlich motorisch mit der Stimme und den Instru-
menten nachvollzogen wird. Dies setzt seinerseits die Beherrschung vieler
sensomotorischer Fahigkeiten und Verstehensmodi voraus; die Notation
kann aber auch als Bild fiir sich stehen.

Eine dichotome Korper-Geist Unterscheidung erscheint in diesem Zu-
sammenhang als begrifflich unstimmig und der Erfahrung bestenfalls als
Grenzbegriff angemessen (zum Beispiel fiir die psychiatrische Beschrei-
bung psychotischer Zustinde oder von zur Paranoia tendierender Zwang-
haftigkeit, fiir religiése Seelenwanderungstheorien oder fiir Philosopheme
des ,reinen Denkens®). Grundsitzlich begreife ich das vorstellende, den-
kende, orektisch und affektiv bewegte Psyche-Soma als eine aporetische
Einheit, die in sich sowohl eine unumgéngliche Verwobenheit der beiden
Seinsmodi (seelisch/leiblich) als auch eine Tendenz zu deren Auseinander-
klaffen birgt (eine Tendenz, aus der sich, metapsychologisch gesprochen,
die Korper-Geist-Dichotomie speist).

Ich positioniere mich hier eher in der phdnomenologisch-hermeneu-
tischen Tradition von Ricceur, Derrida oder auch Descombes und Walden-
fels, die dem Unbewussten an der Schnittstelle von Psyche und Soma in ih-
rem Denken iiber das Denken Rechnung tragen.> Husserl und Merleau-
Ponty sind dabei gewiss hilfreich gewesen, klinisch fundierter die psycho-

2 Davidsons Tribut an Freud ist interessant, aber es bleibt fiir die hier angestellten
Betrachtungen zu oberflachlich dem Paradigma des Wachbewusstseins verhaftet
und verkennt gerade dort die Dimension des unbewussten (oder vorbewussten)
Agierens, wo er sich mit der Rationalisierung im Gegensatz zur Erkldrung und
Angabe von Griinden befasst (Davidson 2004: 169—-187).



https://doi.org/10.14361/9783839431566-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DENKAKTE IM LEIBBEZUG | 139

analytisch-philosophischen Arbeiten von Aulagnier, Bion und Castoriadis
zum Psyche-Soma sowie zur Vorstellungs- und Denktétigkeit.

Was mich genauer interessiert am Problem der leiblichen Erfahrung im
Denkakt und des Denkaktes als solchem, sind die Modi des permanenten
,Rekurses® der ,denkenden Seele‘ auf diese Erfahrungen bzw. die stdndige
Prozessualisierung von Gedanken aus einem immer schon psychosomati-
schen Erleben heraus. Bei der ErschlieBung dieser Fragestellung kann die
Leib-Korper-Differenzierung im Anschluss an Husserls Cartesianische
Mediationen begriffsanalytisch hilfreich sein; sie steht aber nicht im Vor-
dergrund, schon gar nicht als absolute oder substanzielle Differenz. Ich
kniipfe in meinen Ausfithrungen vielmehr an ein mit Kolleg_innen aus Phi-
losophie und Tanz durchgefiihrtes Forschungsprojekt an, im Zuge dessen
ich dieses Problem in einem frithen Schritt auf spezifisch experimentelle
Weise, also im Sinne einer Versuchsanordnung zu erkunden versuchte
(Pechriggl 2013). Was sich mir im Zuge dieses Experiments erschloss, war
der Begriff des Denkresonanzraums, den ich im Folgenden in seiner onto-
logischen Dimension, das heifit die Seins-, Entstehens- und Vergehenswei-
sen des Denkens im Leibbezug betreffend zur Diskussion stellen mochte.

ZEIT UND RAUM DES DENKENS

Das Denken als Denkaktivitdt und Hervorbringung von Denkakten im
Leibvollzug zu begreifen, impliziert die Ab-strahierung aus dem Hier und
Jetzt der leiblichen Verortung ,in der Tat® des Denkaktes und ihr Wieder-
einlassen in diesen Leibvollzug in einer begrifflichen Perspektive. Es kann
etwa beginnen mit der Re-flexion darauf, diesen und keinen anderen (nicht
einen anderen) Gedanken (weiter) gedacht zu haben, so und nicht anders
(etwa mit anderen Worten). Jetzt zum Beispiel: Ich konnte die Themenstel-
lung und die damit verbundene Gliederung ganz anders vornehmen, eine
,Metatheorie der Denkakte‘ ankiindigen und eine solche Ankiindigung
nicht als anmafend empfingen und (v)erachten, ja als Ausdruck philoso-
phisch-akademischer Lacherlichkeit in der ideellen Verkdrperung einer eh-
er abstrusen GroBenphantasie (die bereits damit beginnt, dass sie den
Sprechakt im Denken als nicht signifikant herausstellt). Stattdessen beginne
ich mit einem Aspekt dessen, was Freud ,,Probehandeln nennt, und das



https://doi.org/10.14361/9783839431566-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140 | ALIGE PECHRIGGL

sich innerhalb der Gedankengenese spezifischer als Probedenken betrach-
ten ldsst.®

Mit der Entscheidung, etwas so und nicht anders zu denken, entsteht
bewusst herbeigefiihrtes Denkgeschehen, aber es geschehen im Zuge dieser
Entscheidung auch Dinge, die nicht absehbar waren, die zuweilen Subjekte
in die Lage versetzen, eine Handlung (den fiir sie, dann fiir andere ausge-
sprochenen bzw. verdffentlichten Gedanken) riickgéngig machen zu wol-
len. In diesem Sinn der Gespaltenheit erleiden wir selbst die relativ stille
Handlung eines Gedankengangs oder auch unausgesprochener, zum Bei-
spiel psychisch hochst brisanter Gedanken, die wir aktiv herbeigefiihrt ha-
ben (und die uns zuweilen, unmittelbar leiblich-reaktiv, die Rote ins Ge-
sicht schielen lassen). Dieses Chiasma von aktiver und passiver Dimension
des Denkens vermag das tatige Nach-denken sowohl iiber Handlungen und
Handeln als auch iiber Denkakte und Denken zu erhellen: Wenn Ak-
teur_innen iiber ihre Handlungen nachdenken, dann auch, weil sie durch
dieses Nachdenken die in Ohnmacht umschlagende Passivitdt eines sie
iberwiltigenden Denk- und Handlungsgeschehens durchbrechen. Das
Denken im Zeichen der Nachtriglichkeit (und irgendwie ist Denken das
immer) setzt die Akteur innen des Denkens in stéindige Beziehung zum be-
reits — in der Verwirklichung unabénderlich — Geschehenen, und viele Ge-
danken im Nachdenken iiber irgendwie als misslungen erscheinende Hand-
Iungen oder iiber Fehlurteile haben mit dem zu tun, was Freud ,,ungesche-
hen machen® nennt.

Auf der Ebene des Unbewussten wird dieser Wunsch unterschiedlich
ausagiert. Insbesondere das zeitliche Verhéltnis der Handlung zu ihrem
Vorher und Nachher steht hier auf dem Spiel. Riickgéngig machen ist nur
in der Phantasie mdglich, aber diese phantasmatische Nach-Behandlung

3 ,.Die (unter dem Druck der Realitdt) notwendig gewordene Aufhaltung der mo-
torischen Abfuhr (des Handelns) wurde durch den Denkprozef3 besorgt, welcher
sich aus dem Vorstellen herausbildete. Das Denken wurde mit Eigenschaften
ausgestattet, welche dem seelischen Apparat das Ertragen der erhohten Reiz-
spannung wihrend des Aufschubs der Abfuhr ermdglichten. Es ist im Wesentli-
chen ein Probehandeln mit Verschiebung kleiner Besetzungsquantititen unter
geringer Verausgabung (Abfuhr) derselben. (Freud 1948: 233) Das Probeden-
ken innerhalb des Begriffs des Probehandelns wire das noch nicht veroffentlich-

te, erst insgeheim ausprobierte Denken, der versuchsweise Gedankengang.



https://doi.org/10.14361/9783839431566-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DENKAKTE IM LEIBBEZUG | 141

versetzt die Handelnden in ein neues Verhdltnis zur Zeit, ja zur Zeitlichkeit
als einer bestimmten, durch konkrete Gedanken und (innere wie &uf3ere)
Ereignisse strukturierten, die rhythmischen Affekt-, Wunsch- und Vorstel-
lungslegierungen strukturierenden (dies ist im Kontext des ,Wiederho-
lungszwangs* relevant).

Etwas riickgéngig machen oder wiederholen und abdndern zu wollen,
spielt sich in nachtriglichen Gedanken ab, die ihrerseits wieder Probehand-
lungen sind, sowohl riickwértsgewandte als auch in die Zukunft hinein
entworfene. Dabei wirken Handeln und (unbewusstes oder vorbewusstes)
Agieren wieder stirker ineinander als in der konzentrierten Phase der Ent-
scheidungsfindung im akuten Handlungsgeschehen, welches vom Hand-
lungszwang geprigt ist. Das Nachdenken (oder Re-flexion, Riickwendung)
ist durchsetzt mit Nachsinnen, einem frei flottierenden, kreativen Wunsch-
Affekt-Vorstellungsfluss, der die Auswirkungen der Handlungen und ihre
Griinde auslotet und fiir den es im akuten Handlungsgeschehen kaum Zeit
gibt. Durch die neuerliche Er6ffnung des Agierens- und Handlungsreso-
nanzraums im Nachdenken relativiert sich das Ziel oder das Resultat der
Handlung, die sich dadurch in ihrer gesamten Plastizitdt und Zeitlichkeit in
die Akteuer innen einschreibt. Das gilt auch fiir — ausgesprochene oder un-
ausgesprochene — Denkakte.

Denken ist aber nicht nur im Einzelnen leiblich verankert bzw. verkor-
pert, es verkorpert sich im Miteinander, im Handeln unter der Bedingung
der Pluralitdt, wie Arendt nicht miide wurde zu betonen (Arendt 1981). So
mag etwa eine politische Protestbewegung ihre Ziele — zumindest teilweise
— erreicht haben, im Nachhinein lebt sie weiter in den Akteur innen, die
durch diese Bewegung die Welt verdnderten und durch sie verdndert wor-
den sind: Deren Handlungen und damit verbundene Denkakte werden im-
mer wieder abgerufen, erinnert, in der Vorstellung abgeéndert und mit an-
derem Ausgang vorgestellt. Ein Leben ohne sie ist nur noch schwer vor-
stellbar, zumindest eine Zeit lang. Derart ereignishaftes Handeln im Kollek-
tiv dhnelt in dieser Hinsicht der Verliebtheit: Nach ihr ist kein Stein mehr
auf dem anderen; die Menschen verdndern sich darin gegenseitig, tauschen
Positionen ein, ihre Identititen vermischen sich, auch wenn Fronten gebil-
det, Konflikte ausgetragen werden. All das instituiert ein neues Verhéltnis
zwischen den Menschen und ihren Institutionen, zwischen den bewussten
und den nicht- bzw. unbewussten Anteilen ihres Tuns und Denkens, egal



https://doi.org/10.14361/9783839431566-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142 | ALIGE PECHRIGGL

wie sie sich entschieden haben, egal, ob sie ganz oder nur halbherzig hinter
ihren Entscheidungen stehen.

Dieser Handlungsraum, in dem Entscheidungen bedacht, denkend ab-
wigend getroffen und immer auch schon erlitten wurden, ist der Raum, der
die Freiheit begriindet, und zwar nicht als naiv vorgestellte Willensfreiheit,
sondern vielmehr als begrifflich konstituierte Fahigkeit der Menschen, im
weitesten und im besten Sinn miteinander zu handeln, das heifit ihr Tun
denkend anzuleiten, zu begleiten und zu begrenzen. Handeln und die Frei-
heit denkend zu handeln ist nicht eine Frage von verhaltenstheoretisch kon-
struierten Experimenten wie Kndpfe driicken, sondern de-liberatio als einer
vor(aus)- und nach-denkenden Titigkeit (im Sinne prometheischer und
epimetheischer Haltungen). Aber umgekehrt ist auch Denken als vom Vor-
stellen und Phantasieren unterschiedener Prozess ein kohirentes, kon-
zentriertes und dem Realitdtsprinzip oder dem Prinzip des jeweils instituier-
ten Logos folgendes (Probe)Handeln, Sprechen im Stillen, dann lautes
Nachdenken und schlieSlich Entscheiden (niederzuschreiben oder auszu-
sprechen oder kollektiv zu entscheiden). Es sind dies unmerklich voneinan-
der unterschiedene Phasen des Denk- und Handlungsvollzugs, zu denen
noch deutlicher unterschiedene Phasen kommen, die ich weiter unten aus-
filhren werde: Mise en acte, mise scéne, mise en abime, mise en sens.

DENKRESONANZRAUM

Inmitten des unablédssigen Vorstellungs- und Denkprozesses gibt es kein
Ruhen, kein Innehalten, es sei denn, wir stoppen den Gedanken- und Vor-
stellungsfluss per Entscheidung, einem Gedanken konzentriert und auf-
merksam zu folgen und ihn willentlich weiterzufithren. Das Rauschen der
Stimmen aller anderen Gedanken und Vorstellungen tritt zuriick als eine
Art Hintergrundgerdusch. Wir konnen uns dies als in einem Denkresonanz-
raum gehaltenes anonymes Denken-Vorstellen-Wiinschen-Fiihlen vorstel-
len. Der Gleichklang der so genannten Fremdworte ,résonner (resonieren)
als ,widerhallen und ,rdsonieren‘ im Sinne von ,logisch schlieBen‘ oder
,verniinfteln ist nicht nur ein gliicklicher Zufall; dieser Gleichklang lasst
sich verkniipfen mit der deutschsprachigen ,Vernunft‘, die bekanntlich von
,Vernehmen‘ kommt und in die Schichten- und Phasenanalyse des Denk-
akts das Bewusstsein einer zeitrdumlichen Mehrdimensionalitét bringt, wie



https://doi.org/10.14361/9783839431566-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DENKAKTE IM LEIBBEZUG | 143

wir sie am besten im Theater im Anschluss an Artaud verwirklicht sehen.*
Auch in der Gruppenpsychoanalyse spielt die Resonanz eine zentrale Rolle:
Die analytische Gruppe wird seit Foulkes mit einem Orchester verglichen,
in dem die unbewussten, vorbewussten und bewussten Vorginge, Gedan-
ken, Sprechakte, Affekte, Vorstellungen, Wiinsche etc. widerhallen (réson-
nent) und in vielschichtig verwobenen Rhythmen zirkulieren. Dieses Reso-
nanznetz nennt Foulkes ,,Gruppenmatrix® (Foulkes 1992). Ich gehe davon
aus, dass jeder Gedanke inmitten einer solchen Matrix entsteht.

Ich mochte meine Ausfiihrungen nun in die Beantwortung von zwei
Fragen gliedern:

1) Was verstehe ich unter Denkresonanzraum genauer und inwiefern
handelt es sich dabei um einen metaphysischen Begriff?

2) Wie hilft dieser Begriff das Problem des Denkaktes im Leibbezug zu
erhellen?

Ad 1) Denkresonanzraum ist ein Erfahrungsbegriff, der zugleich meta-
physisch wirkt, weil er — gleichsam als konkretes a priori — Bedingung der
Moglichkeit des Vorstellens und Denkens, und erst recht eines philosophi-
schen Denkaktes darzustellen vermag. Das Denken spielt sich ab, vollzieht
sich in Bewegungskaskaden des leiblich-orektischen Vorstellung-A ffekt-
Flusses, wobei einmal mehr der funktionale bzw. dysfunktionale Korper,
dann wieder mehr der sich ausdrucksvoll bzw. etwas manifestierende Leib,
dann wieder mehr die Wortvorstellungstitigkeit den Ton anzugeben
scheint. Dieses skandierende Moment im Denkakt ist immer mit der Auf-

4 Deshalb kann von Lacans Sprache, die immer auch — und zwar vornehmlich mit
Hilfe von calembours — eine mise en scene (Inszenierung) des Unbewussten ist,
schwerlich in einer Ubersetzung, auch nicht in einer Ubertragung angemessen
erfasst werden, weil jede Ubersetzung von Lacan sich auf den Sinn konzentriert,
und nur am duflersten Rande fiir die anderen Phasen des Denkvollzugs empfang-
lich ist. Wer also mit einer englischen oder gar deutschen Lacan-Ubersetzung,
auch wenn franzosische Begriffe wiedergegeben und erldutert werden, dogmati-
siert, das heiflt zu wissen behauptet, was genau gemeint oder Kern der Gedan-
ken ist, irrt unweigerlich. Uberhaupt ist jede Dogmatisierung Lacans irrig, weil
sie seine bewusst polysemische, widerspriichliche, dann wieder kohérente und
immer vielschichtige Sinnstiftung verkennt, eine Sinnstiftung, der etwas von ei-
ner esoterischen Lehre anhaftet, einer Lehre, die ja tatséchlich in erster Linie fiir

Psychoanalyse-Initiierte bzw. Kandidat_innen ,verkiindet* wurde.



https://doi.org/10.14361/9783839431566-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

144 | ALIGE PECHRIGGL

merksamkeit verbunden, also mafigeblich durch die orektisch-intentionale
Qualitdt des Denkakts bedingt. Zugleich unterliegt die Aufmerksamkeit,
awareness, auch einem dem Denken nicht entsprechenden, aber ihm zuge-
horigen Oszillieren zwischen Trigheit und ereignishafter Aktivierung eines
durch leibliche Anzeichen sich manifestierenden, im Denkresonanzraum
emergierenden Gedankens, der dann seinen mehr oder weniger regulierten
(oder gar regulierenden) Lauf nimmt.

Von besonderer Bedeutung ist das containment im Denkresonanzraum.
Dieses das Be-greifen antizipierende, immer schon bedingende Halten oder
Aushalten (statt Agieren) von schwierigen Affekten im Sinne von
Bion (1990) ist nicht statisch. Vielmehr hilt sich darin der Affekt-Vor-
stellung-Gedankenfluss in stindiger Bewegung, sodass die nachdenkende
und schlieBlich begrifflich ordnende dianoia ihn darin als in einem affektiv-
phantasmatischen Medium zirkulierenden Fluss bearbeiten kann und ei-
gentlich auch unabldssig bearbeitet, auch ohne unser Wissen, implizit, teil-
weise nicht bewusst und, das ist fiir meine Zugangsweise wichtig, immer
auch unbewusst im Freudschen Sinne.

Diese fiir die Begriffsbildung transzendentale Funktion des Denkreso-
nanzraums ist gleichsam die Wurzel des Denkakts im Leibbezug. Es gibe
zwar noch vieles zu sagen iiber die empirische Phdnomenalitdt, zum Bei-
spiel, dass es problematisch ist, empirisch von einer priméren Einbildungs-
kraft zu sprechen, auf die die sekundére Bearbeitung durch die dianoia oder
die geistige Tétigkeit des Verstandes bzw. die verkniipfende Tatigkeit der
Vernunft folgt. Denn wir haben es hier mit einem zeitraumlich komplex
verwobenen Prozess zu tun; begrifflich-metaphysisch ist eine solche An-
ordnung aber durchaus sinnvoll.

Gehen wir nun weiter in der Frage, inwiefern es sich beim Denkreso-
nanzraum nicht nur um einen Erfahrungsbegriff, sondern auch um einen
metaphysischen Begriff handelt. Ich mache diese Unterscheidung, obwohl
ich die scharfe Trennung Kants nicht annehmen kann, weil ich mich mit
den metapsychophysischen oder genauer mit den metapsychophysiologi-
schen Aspekten des Denkens befasse, die in sich seltsame Verwobenheiten
und Unterscheidbarkeiten aufweisen, an die Kant nicht explizit geriihrt hat.
Aber grob gesprochen macht sie doch Sinn, eben im Sinne eines konkreten
a priori, das unter einer anderen Perspektive zu einem a posteriori werden
kann — dhnlich wie das platonische mimema, das immer auch als eidos fiir
weitere mimemata betrachtet werden kann, wie bereits Victor Goldschmidt



https://doi.org/10.14361/9783839431566-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DENKAKTE IM LEIBBEZUG | 145

gegen die ,,Ideenlehre“-Dogmatik aufzeigte (Goldschmidt 1985). Ich werde
deshalb oszillieren zwischen empirischem und ontologischem Begriffsge-
brauch und aus der Beschreibung der Erfahrungsebene die ontologischen
Implikationen explizit zu machen versuchen.

Ein wichtiger Aspekt dieser ontologischen Dimension des Gedankenre-
sonanzraums ist nun seine zeitrdumliche Verfasstheit. Rdumliches und Zeit-
liches verhalten sich darin relational zueinander, sind ineinander ver-
schrinkt. Es gibt eine innere Zeitlichkeit, die zugleich bewegliche innere
Réumlichkeit und als solche immer auch schon Verrdumlichung ist. Die
zeitlichen und rdumlichen Grenzen des Denkresonanzraums sind biolo-
gisch-anatomischer Art, es sind die Grenzen des zoon, denn das gesamte
Psyche-Soma ist Denkresonanzraum, in ihm gibt es keine klaren oder fixen
Grenzen, weil sie dort erst — in Anlehnung an &uferliche und im Inneren
des Leibgeschehens wahrnehmbare Grenzen — entstehen fiir die Psyche
bzw. das sich entwickelnde Vorstellen, Wahrnehmen und Denken.

Ein weiterer Aspekt ist die Versammlung und Schichtung, das Oszillie-
ren zwischen bestimmten Affekt-Wunsch-Vorstellung-Legierungen und ih-
rer Aufldsung, Re-legierung und De-legierung. Diese Versammlung ist so-
wohl als eine zwischen physikalischen Modi als auch an der Grenze gegen-
sétzlicher physikalischer Seins- und Bewegungsmodi vorstellbar (neuro-
physiologisch wiirde dies etwa die elektromagnetische, die quanten- oder
die makrophysikalische bzw. chemische Ebene der neuronalen Funktions-
beschreibungen betreffen, also elektrische Spannung, Neurotransmitter,
Hormone, unterschiedliche Gewebe, Energien und unterschiedliche Dichte
der Gewebsmassen). Zugleich — und hier kommt die Einbildungskraft ins
Spiel — ist das Rétsel des Auftauchens von Vorstellungen im Denkreso-
nanzraum bis heute ungeldst. Am besten kann man dieses Auftauchen im
Modus der freien Assoziation beobachten, in der Mediation oder der écritu-
re automatique der Surrealisten.’

Musik ist aus heutiger neurowissenschaftlicher Sicht ein der Gehirn-,
aber auch der Denktitigkeit angemesseneres Medium als Farbe, weil sie
nicht nur die meisten Areale unmittelbar anklingen lisst; und die musikali-
sche Vorstellungstitigkeit diirfte von ihrer zeitraumlichen Struktur her auch
die meisten Analogien zur Struktur der Denktétigkeit als aus dem Affekt-

5 Wobei die von André Breton — wie die critique génétique belegen konnte — mehr

ein Programm war als eine verwirklichte Praxis (Didier & Neefs 1995).



https://doi.org/10.14361/9783839431566-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146 | ALIGE PECHRIGGL

Wunsch-Vorstellungsfluss heraus Emergierende aufweisen. Mehrdimensi-
onaler ist allerdings eine crossmodale Darstellungs- und Wahrnehmungs-
weise, wie sie etwa in den erwéhnten Partituren von Haubenstock-Ramati
verwirklicht ist.

Dies fiihrt zum zweiten Aspekt der Frage nach der metaphysischen Di-
mension des Denkresonanzraums. Es ist dies die Frage nach der minimalen
Materialitdt der Phantasmen und ihrer leiblich-phantasmatischen Entste-
hung, nicht nur entwicklungsphdanomenologisch gesprochen, sondern in je-
dem Moment der Genese eines Gedankengangs. Fiir Aristoteles schien es
klar zu sein, dass die denkende Psyche immer auch eine leibliche Angele-
genheit ist. In seiner Abhandlung iiber die Seele sticht nicht nur der be-
kannte Satz im IV. Buch ,,niemals denkt die Seele ohne Phantasmen‘ her-
vor, sondern auch die Vorrangigkeit des Tastsinns, sapsis. Ich mochte dazu
die aus Neurowissenschaften und Psychoanalyse inspirierte These aufstel-
len, dass die in Anlehnung an die frithkindlichen, leiblichen Fiitterungs-,
Verdauungs- und Ausscheidungsprozesse sich allmihlich entwickelnden
Vorstellungsprozesse in dieser Verbindung am Werk bleiben, ob wir wa-
chen oder schlafen. Dies ist es auch, was die Prozessstruktur des Denkreso-
nanzraums ausmacht, die wir schwerlich unabhédngig von der Materialitéts-
frage betrachten konnen. Ich gehe dabei nicht nur von einer priméren oder
Formen schopfenden Einbildungskraft als Vorstellungskraft aus, die in je-
dem Denk- und Vorstellungsakt am Werk ist und manchmal mehr, manch-
mal weniger dezidiert hervortritt, sondern ebenso von einer somatischen vis
formandi, wobei keine der beiden in Reinform zu existieren scheint, auch
dann nicht, wenn ein fast korperloser Physiker eine neue Formel ersinnt.
Denn das ,reine Denken® ist zwar eine philosophisch sinnvolle Abstraktion
(wie die meisten ,absurden‘ Setzungen der Mathematik sinnvoll sind oder
im Laufe ihres mathematischen bzw. physikalischen Gebrauchs sinnvoll
werden wie die ,imagindren Zahlen), womit es eine gedankenexperimen-
telle Illusion ist. Es darf aber nicht als real postuliert werden im Sinne einer
Existenz des ,reinen Denkens‘ bzw. des ,reinen Gedankens‘ oder im Sinne
einer ,Substanz‘, die begrifflich ebenso unhaltbar ist wie die Existenz Got-
tes.

Ich kehre also zu einem provisorisch physikalistischen Ansatz zuriick,
der eventuell Denkstiitzen liefern kann fiir die weitere Bestimmung des erst
noch metaphorischen Begriffs des Denkresonanzraums. Wir wissen aus der
Humanmedizin, dass das Geddrm ein eigenes, autonom arbeitendes Ner-



https://doi.org/10.14361/9783839431566-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DENKAKTE IM LEIBBEZUG | 147

vensystem aufweist, das maBgeblich und vor allem fiir die Verdauungsta-
tigkeit zustindig ist, das ,enterische Nervensystem‘.® Die Beteiligung die-
ses ,leiblicheren‘ Nervensystems am Denkakt ist fiir die metaphysische
Frage nach dem containenden und prozessualen Denkresonanzraum nicht
ganz irrelevant. Denn obwohl dort nach heutigem Stand keine Urteilsaktivi-
taten stattfinden bzw. prozessualisiert werden, gibt es interessante und noch
unerforschte Verbindungen zwischen beiden, und zwar auflerhalb der Ver-
dauungstitigkeit (wie vor allem aus der Psychosomatik bekannt ist). Aus
einer rein funktionalistischen Perspektive wire das absurd, unnétig etc.
Vielleich lédsst sich eines Tages iiber die physiologische Briicke des Pa-
rasympathikus, der diese beiden ,Gehirne* verbindet, auch eine Briicke le-
gen zwischen Intuition (als die beste aller affektiv bedingten Vorstellungs-,
Denk- und Urteilsarten, wenn das rational planende Bewusstsein nicht tiber
den iiberwiegenden Grofteil der fiir eine Entscheidung relevanten Informa-
tionen verfiigt) einerseits und rationaler Uberlegung ,im Kopf* andererseits.
Die Intuition diirfte — obschon ebenso im zentralen Nervensystem (ZNS)
angesiedelt wie das logische Schlieen und Urteilen — mehr Verbindungen
zum enterischen Nervensystem aufweisen als bisher angenommen. Aber
unabhdngig von den noch zu erwartenden naturwissenschaftlichen Beweis-
fiihrungen, begniige ich mich einstweilen damit, dass das in der deutschen
Alltagssprache seit langem gebrduchliche ,aus dem Bauch Entscheidungen
treffen‘ hiermit ein wenig fundierter erscheint, auch wenn es nur erst eine —
allerdings gebrauchte — Metapher ist.

Das computing oder die stringente Verstandestitigkeit sind vornehm-
lich, aber eben nicht ausschlieBlich, Kopf- und Denkangelegenheiten. Sie
sind immer auch sensomotorischer Natur, das heiflt unter dominanter Betei-
ligung der Hand, somit haptischer und objekthaft-gegensténdlicher ausge-
richtet auch im Umgang mit Be-griffen (die nicht zufillig so heilen). Man

6 Dieses ist nach heutigem medizinischem Wissensstand mit dem ZNS (zentralen
Nervensystem) verbunden und sendet rund 90% seiner Informationen ins Ge-
hirn, funktioniert aber auch unabhéngig von diesem. Auch die Verbindung zwi-
schen ZNS und Immunsystem ist in diesem Zusammenhang interessant. Sie
wurde von den meisten Arzt_innen lange als unmoglich vorgestellt bzw. ,dog-
matisiert’, wahrend Immunolog_innen und Psychosmomatiker innen ldngst mit
der Hypothese einer solchen Verbindung arbeiteten, einer Hypothese, die sie
schlieBlich belegen konnten.



https://doi.org/10.14361/9783839431566-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148 | ALIGE PECHRIGGL

kann sagen, dass sie unter Abstrahierung, ja Abspaltung vom Motorisch-
Handwerklichen strukturell von diesem bestimmt sind, ja es ersetzen, und
auch hier ist es kein Zufall, dass das Aristotelische Organon eben im ge-
braucht-iibertragenen Sinn ,Werkzeug® heiflt. Das noch rétselhaft erschei-
nende enterische Nervensystem in den Darmwindungen ist unmittelbarer
mit den Affekten und den sowohl phylo- als auch ontogenetisch gesehen
archaischeren Arealen des Kleinhirns verbunden sowie mit dem Leib bzw.
dem Korper, insofern er als schmerzempfindlicher und sensomotorischer
Akteur des Denkens und inmitten des Denkens wirkt.

Denken vollzieht sich also aus verschiedenen Gesichtspunkten immer
auch im und durch den Leib, als Phantasmenfluss. Es entsteht als speziali-
sierte Vorstellungstitigkeit zuerst in Anlehnung an die Schluck-, Verdau-
ungs- und damit an die Darmtétigkeit, und es vollzieht sich stets unter Mo-
bilisierung aller moglichen, vielleicht sogar aller Areale des Korpers, insbe-
sondere aber der Hand, die im Homunculus eine im Vergleich zu unseren
sonstigen Korperproportionen iiberdimensionale Grofle annimmt, noch
groBer als die im Zuge des Denkens aktivste Extremitdt des Korpers, die
Zunge, Lacans ,,lalangue (Milner 1978).

Denkresonanzraum ist also ein Erfahrungsbegriff, insofern er aus den
(immer provisorischen) Beobachtungen der Denkaktivitédt als einer leibli-
chen und aus den (ebenso provisorischen) empirisch-medizinischen Theo-
rien hervorgeht, und er ist ein metaphysischer (ontologisch zu gebrauchen-
der) Begriff, insofern er den Verschiebungen, den Umschichtungen im Be-
greifen des Leib-Seele- und Geist-Korper-Verhiltnisses gerecht zu werden
vermag. Er ermdglicht das containment auch auf der transzendental-beg-
rifflichen Ebene, denn diese Dinge sind weit davon entfernt, wissenschaft-
lich geklart zu sein. Ich wiirde sagen, dass der Leib bzw. Korper als Denk-
resonanzraum immer schon seelisch ist, bewegt/bewegend, titig/affiziert
bzw. erleidend, und dass er als Begriff alle Modi des Vorstellungsflusses,
aus dem das Denken hervorgeht und in das es wieder diffundiert, contai-
ned, also im iibertragenen Sinn konzipiert, begreift.

Ad 2) Wie hilft der Denkresonanzraum, die metaphysische bzw. onto-
logische Dimension des Problems des Denkens in seinem Leibbezug zu er-
hellen?

Analog zur Problematik der transzendentalen Einbildungskraft in Ver-
bindung mit dem Schema bei Kant, stellt sich aus heutiger Sicht die Frage
nach dem metaxy als Uberlappung im Leib-Seele und Kérper-Geist Chias-



https://doi.org/10.14361/9783839431566-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DENKAKTE IM LEIBBEZUG | 149

ma. Wéhrend der Leib zumeist als stark mit der Seelen- bzw. Vorstellungs-
tatigkeit verwoben gedacht wird, dient das Begriffspaar Korper-Geist der
klareren Differenzierung, ja Trennung von leiblichen bzw. kdrperlichen
Phianomenen und geistigen Tatigkeiten. Wenn der Denkresonanzraum dies-
seits der begrifflichen Einteilung angesiedelt ist, dann weil in ihm diese
Differenzierungsarbeit ansetzt.

VIER PHASEN DES VOLLZUGS

Ich méchte das mit den vier Phasen des Vollzugs eines Denkaktes veran-
schaulichen, die {iber den Denkresonanzraum in ihrer Gleichzeitigkeit —
wenn auch nur sehr partiell — erfahrbar und reflektierbar sind: 1) mise en
scéne, also Phantasieren als Versuchsanordnung eines Gedankens (mehr
unbewusst, weniger bewusst); 2) mise en acte, etwa als Agieren, Aufbegeh-
ren bzw. als auch probehandlungsartiges Aus-denken im Sinne einer
sprachlichen Handlung, in mir und fiir mich, also nur gedacht, oder laut
ausgesprochen fiir andere (unbewusst/bewusst); 3) mise en sens, logisch-
kohédrente bzw. argumentative sekunddre Bearbeitung (mehr bewusst, we-
niger unbewusst; im Traum anders bzw. am Lustprinzip orientiert); 4) mise
en abime, krisenhaftes Agieren im und durch die Denktétigkeit oder ge-
dankliches Chaos-Stiften, aber auch Zwangsgedanken, die das Chaos nur
perpetuieren in dem Glauben, es zu ordnen, bzw. in einen unendlichen Re-
gress fithrendes Nicht-Denken, Denkhemmung bis hin zu den Manifestati-
onen schizophrener Denktétigkeit wie Denkzerfall und dessen Abwehr in
Form von konkretistischen Gedanken und Phantasmen (Bions 1959), oder
wenn abstrakte Symboliken plotzlich sinnlich gedacht und erlebt werden,
Metaphern nicht im metaphorischen, sondern nur im wortlichen Sinn ver-
standen werden kénnen.

Die vier Phasen sind nicht als konsekutive Phasen zu betrachten, die
sich immer nur in der gerade genannten Reihenfolge abspielen. Vielmehr
sind sie im Denkresonanzraum immer gleichzeitig am Werk, wobei das je-
weilige Hervortreten oder Dominieren einer der drei Phasen hinsichtlich
des Denkaktes oder Denkprozesses nicht nur der Aufmerksamkeit, also
dem intentionalen Bewusstwerdungsprozess geschuldet ist, sondern auch
den endogenen Impulsen aus dem Psyche/Soma sowie den exogenen Im-
pulsen. Die mise en scene tritt auf allen Ebenen der leiblichen und seeli-



https://doi.org/10.14361/9783839431566-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150 | ALIGE PECHRIGGL

schen sowie der geistigen Tétigkeit in Erscheinung, hallt auf allen Ebenen
wider, also verdndert sich je nach Impulsen und vermag sich entweder mehr
iiber leibliche Manifestationen oder mehr iiber bewusstseins- und aufmerk-
samkeitsbedingte Prignanz in den Vordergrund zu bringen. Anders als in
der gestaltpsychologischen Zugangsweise scheint mir allerdings die Tatig-
keit im psychosomatischen bzw. korperlichen Denkresonanzraum als selbst
Gestalten hervorbringende zentral. Die vis formandi ist als Tatigkeit an ei-
nem begrifflichen und zugleich irgendwie empirischen Ort anzusiedeln, der
zugleich ein Nicht-Ort ist (die Platonische chora im Timaios kann hier zur
ontologischen Versinnbildlichung eines derart aporetischen ,Ortes® heran-
gezogen werden).” Ich rekurriere allerdings nicht auf eine Freudsche Topik,
sondern auf eine — wenn man so will — postkantische Topik, in der eine
Raumzeit sich als konkretes a priori des Vorstellens und Denkens immer
von neuem als materialisierte Form der Hervorbringung von Gestalten, ei-
den, bildet, als res extendenda sozusagen, die dennoch in den zeitrdumli-
chen Grenzen des Psyche-Soma bleibt, dessen Potenzial aber bis zum Tod
zugleich schier unendlich, unfassbar im doppelten Sinn ist.

Der so genannte Kontext ist dabei im Grunde kein Kontext, sondern
Milieu, Material und Bedingung, also das, woraus Gedanken emergieren.
So kann das, was wir gemeinhin als leiblichen Kontext eines Gedanken-
gangs wahrnehmen, plotzlich, etwa durch einen akuten Schmerz oder eine
Bedrohung, so zentral werden, dass es maBgeblicher Anstofl wie auch ein-
ziges Objekt der Denktétigkeit wird. Hier setzt die mise en abime ein. Der
Denkresonanzraum gerdt dann in Aufruhr, das heift in einen Zustand der
Aufgeldstheit, den die alten Griechen alyfos nannten und dessen Aufldsung
die An-alyse ist, also die Losung eines Zustands der — jegliche gedankliche
Flexibilitat unterbindenden — Aufgelostheit, die, in einer Art Oxymoron,
zugleich Verstrickung ist. Dieser Zustand des alytos geht ndmlich mit dem
der reinen Gegensitzlichkeit, stasis, einher, der keine frei flottierende Auf-
merksamkeit, Assoziation oder sonst eine flexible Gedankentitigkeit mehr
zulédsst. Manche philosophischen Gedankenexperimente mimen diese anan-
kastische Situation, aus der in erster Linie logisch ,saubere‘, also vom
,Schmutz‘ der Affekte und unscharfen Grenzen zwischen den Vorstellun-

7 Im Anschluss daran mogen Freuds Wunderblock (Freud 1948) und Derridas
Kommentar in La scéne de I’écriture (Derrida 1972) dazu eine — sehr auf die
Schrift fixierte — begriffliche Vorstellungshilfe bieten.



https://doi.org/10.14361/9783839431566-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DENKAKTE IM LEIBBEZUG | 151

gen gereinigte Zwangsgedanken emergieren. Sie mimen sie nicht nur durch
ihre perverse, weil fiir die einfallsreiche Einbildungskraft oftmals Tod brin-
gende, mise en scéne ethischer Dilemmata oder realer kriegerischer Ausei-
nandersetzung um das iota im Streit iiber die Dreifaltigkeit. Sie mimen sie
auch durch ihre eingeengt-zwanghafte mise en sens, die alles ausschliefen
muss, was nicht einer bestimmten Logik des Wachbewusstseins oder des
ausgeschlossenen Dritten gehorcht. Sie kommen damit, analog zum Ratio-
nalisierungsschub, durch die vermeintliche Liickenlosigkeit scholastischer
Gottesbeweise, also der Beweise des empirisch und eigentlich auch begriff-
lich Absurden, ja Wahnhaften, durchaus auf neue, gleichsam reine Formen
des Denkens. Dass sie dabei einer ebenso theoretischen wie praktischen
Anankastik folgen, bleibt ihnen aber meist ebenso verborgen wie die spal-
tend-aggressive affektive Charge, die sie nicht nur begleitet, sondern gera-
dezu hervorbringt, und zwar nicht erst seit Kant.

Zwangsgedanken, ,,Dogma und Zwangsidee*, um es mit Reik (1927) zu
sagen, sind eine pathologische oder dysfunktionale ,Blockade‘ des Denkre-
sonanzraums bzw. der ,Stellen‘, an denen die Gedanken aus ihm emergie-
ren und sich durch gerichtete Aufmerksamkeit ausdifferenzieren, ohne die
Vielfalt der Verkniipfungsméglichkeiten zu kappen, wie es im Dogma des
logisch zwingenden Settings oder im spaltend-blockierenden Zwangsge-
danken zumeist der Fall ist, ja sein muss. Es muss sein, weil das stindige
Eindringen von Einfillen in den Vorstellung-Affekt-Gedankenfluss die
saubere Ordnung und die Illusion der Klarheit stort.

Was nicht gekappt werden sollte, wenn ein Gedankengang sich frei, zu-
gleich konzentriert und kohérent entwickeln soll, ist die Zirkulation und das
Oszillieren zwischen Abschweifen und Konzentration, aber ebenso zwi-
schen den Phasen des Denkvollzugs. Die bereits oben erwédhnten Phasen,
mise en acte, mise en scéne, mise en abime, mise en sens, sind in einer mehr
auf Wittgensteins Sprachgebrauchstheorie angelegten Perspektive angesie-
delt, die sich durchaus mit Merleau-Pontys Auffassung vom Zusammen-
hang zwischen Denken und Sprechen verbinden ldsst (Herzog 2013). Es
geht dabei nicht um den je konkreten Sprachgebrauch als vielmehr um die
Struktur der Gedanken und ihrer Anordnung, in der die Denkweise bereits
eine Benennung der Methode (Zugangsweise) ist, Gedanken so und nicht
anders aufeinander folgen zu lassen; eine Praxis des Denkens, die immer
schon eine Frage des Stils gewesen sein wird (wie allen voran Platon mit
seiner dialogisch-performativen Prosa zeigte).



https://doi.org/10.14361/9783839431566-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152 | ALIGE PECHRIGGL

Die serielle mise en acte et en scéne, en sens et en abime ist nicht nur
fiir die Hervorbringung eines Gedankengangs zentral, sondern auch fiir die
Analyse des Denkvollzugs als (Probe)Handlungsvollzug (etwa im Nach-
vollzug von imaginatio als mise en scéne, im Denkauftakt als mise en acte,
im Verlieren eines Gedankenganges in der Verwirrung oder Aufgeldstheit,
in dem spaltenden Nicht-Wahrhaben-Wollen als mise en abime und in dem
Wiedereinsetzen kohérenten Denkens als mise en sens). Rationalisieren,
Dogmatisieren oder Philosophieren kdnnen dann als je spezifische Kombi-
nation dieser mise en sens mit den drei anderen erhellt werden und damit
verbunden in ihrer unterschiedlichen Affekt-Wunsch-Vorstellung-Gedan-
ken-Legierung (als Oszillieren zwischen loserer und dichterer Verbindung).

GESELLSCHAFTLICH-GESCHICHTLICHES

Der subjektive Denkresonanzraum der Denkenden ist, als ebenso Affekte
wie Vorstellungen ,containender® (aus/haltender), Behilter in uns. Er ist
leiblich, aber auch den jeweiligen Leib nach auflen hin transzendierende
kulturelle Raumzeit. In diesem Sinn ist das Denken immer schon eingebet-
tet in den gesellschaftlich-geschichtlichen Denk-, Vorstellungs- und
Wunsch-Affektzusammenhang, das gesellschaftliche Imaginére, die Spra-
che etc. Etwas hypostasiert gesprochen ist dieser weitere Denkresonanz-
raum eine kollektive Matrix aller singuldren Denkresonanzrdume, in dem
Gedanken {iiberhaupt denkbar werden, sich anbahnen, in dem sie sich —
,schnell wie der Wind‘ — tummeln oder seit langem tot und begraben ruhen.
Das systematisierte und damit auch selbst systematisierende Archiv mit
seinen Mitarbeiter innen, seinen vielféltigen Speichern, darin Dokumenten,
Bildern, Texten, Audio-, Video- und anderen ,Aufzeichnungen® ist einer
seiner vorziiglichen Orte der Be- und Verwahrung, aber keineswegs sein
einziger. Es sind vielmehr die alltdglichen Praktiken (Certeau 1980), in de-
nen sich Gedanken verkorpern, aufhalten und erhalten, in dem sie als ge-
dachte vergehen oder weiterentwickelt werden. Sie sind es, viel mehr als
die Archive und ihre Verwalter_innen, welche den lebendigen gesellschaft-
lich-geschichtlichen Denkresonanzraum ausmachen, aus dem heraus wir al-
le unsere Vorstellungen, Bilder und Gedanken mit den damit untrennbar
verbundenen Affekten und Wiinschen schopfen. Dieser kollektiv gefasste
Denkresonanzraum ist nicht nur der allgemeine nous, der seit Aristoteles



https://doi.org/10.14361/9783839431566-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DENKAKTE IM LEIBBEZUG | 153

als universeller Begriff alles Wissen und Denken der Welt, Vergangenes,
Gegenwirtiges und Zukiinftiges enthilt, auch nicht der Hegelsche Welt-
geist oder der zeitgendssisch kursierende general intellect, die alle in An-
lehnung an diesen nous entwickelt wurden. Der Begriff skizziert vielmehr
immer schon die gesellschaftlich-geschichtlich spiirbare ,Stimmung‘, die
Getaktetheit und die Poesie des gesellschaftlichen Imagindren mit, aus de-
nen heraus das Denken im Vollzug als mise en acte agiert (imaginativ
durch die mise en scéne, chaotisch bzw. chaotisierend durch die mise en
abime, logisch durch die mise en sens). Es ist ein imagindr-begrifflicher
Container, in dem unweigerlich alle Gedanken entstehen und Platz finden
bzw. vergessen oder verworfen werden, aber auch als solche zumindest an-
gedacht gewesen sein werden.

Ob all diese Gedanken und Vorstellungen, auch wenn sie nie geteilt,
niedergeschrieben und rezipiert wurden, ,tatsdchlich® existieren, und wann
bzw. wo diese Existenz beginnt und wieder authort: Dies sind durchaus me-
taphysische Fragen, die ich hier nicht zu beantworten beanspruchen méch-
te. Interessant und damit bedenkenswert finde ich sie dennoch.

LITERATUR

Arendt, H. (1981): Vita activa. Miinchen, Ziirich: Piper.

Bion, W. (1959): Attack on Linkings, in: International Journal of Psycho-
analysis. 40, 308-315.

Bion, W. (1990): Lernen durch Erfahrung. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Castoriadis, C. (1975): Gesellschaft als imagindre Institution. Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Certeau, M. de. (1988): Kunst des Handelns. Berlin: Merve.

Davidson, D. (2004): Paradoxes of Irrationality, in: Davidson, D., Problems
of Rationality. Oxford: Oxford University Press, 169—187.

Derrida, J. (1972): Die Schrift und die Differenz. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Didier, B., Jacques, N. (Hg.) (1995): Collection ,,Manuscrits Modernes “.
Manuscrits surréalistes. Aragon, Breton, Eluard, Leiris. Soupault: Pres-
ses Universitaires de Vincennes.

Foulkes, S.H. (1992): Gruppenanalytische Psychotherapie. Miinchen: Pfei-
ffer.



https://doi.org/10.14361/9783839431566-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154 | ALIGE PECHRIGGL

Freud, S. (1945): Formulierungen iiber die zwei Prinzipien des psychischen
Geschehens (1911). Gesammelte Werke. Band VIII. Frankfurt am
Main: Fischer.

Freud, S. (1948): Notiz iiber den ,, Wunderblock* (1925). Gesammelte Wer-
ke. Band XIV. Frankfurt am Main: Fischer.

Goldschmidt, V. (1985): Le paradigme dans la dialectique platonicienne.
Paris: Vrin.

Haubenstock-Ramati, R. (1971): Konstellationen XVIII. http://www.gtk.at/
kunstwerke/roman-haubenstock-ramati/konstellationen-xvii/8853
(10.10.2015)

Herzog, Ch. (2013): Sprechen als Geste, in: Bohler, A., Herzog, Ch., Pech-
riggl, A. (Hg.), Korporale Performanz. Bielefeld: transcript, 57-81.

Milner, J.-Cl. (1978): L’Amour de la langue. Paris: Seuil.

Pechriggl, A. (2013): Versuch einer gedanklichen Visualisierung vielstim-
mig sich gebdrdenden Denkens, in: Bohler, A., Herzog, Ch., Pech-
riggl, A. (Hg.), Korporale Performanz. Bielefeld: transcript, 157—-180.

Reik, Th. (1927): Dogma und Zwangsidee. Eine psychoanalytische Studie
zur Entwicklung der Religion. Leipzig, Wien, Ziirich: Internationaler
Psychoanalytischer Verlag.



https://doi.org/10.14361/9783839431566-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

