
 

 

Denkakte im Leibbezug 

ALICE PECHRIGGL 

 
 

Ich werde mich im Folgenden mit der Frage nach der Emergenz des Den-
kens aus einem untrennbar seelischen wie auch leiblichen Affekt-
Vorstellung-Wunsch-Geschehen befassen, das seinerseits in das gesell-
schaftliche Imaginäre der Sprache, Stimmungen und Praktiken eingebettet 
ist. Dabei ist nicht nur der Leibbezug (oder das Psyche-Soma mit seiner 
ebenso repräsentationalen wie somatischen vis formandi) relevant, sondern 
auch die Art und Weise, wie diese Emergenz und das ‚Woraus‘1 derselben 
begrifflich vorgestellt werden kann. Es kann sich beim Versuch der Beant-
wortung oder, besser, Erhellung dieser Fragen weder um die Anwendung 
eines psychologistischen noch eines bewusstseinspsychologistischen Ver-
fahrens auf das Problem des Leibbezugs der Denkakte handeln. Am be-
grifflichen Problem des Leibbezugs der Denkakte und des sie umgebenden 
‚Apeiron‘ vorbei gehen würde ich auch mit einem formallogischen Elenxis-
Verfahren, dem sich die Frage immer nur entziehen würde. Vielmehr wird 
es mir um eine ontologische, oder – um es mit der für Aristoteles üblichen 
Gleichsetzung zu halten – eine metaphysische Zugangsweise gehen.  

Dabei gehe ich von Castoriadis’ ontologischer Magmalogik aus, die er 
in Anlehnung an die Mathematiker-Gruppe Bourbaki entwickelte (Castori-
adis 1975). Die Grundaussagen dieser Logik sind: Das Sein ist Magma, und 
ein Magma ist das, woraus sich unendlich identitätslogische Mengen be-

                                                   

1 Im Sinne eines ‚spezifischen‘ (nicht universalontologischen) Apeiron in Ab-

wandlung von Anaximander Woraus die Dinge entstehen, dahin vergehen sie 

(ex hôn dê hê genesis esti tois ousi kai tên phtoran) 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-006 - am 14.02.2026, 09:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 | ALICE PECHRIGGL 

 

stimmen lassen; als Residuum bleibt stets ein Magma; ein Magma lässt sich 
nicht über die aus ihm identitätslogisch bestimmten Mengen (ensembles) 
rekonstruieren. Je nach Seinsweise ist der magmatische bzw. der identitäts-
logische Anteil unterschiedlich gewichtet. Das heißt nichts anderes, als dass 
es unterschiedliche Dichtegrade und identitätslogische Gehälter gibt. Nach 
diesem Kriterium können ihrerseits verschiedene Seinsweisen gruppiert 
und klassifiziert werden. Eine mathematische Formel hat in dieser Hinsicht 
eine andere logische Dichte für uns als ein Gedicht oder ein „Notations-
kunstwerk“ (wie etwa jene des Komponisten Haubenstock-Ramati 1971). 
Die musikalische Gestalt einer solchen Notation kann nur crossmodal 
halbwegs erschlossen werden, also fühlend, sehend, akustisch vorstellend, 
dann denkend, bis es schließlich motorisch mit der Stimme und den Instru-
menten nachvollzogen wird. Dies setzt seinerseits die Beherrschung vieler 
sensomotorischer Fähigkeiten und Verstehensmodi voraus; die Notation 
kann aber auch als Bild für sich stehen.  

Eine dichotome Körper-Geist Unterscheidung erscheint in diesem Zu-
sammenhang als begrifflich unstimmig und der Erfahrung bestenfalls als 
Grenzbegriff angemessen (zum Beispiel für die psychiatrische Beschrei-
bung psychotischer Zustände oder von zur Paranoia tendierender Zwang-
haftigkeit, für religiöse Seelenwanderungstheorien oder für Philosopheme 
des ‚reinen Denkens‘). Grundsätzlich begreife ich das vorstellende, den-
kende, orektisch und affektiv bewegte Psyche-Soma als eine aporetische 
Einheit, die in sich sowohl eine unumgängliche Verwobenheit der beiden 
Seinsmodi (seelisch/leiblich) als auch eine Tendenz zu deren Auseinander-
klaffen birgt (eine Tendenz, aus der sich, metapsychologisch gesprochen, 
die Körper-Geist-Dichotomie speist).  

Ich positioniere mich hier eher in der phänomenologisch-hermeneu-
tischen Tradition von Ricœur, Derrida oder auch Descombes und Walden-
fels, die dem Unbewussten an der Schnittstelle von Psyche und Soma in ih-
rem Denken über das Denken Rechnung tragen.2 Husserl und Merleau-
Ponty sind dabei gewiss hilfreich gewesen, klinisch fundierter die psycho-

                                                   

2 Davidsons Tribut an Freud ist interessant, aber es bleibt für die hier angestellten 

Betrachtungen zu oberflächlich dem Paradigma des Wachbewusstseins verhaftet 

und verkennt gerade dort die Dimension des unbewussten (oder vorbewussten) 

Agierens, wo er sich mit der Rationalisierung im Gegensatz zur Erklärung und 

Angabe von Gründen befasst (Davidson 2004: 169–187). 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-006 - am 14.02.2026, 09:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENKAKTE IM LEIBBEZUG | 139 

 

analytisch-philosophischen Arbeiten von Aulagnier, Bion und Castoriadis 
zum Psyche-Soma sowie zur Vorstellungs- und Denktätigkeit.  

Was mich genauer interessiert am Problem der leiblichen Erfahrung im 
Denkakt und des Denkaktes als solchem, sind die Modi des permanenten 
‚Rekurses‘ der ‚denkenden Seele‘ auf diese Erfahrungen bzw. die ständige 
Prozessualisierung von Gedanken aus einem immer schon psychosomati-
schen Erleben heraus. Bei der Erschließung dieser Fragestellung kann die 
Leib-Körper-Differenzierung im Anschluss an Husserls Cartesianische 
Mediationen begriffsanalytisch hilfreich sein; sie steht aber nicht im Vor-
dergrund, schon gar nicht als absolute oder substanzielle Differenz. Ich 
knüpfe in meinen Ausführungen vielmehr an ein mit Kolleg_innen aus Phi-
losophie und Tanz durchgeführtes Forschungsprojekt an, im Zuge dessen 
ich dieses Problem in einem frühen Schritt auf spezifisch experimentelle 
Weise, also im Sinne einer Versuchsanordnung zu erkunden versuchte 
(Pechriggl 2013). Was sich mir im Zuge dieses Experiments erschloss, war 
der Begriff des Denkresonanzraums, den ich im Folgenden in seiner onto-
logischen Dimension, das heißt die Seins-, Entstehens- und Vergehenswei-
sen des Denkens im Leibbezug betreffend zur Diskussion stellen möchte.  

 
 

ZEIT UND RAUM DES DENKENS  
 
Das Denken als Denkaktivität und Hervorbringung von Denkakten im 
Leibvollzug zu begreifen, impliziert die Ab-strahierung aus dem Hier und 
Jetzt der leiblichen Verortung ‚in der Tat‘ des Denkaktes und ihr Wieder-
einlassen in diesen Leibvollzug in einer begrifflichen Perspektive. Es kann 
etwa beginnen mit der Re-flexion darauf, diesen und keinen anderen (nicht 
einen anderen) Gedanken (weiter) gedacht zu haben, so und nicht anders 
(etwa mit anderen Worten). Jetzt zum Beispiel: Ich könnte die Themenstel-
lung und die damit verbundene Gliederung ganz anders vornehmen, eine 
‚Metatheorie der Denkakte‘ ankündigen und eine solche Ankündigung 
nicht als anmaßend empfingen und (v)erachten, ja als Ausdruck philoso-
phisch-akademischer Lächerlichkeit in der ideellen Verkörperung einer eh-
er abstrusen Größenphantasie (die bereits damit beginnt, dass sie den 
Sprechakt im Denken als nicht signifikant herausstellt). Stattdessen beginne 
ich mit einem Aspekt dessen, was Freud „Probehandeln“ nennt, und das 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-006 - am 14.02.2026, 09:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 | ALICE PECHRIGGL 

 

sich innerhalb der Gedankengenese spezifischer als Probedenken betrach-
ten lässt.3  

Mit der Entscheidung, etwas so und nicht anders zu denken, entsteht 
bewusst herbeigeführtes Denkgeschehen, aber es geschehen im Zuge dieser 
Entscheidung auch Dinge, die nicht absehbar waren, die zuweilen Subjekte 
in die Lage versetzen, eine Handlung (den für sie, dann für andere ausge-
sprochenen bzw. veröffentlichten Gedanken) rückgängig machen zu wol-
len. In diesem Sinn der Gespaltenheit erleiden wir selbst die relativ stille 
Handlung eines Gedankengangs oder auch unausgesprochener, zum Bei-
spiel psychisch höchst brisanter Gedanken, die wir aktiv herbeigeführt ha-
ben (und die uns zuweilen, unmittelbar leiblich-reaktiv, die Röte ins Ge-
sicht schießen lassen). Dieses Chiasma von aktiver und passiver Dimension 
des Denkens vermag das tätige Nach-denken sowohl über Handlungen und 
Handeln als auch über Denkakte und Denken zu erhellen: Wenn Ak-
teur_innen über ihre Handlungen nachdenken, dann auch, weil sie durch 
dieses Nachdenken die in Ohnmacht umschlagende Passivität eines sie 
überwältigenden Denk- und Handlungsgeschehens durchbrechen. Das 
Denken im Zeichen der Nachträglichkeit (und irgendwie ist Denken das 
immer) setzt die Akteur_innen des Denkens in ständige Beziehung zum be-
reits – in der Verwirklichung unabänderlich – Geschehenen, und viele Ge-
danken im Nachdenken über irgendwie als misslungen erscheinende Hand-
lungen oder über Fehlurteile haben mit dem zu tun, was Freud „ungesche-
hen machen“ nennt.  

Auf der Ebene des Unbewussten wird dieser Wunsch unterschiedlich 
ausagiert. Insbesondere das zeitliche Verhältnis der Handlung zu ihrem 
Vorher und Nachher steht hier auf dem Spiel. Rückgängig machen ist nur 
in der Phantasie möglich, aber diese phantasmatische Nach-Behandlung 

                                                   

3 „Die (unter dem Druck der Realität) notwendig gewordene Aufhaltung der mo-

torischen Abfuhr (des Handelns) wurde durch den Denkprozeß besorgt, welcher 

sich aus dem Vorstellen herausbildete. Das Denken wurde mit Eigenschaften 

ausgestattet, welche dem seelischen Apparat das Ertragen der erhöhten Reiz-

spannung während des Aufschubs der Abfuhr ermöglichten. Es ist im Wesentli-

chen ein Probehandeln mit Verschiebung kleiner Besetzungsquantitäten unter 

geringer Verausgabung (Abfuhr) derselben.“ (Freud 1948: 233) Das Probeden-

ken innerhalb des Begriffs des Probehandelns wäre das noch nicht veröffentlich-

te, erst insgeheim ausprobierte Denken, der versuchsweise Gedankengang.  

https://doi.org/10.14361/9783839431566-006 - am 14.02.2026, 09:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENKAKTE IM LEIBBEZUG | 141 

 

versetzt die Handelnden in ein neues Verhältnis zur Zeit, ja zur Zeitlichkeit 
als einer bestimmten, durch konkrete Gedanken und (innere wie äußere) 
Ereignisse strukturierten, die rhythmischen Affekt-, Wunsch- und Vorstel-
lungslegierungen strukturierenden (dies ist im Kontext des ‚Wiederho-
lungszwangs‘ relevant).  

Etwas rückgängig machen oder wiederholen und abändern zu wollen, 
spielt sich in nachträglichen Gedanken ab, die ihrerseits wieder Probehand-
lungen sind, sowohl rückwärtsgewandte als auch in die Zukunft hinein 
entworfene. Dabei wirken Handeln und (unbewusstes oder vorbewusstes) 
Agieren wieder stärker ineinander als in der konzentrierten Phase der Ent-
scheidungsfindung im akuten Handlungsgeschehen, welches vom Hand-
lungszwang geprägt ist. Das Nachdenken (oder Re-flexion, Rückwendung) 
ist durchsetzt mit Nachsinnen, einem frei flottierenden, kreativen Wunsch-
Affekt-Vorstellungsfluss, der die Auswirkungen der Handlungen und ihre 
Gründe auslotet und für den es im akuten Handlungsgeschehen kaum Zeit 
gibt. Durch die neuerliche Eröffnung des Agierens- und Handlungsreso-
nanzraums im Nachdenken relativiert sich das Ziel oder das Resultat der 
Handlung, die sich dadurch in ihrer gesamten Plastizität und Zeitlichkeit in 
die Akteuer_innen einschreibt. Das gilt auch für – ausgesprochene oder un-
ausgesprochene – Denkakte. 

Denken ist aber nicht nur im Einzelnen leiblich verankert bzw. verkör-
pert, es verkörpert sich im Miteinander, im Handeln unter der Bedingung 
der Pluralität, wie Arendt nicht müde wurde zu betonen (Arendt 1981). So 
mag etwa eine politische Protestbewegung ihre Ziele – zumindest teilweise 
– erreicht haben, im Nachhinein lebt sie weiter in den Akteur_innen, die 
durch diese Bewegung die Welt veränderten und durch sie verändert wor-
den sind: Deren Handlungen und damit verbundene Denkakte werden im-
mer wieder abgerufen, erinnert, in der Vorstellung abgeändert und mit an-
derem Ausgang vorgestellt. Ein Leben ohne sie ist nur noch schwer vor-
stellbar, zumindest eine Zeit lang. Derart ereignishaftes Handeln im Kollek-
tiv ähnelt in dieser Hinsicht der Verliebtheit: Nach ihr ist kein Stein mehr 
auf dem anderen; die Menschen verändern sich darin gegenseitig, tauschen 
Positionen ein, ihre Identitäten vermischen sich, auch wenn Fronten gebil-
det, Konflikte ausgetragen werden. All das instituiert ein neues Verhältnis 
zwischen den Menschen und ihren Institutionen, zwischen den bewussten 
und den nicht- bzw. unbewussten Anteilen ihres Tuns und Denkens, egal 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-006 - am 14.02.2026, 09:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 | ALICE PECHRIGGL 

 

wie sie sich entschieden haben, egal, ob sie ganz oder nur halbherzig hinter 
ihren Entscheidungen stehen.  

Dieser Handlungsraum, in dem Entscheidungen bedacht, denkend ab-
wägend getroffen und immer auch schon erlitten wurden, ist der Raum, der 
die Freiheit begründet, und zwar nicht als naiv vorgestellte Willensfreiheit, 
sondern vielmehr als begrifflich konstituierte Fähigkeit der Menschen, im 
weitesten und im besten Sinn miteinander zu handeln, das heißt ihr Tun 
denkend anzuleiten, zu begleiten und zu begrenzen. Handeln und die Frei-
heit denkend zu handeln ist nicht eine Frage von verhaltenstheoretisch kon-
struierten Experimenten wie Knöpfe drücken, sondern de-liberatio als einer 
vor(aus)- und nach-denkenden Tätigkeit (im Sinne prometheischer und 
epimetheischer Haltungen). Aber umgekehrt ist auch Denken als vom Vor-
stellen und Phantasieren unterschiedener Prozess ein kohärentes, kon-
zentriertes und dem Realitätsprinzip oder dem Prinzip des jeweils instituier-
ten Logos folgendes (Probe)Handeln, Sprechen im Stillen, dann lautes 
Nachdenken und schließlich Entscheiden (niederzuschreiben oder auszu-
sprechen oder kollektiv zu entscheiden). Es sind dies unmerklich voneinan-
der unterschiedene Phasen des Denk- und Handlungsvollzugs, zu denen 
noch deutlicher unterschiedene Phasen kommen, die ich weiter unten aus-
führen werde: Mise en acte, mise scène, mise en abîme, mise en sens.  

 
 

DENKRESONANZRAUM 
 
Inmitten des unablässigen Vorstellungs- und Denkprozesses gibt es kein 
Ruhen, kein Innehalten, es sei denn, wir stoppen den Gedanken- und Vor-
stellungsfluss per Entscheidung, einem Gedanken konzentriert und auf-
merksam zu folgen und ihn willentlich weiterzuführen. Das Rauschen der 
Stimmen aller anderen Gedanken und Vorstellungen tritt zurück als eine 
Art Hintergrundgeräusch. Wir können uns dies als in einem Denkresonanz-
raum gehaltenes anonymes Denken-Vorstellen-Wünschen-Fühlen vorstel-
len. Der Gleichklang der so genannten Fremdworte ‚résonner‘ (resonieren) 
als ‚widerhallen‘ und ‚räsonieren‘ im Sinne von ‚logisch schließen‘ oder 
‚vernünfteln‘ ist nicht nur ein glücklicher Zufall; dieser Gleichklang lässt 
sich verknüpfen mit der deutschsprachigen ‚Vernunft‘, die bekanntlich von 
‚Vernehmen‘ kommt und in die Schichten- und Phasenanalyse des Denk-
akts das Bewusstsein einer zeiträumlichen Mehrdimensionalität bringt, wie 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-006 - am 14.02.2026, 09:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENKAKTE IM LEIBBEZUG | 143 

 

wir sie am besten im Theater im Anschluss an Artaud verwirklicht sehen.4 
Auch in der Gruppenpsychoanalyse spielt die Resonanz eine zentrale Rolle: 
Die analytische Gruppe wird seit Foulkes mit einem Orchester verglichen, 
in dem die unbewussten, vorbewussten und bewussten Vorgänge, Gedan-
ken, Sprechakte, Affekte, Vorstellungen, Wünsche etc. widerhallen (réson-
nent) und in vielschichtig verwobenen Rhythmen zirkulieren. Dieses Reso-
nanznetz nennt Foulkes „Gruppenmatrix“ (Foulkes 1992). Ich gehe davon 
aus, dass jeder Gedanke inmitten einer solchen Matrix entsteht.  

Ich möchte meine Ausführungen nun in die Beantwortung von zwei 
Fragen gliedern: 

1) Was verstehe ich unter Denkresonanzraum genauer und inwiefern 
handelt es sich dabei um einen metaphysischen Begriff? 

2) Wie hilft dieser Begriff das Problem des Denkaktes im Leibbezug zu 
erhellen?  

Ad 1) Denkresonanzraum ist ein Erfahrungsbegriff, der zugleich meta-
physisch wirkt, weil er – gleichsam als konkretes a priori – Bedingung der 
Möglichkeit des Vorstellens und Denkens, und erst recht eines philosophi-
schen Denkaktes darzustellen vermag. Das Denken spielt sich ab, vollzieht 
sich in Bewegungskaskaden des leiblich-orektischen Vorstellung-Affekt-
Flusses, wobei einmal mehr der funktionale bzw. dysfunktionale Körper, 
dann wieder mehr der sich ausdrucksvoll bzw. etwas manifestierende Leib, 
dann wieder mehr die Wortvorstellungstätigkeit den Ton anzugeben 
scheint. Dieses skandierende Moment im Denkakt ist immer mit der Auf-

                                                   

4 Deshalb kann von Lacans Sprache, die immer auch – und zwar vornehmlich mit 

Hilfe von calembours – eine mise en scène (Inszenierung) des Unbewussten ist, 

schwerlich in einer Übersetzung, auch nicht in einer Übertragung angemessen 

erfasst werden, weil jede Übersetzung von Lacan sich auf den Sinn konzentriert, 

und nur am äußersten Rande für die anderen Phasen des Denkvollzugs empfäng-

lich ist. Wer also mit einer englischen oder gar deutschen Lacan-Übersetzung, 

auch wenn französische Begriffe wiedergegeben und erläutert werden, dogmati-

siert, das heißt zu wissen behauptet, was genau gemeint oder Kern der Gedan-

ken ist, irrt unweigerlich. Überhaupt ist jede Dogmatisierung Lacans irrig, weil 

sie seine bewusst polysemische, widersprüchliche, dann wieder kohärente und 

immer vielschichtige Sinnstiftung verkennt, eine Sinnstiftung, der etwas von ei-

ner esoterischen Lehre anhaftet, einer Lehre, die ja tatsächlich in erster Linie für 

Psychoanalyse-Initiierte bzw. Kandidat_innen ‚verkündet‘ wurde.  

https://doi.org/10.14361/9783839431566-006 - am 14.02.2026, 09:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 | ALICE PECHRIGGL 

 

merksamkeit verbunden, also maßgeblich durch die orektisch-intentionale 
Qualität des Denkakts bedingt. Zugleich unterliegt die Aufmerksamkeit, 
awareness, auch einem dem Denken nicht entsprechenden, aber ihm zuge-
hörigen Oszillieren zwischen Trägheit und ereignishafter Aktivierung eines 
durch leibliche Anzeichen sich manifestierenden, im Denkresonanzraum 
emergierenden Gedankens, der dann seinen mehr oder weniger regulierten 
(oder gar regulierenden) Lauf nimmt.  

Von besonderer Bedeutung ist das containment im Denkresonanzraum. 
Dieses das Be-greifen antizipierende, immer schon bedingende Halten oder 
Aushalten (statt Agieren) von schwierigen Affekten im Sinne von 
Bion (1990) ist nicht statisch. Vielmehr hält sich darin der Affekt-Vor-
stellung-Gedankenfluss in ständiger Bewegung, sodass die nachdenkende 
und schließlich begrifflich ordnende dianoia ihn darin als in einem affektiv-
phantasmatischen Medium zirkulierenden Fluss bearbeiten kann und ei-
gentlich auch unablässig bearbeitet, auch ohne unser Wissen, implizit, teil-
weise nicht bewusst und, das ist für meine Zugangsweise wichtig, immer 
auch unbewusst im Freudschen Sinne.  

Diese für die Begriffsbildung transzendentale Funktion des Denkreso-
nanzraums ist gleichsam die Wurzel des Denkakts im Leibbezug. Es gäbe 
zwar noch vieles zu sagen über die empirische Phänomenalität, zum Bei-
spiel, dass es problematisch ist, empirisch von einer primären Einbildungs-
kraft zu sprechen, auf die die sekundäre Bearbeitung durch die dianoia oder 
die geistige Tätigkeit des Verstandes bzw. die verknüpfende Tätigkeit der 
Vernunft folgt. Denn wir haben es hier mit einem zeiträumlich komplex 
verwobenen Prozess zu tun; begrifflich-metaphysisch ist eine solche An-
ordnung aber durchaus sinnvoll.  

Gehen wir nun weiter in der Frage, inwiefern es sich beim Denkreso-
nanzraum nicht nur um einen Erfahrungsbegriff, sondern auch um einen 
metaphysischen Begriff handelt. Ich mache diese Unterscheidung, obwohl 
ich die scharfe Trennung Kants nicht annehmen kann, weil ich mich mit 
den metapsychophysischen oder genauer mit den metapsychophysiologi-
schen Aspekten des Denkens befasse, die in sich seltsame Verwobenheiten 
und Unterscheidbarkeiten aufweisen, an die Kant nicht explizit gerührt hat. 
Aber grob gesprochen macht sie doch Sinn, eben im Sinne eines konkreten 
a priori, das unter einer anderen Perspektive zu einem a posteriori werden 
kann – ähnlich wie das platonische mimema, das immer auch als eidos für 
weitere mimemata betrachtet werden kann, wie bereits Victor Goldschmidt 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-006 - am 14.02.2026, 09:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENKAKTE IM LEIBBEZUG | 145 

 

gegen die „Ideenlehre“-Dogmatik aufzeigte (Goldschmidt 1985). Ich werde 
deshalb oszillieren zwischen empirischem und ontologischem Begriffsge-
brauch und aus der Beschreibung der Erfahrungsebene die ontologischen 
Implikationen explizit zu machen versuchen.  

Ein wichtiger Aspekt dieser ontologischen Dimension des Gedankenre-
sonanzraums ist nun seine zeiträumliche Verfasstheit. Räumliches und Zeit-
liches verhalten sich darin relational zueinander, sind ineinander ver-
schränkt. Es gibt eine innere Zeitlichkeit, die zugleich bewegliche innere 
Räumlichkeit und als solche immer auch schon Verräumlichung ist. Die 
zeitlichen und räumlichen Grenzen des Denkresonanzraums sind biolo-
gisch-anatomischer Art, es sind die Grenzen des zoon, denn das gesamte 
Psyche-Soma ist Denkresonanzraum, in ihm gibt es keine klaren oder fixen 
Grenzen, weil sie dort erst – in Anlehnung an äußerliche und im Inneren 
des Leibgeschehens wahrnehmbare Grenzen – entstehen für die Psyche 
bzw. das sich entwickelnde Vorstellen, Wahrnehmen und Denken. 

Ein weiterer Aspekt ist die Versammlung und Schichtung, das Oszillie-
ren zwischen bestimmten Affekt-Wunsch-Vorstellung-Legierungen und ih-
rer Auflösung, Re-legierung und De-legierung. Diese Versammlung ist so-
wohl als eine zwischen physikalischen Modi als auch an der Grenze gegen-
sätzlicher physikalischer Seins- und Bewegungsmodi vorstellbar (neuro-
physiologisch würde dies etwa die elektromagnetische, die quanten- oder 
die makrophysikalische bzw. chemische Ebene der neuronalen Funktions-
beschreibungen betreffen, also elektrische Spannung, Neurotransmitter, 
Hormone, unterschiedliche Gewebe, Energien und unterschiedliche Dichte 
der Gewebsmassen). Zugleich – und hier kommt die Einbildungskraft ins 
Spiel – ist das Rätsel des Auftauchens von Vorstellungen im Denkreso-
nanzraum bis heute ungelöst. Am besten kann man dieses Auftauchen im 
Modus der freien Assoziation beobachten, in der Mediation oder der écritu-
re automatique der Surrealisten.5  

Musik ist aus heutiger neurowissenschaftlicher Sicht ein der Gehirn-, 
aber auch der Denktätigkeit angemesseneres Medium als Farbe, weil sie 
nicht nur die meisten Areale unmittelbar anklingen lässt; und die musikali-
sche Vorstellungstätigkeit dürfte von ihrer zeiträumlichen Struktur her auch 
die meisten Analogien zur Struktur der Denktätigkeit als aus dem Affekt-

                                                   

5 Wobei die von André Breton – wie die critique génétique belegen konnte – mehr 

ein Programm war als eine verwirklichte Praxis (Didier & Neefs 1995). 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-006 - am 14.02.2026, 09:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 | ALICE PECHRIGGL 

 

Wunsch-Vorstellungsfluss heraus Emergierende aufweisen. Mehrdimensi-
onaler ist allerdings eine crossmodale Darstellungs- und Wahrnehmungs-
weise, wie sie etwa in den erwähnten Partituren von Haubenstock-Ramati 
verwirklicht ist.  

Dies führt zum zweiten Aspekt der Frage nach der metaphysischen Di-
mension des Denkresonanzraums. Es ist dies die Frage nach der minimalen 
Materialität der Phantasmen und ihrer leiblich-phantasmatischen Entste-
hung, nicht nur entwicklungsphänomenologisch gesprochen, sondern in je-
dem Moment der Genese eines Gedankengangs. Für Aristoteles schien es 
klar zu sein, dass die denkende Psyche immer auch eine leibliche Angele-
genheit ist. In seiner Abhandlung über die Seele sticht nicht nur der be-
kannte Satz im IV. Buch „niemals denkt die Seele ohne Phantasmen“ her-
vor, sondern auch die Vorrangigkeit des Tastsinns, hapsis. Ich möchte dazu 
die aus Neurowissenschaften und Psychoanalyse inspirierte These aufstel-
len, dass die in Anlehnung an die frühkindlichen, leiblichen Fütterungs-, 
Verdauungs- und Ausscheidungsprozesse sich allmählich entwickelnden 
Vorstellungsprozesse in dieser Verbindung am Werk bleiben, ob wir wa-
chen oder schlafen. Dies ist es auch, was die Prozessstruktur des Denkreso-
nanzraums ausmacht, die wir schwerlich unabhängig von der Materialitäts-
frage betrachten können. Ich gehe dabei nicht nur von einer primären oder 
Formen schöpfenden Einbildungskraft als Vorstellungskraft aus, die in je-
dem Denk- und Vorstellungsakt am Werk ist und manchmal mehr, manch-
mal weniger dezidiert hervortritt, sondern ebenso von einer somatischen vis 
formandi, wobei keine der beiden in Reinform zu existieren scheint, auch 
dann nicht, wenn ein fast körperloser Physiker eine neue Formel ersinnt. 
Denn das ‚reine Denken‘ ist zwar eine philosophisch sinnvolle Abstraktion 
(wie die meisten ‚absurden‘ Setzungen der Mathematik sinnvoll sind oder 
im Laufe ihres mathematischen bzw. physikalischen Gebrauchs sinnvoll 
werden wie die ‚imaginären Zahlen‘), womit es eine gedankenexperimen-
telle Illusion ist. Es darf aber nicht als real postuliert werden im Sinne einer 
Existenz des ‚reinen Denkens‘ bzw. des ‚reinen Gedankens‘ oder im Sinne 
einer ‚Substanz‘, die begrifflich ebenso unhaltbar ist wie die Existenz Got-
tes.  

Ich kehre also zu einem provisorisch physikalistischen Ansatz zurück, 
der eventuell Denkstützen liefern kann für die weitere Bestimmung des erst 
noch metaphorischen Begriffs des Denkresonanzraums. Wir wissen aus der 
Humanmedizin, dass das Gedärm ein eigenes, autonom arbeitendes Ner-

https://doi.org/10.14361/9783839431566-006 - am 14.02.2026, 09:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENKAKTE IM LEIBBEZUG | 147 

 

vensystem aufweist, das maßgeblich und vor allem für die Verdauungstä-
tigkeit zuständig ist, das ‚enterische Nervensystem‘.6 Die Beteiligung die-
ses ‚leiblicheren‘ Nervensystems am Denkakt ist für die metaphysische 
Frage nach dem containenden und prozessualen Denkresonanzraum nicht 
ganz irrelevant. Denn obwohl dort nach heutigem Stand keine Urteilsaktivi-
täten stattfinden bzw. prozessualisiert werden, gibt es interessante und noch 
unerforschte Verbindungen zwischen beiden, und zwar außerhalb der Ver-
dauungstätigkeit (wie vor allem aus der Psychosomatik bekannt ist). Aus 
einer rein funktionalistischen Perspektive wäre das absurd, unnötig etc. 
Vielleich lässt sich eines Tages über die physiologische Brücke des Pa-
rasympathikus, der diese beiden ‚Gehirne‘ verbindet, auch eine Brücke le-
gen zwischen Intuition (als die beste aller affektiv bedingten Vorstellungs-, 
Denk- und Urteilsarten, wenn das rational planende Bewusstsein nicht über 
den überwiegenden Großteil der für eine Entscheidung relevanten Informa-
tionen verfügt) einerseits und rationaler Überlegung ‚im Kopf‘ andererseits. 
Die Intuition dürfte – obschon ebenso im zentralen Nervensystem (ZNS) 
angesiedelt wie das logische Schließen und Urteilen – mehr Verbindungen 
zum enterischen Nervensystem aufweisen als bisher angenommen. Aber 
unabhängig von den noch zu erwartenden naturwissenschaftlichen Beweis-
führungen, begnüge ich mich einstweilen damit, dass das in der deutschen 
Alltagssprache seit langem gebräuchliche ‚aus dem Bauch Entscheidungen 
treffen‘ hiermit ein wenig fundierter erscheint, auch wenn es nur erst eine – 
allerdings gebrauchte – Metapher ist. 

Das computing oder die stringente Verstandestätigkeit sind vornehm-
lich, aber eben nicht ausschließlich, Kopf- und Denkangelegenheiten. Sie 
sind immer auch sensomotorischer Natur, das heißt unter dominanter Betei-
ligung der Hand, somit haptischer und objekthaft-gegenständlicher ausge-
richtet auch im Umgang mit Be-griffen (die nicht zufällig so heißen). Man 

                                                   

6 Dieses ist nach heutigem medizinischem Wissensstand mit dem ZNS (zentralen 

Nervensystem) verbunden und sendet rund 90% seiner Informationen ins Ge-

hirn, funktioniert aber auch unabhängig von diesem. Auch die Verbindung zwi-

schen ZNS und Immunsystem ist in diesem Zusammenhang interessant. Sie 

wurde von den meisten Ärzt_innen lange als unmöglich vorgestellt bzw. ‚dog-

matisiert‘, während Immunolog_innen und Psychosmomatiker_innen längst mit 

der Hypothese einer solchen Verbindung arbeiteten, einer Hypothese, die sie 

schließlich belegen konnten. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-006 - am 14.02.2026, 09:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 | ALICE PECHRIGGL 

 

kann sagen, dass sie unter Abstrahierung, ja Abspaltung vom Motorisch-
Handwerklichen strukturell von diesem bestimmt sind, ja es ersetzen, und 
auch hier ist es kein Zufall, dass das Aristotelische Organon eben im ge-
braucht-übertragenen Sinn ‚Werkzeug‘ heißt. Das noch rätselhaft erschei-
nende enterische Nervensystem in den Darmwindungen ist unmittelbarer 
mit den Affekten und den sowohl phylo- als auch ontogenetisch gesehen 
archaischeren Arealen des Kleinhirns verbunden sowie mit dem Leib bzw. 
dem Körper, insofern er als schmerzempfindlicher und sensomotorischer 
Akteur des Denkens und inmitten des Denkens wirkt.  

Denken vollzieht sich also aus verschiedenen Gesichtspunkten immer 
auch im und durch den Leib, als Phantasmenfluss. Es entsteht als speziali-
sierte Vorstellungstätigkeit zuerst in Anlehnung an die Schluck-, Verdau-
ungs- und damit an die Darmtätigkeit, und es vollzieht sich stets unter Mo-
bilisierung aller möglichen, vielleicht sogar aller Areale des Körpers, insbe-
sondere aber der Hand, die im Homunculus eine im Vergleich zu unseren 
sonstigen Körperproportionen überdimensionale Größe annimmt, noch 
größer als die im Zuge des Denkens aktivste Extremität des Körpers, die 
Zunge, Lacans „lalangue“ (Milner 1978). 

Denkresonanzraum ist also ein Erfahrungsbegriff, insofern er aus den 
(immer provisorischen) Beobachtungen der Denkaktivität als einer leibli-
chen und aus den (ebenso provisorischen) empirisch-medizinischen Theo-
rien hervorgeht, und er ist ein metaphysischer (ontologisch zu gebrauchen-
der) Begriff, insofern er den Verschiebungen, den Umschichtungen im Be-
greifen des Leib-Seele- und Geist-Körper-Verhältnisses gerecht zu werden 
vermag. Er ermöglicht das containment auch auf der transzendental-beg-
rifflichen Ebene, denn diese Dinge sind weit davon entfernt, wissenschaft-
lich geklärt zu sein. Ich würde sagen, dass der Leib bzw. Körper als Denk-
resonanzraum immer schon seelisch ist, bewegt/bewegend, tätig/affiziert 
bzw. erleidend, und dass er als Begriff alle Modi des Vorstellungsflusses, 
aus dem das Denken hervorgeht und in das es wieder diffundiert, contai-
ned, also im übertragenen Sinn konzipiert, begreift.  

Ad 2) Wie hilft der Denkresonanzraum, die metaphysische bzw. onto-
logische Dimension des Problems des Denkens in seinem Leibbezug zu er-
hellen? 

Analog zur Problematik der transzendentalen Einbildungskraft in Ver-
bindung mit dem Schema bei Kant, stellt sich aus heutiger Sicht die Frage 
nach dem metaxy als Überlappung im Leib-Seele und Körper-Geist Chias-

https://doi.org/10.14361/9783839431566-006 - am 14.02.2026, 09:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENKAKTE IM LEIBBEZUG | 149 

 

ma. Während der Leib zumeist als stark mit der Seelen- bzw. Vorstellungs-
tätigkeit verwoben gedacht wird, dient das Begriffspaar Körper-Geist der 
klareren Differenzierung, ja Trennung von leiblichen bzw. körperlichen 
Phänomenen und geistigen Tätigkeiten. Wenn der Denkresonanzraum dies-
seits der begrifflichen Einteilung angesiedelt ist, dann weil in ihm diese 
Differenzierungsarbeit ansetzt.  

 
 

VIER PHASEN DES VOLLZUGS  
 
Ich möchte das mit den vier Phasen des Vollzugs eines Denkaktes veran-
schaulichen, die über den Denkresonanzraum in ihrer Gleichzeitigkeit – 
wenn auch nur sehr partiell – erfahrbar und reflektierbar sind: 1) mise en 
scène, also Phantasieren als Versuchsanordnung eines Gedankens (mehr 
unbewusst, weniger bewusst); 2) mise en acte, etwa als Agieren, Aufbegeh-
ren bzw. als auch probehandlungsartiges Aus-denken im Sinne einer 
sprachlichen Handlung, in mir und für mich, also nur gedacht, oder laut 
ausgesprochen für andere (unbewusst/bewusst); 3) mise en sens, logisch-
kohärente bzw. argumentative sekundäre Bearbeitung (mehr bewusst, we-
niger unbewusst; im Traum anders bzw. am Lustprinzip orientiert); 4) mise 
en abîme, krisenhaftes Agieren im und durch die Denktätigkeit oder ge-
dankliches Chaos-Stiften, aber auch Zwangsgedanken, die das Chaos nur 
perpetuieren in dem Glauben, es zu ordnen, bzw. in einen unendlichen Re-
gress führendes Nicht-Denken, Denkhemmung bis hin zu den Manifestati-
onen schizophrener Denktätigkeit wie Denkzerfall und dessen Abwehr in 
Form von konkretistischen Gedanken und Phantasmen (Bions 1959), oder 
wenn abstrakte Symboliken plötzlich sinnlich gedacht und erlebt werden, 
Metaphern nicht im metaphorischen, sondern nur im wörtlichen Sinn ver-
standen werden können.  

Die vier Phasen sind nicht als konsekutive Phasen zu betrachten, die 
sich immer nur in der gerade genannten Reihenfolge abspielen. Vielmehr 
sind sie im Denkresonanzraum immer gleichzeitig am Werk, wobei das je-
weilige Hervortreten oder Dominieren einer der drei Phasen hinsichtlich 
des Denkaktes oder Denkprozesses nicht nur der Aufmerksamkeit, also 
dem intentionalen Bewusstwerdungsprozess geschuldet ist, sondern auch 
den endogenen Impulsen aus dem Psyche/Soma sowie den exogenen Im-
pulsen. Die mise en scène tritt auf allen Ebenen der leiblichen und seeli-

https://doi.org/10.14361/9783839431566-006 - am 14.02.2026, 09:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 | ALICE PECHRIGGL 

 

schen sowie der geistigen Tätigkeit in Erscheinung, hallt auf allen Ebenen 
wider, also verändert sich je nach Impulsen und vermag sich entweder mehr 
über leibliche Manifestationen oder mehr über bewusstseins- und aufmerk-
samkeitsbedingte Prägnanz in den Vordergrund zu bringen. Anders als in 
der gestaltpsychologischen Zugangsweise scheint mir allerdings die Tätig-
keit im psychosomatischen bzw. körperlichen Denkresonanzraum als selbst 
Gestalten hervorbringende zentral. Die vis formandi ist als Tätigkeit an ei-
nem begrifflichen und zugleich irgendwie empirischen Ort anzusiedeln, der 
zugleich ein Nicht-Ort ist (die Platonische chora im Timaios kann hier zur 
ontologischen Versinnbildlichung eines derart aporetischen ‚Ortes‘ heran-
gezogen werden).7 Ich rekurriere allerdings nicht auf eine Freudsche Topik, 
sondern auf eine – wenn man so will – postkantische Topik, in der eine 
Raumzeit sich als konkretes a priori des Vorstellens und Denkens immer 
von neuem als materialisierte Form der Hervorbringung von Gestalten, ei-
den, bildet, als res extendenda sozusagen, die dennoch in den zeiträumli-
chen Grenzen des Psyche-Soma bleibt, dessen Potenzial aber bis zum Tod 
zugleich schier unendlich, unfassbar im doppelten Sinn ist. 

Der so genannte Kontext ist dabei im Grunde kein Kontext, sondern 
Milieu, Material und Bedingung, also das, woraus Gedanken emergieren. 
So kann das, was wir gemeinhin als leiblichen Kontext eines Gedanken-
gangs wahrnehmen, plötzlich, etwa durch einen akuten Schmerz oder eine 
Bedrohung, so zentral werden, dass es maßgeblicher Anstoß wie auch ein-
ziges Objekt der Denktätigkeit wird. Hier setzt die mise en abîme ein. Der 
Denkresonanzraum gerät dann in Aufruhr, das heißt in einen Zustand der 
Aufgelöstheit, den die alten Griechen alytos nannten und dessen Auflösung 
die An-alyse ist, also die Lösung eines Zustands der – jegliche gedankliche 
Flexibilität unterbindenden – Aufgelöstheit, die, in einer Art Oxymoron, 
zugleich Verstrickung ist. Dieser Zustand des alytos geht nämlich mit dem 
der reinen Gegensätzlichkeit, stasis, einher, der keine frei flottierende Auf-
merksamkeit, Assoziation oder sonst eine flexible Gedankentätigkeit mehr 
zulässt. Manche philosophischen Gedankenexperimente mimen diese anan-
kastische Situation, aus der in erster Linie logisch ‚saubere‘, also vom 
‚Schmutz‘ der Affekte und unscharfen Grenzen zwischen den Vorstellun-

                                                   

7 Im Anschluss daran mögen Freuds Wunderblock (Freud 1948) und Derridas 

Kommentar in La scène de l’écriture (Derrida 1972) dazu eine – sehr auf die 

Schrift fixierte – begriffliche Vorstellungshilfe bieten. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-006 - am 14.02.2026, 09:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENKAKTE IM LEIBBEZUG | 151 

 

gen gereinigte Zwangsgedanken emergieren. Sie mimen sie nicht nur durch 
ihre perverse, weil für die einfallsreiche Einbildungskraft oftmals Tod brin-
gende, mise en scéne ethischer Dilemmata oder realer kriegerischer Ausei-
nandersetzung um das iota im Streit über die Dreifaltigkeit. Sie mimen sie 
auch durch ihre eingeengt-zwanghafte mise en sens, die alles ausschließen 
muss, was nicht einer bestimmten Logik des Wachbewusstseins oder des 
ausgeschlossenen Dritten gehorcht. Sie kommen damit, analog zum Ratio-
nalisierungsschub, durch die vermeintliche Lückenlosigkeit scholastischer 
Gottesbeweise, also der Beweise des empirisch und eigentlich auch begriff-
lich Absurden, ja Wahnhaften, durchaus auf neue, gleichsam reine Formen 
des Denkens. Dass sie dabei einer ebenso theoretischen wie praktischen 
Anankastik folgen, bleibt ihnen aber meist ebenso verborgen wie die spal-
tend-aggressive affektive Charge, die sie nicht nur begleitet, sondern gera-
dezu hervorbringt, und zwar nicht erst seit Kant.  

Zwangsgedanken, „Dogma und Zwangsidee“, um es mit Reik (1927) zu 
sagen, sind eine pathologische oder dysfunktionale ‚Blockade‘ des Denkre-
sonanzraums bzw. der ‚Stellen‘, an denen die Gedanken aus ihm emergie-
ren und sich durch gerichtete Aufmerksamkeit ausdifferenzieren, ohne die 
Vielfalt der Verknüpfungsmöglichkeiten zu kappen, wie es im Dogma des 
logisch zwingenden Settings oder im spaltend-blockierenden Zwangsge-
danken zumeist der Fall ist, ja sein muss. Es muss sein, weil das ständige 
Eindringen von Einfällen in den Vorstellung-Affekt-Gedankenfluss die 
saubere Ordnung und die Illusion der Klarheit stört.  

Was nicht gekappt werden sollte, wenn ein Gedankengang sich frei, zu-
gleich konzentriert und kohärent entwickeln soll, ist die Zirkulation und das 
Oszillieren zwischen Abschweifen und Konzentration, aber ebenso zwi-
schen den Phasen des Denkvollzugs. Die bereits oben erwähnten Phasen, 
mise en acte, mise en scène, mise en abîme, mise en sens, sind in einer mehr 
auf Wittgensteins Sprachgebrauchstheorie angelegten Perspektive angesie-
delt, die sich durchaus mit Merleau-Pontys Auffassung vom Zusammen-
hang zwischen Denken und Sprechen verbinden lässt (Herzog 2013). Es 
geht dabei nicht um den je konkreten Sprachgebrauch als vielmehr um die 
Struktur der Gedanken und ihrer Anordnung, in der die Denkweise bereits 
eine Benennung der Methode (Zugangsweise) ist, Gedanken so und nicht 
anders aufeinander folgen zu lassen; eine Praxis des Denkens, die immer 
schon eine Frage des Stils gewesen sein wird (wie allen voran Platon mit 
seiner dialogisch-performativen Prosa zeigte).  

https://doi.org/10.14361/9783839431566-006 - am 14.02.2026, 09:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 | ALICE PECHRIGGL 

 

Die serielle mise en acte et en scène, en sens et en abîme ist nicht nur 
für die Hervorbringung eines Gedankengangs zentral, sondern auch für die 
Analyse des Denkvollzugs als (Probe)Handlungsvollzug (etwa im Nach-
vollzug von imaginatio als mise en scène, im Denkauftakt als mise en acte, 
im Verlieren eines Gedankenganges in der Verwirrung oder Aufgelöstheit, 
in dem spaltenden Nicht-Wahrhaben-Wollen als mise en abîme und in dem 
Wiedereinsetzen kohärenten Denkens als mise en sens). Rationalisieren, 
Dogmatisieren oder Philosophieren können dann als je spezifische Kombi-
nation dieser mise en sens mit den drei anderen erhellt werden und damit 
verbunden in ihrer unterschiedlichen Affekt-Wunsch-Vorstellung-Gedan-
ken-Legierung (als Oszillieren zwischen loserer und dichterer Verbindung).  

 
 

GESELLSCHAFTLICH-GESCHICHTLICHES  
 
Der subjektive Denkresonanzraum der Denkenden ist, als ebenso Affekte 
wie Vorstellungen ‚containender‘ (aus/haltender), Behälter in uns. Er ist 
leiblich, aber auch den jeweiligen Leib nach außen hin transzendierende 
kulturelle Raumzeit. In diesem Sinn ist das Denken immer schon eingebet-
tet in den gesellschaftlich-geschichtlichen Denk-, Vorstellungs- und 
Wunsch-Affektzusammenhang, das gesellschaftliche Imaginäre, die Spra-
che etc. Etwas hypostasiert gesprochen ist dieser weitere Denkresonanz-
raum eine kollektive Matrix aller singulären Denkresonanzräume, in dem 
Gedanken überhaupt denkbar werden, sich anbahnen, in dem sie sich – 
‚schnell wie der Wind‘ – tummeln oder seit langem tot und begraben ruhen. 
Das systematisierte und damit auch selbst systematisierende Archiv mit 
seinen Mitarbeiter_innen, seinen vielfältigen Speichern, darin Dokumenten, 
Bildern, Texten, Audio-, Video- und anderen ‚Aufzeichnungen‘ ist einer 
seiner vorzüglichen Orte der Be- und Verwahrung, aber keineswegs sein 
einziger. Es sind vielmehr die alltäglichen Praktiken (Certeau 1980), in de-
nen sich Gedanken verkörpern, aufhalten und erhalten, in dem sie als ge-
dachte vergehen oder weiterentwickelt werden. Sie sind es, viel mehr als 
die Archive und ihre Verwalter_innen, welche den lebendigen gesellschaft-
lich-geschichtlichen Denkresonanzraum ausmachen, aus dem heraus wir al-
le unsere Vorstellungen, Bilder und Gedanken mit den damit untrennbar 
verbundenen Affekten und Wünschen schöpfen. Dieser kollektiv gefasste 
Denkresonanzraum ist nicht nur der allgemeine nous, der seit Aristoteles 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-006 - am 14.02.2026, 09:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENKAKTE IM LEIBBEZUG | 153 

 

als universeller Begriff alles Wissen und Denken der Welt, Vergangenes, 
Gegenwärtiges und Zukünftiges enthält, auch nicht der Hegelsche Welt-
geist oder der zeitgenössisch kursierende general intellect, die alle in An-
lehnung an diesen nous entwickelt wurden. Der Begriff skizziert vielmehr 
immer schon die gesellschaftlich-geschichtlich spürbare ‚Stimmung‘, die 
Getaktetheit und die Poesie des gesellschaftlichen Imaginären mit, aus de-
nen heraus das Denken im Vollzug als mise en acte agiert (imaginativ 
durch die mise en scène, chaotisch bzw. chaotisierend durch die mise en 
abîme, logisch durch die mise en sens). Es ist ein imaginär-begrifflicher 
Container, in dem unweigerlich alle Gedanken entstehen und Platz finden 
bzw. vergessen oder verworfen werden, aber auch als solche zumindest an-
gedacht gewesen sein werden.  

Ob all diese Gedanken und Vorstellungen, auch wenn sie nie geteilt, 
niedergeschrieben und rezipiert wurden, ‚tatsächlich‘ existieren, und wann 
bzw. wo diese Existenz beginnt und wieder aufhört: Dies sind durchaus me-
taphysische Fragen, die ich hier nicht zu beantworten beanspruchen möch-
te. Interessant und damit bedenkenswert finde ich sie dennoch. 

 
 

LITERATUR 
 
Arendt, H. (1981): Vita activa. München, Zürich: Piper. 
Bion, W. (1959): Attack on Linkings, in: International Journal of Psycho-

analysis. 40, 308–315. 
Bion, W. (1990): Lernen durch Erfahrung. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
Castoriadis, C. (1975): Gesellschaft als imaginäre Institution. Frankfurt am 

Main: Suhrkamp. 
Certeau, M. de. (1988): Kunst des Handelns. Berlin: Merve.  
Davidson, D. (2004): Paradoxes of Irrationality, in: Davidson, D., Problems 

of Rationality. Oxford: Oxford University Press, 169–187. 
Derrida, J. (1972): Die Schrift und die Differenz. Frankfurt am Main: 

Suhrkamp. 
Didier, B., Jacques, N. (Hg.) (1995): Collection „Manuscrits Modernes“. 

Manuscrits surréalistes. Aragon, Breton, Éluard, Leiris. Soupault: Pres-
ses Universitaires de Vincennes. 

Foulkes, S.H. (1992): Gruppenanalytische Psychotherapie. München: Pfei-
ffer. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-006 - am 14.02.2026, 09:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 | ALICE PECHRIGGL 

 

Freud, S. (1945): Formulierungen über die zwei Prinzipien des psychischen 
Geschehens (1911). Gesammelte Werke. Band VIII. Frankfurt am 
Main: Fischer. 

Freud, S. (1948): Notiz über den „Wunderblock“ (1925). Gesammelte Wer-
ke. Band XIV. Frankfurt am Main: Fischer. 

Goldschmidt, V. (1985): Le paradigme dans la dialectique platonicienne. 
Paris: Vrin. 

Haubenstock-Ramati, R. (1971): Konstellationen XVIII. http://www.gtk.at/ 
kunstwerke/roman-haubenstock-ramati/konstellationen-xvii/8853
(10.10.2015) 

Herzog, Ch. (2013): Sprechen als Geste, in: Böhler, A., Herzog, Ch., Pech-
riggl, A. (Hg.), Korporale Performanz. Bielefeld: transcript, 57–81. 

Milner, J.-Cl. (1978): LʼAmour de la langue. Paris: Seuil. 
Pechriggl, A. (2013): Versuch einer gedanklichen Visualisierung vielstim-

mig sich gebärdenden Denkens, in: Böhler, A., Herzog, Ch., Pech-
riggl, A. (Hg.), Korporale Performanz. Bielefeld: transcript, 157–180.  

Reik, Th. (1927): Dogma und Zwangsidee. Eine psychoanalytische Studie 
zur Entwicklung der Religion. Leipzig, Wien, Zürich: Internationaler 
Psychoanalytischer Verlag. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-006 - am 14.02.2026, 09:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

