Einleitung

DAS GRORTE UBEL

Die klassische Staatszwecklehre beschiftigte sich mit der Natur und den Formen
menschlichen Zusammenlebens und den daraus resultierenden Machtverhiltnis-
sen. Als ein Ausgangspunkt dieser Lehre (z.B. bei Platon, Aristoteles und
Augustinus) wurde die Notwendigkeit des menschlichen Zusammenlebens ange-
sehen, da der einzelne Mensch an und fiir sich nicht als iiberlebensféhig betrach-
tet wurde. Aus dieser menschlichen Notwendigkeit des Zusammenlebens sollten
sich soziale Beziehungen, Gewalt- und Verteilungsverhiltnisse, Differenzierun-
gen und Abhingigkeiten herausbilden, um sich als eine Architektur (Griindung
und Bau der Polis) sowie Verfassung der Stadt und schlieBlich eines Staates zu
manifestieren. Sokrates formulierte dazu in Platons Buch Politeia: ,,Die Entste-
hung [...] des Staates ist meiner Meinung nach darauf zuriickzufiihren, dass der
einzelne sich nicht selbst genug ist, sondern vieler Helfer bedarf.*!

Aristoteles ging in seiner Schrift Politik noch einen Schritt weiter und be-
trachtete die menschliche Notwendigkeit in Gemeinschaft zu leben nicht nur von
der praktischen Seite. Seiner Auffassung nach, ist das gemeinschaftliche Zu-
sammensein des Menschen auch ,,natiirlich® gegeben. Im ersten Buch der Schrift
Politik heif3t es, dass der Staat zu den von Natur aus bestehenden Dingen gehort,
wie auch der Mensch als ein ,,staatsbezogenes Lebewesen®,? als ein zoon poli-
tikon, ein politisches Tier, verstanden werden muss.

Die klassische Staatszwecklehre ging davon aus, dass die drei Stinde — der
Lehrstand, der Wehrstand und der Nihrstand, wie sie bei Platon? zu finden sind
— in ihrem Zusammenwirken ein Standhalten des menschlichen Zusammen-
lebens innerhalb einer verbindlichen und zu Rechtsformen verpflichtenden Ver-

1 Platon 1988, 369b. Ahnlich wie Apelt iibersetzte Schleiermacher: ,,Es entsteht also,
sprach ich [Sokrates; Anm.d.V.], eine Stadt, wie ich glaube, weil jeder einzelne von
uns sich selbst nicht geniigt, sondern vieler bedarf.“ Platon 1986a, 369b.

Aristoteles 2003, 1253a 1.
Vgl. Platon 1988, 431d-435b.

- amM14,02,2028, 08:42:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447901-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10 | Das Politische der Dekonstruktion

fassung ermoglichen. In dieser Ausbildung sozialer, aber auch architektonischer
Bindungen, Strukturen und Unterschiede wurden Verfahren, Regeln, Methoden,
Gesetze und Formen gesucht und entwickelt, um die Gewalt jeder und jedes Ein-
zelnen und die Macht kollektiver Strukturen einzuhegen, zu ordnen, zu z&hmen,
zu hemmen und in kontrollierte Bahnen zu lenken. In den Untersuchungen der
klassischen Staatszwecklehre finden sich Abhandlungen zu Fragen der Verfas-
sung und der Gesetze, zum Zweck des Gemeinwesens und des Staates, zur Be-
schaffenheit und zur Grée des Staatsterritoriums, zur Lage und zur Architektur
der Stadt, zu den Strukturen des offentlichen und privaten Raumes, zum Ver-
hiltnis des Individuums zur Ehe, Familie und zum Staat, des Weiteren zur Kin-
dererzichung, zur Koérper- und Musikerzichung sowie zum quantitativen wie
qualitativen Verhaltnis zwischen den Biirgern und Biirgerinnen zum einen und
den Fremden zum anderen. Vor allem setzten sich die Untersuchungen mit der
Frage auseinander, welche der verschiedenen Regierungsformen — Monarchie,
Tyrannei, Aristokratie, Oligarchie, Demokratie, Ochlokratie — als die verniinf-
tigste Staatsform in Betracht kommen kann. Als das gréfte Ubel wurde von der
klassischen Staatsphilosophie die Tyrannei angesehen, oder wie Aristoteles
schrieb: ,,[...] kein Freier ertriigt freiwillig eine derartige Herrschaft* wie die Ty-
rannei sie darstellt.

In der neuzeitlichen Staatsphilosophie (z.B. bei Hobbes, Spinoza, Kant und
Hegel) iibernahm hingegen der Naturzustand die Funktion des groBten Ubels,
aus dem die Menschen schon ldngst, und vermutlich schon von Beginn der
Menschheit an, entwachsen waren, der aber dennoch abzuwehren blieb. Der Na-
turzustand galt als jene hypothetische und dennoch notwendige Vorstufe
menschlichen Zusammenlebens, in der der Mensch sich, frei von jeder Form von
Gemeinschaft und normativen Regeln und Gesetzen, im Kriegszustand mit An-
deren in seiner nahen Umgebung befand. Hobbes spricht im Buch Leviathan von
»einem Krieg eines jeden gegen jeden“’ Diese neuzeitliche Konzeption des
Staates war mehr als eine Volte, die gegen Aristoteles ausgefiihrt wurde. Diese
Staatskonzeption stand der aristotelischen Auffassung vom Staat als einem na-
tiirlichen Ding diametral entgegen. Bei Hobbes heif3t es: ,,Die Natur [...] wird
durch die Kunst des Menschen [...] nachgeahmt [...]. [...] durch Kunst wird je-
ner gro3e Leviathan geschaffen, genannt Gemeinwesen oder Staat, auf lateinisch

civitas [...].«¢

4 Aristoteles 2003, 1295a 20.
5 Hobbes 1976, S. 96.
6  Hobbes 1976, S. 5 (Hervorhebungen im Original).

- amM14,02,2028, 08:42:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447901-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung | 11

In den Staatskonzeptionen der neuzeitlichen Philosophie wurde dem nicht-
natiirlichen und kiinstlich geschaffenen Staat angesichts dieser fiir moglich ge-
haltenen Urgewalt des Natur- und Kriegszustandes entweder der Zweck zuge-
sprochen, fiir Frieden, Schutz und Sicherheit zu sorgen, oder die Aufgabe zuer-
kannt, die duBlere Freiheit der Menschen in einer moralischen bzw. sittlichen
Rechts- und Koexistenzordnung innerhalb eines Staatsraumes zu garantieren.
Die Kunst und Technik des Politischen, die Staatskunst, wurde zu einer Avant-
garde, die gegen die Natur des Menschen, gegen den ,,ungezihmten“ Menschen
gefiihrt wurde.

Wihrend die klassische Staatszwecklehre den Menschen als verletzlich und
bediirftig betrachtete, ihn als ein Wesen beschrieb, das sich in notwendiger Wei-
se mit Anderen zusammen in eine geordnete und gefestigte Gemeinschaft bege-
ben musste, so sah die neuzeitliche Staatsphilosophie die Gemeinschaft der sich
zusammengeschlossenen Menschen von den Egoismen ihrer einzelnen Mitglie-
der bedroht. In diesem Sinne war auch der Gegenbegriff zu einer neuzeitlichen
Staatsphilosophie nicht mehr die schlechte, gewalttitige und eigenniitzige Herr-
schaft der Tyrannei, sondern die Anarchie in ihren unterschiedlichsten Facetten,
die als Kriminalitit, Vagabundentum, Pobel,” Widerstand, Biirgerkrieg oder als
Revolutionsgewalt die bestehende Rechtsordnung regressiv, destruktiv oder de-
generierend in einen ihr unterstellten Naturzustand zuriickfiihrt. Hobbes fiihrte
eine gewisse ,,Tyrannophobie*® in seiner Aufzihlung der inneren Krankheiten
an, die den Staat befallen kdnnen und schrieb: ,,Was die Rebellion gegen die
Monarchie im besonderen betrifft, so ist eine ihrer héufigsten Ursachen die
Lektiire der politischen und historischen Schriften der alten Griechen und Rémer
[...]. Die Lektiire dieser Biicher, meine ich, brachte die Menschen dazu, ihre
Konige zu toten, weil die griechischen und romischen Schriftsteller in ihren
Biichern und Abhandlungen iiber Politik dies zu einer rechtméfigen und
lobenswerten Handlung fiir jedermann machten, vorausgesetzt, er nenne ihn vor
der Tat einen Tyrannen.*

Wihrend relevante Autoren der Antike den Tyrannenmorder oftmals als ein
Pendant zum Tyrannen und als einen Befreier des Vaterlandes betrachteten, ent-

7 In dem Buch Hegels Pibel beschiftigte sich Ruda mit dem Problem des Pobels bei
Hegel, das er insbesondere in seinem Buch Grundlinien der Philosophie des Rechts
beschrieb. Der Pobel ist jener unvermeidliche Bevolkerungsanteil im Staat, der ein
,»Recht ohne Recht* fiir sich beansprucht und sich durch seine ,,Emporung® gegen
den Staat von diesem entbindet. Vgl. Ruda 2011, S. 114.

Hobbes 1976, S. 250 (Hervorhebungen im Original).
Hobbes 1976, S. 249.

- amM14,02,2028, 08:42:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447901-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12 | Das Politische der Dekonstruktion

wickelten sich ab der italienischen Friihrenaissance eine differenzierte Systema-
tik und Juridifizierung des Widerstands gegen die Tyrannei. In Folge konfessio-
neller Biirgerkriege gerieten die Fragen zum Tyrannenmord und zum Wider-
standsrecht unweigerlich in den Sog polemischer Debatten. So fiihrte Hobbes
diese Entwicklungen darauf zuriick, ,,dass im Gefolge des Humanismus zu viele
Texte der antiken Politikliteratur gelesen*!” wurden. Bodin stellte schon zuvor
,die Liebe zum Vaterland iiber die zum Vater*.!! Und Tocqueville warnte spiter
sodann nicht nur vor einer Tyrannei des Einzelnen, sondern auch vor einer ,,un-
geziigelte[n] Machtausiibung durch die Mehrheit*.!2

Den Akt des Konigs- oder Tyrannenmords, den Hobbes noch in einer Meta-
phorik der Krankheit beschrieb, bettete Kant spéter innerhalb der Metaphysik der
Sitten in eine Diskussion des Rechts ein: ,,Wider das gesetzgebende Oberhaupt
des Staats gibt es also keinen rechtmifBigen Widerstand des Volks; denn nur
durch Unterwerfung unter seinen allgemein-gesetzgebenden Willen ist ein recht-
licher Zustand moglich; also kein Recht des Aufstandes (seditio), noch weniger
des Aufruhrs (rebellio), am allerwenigsten gegen ihn, als einzelne Person (Mo-
narch), unter dem Vorwande des Mif3brauchs seiner Gewalt (tyrannis), Vergrei-
fung an seiner Person, ja an seinem Leben (monarchomachismus sub specie ty-
rannicidii).«!3

Bereits 200 Jahre vor Kant machte Bodin geltend, dass ,,es unter keinen Um-
stainden weder dem einzelnen Untertan noch der Gesamtheit der Untertanen er-
laubt [ist], irgend etwas auf irgendeine Weise gegen Ansehen oder Leben des
Konigs zu unternehmen, selbst wenn er Grausamkeiten aller Art begangen hat.
Denn der Untertan kann gegeniiber seinem Fiirsten nicht den Rechtsweg ein-
schlagen, weil Macht und Befehlsgewalt vom Fiirsten ausgehen. Der Fiirst kann
nicht nur die Vollmacht der Magistrate widerrufen. Schon seine blole Anwesen-
heit beendet jegliche anderen iibertragene Jurisdiktionsgewalt. [...] Darum sage
ich, daB der Untertan niemals etwas gegen seinen souveridnen Fiirsten unterneh-

men darf, so bose und grausam er als Tyrann auch sein mag.“!*

10 Miinkler, StraBenberger 2016, S. 272. Miinkler und StraBenberger wiesen in ihrer
kurzen Betrachtung iiber den Tyrannenmord und das Widerstandsrecht auf eine po-
lemische und argumentationsreiche Diskussion hin. Vgl. Miinkler, Stralenberger
2016, S. 268ft.

11 Miinkler, Stralenberger 2016, S. 272.

12 Miinkler, Stralenberger 2016, S. 272.

13 Kant 1993a, S. 439.

14 Bodin 2011, S. 58.

- amM14,02,2028, 08:42:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447901-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung | 13

Die nachklassische Staatsphilosophie war aus Prinzip widerstandsfeindlich,
da sie jedes Aufbegehren gegen die politische, juristische und 6konomische
Herrschaft als eine Zerstdrung der mithsam geschaffenen, allgemeinen Ordnung
von Recht und Sicherheit ansah. Jede Revolution, jeder Aufstand, jede Rebellion
gegen die herrschende Rechtsnorm und gegen die faktisch existierende Regie-
rung wurde als eine Revolte, als ein Gewaltakt gegen die Prinzipien der allge-
meinen Gesetzgebung und der notwendigen politischen Souverdnitit betrachtet.
Aufstinde und Revolutionen galten faktisch wie juristisch als illegal, da es we-
der Gesetze zur Aufhebung der Gesetzgebung gab, noch ein Recht (quasi als ein
Naturrecht), das das Recht als solches authob.!> Der Gegensatz von guter und
schlechter Herrschaft der klassischen Staatsphilosophie wurde in neuzeitlichen
staatsphilosophischen Abhandlungen der Opposition von Rechtsordnung und

Anarchie bzw. rechtlosem Naturzustand untergeordnet.'®

Die Tyrannei hingegen
wurde — im Gegensatz zur Anarchie — als das kleinere Ubel angesehen. Ein
Riickfall in die Anarchie eines hypothetisch angenommenen, rechtlosen und so-
mit gewaltsamen Naturzustands wurde fiir moglich befunden. Dadurch konnte
die Interpretation der Tyrannei als eine Form des politischen Ubels vernachlis-

sigt und relativiert werden.

»THE POLITICAL PHILOSOPHY IS DEAD“/NOT DEAD

Ab der Mitte des 19. bis Anfang des 20. Jahrhunderts wurde der Staat zusehends
als ein Instrument politischer Ideen und Bewegungen betrachtet. Zuweilen wur-
de der Staat auch als vollig tiberfliissig und unheilvoll oder als ein nur voriiber-
gehendes Phéanomen angesehen. Hierzu gehdrten marxistische und faschistische
Bewegungen, um nur zwei widerstrebende Extreme innerhalb einer Vielzahl an-
derer Bewegungen zu benennen, die ein Ende des Staates in Betracht zogen. In
einer frithen Auseinandersetzung mit Hegels Rechtsphilosophie diagnostizierte
Marx, ,,daB in der wahren Demokratie der politische Staat untergehe.’ Der

15 Zu dieser Problematik und in Bezug auf die Rezeption der Franzosischen Revolution
innerhalb der deutschen Philosophie, besonders bei Kant und Hegel vgl. Comay
2011, insbesondere S. 351f.

16 Vgl Kersting 1997, S. 483. Zum Widerstandsrecht bei Kant vgl. Hoffe 2001, S. 24f.

17  Ausfuhrlicher lautet das Zitat: ,]In der Demokratie ist der Staat als Besondres nur
Besondres, als Allgemeines das wirkliche Allgemeine, d.h. keine Bestimmtheit im
Unterschied zu dem andern Inhalt. Die neueren Franzosen haben dies so aufgefaft,

daB in der wahren Demokratie der politische Staat untergehe. Dies ist insofern rich-

- amM14,02,2028, 08:42:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447901-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14 | Das Politische der Dekonstruktion

Staatsrechtler Schmitt wies 1933 auf die Bedeutung der Bewegung innerhalb der
politischen Ordnung des Nationalsozialismus hin. Die Bewegung der Partei bzw.
die nationalsozialistische Volksbewegung sollte zusammen mit dem Staat einen
Herrschaftsdualismus bilden.!® Zu diesen sich gewaltvoll durchsetzenden Ten-
denzen, die die politische Bedeutung des Staates relativierten oder sogar in Ab-
rede stellten, kam hinzu, dass durch eine Dominanz szientistischer und 6konomi-
scher Vorstellungen sowie durch die Entwicklung einer metaphysikfeindlichen
Einstellung des Positivismus, die Moralphilosophie und die normative Politische
Philosophie in Bedringnis gerieten. Ab den 50er Jahren des 20. Jahrhunderts
konstatierte die Politische Philosophie retrospektiv ihr Ende, bestenfalls attestier-
te sie sich selbst eine tiefsitzende Krise, die bereits Mitte des 19. Jahrhunderts ih-
ren Anfang nahm." Hiufig zitiert, beriihmt und beriichtigt, ist Lasletts Formel
aus dem Jahr 1956: ,,[FJor the moment, anyway, political philosophy is dead [...]
the winter has set in for the political philosopher.°

Die AuBerung Dahls aus dem Jahr 1958 geht in die gleiche Richtung: ,,In the
English-speaking world, where so many of the interesting political problems ha-
ve been solved (at least superficially), political theory is dead. In the Communist
countries it is imprisoned. Elsewhere it is moribund. In the West, this is the age
of textual criticism and historical analysis, when the student of political theory
makes his way by rediscovering some deservedly obscure text or reinterpreting a
familiar one. Political theory (like literary criticism) is reduced to living off capi-
tal — other people’s capital at that.“?! Und Strauss schloss sich dem Befund in
gewisser Weise an und sprach 1959 davon, dass die Politische Philosophie nicht
mehr existiert. Strauss schrieb: ,,We hardly exaggerate when we say that today
political philosophy does not exist anymore, except as matter for burial, i.e. for

historical research, or else as a theme of weak and unconvincing protestations.*??

tig, als er qua politischer Staat, als Verfassung, nicht mehr fiir das Ganze gilt. [...] In
der Demokratie hat der abstrakte Staat aufgehort, das herrschende Moment zu sein.*
Marx 1978, S. 232 (Hervorhebungen im Original).

18  Vgl. Schmitt 1933. In der Schrift Staat, Bewegung, Volk versuchte Schmitt nicht nur
die Politik des Nationalsozialismus zu legitimieren, sondern beschrieb die rechtset-
zende Politik und den politischen Dezisionismus als einen dynamischen Prozess der
Bewegung. Vgl. auch Dreier 2001, S. 40£f.

19 Vgl Kersting 1997, S. 11ff.

20 Laslett 1956, S. VII.

21  Dahl 1958, S. 89.

22 Strauss 1959, S. 17.

- amM14,02,2028, 08:42:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447901-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung | 15

Zumindest mit dem Erscheinen der Theorie der Gerechtigkeit von Rawls im
Jahr 1971 verstummte die Rede vom Niedergang der politischen Theorie und
Philosophie.”® Mittlerweile, vierzig Jahre nach Rawls’ ,,Wiederbelebung* der-
selben, scheint die gegenwirtige Politische Philosophie nicht nur aus ihrer Krise
herausgefunden zu haben, sondern hat zudem neue Wege beschritten und plura-
listische, multi-/transkulturelle, genderorientierte, konsenspolitische, agonisti-
sche, post-politische, liberalistische, kommunitaristische, strukturalistische, sys-
temtheoretische, diskursethische, netzwerktheoretische, postkoloniale und glo-
balpolitische Konzeptionen bzw. Analysen des Politischen hervorgebracht. Hier-
zu gehoren neben den Schriften von Rawls unter anderem die Untersuchungen
von Agamben, Badiou, Beck, Bourdieu, Buchanan, Butler, Derrida, Dworkin,
Foucault, Frazer, Habermas, Hoffe, Kersting, Laclau, Lefort, Luhmann, Mouffe,
Nancy, Nozick, Ranciere, Rorty, Spivak, Taylor, Walzer und Young. Jedoch ist
bei der Betrachtung der neueren Entwicklungen zu konstatieren, dass es der Poli-
tischen Philosophie bzw. der Philosophie des Politischen nicht mehr um Staats-
entwiirfe oder um Entwiirfe der politischen Souverinitit geht. Es geht nicht
mehr um staatspolitische Grundlegungen, Begriindungen oder Erlduterungen.
Sofern von Nancy abgesehen wird, sind die Entwicklungen in der politischen
Theorie weit davon entfernt, nach dem ontologischen Status des Politischen bzw.
nach dem des menschlichen Zusammenlebens zu fragen. Hingegen geht es in
den Untersuchungen um Macht- und Legitimitatsstrukturen, Geschlechterver-
héltnisse, Menschenrechtsfragen, Identitdtsprozesse, Politiken der Performanz
oder Globalisierungsstrategien und -entwicklungen. In der Hinsicht kann man
der Auffassung zustimmen, dass der Politischen Philosophie trotz aller Wieder-
belebung der Gegenstand abhandengekommen ist: Die politische Verfassung wie
die Begriindung der politischen Verfassung ist fiir eine Politische Philosophie
kein Thema mehr. Oder anders gesagt: Die Frage nach der Begriindung einer po-
litischen Verfassung wird nicht mehr formuliert. D.h. die Frage nach dem
Seinsmodus von Politik, ob natiirlich oder kiinstlich, wird nicht mehr gestellt. Es
gibt keine Frage nach dem Sein des Politischen mehr. Zumindest ldsst sich be-
obachten, dass die verschiedenen politischen Theorien keinen gemeinsamen Ge-
genstand und unterschiedliche Intentionen haben sowie mit stark voneinander
abweichenden Methoden arbeiten.?

23 Zur Instrumentalisierung der Todesmetapher und zum Zustand der politischen Theo-
rie nach 1945 vgl. Schaal 2002, S. 503ff.
24 Vgl. Brodocz, Schaal 2002, S. 9f.

- amM14,02,2028, 08:42:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447901-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16 | Das Politische der Dekonstruktion

LIBERALISMUS 5 KOMMUNITARISMUS

Mit seinem Buch Metaphysik der Sitten legte Kant im Jahr 1797 eine Rechtsphi-
losophie vor, die fiir die weitere Entwicklung der Politischen Philosophie ab den
70er Jahren des 20. Jahrhunderts bestimmend wurde. Zu den Motiven und Ideen,
die Kant vorgab, gehorten das Volkerrecht, der Friedensbegriff, das Weltbiirger-
tum, die Autonomie des Menschen, die Menschenrechte und die Prioritdt des
Rechts. Der Liberalismus von Rawls,”® Nozick,?® Buchanan?’ und Dworkin®®
kniipfte mit einer Rekonstruktion normativer Voraussetzungen und kategorialer
Grundlagen an die Rechtsmetaphysik Kants an und setzte sich mit positivisti-
schen und utilitaristischen Einfliissen in der Politischen Philosophie auseinander.
Ausgehend von Kant, formulierte der Liberalismus seine Auseinandersetzung
mit dem Wohlfahrtsutilitarismus und kritisierte einen an Aristoteles oder an He-
gel ankniipfenden Kommunitarismus, der die Prioritdt des Rechts aufzubrechen
versuchte und die politische Anschauung, die Konzeption der Polis und das poli-
tische Handeln wieder auf Fundamente des Guten und auf eine Tradition von
Tugenden zu griinden hoffte. Der Rechtsuniversalismus, der an Kants individuel-
ler Autonomie ankniipfte, sah sich hingegen nicht durch kultur-, traditions- und
gemeinschaftsgebundene Grenzen beschrinkt.

Der Kommunitarismus (z.B. bei Maclntyre,” Walzer,*® Taylor’') verwarf
den Kontraktualismus des philosophischen Liberalismus und dessen Lehre vom
Gesellschaftsvertrag. Er ging stattdessen von einer hermeneutischen Aneignung
des Anerkannten und von den in einer Gemeinschaft herausgebildeten kulturel-
len und sittlichen Lebensformen aus. Universelle Werte und Wertorientierungen
wurden kritisiert. Im Gegenzug wurden Strukturen der Erziehung und der
Freundschaft herausgearbeitet. Die individuelle Autonomie als Grundlage einer
gesellschaftlichen, politischen und rechtlichen Verfassung mittels freiwilliger
Assoziation wurde vom Kommunitarismus als Selbstbestimmungswahn eines
leeren Selbst abgelehnt. Im Gegensatz dazu betrachteten der Kommunitarismus
die partikuldre gesellschaftliche Zugehorigkeit als Ausgangspunkt, um zum ei-
nen eine Sozialpolitik des kollektiven Guten bzw. des gesellschaftlichen Guts zu

25 Rawls 1979.

26  Nozick 1976.
27  Buchanan 1984.
28  Dworkin 1984.
29  Maclntyre 1987.
30 Walzer 1992.

31 Taylor 1996.

- amM14,02,2028, 08:42:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447901-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung | 17

starken und zum anderen den Menschen als ein Wesen in seiner Sozialitéit zu be-
greifen. Wihrend der an Kant orientierte Liberalismus seinen Ausgangspunkt in
der urspriinglichen und jedem Menschen als Recht zustehenden Freiheit verorte-
te, ging der Kommunitarismus von einem anfanglichen und ethischen Gemein-
wesen aus, in dem sich der Mensch immer schon befand. Der individuellen Au-
tonomie des Liberalismus setzte der Kommunitarismus ein Konzept des ethisch
parteiischen Selbst in Form einer sozialen Einbettung und gesellschaftlichen
Konstitution des Menschen entgegen: ein Selbst, das unabhingig von seiner
Gemeinschaftsidentitit (Gruppe, Kultur, Gesellschaft, Sozialitit, Staat, Tradi-
tion, Geschlechtszugehorigkeit, sexueller Orientierung usw.), einer identitétsbil-
denden Zugehdrigkeit, unversténdlich bleibt.

Der autonomen Freiheit des Menschen, aus deren Prinzip sich eine liberale
Ethik und deren Recht und Politik bildete, stellte der Kommunitarismus eine on-
tologische Prioritdt der Gemeinschaft gegeniiber. Mit dieser Gegeniiberstellung
zielte er auf eine Kritik der liberalen und universellen Personen- und Freiheits-
vorstellungen ab. Damit stellte er die allgemeinen Grund- und Freiheitsrechte,
die politischen und gesellschaftlichen Legitimititsprozeduren, die Begriindungen
institutionalisierter Politik und Gesellschaft in Abrede, die auf Prinzipien der Ge-
rechtigkeit und einer Verpflichtung des Staates zu weltanschaulicher und religio-
ser Unparteilichkeit aufbauen und die den Staat fiir neutral gegeniiber individuel-
len Vorstellungen halten.

DAS HOBBESSCHE PLURIVERSUM ODER
DIE GLOBALITAT

In Anschluss an Hobbes formulierte Schmitt Anfang der 1930er Jahre in dem
Buch Der Begriff des Politischen die These, dass die ,,politische Welt ein Pluri-
versum und kein Universum**? ist. Solange es einen Staat gibt, solange wird es
mehrere Staaten geben, denn in der politischen Welt herrscht, so Schmitt, ein
Pluralismus. Die Idee eines Weltstaats war fiir ihn ein ganz und gar absurdes
Konstrukt. Den Weltstaat als eine machbare Utopie anzustreben, hielt er fiir eine
,unehrliche Fiktion*.>* Der Weltstaat stand dem, was Schmitt unter dem Politi-
schen verstand, diametral entgegen. Nach Schmitt kann es etwas Politisches,
kann es Politik, kann es einen Staat — und sei es ein Weltstaat — nur geben, wenn
es ein Gegentiber, ein Anderes, etwas Separates gibt.

32 Schmitt 1987a, S. 54.
33 Schmitt 1987a, S. 54.

- amM14,02,2028, 08:42:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447901-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18 | Das Politische der Dekonstruktion

Die Welt des Politischen muss in sich geteilt sein, muss in mehrere Staaten
zerfallen sein, damit es {iberhaupt so etwas wie das Politische geben kann. Erst
durch das Andere, das voneinander Getrennte, erst durch die Teilung der Welt,
erhilt die jeweilige politische Einheit ihre Form und ihre Identitdt. So gibt es
stets mehr als einen Staat, mehr als ein Volk, mehr als eine Nation. Es gibt Staa-
ten, die getrennt durch ihre Grenzen Seite an Seite liegen, und Staaten, die durch
die See voneinander entfernt liegen. Schmitt ging in Auseinandersetzung mit
dem Politischen stets vom Vorhandensein des Anderen aus, was fiir ihn auf eine
mogliche Existenz des Feindes hinauslief. Politik braucht, so Schmitt, diese Dif-
ferenz, diesen Konflikt, diese Spannung: Politik wird durch die Spannung der
Differenz bestimmt. Politik ist das Ziehen von Grenzlinien. Eine politische Ein-
heit braucht nach Schmitt diese potenzielle Feindschaft, die aber immer auch ei-
ne reale Potenzialitidt des Feindes bedeutet, die der politischen Einheit eine Ge-
stalt gibt. Ohne eine Feindschaft wire die Welt keine politische Welt. Nur weil
es diese reale Moglichkeit des Feindes gibt, gibt es mit der Unterscheidung zwi-
schen Freund und Feind die Ausdifferenzierung von verschiedenen politischen
und damit auch territorialen Einheiten. Die politische Welt braucht in diesem
Sinne den Konflikt und die Gegnerschaft. Nur die Feindschaft bedingt den Zu-
sammenschluss zu einer politischen Gemeinsamkeit, nur sie erzeugt diese Zu-
sammengehorigkeit, sowie die daraus resultierenden Formierungen, Differenzie-
rungen und Normierungen. Im Zusammenhang mit dem politisch notwendigen
Feind zitierte Schmitt wiederholt einen Vers von Déaubler, der da lautet: , Der
Feind ist unsre eigne Frage als Gestalt.*>*

Fiir Schmitt war es unmdglich sich vorzustellen, dass sich eine politische
Einheit iiber die ganze Erde ausdehnt, um sich als ein Weltstaat zu realisieren.
Der Grund dafiir war eine politische Annahme, die sich bei ihm aus dem Begriff
des Menschseins, also aus dem Anthropologischen ergab: ,,Menschheit ist kein
politischer Begriff, ihm entspricht auch keine politische Einheit oder Gemein-
schaft und kein Status.“*® In gewisser Weise muss das, was die Menschheit ist
bzw. sein konnte oder sein sollte, negiert sein, es muss zersplittert, zerteilt und
zerschlagen sein, damit es zum Poltischen, zu politischen Gestaltungen und Aus-
formungen kommen kann. Das heif3t, solange es Menschen gibt, muss sich die
Menschheit in unterschiedliche Gemeinschaften, sei es in ,,verschiedene Volker,

36

Religionen, Klassen und andere Menschengruppen der Erde“° aufteilen. Fiir

Schmitt bedeutete das, dass es den Menschen nur in politischen Strukturen und

34 Schmitt 1987b, S. 90.
35  Schmitt 1987a, S. 55 (Hervorhebungen im Original).
36 Schmitt 1987a, S. 54.

- amM14,02,2028, 08:42:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447901-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung | 19

Verfassungen, nur als ein Gemeinschaftswesen gibt, wenn das Gemeinsame des
Menschen keine verbindliche Form, etwa die einer Weltgemeinschaft, annimmt.

Zwar rdumte Schmitt ein, dass ein imperialer Zustand denkbar wire, der alle
Menschengruppen der Erde in sich eint und zugleich einen Biirgerkrieg zwi-
schen den Gruppen verhindert, dennoch liee sich diese Einheit der Menschheit,
so Schmitt, nicht als eine politische Einheit auffassen. Mit dem Eintritt in eine
feindlose Gesellschaft wiirde der Gesellschaft nicht nur der Feind, sondern auch
der Freund abhandenkommen. In diesem Zustand jenseits von Freund und Feind
,,Zibt es nur noch politikreine Weltanschauung, Kultur, Zivilisation, Wirtschaft,
Moral, Recht, Kunst, Unterhaltung usw., aber weder Politik noch Staat‘.>’

An der Idee vom Pluriversum — die besagt, dass das Politische an eine staat-
liche Einheit inmitten anderer Staaten gebunden ist — hielt die Politische Philo-
sophie nicht nur bis zum Erscheinen der staatsrechtlichen Schriften Schmitts
fest, mittels derer er jede Liicke innerhalb und auflerhalb des institutionalisierten
und normierten Staates zu identifizieren versuchte, um dort die Politik der Dezi-
sion ausfindig zu machen. Vielmehr kam Kersting noch 1997, also fast siebzig
Jahre spiter, zu dem Befund, dass sich in dieser Hinsicht in der Welt der Politi-
schen Philosophie nichts bewegt hat und schrieb: ,,Die politische Welt zwischen
den Staaten ist ein Stiefkind der zeitgendssischen politischen Philosophie. Die
ethischen Probleme der internationalen Beziehungen finden nicht die gebiihren-
de Aufmerksambkeit der Philosophen. Die Politische Philosophie ist an das Para-
digma des Nationalstaates gefesselt [...]. Sie betrachtet die Welt der Staaten als
ein hobbessches Pluriversum, als einen Ozean, auf dem die einzelnen Staaten
wie Inseln schwimmen, rechtlich-moralisch unverbunden und keinem {iiberge-
ordneten Gesetz unterworfen, und denkt nicht daran, diesen hobbesschen Ozean
trockenzulegen und die prinzipienbegriindete kosmopolitische Rechtsordnung
sichtbar zu machen [...].“*® Und Hoéffe kam zum Schluss: ,,Von Hobbes iiber
Locke und Rousseau bis Hegel, in gewisser Weise auch Marx, und im 20. Jahr-
hundert von Kelsen iiber Hart bis John Rawls, auch Dworkin und Habermas, be-
fassen sich die Haupttexte fast ausschlieflich mit der Rechtsordnung eines Ein-
zelstaates. >’

Trotz Rawls Erneuerung der Politischen Philosophie seit den 1970er Jahren
lag deren Schwerpunkt entweder auf dem Verhéltnis zwischen den einzelnen In-
dividuen und der Gemeinschaft oder auf der Beziehung bzw. dem Konflikt zwi-

37  Schmitt 1987a, S. 54.
38 Kersting 1997, S. 67.
39  Hoffe 2001, S. 29.

- amM14,02,2028, 08:42:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447901-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20 | Das Politische der Dekonstruktion

schen den Freiheitsrechten und dem Sozialstaat.*® Philosophische Untersuchun-
gen zu den politischen Beziehungen und Konflikten zwischen den Staaten, den
transnationalen Institutionen, zu iiberstaatlichen Einrichtungen und nichtstaatli-
chen Organisationen und Netzwerken sind hingegen bis heute nur im beschréank-
ten Ausmal} vorhanden und entwickelten sich erst im Zuge politischer Institutio-
nalisierungen.*! Insbesondere sind Bewegungen, Aufenthalte, Migrationen, Staa-
tenlosigkeiten und Exilierungen im Spalt zwischen den Staaten und innerhalb
der Staaten weitgehend unbeachtet geblieben. Eine der wenigen Ausnahmen ist
in dieser Hinsicht Arendt, die in ihrem schon 1951 erschienenen Buch Elemente
und Urspriinge totaler Herrschaft (The Origins of Totalitarianism) im Kapitel
Der Niedergang des Nationalstaates und das Ende der Menschenrechte auf ,die
neueste Menschengruppe der neueren Geschichte®,*? auf die Staatenlosen zu
sprechen kam. Untersuchungen zu diesem Themenkomplex wurden zumeist ei-
ner politik- bzw. sozial- und kulturwissenschaftlichen Betrachtung iiberlassen.®

40 Vgl Kersting 1997, S. 58ff, Hoffe 2001, S. 132ff.

41 Vgl Kersting, Chwaszcza 1998, Broszies, Hahn 2010.

42 Arendt 2013, S. 578. Nach Arendts Abhandlungen zur ,,Nation der Minderheiten®,
beschrieb sie die Staatenlosen, Heimatlosen, Fliichtlinge und displaced persons. Im
Verlauf des Ersten Weltkriegs vertrieb jeder einzelne Staat Teile seiner eigenen Be-
volkerung iiber die Grenzen des Territoriums, die sich zu den endlosen Fliichtlings-
ziigen der Staatenlosen zusammenfanden. Wéhrend die offizielle Politik im An-
schluss an den Ersten Weltkrieg das Prinzip der nationalen Emanzipation und der
Selbstbestimmung auf die sogenannten permanent anwesenden und nicht auf die zu
assimilierenden Minderheiten innerhalb der Nationalstaaten ausdehnte und Minder-
heitenvertridge als Rechtschutzgarantien vereinbarte, tauchte mit den Staatenlosen
eine Menschengruppe auf, die der Illusion staatlicher Rechtschutzgarantien fiir ab-
weichende Nationalitdten ein Ende bereitete. Arendt schrieb: ,,Wen immer die Er-
eignisse aus der alten Drei-Einigkeit von Volk-Territorium-Staat, auf der die Nation
geruht hatte, herausgeschlagen hatten, blieb heimat- und staatenlos; wer immer ein-
mal die Rechte, die in der Staatsbiirgerschaft garantiert waren, verloren hatte, blieb
rechtlos.” Arendt 2013, S. 560.

43  Hoffe erwéhnte in seinen Ausfithrungen zur Globalisierung die ,,Schicksalsgemein-
schaft”, eine ,,Gemeinschaft von Not und Leid“, zu der er Flichtlings- und Wander-
bewegungen, mit religiosem, politischem, 6konomischem oder dkologischem Hin-
tergrund zéhlte. Hoffe 1999, S. 20.

- amM14,02,2028, 08:42:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447901-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung | 21

ZWE| KRIEGSZUSTANDE

Vorausgesetzt, die vorangegangene Diagnose zum Zustand der Politischen Phi-
losophie trifft zu, so ist nicht nur deren begrenztes und eingeschrénktes Interesse
am Politischen festzuhalten, durch das sie sich auf die Institution bzw. auf den
Komplex ,,Staat* bzw. auf eine bestimmte Community festlegt, sondern auch das
Insistieren auf der Annahme einer urspriinglichen Teilung der Welt, die politi-
sche Formen erzeugt und zugleich Feindschaften mit sich bringt. Dergestalt ist
die Welt der Politischen Philosophie eine Welt, die in disparate Teile zerfallen
ist und neuerlich in solche zerfallen wird; Teile, die jeweils origindre Gemein-
schaften bilden werden. Wéhrend diejenigen, die am Kommunitarismus orien-
tiert sind, in ihrer Betrachtung des Politischen das Individuum in die Gemein-
schaft integrieren und dieser unterordnen, stellt der Liberalismus in seinen Aus-
fithrungen die Individualitit des Einzelnen innerhalb der Gemeinschaft heraus.
Der Einzelne ist jedoch hier wie da innerweltlich und binnenweltlich in intersub-
jektive, kommunale, aber dennoch separate Lebenswelten eingebettet.

Das heilit, beide Ansétze haben, trotz der unterschiedlichen Herangehens-
weisen, die das politische Feld beschreiben, ein Problem mit dem Anderen, mit
dem Dritten, mit denjenigen, die nicht zur eigenen Gemeinschaft oder zu keiner
Gemeinschaft gehoren. So stehen der origindren Gemeinschaft, dem urspriing-
lichen Mitsein mit Anderen, wiederum Andere gegeniiber, die der Gemeinschaft
fremd sind. Das gemeinschaftliche Zusammenleben mit Anderen ist schon von
Grund auf von den fremden Anderen separiert: eine Separation, die nicht nur die
Unterscheidung zwischen Freund und Feind ermdglicht, sondern auch den Ge-
meinschaften eine Gestalt gibt. Mit dieser Unterscheidung entstehen gleichzeitig
auch Grenzen, territoriale Besetzungen, symbolische Ordnungen und Markie-
rungen. In diesem Sinne reicht das Interesse der Politischen Philosophie nur bis
an die Staatsgrenzen oder an die Grenze der eigenen Gemeinschaft oder an die
der Community bzw. an die Grenzen der gesellschaftlichen Gruppe. Die Ver-
nunft der Philosophie, und sei es nur die Vernunft der Politischen Philosophie,
ist staatspolitisch bzw. auf Gruppenidentitdten und communities beschrénkt. No-
zick formulierte diese Position zugespitzt. Der Gemeinschaftssinn, verstanden
als menschliche Notwendigkeit und als Vernunftakt, sich mit anderen Menschen
zusammenzuschliefen, bestimmt sich in Form und Struktur einer ,,Schutzorgani-

sation“.**

44 Vgl. Nozick 1976, S. 61. Unter den Begriff ,,Schutzorganisation” verstand Nozick,

indem er sich auf Locke bezog, eine Vereinigung von Menschen, die ihre Mitglieder

- amM14,02,2028, 08:42:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447901-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22 | Das Politische der Dekonstruktion

Auch wenn Einrichtungen, Organisationen, Institutionen, Vereinbarungen,
Beziehungen, Netzwerke und Hybridititen zwischen den Staaten und jenseits
staatlicher Strukturen bestehen, verharrt die Politische Philosophie in ihrer
Selbstbeschriankung, obwohl politik-, sozial- und literaturwissenschaftliche Un-
tersuchungen (z.B. Beck,* Bhabha,* Sassen*’) die politischen, sozialen und
o6konomischen Entwicklungen eher dahingehend einschitzen, dass sich die
Strukturen einer globalen Ordnung verdichten, die frither oder spéter an die Stel-
le einer Politik der Staaten treten werden. Sofern man diesen Beobachtungen und
Analysen Glauben schenken mochte, werden sich die Staaten in eine Weltgesell-
schaft auflésen, die sich ihre Rechtsformen noch suchen muss. Weitergehende
Einschétzungen laufen jedoch darauf hinaus, dass sich im Zuge einer Globalisie-
rung von Staat und Recht nicht nur die Differenzen zwischen den Staaten, son-
dern auch die Rechtsdifferenzen zwischen der Landordnung und dem Seerecht
auflosen werden. Dariiber hinaus konnten, innerhalb einer solchen globalen
Rechtsordnung, Phanomene und Konstrukte, die zu Zeiten der Landordnung mit
der ,.freien See in Verbindung gebracht wurden, immer und iiberall auftauchen.
In diesem Sinne wiirde eine Weltwerdung des Politischen nicht die Einkapselung
einer Einheit besagen, in der jedes AuBerhalb zur Innenwelt gehort, sondern die
Durchdringung von Recht und Ausnahme und die Vermischung des Politischen
mit dem Unpolitischen.*

Beide Thesen, jene von der Weltwerdung des normativ Politischen wie jene
von der Partikularitdt des Politischen, schlieen sich zwar aus, aber dennoch ge-
horen beide zur Idee des Politischen, zu deren Vernunft und deren politisch-
territorialer Verrdumlichung. Kant gab hierzu zu bedenken, dass die ,,Idee vom
Volkerrecht”, die Vernunftidee, sich zu Volkern zusammenzuschlieBBen, nicht
mit einer ,,positiven Idee von einer Weltrepublik® kompatibel ist: ,,Fiir Staaten,
im Verhiltnisse untereinander, kann es nach der Vernunft keine andere Art ge-
ben, aus dem gesetzlosen Zustande, der lauter Krieg enthilt, herauszukommen,
als dal3 sie, ebenso wie einzelne Menschen, ihre wilde (gesetzlose) Freiheit auf-
geben, sich zu offentlichen Zwangsgesetzen bequemen, und so einen, freilich
immer wachsenden Volkerstaat (civitas gentium), der zuletzt alle Volker der Er-
de befassen wiirde, bilden. Da sie dieses aber nach ihrer Idee vom Vélkerrecht

schiitzt und Entschidigungen fiir Rechtsverletzungen fordert, auch wenn dieser Mi-
nimalstaat noch kein Staat mit einem Gewaltmonopol darstellt.

45  Beck 2007.

46  Bhabha 2000.

47  Sassen 2008.

48  Zu diesen Problemen vgl. auch Heller-Roazen 2010.

- amM14,02,2028, 08:42:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447901-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung | 23

durchaus nicht wollen, mithin, was in thesis richtig ist, in hypothesi verwerfen,
so kann an die Stelle der positiven Idee einer Weltrepublik (wenn nicht alles ver-
loren werden soll) nur das negative Surrogat eines den Krieg abwehrenden Bun-
des, den Strom der rechtscheuenden, feindseligen Neigung aufhalten, doch mit
bestdndiger Gefahr ihres Aufbruchs (Furor impius intus — fremit horridus ore
cruento. Virgil).*“¥

Unter der Bedingung, dass die politische Welt von Beginn an in disparate
Teile zerfallen ist, ldsst sich das Ideal des Staates und dessen Normativitét nicht
ohne Weiteres in eine Weltrechtsordnung bzw. in einen Weltstaat {ibertragen.*
Es ist fraglich, ob eine Globalisierung des Politischen in Form einer Transzen-
dierung (VergroBerung, Verschiebung, Ubertragung) des Staates gelingen kann,
die dann Weltrechtsordnung, Weltrepublik bzw. Weltstaat hiefle, wenn es kein
Gegeniiber, keinen weiteren Staat gdbe. Schmitt legte fiir diesen Fall nahe, dass
in einem solchen Zustand jenseits des Staates, in seiner globalisierten, trans-
oder supranationalen Form, nur der Kriegszustand im Inneren vorherrschen
kann. Fiir den Fall also, dass es zu einem Weltstaat kommt, prognostizierte
Schmitt einen Biirgerkrieg,’! der ausbricht, sobald die Souverinitit des Staates,
die zwischen Freund und Feind unterscheidet, zerbricht.

Nach Hobbes findet die Gesellschaft ihre Form, sobald vereinzelte Indivi-
duen einen Gesellschaftsvertrag miteinander abschlieBen: D.h., die Menschen
finden zu einer politischen Verfassung, sobald der einzelne Mensch, der den an-
deren Menschen ein ,,Wolf*>? ist, sein Wolfsein gemeinsam mit seinesgleichen

49  Kant 1993b, S. 212f (Hervorhebungen im Original).

50 Dieser Aspekt bleibt auch dann relevant, wenn die Frage aufler Acht bleibt, ob es
mit der normativen Realisierung des Staates zu einer Auflosung von Ungleichheiten
und einer Hemmung von Gewalt kommt. Dies sind Axiome, auf deren Grundlage
sich ein Staat legitimiert.

51  Vgl. Schmitt 1987a, S. 54.

52 Hobbes notierte, mit einer Anspielung an ein Vers von Plautus (,,lupus est homo
homini, non homo, quom qualis sit non novit“, aus der Komddie Asinaria, 495,
ILIV, vgl. Plautus 2008) in der Widmung seines Buches De Cive: ,Nun sind aber
beide Sétze wahr: Der Mensch ist ein Gott fiir den Menschen und der Mensch ist ein
Wolf fiir den Menschen; jener, wenn man die Biirger untereinander, dieser, wenn
man die Staaten untereinander vergleicht. Ergo, der Mensch ist ein Gott fiir den
Menschen, wenn man die Biirger untereinander vergleicht.“ Hobbes 1977, S. 59.
Hier ist es notwendig, zwei Anmerkungen anzufiigen: 1. Hobbes betonte in seinem
Buch Leviathan, dass ein Krieg (im Naturzustand wie zu anderen Zeiten) ,,nicht nur

in Schlachten oder Kampthandlungen* besteht, sondern vor allem auch in der Be-

- amM14,02,2028, 08:42:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447901-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24 | Das Politische der Dekonstruktion

per Vertragsschluss aufgibt. Allerdings rdumte Hobbes ein, dass es diesen Na-
turzustand, in dem sich die Menschen wie in einem permanenten Kriegszustand
— alle gegen alle — befanden, vermutlich niemals gab. Dennoch war dieser Ver-
tragsschluss, der in einem hypothetischen Naturzustand getroffen wurde, fiir
Hobbes notwendig, um ihn als einen Akt der Rechtsetzung zu beschreiben. Denn
der Akt des Vertragsschlusses musste fiir Hobbes selbststindig getétigt und in
Freiheit abgeschlossen sein,®® auch wenn dieser Akt aus Angst erfolgte und in
,,Todesfurcht“>* geschah. Hobbes hob hervor, dass die Furcht auch jene ,,Leiden-
schaft [ist], die die Menschen am wenigsten die Gesetze libertreten 146t [...]. Ja,
sie ist — einige edelmiitige Menschen ausgenommen — die einzige Kraft, die die
Menschen zu ihrer Einhaltung bringt, wenn ein Vorteil oder Vergniigen durch
Gesetzesiibertretung in Aussicht steht.>

Bis heute folgt die Politische Philosophie Hobbes, sofern es darum geht, das
Politische, das Zusammenseins und Miteinandersein, als etwas Regionales und
Partikulares zu bestimmen. Er setzt zwei unterschiedliche Figuren des politi-
schen Beginns voraus: 1. die Figur des Freundes (in diesem Sinne: der Néachste
und der Nachbar) als den gleichgesinnten und furchtsamen Vertragspartner, der
trotz des Vertrages ein Konkurrent bleibt, vor dem man achtsam bleibt. Auch als
Vertragspartner bleibt der Andere ein Fremder, ein unter Vertrag genommener
»Wolf*. 2. die Figur des Feindes, des Anderen als gestaltgebender Feind, der
nicht am Vertrag teilhat. Nach Hobbes ist es unabdingbar, dass das Politische
aus einer Separation hervorgeht und in einen Partikularismus der politischen
Welt miindet.

reitschaft zum Kampf. Hobbes 1976, S. 96. Erst mit einem Vertragsabschluss, der
Kampthandlungen verhindern und ausschlieBen soll, gibt es so etwas wie einen
Frieden. Zuvor gibt es keinen Frieden, der so genannt werden kann. Auch wenn es
Hobbes darauf ankam, dass der Mensch mit Vertragsabschluss sein Wolfsein auf-
gibt, so liegt in dieser Bestimmung die Schwierigkeit den Krieg und das Wolfsein
mittels Vertrag und durch die Griindung eines Staates einzuhegen. Auf das Dilemma
hat Schmitt wiederholt hingewiesen. Vgl. Schmitt 1982, S. 51f. 2. In seinem letzten
Seminar La béte et le souverain (Das Tier und der Souverdn) untersuchte Derrida
das politische Bestiarium, in dem der Wolf bzw. der Wolfsmensch eine bedeutende
Figur des Politischen darstellt. Vgl. Derrida 2015. Vor allem sei darauf hingewiesen,
dass sich fiir Hobbes gerade dann das Wolfssein des Menschen zeigt, wenn es um
die Beziehung zwischen den Staaten geht.

53 Vgl. Hobbes 1976, S. 99.

54  Hobbes 1976, S. 98.

55 Hobbes 1976, S. 228.

- amM14,02,2028, 08:42:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447901-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung | 25

Auch wenn nun dieser hobbessche Vertrag in Freiheit und Selbststédndigkeit
getroffen wird, so wies Schmitt darauf hin, den Feind als ein notwendiges, aber
dennoch gestaltgebendes Element zu betrachten. Das Politische ist derart von
seiner eigenen Gestalt bestimmt und von ihr abhingig, dass das Politische nicht
nur auf seine Grenzen und Begrenzungen fixiert ist, sondern immer auch auf den
Anderen achtet, ihn unter Beobachtung stellt und ins Visier nimmt. Dieser
Fremde ist ein Feind, so Schmitt, der in seiner Existenz eine Bedrohung darstellt
und dem Politischen damit seine Gestalt gibt. Schmitt bezeichnete den Feind als
Frage, die das Politische in Frage stellt und gleichzeitig dem Politischen eine
Gestalt gibt. Das Politische braucht den Anderen, braucht den Feind und ein he-
terogenes und antagonistisches Feld, das separiert ist, auch wenn der Feind eine
existenzielle Bedrohung darstellt. In diesem Sinne existiert die politische Einheit
oder sie existiert nicht. Schmitt meinte dazu, ,,[d]aB der Staat eine Einheit ist,
und zwar die maBgebende Einheit, beruht auf seinem politischen Charakter.**®

Das Politische — in der Tradition von Hobbes und Schmitt — braucht diesen
Konflikt mit demjenigen, der den Vertrag nicht eingeht, der entweder keinen
Vertrag oder einen anderen Vertrag eingegangen ist. Das Politische benétigt den
Anderen als Feind, der dem Politischen eine Gestalt gibt und dieses damit defi-
niert. Diese Bedrohung durch den Feind steht nicht nur fiir die Moglichkeit der
Existenzberaubung des Politischen, sie ist gleichzeitig auch das gestaltende Prin-
zip fiir deren Existenz. Das Politische braucht den existenziellen Zweikampf.
Diese origindre Teilung des politischen Feldes ist notwendig, damit es politische
Formen von Gemeinschaften, Gesellschaften oder Staaten iiberhaupt geben kann
und damit diese sich entwickeln konnen. Die Gemeinschaft ist dieser Gefahr des
existenziellen Abgrunds, der permanenten Moglichkeit einer Vernichtung, der
Instabilitét ihrer Setzung und Griindung ausgesetzt. In diesem Sinne bendtigt das
Politische nicht nur den Naturzustand als einen urspriinglichen Kriegszustand, in
dem jeder der Feind des Anderen ist. Das Politische braucht auch einen zweiten
Kriegszustand, der sich in der Auseinandersetzung zwischen dem Staat und den
inneren wie duleren Feinden realisiert. Oder anders gesagt: Der Kriegszustand
des Naturzustands wird nie in eine stabile Setzung iiberfiihrt werden, sondern
setzt sich fort und perpetuiert sich zu einem Griindungsakt, der permanent er-
neuert und wiederholt werden muss.

Eine derart definierte, aber zugleich gefahrdete und instabile staats- und si-
cherheitspolitische Gemeinschaft scheint in der Uberschreitung ihrer Staats-
bzw. Gemeinschaftsgrenzen unweigerlich in einen hobbesianischen Kriegszu-
stand zwischen den Staaten zu geraten. Das Politische ist zum Partikularismus

56  Schmitt 1987a, S. 44 (Hervorhebungen im Original).

- amM14,02,2028, 08:42:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447901-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26 | Das Politische der Dekonstruktion

separater Gemeinschaften bestimmt und damit eng verkniipft mit einer Separa-
tion und der Vorsicht gegeniiber den Anderen, die immer auch Feinde sind bzw.
stets solche sein konnen. Die Politische Philosophie hat sich in Bezug auf inter-
nationale, transnationale bzw. iliberstaatliche Strukturen und damit gegen jede
Form von Kosmopolitismus ihren Skeptizismus bewahrt, da sie am Modell des
Pluriversums festhdlt. Angesichts der Globalisierung und der Verschiebung des
politischen Gewichts auf trans- und supranationale Institutionen, steht die Politi-
sche Philosophie jedoch vor grolen Herausforderungen. Insbesondere die Bewe-
gung des politischen Liberalismus, die zu den Institutionen des demokratischen
Rechtsstaats historisch in enger Beziehung steht, muss auf die Entmachtung des
Nationalstaates reagieren.

Kersting schrieb in diesem Zusammenhang: ,,Politik im Zeitalter der Globa-
lisierung besitzt keine ausschlieBlich nationalstaatliche Gravitation mehr; das
Nationalstaatsmodell kann daher kein allgemeingiiltiger demokratiepolitischer
Kompal} sein. Aber diese Entmachtung des Nationalstaats kann durchaus eine
demokratiepolitische Chance sein; kann sich doch jetzt der republikanische De-
mokratietyp daranmachen, das Lokale und Regionale unterhalb der National-
staatlichkeitsebene zu besiedeln, zur Arena politischer Selbstbestimmung aufzu-
bauen und als Solidarititsraum integrationspolitisch zu nutzen. Wéhrend im Ge-
genzug die nationalstaatlich bewéhrten Formen der parlamentarischen und repré-
sentativen Demokratie fiir die Gestaltung der supranationalen und globalen Or-
ganisationsebenen vorbildlich sein konnen, so da3 durch ineinander verzahnte
und sich aufgipfelnde Verfahren demokratisch legitimierter Reprdsentation ein
dichtes legitimatorisches Netz iiber das ganze Ordnungsmodell geworfen werden
konnte. Das wire dann eine demokratische Weltrevolution.*’

Es muss sich demnach zeigen, ob die demokratischen Institutionen bei den
Umwilzungen mithalten konnen, ob das Modell des Nationalstaates tatsdchlich
am Ende ist, oder ob sich das politische System der westlichen Industriestaaten
als das einzige Model weltweit durchsetzen wird. Dabei ist zu beriicksichtigen,
dass es zu einer Ausweitung und Globalisierung der politischen Konflikte kom-
men kann. Im Zusammenhang mit dieser politischen Uberschreitung, d.h. sofern
die Demokratie ihre territorialen und nationalstaatlichen Fesseln ablegt, muss sie
sich jedoch mit einer ihr innewohnenden Amphibolie auseinandersetzen, auf die
Agamben hinwies: ,,Schon bei einer oberflachlichen Betrachtung wird deutlich,
dal3 diejenigen, die in der Gegenwart liber Demokratie reden, diese einmal als

57  Kersting 2000, S. 210.

- amM14,02,2028, 08:42:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447901-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung | 27

eine Verfassung des Gemeinwesens, ein anderes Mal als eine Regierungstechnik

verstehen.*®

DIE SEE, JENSEITS DER GRENZEN

An Land grenzt jeder Staat — jede politische Einheit, jede Verfassung — an einen
anderen Staat. Es gibt kein politisches Niemandsland, wenn von der unbewohn-
baren Territorialzone Antarktis abgesehen wird. Dabei kann eingerdumt werden,
dass nicht in jedem Fall der Verlauf der Grenzziehung zwischen den einzelnen
Landern einvernehmlich geregelt ist. Auch konnen sich die Grenzverldufe immer
wieder verschieben, und es konnen dabei Konstellationen auftreten, in denen un-
terschiedliche Gebietsanspriiche auf ein und dasselbe Territorium erhoben wer-
den. Jedoch gibt es an Land keine politischen Leerrdume zwischen den Staaten,
auch wenn zwischen einzelnen Staaten zuweilen demilitarisierte Zonen existie-
ren.

Hingegen ist die See frei. Das Volkerrecht unterscheidet in der Rechtsent-
wicklung bis heute zwischen den souverdnen Staatsgebieten und der Hohen See
innerhalb einer Skala hierarchisierter Abstufungen: 1. Stufe: Das Staatsgebiet
mit seinen Gewdssern, zu denen innere Gewésser, Archipelgewdsser und das
Kiistenmeer des Staates gehoren. 2. Stufe: Die Nichtstaatsgebiete mit kiisten-
staatlichen Hoheitsbefugnissen. Dabei wird zwischen einer Anschlusszone, einer
ausschlieBlichen Wirtschaftszone und dem Festlandsockel unterschieden. 3. Stu-
fe: Die Nichtstaatsgebiete ohne kiistenstaatliche Hoheitsbefugnisse, die soge-
nannten globalen Staatengemeinschaftsraume. Hierbei wird zwischen der Hohen
See und dem Meeresboden differenziert.>

Den Staaten ist es verwehrt, die Hohe See bzw. Teile von ihr einer staat-
lichen Souverinitit zu unterstellen. Die See steht allen Staaten zu, auch den Bin-
nenstaaten. In diesem Sinne gilt die Freiheit der Schifffahrt und der Fischerei,
die Freiheit des Uberflugs und der Verlegung von Kabeln und Rohrleitungen, die
Freiheit zur Errichtung kiinstlicher Inseln und jene, wissenschaftlichem Forschen
nachzugehen.

Die See trennt politische Einheiten, auch weit voneinander entfernte. Ozeane
trennen Landmassen voneinander, wobei weite Teile dieser Ozeane fast nie be-
fahren werden. Die See ist das freie Zwischen, das Zwischen zwischen den staat-
lichen Monstern, die Hobbes Leviathane nannte. Die See ist unbesetzt und unbe-

58 Agamben 2012, S. 9.
59  Vgl. Vereinte Nationen 1998.

- amM14,02,2028, 08:42:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447901-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28 | Das Politische der Dekonstruktion

setzbar. Im Unterschied zur See, kann an Land von einem erdbezogenen Recht
gesprochen werden. An diesem erdbezogenen Begriff des Rechts kniipfte
Schmitt in seinem Buch Der Nomos der Erde an und diagnostizierte zugleich
dessen Untergang. Schon im Vorwort des Buches formulierte Schmitt: ,,Die bis-
herige, europa-zentrische Ordnung des Volkerrechts geht heute unter. Mit ihr
versinkt der alte Nomos der Erde.*%

Auf der See gibt es eine andere Ordnung als auf dem Land. Dort gibt es we-
der Ziune noch Grenzen. Es gibt weder eine Ordnung noch eine Ortung im poli-
tisch-juristischen Sinne. Auf Hoher See ist eine Einheit von Recht und Raum ob-
solet. Dort gilt kein Gesetz, kein Recht auf Aneignung von Besitz und Eigentum.
Auch wenn es natiirliche und technische Orientierungspunkte auf der See gibt,
so hat sich dennoch — historisch gesehen — keine politische Besitznahme stabili-
sieren konnen.

Sofern die drei Raumsphéren — das Land, die See und die dritte Sphére des
Weltraums — vergleichbar sind, steht die See dem Weltraum rechtlich gesehen
»hdher®, als dem politisch-juristisch besetzten Land.

An Land sind Besitzrechte geregelt und es bestehen bestimmbare Grenzzie-
hungen. Jenseits dieser Landordnung reichen diese nur bis zur Reling der jewei-
ligen Schiffe und damit bis zur Rechtsordnung desjenigen Landes, unter dessen
Flagge ein Schiff fahrt. Mittlerweile haben sich jedoch fiir die Hohe See Modifi-
kationen beziiglich einer Integration ins Volkerrecht ergeben. Angelpunkte wer-
den dabei in Zukunft die folgenden sein: die Ausbeutung der Meeresbodenschit-
ze, das Leerfischen der Meere, die Miillstrudel in den Ozeanen, die moderne Pi-
raterie, der Terrorismus und die Migration, fiir die z.B. die EU die Grenzschutz-
behorde Frontex eingerichtet hat. Absehbar ist, dass es zum einen zu einer An-
gleichung der Seerechte an die Landrechte kommen wird. Zum anderen findet
eine erweiterte Juridifikation der See durch transnationale Einrichtungen wie die
UN, beispielsweise durch die UNCLOS (United Nations Convention on the Law
of the Sea), statt. Beide Entwicklungen bilden in ihrer Synchronitét Graubereiche
des Rechts aus, wie das Beispiel der Grenzschutzbehorde Frontex und jenes des
israelischen Militareinsatzes am 31. Mai 2010 gegen das unter tiirkischer Flagge
fahrende und blockadebrechende Schiff Mavi Marmara im Mittelmeer vor dem
Gazastreifen zeigen.®!

60  Schmitt 1988, S. 6.

61 In Bezug auf Frontex sei hier auf die Push-Back-Aktionen aulerhalb der 12-Meilen-
Zone hingewiesen. Vgl. Pro Asyl 2014. Zum Vorfall rund um das Schiff Mavi Mar-
mara vgl. UN News 2010.

- amM14,02,2028, 08:42:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447901-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung | 29

Die Idee der Stadt als Polis, Verfassung oder Republik hidngt mit der See und
insbesondere mit dem Zugang zur See zusammen. Hier zeigen sich die Ambiva-
lenz und gleichzeitig die Bedeutsamkeit der Beziehung zwischen Stadt und See.
Platons Biicher der Politeia beginnen mit Sokrates’ Weg entlang der zerstorten
,,Langen Mauer* der alten Festungsanlage Athens.®? Sein Weg fiihrt vom Hafen
Pirdus hoch zur Stadt Athen, deren Bewohner und Bewohnerinnen den Krieg
gegen den Peloponnesischen Bund verloren haben. Athen verlor den Krieg auf
See, in der Schlacht bei Aigospotamoi, nachdem Athens Gerichtsbarkeit ihre er-
fahrenen Seestrategen im Arginusenprozess hatte hinrichten lassen. Sokrates leg-
te damals gegen das Verfahren Widerspruch ein.*

Nicht allein der Zugang zum Wasser ist entscheidend. Auch die Lage der
Stadt an der Kiiste entscheidet tiber die Dauer und den Fortbestand einer Stadt,
wie auch Cicero bemerkte. Er gab im zweiten Buch seiner Schrift De re publica
verschiedene Griinde an, warum eine Stadt, die von Dauer sein soll, nicht am
Meer errichtet werden diirfe.%* Zwei Griinde sind fiir ihn hervorzuheben: 1. Stid-
te, die am Meer liegen, sind nicht nur vielen Gefahren, sondern vor allem un-
sichtbaren Gefahren ausgesetzt. Auf dem Festland kiindigt sich das Herannahen
von Feinden und anderen Gefahren immer an: durch Zeichen, Lirm, Unruhe
oder andere Sichtbarkeiten. Hingegen kiindigen sich Feinde, die von der See per
Schiff kommen, weder an, noch lassen sich ihre Schiffe aus weiter Distanz von
friedfertigen Schiffen unterscheiden. 2. Cicero betonte auch, dass Stédte, die am
Meer liegen, in besonderer Weise der Verderbnis und der Verédnderlichkeit der
Sitten und Gebrduche ausgesetzt sind. Mit den Waren, die die Seestéddte in sich
aufnehmen, kommen auch fremde Sprachen und fremde Lebensgewohnheiten
ins Land. Nichts wird verschont, nichts bleibt von ihnen unberiihrt. Es sind der
Luxus der Waren, die Sehnsiichte der Kiisten- und Hafenbevolkerung wie auch
die unvorhersehbaren Feinde der Meere, die die Hafenstddte offenen Wunden
gleichen ldsst. An diesen Annahmen und Feststellungen Ciceros scheint sich bis
heute nichts gedndert zu haben.

So lautet demnach eine Hypothese abendléndischer Politik, dass es zumin-
dest zwei politische Raumordnungen gibt: die Raumordnung des Landes und die
der See. Diese Hypothese fand letztlich ihren Niederschlag in der Entwicklung
der politischen Rechtsgeschichte. Sie wurde 1609 von Grotius in dem Buch Ma-
re Liberum (Von der Freiheit des Meeres)® erstmals formuliert, blieb rechtsge-

62  Vgl. Platon 1988, 327a.
63  Vgl. Platon 1986b, 32a-c.
64  Vgl. Cicero 1979, 11 3-4.
65 Vgl Grotius 1919.

- amM14,02,2028, 08:42:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447901-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30 | Das Politische der Dekonstruktion

schichtlich bedeutsam und war letztlich auch Grundlage zur Einrichtung des In-
ternationalen Seegerichtshofs im Jahr 1982. Schon 1950 betonte Schmitt, dass
diese Unterscheidung von Land und See, und damit auch das europdische Vol-
kerrecht, das bis dahin an die Beziehung zwischen Land und Recht gekniipft
war, untergehen werden.®

In der Tradition des politischen Denkens bewegen sich die politischen Ein-
heiten und Verfassungen schwimmend im hobbesschen Ozean. Sie gleichen den
trdgen, aber dennoch wilden Sdugern der See: urbane, jedoch maritime Monster.
Schwimmend in der See und dennoch der See fremd wie zugehorig: Landtiere
im Wasser. Innerhalb der Grenzen der Leviathane herrscht die jeweilige Gesetz-
gebung. Zwischen den Leviathanen gibt es die Diplomatie mit ihren Vertragen
und Abkommen, aber auch den Krieg, oder eben die See. An Land liegen die
Leviathane unmittelbar beisammen, auch wenn ihre Rechtsysteme divergierend
zueinanderstehen. So befindet sich Recht an Recht und Territorium an Territori-
um. Die Haute der Leviathane reiben sich aneinander. Sobald das Meer sich je-
doch zwischen sie schiebt, trennt die Leviathane eine génzlich andere Raumord-
nung. Wéhrend an Land die Grenze jene Haut der Leviathane bildet, an der sie
sich aneinander reiben, grenzen die an der See liegenden Leviathane mit ihrer
Seeseite an einen unbesetzten, nicht zu besetzenden, an einen a-territorialen und
unpolitischen Raum. Zur See hin grenzt die Grenze der Leviathane an einen
Raum, der nicht ihresgleichen ist.

Die stete Ausdehnung globalisierter Rechtsstrukturen, die die See wie das
Land erfassen, im Sinne einer Weltwerdung des Rechts, bringt auch Phdnomene
(wie rechtsfreie Rdume, ungeregelte Handlungsabldufe etc.) mit sich, die vor-
mals nur die See betroffen hatten. Dabei nehmen Institutionen der Rechtssyste-
me im Zuge der Internationalisierung der Rechtsnormen z.B. das humanitire
Volkerrecht zunehmend als Bedrohung wahr und agieren selbst wie vormals
Freibeuter und Rechtlose auf Hoher See. Das Rechtlose taucht somit durch die
globale Ausdehnung der Rechtsstrukturen innerhalb derselben auf.

HEIDEGGERS MITSEIN

Noch einmal ist die Frage nach dem Politischen aufzuwerfen. Keinesfalls wurde
sie oft genug gestellt. Keinesfalls kann sie oft genug gestellt werden. Gerade im
Moment scheint die Frage nach dem Politischen zwischen einem ,,Ende des Poli-
tischen® und einem erwarteten ,,Ereignis des Politischen* zu oszillieren. Gerade

66  Vgl. Schmitt 1988, S. 6.

- amM14,02,2028, 08:42:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447901-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung | 31

im Moment scheint der Begriff in seiner Bedeutung umzuschlagen. Als ein Be-
griff separater Rechtsgemeinschaften wird er aus den Regionen der Staats-
rechtswissenschaften herausgebrochen und in einen noch unbestimmten Raum
des Globalen hineingetragen.

Einerseits werden von der Politischen Philosophie die Fixierungen auf staat-
liche Instanzen als Versdumnisse eingerdumt und als Defizite ihrer historischen
Entwicklung zur Korrektur in Betracht gezogen. Andererseits miissen Prdmissen
und Grundbegriffe der politischen Theorie — wie etwa die Begriffe Politeia,
Staat, Nation, Grenze, Territorium, Volk, Identitdt, Souverdnitdt — erneut ver-
handelt werden, da sie sich als unzureichend, gefahrlich, falsch, widerspriichlich
oder als unzeitgemal erwiesen haben. Des Weiteren scheint es geradezu zu einer
Renaissance alter politischer Konflikte, Muster und Begrifflichkeiten zu kom-
men, die auch einer Diskussion {iber eine nationale Interessenspolitik wieder
Raum geben: Dabei werden die Radien der politischen, aber auch militérischen
Brennpunkte einer Interessenspolitik nationaler, aber auch transnationaler Sou-
verdne stetig vergroBert. Fiir Europa konnte ein Radius gezogen werden, wie ihn
Miinkler beschrieb: Ein Halbkreis, ,,der inzwischen in der Ukraine beginnt, sich
iiber den Kaukasus sowie den Nahen und Mittleren Osten nach Agypten er-
streckt und von dort bis in den Maghreb reicht, wobei die Probleme des subsaha-
rischen Afrikas zusétzlich noch dazukommen. ¢’

Mit der Machtverschiebung im politischen Geflige hat sich gezeigt, dass eine
dem Staatsrechtsprinzip verpflichtete Politische Philosophie die supra- und
transnationalen Phidnomene, die im tradierten Bereich des Politischen auftau-
chen, nicht beschreiben bzw. nicht verstehen kann, obwohl diese nach dem
Ersten Weltkrieg zunehmend an Einfluss und Wirkung gewannen. Diese Ent-
wicklungen reichen vom Auftauchen der Staatenlosen nach dem Ersten Welt-
krieg, die Arendt schon 1949% als ,,neuste Menschengruppe®“®® bezeichnete, der
Entstehung des Volkerbunds bis hin zur Griindung der UNO, vom Scheitern ei-
ner europdischen, aber auch globalen Fliichtlingspolitik, dem wachsenden politi-
schen Einfluss von NGOs und Netzwerken der Zivilgesellschaften, bis hin zu
den internationalen IS-Milizen und einer netzwerkzentrierten Kriegfithrung mit-
tels neuer Informationstechnologien, Drohnen und Roboter.

Dennoch ist das Problem der Politischen Philosophie nicht ein Problem der
Beschreibung, der Wahmehmung oder der analytischen Methodik. Agamben

67 Miinkler 2014, S. 1.
68  Vgl. Arendt 2013, S. 629.
69  Arendt 2013, S. 578.

- amM14,02,2028, 08:42:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447901-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32 | Das Politische der Dekonstruktion

wies darauf hin, dass sich schon die antike Literatur mit einer ,,Amphibolie*,”

mit einer Doppeldeutigkeit des politischen Grundbegriffs Politeia beschiftigen
musste. Einmal stand der Begriff der Politeia fiir eine Verfassung einer Stadt
oder eines Staates, ein anderes Mal fiir eine Technik des Regierens. Agamben
fligte hinzu, dass diese Mehrdeutigkeit des Begriffs auch in der heutigen Zeit
zwischen einer juridisch-politischen und einer regierungstechnischen Bedeutung
changiert. Nicht allein aufgrund dieser politischen Ambipholie dringen wieder-
holt Protagonisten und Protagonistinnen der Politischen Philosophie auf eine Er-
neuerung derselben.”!

Kontrovers zur traditionellen Politischen Philosophie wies Heidegger in sei-
ner in den 1920er und 1930er Jahren ausgearbeiteten Daseinsanalytik auf einen
anderen Zugang zum Politischen hin. In seinem Buch Sein und Zeit beschrieb er
ein ,,Mitsein®,”? ein urspriingliches Miteinandersein mit Anderen, das nicht mit
der politischen Gemeinschaft zu verwechseln ist, die von der politischen Theorie
oder von der Politischen Philosophie als ein Staat oder eine Gesellschaft defi-
niert wird. Heidegger wihlte zur Beschreibung des Mitseins einen phdnomeno-
logischen Zugang, um dieses in seiner existenzial-ontologischen Bedeutung zu
erfassen. Als Mitsein skizzierte er das menschliche Dasein in seiner Welt, das
nicht nur nicht allein ist, sondern Andere seiner Art noch neben sich hat, auch
wenn diese nicht vorhanden oder zugegen sind und deshalb nicht wahrgenom-
men werden konnen. Priagnant formulierte Heidegger: ,,Auch das Alleinsein des
Daseins ist Mitsein in der Welt.*”

Heideggers Mitsein hat weder etwas mit einer politischen Gemeinschaft zu
tun, zu der sich einzelne Individuen zusammengeschlossen haben, um gemein-
sam als eine Schutzgemeinschaft zu bestehen, noch ist das Mitsein jene Eigen-
schaft der Mitglieder einer Community, die die Zusammengehdrigkeit einer ex-
klusiven kulturellen, religidsen oder politischen Gemeinschaft stiftet, auf der
sich eine symbolische Sphire ausbildet. Hingegen ist Heideggers Mitsein ein ur-
spriinglich-existenzielles Dasein mit Anderen in der Welt. Oder wie es Heideg-
ger auch ausdriickte: ,,Als Mitsein ,ist* [...] das Dasein wesenhaft umwillen An-

70  Agamben 2012, S. 10.

71  Als Beispiel fiir eine Debatte um die notwendige Erneuerung der Politischen Philo-
sophie konnen die Beitrdge von Agamben, Badiou, Bensaid, Brown, Nancy, Ran-
ciére, Ross und Zizek angesehen werden, die im Buch Demokratie? Eine Debatte
publiziert wurden. Vgl. Agamben u.a. 2012.

72  Heidegger 1984, S. 117.

73 Heidegger 1984, S. 120.

- amM14,02,2028, 08:42:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447901-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung | 33

derer.“’ Das menschliche Dasein ist urspriinglich anderem Dasein aufgeschlos-
sen und steht flirsorglich und verstehend mit ihnen in Beziehung. Diese existen-
zielle Notwendigkeit des Menschen, mit Anderen beisammen zu sein, hat jedoch
weder etwas mit einem Zusammenschluss zu tun, um sich vor Anderen zu schiit-
zen oder Anderen zu helfen, noch leitet sich aus dem Mitsein eine Identitit oder
eine Eigenheit bzw. Eigenschaft des Kollektivs ab. Heidegger beschrieb das Mit-
sein vielmehr als in eine Struktur der Sorge und des Verstehens eingebettet, die
die alltéiglichen Beziehungen zu Anderen bestimmt.”

Dennoch beschrieb Heidegger das Mitsein auch als ein Volk, das in seiner
existenziellen Verfassung ein gemeinsames Sein zum Tode ist. In der Beschrei-
bung vermied er den in der Politischen Philosophie tradierten juridischen Begriff
,Verfassung® und benutzte den raumbezogenen Begriff der ,,Grundverfas-
sung®“.”® Mit Beginn des Nationalsozialismus, zur Zeit der Rektoratsrede, be-
stimmte er das Mitsein sodann als ein Volk, das der Gefahr entschlossen stand-
zuhalten hat.”” Heidegger versuchte das Mitsein wiederholt in seiner existenziel-
len Not und Notwendigkeit darzustellen. In seiner Parmenides-Vorlesung warf
er den Politikwissenschaften und der Politischen Philosophie sodann auch vor,
Platons Begriff der Politeia v5llig missverstanden’ zu haben: Wihrend die Poli-
tikwissenschaft das Politische nach MaB3gabe eines anwesenden, prisenten und
souverdnen Selbstbewusstseins darstellte, zeigte Heidegger, dass die Politeia
(Mitsein, Gemeinschaft) nichts Politisches ist, das den modernen Vorstellungen
von einer politisch souverdnen Staatsrdson entspricht. In Heideggers Auslegung
der Politeia ist das Mitsein depolitisiert, ist die Wahrheit des Politischen nichts
Politisches. So riickten in Heideggers Betrachtungen zum Mitsein und der Poli-
teia topologische Begriffe in den Vordergrund, wie etwa die Griindung, der
Grund, der Ort, der Raum, der Halt, der Boden, die Welt usw. Dabei geht es also
um eine Topologie, auf die sich das unpolitische Mitsein griindet. Mit seinen to-
pologischen Auslegungen der Politeia versetzte Heidegger das Mitsein als Volk
in einen riskanten und gewagten, aber kooperativen und performativen Akt der

74  Heidegger 1984, S. 223.

75  ,,.Der Andere ist so zundchst in der besorgenden Fiirsorge erschlossen. Heidegger
1984, S. 124.

76  Heidegger 1984, S. 382.

77  Vgl. Heidegger 1983a, S. 15.

78 Vgl Heidegger 1992b, S. 135.

- amM14,02,2028, 08:42:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447901-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34 | Das Politische der Dekonstruktion

Griindung. Dort, wo es Mitsein gibt, gibt es auch den Aufbruch,” die ,,Zerkliif-
tung*,*® die Holzwege,?! den Feldweg® und das Unterwegs-Sein.®

Trotz Heideggers Verwicklungen mit dem Nationalsozialismus begann in
Frankreich mit dem Ende des Zweiten Weltkriegs eine intensive Rezeption und
Re-Lektiire seiner Schriften. Diese Re-Lektiire kniipfte dabei nicht nur an Schrif-
ten an, die Heidegger in den 1950er Jahre unter dem Titel Vortrédge und Aufsdt-
ze®* verdffentlichte, sondern beschiftigte sich insbesondere mit dessen politi-
schem Engagement wihrend des Nationalsozialismus, mit der Analyse des Mit-
seins, des Zusammenseins mit Anderen, des Wohnens und der Heimatlosigkeit
des Menschen. Sie befasste sich aber auch mit der Depolitisierung der Politeia.®®
Diese Re-Lektiire Heideggers ging mit einer Rezeption anderer Autoren der
deutschsprachigen phanomenologischen Philosophie (z.B. Husserl, Scheler und
Jaspers) einher. Bestimmt wurde diese Auseinandersetzung in Frankreich einer-
seits durch existenzialistische, lebensweltliche und anthropologische Themen
und die dazugehorigen Fragen nach der Leiblichkeit, der Intentionalitit und dem
Mitsein mit Anderen. Andererseits wurde der Subjekt-Begriff und der Begriff
der Subjektivitdt diskutiert, wobei man an der heideggerschen Destruktion
abendlindischer Philosophie ankniipfte.®

Ein weiterer Anlass dieser hier vorliegenden Untersuchung ist die Anmer-
kung Derridas, dass die Dekonstruktion keine ,,Ent-politisierung*®’ betreibt: Die-
se Bemerkung, zu der sich Derrida in seinem letzten abgehaltenen Seminar Das
Tier und der Souverdin veranlasst sah, mag auf den ersten Blick befremden, zu-

79 In der Rektoratsrede heilit es: ,Die Herrlichkeit aber und die Grofle dieses Auf-
bruchs verstehen wir dann erst ganz, wenn wir [...].“ Heidegger 1983a, S. 19.

80 Vgl. Heidegger 1989, S. 278ff.

81  Vgl. Heidegger 1980.

82  Vgl. Heidegger 1986.

83  Vgl. Heidegger 1990.

84  Heidegger 1985a. Im Jahr 1958 erschien im Pariser Verlag Gallimard eine Uberset-
zung unter dem Titel Essais et Conférences, mit einem Vorwort von Beaufret. Vgl.
Heidegger 1958.

85  Heideggers Schwarze Hefte waren zur Zeit dieser Re-Lektiire und Diskussionen in
Frankreich noch unbekannt. Die ersten Hefte wurden von Trawny im Februar/Mérz
2014 herausgegeben. Vgl. Heidegger 2014a, Heidegger 2014b und Heidegger
2014c. Hierzu sei auch auf Trawnys Kommentarband hingewiesen. Vgl. Trawny
2014.

86  Vgl. Waldenfels 1983.

87  Vgl. Derrida 2015, S. 119.

- amM14,02,2028, 08:42:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447901-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung | 35

mal unter der Dekonstruktion eine &hnliche aporetische Bewegung verstanden
wird, die Heidegger als die Aporie von Ereignis und Enteignis beschrieb: Und
diese war es auch, die Heidegger dazu dréngte, die Politeia, und damit das Mit-
sein, als ein depolitisches Zusammensein zu beschreiben. Auflerdem soll in die-
sem Buch der Versuch unternommen werden, Derridas Interventionen zu verfol-
gen, die ihn dazu brachten, von einer Politisierung der Dekonstruktion zu spre-
chen. Welche Strategien entwickelte er, um von einer heideggerschen depoliti-
sierten Destruktion des Seins zur politisierten Dekonstruktion zu gelangen? Da-
bei soll der Rezeption und Diskussion in Frankreich nachgegangen werden, die
Heideggers These von der Depolitisierung des Seins zum Gegenstand hatten.
Beispielhaft wurden fiir diese Untersuchung die Arbeiten von Levinas, Blanchot,
Nancy und Derrida ausgewéhlt.

Mit Riicksicht auf die Einwinde, die die Diskussion der Politeia hervor-
brachte, lasst sich das Problem wahrscheinlich mittels der folgenden, sehr einfa-
chen Frage zusammenfassen: Was heifit es, zusammenzuleben, wenn man nicht
zusammenleben kann, sondern vielmehr zusammenleben muss?® Die Brisanz
der Frage nach dem Zusammenleben stellt sich in radikaler Weise z.B. wéhrend
des Krieges, nach einem Biirgerkrieg, in Diktaturen, im Zuge von Migrations-
bewegungen und Flucht. Dies sind Umsténde, in denen man nicht weil3, wie,
wann und mit wem man zusammenlebt. Das Gebot, mit Anderen zusammenle-
ben zu miissen, hat — wie sich erweisen wird — nichts mit der von Sokrates dem
Menschen attestierten Notwendigkeit, in Gemeinschaften zu leben zu tun.

Die Vorgehensweisen, die die vier Autoren — Levinas, Blanchot, Nancy und
Derrida — in der Auseinandersetzung mit Heideggers Mitsein anwandten, waren
recht unterschiedlich. Levinas hielt an einer Entpolitisierung des Mitseins fest,
radikalisierte die moralisch-ethischen Dimensionen zwischen den Menschen und
setzte sich mit Kants Dilemma beziiglich der Unvereinbarkeit von Vdlkerrecht
und Weltstaat auseinander. Blanchot kniipfte nicht nur an Levinas’ Ethik an,
sondern auch an Batailles Destruktion der politischen Souverénitit, um eine
Gemeinschaft zu denken, die weder eine Form oder eine Verfassung besitzt, we-
der von Dauer noch souverin ist, oder eine griindende oder begriindende Souve-
ranitdt voraussetzt. Nancys Beschéftigung mit dem Mitsein beschreibt eine
Wende, die von einer Dekonstruktion der Souverénitit und einem Entzug des
Politischen ausgeht und zu einer globalen Wucherung des Mitseins gelangt, die
einer Repolitisierung und Demokratisierung des Mitseins zutrdglich ist, jenseits
der politischen Begrifflichkeit von Subjekt und Biirgertum. Derridas Interventio-
nen zu einer Repolitisierung der Politeia verliefen {iber Reflexionen, die sich der

88  Vgl. Derrida 2003a, S. 27.

- amM14,02,2028, 08:42:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447901-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36 | Das Politische der Dekonstruktion

Gerechtigkeit, Gastfreundschaft, Vergebung, Verantwortung, absoluten Anders-
heit und Trauer widmeten.? Er beharrte darauf, dass das heideggersche Dasein
nicht mit dem Mitsein zu identifizieren ist. Wenn dem so ist, und Derrida miss-
traute stets den Begrifflichkeiten und dem Vokabular des Politischen (und somit
der Freundschaft, der Briiderlichkeit und der Gemeinschaft), wie wére dann die
Dekonstruktion als eine Repolitisierung des Politischen zu verstehen? Derrida
sprach von einer kommenden Demokratie, von einer neuen Internationale, von
der Zukunft einer anderen Politik, die im Kommen bleibt.

Wihrend die traditionelle Politik mit all ihren nationalen, internationalen,
transnationalen und supranationalen Einrichtungen als eine Bewegung der Ent-
politisierung aufgefasst werden kann, der es darum geht, Formen der Ausgren-
zung, Trennung, Entmischung und des Ausschlusses zu suchen, so geht es einer
Dekonstruktion des Politischen um das Unmdgliche, d.h. um eine Repolitisie-
rung, die sich der Frage annimmt: Wie ist ein Zusammenleben derjenigen mog-
lich, die nicht zusammengehoren, ob als ein Zusammenleben von Menschen mit
unterschiedlicher Herkunft, oder als ein Zusammenleben von Menschen, die sich
feind sind oder waren?

89  Vgl. Weber 2013a.

- amM14,02,2028, 08:42:31,


https://doi.org/10.14361/9783839447901-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

