
KULTUR, RECHT UND POLITIK IN MUSLIMISCHEN GESELLSCHAFTEN

Band 47

Sarah Stegemann

Geschichtspolitik in Iran
Heroisierungen und Heroismen  
in der Historiographie der Pahlawī-Zeit (1921–1979) 
  

Sa
ra

h 
St

eg
em

an
n 

  G
es

ch
ich

tsp
ol

iti
k 

in
 Ir

an

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sarah Stegemann

Geschichtspolitik in Iran

Heroisierungen und Heroismen  
in der Historiographie der Pahlawī-Zeit (1921–1979)

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KULTUR, RECHT UND 
POLITIK IN MUSLIMISCHEN 

GESELLSCHAFTEN

Herausgegeben von

Thomas Bauer, Stephan Conermann, Sabine Damir-Geilsdorf, 
Gudrun Krämer, Anke von Kügelgen, Eva Orthmann,  
Anja Pistor-Hatam, Irene Schneider, Reinhard Schulze

Band 47

ERGON VERLAG

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sarah Stegemann

Geschichtspolitik in Iran
Heroisierungen und Heroismen  

in der Historiographie der Pahlawī-Zeit (1921–1979)

ERGON VERLAG

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zugl.: Freiburg im Breisgau, Univ., Diss., 2023  
Originaltitel: Semantischer Wandel präfigurativer Heldenfiguren  
in der iranischen Historiographie der Pahlawī-Zeit (1925–1979) 

Gefördert durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft (DFG) –  
Projektnummer 181750155 – SFB 948.  

Umschlagabbildung:  
Aus dem „Buch der Könige“:  

Ardeshir erkennt seinen Sohn Shapur unter den Polo spielenden Kindern,  
2. H. 16. Jh. Paris, Musée du Louvre, MAO 228 verso.  

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek:
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der  

Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über  
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

 

1. Auflage 2024

© Sarah Stegemann

Publiziert von: 
Ergon – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft,  

Baden-Baden 2024 
www.ergon-verlag.de

Gesamtherstellung:  
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG 
Waldseestraße 3 – 5 | 76530 Baden-Baden

Umschlaggestaltung: Jan von Hugo 
Satz: Thomas Breier

ISBN (Print): 978-3-98740-068-1  
ISBN (ePDF): 978-3-98740-069-8  

ISSN 1863-9801

DOI: https://doi.org/10.5771/9783987400698

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung  
– Nicht kommerziell – Keine Bearbeitungen 4.0 International Lizenz.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Für Darius

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Inhaltsverzeichnis

Einleitung .........................................................................................................................  9

I	 Der Schah

1.	 Der Schah als Zentrum des politischen Systems .................................  31

2.	 Der Aufstieg Irans unter Riżā Šāh ............................................................  35

Der Schah als militärischer Führer ..........................................................  39

Heroische Herrscher der Vergangenheit ................................................  43

Das Scheitern am Heroischen ...................................................................  52

3.	 Der Schah bei Ḥasan Pīrniyā .....................................................................  63

Der Schah als Nukleus des starken Staates ............................................  65

4.	 Exkurs: Die Genese eines Antihelden ....................................................  71

Alexander der Große im Šāhnāma ..........................................................  71

Alexander der Große in Europa ...............................................................  72

Alexander der Große in der Pahlawī-Ära ..............................................  75

Zwischenfazit ..................................................................................................  86

5.	 Riżā Šāh als Vaterfigur .................................................................................  89

6.	 Der Krieger Bābak-i Ḫurramdīn ..............................................................  99

Bābak als lūṭī ................................................................................................. 114

Integrativer Regionalismus: Der aserische Iraner Bābak ................ 132

7.	 Die Verbeamtung des Schahs: Der Sohn .............................................. 137

Sport: Krieg in Friedenszeiten ................................................................ 139

Bildung als Insigne ...................................................................................... 143

Royale Eigenschaften historischer Persönlichkeiten ........................ 146

8.	 Der Schah und die Weiße Revolution ................................................... 151

9.	 Zwischenfazit Teil I .................................................................................... 157

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8

II	 Der Gelehrte

1.	 Der Historiker als Gelehrter ..................................................................... 163

2.	 Die Erzählrollen .......................................................................................... 167

3.	 Der Detektiv in der Fachzeitschrift Yādgār ......................................... 169

Fallstudie: Don Juan von Iran ................................................................. 171

Zwischenfazit ................................................................................................ 184

4.	 Historische Literatur und Geschichtsschreibung .............................. 187

Die Faktualität des Literarischen ........................................................... 187

Die Literarizität der Geschichte ............................................................... 199

5.	 Der Mystagoge im Dienst der Nation ................................................... 203

Fallstudie: Nach tausend Jahren ............................................................. 204

6.	 Held·innenverehrung um das Jahr 1332/1953 ................................... 213

7.	 Der Gelehrte in der Krise .......................................................................... 215

Der gelehrige Verräter ................................................................................ 216

8.	 Heroische Gelehrsamkeit bei Āl-i Aḥmad ........................................... 225

9.	 Geschichtsschreibung im Staatsverlag .................................................. 237

Schah und Gelehrter als Kulturheroen .................................................. 239

Hierarchische Aushandlungsprozesse der heroischen Typen ....... 242

10.	 Zwischenfazit Teil II ................................................................................... 245

Schlussbetrachtungen ............................................................................................... 247

Literaturverzeichnis .................................................................................................. 251

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung

Unfortunately, Iranians are at heart hero worshippers. Whether it is the Rostam of our 
ancient epic poem the Shahname (The Book of Kings), or Imam Hossein, the martyr-
saint of Shiism, they cling to the notion that one lofty iconic figure can sweep through 
their lives, slay their enemies, and turn their world around. Perhaps other cultures also 
believe in heroes, but Iranians do with a unique devotion. Not only do they fall in love 
with heroes, but they are in love with their love for them.1 

In einer Passage ihres Buches Iran Awakening aus dem Jahr 2006 unter-
stellt die Friedensnobelpreisträgerin Šīrīn ʿIbādī der iranischen Nation eine 
außergewöhnliche Neigung zur Held·innenverehrung. Zwar sieht sie diese 
kritisch und bezweifelt die Auffassung, dass nur eine starke Führungsper-
sönlichkeit Iran aus seiner Misere erretten könne, doch bleibt sie ihren 
essentialistischen Prämissen verpflichtet. In dem Passus bekräftigt sie die 
besondere Bedeutung heroischer Figuren für die iranische Gesellschaft, 
indem sie eine nationale Liebe zum Heroischen postuliert. Die Vorbe-
dingung dieser Beobachtung ist die Annahme einer nationalen Identität, 
die sich auf ein – von ʿIbādī unhinterfragtes – gemeinsames historisches 
Bewusstsein und das Vorhandensein eines iranischen Wesens gründet. Es 
waren die Arbeiten von Historikern, in denen dieses historische Bewusst-
sein entworfen wurde und die spätestens seit der Ersten Pahlawī-Zeit 
(1299-1320/1921-1941) die Vorstellung verfestigten, dass ausschließlich 
„savior-rulers“2 dazu befähigt seien, das Land zu seiner einstigen Glorie 
zurückzuführen. Individuelle Handlungsmacht als Motor für Veränderun-
gen erhielt zu dieser Zeit besondere Aufmerksamkeit von den iranischen 
Historikern,3 und Geschichte wurde generell als Ergebnis der Handlungen 
und Entscheidungen von individuellen Akteuren rezipiert.4 Diese folglich 
oft personenzentrierten Untersuchungen der iranischen Geschichte, Lite-
ratur und Gesellschaft gingen vielfach davon aus, dass sich ein iranisches 
Wesen oder eine iranische Natur in bestimmten Persönlichkeiten in ihrer 
Reinform kristallisiere und als solche von allen Iraner·innen intuitiv erkannt 
und anerkannt würde. Der Historiker Saʿīd Nafīsī (1274-1345/1895-1966) 
fügte dem hinzu, dass diese Verehrung ein Gut sei, das der Pflege und staat-
licher Förderung bedürfe:

1 Ebadi 2007: 147.
2 Atabaki 2010: 91 f.
3 Azimi 2012: 369. 
4 Ibd. 430. Freilich widmete sich iranische Geschichtsschreibung nicht in ihrer Gänze 

großen Männern und ihren Taten. Andere Strömungen partizipierten an marxistischen 
Betrachtungsweisen, die jedoch überwiegend in Abgrenzung zu der breiten und ein-
flussreichen Strömung der nationalistischen Historiographie über bedeutende Iraner 
entstanden.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10

Ein (. .) wichtiger Aspekt war die [Förderung der] Ehrerbietung gegenüber den Gro-
ßen [Männern] der Geschichte und den großen Dichtern, denn es gibt keinen Zwei-
fel, dass ein Volk stark und erhaben wird, wenn es seine eigenen Großen [Männer] 
als bedeutsam anerkennt. Ehrerbietung für die Großen [Männer] und der Wunsch 
ihren Taten zu folgen, verschafft selbst dem Machtlosesten den Sieg und stiftet Glau-
ben und Standhaftigkeit in den Herzen, die zu einer Steigerung der Gedankenkraft 
und sogar des Körpers führen. Der Mensch muss sich ununterbrochen anstrengen 
(kūšiš-u ǧihād) auf dem Pfad der Pflicht und des Dienstes und sich wünschen, die 
Großen [Männer] nachzuahmen und dieselben Taten zu vollbringen, die jene voll-
bracht haben.5

Für Nafīsī besteht also ein unmittelbarer Zusammenhang zwischen Irans 
Größe als Nation und großen Persönlichkeiten, die als Iraner identifiziert 
werden. Sie repräsentieren Iran sowohl nach innen, wo sie den Zusammen-
halt stärken und Identität stiften sollen, als auch nach außen, wo sie als 
geeignet erscheinen, Iran innerhalb der Weltgemeinschaft einen ehrenvol-
len Platz zuzuweisen. Im Anschluss daran besteht nach Nafīsī für den Staat 
folglich die Pflicht, das Gedenken und die Verehrung der großen Männer 
zu wahren.

Bereits in den frühen Schriften der stark personenbezogenen national-
iranischen Historiographie lassen sich drei Heldentypen identifizieren, die 
das Nachdenken über Geschichte nachhaltig prägen und die Geschichts-
schreibung bis mindestens zur Islamischen Revolution strukturieren. Diese 
Heldentypen Schah, Krieger und Gelehrter stehen zueinander in dynami-
scher Konkurrenz, haben abhängig vom historischen Moment variierende 
Konjunkturen und erfahren über die Jahrzehnte Verschiebungen in ihren 
Zuschreibungen. Exemplarisch für die Verwertbarmachung dieser Typen 
in der iranischen Geschichtsschreibung im Sinne der Legitimation gegen-
wärtiger politischer und kultureller Gegebenheiten untersucht diese Arbeit 
historiographische Werke, die unter der Herrschaft der Pahlawī-Dynastie 
entstanden sind. 

Der Untersuchungszeitraum von den 1300/1920ern bis zur Islamischen 
Revolution 1357/1979 ist geprägt von fundamentalen Umwälzungen, die 
sowohl den Staat als auch die Gesellschaft betreffen und meist mit dem 
Begriff der autoritären Modernisierung erfasst werden. Der Militärführer 
Riżā Ḫān beseitigte 1299/1921 die zu dem Zeitpunkt seit ca. 150 Jahren 
herrschende Dynastie der Qāǧāren und krönte sich vier Jahre später. Er 
herrschte bis 1320/1941, als er aufgrund von internationalen Verstrickun-
gen im Kontext des Zweiten Weltkrieges zurücktreten musste und den 
Thron an seinen Sohn übergab. Man sagte ihm nach, dass er mit eiserner 
Hand regierte. Während dieser zwei Jahrzehnte wurden viele Reformen, 
Infrastruktur- und Industrialisierungsprojekte initiiert, oppositionelle Strö-

5 Nafīsī 1344/1965-66: 52.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


11

mungen hingegen gewaltsam unterdrückt. Sein Sohn Muḥammad Riżā Šāh 
herrschte fortan bis zur Islamischen Revolution mit verschiedenen Kon-
junkturen. Durch den abrupten Machtverlust seines Vaters war er in den 
ersten Jahrzehnten gezwungen, sich neu zu organisieren und sich mühsam 
einen eigenen Einflussbereich zu schaffen. Erst ab den 1340/1960er Jahren 
etwa gelang es ihm seine politische Position zu sichern und sich zu behaup-
ten, bis er in den 1350/1970er Jahren schließlich den gesamten Staat auf 
seine Person zu konzentrieren suchte. 

Eine diachrone Betrachtung ermöglicht es, diese Konjunkturen des 
Heroischen, die sowohl die Heldentypen insgesamt als auch einzelne 
Eigenschaften betreffen, zu beobachten und mit den historischen Verhält-
nissen in Zusammenhang zu setzen. Die hier untersuchten historiographi-
schen Schriften beziehen sich auf nicht-historiographische bzw. fiktionale 
Texte, insbesondere das Šāhnāma und traditionelle Erzähltechniken, die 
beim Rezitieren des Šāhnāmas Anwendung finden. Diese präfigurieren 
die iranische Geschichtsschreibung, wie eine mikrohistorische Herange-
hensweise, die in Fallstudien en détail den untersuchten Texten und ihren 
Quellen nachspürt, aufzeigen kann. Auffällig ist, dass alle drei Heldenty-
pen der Geschichtsschreibung Entsprechungen im zeitgenössischen poli-
tischen System haben. Die realen Personenkreise, auf die die Heldentypen 
weisen, bekleiden dort Machtpositionen und identifizieren sich auch selbst 
mit einem dieser Typen präferiert. So hat die herrschende Dynastie nicht 
nur ein Interesse daran, die Heroisierung des Schahs zu fördern, sondern 
auch die politischen Mittel, Leitlinien zur Textgestaltung zu erlassen und 
durch Zensur bestimmte Inhalte zurückzuhalten. Die Historiker wiederum 
sind die eigentlichen Gestalter der Texte und können über diese ihr Verhält-
nis zu den Herrschenden sowie den Herrschaftsunterworfenen bzw. zum 
politischen System verhandeln. Durch den dementsprechend artikulierten 
Machtanspruch gerät der Gelehrte innerhalb der Geschichtsschreibung 
immer wieder in Hierarchiekonflikte mit dem Schah, der selbstverständlich 
ebenfalls eine hervorgehobene Position in der Gemeinschaft der Helden 
für sich beansprucht. Dies gilt nicht im gleichen Ausmaß für den Krieger, 
dem von vornherein eine geringere Bedeutung in den Schriften beigemes-
sen wurde und dessen Eigenschaften durch politische und gesellschaftliche 
Transformationen über die Jahrzehnte stärker an Affizierungspotenzial ver-
loren. Die vorliegende Arbeit verbindet damit soziologische und geschichts-
theoretische Vorüberlegungen, die das Heroische und das Erzählen von 
Geschichte betreffen.

Die Untersuchung der drei Heldentypen gründet auf der soziologischen 
Erkenntnis, dass heroische Eigenschaften kultur-, gruppen- und zeit-
spezifisch sind und heroische Figuren in „dynamisch-kulturellen Kons-

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12

titutionsprozessen hervorgebracht“6 werden. Sie bilden sich in sozialen 
Kommunikationssituationen heraus, d. h. dass über sie berichtet werden 
muss bzw. sie Anerkennung in ihrem Heldenstatus erfahren und als solche 
bewundert werden müssen. Im Compendium Heroicum7 wird daher die Auf-
fassung vertreten, dass das Heroische ein kulturell konstruiertes, relationa-
les und prozessuales Phänomen ist. Held·innen, bemerken die Autor·innen, 
„tragen wesentlich zur Etablierung kollektiv wirksamer Ordnungsmodelle 
bei und werden unter bestimmten sozialen und historischen Bedingun-
gen und in bestimmten medialen Erscheinungsformen konstituiert.“8 Das 
bedeutet auch, dass heroische Figuren vor allem in Adaptionskrisen hervor-
treten, wenn vorhandene Ordnungen sich bedroht sehen. Eine Feststellung, 
die sich mit der bereits zitierten These der iranischen ‚savior-rulers‘ des nie-
derländischen Sozialhistorikers Touraj Atabaki verknüpft. Die heroischen 
Figuren offerieren dann dank ihrer Modellhaftigkeit in solchen Situationen 
Stabilität und Orientierung. Das Compendium Heroicum stellt fest:

Die suggestive Präsenz von Held(inn)en als gestalthaft und handelnd kann Sinnfragen 
suspendieren und Komplexitäten reduzieren, indem sie ein Handeln provoziert, das 
nicht mehr eigens reflektiert wird.9 

Eine Person ist die Held·in eines Kollektivs, wenn sie so bezeichnet wird 
bzw. ihr die Vollbringung einer Held·innentat zugeschrieben wird. Die von 
der Gemeinschaft solcherweise verehrte Person fügt sich jedoch nicht rei-
bungslos in diese ein, da die Held·in üblicherweise distanziert zur Alltags-
welt steht und mit ihrer Tat Verhaltensnormen verletzt.10 Im Rahmen des 
Heroisierungsprozesses werden ihr die typologischen Eigenschaften der 
Außerordentlichkeit, affektiven Aufladung, Agonalität, Transgressivität und 
der starken Agency zugeschrieben, die die Grenzüberschreitung begründen. 
Akzidentelle Zuschreibungen wie Ehre, Großmut und Selbstlosigkeit hin-
gegen zeigen die Vielfalt des Heroischen auf. An ihnen sind „kulturelle wie 
historische Differenzen von Heldenkonstruktionen“11 ablesbar. Held·innen 
sind folglich integrativer Bestandteil kultureller Sinnsysteme. Die Autor·in-

6 CH, Konstitutionsprozesse heroischer Figuren. Diese Herangehensweise, expliziert der 
Soziologe Tobias Schlechtriemen, unterscheide sich von der Vorstellung, dass es Held·in-
nen gibt. Letztere verstelle den Blick auf die historisch-gesellschaftliche Verortung heroi-
scher Figuren sowie ihr Zustandekommen.

7 Das Compendium Heroicum ist das seit 2017 bestehende und seither umfangreicher wer-
dende Online-Lexikon des Sonderforschungsbereichs 948 „Helden – Heroisierungen 
– Heroismen“ an der Albert-Ludwigs-Universität Freiburg. Es ist als interdisziplinäres 
Referenzwerk konzipiert und bildet in zahlreichen Artikeln den aktuellen Forschungs-
stand über Phänomene des Heroischen ab. CH, Über uns.

8 CH, Held.
9 Ibd.
10 Ibd.
11 Ibd.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


13

nen des Compendium Heroicum verweisen auf die Symbolkraft und die 
appellative Kraft heroischer Figuren:

Sie bieten eine gestalthafte Projektionsfläche kollektiver Wünsche, Ideale und Werte, 
aber auch von Konflikten und konträren Bedürfnissen. Heroisierungen und Hero-
ismen entziehen sich gleichwohl eindeutigen Funktionsbestimmungen, sie zeitigen 
ungeplante und eigendynamische Bedeutungsüberschüsse, unerwartete Wirkungen 
und divergierende Reaktionen. Held(inn)en sind somit soziale Resonanzphänomene 
mit hohen imaginativen Potenzialen.12

Als Gestalten von symbolischer Bedeutung sind es somit Held·innen, in 
denen „Erfahrungen von Vergangenheit und Interpretationen der Wirk-
lichkeit“13 gespeichert sind. Gerade deshalb sind heroische Figuren nicht 
unbestritten. Sie sind Gegenstand sowohl interner Auseinandersetzungen 
der Verehrer·innengemeinde, wie auch solcher konkurrierender Gruppen. 
Das kann zu konstanten Neu- und Umdeutungen führen bzw. eine Bekräf-
tigung vorhandener Interpretationen notwendig erscheinen lassen. Medi-
ale Mittler leisten die Formation der Held·in durch die für das jeweilige 
Medium spezifische Weise und bringen dabei „einerseits bereits bestehende 
ästhetische Darstellungsformen ins Spiel, prägen andererseits aber auch 
neue Pathosformeln des Heroischen.“14 An der Konzentration der Agency 
auf einen handelnden Menschen sind üblicherweise verschiedene Medien 
beteiligt. Das hier untersuchte Medium Geschichtsschreibung ist beson-
ders dazu geeignet, „der heroischen Figur ihre starke Agency sowie ihre 
menschliche Gestalt“15 zu verleihen.  Die Historiographie gibt Aufschluss 
über wandelnde Interpretationen der Vergangenheit und gestaltet diese 
Transformation. 

Vorbedingung dieser Auffassung sind geschichtstheoretische Forschungs-
ansätze, die Geschichtswerke als historiographische Narrative betrachten. 
Ein erkenntnistheoretischer Perspektivwechsel innerhalb der Geschichts-
wissenschaft verlagerte seit dem sogenannten linguistic turn das Interesse 
von den geschichtlichen Ereignissen auf die Darstellung von Geschichte. 
Einsichten der Sprachwissenschaften hatten in der zweiten Hälfte des 20. 
Jahrhunderts dazu geführt, dass Sprache nicht mehr als „transparentes 
Medium zur Erfassung und Kommunikation von Wirklichkeit“ gesehen 
wurde, sondern als „unhintergehbare Bedingung des Denkens“.16 Wirk-
lichkeit jenseits von Sprache galt fortan als unerreichbar und menschliche 
Erkenntnis durch Sprache strukturiert. In seinem 1967 publizierten und 
breit rezipierten Artikel Le discours de l’histoire überträgt etwa Roland Bart-

12 Ibd.
13 Ibd.
14 CH, Handlungsmacht.
15 Ibd.
16 Nünning 2004: 147.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14

hes diese Erkenntnis auf die Historiographie, indem er diese metonymisch 
mit Literatur gleichsetzt: 

[L]a narration des événements passés, soumise communément, dans notre culture, 
dépuis les Grecs, à la sanction de la ‘science’ historique; placée sous la caution impé-
rieuse du ‘réel’, justifiée par des principes d’exposition ‘rationnelle’, cette narration dif-
fère-t-elle vraiment, par quelque trait spécifique, par une pertinence indubitable, de la 
narration imaginaire, telle qu’on peut la trouver dans 1’épopée, le roman, le drame?17

Seither war auch die Geschichtswissenschaft dazu aufgefordert, sich weni-
ger mit den historischen Fakten als mit der Wahrnehmung und Deutung 
dieser Fakten auseinanderzusetzen. Als „polemischer Höhenpunkt“18 der 
Debatte gilt die Metahistory von Hayden White aus dem Jahr 1973. White 
rückt die narrative Struktur und den, wie er es nennt, tiefenstrukturellen, 
d. h. poetischen und sprachlichen Gehalt von historiographischen Texten 
ins Zentrum seiner Betrachtung. Dieser offenbare das „vorkritisch akzep-
tierte Paradigma“,19 das bestimme, wie eine historische Erklärung aussehe. 
Damit ist gemeint, dass die Geschichtsschreibung nicht etwa der vorange-
gangenen Forschung folge, sondern vorgefundenen poetischen Wahrneh-
mungsmustern. White konstatiert, dass er das Geschichtswerk in seinem 
offensichtlichsten Aspekt erschließe, „nämlich als sprachliches Gebilde in 
der Form alltäglicher Rede, welches ein Modell oder Abbild vergangener 
Strukturen und Prozesse zu sein und auf dem Weg ihrer Darstellung das 
‚wirkliche Geschehen‘ zu erklären beansprucht.“20 Ihre Erkenntnisse wären 
damit keine empirischen, sondern erzählend erfundene; Erzählen bedeute 
mithin stets schon Erklären. Literaturwissenschaftliche Untersuchungen 
sollten White zufolge offenlegen, mit welchen Erzählstrategien Wirklich-
keit, Tatsächlichkeit und Kausalität produziert würde, da White davon aus-
geht, dass sich auch Historiker·innen klassischer Erzählstrategien aus dem 
Bereich des Literarisch-Fiktionalen bedienen.21 Der poetische Akt liege, 
so White, in der Wahl der Begriffsstrategie verborgen, die das historische 

17 Barthes 1967: 65. Ein konkreter Ursprung lässt sich freilich nicht ausmachen. Stephan 
Jäger beispielsweise sieht in Arthur C. Dantons Analytical Philosophy of History (1965) 
den Ausgangspunkt der Debatte. Jaeger 2002: 241.

18 Rüth 2005: 16.
19 White 2015: 4.
20 Ibd. 16.
21 Er unterscheidet drei Möglichkeiten des Erzählens in der Geschichtsschreibung, die für 

ihn alle dazu dienen, den Anschein einer Erklärung zu erwirken: erstens die formale 
Schlussfolgerung (argument); zweitens die narrative Modellierung (emplotment), der 
die archetypischen Erzählformen, Romanze, Tragödie, Komödie und Satire zugrunde 
liegen, wobei die gewählte Form für ihn bereits den Inhalt der erzählbaren Geschichte 
determiniert; und drittens das Erzählen durch ideologische Implikationen. Diese drei 
Formen differenzieren sich in jeweils vier Ausdrucksweisen aus.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


15

Feld präfiguriere.22 Die Texte seien nicht nur Modelle für die Erklärung 
vergangener Ereignisse, sondern auch Modelle für Erzähltraditionen.23 
Wer jedoch ein Modell von der Wirklichkeit präsentiere, müsse jene Ele-
mente aus seiner Erzählung eliminieren, die dem Modell widersprächen. 
Geschichtsschreibung gründet sich für White also auch auf Auslassung und 
Selektion.24 Anders als lange angenommen sind die res gestae‚ die ‚geschehe-
nen Taten und Dinge‘, nicht neutral rekonstruier- und vermittelbar. Vor sie 
schiebt sich die Sprache, die historia rerum gestarum, die durch literarische 
Konventionen bedingt ist. 

Diese Feststellung traf die zeitgenössische Geschichtswissenschaft in 
ihrem Selbstanspruch, objektive, d. h. wissenschaftlich belegbare und 
logisch kombinierte Aussagen zu treffen. In der Auseinandersetzung mit 
diesen Thesen musste sie auf dem Anspruch beharren, intersubjektiv über-
prüfbares Wissen zu produzieren und mit sprachlichen Mitteln Befunde 
über eine außersprachliche Wirklichkeit auszustellen, wenn sie ihre gesell-
schaftliche und kulturelle Funktion der kollektiven Identitätsbildung, kriti-
schen Aufklärung und Unterhaltung nicht einbüßen wollte.25 Die prominent 
von White dargelegte Vorstellung, dass es nichts außerhalb des Textes gebe, 
bezieht sich allerdings hauptsächlich darauf, dass das historiographische 
Werk sich wesentlich auf andere Texte bezieht. Die mit Whites Thesen 
im Zusammenhang stehende Debatte über das Wesen von Geschichte und 
ihrer Darstellung umfasste maßgeblich die Frage nach ihrem Verhältnis zu 
Literatur und ihren Gehalt an historischer Wahrheit. Die verbreitete Unter-
stellung, White negiere grundsätzlich den Anspruch der Geschichtswissen-
schaft, Aussagen über die Vergangenheit treffen zu können und betrachte 
sie als fiktiv, ist hingegen unhaltbar. Wie ersichtlich wurde, ist White nicht 
mit dem Wahrheitsgehalt der Geschichte selbst befasst, sondern mit dem 
Zugang zu ihr26 – und der kann immer nur sprachlich, d. h. fiktional sein. 
Allerdings konstatiert er, dass Historie nur eine Form – und zwar eine der 
Literatur keineswegs überlegene Möglichkeit – sei, sich mit den res gestae 
auseinanderzusetzen.27 Bei aller Umstrittenheit erwiesen sich Whites The-
sen langfristig als wirkmächtig, wodurch die Arbeit von Historiker·innen 
fundamental verändert wurde und ihre Sinne schärfte für die „literarischen 
Formen, in denen Geschichten erzählt werden müssen.“28 In den kommen-

22 Er unterscheidet die Typen der Präfiguration nach den vier Tropen der poetischen Spra-
che: Metapher, Metonymie, der Synekdoche und der Ironie.

23 Baberowski 2005: 208.
24 Ibd. 209.
25 Rüth 2005: 3.
26 So schreibt White auch selbst: „Ich habe nie bestritten, daß eine Erkenntnis der 

Geschichte, der Kultur und der Gesellschaft möglich sei.“ White 1986: 35.
27 Baberowski 2005: 212.
28 Ibd. 211.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16

den Jahrzehnten entstanden dann folgerichtig Arbeiten, in denen das Arran-
gement der historischen Fakten im Mittelpunkt stand. Der dabei zutage 
tretende Wandel des historiographischen Schreibens deutete an, dass die 
Analyse dieser Erzählstrukturen dazu beitragen kann, implizite Geschichts-
bilder aufzudecken.

Darauf aufbauend geht die vorliegende Arbeit der Überlegung nach, 
welche Konventionen das historische Erzählen in der iranischen Historio-
graphie des 14./20. Jahrhunderts präfigurieren. Touraj Atabaki weist darauf 
hin, dass die Historiker bei der Konstruktion von den erwähnten savior-
rulers an vorhandene messianische Vorstellungen im Schiitentum anknüp-
fen konnten.29 Die deutsche Iranistin Anja Pistor-Hatam hingegen stellt für 
die moderne iranische Historiographie zur Mongolenzeit fest, dass „das 
in diesen Narrativen hervorstechende Geschichtsdenken sowohl in einer 
literarischen Tradition von Mythen und Legenden, als auch im iranischen 
Nationalismus verortet ist“.30 Diese Beobachtungen weiterführend wird 
davon ausgegangen, dass traditionelle Erzählungen, die im Kontext natio-
nalstaatlicher Legitimationsstrategien der Pahlawīs zusätzlich gefördert 
wurden, maßgeblich waren für die Etablierung neuer historiographischer 
Schreibkonventionen. Zu nennen ist hier insbesondere Firdausīs Šāhnāma. 

Umberto Eco beobachtet für den europäischen Kulturraum, dass die 
‚Zusammengestückeltheit‘, wie er es nennt, bestimmter Werke ihren Kult-
status befördere. Diese bedeute nämlich im Umkehrschluss, dass das 
Werk auch ‚zerstückelbar‘ sei, und gerade deswegen könne es „sozusagen 
stückweise benutzt werden, nach demontierbaren Einzelteilen, von denen 
jedes dann ein Zitat und ein Archetyp wird.“31 Dieser Gedanke lässt sich 
auf das Šāhnāma anwenden, das sich durch eine hohe Zerstückelbarkeit 
auszeichnet, wie schon die Rezitationstradition zeigt, der die serielle Zer-
stückelbarkeit eingebaut ist.32 Der kanadische Historiker Mohammad Tava-
koli-Targhi bemerkt, dass die Entdeckung der vorislamischen Geschichte 
im 13./19. Jahrhundert im Wesentlichen durch Firdausīs Epos erfolgte und 
in den Kaffeehäusern zunehmend andere populäre Legenden verdrängte:

29 Atabaki 2010: 91 f.
30 Pistor-Hatam 2014: 209. Das sind ja auch die Wissensbestände, auf die Šīrīn ʿIbādī in 

dem oben zitierten Passus verweist. Pistor-Hatams Arbeit widmet sich der Fragestellung, 
wie sich die Mongolenzeit in der modernen iranischen Geschichtsschreibung seman-
tisch und kulturell entfaltet und welche Kohärenzfiktionen identifizierbar sind. 

31 Eco 2021: 50.
32 Das wird auch an den isolierten Übersetzungen in europäische Sprachen deutlich, in 

denen nur einzelne Abschnitte als eigene Geschichte Verwendung finden. Etwa: Ferdausi, 
Abū’l-Qāsem: Schāhnāme – Das Buch der Könige. Die Rostam-Legenden. Übers. Ehlers, 
Jürgen. Stuttgart, 2021. In beiden Fällen zeigt sich, dass bestimmte Geschichten, wie bei-
spielsweise die um den Helden Rustam, eine besondere Prominenz genießen, die auch von 
dem Literaturhistoriker Ẕabīḥullāh Ṣafā festgestellt wird. Ṣafā 1396/2017-18: 219.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


17

The nineteenth-century authorization and popular (re)citation of the epic Shahnamah 
resulted in a process of cultural transference that intensified the desire for the recovery 
of the “forgotten history” of ancient Iran.33 

Das Šāhnāma wurde bald von Nationalist·innen als das Herzstück ira-
nischer Kultur aufgefasst; in ‚reinem‘ Persisch geschrieben, bringe es die 
Größe des vorislamischen Irans zum Ausdruck. Dass das Šāhnāma jeden-
falls in der Gegenwart der Autoren in das Weltbild ihrer Zeitgenoss·innen 
integriert gewesen sein dürfte, zeigt ein Reisebericht Ṣādiq Hidāyats (1281-
1330/1903-1951). Der Schriftsteller begegnet auf dem Weg nach Isfahan 
in Mūrčaḫūrt, einem nordöstlich der Provinzhauptstadt gelegenen Dorf, 
das bekannt für seine Teppiche ist, dem Betreiber eines Kaffeehauses. Der 
Mann erzählt ihm folklorische Geschichten aus der Gegend und berichtet 
stolz, dass Kāwa und Gūdarz, zwei legendäre Heldenfiguren des Šāhnāmas, 
gebürtig aus Isfahan stammten.34 Auch der Philologe William Beeman stellt 
noch Jahrzehnte später fest, dass die Bildsprache des Šāhnāma eng mit dem 
iranischen Alltag verwoben sei.35 

In seiner heutigen Form handelt es sich hierbei um ein modernes Phäno-
men, das Teil gezielter Identitätspolitik war.36 Das Šāhnāma wurde bereits 
früh als tragende Säule des iranischen Nationalbewusstseins installiert und 
war spätestens zum Zeitpunkt der Bildungsrevolution in den 1350er/1970er 
Jahren aus dem Diskurs nicht mehr wegzudenken. Der iranische Historiker 
Naṣr ad-Dīn Ḥusain betonte in diesem Kontext an prominenter Stelle, dass 
das Epos die Größe Irans in Erinnerung bringe und der Antrieb für Patrio-
tismus sei sowie für jene Männlichkeit (mardānagī), die Irans Glorie und 
Unabhängigkeit bedingt habe.37 Symptomatisch für die zentrale Bedeu-
tung des Šāhnāmas als Epos über Könige für die Legitimation des König-
tums über den akademischen Diskurs hinaus, zeigt sich eine Aussage des 
indischen Journalisten Rustam Karanjia. In einem in den 1350er/1970er 
Jahren geführten Interview mit Muḥammad Riżā Šāh unternimmt er den 
Versuch, dem Schah ein Šāhnāma der Pahlawī-Dynastie zu entlocken, da 
es noch kein Epos für die Herrschenden gäbe.38 Die beschriebene nationa-
listische Aufladung und die damit einhergehende Ubiquität des Šāhnāmas 
sowie seine Zusammengestückeltheit, die eine eklektische Bedienbarkeit 

33 Tavakoli-Targhi 2001: 99.
34 Hidāyat 1342/1963: 84 f.
35 Beeman 2011: 57.
36 Tavakoli-Targhi schreibt: „The Shahnamah provided valuable semantic and symbolic 

resources for dissociating Iran from Islam and for fashioning an alternative basis of iden-
tity.“ Tavakoli-Targhi 2001: 97 f.

37 Ḥusain 2536/1356/1977: 47.
38 Karanjia 1977: 30.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18

ermöglicht, erleichtern eine Nutzbarmachung des Epos im Rahmen der 
Präfiguration. 

Der hier verwendete Begriff der Präfiguration stammt von dem Philo-
sophen Hans Blumenberg (1920-1996). In seiner posthum erschienenen 
Schrift Präfiguration: Arbeit am politischen Mythos (2014), ein zunächst 
unveröffentlichtes Kapitel aus Arbeit am Mythos (1979), umreißt er den 
Begriff der Präfiguration und seine politische Dimension: Er versteht dar-
unter eine mythische Denkfigur, die als „singuläres Instrument der Recht-
fertigung in schwach begründeten Handlungssituationen“39 zum Tragen 
kommt. Sie verleihe einer Entscheidung, die von äußerster Kontingenz, 
also Unbegründbarkeit sein mag, Legitimität.40 Er schreibt:

Das Phänomen der Präfiguration setzt voraus, daß die mythische Denkform als Dis-
position zu bestimmten Funktionsweisen noch oder wieder virulent ist. In der Prä-
figuration geht die Mythisierung an die Grenze der Magie heran oder überschreitet 
diese gar, sobald mit dem ausdrücklichen Akt der Wiederholung eines Präfigurats 
die Erwartung der Herstellung des identischen Effekts verbunden wird. Zunächst 
aber ist die Präfiguration nur so etwas wie eine Entscheidungshilfe: was schon ein-
mal getan worden ist, bedarf unter der Voraussetzung der Konstanz der Bedingun-
gen nicht erneuter Überlegung, Verwirrung, Ratlosigkeit, es ist durch das Paradigma 
vorentschieden.41

Das Compendium Heroicum definiert, an diese Beobachtung anknüpfend, 
die heroische Präfiguration als den „Prozess der Referenzsetzung zwischen 
einer Ausgangsfigur (Präfigurant) und einer Zielfigur (Präfigurat) zu dem 
Zweck, der Zielfigur einen heroischen Status zu verleihen oder diesen Status 
abzusichern“.42 Es handelt sich folglich um ein „Instrument legitimierender 
Rhetorik“,43 das geeignet ist, Heroisierungen zu plausibilisieren. Die Zielfi-
gur ermöglicht es der Ausgangsfigur, ihre „transgressiven, umstrittenen und 
ggf. gewaltvollen Taten als heroisch zu rechtfertigen“. Der Vorgang erlaubt 
es einer involvierten Gemeinschaft, ihrer Held·infigur „Akzeptanz zu ver-
leihen und sie im kollektiven Gedächtnis zu verankern“. Präfigurationen, 
bemerken die Autor·innen, ähneln insofern der imitatio heroica, einer rhe-
torischen Legitimationstechnik, die auf eine „nachahmende Angleichung 
an eine heroische Vorbildfigur“ abziele.44 Die heroische Präfiguration geht 
über Imitation hinaus: „Das Vorbild existiert hier gerade nicht als eine feste, 
vorgegebene Größe, sondern wird im Prozess der Präfiguration verändert 
oder als Bezugsfigur erst erschaffen.“45 Der Ausgangsfigur wird in diesem 

39 Blumenberg 2014: 14.
40 Ibd. 10.
41 Blumenberg 2014: 9.
42 CH, Präfiguration.
43 Ibd.
44 Ibd.
45 Ibd.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


19

Prozess eine neue Bedeutung zugeschrieben, die „sie anschlussfähig für 
gegenwärtige Bedürfnisse macht.“46 Schon Blumenberg konstatierte, dass 
ein Präfigurant nicht beliebig wählbar sei, sondern mit Bedeutsamkeit auf-
geladen sein müsse.47 Auch die Autor·innen des Compendium Heroicums 
beobachten, dass es „relativ feste Repertoires heroischer Präfiguranten zu 
geben“ scheint, die immer wieder „neu mit Bedeutung versehen und für 
Präfigurationen“ genutzt werden.48 Daran wird deutlich, dass der Status des 
Präfiguranten oder des Präfigurats 

keine intrinsische Eigenschaft einer Figur ist, sondern eine analytische Kategorie, die 
beschreibt, wie heroische Figuren in einer spezifischen historischen Konstellation 
miteinander relationiert und wechselseitig funktionalisiert werden.49

Aus diesem reziproken Verhältnis ist ersichtlich, dass der heroische Präfi-
gurant erst im Prozess der Präfiguration gestaltet und mit einer Bedeutung 
versehen wird. Das bedeute, dass nicht nur die „Zielfigur, sondern auch 
die Ausgangsfigur im Prozess der Präfiguration transformiert“ werde. Die 
Präfiguration wirkt kontingenzmindernd und ist für das Heroische von 
Bedeutung, weil das „transgressive, normbrechende und/oder gewaltvolle 
Handeln eines Akteurs häufig einen polarisierenden Effekt hat.“  Dieses 
Kippmoment lasse sich, so die Autor·innen, „zugunsten einer Heroisierung 
auflösen, wenn für die umstrittene Figur ein geeignetes heroisches Vorbild 
existiert.“50 Präfigurative Heroisierungen, wird einschränkend hinzugefügt, 
setzen ein spezifisches Vorwissen beim Zielpublikum voraus, ohne das die 
Präfiguration wirkungslos verklänge; nur wenn es mit der Bezugsfigur ver-
traut ist, kann die Präfiguration gelingen. Dieser Umstand verweist auf die 
immensen geschichtspolitischen Anstrengungen des Pahlawī-Regimes. Das 
Instrumentarium der Mythologie in der Geschichtsschreibung zu bedie-
nen, erschafft einen genuin iranischen Kosmos, mit dem sich der iranische 
Staatsbürger der Pahlawī-Zeit identifizieren kann und der ihm allerorts von 
neuem in anderen Zusammenhängen begegnet.

Heroische Figuren stellen in der erzählten Welt des Šāhnāma ein bedeu-
tendes Element dar, wie es schon in den oben zitierten Worten der Men-
schenrechtsaktivistin Šīrīn ʿIbādī anklang. Der Literaturwissenschaftler 
Ẕabīḥullāh Ṣafā (1290-1378/1911-1999) deutet in seiner Dissertations-
schrift aus dem Jahr 1324/1945 über die Entwicklung des iranischen Epos 
drei Heldengruppen an, die für das Šāhnāma maßgeblich seien: die šāhān 
(Könige), die pahlawānān (Kriegerhelden) und die dānišmandān (Gelehr-

46 Ibd.
47 Blumenberg 2014: 14.
48 CH, Präfiguration.
49 Ibd.
50 Ibd.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20

te).51 Als Bezugsfiguren haben sie in bemerkenswerter Weise Eingang in die 
iranische Geschichtsschreibung der Pahlawī-Zeit gefunden. Anknüpfend 
an Blumenbergs Gedanken zur Präfiguration, lässt sich dabei ein rezipro-
ker Prozess ausmachen, der auch den Präfiguranten eine neue Bedeutung 
zuschreibt und sie entsprechend den zeitgenössischen Bedürfnisse aktua-
lisiert. Die Heldentypen geben damit Auskunft über das Weltbild der zeit-
genössischen Historiker und die Welt, in der sie sich bewegen. Bestimmend 
für die Entwicklung der Heldentypen Schah, Krieger und Gelehrter ist folg-
lich der historische Kontext, in dem die Geschichtsschreiber der Pahlawī-
Zeit ihre Untersuchungen verfassten. Er informierte ihren Blickwinkel auf 
die Geschichte und bedingte ihre eigene, im Wandel begriffene Positionie-
rung innerhalb der Gesellschaft.

In einem Leitartikel des ersten Jahrgangs der historischen Fachzeitschrift 
Yādgār stellt sich ʿAbbās Iqbāl-Aštiyānī (1275-1334 / ca. 1896-1956), einer 
der Begründer der modernen iranischen Geschichtsschreibung und der als 
bedeutendster iranischer Historiker seit der Konstitutionellen Revolution52 
geltende Herausgeber des Periodikums, der Frage, was ein wahrer Gelehrter 
und was wahre Gelehrsamkeit sei.53 Er behauptet, dass es einem Gelehr-
ten nicht darauf ankommen sollte, eine möglichst große Menge an Wissen 
anzuhäufen, sondern dass die dabei verwendete Methode das Entschei-
dende sei. Es komme darauf an, Wissen gezielt und effizient zu erwerben, 
um es nützlich einzusetzen. Bildung erachtet er nicht als Selbstzweck, son-
dern als Vehikel zur Veränderung der Gesellschaft. Ganz dieser Vorstellung 
verhaftet konstatiert der Historiker Nafīsī in Bezug auf die historiographi-
sche Gelehrsamkeit und ihren Nutzen, dass das Wissen um die Geschichte 
in erster Linie der „Erziehung des Nationalgeistes, der tapferen Eigenschaf-
ten und der Liebe zum Vaterland“54 diene. Damit weist er den Geschichts-
wissenschaften einen zentralen Wirkort im nationalen Gefüge zu: Sie sind 
sowohl damit befasst, den nationalen Zusammenhalt zu ermöglichen, als 
auch damit, gerade durch ihren Blick auf die Vergangenheit, die Zukunft 
zu errichten. Diese selbstbewusste Auffassung von Gelehrsamkeit und dem 
Gelehrten als Stabilisator wie auch als Katalysator gesellschaftlicher Trans-
formation in den 1320er/1940er Jahren überrascht wenig, waren Akade-
miker doch maßgeblich in Riżā Šāhs Visionen des Staatsbaus eingebunden 
gewesen. Vor dem coup d‘état 1299/1921 umfasste die Regierung „no more 

51 Er ordnet sie grob den verschiedenen Abschnitten zu: Der erste Abschnitt des Epos 
(dūra-yi asaṭīrī) konzentriere sich auf die Leistungen der Könige, der zweite Teil (ʿahd-i 
pahlawānī) widme sich überwiegend den Kriegerhelden, und für den letzten Teil (dūrān-i 
tārīḫī) hebt Ṣafā die Bedeutung von Gelehrten hervor.

52 Azimi 2012: 384.
53 Iqbāl 1323/1944: 1-11.
54 Nafīsī 1335/1956: 1.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


21

than a haphazard collection of semi-independent motowfis, monshis, and 
titled grandees“,55 doch bis zur Abdankung waren elf Ministerien aufgebaut 
worden, in denen ca. 90.000 Beamte beschäftigt waren. Von 50 Kabinetts-
mitgliedern in gerade einmal zehn Kabinetten, die in den 15 Jahren seit der 
Krönung bis zu Beginn der Regierungszeit von Muḥammad Riżā Šāh wech-
selnde Posten besetzten, hatten 26 im Ausland studiert und 14 am Polytech-
nikum (dār al-funūn) einen Abschluss erworben.

Pahlawī-Iran wurde mithin nicht exklusiv von der Dynastie, sondern von 
einer kleinen Elite beherrscht, die der amerikanisch-iranische Historiker 
Abbas Milani treffend als „almost incestuous nature of power“56 charakte-
risiert. Ein Zirkel von etwa 40 nationalen und 150 bis 200 provinziellen 
Familien bekleideten im 13./19. und 14./20. Jahrhundert die einflussrei-
chen Positionen. Sie stellten damit einen zentralen Faktor im politischen 
System dar und mussten von den Herrschenden sowohl im Kontext von 
Machtausübung als auch von Machterhalt mitbedacht werden. Ein hilfrei-
ches Modell autokratischer Herrschaft von Gerschewski et al. begreift als 
ihre Grundpfeiler die miteinander in Wechselbeziehung stehenden Kate-
gorien Legitimation, Repression und Kooptation. Die Stabilität eines auto-
kratischen Regimes wird ihres Erachtens dadurch gesichert, dass sich die 
„Interaktionsbeziehungen zwischen den Herrschenden und Herrschafts-
unterworfenen in diesen drei Funktionsbereichen verstetigen“57 und sich 
die Säulen in ihrem Nutzen ergänzen, d. h. komplementär zueinander ver-
halten. Die Widerstandskraft dieser Herrschaft bemisst sich an dem Grad 
der Institutionalisierung der Interaktion zwischen Herrschenden und Herr-
schaftsunterworfenen. Damit ist gemeint, dass, sofern sich eine zunehmende 
Anzahl an Akteur·innen den Regeln und Normen, die diese Interaktion 
strukturieren, unterwirft, Regelmäßigkeit, mithin Stabilität erzeugt wird.58 
Stabilität wird von den Autoren, in Abgrenzung zu Persistenz, definiert 
als die Kapazität des Regimes, Herausforderungen flexibel zu begegnen.59 
Für die vorliegende Arbeit sind ihre Erkenntnisse über Kooptation und 
Legitimation grundlegend, da in der Pahlawī-Ära ein zahlenmäßig stark 
begrenzter Personenkreis damit beauftragt war, den Legitimitätsglauben 
in der Bevölkerung zu fördern. Die treffende Definition der Autoren von 
Kooptation verlautet:

Kooptation ist der Prozess, durch den die politische Führung ein regimestützendes 
Bündnis bildet und die Loyalität, Kooperation und Unterstützung der Mitglieder die-
ses Bündnisses sicherstellt. Dadurch erschließen sich Ressourcen, mit denen Bedro-

55 Abrahamian 2008: 67.
56 Milani 2001: 76.
57 Gerschweski et al. 2012: 2.
58 Ibd. 8.
59 Ibd. 3.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22

hungen gegenüber der Führung neutralisiert und zum Nutze der Machterhaltung 
transformiert werden können. Idealerweise resultiert dieser Prozess in stabilen gegen-
seitigen Abhängigkeitsbeziehungen zwischen der politischen Führung und den Mit-
gliedern des regimestützenden Bündnisses.60 

Der Staat erschuf seit den 1310er/1930er Jahren kulturelle und propagan-
distische Institutionen mit dem Ziel, öffentliche Unterstützung zu mobi-
lisieren.61 Die Historiker etablierten sich in diesem Zuge als unerlässlich 
in diesem gegenseitigen Abhängigkeitsverhältnis der regimestützenden 
Eliten und des Regimes selbst. Die Intellektuellen und unter ihnen auch 
die Historiker verstanden ihre Schriften entsprechend als Teil des politi-
schen Diskurses und überwiegend als Aspekt des politischen Aktivismus, 
der in seinem Streben auf die Nation ausgerichtet war. Theoretiker·innen 
des Nationalismus konstatieren, dass die Konstruktion einer gemeinsamen 
Vergangenheit und ein gemeinsames historisches Bewusstsein ein notwen-
diges Element zur Bildung einer nationalen Identität sind.62 Damit wirkte 
die Historiographie legitimierend auf das politische System, in das sie ein-
gebettet war, und zwar, indem sie eine ungebrochene Kontinuität zwischen 
einem identifizierten Ursprung und der Aktualität des politischen Systems 
konstruierte. Sie wählte aus, was als erinnernswert galt, und kanonisierte 
es, wodurch sie zur Stabilisierung des Systems beitrug. Über den iranischen 
Kontext hinaus ist das Heroische damit als Sonde zur Untersuchung der 
Bedeutung von personenzentrierter Geschichtsschreibung in autoritären 
Regimen zu begreifen. Der Iran dient hier als Fallbeispiel. Die Erkenntnisse 
lassen sich auf andere autoritäre Regime übertragen.

Die Phase der Etablierung der Geschichtswissenschaften als universitäres 
Fach war mit einer Zeit erheblicher politischer Unruhen und gesellschaft-
licher Transformationen einhergegangen.63 Die Infragestellung von Iran als 
politische Entität, einhergehend mit der zunehmenden Verbreitung von 
nationalistischen Konzepten, ließ den Ruf nach einer starken Regierung 
lauter werden. Hinter der zumeist personenbezogenen Geschichtsschrei-

60 Ibd. 11.
61 Vejdani 2015: 67.
62 Wehler 2011: 38.
63 Die Auflösung des Parlaments hatte das endgültige Scheitern der Verfassungsrevolution 

(1284-1288/1905-1911) manifestiert, während der die Intellektuellen eine wichtige Rolle 
gespielt hatten. Nichtsdestotrotz war es in der Zeit gelungen, die bis dahin üblichen 
Machtverhältnisse aufzulösen, die am Hof in Teheran gebündelt worden waren und so 
das Qāǧārenreich zusammengehalten hatten. Es entstand ein Machtvakuum, das in der 
Folge von lokalen Akteuren gefüllt wurde. Mehrere Provinzen riefen autonome Regie-
rungen aus, und diverse tribale Verbände verzichteten auf die Zusammenarbeit mit der 
zentralstaatlichen Regierung. Gleichzeitig erhöhte sich der außenpolitische Druck durch 
die Entdeckung des Öls noch während der Revolutionszeit. Es etablierten sich eine bri-
tische und eine russische Einflusszone, in der jeweils ausländische Berater in innenpoli-
tischen Angelegenheiten machtvolle Positionen einnahmen.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


23

bung dürfte folglich zumindest anfangs die Hoffnung gestanden haben, dass 
auch in der Gegenwart der forschenden Historiker starke Persönlichkeiten 
einen handlungsfähigen Staat aufbauen werden, dem es gelingt, sowohl den 
postrevolutionären Unruhen als auch der internationalen Staatengemein-
schaft entgegenzutreten. Mit Tobias Schlechtriemen gesprochen, zeigte 
sich hierin „die Überzeugung oder der Wunsch nach einer weitgehenden 
menschlichen Handlungsfähigkeit, derzufolge ein Geschehen durch einen 
Menschen zu kontrollieren sei.“64 Riżā Ḫān weckte in vielen die Hoffnung, 
der Mann zu sein, der eine solche Regierung bilden und forthin führen 
könne. Die literati kollaborierten mit einem Militärführer, dessen Ambi-
tionen unter anderen Umständen nicht mit ihren Idealen von Freiheit und 
Demokratie korrespondiert hätten, nach den Dekaden des Anarchismus 
aber wie die Lösung aller Probleme schienen und das Versprechen bargen, 
Iran wieder zu nationaler Grandeur zu erheben.65 Dieses Moment wurde 
in der Zweiten Pahlawī-Zeit von den staatlichen Institutionen rezipiert, da 
der Personenkult um Muḥammad Riżā Šāh Legitimität erfuhr, indem er 
historisch eingebettet wurde. Je autokratischer das Regime von Riżā Šāh 
wurde, desto stärker wurde die Tendenz der iranischen Historiographie, 
sich in den Dienst der Politik zu stellen. Anders als oft vermutet, beschäf-
tigten sich Geschichtsstudenten der frühen Pahlawī-Zeit nicht ausschließ-
lich, nicht einmal überwiegend mit der iranischen Antike, sondern wählten 
Themen nach utilitaristischen Gesichtspunkten. Der Gegenstand sollte 
dem jungen Staat möglichst einen sofortigen Nutzen bringen, weswegen 
epochenübergreifend rechtshistorische, wirtschaftliche, diplomatische und 
Bildungsthemen vorherrschten.66 Seit den 1310er/1930er Jahren baute der 
Staat zudem den Bildungssektor aus, so dass die Geschichtsstudenten über-
all im Land Arbeit als Geschichtslehrer an Schulen finden konnten. Viele 
besetzten später wichtige Posten in Ministerien.67 Die zahlreichen Refor-
men, die Riżā Šāh durchführte und die insbesondere das Bildungswesen, 
die Bereiche Recht und Gesundheit, sowie Wirtschaft, Finanzen und Trans-
port betrafen, beförderten zudem eine Restrukturierung der Elite. Denn die 
neuen Anforderungen brachten auch neue Formen der Aushandlung von 
Status und gesellschaftlicher Positionierung mit sich. Freilich rekrutierte 
sich diese neue Elite weiterhin überwiegend aus der alten, doch unterschied 
sich ihre soziale Praxis fundamental von dem, was bis dahin üblich gewe-
sen war.68 Söhne aus alten Handelsfamilien, dem qāǧārischen Adel oder 
von Geistlichen, die die gesellschaftlichen Umbrüche vorhergesehen oder 

64 CH, Handlungsmacht.
65 Catanzaro 2014: 44.
66 Vejdani 2015: 65.
67 Ibd. 66.
68 Epkenhans 2005: 11.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24

gar vorangetrieben hatten, machten sich durch ihre moderne, oft im ‚west-
lichen‘ Ausland erworbene Ausbildung im neuen System unerlässlich. Zu 
Beginn der Ersten Pahlawī-Zeit verbreiteten sich zudem Massenmedien, 
die modernistische Ideen nun auch einer breiten Öffentlichkeit zugänglich 
machten. Waren solche Anschauungen zuvor der neuen Bildungselite vor-
behalten gewesen, sah sie sich nun als Speerspitze einer modernistischen 
Bewegung, die sich ihrem Wunsch nach über das gesamte Land ausdeh-
nen sollte. Die frühe Zweite Pahlawī-Zeit war geprägt von einer relativen 
Freiheit im politischen wie publikatorischen Schaffen und wurde deshalb 
als demokratisches Intermezzo bezeichnet.69 Diese Phase endete mit der 
Absetzung des Politikers Muḥammad Muṣṣadiq (1258-1345/1880-1967) 
im Jahre 1332/1953. Im Anschluss daran gelang es Muḥammad Riżā Šāh 
zunehmend, seine Macht zu konsolidieren und die Institutionen zu kont-
rollieren. Damit einher ging erneut verstärkte Zensur, aber auch die Etab-
lierung von Leitbildern, an denen sich die Autor·innen orientieren mussten. 
Ihren Höhepunkt erreichte diese Politik während der Bildungskonferenzen 
in Rāmsar (eine Stadt am Kaspischen Meer) der 1350er/1970er Jahre. Dort 
verabschiedete man nicht nur Leitlinien, sondern gab sogar staatlich pub-
lizierte Texte bei renommierten Wissenschaftler·innen in Auftrag. Aller-
dings hatten politische Zäsuren einen weitaus geringeren Einfluss auf die 
Geschichtsschreibung, als man annehmen sollte, da innerhalb der Institu-
tionen einflussreiche Personen politische Brüche oftmals überlebten. Dies 
erzeugte Kontinuitäten und ermöglichte es den Historikern, langfristig auf 
das gesellschaftspolitische Geschehen einzuwirken. 

Die in der vorliegenden Studie konsultierten Werke wurden über Jahr-
zehnte hinweg regelmäßig neu aufgelegt, das Textmaterial neu zusammen-
gefasst oder ursprünglich sukzessiv erschienene Artikel eines Autors in 
Sammelbänden herausgegeben.70 Diese Praxis begründet die bleibende 
Wirkung und den großen Einfluss, der von einzelnen Texten ausging. Es 
erklärt zudem, weshalb in der Pahlawī-Zeit entwickelte Geschichtsnarrative 
bis in die Gegenwart bedeutsam sind.71 Da es in den historiographischen 

69 Amanat 2017: 502 ff.
70 So der Fall mit Ṣafās Helden der Unabhängigkeit Irans (Qahrmānān-i Istiqlāl-i Irān), 

ein Sammelband, der seit den 1310er/1930er Jahren sukzessiv erscheinende Artikel erst-
mals 1355/1976 zusammenfassend publizierte (und 1385/2006 erneut aufgelegt wurde) 
oder dem Kurzgeschichtenband Der Mond von Naḫšab (Māh Naḫšab) von Saʿīd Nafīsī. 
Aber auch Ḥasan Pīrnīyas Iran in der Antike (Irān-i Bāstān) wurde seit seinem ersten 
Erscheinen in zahlreichen Auflagen herausgegeben, die jüngste ist meines Wissens von 
1395/2016. Dass dennoch die Zäsur bei der Revolution gemacht wird und nicht etwa 
Texte bis in die Gegenwart hinein herangezogen werden, liegt auch daran, dass die der-
zeitige Publikationspolitik ein Novum ist und auf eine Kehrtwende in der Selbstinsze-
nierung der Islamischen Republik hindeutet. Siehe hierzu: Bajoghli 2019. 

71 Merhavy 2019: 174.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


25

Schriften vornehmlich um die Kompilation von Quellentexten ging, sind 
diese oft in ganzer Länge und weitgehend unkommentiert in den Werken 
abgedruckt. Das Finden und Übersetzen des Textmaterials selbst galt als 
die bedeutende Leistung, und so wurden einmal erschlossene Quellen sel-
ten dazu verwandt, verschiedene Thesen zu postulieren und zu überprü-
fen. Dabei ist durch Auswahl und Auslassung eine Etablierung bestimmter 
erzählerischer Figuren zu beobachten, deren Fundamente die Geschichts-
schreibung der Ersten Pahlawī-Zeit legte. In den folgenden Jahrzehnten 
wurde extensiv daran angeknüpft, bis eine Geschichtsschreibung jenseits 
dieser Figuren undenkbar wurde, wie auch der eingangs zitierte Ausruf 
ʿIbādīs zeigt.

Die vorliegende Arbeit ist in zwei Teilen angelegt, die die Entwicklung der 
bedeutendsten Heldentypen Schah und Gelehrter diachron nachverfolgen. 
Mit dem für das politische System zentralen Heldentypus Schah befasst sich 
der erste Teil dieser Arbeit. Besonders geeignet zur Analyse der Schahfigur 
in der Historiographie sind solche Texte, die sich mit der Pahlawī-Zeit selbst 
befassen, aber zur Erklärung singulärer historischer Momente teils weit in 
die iranische Geschichte zurückgreifen. Im Kapitel Der Aufstieg Irans unter 
Riżā Šāh wird daher eine Monographie des Historikers Saʿīd Nafīsī heran-
gezogen, die über die rezente Geschichte informiert und ausführlich die 
Regierungszeit Rizā Šāhs beschreibt. Durch den scheinbar arbiträren Rück-
griff in verschiedene Epochen der Vergangenheit werden Präfiguranten 
wie Präfigurate und mit ihnen vertretene Themen sichtbar. Der von Nafīsī 
gewählte Untersuchungszeitraum bietet zudem die Möglichkeit, die Heroi-
sierung Riżā Šāhs mit der Deheroisierung der vorherigen Herrschaft der 
Qāǧāren ins Verhältnis zu setzen. Das Kapitel Der Schah bei Ḥasan Pīrniyā 
untersucht daran anschließend den Zusammenhang von zeitgenössischem 
Personenkult und dem Schah in der Geschichtsschreibung. Erkennbar wird 
dabei nicht nur der Nexus von Politik und Historiographie, sondern auch 
die relative Autonomie, die das Fach unter dem autoritären Regime noch 
wahren konnte. Nicht nur das Unheroische spielt eine Rolle in der Gegen-
überstellung zum Heroischen, sondern auch das Antiheroische. Zur Unter-
scheidung der Qualität beider Phänomene und ihrer Bedeutung für das 
Heroische selbst wird in einem Exkurs exemplarisch dem sich wandelnden 
Bild von Alexander dem Großen in der iranischen Geschichtsschreibung 
nachgespürt. Einen politischen Bruch stellte die Abdankung von Riżā Šāh 
dar und die Übertragung der Herrschaft auf seinen Sohn. Anders als sein 
Vater konnte Muḥammad Riżā Šāh den vorherigen Herrscher nicht deheroi-
sieren, sondern stand vor der zusätzlichen Herausforderung, die Balance zu 
wahren zwischen Abgrenzung von der Vaterfigur und ihrer Vereinnahmung 
als Fundament und Legitimation der eigenen Herrschaft. Dies evozierte 
eine Neuorientierung der Zuschreibungen an die heroisierten Herrscher, 

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26

die auch mit dem globalhistorischen Moment korreliert. Um diese nach-
vollziehbar zu machen, wird in einem weiteren Exkurs zunächst der Krie-
ger vorgestellt, der in der frühen Pahlawī-Zeit noch breiten Raum in der 
Geschichtsschreibung einnahm. Durch gesellschaftliche Transformationen 
und politische Kurswechsel der Dynastie kam es zu einer Marginalisierung 
des pahlawān, die sich vor allem in der Entkopplung der zunächst auffällig 
ähnlichen Eigenschaften von Schah und Krieger ausdrückt. Die mit Gewalt 
assoziierten Charakterzüge, die in der frühen Pahlawī-Zeit von Krieger und 
Schah noch geteilt werden, treten in den Hintergrund. In Die Verbeamtung 
des Schahs wird deutlich, wie die kriegerischen Dispositionen in zivile Kon-
texte transferiert werden und Bildung als Insigne des Herrschers an Bedeu-
tung gewinnt. Diese Verschiebung lässt sich auch in der Historiographie 
ablesen, wie das Kapitel Der Schah und die Weiße Revolution zeigt. Durch 
diese Verschiebungen nähert sich der Schah immer stärker der Gelehrten-
figur72 an, die sich als dritter Heldentypus in der Geschichtsschreibung eta-
bliert hat.

Der zweite Teil dieser Arbeit spürt dem Typus des Gelehrten in der ira-
nischen Geschichtsschreibung nach, geleitet von der Annahme, dass der 
Gelehrte für die Autoren eine zentrale Referenz in ihrem eigenen akademi-
schen Schaffen darstellte. Die Beschäftigung mit Gelehrtenfiguren bedeu-
tete für die Historiker zwangsläufig eine Beschäftigung mit ihrer eigenen 
Position in der Gesellschaft, die sowohl die Form einer Sinnsuche als auch 
einer Selbstheroisierung annehmen konnte. Die Untersuchung des Ver-
hältnisses von Autor zur Leser·in hat sich als Instrument zur Messung der 
beiden Stoßrichtungen – Sinnsuche und Selbstheroisierung – als beson-
ders hilfreich erwiesen. Diesem Verhältnis wird sich durch die Analyse der 
verschiedenen Erzählrollen angenähert. Abgesehen von gesellschaftlichen 
Diskursen im historischen Kontext, wirkt sich auch der Publikationsort 
auf dieses Verhältnis aus. Daher werden zunächst eine historische Fachzeit-
schrift der frühen Zweiten Pahlawī-Zeit (Der Detektiv in der Fachzeitschrift 
Yādgār) herangezogen und im Anschluss Publikationen der frühen Zweiten 
Pahlawī-Zeit analysiert, die sich an eine breite Leser·innenschaft richteten. 

72 Ein Problem, das durch die Bezeichnung dieses Typus mit dem Wort Gelehrter entsteht, 
wird besonders deutlich, wenn man es im Digitalen Wörterbuch der deutschen Sprache 
eingibt. Dort liest man unter Typische Verbindungen an erster Stelle: al-Azhar Univer-
sität; später kommen sunnitisch, muslimisch, islamisch etc. hinzu. Auch unter Wort-
bildung tauchen die Begriffe Rechtsgelehrter und Religionsgelehrter auf und verweisen 
ebenso auf die Nähe des Begriffs Gelehrter zu Religion bzw. Islam in der deutschen Spra-
che. Die vorliegende Arbeit verwendet den Begriff Gelehrter jedoch ohne diese religiöse 
bzw. islamische Konnotation, außer sie wird explizit gemacht. Vielmehr hält sie sich an 
die Wortbedeutung des DWDS. Dort heißt es: „jmd., der gründliche und umfassende 
wissenschaftliche Kenntnisse besitzt und in der Fachwelt weithin anerkannt ist“. https://
www.dwds.de/wb/Gelehrte; zuletzt eingesehen am 7. Juni 2022.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


27

Da sich mit einem ausdifferenzierten Textangebot an die allgemeine Bevöl-
kerung gewandt wurde, das sowohl fiktionales als auch faktuales Erzählen 
umfasste, wird hierzu zunächst das Verhältnis von Literatur und Historio-
graphie beleuchtet (Historische Literatur und Geschichtsschreibung). Das 
Kapitel Der Gelehrte in der Krise stellt Veränderungen fest, die sich seit der 
erfolgreichen Machtkonsolidierung Muḥammad Riżā Šāhs und dem damit 
veränderten politischen Klima in der Darstellung von Gelehrtenfiguren 
innerhalb der Geschichtsschreibung ergeben haben. Das Fallbeispiel zeigt, 
dass der Gelehrte zwar als Heldentypus erhalten blieb, er jedoch an Gewicht 
verlor, da seine Eigenschaften nun auf den Schah übertragen wurden. In 
Heroische Gelehrsamkeit bei Āl-i Aḥmad wird ein Text des Intellektuel-
len untersucht, der bereits im historischen Moment diese Veränderungen 
beobachtete und kritisch mit ihnen umging. Seine Arbeit steht exempla-
risch für die Arbeiten ähnlich orientierter Kolleg·innen, die erfolgreich auf 
das zeitgenössische Nachdenken über den Gelehrten einwirkten. Das Kapi-
tel Geschichtsschreibung im Staatsverlag untersucht die Hierarchiekonflikte 
der Heldentypen Schah und Gelehrter auf dem Höhepunkt der staatlich 
kontrollierten Geschichtsschreibung. 

Dieses Buch zeigt damit auf, dass das Heroische und seine Typen ge- 
schichtswissenschaftliche Instrumente der hier herangezogenen Autoren 
sind, die ihnen zur Erfassung der Welt und der iranischen Nation dienen. 
Insofern stellen sie während der gesamten Pahlawī-Ära eine flexible Kons-
tante zur Erschließung der eigenen Geschichte dar.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I

Der Schah

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Der Schah als Zentrum des politischen Systems

Die Könige, ihre Nachkommen und ihre 
Verwandtschaft sind der schönste Teil der 
Schöpfung.1

Wie Ẕabīḥullāh Ṣafā hier pointiert über die Herrscher im Šāhnāma anmerkt, 
soll der Schah die Ideale der Gesellschaft in besonderer Weise verkörpern.2 
Der Historiker und Literaturwissenschaftler wurde am 16. Urdībihišt 1290/ 
7. Mai 1911 in Šahmīrzād bei Simnān geboren. Er absolvierte in Bābul, 
einer Stadt in der nördlichen Provinz Māzandārān, die Grundschule und 
vollendete den weiterführenden Bildungsweg am dār al-funūn, dem Poly-
technikum in Teheran. In der Hauptstadt begann er anschließend ein Stu-
dium der Philosophie und Persischen Literatur, das er 1321/1943 mit der 
Promotion beendete. Seine gesamte akademische Karriere bis zur Eme-
ritierung blieb er der Universität Teheran verbunden, wo er es bis zum 
Direktor der Philosophischen Fakultät brachte. Er gab diverse bedeutende 
Zeitschriften mit heraus, wie Mihr, Suḫan und die Zeitschrift für die Fakul-
tät der Literatur an der Universität Teheran. Darüber hinaus hatte er auch 
kulturpolitische Ämter inne. Er war u. a. Generalsekretär der Iranischen 
UNESCO-Kommission, Generalsekretär des Obersten Rates für Kunst und 
Kultur sowie im Rundfunk aktiv. Neben seinen eigentlichen historischen 
und literaturhistorischen Forschungsschwerpunkten übersetzte er zahlrei-
che Werke aus europäischen Sprachen, vor allem aus dem Französischen, 
ins Persische. An der Universität Hamburg hatte er in den 1340er/1960er 
Jahren zweimal eine Gastprofessur inne. Nach der Iranischen Revolution 
kehrte er nach Deutschland zurück und verstarb 1378/1999 in Lübeck. 
Über die wissenschaftliche Beschäftigung mit Literatur hinaus gilt Ṣafā 
auch selbst als Lyriker. Seine Forschung zur Held·innendichtung beurteilt 
Djalal Khaleghi-Motlagh noch im Jahr 1981 als „bahnbrechend“, die seit 
dem Erscheinen 1324/1945 „durch nichts übertroffen wurde“.3 Ṣafā gehörte 
dem nationalistischen Lager an und war dem staatlichen System, in dem er 
wirkte, eng verbunden. Er verfasste zahlreiche Texte zu iranischer Literatur 
und Geschichte, die bis heute als Standardwerke rezipiert werden. Dies gilt 
insbesondere für seine Dissertationsschrift über das Šāhnāma, in der er das 

1 Ṣafā 1396/2017-18: 244.
2 Ibd. 244 f.
3 Khaleghi-Motlagh 1981: 40. Die Jubiläumsschrift von Khaleghi-Motlagh offenbart 

bereits die hagiographische Rezeption der Historiker selbst, die Gegenstand des zweiten 
Teils dieser Arbeit ist.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32

Nachdenken über Literatur mit seinen politischen Prämissen und Weltan-
schauungen verknüpft. Darin heißt es, dass die iranischen Monarchen über 
einen außergewöhnlichen königlichen Glanz ( farr) und eine außergewöhn-
liche Pracht (šukūh) verfügten. Dies rühre daher, dass sie sowohl mit dem 
göttlichen farr, als auch mit dem kayānischen (‚weltlichen‘) farr ausgestattet 
seien. Verlören sie es allerdings, so verlören sie auch ihre respektgebietende 
Schönheit. Die iranischen Könige des Šāhnāma, so Ṣafā, wichen jedoch sel-
ten vom gerechten Weg ihrer Vorfahren ab, und sie alle seien edel (āzāda), 
freigiebig (saḫī) und mutig (ǧawānmard) und versagten ihren Soldaten 
(sipahiyān) nichts. Sie stünden treu zu ihrem Wort, seien fromm (dīn-dār) 
und rein (pāk), und nur einige wenige von ihnen begingen unehrenhafte 
(maẕmūm) Taten. Der Schah Irans, so Ṣafā weiter, stehe im Šāhnāma unter-
stützend hinter den Iraner·innen und zeige ihnen gegenüber Mitgefühl 
(ġamm-ḫāwr). Hingegen sei es die Pflicht einer jeden Iranerin und eines 
jeden Iraners, ihm gegenüber Treue und Gehorsam zu leisten. Im Kontext 
der Pahlawī-Zeit repräsentiert dieser Typus das Zentrum des politischen 
Systems und ist daher dazu geeignet, die Herrschenden sowohl zu legitimie-
ren als auch zu delegitimieren. Das macht jedes Schreiben über königliche 
Figuren der Vergangenheit zu einem politischen Manifest, in dem sowohl 
die Ideale der Autor·innen als auch das politisch Sagbare offengelegt werden. 
Zentral für die Legitimierung der zeitgenössischen Ordnung war zunächst 
die Heroisierung ihrer Gründerfigur Riżā Šāh und der daran anschließende 
Personenkult um seinen Sohn. In einem monarchischen Herrschaftssystem 
sind die Legitimität des Herrschers und des Systems reziprok aneinander-
gekoppelt. Damit ist ausgedrückt, dass Riżā Šāh (und später Muḥammad 
Riżā Šāh), um Monarch zu sein, das monarchische System als legitim vor-
finden, er aber auch selbst als Figur legitimierend auf die Monarchie wirken 
muss. Die untersuchten Texte offenbaren diese Wechselwirkung, indem sie 
die Monarchie als genuin iranisch und exzeptionell handlungsfähig iden-
tifizieren und den Schah durch heroisierende Zuschreibungen für dieses 
herausgehobene Amt qualifizieren. Die Geschichtsschreibung ist für dieses 
Vorhaben besonders geeignet, da wie kaum ein anderes Herrschaftssystem 
die Monarchie auf eine genealogische Legitimierung angewiesen ist. Dies 
zeigt sich in mannigfaltigen Verweisen auf unterschiedliche vergangene 
Epochen, die mit der Gegenwart verknüpft werden und historische Vorbil-
der identifizieren. Der Schah wiederum erfährt seine persönliche Legitimi-
tät, indem er diese historischen Vorbilder erkennt, anerkennt und in den 
Spuren ihres Handelns agiert. Auf diese Weise kristallisieren sich Motive 
heraus, die im Umfeld eines Schahs oder an ihm zu erwarten sind und ihn 
als Schah überhaupt kenntlich machen. Die Heroisierung von iranischen 
Herrschern soll im Folgenden näher untersucht werden, wobei zunächst 
die Darstellung der Pahlawīs und anschließend von Herrscherfiguren in 

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


33

der Historiographie befragt wird. Da von Riżā Šāh keine Selbstzeugnisse 
vorliegen,4 wird für das erste Anliegen eine Auftragsarbeit des Historikers 
Saʿīd Nafīsī herangezogen. Für Muḥammad Riżā Šāh, der auch als Autor 
in Erscheinung getreten ist, können seine eigenen Texte bzw. ein umfang-
reiches Interview untersucht werden. Diese Texte werden alsdann ins Ver-
hältnis gesetzt zu gesellschaftlich breit rezipierter respektive staatsnaher 
Geschichtsschreibung. Die diachrone Betrachtungsweise ermöglicht dar-
über hinaus, Anpassungen an sich wandelnde politische und gesellschaft-
liche Verhältnisse aufzudecken, aber auch die Verfestigung erfolgreicher 
Motive zu identifizieren. 

4 Dieser Umstand wurde auch von seinem Sohn problematisiert. Karanjia 1977: 58.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Der Aufstieg Irans unter Riżā Šāh

Der bedeutendste Text über die Erste Pahlawī-Zeit wurde von Saʿīd Nafīsī 
noch im Auftrag Riżā Šāhs geschrieben und erstmalig 1318/1939-40 unter 
dem Titel Fortschritte Irans während der Pahlawī-Epoche publiziert. Der His-
toriker und Literaturwissenschaftler Saʿīd Nafīsī wurde am 18. Ḫurdād 1274 / 
8. Juni 1896 in Teheran geboren, wo er am 23. Ābān 1345 / 13. November 
1966 auch verstarb. Die männlichen Mitglieder seiner Familie hatten seit 
Generationen die Position des Hofarztes inne, und so war es auch für ihn 
vorgesehen gewesen, Medizin zu studieren. Zu diesem Zweck schickte man 
ihn zunächst in die Schweiz und dann nach Frankreich, wo er seine in Iran 
begonnene Grundausbildung beendete. Er erwarb Kenntnisse in diversen 
Sprachen, neben Französisch auch Latein und Griechisch, was damals obli-
gatorisch für das Medizinstudium war. Der Aufenthalt in Europa verstärkte 
sein Interesse an Geschichte und Literatur, so dass er sich von dem Arzt-
beruf abwandte. Er blieb dem Themenbereich jedoch verhaftet, was sich 
in Publikationen zur Geschichte der Medizin niederschlug. Im Anschluss 
an seine Rückkehr nach Iran unterrichtete er Französisch und machte sich 
einen Namen in literarisch interessierten Zirkeln der Hauptstadt. Er gab das 
literarische Journal Fakultät (Dāniškada) heraus und später das ministeri-
ale Periodikum Landwirtschaft und Handel (Falāḥat wa Tiǧārat). Er unter-
richtete Geschichte und Literatur in diversen Institutionen, bis er auf den 
Lehrstuhl für Islamische Geschichte in Iran der Universität Teheran berufen 
wurde. Er war international vernetzt und besuchte zahlreiche Konferenzen 
im In- und Ausland. Die letzten Jahre seines Lebens verbrachte er überwie-
gend in Paris. Der Lyriker und Literaturwissenschaftler Munibur Rahman 
urteilt in der Encyclopaedia of Islam: „He commanded a facile pen, and his 
prose style has won generous acclaim for its polished and lucid expression.“1 
Damit galt nicht nur seine Forschung als maßgeblich, sondern auch sein 
literarischer Schreibstil. 

Seine Monographie zur Ersten Pahlawī-Zeit wurde im Laufe der Jahr-
zehnte wiederholt aufgelegt, unter anderem anlässlich der Krönung 
Muḥammad Riżā Šāhs 1346/1967 – Nafīsī selbst schreibt in jener Ausgabe 
von einem guten Omen2 – und zuletzt noch in den Schriften des Staatsver-
lags nach der Bildungsrevolution in den 1350er/1970er Jahren. Damit galt 
Nafīsīs Darstellung über ein halbes Jahrhundert hinweg als offizielles Nar-
rativ der Erfolgsgeschichte der Pahlawī-Dynastie.3 Der Text bietet zudem 

1 EI2, Nafīsī, Saʿīd.
2 Nafīsī 1344/1965-66: 5.
3 Grundlage der folgenden Analyse ist eine der kurz vor der Krönung erschienenen Aus-

gaben von 1344/1965-66.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36

die Möglichkeit, das zeitgenössische Denken über die erweiterte Gegen-
wart näher zu betrachten und die dort gewonnenen Erkenntnisse später in 
Zusammenhang mit dem Denken über die Vergangenheit zu setzen. Nafīsī 
selbst weist auf die Bedeutung hin, die das Werk für die politischen Akteure 
hatte:

Im Tīrmāh des Jahres 1313 [1934] gab der Großkönig Riżā Šāh Pahlawī dem Staats-
gremium den Befehl, eine Anzahl von Leuten zu berufen, die die zeitgenössische 
Geschichte zusammenstellen sollten. Unter den Leuten, die man erwähnte, wurde 
auch meinem Namen die Ehre erwiesen. Die Wahl traf mich, da ich mich mit den Epo-
chen vor der Pahlawī-Zeit gut auskannte und daher einzuschätzen vermochte, welche 
Anstrengungen und Mühen dieser große Mann für den Fortschritt Irans aufwandte. 
Zur selben Zeit wurde dem Premierminister befohlen, dass man mir alle Informatio-
nen, die in den Ministerien und Behörden zu finden seien, zugänglich machen sollte. 
Daher ist dieses Buch aus den richtigsten Informationen zusammengesetzt, die sich in 
den Behörden des Staates fanden, und ich bin sehr froh, dass die Zusammenfassung 
davon eine Leitung für die Geschichtsschreiber·innen der Zukunft sein wird.4

Bemerkenswert daran ist, dass es Nafīsī offenbar gelang, eine Art des Erzäh-
lens und bewertenden Einordnens von Ereignissen zu gewährleisten, mit 
denen sich Muḥammad Riżā Šāh während seiner gesamten Regierungszeit 
identifizieren konnte – obwohl sich der Text, so Nafīsī selbst in der Ein-
leitung, mit der Geschichte Riżā Pahlawīs vom 4. Isfand 1299 (dem coup 
d’état 1921) bis zum 24. Šahrīwar 1320 (der Abdankung 1941) beschäf-
tigt und sich damit ausschließlich dem heiklen Vater-Thema widmet. 
Muḥammad Riżā Šāh pflegte sensibel auf zu viel Lob für seinen Vater zu 
reagieren und beschwerte sich oft, dass er selbst viel mehr erreicht habe 
als dieser, die Menschen jedoch seine Anstrengungen nicht wertschätzten 
und ihr Augenmerk stattdessen auf seinen Vorgänger richteten. Milani kon-
statiert, dass es am Hof daher nicht als ratsam galt, allzu positiv über Riżā 
Šāh zu sprechen.5 Gleichwohl stand natürlich völlig außer Frage, dass es 
einer Legitimationsschrift bedurfte, die der Bevölkerung darlegte, weshalb 
die herrschende Ordnung am geeignetsten sei, zumal die Ereignisse um die 
Jahrhundertwende bis zum Zweiten Weltkrieg das Fundament für die Herr-
schaft Muḥammad Riżā Šāhs bildeten. Eine detaillierte Untersuchung des 
Textes hinsichtlich seiner Heroisierungsstrategien bietet daher die Möglich-
keit, später die Darstellung Riżā Šāhs in Abgrenzung vom Selbstverständnis 
seines Nachfolgers auszuloten.

Die Gründe für den Erfolg von Nafīsīs Monographie sind gewiss in sei-
nem Text selbst zu suchen und deuten auf die zunehmende Verfestigung von 
Erzählungen hin, die das Spektrum des Erzählbaren über die Jahrzehnte 
hinweg einengten. Nafīsīs Text ist – nicht zuletzt durch seine wiederholte 

4 Nafīsī 1344/1965-66: 125.
5 Milani 2011: 14.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


37

Auflage – Teil dieses Prozesses und gleichzeitig an zentrale politische Ereig-
nisse wie die Abdankung, die Krönung und die Kulturevolution gekoppelt, 
in denen der Staat besondere Energie in die Kontrolle über die Darstellung 
der eigenen Geschichte investierte. Was den Text darüber hinaus so lang-
lebig machte, ist die allgemeine Art, in der er verfasst ist. Nafīsī bemerkt 
einschränkend, dass ein „Teil der Ereignisse dieser Zeit für die iranische 
Geschichte von solcher Wichtigkeit“ sei, „dass jede dieser Begebenheiten 
ein Buch füllen könnte.“6 Seine Arbeit aber sei „eine Richtschnur für jene, 
die alle Aspekte der iranischen Geschichte dieser Zeit kennenlernen wol-
len“, und er hoffe, dass sie „Liebhaber·innen der iranischen Geschichte wer-
den.“7 Damit markiert Nafīsī selbst den Anspruch, den er an seinen Text hat, 
und hebt nicht zuletzt die Bedeutung seiner eigenen Zunft für die Dynastie 
hervor. Da das wesentliche Anliegen seines Textes ist, Riżā Šāh als Retter- 
und Aufbruchsfigur der iranischen Nation zu inszenieren, umfassen seine 
Ausführungen auch grundsätzliche Betrachtungen über Größe und große 
Männer im Laufe der Geschichte, innerhalb derer Riżā Šāh verortet wird.

Große Männer, konstatiert Nafīsī, seien in der Jahrhunderte überspan-
nenden Geschichte Irans zahlreich gewesen und in jeder Epoche, in der 
Bedeutendes geleistet wurde, zu entdecken. Er verknüpft folglich Größe und 
Leistung, wobei die von ihm vorgestellten ‚Errungenschaften‘ solche Leis-
tungen bezeichnen, die seiner Vorstellung nach die Zivilisation voranbrach-
ten und der Menschheit von Nutzen gewesen seien. Unter diesen großen 
Männern zeichneten sich einige besonders aus, da sie als „zivilisatorische 
Grundsteinleger“8 betrachtet werden können, die an der Schwelle von einer 
Epoche zur nächsten lebten. Sie führten das, was veraltet sei, zu einem Ende 
und bewirkten eine Zeitenwende, in dem sie eine stabile Grundlage für die 
kommenden Generationen schufen. Diese regelmäßig artikulierte Vorstel-
lung einer beständigen Erneuerung, die sich Epoche um Epoche wieder-
hole, knüpft an die in islamischen Kontexten bekannte Überlieferung eines 
muǧaddid (nämlich arab. ‚Erneuerer‘) an. Das überkonfessionell verbreitete 
Konzept des muǧaddid bezieht sich auf ein ḥadīṯ (Ausspruch des Prophe-
ten), demzufolge jedem Jahrhundert eine Persönlichkeit geschickt werde, 
um den Islam zu reformieren. In der Vergangenheit wurden diverse Männer 
von ihren Anhänger·innen als muǧaddid identifiziert, wie ʿUmar II. (r. 217-
220/717-720), al-Ġazzālī (t. 505/1111) und as-Suyūṭī (t. 911/1505). Spä-
testens seit Ende des 13./19. Jahrhunderts gewann das Konzept abermals 
an Attraktivität, da es ermöglichte, islamische Themen und Traditionen im 

6 Nafīsī 1344/1965-66: 5.
7 Ibd.
8 Ibd. 15.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38

Kontext der aufkommenden Moderne neu zu denken.9 Nafīsī überträgt den 
Gedanken einer kontinuierlichen islamischen Erneuerung auf die iranische 
Geschichte, was deren Sakralisierung markiert. Im Compendium Heroicum 
ist notiert, dass religiöse Codierungen „ein schier unerschöpfliches Reser-
voir an Interpretamenten, Motiven und Topoi an [-bieten], um Heroisie-
rungen suggestiv und ‚stark‘ zu kommunizieren.“10 Nafīsī überträgt religiöse 
Denkfiguren auf den nationalen Kontext und nutzt ihr Legitimationspoten-
zial, um heroische Figuren der nationalen Geschichte zu markieren. Solche 
Erneuerer seien, so Nafīsī weiter, keineswegs zahlreich. Riżā Šāh Pahlawī 
allerdings sei einer von jenen Männern gewesen, die das Schicksal Irans 
und den Lauf der Geschichte veränderten. Daher werde die Epoche, in der 
er Schah war, stets als besondere Epoche in der Geschichte adressiert wer-
den.11 Die Etablierung von Riżā Šāh als rechtmäßigem Herrscher erfolgt in 
Nafīsīs Text also über Zuweisung heroischer Eigenschaften an Riżā Šāh, die 
ihn zu einem epochalen Neuerer erheben, aber auch durch die Behauptung, 
es habe – eben dank dieser Attribute – eine breite Zustimmung unter den 
Eliten des Landes und der allgemeinen Bevölkerung gegeben: 

Am 9. Abānmāh 1304 beschloss (rāʾī dād) Irans nationales Parlament die Absetzung 
der qāǧārischen Familie von der Herrschaft und es wurde ein Verantwortlichenrat 
begründet, der über das Schicksal des Landes entscheiden sollte. Am 21. Azarmāh 
übergaben Vertreter der iranischen Nation den dreitausendjährigen Thron an 
Šāhānšāh Riżā Pahlawī.12 

Riżā Šāh wird also als erwählt und Iran als eine konstitutionelle Demo-
kratie bestätigt. Seine bedeutendensten Leistungen für die iranische Nation 
bestanden nach Nafīsī darin, dass er das Land einte, die Grenzen sicherte, 
aber auch in kurzer Zeit Sicherheit innerhalb der Landesgrenzen gewähr-
leistete13 und Irans Integrität nach außen verteidigte, in dem er sich von 
ausländischen Akteuren unabhängig machte. Die Fähigkeit Unabhängig-
keit zu gewährleisten ist ein zentrales Element der Heroisierung, sofern 
sie die Fähigkeit zu staatlicher Integration und nationaler Zusammenfüh-
rung einschließt. Beide Elemente gelten Nafīsī als Grundvoraussetzung zur 

9 Später wurde die Idee eines muǧaddid fruchtbar gemacht für die Auseinandersetzung 
mit den Herausforderungen der Moderne und der sogenannten westlichen Kultur. Teils 
wurde Ayatullāh Ḫumainī als muǧaddid des 14. Jahrhunderts in Betracht gezogen. (EI2, 
Tadjdīd). Auch schon Riżā Šāhs Zeitgenoss·innen setzten sich mit dem muǧaddid als 
Erneuerer des Islams in der neuen Zeit auseinander. Afshari 1993: 479.

10 CH, Sakralisierung.
11 Nafīsī 1344/1965-66: 15.
12 Ibd. 17. Muḥammad Riżā Šāh wiederholt diese Beteuerung in ähnlicher Form in dem 

Interview mit Karanjia. Er meint dort, sein Vater sei vom Volk dazu angehalten worden, 
nicht Präsident einer Republik Iran zu werden, sondern König, da sie keine Republik 
akzeptieren würden. Karanjia 1977: 39.

13 Nafīsī 1344/1965-66: 23.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


39

legitimen Gewaltanwendung, die wiederum ein Merkmal legitimer Herr-
schaft darstellt. Die Heroisierung Riżā Šāhs ist daher eng mit dem Militär 
verknüpft.

Der Schah als militärischer Führer

Vor diesem Hintergrund werden von Nafīsī als die wichtigsten Ereignisse 
im Leben von Riżā Šāh die Verleihung von militärischen Rängen genannt. 
Die ersten vier Punkte seiner tabellarischen Biographie zeigen deutlich 
diesen militaristischen Einschlag: „1257: Geburt; 1265: Tod des Vaters; 
1278: Eintritt in den Dienst der Kosakenbrigaden, 1294: Beförderung zum 
Sarhangī“.14 Andere Ereignisse zwischen Geburt und der Militärlaufbahn 
werden, abgesehen von dem frühen Tod des Vaters, als irrelevant über-
sprungen. Weibliche Bezugspersonen werden nicht aufgeführt, und erst 
im späteren Leben sind zivile Ereignisse so bedeutsam, dass Nafīsī sie 
anspricht. Diese sind dann ganz explizit mit der Nation verbunden, wie 
beispielweise die Gründung neuer Ministerien für Verkehr, Landwirtschaft 
und Handel und später die ersten Maßnahmen zum Bau eines landeswei-
ten Schienennetzes.15 Weitere zentrale Ereignisse in Riżā Šāhs Leben sind 
die Feierlichkeiten zum 1.000-jährigen Jubiläum Firdausīs, die Gründung 
der Universität Teheran (1313/1934), die Errichtung einer Witwenschule 
(1314/1935), die Aufteilung des Landes in zehn Provinzen (1316/1937) und 
die Eröffnung einer Tabakfabrik (1316/1937), die auf diese Weise explizit 
dem Schah zugeordnet werden und als Teil seiner Biographie erscheinen. 
Zudem suggeriert der Lebenslauf auf diese Weise, dass militärische Stärke 
die Grundvoraussetzung für die Schaffung des zivilen Lebens darstellte. Die 
enge Verwobenheit zwischen der Biographie und dem Schicksal der ira-
nischen Nation erzeugt einen Eindruck der Omnipräsenz des Herrschers 
und blendet andere politische Akteure aus. Gelegentlich werden passivische 
Formulierungen genutzt, um Riżā Šāhs herausragendes Agieren zu charak-
terisieren und dem Handeln einer anonymen Masse gegenüberzustellen. So 
heißt es über eine oppositionelle Bewegung in Gīlān südlich des Kaspischen 
Meeres: „Danach wurden in Gīlān die Ǧangalīyān bekämpft“,16 und erst am 
Ende des Absatzes: „Viele Menschen flüchteten [aus Aserbaidschan] nach 
Tihrān und Qazwīn, einige sogar zu Fuß. Schließlich griff Riżā Šāh ein, und 
der Aufstand flaute ab.“17 Das durch Auslassung der eigentlich entscheiden-
den Ereignisse beschleunigte Erzähltempo verstärkt den Anschein einer 

14 Ibd. 8.
15 Ibd.
16 Ibd. 24.
17 Ibd.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40

singulären Kraft, die vom Schah ausgeht. Das Compendium Heroicum stellt 
fest, dass in heroisierenden Narrativen „der Held als individueller Akteur 
mit Gesicht, Körper, Geschlecht und Biographie“ erscheint, dessen Taten 
das Geschehen lenken. Andere Akteure hingegen werden ausgeblendet 
und somit „komplexe Wirkungs- und Handlungszusammenhänge verein-
facht“.18 Der Soziologe Tobias Schlechtriemen bemerkt außerdem, dass sich 
heroische Handlungsmacht dadurch auszeichne, dass sie sich auf menschli-
ches Handeln einer Person beziehe, der die Vielen passiv gegenüberstehen, 
ein Handeln, das sich durch Aktivität und Stärke charakterisieren lasse.19 
Schlechtriemen beobachtet, dass ein Teil des Heroisierungsprozesses darin 
bestehe, dass die Akteurschaft auf die eine Figur im Zentrum konzentriert 
und ihr der Tendenz nach die ganze Aktivität zugeschrieben wird.20 Hierin 
wird die simplifizierende Erzählweise von Held·innengeschichten deutlich, 
die dazu geeignet sind, komplexe Vorgänge leicht zugängig darzustellen. 
Der Historiker Nafīsī kann sich dies in zweierlei Hinsicht zunutze machen: 
Erstens wird der Auftraggeber seiner Schrift, der Schah, dadurch in seiner 
Singularität bestärkt und zweitens sein Narrativ von störenden Faktoren 
bereinigt, die die von ihm erzählte Geschichte komplizierter und damit 
weniger eingängig machen würden. Riżā Šāhs Strategien oder Handlun-
gen, die dazu führten, dass die Unruhen niedergeschlagen wurden, bleiben 
daher unberichtet und die Befriedung (geradezu magisch) in seiner Person 
begründet. Interessanterweise werden in dem kurzen Passus aber auch die 
internen Differenzen der Gruppe angedeutet, worauf in der populistisch-
empathischen Geschichtsschreibung i. d. R. verzichtet wird, die wahlweise 
den britischen oder den Angriff der iranischen Zentralregierung als kau-
sal für die Niederschlagung der Bewegung sieht.21 Die Briten werden von 
Nafīsī ausgeblendet, und stattdessen wird die polyphone Konfliktsituation 
hervorgehoben. Das verstärkt den Eindruck, dass Iran sich in einer chao-
tischen wie gefährlichen Situation wiederfand, die mit dem endgültigen 
Scheitern der Konstitutionellen Revolution (ca. 1284-1290/1905-19011) 
und der Unfähigkeit der Politiker während des Ersten Weltkrieges, eine 
gemeinsame Stoßrichtung zu finden, ihren Ausgang genommen haben soll. 
Riżā Šāh wird somit als einheitsstiftende Gründerfigur inszeniert, die durch 
militärische Stärke innenpolitische Sicherheit und außenpolitische Unab-
hängigkeit erlangte.

Die Rechtfertigung von Rizā Šāhs Militarismus scheint auch in zunächst 
als zivil zu bezeichnenden Bereichen auf, was den bereits im tabellarischen 

18 CH, Heroisierung.
19 CH, Handlungsmacht.
20 Ibd.
21 Afary 1995: 11.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


41

Lebenslauf erweckten Eindruck bestätigt. Die Landwirtschaftsreformen 
beispielsweise konnten nach Ansicht Nafīsīs erst verwirklicht werden, 
nachdem das Land befriedet war. Denn „die Banditen waren die Feinde der 
Landwirtschaft“,22 was dazu führte, dass es in den Jahrhunderten zwischen 
dem Ende der Ṣafwīdenherrschaft und dem Beginn der Pahlawī-Zeit Miss-
ernten und Hungersnöte gegeben habe. Gleiches gilt für die „Errettung der 
Menschen aus dem nomadischen Leben“,23 die immer wieder aus verschie-
denen Blickwinkeln beleuchtet wird und nicht nur für das Land, sondern 
auch für die Nomad·innen selbst von Vorteil gewesen sein soll, da diese 
zuvor keine Perspektive im Leben hatten, als „ein Zelt in der Wüste auf-
zuschlagen“, und daher nicht an der Gesellschaft partizipieren konnten.24 
Insgesamt stellt Nafīsī daher fest:

Darum sind die Militärreformen die wichtigsten Arbeiten, die Riżā Šāh während sei-
ner Amtszeit umsetzte. Man sollte im Kopf behalten, dass das Wort Reform jedoch 
unpassend ist, da Reform bedeutet, dass etwas Vorhandenes verbessert oder verändert 
wird. Aber eigentlich bestand kein wirkliches Militär zur Qāǧārenzeit und es musste 
aus dem Nichts neu erschaffen werden.25

Nicht nur die Themen, auch der Duktus ist martialisch. So spricht Nafīsī 
in amikalen Zusammenhängen, wie beispielsweise der Familie, ebenfalls 
von Zerstörung, Beseitigung und Auslöschung,26 wodurch der Eindruck 
erzeugt wird, dass Riżā Šāh die Bevölkerung vor einer ubiquitären, bis in 
das Privateste hineinreichenden Bedrohung errettet hat. Gleichwohl fällt 
auf, dass das Militär selbst sowie Riżā Šāhs Auftreten ohne nähere Hin-
weise auf Gewalt auskommen. Die Gewaltanwendung wird auf Seiten der 
Banditen, Nomaden und teils ausländischen Kräfte verortet. Zwar wird die 
Beschaffung von Waffen und der Ausbau des Militärs betont und als grund-
legend für die Sicherheit betrachtet, doch gleichzeitig der Eindruck erzeugt, 
es handle sich hierbei um träge Gegenstände, deren Vorhandensein selbst 
Ordnung produziere. Die permanente Assoziation von Riżā Šāh mit Frie-
den blendet das gewaltvolle Handeln im Vorlauf der Befriedung aus. Statt-
dessen handelt es sich um eine Abschaffung der Gewalt durch scheinbar 
magische Mittel, wie es schon der oben zitierte Passus über die Ǧangalīyān 
gezeigt hat. Deutlich wird dies nicht zuletzt bei der Beschreibung der Quali-
täten der Wehrpflicht, die Nafīsī hauptsächlich in Förderung von Bildung, 
Nationalgefühl und – dank körperlicher Ertüchtigung – Gesundheit sieht.27 
Eine Ausbildung im Waffengebrauch oder gar die gesundheitlichen Schä-

22 Nafīsī 1344/1965-66: 78.
23 Ibd. 79.
24 Ibd. 62.
25 Ibd. 31.
26 Ibd.
27 Ibd. 27.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42

den bis hin zum Verlust des Lebens im Falle von Kampfhandlungen finden 
keinen Eingang in Nafīsīs Darstellung, auch nicht in Form eines positiv 
konnotierten Begriff des Martyriums. Er rezitiert die Verse:

Das Vaterland ist dort, wo keine Schlacht stattfindet 
und niemand mit niemandem im Streit liegt.28

Die Gewaltanwendung wird also, wie aufgezeigt, einerseits durch die Krimi-
nalisierung der Gegner, andererseits durch Bagatellisierung bzw. Auslassung 
legitimiert. Sein Sohn bestätigt in seiner Autobiographie diese Perspektive 
und konstatiert, dass die Machtergreifung Riżā Šāhs ein „virtually blood-
less coup“29 war, was freilich auch an der Schwäche der Vorgängerregierung 
gelegen haben soll. Diese Beobachtung ist umso bemerkenswerter, als die 
Autor·innen des Compendium Heroicum konstatieren, dass Held·innener-
zählungen die Möglichkeit böten, zu bestimmen, welche Gewalt als ehren-
haft, gerecht oder erforderlich erscheint. Damit zusammen hängt allerdings 
die Feststellung, dass physische Gewalt als eine Machtaktion wesensmäßig 
nach ihrer Legitimation strebe. Legitimierung durch Gewalt stehe damit im 
reziproken Verhältnis zur Legitimierung  von  Gewalt.30 Der explizite Ver-
weis auf die Anwendung von Gewalt würde hier jedoch auch einen Hin-
weis auf die Gewaltanwendung gegenüber der eigenen Bevölkerung, d. h. 
der Nation, beinhalten und ist nicht heroisierbar, mithin unerzählbar. 
Muḥammad Riżā Šāhs Erinnerungen an die Zeit nach der Abdankung sei-
nes Vaters zwei Jahrzehnte nach dem ‚unblutigen Machtwechsel‘ bestätigt 
dennoch die Eroberungsleistung als Aspekt der Befriedung des Landes und 
macht damit das Spannungsfeld sichtbar, in dem sich der Themenkomplex 
Gewalt bewegt. Durch die ungewiss scheinende Zukunft und die Anwe-
senheit der Alliierten, notiert Muḥammad Riżā Šāh, entstand ein vorüber
gehendes Machtvakuum im Land, dass die tribes, die sein Vater noch 
entmachtet hatte, nutzten, um sich wieder zu bewaffnen. Sie begannen die 
Dörfer mit geschmuggelten Waffen zu plündern, bis es Muḥammad Riżā 
Šāh gelang, Frieden zu stiften.31 Einerseits wird hier Riżā Šāhs Handeln end-
gültig gerechtfertigt, indem darauf verwiesen wird, dass bereits ein kurzes 
Nachlassen des Zentralstaates zu Gewaltexessen führte, andererseits ver-
meidet Muḥammad Riżā Šāh so, hinter seinem Vater zurückzustehen. Hier 
scheint die Eroberung als tradiertes Motiv legitimer Herrschaft durch, und 
es gelingt dem Sohn, dieses Element so in die Erzählung zu verweben, dass 
es sowohl den Dynastiegründer legitimiert als auch die Vorstellung negiert, 
er habe das Land nur ererbt und nicht erworben. 

28 Ibd. 51.
29 Pahlavi 1961: 39.
30 CH, Gewalt und Heldentum.
31 Pahlavi 1961: 76.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


43

Neben der expliziten Heroisierung von Riżā Šāh identifiziert Nafīsī auch 
heroische Vorbilder, die, wie bereits erwähnt, die Monarchie als System 
legitimieren und Riżā Šāhs Handeln als einer natürlichen Gesetzgebung 
folgend erscheinen lassen.

Heroische Herrscher der Vergangenheit

Riżā Šāhs Strategie erscheint damit nicht beispiellos, sondern wiederholt 
im Gegenteil die Geschichte, indem an die Vorvergangenheit angeknüpft 
wird. Diese Erzählstrategie ermöglicht es Nafīsī, die teils dramatischen 
Veränderungen der letzten hundert Jahre einerseits als zukunftsgewandt, 
andererseits als traditionsverbunden zu inszenieren. Das Neue, so der beru-
higende Unterton, ist nicht neu, sondern die Errettung der Vergangenheit 
unter den veränderten Vorzeichen der Gegenwart. So veränderte etwa die 
Kalenderreform, die Riżā Šāh – zu dem Zeitpunkt noch Premierminister – 
an Naurūz 1304/1925 durchführte, zwar die Zeitrechnung, doch ein derar-
tiger Beschluss selbst sei durchaus bekannt gewesen, zumal die Herrscher, 
die solche Anpassungen vorgenommen hatten, stets in besonders ehrbarer 
Erinnerung gehalten worden seien. Dies zeige sich darin, dass die Kalender 
jeweils nach Herrschern benannt wurden, wie im Falle Yazdigird III. und 
Ǧalāl ad-Dīn Šāh Salǧuqqī. Sie brachten Ordnung in die Zeit und sicherten, 
dass Naurūz auf die Tagundnachtgleiche fiel.32 

Nafīsīs Erwähnung der Kalenderreform verweist auf einen größeren 
gesellschaftlichen Diskurs, der einige Jahrzehnte um die veränderten Ver-
hältnisse, Wahrnehmungen und damit auch Messungen von Zeit kreiste 
und bis heute noch nicht verwunden ist. Hamid Dabashi räsoniert in sei-
ner kürzlich (2021) erschienenen Arbeit über den Intellektuellen Ǧalāl Āl-i 
Aḥmad über seine persönliche Haltung zu den verschiedenen Kalendern, 
in denen er sich im Laufe seines Lebens bewegt hat, und ihren politischen 
Implikationen:

The fact that I signed my first reading of the book [Sangī bar Gūrī] in the Persian 
calendar very much describes my state of mind as a graduate student and a recent 
immigrant still living according to the calendar of my homeland while living in the 
US. More than forty years into my life in the US, I have now completely lost contact 
with both the Islamic and the Persian calendars, except for academic and scholarly 
purposes. The colonial conquest of the times of our lives has by now in fact reversed 
itself. The postcolonial world has confiscated the commonality of that European/
Christian calendar to strike a chord of solidarity among all of us in Asia, Africa, and 
Latin America. That fact and the full recognition of its veracity is one fundamental 

32 Nafīsī 1344/1965-66: 62.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44

difference between me and Al-e Ahmad. He was too close to the particularity of his 
nations encounter with the tragedy to realise we have triumphed over it.33 

Dabashis Ausführungen verdeutlichen, dass die Kalender einen Schnitt-
stelle zwischen Politik und Gesellschaft kennzeichnen. Die Neujustierung 
von Chronologie und Zeit stellte bereits unter Nafīsī und seinen Zeitge-
noss·innen entsprechend nicht nur in der politischen Sphäre einen zent-
ralen Aspekt dar, sondern manifestierte sich einerseits in der ausgeprägten 
wissenschaftlichen Beschäftigung mit Kalendern und andererseits in der 
scheinbaren Willkür der verwendeten Zeitrechnungen in historiographi-
schen Texten. Ersteres deutet sowohl auf ein sich veränderndes Zeitver-
ständnis hin, als auch auf das oben beschriebene Bewusstsein dafür, an 
einer Zeitenwende zu leben, die eine Neujustierung der Zeitrechnung erfor-
derlich machte. Der Intellektuelle Ḥasan Taqīzāda (1257-1348/1878-1970), 
ein profunder Forscher in Kalenderfragen, erachtete die unterschiedlichen 
Zeitrechnungen als Instrument, um verschiedene Zivilisationen abzugren-
zen.34 Denn an der Zeitrechnung werde deutlich, welche besondere Vor-
stellung eine Gesellschaft von sich selbst und ihrem Ort in der Zeit hat. 
Die Auseinandersetzung mit den europäischen Quellen, aber auch euro-
päischen Sekundärquellen, die die christliche Zeitrechnung verwendeten, 
bestärkte die Wahrnehmung, in einer eigenen Zeit, mithin einem abge-
grenzten Kulturkreis zu leben. Der aufkommende Nationalismus stellte 
jedoch auch die Validität dieser eigenen Zeitrechnung in Frage. Nachdem 
neuere archäologische Forschung im großen Maßstab eine bis dato weitge-
hend unbekannte Geschichte zutage gefördert hatte, schien eine Rekapitu-
lierung der herkömmlichen Zeitrechnung notwendig. Wie Tavakoli-Targhi 
es auf den Punkt bringt, ging damit auch eine veränderte Vorstellung histo-
rischer Abläufe einher:

The narratological centrality of the entity ‘Iran’ signified the emergence of a new con-
ception of historical time that differed from the prevalent cyclical arrangement found 
in chronicles. (…) Making Iran the ‘ultimate referent’ for the sequence of historical 
events allowed for the emergence of new modes of historical emplotment.35

Die erwähnte Kalenderreform versprach, Sicherheit über die nationale Zeit 
in Abgrenzung zum islamischen Mondkalender zu bringen, der zunehmend 
mit einem nicht-iranischen Kulturkreis assoziiert wurde. Entsprechend war 
es auch ein Anliegen der Geschichtswerke, Ordnung in die Zeit zu bringen, 
und vor allem Überblicksgeschichtsschreibung zielte darauf ab, den Ablauf 
der Ereignisse festzuhalten und festzulegen. Durch die Verwendung mehre-
rer Kalender innerhalb eines Texts entstand eine multidimensionale Zeit-

33 Dabashi 2021: 83.
34 Ansari 2012: 58.
35 Tavakoli-Targhi 2001: 97.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


45

sicht. Unterschiedliche Kalender können innerhalb einer Gesellschaft für 
unterschiedliche Zwecke benutzt werden und erschaffen je nach Kontext 
eine variierende Verortung und knüpfen insofern an verschiedene Wissens-
bestände an. Nafīsī – wie auch andere Autoren – orientiert sich weitgehend 
an den Quellentexten36 und macht damit deutlich, dass er sich in den christ-
lichen wie auch den islamischen Zeitrechnungen zurechtfindet.37 Spätes-
tens der Versuch, den islamisch konnotierten iranischen Kalender ebenfalls 
zu verwerfen und gegen eine königliche (šāhī) Zeitrechnung einzutau-
schen, macht deutlich, dass die Frage über Jahrzehnte hinweg gegenwär-
tig war. 1355/1976 erließ Muḥammad Riżā Šāh eine neue Zeitrechnung, 
basierend auf dem reformierten Kalender seines Vaters, aber rechnend ab 
einem möglichen Beginn der Regierungszeit von Kyros dem Großen (r. 
ab 559 v. Chr.).38 Zwar wurde der Kalender bis zur Revolution beibehal-
ten, fand aber bekanntermaßen kaum Zuspruch, und nicht einmal in den 
Staatsverlagsschriften wird die Anwendung der neuen Zeitrechnung kon-
sequent verfolgt. Im ultra-nationalistischen Lager gab es dennoch Recht-
fertigungsdruck, was ursprünglich überhaupt die langjährige Verwendung 
des Mondkalenders begründet habe. Naṣr ad-Dīn Šāh Ḥusain konstatiert 
beispielsweise in seiner kurzen Monographie Die Besonderheiten der irani-
schen Kultur und ihr Einfluss auf die Unabhängigkeit des Landes, dass der 
islamische Mondkalender eine iranische Kulturleistung sei und die Araber 
zuvor gar keinen Kalender kannten, sondern sich jeder Stamm an den gro-
ßen Ereignissen seiner eigenen Vergangenheit orientierte39 – ein Gedanke, 
der auch bei dem Kunsthistoriker Aẕartāš Aẕarnūš auftaucht.40 Beide 
Autoren gehen denn auch selbst der Frage nach, wann welcher Kalender 
Anwendung findet und inwieweit diese Kalender Ausdruck der eigenen kul-
turellen Anschauungen und Leistungen sind. Die Verquickung dieser sich 
aus unterschiedlichen Traditionen speisenden Zeitvorstellungen bringt aus 
ihrer Sicht wiederum Neues hervor. So sei Naurūz das iranische National-
fest par exellence, und sein vorislamischer, mithin genuin iranischer Cha-
rakter findet stets besondere Betonung, ja, es sei „das einzige wirklich alte 
Fest aus der Antike“.41 Anders stehe es um die einige Tage vor Naurūz gefei-

36 Nafīsī 1335/1956: ha.
37 Dieser Gedanke sollte freilich nicht überstrapaziert werden, schließlich ist es auch keine 

ganz mühelose Kleinarbeit, Kalenderdaten hin und her zu rechnen. Jedoch ist es ein 
grundsätzlicher Hinweis, dass Nafīsī (und andere) sich in mindestens drei Kalendern 
(hiǧrī qamarī, hiǧrī šamsī, mīlādī) orientieren konnten. Gelegentlich wurde auch der 
julianische Kalender verwendet, meist bezieht sich mīlādī jedoch auf den gregoria
nischen Kalender.

38 Mit der zeitgenössischen Setzung dieses Termins ging der Schah übrigens sehr offen um.
39 Ḥusain 2536/1356/1977: 42. 
40 Aẕarnūš 1354/1975: 6 ff.
41 Ibd. 6.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46

erte čahāršamba-sūrī, die sich laut Aẕarnūš „zweifellos nach der Islamisie-
rug verbreitete, da Iraner·innen Wochentage erst seit islamischer Zeit nach 
dieser Art zählen“.42 Zuvor habe jeder Monat einen Namen und jeder Tag 
innerhalb der Monate einen Namen gehabt. Das Konzept der Woche hin-
gegen habe sich erst durch die futūḥāt, die islamischen Eroberungen in der 
Spätantike, in Iran etablieren können.43 Inzwischen wird die čahāršamba-
sūrī mehr noch als das Neujahrsfest als genuin anti-islamisch verstanden 
und von der Islamischen Republik entsprechend inszeniert.44 Nafīsīs Dar-
stellung von Riżā Šāhs Kalenderreform als königlicher Akt bzw. Merkmal 
von Königtum verfestigt sich folglich über die Jahrzehnte. Riżā Šāh erfüllt 
die von Nafīsī postulierten Maßstäbe von Herrschaft, indem er Sicherheit 
und Ordnung über die Zeit sowie in der Zeit bringt, und setzt damit selbst 
die Maßstäbe für seine Nachfolger. Die kalendarische Ordnung blieb in den 
folgenden Jahrzehnten insofern strittig, als sie die zentrale Frage der Unab-
hängigkeit und damit der Souveränität berührte, mit der das Verständnis 
der eigenen Vergangenheit verwoben war.

Nicht nur in der Reformation des Kalenders, sondern auch in anderen 
Aspekten wiederholt Riżā Šāh das ehrenvolle Verhalten seiner Vorgänger:

Die Verwaltung der Ṣafawīden war für die damalige Zeit die beste der Welt. Besonders 
unter Šāh ʿAbbās I. wurde das Land Iran, das damals die doppelte Größe von heute 
hatte, in aller Gerechtigkeit verwaltet, war ruhig und sicher. [Erst] als die Ṣafawīden 
in Folge von Revolutionen (inqilāb-hā-yi dāḫilī) zerschlagen wurden, fiel das Land in 
die schlimmste Phase des Chaos’ und der Anarchie.45

Der zitierte Passus bettet die Verwaltungsreformen der Ersten Pahlawī-Zeit 
in einen größeren Zusammenhang der iranischen Geschichte ein und deu-
tet diese als Wiederherstellung eines vormaligen Zustandes. Der Verweis auf 
Šāh ʿAbbās I. etabliert die Vorstellung, dass Monarchen Frieden und Sicher-
heit herstellen, so dass die Unterstellung, Riżā Šāh habe nach einer lan-
gen Phase der Unruhe und Gewalt das Land befriedet, ihn als Monarchen 
erkennbar macht und garantiert, dass er sein Amt rechtmäßig bekleidet. 
Sein Handeln ist mithin keineswegs kontingent, sondern erfüllt historisch 
vorgesehene Abläufe, die an bestimmte Rollen geknüpft sind. Frieden und 
Sicherheit sind an einen funktionierenden und durchsetzungsfähigen Zen-
tralstaat gekoppelt, der in dem Passus als Verwaltung zu Tage tritt. Dieser ist 
darüber hinaus mit einer Königsfigur identifiziert. Diese Feststellung wird 
von Nafīsī regelmäßig in verschiedenen Variationen wiederholt, wobei die 
Königsfigur zumeist im Mittelpunkt steht. Außerdem zeichnen sich die 

42 Ibd. 7.
43 Ibd.
44 Funke 2017: 276-286. Funke zeigt und analysiert einige spektakuläre Darstellungen gift-

grüner Dämonen, die Ausgeburten des Neujahrsfestes sein sollen.
45 Nafīsī 1344/1965-66: 34.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


47

Textabschnitte durch eine enorm beschleunigte Erzählzeit aus. So konsta-
tiert Nafīsī beispielsweise innerhalb eines Absatzes, dass es Šāh ʿAbbās und 
Nādir Šāh gelang, Sicherheit herzustellen,46 und gibt so eine raffende Dar-
stellung einiger Jahrhunderte. Teil der Erzählstrategie ist es, die Phasen der 
Unruhe und Unsicherheit gesichtslos und passivisch zu halten: „pas az ān 
andak andak Ṣafawīyān nātawān šudand wa az gūš-u kinār sarkišān bar-
ḫāstand wa muntahī bi-fitna-yi Afġān šud“.47 Hier werden keine Personen 
namentlich aufgeführt, lediglich wird auf die Dynastie und die Afghanen als 
unspezifische Gruppe verwiesen. Allerdings werden die beiden Monarchen 
explizit benannt, so dass der Anschein erweckt wird, vor allem die Abwe-
senheit einer starken Persönlichkeit wäre kausal für die „dunklen Tage“48 
Irans. Die regelmäßige Erwähnung Nādir Šāhs verweist auch auf eine gute 
Kenntnis der königlichen Familie selbst, die durch mannigfaltige Vernet-
zung etabliert ist.49 So konstatiert Milani, dass jener König und Eroberer 
Riżā Šāhs „great hero“50 war, da er Iran vereinte und versucht hatte, die Frei-
heiten des Klerus zu begrenzen.

Riżā Šāhs zentrale heroische Taten bestehen, wie bereits ausgeführt, in 
der Befriedung des Landes, der Sicherung seiner Grenzen nicht nur gegen 
militärische Feinde, sondern vor allem gegen subtilere Formen der Ein-
flussnahme durch ausländische Kräfte, und im Ausbau des Staates durch 
Reformen und die Bereitstellung der Infrastruktur. Die ihm zugeschrie-
benen heroischen Eigenschaften werden, wie oben ausgeführt, durch die 
Assoziation mit verschiedenen historischen Persönlichkeiten aufgerufen. 
Daher weisen die Taten Riżā Šāhs jeweils verschiedene Vorläufer auf. Der 
scheinbar arbiträre Rückgriff auf diverse Ereignisse und Epochen der Ver-
gangenheit erschafft multiple Verknüpfungen und damit eine breite Ver-
wurzelung der Pahlawīs in der iranischen Geschichte. Riżā Šāh wird durch 
diese Mannigfaltigkeit der Bezüge als exzeptionell selbst unter den großen 
Männern der Geschichte konzipiert, da ihre Taten in Riżā Šāh zu kulminie-
ren scheinen. Dabei werden gezielt Eigenschaften mit ihm in Verbindung 
gebracht, die als Voraussetzung zur Bewältigung der oben genannten Auf-
gaben gelten sollen und seine Leistungen plausibilisieren:

46 Ibd. 19.
47 Ibd. Hervorhebung SSt. Übers.: „Danach wurden die Ṣafawīden zunehmend machtlos 

und erfuhren in allen Regionen des Landes Niederlagen, was im Bürgerkrieg der Afgha-
nen endete.“ 

48 Nafīsī 1344/1965-66: 19.
49 Nafīsīs Onkel, Muʾadib Nafīsī, beispielsweise war der letzte Leibarzt des Schahs (Milani 

2011: 43), der allerdings bereits vor der Abdankung in Ungnade fiel (ibd. 91). Er reiste 
mit dem Kronprinzen in die Schweiz und verbrachte dort mit ihm die Jahre am Internat. 
Pahlavi 1961: 59.

50 Milani 2011: 32.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48

Notwendig für diese Aufgabe [Sicherheit herzustellen] ist vor allem ein starker Wille, 
eine feste Absicht und unerschütterliche Standfestigkeit und Schaffenskraft, wie sie 
nur selten in großen Männern versammelt ist.51

Diese Eigenschaften ermöglichen es Riżā Šāh, die großen Männer der Ver-
gangenheit zu übertreffen, beispielsweise im Aspekt der innenpolitischen 
Sicherheit. Die Autor·innen des Compendium Heroicum haben in ihrem 
lemma zur Präfiguration festgestellt, dass diese Überbietung ein zentrales 
Element sei: Das Überbietungsverhältnis zwischen Ausgangsfigur und Ziel-
figur sei geeignet, eine „Erfüllung einer im Präfiguranten angelegten Ver-
heißung erscheinen zu lassen.“52 Diese scheinbare Erfüllung bestärkt auch 
Riżā Šāhs Legitimität. Nach Ansicht Nafīsīs könne jeder, der ein wenig die 
militärische Geschichte Irans studiere, feststellen, dass Iran stets ein Land 
mit einem Heer war, angefangen von der Zeit der Achämeniden, den Par-
thern und den Sāsānīden, aber auch in allen folgenden Epochen seiner alten 
Geschichte bis zur Zeit der Ṣafawīden, Nādir Šāh und Karīm Zand Ḫān. 
Dieses schützte nicht nur die Grenzen des Landes, sondern gebot auch den 
Rebellionen und Aufständen im Inneren des Landes Einhalt.53 In Nafīsīs 
Die zeitgenössische Geschichte Irans weist er darauf hin, dass ein bedeu-
tender Fehler von Šāh ʿAbbās, der letztlich zum Niedergang des Reiches 
führte, die Verkleinerung der Qizilbāš gewesen sei. Der Machtverlust dieser 
Schutztruppe der Ṣafawīden habe die Bewaffnung anderer Stämme, ins-
besondere der Afghanen, begünstigt, die schließlich Isfahan plünderten.54 
Riżā Šāh reiht sich mit seinem starken Fokus auf das Militär also in die 
Riege dieser großen Männer und Dynastien ein, vollendet darüber hinaus 
jedoch auch angefangene Projekte, wie im Falle der iranischen Marine: 

Es folgte der Aufbau der Marine, welche im Jahre 1311 [1932/33] soweit fortgeschrit-
ten war, dass der erste Seekrieg am Persischen Golf stattfand. Dieser Punkt ist für die 
iranische Geschichte ebenfalls von großer Bedeutung, denn Iran ist im Süden mit 
dem Indischen Ozean verbunden, und der hat eine große Bedeutung für den Handel 
und die Wirtschaft des Landes. In der langen Geschichte Irans hat es niemals eine 
starke, schlagkräftige Marine gegeben. In der Zeit der Achämeniden bat man die Grie-
chen um Beistand aus dem Phönizischen Meer, und auch die Sāsānīden, die ein, zwei 
Kriege auf dem Meer führten, erbaten ebenfalls von anderen Hilfe. In der Zeit von Šāh 
ʿAbbās I. unterstützte die englische Flotte Iran im Krieg gegen Portugal. Nādir Šāh, der 
auch die Absicht hatte, eine Marine zu erschaffen, brachte diese Arbeit nicht zu Ende. 
Also wurde die erste Marine Irans in diesen [heutigen] Tagen erschaffen.55

51 Nafīsī 1344/1965-66: 26.
52 CH, Präfiguration.
53 Nafīsī 1344/1965-66: 26.
54 Nafīsī [1335]/1956: 23. Freilich verbirgt sich da auch eine Warnung.
55 Nafīsī 1344/1965-66: 32. Auch Muḥammad Riżā Šāh betont in dem Interview mit Karan-

jia noch 1977, dass sein Vater die Marine und Luftwaffe gegründet habe, sowie den Rest 
der Armee stark reformiert bzw. iranisiert habe. Ganz im Stile des Schahs spricht er von 
„laid foundation“ und lässt damit Platz für seine eigenen Leistungen. Karanjia 1977: 50.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


49

Der Absatz erhöht nicht nur Riżā Šāh, sondern durchbricht auch den Ver-
dacht einer zyklischen Geschichte, die ausschließlich von der Wiederho-
lung lebt. Dies implizierte schließlich, dass Iran irgendwann wieder der 
Dekadenz anheimfallen würde. Es gilt also keineswegs, sich zurück in die 
Vergangenheit zu bewegen, sondern die nationalen Aufträge, an denen die 
Vorväter scheiterten, zu vollenden, gewissermaßen den verlorenen Faden 
wiederaufzunehmen. Das erstreckt sich nicht nur auf die Verwirklichung 
lang gehegter Pläne, sondern auch auf die Überwindung bereits verkruste-
ter Gepflogenheiten, die seine Vorgänger nicht zu beseitigen vermochten. 
Dies zeigt sich eindrücklich in dem Abschnitt über die Bekleidungsvor-
schriften für Frauen:

Die Befreiung der Frau und Abschaffung des ḥiǧābs erfolgte am 17. Daimāh 1314 
[1936]. Man kann wagen zu behaupten, dass nirgends eine solch schwierige Aufgabe 
mit einer solchen Leichtigkeit vollbracht wurde und alle Welt zum Staunen brachte. Es 
besteht kein Zweifel, dass der große Mann, der dies veranlasste, selbst wenn er keine 
anderen großen Taten vollbracht hätte, stets zu den bedeutendsten Männern der ira-
nischen Geschichte gezählt würde.56

Der nachfolgende Textabschnitt offenbart, dass Riżā Šāh mit seiner Reform 
keineswegs eine europäisierte Neuerung eingeführt habe, sondern den 
(vermeintlich) ‚arisch‘-zivilisatorischen Urzustand, von dem die Iraner·in-
nen im Laufe der Geschichte durch (eine postulierte) ‚semitische‘ Infiltrie-
rung abgerückt waren, wiederhergestellt habe. Obwohl Nafīsī nicht explizit 
darauf hinweist, bedeutet dies, dass der Schah auch hierin seine Vorgänger 
überbietet, das heißt, ein höheres Maß an Fortschritt erzielt, in dem er eine 
stärkere Verbundenheit mit den (vermeintlichen) iranischen Traditionen 
an den Tag legt. Dieses Paradox soll Rechtmäßigkeit erzeugen und zeigt, 
wie apologetisch die Schrift gleichzeitig ist. Die Verherrlichung des Schahs 
orientiert sich auch und ohne, dass kritische Stimmen jemals zitiert oder 
erwähnt werden, an Positionen von oppositionellen Strömungen, die ent-
kräftet bzw. delegitimiert werden sollen, und weist daher, wie es bereits im 
Falle der Kalenderreform gezeigt wurde, mannigfaltige Verwobenheiten 
mit langfristig aktuellen Diskursen der iranischen Gesellschaft auf.57 Die 
besonders drastische Sprache konterkariert die eigentliche Umstrittenheit 
dieses Gesetzes. Die Iranistin Bianca Devos bemerkt bezüglich der neuen 
Pahlawī-Kleidung für Männer, hinter der nicht einmal die Mitglieder der 
Regierung geschlossen standen,58 dass die Leser·in propagandistischer Arti-
kel „den Eindruck von allgemeiner Begeisterung und Akzeptanz bekom-

56 Nafīsī 1344/1965-66: 56.
57 Vgl. auch den Satz: „Kein billig denkender Mann (mard-i munṣif ) in einer Ecke dieser 

Welt könne verleugnen, dass …“ Nafīsī 1344/1965-66: 56.
58 Devos 2006: 27.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50

men“59 sollte. Dabei sei anfangs nicht einmal Riżā Šāh selbst frei von Skepsis 
gegenüber der europäischen Kleidung gewesen.60 Der Stil des zitierten Pas-
sus weist damit Parallelen zur Rezeption anderer historischer Ereignisse 
auf. Etwa das Massaker des religiösen Führers Muqannaʿ (2./8. Jh.) an sei-
nen Anhänger·innen und der anschließende Selbstmord stellen potenziell 
dessen Heroisierung in Frage, da sowohl Massenmord als auch Selbstmord 
im schiitischen Kontext als sündhaft (ḥarām) gelten. Um dem entgegenzu-
wirken, nahm Nafīsī in seiner Kurzgeschichte über die historische Helden-
figur eine besonders deutliche Bewertung vor. Er leitet die Schilderung der 
eigentlichen Entscheidung und Durchführung untypisch abschweifend ein, 
um die Leser·in darauf vorzubereiten, dass

jener pahlāwān-i niqāb-pūš,61 jener ǧawānmard-i sifīd-ǧāma-yi dilīr,62 den nichts, 
nicht einmal Millionen tyrannischer Söldner, das Fürchten lehrte, dort am Rande 
jenes Brunnens am Fuße des Berges eine Entscheidung traf, wie sie in 1.200 Jahren 
nicht gewagt wurde. (…) Noch kein Mensch hatte eine Tat von solcher Größe durch-
zuführen vermocht. [Doch] sein iranisches Blut (rag-i irānī-yi way) erlaubte es ihm 
nicht, sich selbst und seine Nächsten in die Hände der nā-ǧawānmardischen Araber 
fallen zu lassen.63 

Ähnlich verhält es sich in dem Abschnitt über das Kopftuchverbot, in dem 
die massive Umstrittenheit, die letztlich zum Scheitern der Initiative führt, 
übergangen wird.64 Man kann folglich davon ausgehen kann, dass Saʿīd 
Nafīsī in der radikalen Überhöhung eine grundsätzliche Strategie zur Dar-
stellung von kontroversen Sachverhalten sah, mit dem Ziel, divergierende 
Stimmen mundtot zu machen, gewissermaßen mit rhetorischem Pomp zu 
übertönen. Nafīsī blendet die eigentliche Gewalthandlung aus, ganz wie es 
schon für tatsächliche Kriegshandlungen gezeigt wurde. Die Konstruktion 
der Darstellung soll zudem das Fortschrittsversprechen einlösen und sug-
geriert, dass Riżā Šāh der Vollbringer der heroischen Pläne seiner Vorgän-
ger ist. 

Damit die Präfiguranten, auf die Nafīsī rekurriert, ihren Zweck innerhalb 
der Legitimationsstrategie erfüllen, müssen sie allerdings selbst als bedeu-
tende Persönlichkeiten etabliert werden. Wie deutlich wurde, definiert die 
Größe ihrer Leistungen die Größe Riżā Šāhs Leistungen und naturalisiert 
diese. Dabei kann Nafīsī an Narrative über Herrscher anknüpfen, die spä-

59 Ibd. 26.
60 Ibd. 33.
61 Übers. etwa „verschleierter Held“.
62 Übers. etwa „tapferer, weißgekleideter Held“.
63 Nafīsī 1334/1955: 26.
64 Tatsächlich wurde das Gebot von einigen drastischen Maßnahmen begleitet; u. a. war es 

Prostituierten verboten sich zu entschleiern, damit Frauen sich ohne Schleier gar nicht 
erst auf die Straße trauten, da nun mit Schleier gesehen zu werden – so die Hoffnung des 
Gesetzgebers – als ehrenrührig empfunden werden konnte. Shakibi 2020: 124.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


51

testens seit der Qāǧārenzeit heroisiert worden sind. Die von ihm genannten 
Könige wie Šāpūr I., Šāh ʿ Abbās I. und Karīm Ḫān Zand dienten auch schon 
der Vorgängerdynastie dazu, den Eindruck einer andauernden Institution 
zu erzeugen und durch die Kombination aus prä-islamischen und islami-
schen Herrschern ein Idealbild persischen Königtums zu zeichnen.65 Die 
daher rührende Vertrautheit der Argumentation verstärkt ihre Plausibilität 
für die Leser·in und zeigt auf, dass auch Nafīsī sich in seinem Nachdenken 
über Herrschaft auf tradierte Muster verlassen und diese neu arrangieren 
konnte. 

Nafīsīs Riżā Šāh rettet die iranische Vergangenheit auch in alltäglich 
erfahrbaren Bereichen, wodurch ebenfalls auf Vorwissen der Leser·in auf-
gebaut wird. Beispielsweise stellt er hohe „Summen zur Restauration des 
ṣafawīdischen Viertels in Iṣfahān“66 bereit. Nafīsī verdeutlicht auch hier-
mit, dass Riżā Šāh sich explizit in der Nachfolge jener ṣafawīdischen Mon-
archen sieht, die Ordnung, Frieden und Gerechtigkeit hergestellt hatten. 
Da das Viertel über die Jahre hinweg zu einem bedeutenden touristischen 
Reiseziel avancierte, konnte sich die Leser·in gegebenenfalls selbst davon 
überzeugen, dass die Pahlawīs eben nicht einer europäischen Moderne 
entgegeneilten, sondern Fortschritt im Sinne der Nation und in Überein-
stimmung mit ihrer Geschichte brachten. Nafīsī definiert auf diese Weise 
die Kriterien für eine legitime Herrschaft und naturalisiert sie durch 
Vergangenheitszuschreibungen. 

Die beschriebene Parallelisierung von Königsfiguren hat nachhaltig 
das Denken über die rezente iranische Geschichte geprägt. Abbas Ama-
nat schreibt noch 2017, dass Riżā Pahlawī der einflussreichste Herrscher 
seit Ismail I. sei, und bringt ihn mit dem umfangreichen Wandel durch 
Reformen in Verbindung, die die ṣafawīdische Gesellschaft, Kultur und 
Ökonomie betrafen.67 Die Eroberer- und Reichsgründerfigur ist bereits in 
der Ersten Pahlawī-Zeit so erfolgreich in Riżā Šāhs Nähe gerückt worden, 
dass sich die Reproduktion dieses Wissens auch über ein Jahrhundert spä-
ter noch anbietet. Auffällig ist dabei, dass es weniger um konkrete histori-
sche Persönlichkeiten geht, sondern um die Themenfelder Eroberung und 
Gesellschaftsreform, die relativ beliebig aktiviert werden können, solange 
die semantisch miteinander verknüpften Herrscher gleichermaßen mit die-
sen Themenfeldern assoziiert sind. Darin wiederholt sich die von Nafīsī 
vorgenommene mannigfaltige Verwurzelung Riżā Šāhs in der iranischen 
Geschichte. 

65 Grigor 2015: 231.
66 Nafīsī 1344/1965-66: 59.
67 Amanat 2017: 499.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52

Das Scheitern am Heroischen

Neben der expliziten Heroisierung von Riżā Šāh und seinen königlichen 
Vorgängern stellt die Abwertung möglicher Konkurrenten und die Einbet-
tung der Ereignisse und Handlungen in einen aus Gegensätzen gezeichneten 
historischen Kontext ein weiteres Element dar, um seine positiv markierten 
Eigenschaften zu umreißen. Der Soziologe Ulrich Bröckling schreibt: 

Welche Figuren verdammt, verachtet, ignoriert oder verlacht werden, welche als 
schlechthin unheroisierbar gelten, das gibt Aufschluss darüber, welche Aspekte des 
Heroischen in einer spezifischen Konstellation besonders hervorgehoben werden.68

Bröckling macht drei Grundmodalitäten der Negation des Heroischen aus: 
Die Quantitative Privation betreffe Figuren, die den heroischen Maßstab 
unterschreiten, bei der Qualitativen Opposition sind die moralischen Vor-
zeichen vertauscht, so dass die Figuren sich dem Bösen zuwenden. Kate-
goriale Differenz meint Figuren, die vom heroischen Kraftfeld unberührt 
bleiben.69 Insbesondere die Qāǧāren werden von Nafīsī als Kontrastfolie 
inszeniert, da es erforderlich war, ihre Ablösung zu rechtfertigen. Wie im 
Folgenden gezeigt wird, lassen sie sich unter die Quantitative Privation sub-
sumieren. So bemerkt Nafīsī, dass die Herrschaft der Qāǧāren einen so gro-
ßen Schaden am Land verursachte wie selbst die zahlreichen ausländischen 
Eroberungen nicht.70 Diese negativen Urteile führt er auch an anderer Stelle 
aus. In seiner Zeitgenössischen Geschichte Irans betont er die uniranische 
Herkunft der Qāǧāren und ihre Geschichtsfälschungen, mit denen sie ver-
suchten, sich als bedeutender zu inszenieren, als sie tatsächlich waren.71 Im 
zweiten Band konstatiert er, dass der Zustand der iranischen Gesellschaft 
so gewesen sei, dass jene, die sich an die „glanzvollen Tage der Ṣafawīden 
erinnerten, die Qāǧāren für Fremdlinge“72 hielten. Die damaligen Verhält-
nisse, stellt Nafīsī wiederholt fest, seien heutzutage „unvorstellbar“,73 so dass 
die dadurch entworfene Distanz geeignet ist, die Entwicklung kenntlich zu 
machen, die unter den Pahlawīs stattgefunden haben soll. Dabei lässt sich 
beobachten, dass es sich bei diesen Zuschreibungen um die Inszenierung 
eines Scheiterns am Heroischen handelt und nicht etwa um Gegen- oder 
Antiheldentum. Gegenhelden konkurrieren, nach der Definition Brö-
cklings, „mit den Helden auf einem antagonistischen Feld konträrer Wert-
ordnungen und Handlungsorientierungen“,74 während Antihelden „gegen 

68 CH, Antiheld.
69 Ibd.
70 Nafīsī 1344/1965-66: 15.
71 Nafīsī [1335]/1956: 25 ff. 
72 Nafīsī 1354/1975: 144.
73 Nafīsī 1344/1965-66: 10.
74 CH, Antiheld.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


53

die heroischen Verhaltensnormen“75 opponieren. Nichthelden hingegen 
„scheitern an den heroischen Anrufungen oder bleiben ihnen gegenüber 
immun.“76 Die Qāǧāren werden von Nafīsī also keinesfalls als Konkurrenz 
der Pahlawī-Dynastie explizit gemacht, sondern ihre Bedeutung wird mar-
ginalisiert. Damit entfällt auch eine Dämonisierung. Stattdessen erfolgt ihre 
Abwertung, wie noch zu sehen sein wird, durch latente Ridikülisierung.

Wie bereits erwähnt, betont der Historiker, dass es ausgerechnet seine 
Expertise in der Qāǧārenzeit war, die ihn in den Augen der Zuständigen 
dafür qualifizierte, eine offizielle Darstellung der Pahlawī-Zeit zu erstellen. 
Daher wird im Folgenden darauf eingegangen, wie die Exzeptionalität Riżā 
Šāhs in Abgrenzung von den Qāǧāren konstruiert ist. Denn ihre Abwer-
tung ist eine Gratwanderung, die nicht das monarchische System selbst in 
Frage stellen darf, auf das auch Riżā Šāh angewiesen ist. Besonders vor dem 
Hintergrund der anfänglich in der Luft liegenden Frage nach der Republik 
stellte dies eine Herausforderung dar.77

Nafīsī beginnt seine Erzählung mit den „dunklen Tagen Irans“,78 um 
die bereits im Titel versprochenen Fortschritte während der Pahlawī-
Ära zu illustrieren, und verweist auch in der Folge auf die Periode der 
Qāǧārenherrschaft als Ausgangspunkt von Riżā Šāhs notwendig geworde-
nem Eingreifen. Durch die Abwertung der Vorgängerdynastie gelingt es, 
einerseits den Machtwechsel als erforderlich zu beschreiben, da die Epoche 
zuvor eine Phase des „schlimmsten Abstiegs“ darstellte, die in die Auslö-
schung der Nation zu münden drohte.79 Andererseits werden so politische 
und reformerische Kontinuitäten überdeckt und – im Duktus des Textes: 
‚Errungenschaften‘ – ausschließlich Riżā Šāh zugeschrieben. Nafīsī the-
matisiert zuvorderst die territoriale Integrität der Nation. Obgleich es Āqā 
Muḥammad Ḫān (t. 1211/1797) noch gelang, einige bedeutende Gebiete 
zurückzuerobern, dominierten aus Nafīsīs Sicht in dieser Zeit die militäri-
schen Niederlagen, wie sie sich in den Verträgen von Gulistān (1228/1813) 
und Turkmānčay (1243/1828) manifestierten und eine Marginalisierung 
Irans nach sich zogen. Als besonders schmerzhaft werden die Grenzver-
schiebungen empfunden, bei denen „ein Drittel Irans aus der Hand gege-
ben wurde.“80 Die kriegerischen Auseinandersetzungen erstrecken sich 
jedoch auch auf die innenpolitischen Verhältnisse. Besondere Aufmerksam-

75 Ibd.
76 Ibd.
77 Vgl. Kashani-Sabet 1999: 168-174.
78 Nafīsī 1344/1965-66: 6. Augenscheinlich gibt es einen Zusammenhang zwischen euro-

päischen Mittelalterdarstellungen und der Darstellung der Qāǧāren, doch dies wäre an 
anderer Stelle näher zu untersuchen.

79 Nafīsī 1344/1965-66: 6. 
80 Ibd. 12.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54

keit erfahren die „bewaffneten Nomaden im Norden und Süden Irans, die 
meistens Schützlinge von Ausländern waren und Tag für Tag dreister Stra-
ßenräuberei betrieben und Chaos stifteten.“81 Das flexible Regierungssys-
tem der Qāǧāren82 wirkt nicht nur überholt, sondern erscheint als Wurzel 
allen Übels, was wiederrum das starke innenpolitische Durchgreifen Riżā 
Šāhs erklärbar und gerechtfertigt erscheinen lässt:

Noch schlimmer als der Zustand des Bürgerlichen Rechts war der des Strafrechts. Man 
kann sagen, dass es einfach kein Strafrecht gab und nicht nur bekannte Räuber und 
Verbrecher frei ihrer Arbeit nachgingen, von denen in dieser ganzen Zeit nicht einer 
verurteilt wurde, sondern auch jeder Abenteurer und Habgierige in seinem Schaffen 
frei war und am helllichten Tag in den Städten Leute getötet werden konnten. Die 
Geschichte jener Tage ist voll von schrecklichen Ereignissen, und manchmal waren 
die Staatsdiener mit den Übeltätern im Bunde. Und wenn doch einmal jemand gefasst 
wurde, wurde er nicht bestraft, und die Wehrlosigkeit des Staates machte die Straftäter 
noch frecher.83

Die bloß angedeuteten Gewalttaten des Kosaken bleiben heroisierbar, weil 
das Gegenüber sie erst erforderlich macht. Sie werden in die Nähe einer 
Pflichterfüllung gerückt, deren Realisierung herausragende Eigenschaften 
abverlangt, und erscheinen damit legitim und verehrungswürdig zugleich. 

Die Durchlässigkeit des qāǧārischen Staates bedroht in Nafīsīs Darstel-
lung zudem seine Widerstandskraft gegenüber ausländischen Interessen. 
Auffällig allegorisch ist die Anekdote um den Dorfältesten von Qulhak, 
einem Viertel im Teheraner Norden. Die Sommerresidenz des britischen 
Botschafters lag dort, weswegen „landesweit dieses Fleckchen Erde zu 
Großbritannien gezählt und nicht nur das iranische Gesetz dort außer Kraft 
gesetzt worden war, sondern sogar die Bestimmung des Dorfältesten von 
Qulhak durch die britische Botschaft erfolgte.“84 Die Erzählung gewinnt 
dadurch an Attraktivität, dass sie ermöglicht, oppositionelle Erzählstrate-
gien, denen zufolge Riżā Šāh selbst und nach ihm sein Sohn von den Briten 
inthronisiert wurde,85 motivisch in das eigene Narrativ zu integrieren und 
dadurch implizit zu negieren. Blumenberg schreibt:

Vor allem darin, daß Präfiguration ein singuläres Instrument der Rechtfertigung 
in schwach begründeten Handlungssituationen ist, kommt es auf die Prägnanz der 
Bezugsfigur an; zugleich wird es im Maße ihrer Prägnanz schwierig, die Bezugsfigur 
in sachlich nicht abgestützten Entscheidungssituationen ungenutzt liegenzulassen, 
schon deshalb nicht, weil sie potentiell auch immer anderen zur Verfügung steht.86

81 Ibd. 6.
82 Vgl. Martin, Vanessa: The Qajar Pact: bargaining, protest and the state in nineteenth-cen-

tury Persia. London, 2005.
83 Nafīsī 1344/1965-66: 42.
84 Ibd. 11.
85 Kashani-Sabet 1999: 157.
86 Blumenberg 2014: 14.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


55

Geschichten, und das gilt auch für die Pahlawī-Historiographie, entstehen 
nicht isoliert, sondern werden im Kontext anderer Geschichten erzählt. 
Da der von ausländischen Mächten designierte Herrscher zu den erwar-
teten Motiven innerhalb einer Geschichte der rezenten, d. h. sich im glo-
balen Kontext des Kolonialismus verortenden, iranischen Vergangenheit 
zählt, wird dies aufgegriffen und im Zuge der Delegitimierung qāǧārischer 
Herrschaft verarbeitet. Genau wie Blumenberg es in anderen Zusammen-
hängen beobachtet, steht auch den Oppositionellen dieses Motiv zur Ver-
fügung und wird dementsprechend von Nafīsī verarbeitet und besetzt. 
Dabei bedient sich der Historiker einer Denkfigur, derzufolge entweder die 
Qāǧāren oder die Pahlawīs von den Briten dominiert werden können, nicht 
aber beide. Eine Geschichte, in der die qāǧārischen Herrscher selbst von 
den Briten ermächtigt wurden, wäre schlechterdings unglaubwürdig, doch 
so gelingt es, das System als gleichermaßen instabil wie desintegrativ dar-
zustellen. Mit anderen Worten: Obzwar die Qāǧāren durch eigene Kraft an 
die Macht gekommen waren, seien sie nicht in der Lage gewesen, in die 
verschiedenen Gesellschaftsbereiche hineinzuwirken, sondern überließen 
dies ausländischen Akteuren. Der Staat der Qāǧāren sei mithin zersplittert 
und handlungsunfähig gewesen, was ihn anfällig für das Einwirken fremd-
ländischer Interessen machte. Die Pahlawīs werden als Kontrastfolie hierzu 
etabliert und damit selbst als mögliches Verknüpfungsmoment für das 
Motiv unbrauchbar. Darüber hinaus wirkt die Anekdote nicht nur mit Blick 
auf die Pahlawīs legitimierend, sondern auch auf ihr Herrschaftssystem mit 
einem starken Zentralstaat, da autonom agierende politische Akteure – so 
der Text – eine Gefahr für die Integrität des Landes bergen. Dem Herrscher 
obliegt es, das Land gerecht zu verwalten und dabei seine Einheit sowie 
Unabhängigkeit auf internationaler Ebene zu wahren und auf nationaler 
Ebene Unabhängigkeitsbestrebungen zu vermeiden, da dies zu Anarchie 
und Rechtlosigkeit führe: 

Zu dieser Zeit [nämlich unter Riżā Šāh] wurde Iran in große und kleine administrative 
Einheiten unterteilt, und diese waren in abgesteckten Größen Beamten zugeteilt, was 
nach den geographischen und politischen Notwendigkeiten festgesetzt wurde. Zuvor 
hatte Iran keine festen administrativen Einheiten. Es kam daher gelegentlich vor, dass 
bestimmte Regionen übersehen wurden. Es war auch nicht so, dass die Kurden z. B. 
Kurdistān oder Lur Luristān beherrschten, sondern einige Gebiete waren aus unbe-
kannten Gründen unabhängig. Es ist offensichtlich, dass so, wie es vorher war, nie-
mand in Ruhe und Wohlstand leben konnte. Es ist klar, dass je kleiner eine Einheit ist, 
es desto leichter ist, sie zu verwalten und für Sicherheit und Ordnung zu sorgen, und 
deshalb gehört dies zu den wichtigsten Verwaltungsreformen.87 

87 Nafīsī 1344/1965-66: 38.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56

Anders als den Qāǧāren gelingt es Nafīsī zufolge Riżā Pahlawī, die Eigen-
ständigkeit der Ethnien und lokaler Gruppierungen zu wahren, indem er 
sie in den Nationalstaat integriert und die administrativen Tätigkeiten nach 
einem klaren Schlüssel verteilt. Daraus ergibt sich die strukturierte Eigen-
verantwortlichkeit, die die Pahlawī-Verwaltung angeblich auszeichnet.88 
Niedergang als Teil von Desintegration zeigt sich ebenfalls im nationalen 
Bewusstsein der breiteren Bevölkerung, das, so Nafīsī, in der iranischen 
Bevölkerung zwar stets latent vorhanden gewesen sei, doch durch die Ver-
nachlässigung des Staates seit Ende der Ṣafawīdenherrschaft erodierte.89

Einen weiteren Faktor bildet die Darstellung von Zeit. Unterschiedliche 
Beschreibungen von Zeit und zeitlichen Abläufen tauchen wiederholt in 
Nafīsīs Erzählung auf und bieten ein weiteres Differenzmerkmal zu den 
Qāǧāren:

Es ist sehr wichtig festzuhalten, dass die lange Episode der Rechtlosigkeit, des Chaos 
und der Rebellion, die nach Šāh ʿAbbās I. einsetzte und sich Tag für Tag zu neuen 
Exzessen ausweitete, in der kurzen Zeit von acht Jahren beseitigt wurde und im gan-
zen Land die Menschen, die keine Ruhe kannten, nun Sicherheit genießen können.90

Die besondere Schnelligkeit der Reformen bzw. des Handelns von Riżā Šāh 
wird als Qualität seiner als dynamisch und energisch gezeichneten Persön-
lichkeit und gleichzeitig des von ihm präferierten Herrschaftssystems hervor-
gehoben und mit einer angeblich schleppenden Langsamkeit der Qāǧāren 
kontrastiert. Schnelligkeit und Dynamik tauchen auch in der Historiogra-
phie des nationalistischen Lagers wiederholt als heroisierbare Eigenschaf-
ten auf. Ṣafā beispielsweise konstatiert in einem Artikel über Abū Muslim 
aus der Ersten Pahlawī-Zeit, dass dieser „in kurzer Zeit die Herrschaft der 
ʿAbbāsiden errichtete und mit seinem Vorgehen Iran vor der Gefahr der end-
gültigen Vernichtung errettete.“91 Die Stereotypisierung beider Eigenschaften 
verhärtet sich über die Jahrzehnte im Diskurs über heroisierte Herrschaft, so 
dass Muḥammad Riżā Šāh während der Hochzeit der Weißen Revolution die 
gleichen Motive bedient. In der berühmten Rede am Bauerntag postulierte 
er: „What has taken others centuries to perform (…), we are performing in a 
short period“.92 Im Gegensatz dazu stehen bereits bei Nafīsī die Qāǧāren, die 
den Endpunkt eines schleichenden Niedergangs markieren:

88 Im Zuge der Konstitutionellen Revolution wurde der Plural mamālik in mamālik-
i maḥrūsa-yi Irān durch den Singular mamlakat ersetzt, um den vereinten National-
staat von dem qāǧārischen Herrschaftssystem abzugrenzen (Matin-asgari 2012: 184). 
Dem offiziellen Pahlawī-Narrativ gelang es, diese Stimmen zu integrieren und somit an 
Glaubwürdigkeit zu gewinnen.

89 Nafīsī 1344/1965-66: 49.
90 Ibd. 26.
91 Ṣafā 1385/2006: 64. Hervorhebung SSt.
92 Zitiert aus Ansari 2001: 15. Übers. derselbe.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


57

In der Zeit der Ṣafawīden war Iran eines der mächtigsten und bekanntesten Länder 
der Welt, und sogar die großen Länder Europas folgten einige Male der Politik Irans. 
Die Iraner vertrieben die Portugiesen, die damals einen der mächtigsten Staaten der 
Welt hatten, vom Persischen Golf und beschränkten ihren Einfluss auf die Inseln im 
Persischen Golf. Aber nach und nach wurde Irans Machtlosigkeit deutlich, so dass am 
Ende des Ersten Weltkrieges bei den Friedensverhandlungen, wo die Vertreter vieler 
kleiner Länder akzeptiert wurden, die iranischen Vertreter nicht akzeptiert wurden 
und ihnen keinen Raum für ihre Reden gegeben wurde.93

Der von Nafīsī noch vorsichtig formulierte Gedanke, Wegweiser für andere 
Länder und deren Politiker·innen zu sein, wird im Laufe der Jahrzehnte 
ausgebaut. In seiner Autobiographie Mission for my Country (1961) knüpft 
Muḥammad Riżā Šāh daran an, Einfluss und Respekt unter westlichen 
Politiker·innen zu genießen, und erinnert sich, wie er bei einem gemein-
samen Treffen mit Churchill diesem Hinweise in der Kriegsführung gege-
ben habe, die dessen Augen zum Leuchten brachten.94 Das zweite Treffen 
mit Churchill im Rahmen der Teheran-Konferenz95 1322/1943 verlief für 
Muḥammad Riżā Šāh, der – obschon Gastgeber – weitgehend ausgeschlos-
sen wurde, demütigend. Die Anekdote ist also Teil eines Ermächtigungsnar-
rativs, in dem der Schah die Ereignisse zu seinen Gunsten neu deutet. Vor 
diesem Hintergrund kann die Idee der iranischen Nation, mithin des irani-
schen Herrschers, als Wegweiser für andere Staaten und Politiker·innen als 
Teil der Auseinandersetzung mit der ‚westlichen‘ Moderne verstanden wer-
den. Der Feststellung, dass diese sich in den Augen des Königshauses und 
vieler Zeitgenoss·innen als nachahmungswürdig erwies, galt es etwas hin-
zuzufügen, sowohl um den eigenen Handlungsspielraum zu erweitern, als 
auch den eigenen Herrschaftsanspruch der Bevölkerung gegenüber glaub-
würdig vertreten zu können. In eine ähnliche Kerbe schlägt der Schah mit 
seinem noch in der Autobiographie aufgestellten Postulat, die Iraner·innen 
seien genau wie Amerikaner·innen Individualist·innen, weshalb sie auch so 
gut miteinander zurecht kämen.96 Ende der 1350er/1970er Jahre heißt es in 
einem Interview dann (nur) noch, die Iraner·innen gehörten zu den indi-
vidualistischsten Menschen des Planeten.97 Obgleich es in diesem Passus 
keineswegs um Nachahmung geht, verorten sich beide Aussagen im glei-
chen Unabhängigkeits-Diskurs und veranschaulichen die Suche nach einer 

93 Nafīsī 1344/1965-66: 12.
94 Pahlavi 1961: 79.
95 Die Konferenz von Teheran im Jahr 1943 stellt das erste Zusammentreffen der Regie-

rungschefs der Alliierten im Zweiten Weltkrieg dar. Es kamen Franklin D. Roosevelt 
(USA), Winston Churchill (GB) und Joseph Stalin (UdSSR) einschließlich militärischer 
Berater. Man entwarf neben weiteren Kriegsstrategien auch bereits Konzepte für eine 
Nachkriegsordnung. 

96 Pahlavi 1961: 29.
97 Karanjia 1977: 24.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58

geeigneten Positionierung vis à vis dem Westen. Abbas Milani notiert über 
die letzten Jahrzehnte der Pahlawī-Herrschaft:

It was a measure of the Shah’s resilience as a politician that, in spite of the great chasm 
that separated his own vision from the new policy prescribed by the Americans, the 
Shah not only stayed a close ally of the United States for the next seventeen years, but 
also gradually forced a reconsideration of that policy.98

Hierbei handelt es sich folglich nicht ausschließlich um Propaganda, son-
dern es wird der Selbstanspruch von Muḥammad Riżā Ṣāh persönlich 
formuliert.

Die Lösungsstrategien der Qāǧāren, mit denen sie der Rückschrittlich-
keit des Landes beizukommen gedachten, verstrickten diese nach Ansicht 
Nafīsīs allerdings noch weiter in ungünstige Konstellationen: 

Die Ausbildung vieler Iraner lag damals in den Händen von Ausländer·innen, was zu 
einer Zerrissenheit in der Bevölkerung führte, da der eine Bruder eine englische, der 
andere eine französische Bildung genoss, keiner jedoch eine iranische.99 

Riżā Šāh hingegen initiierte, wie bereits erwähnt, laut dem Historiker die 
Gründung der Universität Teheran. Als maßgeblicher Beweggrund, der 
Errichtung einer Universität zuzustimmen, wird angeführt, dass es jenseits 
der iranischen Staatsgrenzen selbstverständlich keine Ausbildung mit einer 
nationalistischen Ausrichtung gab. Absolventen solcher Institutionen waren 
jedoch notwendig für den Aufbau eines säkularisierten Nationalstaats und 
für seine Modernisierungsprojekte, wenn gleichzeitig vermieden werden 
sollte, in eine vollständige Abhängigkeit sog. ausländischer Kräfte zu gera-
ten.100 Der aktive Beitrag des Schahs war nach Untersuchungen der Iranistin 
Christl Catanzaros wohl sehr gering und bestand nur darin, Projektvor-
schläge abzunicken,101 zumal die Universität weniger eine Neugründung 
aus dem Nichts, als vielmehr eine Zusammenfassung bereits bestehender 
Einrichtungen gewesen sei. Insofern stellte die Eröffnung auch keinen Wen-
depunkt dar, sondern manifestierte die aktuelle Situation einer Entwick-
lung, die mit dem dār al-funūn eingesetzt hatte.102 Kennzeichnend dafür 
sei laut Catanzaro, dass es eben nicht in erster Linie die Intellektuellen mit 

98 Milani 2011: 265.
99 Nafīsī 1344/1965-66: 13.
100 Catanzaro 2014: 44. So auch Nafīsī über militärische Ausbildungseinrichtungen: „In 

früheren Zeiten schickte man die Soldaten zum Studium ins Ausland, insbesondere 
nach Frankreich, und auch zu Beginn dieser Epoche war das noch so. Doch nun gibt 
es zahlreiche Hochschulen und Universitäten, die jedes Jahr eine Anzahl von Absolven-
ten verabschieden. Es ist offensichtlich, wie wichtig die technischen Universitäten für 
eine Armee sind, die die Unabhängigkeit des eigenen Landes verteidigen will.“ Nafīsī 
1344/1965-66: 32. 

101 Catanzaro 2014: 45.
102 Ibd. 49.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


59

ihren oft phantastischen Modernisierungskonzepten waren, sondern die 
Pragmatiker, die die Modernisierung des Landes real initiierten und auch 
vorantrieben.103 Der Unterricht, bei dem das unterschiedliche Lehrperso-
nal mit seinen diversen Ausbildungsbiographien aus aller Welt erstaunlich 
frei agieren konnte, war „a kind of patchwork teaching“104 gewesen und bot 
keineswegs die lineare Ausbildung, die laut Nafīsīs Text durch die Univer-
sität geleistet wurde. Nafīsī spart die Aktivitäten, Rivalitäten und Initiativen 
seiner Zeitgenossen aus und verweist wiederum auf eine Wiederherstellung 
der Vergangenheit, indem er schreibt: „Keine Universität zu haben, war 
besonders niederschmetternd für Iran, da Iran die erste Nation gewesen 
war, die eine Universität gegründet hatte.“105 Riżā Šāh füllte folglich eine bis 
dahin schmachvolle Lücke, da Iran das Geburtsland der Institution Uni-
versität gewesen sei, die zur Zeit der Sāsānīden in Gundišapūr eröffnet wor-
den war,106 und entkräftet insofern den Verdacht der reinen Nachahmung 
europäisch-amerikanischer Bildungskonzepte.107 Im Gegensatz zu der Uni-
versität Teheran, die als Projekt des Schahs bewertet wird, wird die positiv 
konnotierte Gründung des dār al-funūn dem Minister Amīr Kabīr zuge-
schrieben, der den Grundstein zu moderner Bildung in Iran legte. Auch der 
großseldschukische Minister Niẓām al-Mulk (408-485/1018-1092) habe die 
Einrichtung etlicher Universitäten in so weit entfernten Städten wie Bag-
dad, Isfahan, Nīšāpūr, Balḫ, Marw und Awāz veranlasst.108 Die Heroisie-
rungsstrategien mit ihrem maßgeblichen Anteil an Abgrenzungsnarrativen, 
die das (vermeintliche) Scheitern der Qāǧāren thematisieren, um Riżā Šāh 
und das monarchische Herrschaftssystem zu legitimieren, schufen damit 
Platz für die Heroisierung weiterer Figuren, in diesem Fall des Gelehrten als 
Politiker. Atabaki stellt fest, dass die Historiker aller politischen Loyalitäten 
vereinte, dass sie 

exclusively assigned the agency in history to the elite with a distinct class association, 
faith affiliation and political aspiration that in their multiplicity could be clerics, secu-
lar intelligentsias, colonialists and social or political institutions.109

103 Ibd. 47 f.
104 Ibd. 49.
105 Nafīsī 1344/1965-66: 94.
106 Ibd. 94.
107 Wie auch Christl Catanzaro die Vorstellung eines reinen Wissenstransfers von West nach 

Ost ablehnt, allerdings unter gänzlich anderen Vorzeichen. Sie spricht stattdessen von 
einer eigenständigen wie eklektizistischen Implementierung von Details, die Ergebnis 
eines Aushandlungsprozesses waren und entsprechend keine Eins-zu-eins-Übertragung 
eines bestimmten europäischen oder amerikanischen Universitätsmodells. Catanzaro 
2014: 47 f.

108 Nafīsī 1344/1965-66: 97.
109 Atabaki 2010: 69 f.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60

Eine wesentliche Einschränkung dieser Perspektive stellt die monarchisti-
sche Lesart dar, die zwar grundsätzlich davon ausgeht, dass eine gebildete 
Elite der Prüfstein für den zivilisierten Status einer Nation ist, sie aber der 
Leitung eines starken Monarchen bedarf. Die Verdienste der Pahlawīs um 
die iranische Kultur verdeutlichen dies:

Dazu gehört die 1.000-Jahr-Feier von Firdausī, welche im Herbst 1313 [1934] stattfand 
und zu den internationalen Ereignissen gezählt wird, denn es wurde nicht nur in Iran 
ein pompöses Fest gefeiert und ein Kongress abgehalten, an dem viele Iranisten und 
Vertreter aus aller Welt teilnahmen und damit anwesend waren, als das Mausoleum 
von Firdausī durch den Šāh eröffnet wurde, sondern auch in den wichtigen ausländi-
schen Hauptstädten selbst (…) wurde man auf die Ereignisse aufmerksam. Auf diese 
Weise wurde Iran und Irans Rang in der Welt bekannt. Zu nennen ist auch das Fest 
zur 700-Jahrfeier von Gulistān und Bustān im Jahre 1316 [1938], wodurch die Größe 
Saʿdīs in der Welt bekannt wurde. Durch solche Ereignisse kehrte die verlorene Tap-
ferkeit (rūh-i mardī-u mardānagī) zurück.110

Nafīsī verknüpft die ebenfalls junge Vorstellung, bei Firdausīs Šāhnāma 
handle es sich um ein Nationalepos,111 das als solches Schutz und Pflege 
bedarf, mit jener von gerechter Herrschaft. Riżā Šāhs besondere Leistung 
bestehe darin, dass es ihm gelungen sei, nach Jahrhunderten den Dichtern 
Firdausī und Saʿdī ihren gebührenden Platz in Iran und der Welt zuzu-
weisen. Wie exzeptionell diese Leistung ist, wird durch die negative Kon-
trastfolie der Qāǧāren deutlich. So berichtet Nafīsī, dass zu ihrer Zeit der 
Staatshaushalt dermaßen desolat gewesen sei, dass ein Šāhnāma-Exemplar 
verkauft werden musste,112 was von ihm als symptomatisch für den Aus-
verkauf der Nation gewertet wird. Durch die Verknüpfung dieser Vorstel-
lungen wird eine reziproke Verstärkung bewirkt. Denn dass Riżā Šāh den 
Gelehrten den Raum bietet, von der Welt geehrt zu werden, bekräftigt die 
Notwendigkeit dieser Ehrung. Gleichzeitig bespielt Nafīsī damit einen vor-
handenen Diskurs: In einem zeitgenössischen Text konstatiert Ṣafā, dass 
Abū Muslim der größte Held (qahramān) der iranischen Geschichte sei, 
nicht etwa wegen seiner militärischen Leistungen, sondern da er die irani-
sche Kultur mittelbar in der Welt verbreitete.113

Ohne das Korsett eines streng geführten Staates sei diese intellektuelle 
Elite allerdings geneigt, der Korruption anheim zu fallen. Die Integration 
elitärer Kreise in den (angeblich) zentralistischen Staat durch ihre Subordi-
nierung folgt historischen Beispielen, in denen ein – so der Text – gerechtes 
Herrschaftssystem verwirklicht werden konnte:

110 Nafīsī 1344/1965-66: 53.
111 Dabashi 2019: 106.
112 Nafīsī 1344/1965-66: 67.
113 Ṣafā 1385/2006: 34.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


61

Unter den Sāsānīden ging es ebenfalls gerecht zu, zumal die Priester sehr gebildet 
waren. (…) Sogar in der islamischen Zeit herrschte Gerechtigkeit, besonders unter 
Šāh ʿAbbās. (…) In der Zeit der Ṣafawiden gab es eine breite Verwaltung in Iran und 
die Geistlichen waren in Ränge und Ämter unterteilt, und in jeder Region war einer 
für die Abwehr von Tyrannei und für die Rechtsprechung zuständig. Und als die 
Ṣafawīden schwächer wurden, geriet diese Sitte langsam in Vergessenheit und die 
Geistlichen judizierten nur noch aus Eigennutz und zur Selbstbereicherung.114

Die umstrittene Rolle der religiösen Elite in der Pahlawī-Zeit spiegelt sich 
in diesem Passus wider, und die von Riżā Šāh angestoßenen weitreichenden 
Machtbeschränkungen finden eine historische Begründung, zumal eine 
herausragende Herrscherfigur mit einem Zeitalter der Blüte identifiziert 
wird. 

Eine unhinterfragt angenommene Ausnahme stellt die Qāǧārenzeit dar. 
Die zahllosen Reformen während der Regierungszeit hinterließen ein erklä-
rungsbedürftiges Vakuum: Da die Herrscher der Qāǧāren aus narrativischen 
Gründen selbst keine muǧaddids sein konnten, mussten die ‚Erneuerungen‘ 
ihrer Zeit anders erklärt werden. Die Gedanken und Arbeiten der Intellek-
tuellen des 13./19. Jahrhunderts wurden als Vorbereitung auf die Konstituti-
onelle Revolution gedeutet und damit als in Opposition zu den qāǧārischen 
Herrschern stehend, so dass die zeitgenössischen Gelehrten im Folgenden 
von der Marginalisierung der qāǧārischen Regenten profitierten, indem sie 
die im 13./19. Jahrhundert erfolgreich umgesetzten Reformen Politikern, 
allen voran Ministern (die eng verknüpft mit dem Gelehrten sind), zuschrei-
ben konnten. Besonders zu nennen sind hier Amīr Kabīr, der den Grund-
stein moderner Bildung in Iran gelegt habe und Ḥāǧǧ Mīrzā ʿAlī Ḫān. Die 
Interessen der Pahlawīs – nämlich die Deklassierung der Qāǧāren, die ihren 
eigenen Machtanspruch nicht nur gerechtfertigt, sondern sogar notwendig 
erscheinen lassen – korrelierten mit den Interessen der Intellektuellen, die 
Rolle des Gelehrten in der Gesellschaft auszubauen. Auf diese Weise gelang 
es den Wissenschaftlern und Intellektuellen, den gesellschaftlichen Ort 
ihrer eigenen Rolle zu definieren und sich als Säule des nationalen und 
herrschaftlichen Gefüges zu etablieren, obwohl sie sich in den Narrativen 
um die Universitätsgründung und andere Kulturreformen an den Rand 
gedrängt sahen.

114 Nafīsī 1344/1965-66: 40.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Der Schah bei Ḥasan Pīrniyā

Die Themen aus Nafīsīs Text finden sich auch in der Geschichtsschreibung 
jener Zeit verarbeitet, die sich nicht explizit mit Riżā Šāhs Herrschaft befas-
sen, aber im Kontext seiner Regierungszeit entstanden sind. Exemplarisch 
soll das Werk des Historikers und Politikers Ḥasan Pīrniyā herangezogen 
werden, der sich nach seinem Rückzug aus dem öffentlichen Leben vor 
allem mit der Antike beschäftigte.

Ḥasan Pīrniyā (1250-1314/1872-1935) entstammte der qāǧārischen 
Elite und absolvierte sein Studium in Moskau, wo er hauptsächlich Jura 
hörte. Folglich war er kein ausgebildeter Historiker, doch verdankte er 
seine methodisch skrupulöse und umsichtige Arbeitsweise vermutlich die-
ser Ausbildung. Er wirkte über 30 Jahre in der Politik, wo er diverse hohe 
Ämter, unter anderem mehrfach das des Premierministers bekleidete. Seine 
historiographischen Schriften sind angereichert von diesen Erfahrungen 
und ideologisch grundiert durch seinen Nationalismus, Konstitutionalis-
mus und sein aktivistisches Interesse an juristischen Reformen.1 Dabei zeigt 
Pīrniyā sich in seinen Arbeiten über dynastische Abfolgen von Ibn Ḫaldūn 
(732-808/1332-1406) beeinflusst. Der Detailreichtum und die akribische 
Aufbereitung der Quellentexte, die Grundlage seiner Studien sind, weisen, 
in seinem Bestreben, die Geschichte, so darzustellen wie sie eigentlich war, 
intellektuelle Verbindungen zu Ranke auf.2 Sein umfassendes dreibändiges 
Werk zur alten Geschichte Irans (Tārīḫ-i Irān-i Bāstān, häufig gebrauchter 
Kurztitel: Irān-i Bāstān) verfasste er zwar nach dem Rücktritt von seinen 
politischen Ämtern, allerdings stellte die Beschäftigung mit der vorisla-
mischen Zeit ebenfalls ein politisches Projekt dar, in dem er eine direkte 
Verbindung jener Epoche mit seiner Gegenwart herstellte.3 Touraj Atabaki 
hebt Pīrniyās Beobachtung hervor, derzufolge Irans territoriale Integrität 
„has been safeguarded by her own agents who act as savior rulers“.4 Diese 
Strukturen der Geschichte einer Nation sind geprägt durch Individuen, ihre 
Taten und ihre Eigenschaften, weswegen seine Betrachtung der iranischen 
Könige der Antike und die Bewertung ihrer Leistungen großen Raum in 
seiner Arbeit einnimmt. Dabei lässt sich eine deutliche Perspektivverschie-
bung gegenüber der bisherigen Geschichtsschreibung über jene Tage fest-
stellen, eine Verschiebung, in der sich der neue Zeitgeist verdichtet. In der 

1 Azimi 2012: 370 f.
2 Ibd. 376; Ranke 1874: vii.
3 Atabaki 2010: 74. Den dritten Band konnte Pīrniyā nach einem Herzinfarkt nicht mehr 

vollenden, er wurde aber dennoch publiziert. Auch Saʿid Nafīsī, den er damit beauf-
tragte, gelang es offenbar nicht. Azimi 2012: 375.

4 Atabaki 2010: 75.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64

Qāǧārenzeit dominierte ein negatives Königsbild der vorislamischen Ära in 
den historiographischen Werken, in der die Herrscher grausam und brutal 
erscheinen, in rauen Mengen Alkohol tranken und Inzest pflegten.5 Zwar 
tauchen solche Motive weiterhin auf, doch bemisst Pīrniyā Erfolg, Charak-
ter und Großmannstum nicht länger an islamisch-moralischen Maßstäben, 
sondern stellt den Dienst an der Nation in den Mittelpunkt seines Inter-
esses. Ein typisches Narrativ in Die Geschichte Irans in der Antike berich-
tet von einem hervorzuhebenden Herrscher, der beständige Institutionen 
geschaffen habe, die auch Krisen überdauern konnten. Das Werk war Teil 
eines Mammutprojekts zur iranischen Geschichte, das sich auf drei Auto-
ren verteilen sollte: Neben Pīrniyā war geplant, dass ʿIṣā Ṣādiq und ʿAbbās 
Iqbāl Monographien publizieren, die sich jeweils mit der Mittleren Periode 
(Ṣādiq) und der Neuzeit (Iqbāl) befassen sollten.6 Pīrniyā war jedoch der 
einzige, der diese Aufgabe tatsächlich beendete. Der Premierminister hatte 
in Folge des Zerwürfnisses mit Riżā Ḫān sein Amt niedergelegt. Letzterer 
war zu dem Zeitpunkt noch Kriegsminister und hatte Pīrniyā angedroht, 
ihm den Zutritt zum Hof zu verweigern, wenn er nicht die von ihm heraus-
gegebene Zeitung Ḥaqīqat schließe.7 Im Anschluss an den vorübergehen-
den Rückzug aus der Politik widmete er sich geschichtlichen Themen und 
schrieb Die Geschichte Irans in der Antike, das über Jahrzehnte hinweg das 
Standardwerk für antike, iranische Geschichte blieb und auch in Bildungs-
einrichtungen verwendet wurde. In seinem Vorwort postuliert er, dass es 
zwei Möglichkeiten gebe, die Geschichte des alten Iran zu schreiben: zum 
einen, indem man sich auf die europäischen Arbeiten stütze, die im Laufe 
des letzten Jahrhunderts vielfach erschienen seien, da sich seit dieser Zeit 
die europäischen Gelehrten besonders für Iran interessierten. Die andere 
Möglichkeit sei, direkt zu den Quellen zurückzukehren. Er habe sich für 
letzteres entschieden, da das Zurückkehren zu den ursprünglichen Quellen 
oder ihren vertrauenswürdigen Übersetzungen gegenüber Informationen 
aus zweiter oder dritter Hand zu bevorzugen sei.8 Deutlich wird hieran der 
emanzipatorische Charakter dieser Quellenkompilationen, die dabei hal-
fen, sich von den Interpretationen und Arbeiten der Orientalist·innen abzu-
grenzen. Denn wie Asgharzdeh konstatiert, waren „Orientalist methods of 
knowing and research (. .) deeply imbedded in Iranian historiography“.9 
Pīrniyā befreit sich durch diese Herangehensweise von den Interpreta-
tionen der europäischer Historiker und bleibt dennoch anschlussfähig 
an ihren Diskurs. Es gelingt ihm, eine Verschiebung der oben vorgestell-

5 Kazemi 2013: 53 f.
6 Vejdani 2015: 79.
7 Soleimani 2014: 182
8 Pīrniyā 1395/2016-17: Vorwort (ohne Seitenzahlen). 
9 Asgharzadeh 2007: 79.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


65

ten Annahmen zu erwirken und dabei an zeitgenössische Fragestellungen 
anzuknüpfen, die während seiner politischen Karriere virulent waren. 

Der Schah als Nukleus des starken Staates

Die Singularität und zentrale Bedeutung der Herrscher ergibt sich in For-
mulierungen, wie sie bereits von Nafīsī bekannt sind. Ähnlich wie dieser 
identifiziert Pīrniyā einzelne Männer, mit denen die Entwicklungen von 
Jahrhunderten ihren Ausgang nehmen. Entsprechend urteilt Pīrniyā, dass, 
wenn Darius I. (t. 468 v. Chr.) nicht den Thron bestiegen hätte, es wie einst 
bei den Medern bald zu Ende gewesen wäre mit den Achämeniden,10 wäh-
rend Darius I. den Untergang des iranischen Staates und mit ihm des kultu-
rellen Lebens also vorerst abwenden konnte. Was ihn von anderen Autoren 
jedoch unterscheidet ist, dass in seinem Geschichtswerk diese großen Män-
ner ausschließlich Herrscher sind. Auch Touraj Atabaki beobachtet, dass in 
Die Geschichte Irans in der Antike Irans Siege und Wohlstand sowie Nie-
derlagen und Hungersnöte von der Weisheit und Tatkraft der Herrscher 
abhängen. Unter diesen Voraussetzungen sei es die wesentliche Aufgabe 
von „savior-rulers“, nach Phasen des Chaos und Verfalls Gerechtigkeit und 
Prosperität wiederherzustellen.11

Pīrniyā beschreibt das Leben dieser Herrscher en détail und erstellt über 
sein Geschichtswerk hinweg eine flexibel-relationale Rangliste der Könige. 
Darin vergleicht er ihre Taten miteinander, lobt ihre Tapferkeit und ihren 
Mut (šuǧāʿ-u ǧangī) und kritisiert ihre Fehler. Tendenziell werden immer wie-
der die gleichen Eigenschaften referiert, neben den erwähnten kriegerisch 
konnotierten wie Tapferkeit auch Geschicklichkeit (māhir) und Entschluss-
freude (ʿazmī rāsiḫ), Güte, die sich nicht nur in der Rede zeige, sondern auch 
in Taten,12 des Weiteren sind Vorsicht und sogar Kunstgeschmack gelegent-
lich thematisierte Qualitäten.13 Einige Herrscher zeichneten sich dadurch aus, 
dass sie unter schwierigen Bedingungen nicht aufgaben und trotz massiver 
militärischer Angriffe das Reich ohne territoriale Verluste an ihre Nachfolger 
übergeben konnten.14 Insgesamt lässt sich jedoch feststellen, dass militärische 
Ereignisse und ihre erfolgreiche Beantwortung sowie der Ausbau des Staats-
wesens für Pīrniyā erfolgreiches Königtum ausmachen.

Besonders deutlich artikuliert sich die kompetitive Bewertung der Könige 
in seiner Beurteilung von Darius III. (t. 330 v. Chr.), den er trotz seiner Nie-

10 Pīrniyā 1395/2016-17: 687.
11 Atabaki 2010: 75.
12 Pīrniyā 1395/2016-17: 2464 f.
13 Ibd. 2246.
14 Ibd. 2488.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66

derlage gegen Alexander den Großen (t. 323 v. Chr.) als einen der großen 
Könige Irans würdigt. Er sei ein guter Herrscher gewesen, der Iran aus der 
Misere führen wollte und dessen Pläne von dem Eroberungszug Alexanders 
durchkreuzt wurden.15 Doch war er eben nicht der Herrscher, den Iran zu 
diesem Zeitpunkt gebraucht habe.16 Nur eine außerordentliche Persönlich-
keit wie Alexander, so Pīrniyā, habe Iran damals erobern können, und ohne 
ihn wären die Makedonier gewiss niemals erfolgreich gewesen. Zweifellos 
hätte es auch einer außerordentlichen Persönlichkeit bedurft, diese Erobe-
rung abzuwenden, eines Kyros des Großen (t. 530 v. Chr.) oder eines Ardašīr 
III. (t. 630 v. Chr.), also eines Herrschers, der über Darius III. rangiere. Doch 
obgleich dieser weder ihren Verstand, noch ihre Willenskraft hatte, bewahrte 
er seinen Selbstrespekt bis zum letzten Atemzug und beendete sein Leben in 
Ehre.17 

Wie hier schon deutlich wird, werden militärische Siege zwar positiv her-
vorgehoben, sind jedoch nicht ausreichend, um einen großen Herrscher zu 
konstituieren. So zeigte sich Farhād IV. (ca r. 37-2 v. Chr.) im Krieg gegen 
das Römische Reich zwar als entschlussfest (ʿazmī), unerschütterlich (rāsiḫ) 
und starken Herzens (qawwat-qalb), aber weil er auch grausam und tyran-
nisch war, legte er gleichzeitig den Samen für den Untergang des Reiches. 
So bewahrte er mit einer Hand das Partherreich davor, von den Römern 
eingenommen zu werden, und leitete mit der anderen den Niedergang des 
Staates ein.18 In dieser Darstellung wird die bedeutende Rolle der Staatsfüh-
rung und des Institutionenausbaus deutlich, welche Pīrniyā während seiner 
politischen Arbeit begleiteten und seinen Blick auf die Geschichte infor-
mierten. Eine der zentralen Persönlichkeiten der iranischen Geschichte ist 
nach Ansicht von Pīrniyā daher Kyros der Große (t. 530 v. Chr.), „einer der 
wenigen Männer aus der Geschichte der Antike, die den Menschen heute 
noch vertraut“19 seien. Er sei einer von dreien, deren Namen in einem 
Atemzug genannt werden: Kyros, Alexander und Julius Caesar. Eine denk-
würdige Auflistung, die zum einen anschlussfähig an die Arbeiten europäi-
scher Historiker jener Zeit ist, zum anderen den großen Männern Irans 
eine internationale Verortung bietet. Die Bekanntheit dieses Schahs unter 
den Menschen habe laut Pīrniyā mehrere Gründe: Sein hohes Ansehen bei 
den Juden (banū isrāʾil) und seine vorteilhafte Beschreibung in ihren hei-
ligen Texten sowie seine beeindruckenden Eroberungen, mit denen er das 
Reich vom Oxus bis nach Ägypten ausdehnte. Doch liege sein Ruhm eigent-

15 Pīrniyā 1395/2016-17: 1446.
16 Eben dieser Gedanke wird ja einige Jahre später ebenfalls von Muḥammad Riżā Šāh in 

Bezug auf seinen Vater und sich artikuliert.
17 Pīrniyā 1395/2016-17: 1447.
18 Ibd. 2387.
19 Ibd. 474.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


67

lich nicht hierin begründet, denn schon vor ihm hätten andere Herrscher 
bedeutende Gebiete in Ägypten, Babylon und Assur erobert. Vielmehr liege 
seine Bekanntheit an seinem Verhalten und seinem Stil, denn beides wurde 
im Alten Orient (mašraq-i qadīm) zum ersten Mal sichtbar. Er beseitigte 
die Tyrannei der vorhergegangenen Könige insbesondere aus Assur, die die 
eroberten Gebiete mit Schrecken überzogen, die Königsfamilie ermorde-
ten und sogar die Tiere blendeten.20 Kyros hingegen ließ die Könige und 
Prinzen am Leben, plünderte die eroberten Städte nicht und behandelte 
die Heiligtümer anderer Nationen mit Respekt und erbaute ihnen Tempel. 
Darüber hinaus achtete er die lokalen Herrschaftsstrukturen, indem er bei-
spielsweise in Lydia einen Verwalter einsetzte, den die Bevölkerung selbst 
wählte. Aber dieses Verhalten sei nicht ausschließlich auf die Persönlich-
keit Kyros‘ zurückzuführen, sondern hänge auch mit der alten iranischen 
Religion zusammen.21 Der Schah bietet damit also ein Exempel für ideale 
Herrschaft, wie sie auch noch in der Gegenwart des Historikers implemen-
tiert werden sollte; mit Augenmerk auf dem Spannungsverhältnis zwischen 
Zentralstaat mit seinen gebündelten Institutionen in der Hauptstadt und 
der Provinz mit ihren eigenen Anforderungen. Auch über die Eroberungen 
von Darius I. bemerkt Pīrniyā, dass es eine Erkenntnis der Geschichte sei, 
dass eine Nation, die allzu weit von ihrem Machtzentrum liegende Gebiete 
erobert, irgendwann kollabiere, weswegen es eine weise Entscheidung des 
Schahs gewesen sei, die Donau nicht zu überschreiten.22 Der Passus über 
Kyros weist insgesamt starke Parallelen zu der Darstellung von Riżā Šāhs 
idealer Herrschaft und seinen Verwaltungsreformen nach Nafīsī auf. Der 
Historiker wird damit auch zum Mahner, der darauf hinweist, welche Eigen-
schaften vorbildliche Herrschaft auszeichnen. Die Erwähnung der Religion 
ist keinesfalls arbiträr, sondern erinnert daran, dass auch der Schah wer-
tegebunden agieren sollte und in einem kulturellen Kontext steht, der die 
Voraussetzung und das Fundament für gerechte Regierungsgewalt bildet. 
In solchen Textpassagen wird deutlich, dass sich insbesondere die frühe 
Geschichtsschreibung einiges an Unabhängigkeit bewahren konnte.

Militärische Überlegenheit bleibt aber eine Voraussetzung. So schreibt er 
über Ardašīr, dass dieser zwar ein gerechter Herrscher und seinen Unter-
tanen gegenüber milde gewesen sei, tapfer (dalīr) und ein ǧawānmard23 –  
seine Zeit allerdings lieber mit Frauen verbrachte, als in den Krieg zu zie-
hen.24 Insgesamt lässt sich beobachten, dass eine postulierte Anhänglich-
keit gegenüber Frauen ent-männlichend ist und den Status einer starken 

20 Ibd. 475.
21 Ibd. 476.
22 Ibd. 690.
23 Etwa „mutiger Mann“, Details siehe Teil I „Bābak als lūṭī“, p. 112-130.
24 Ibd. 951.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68

Herrscherfigur bedroht. Über Darius II. (t. 404 v. Chr.) urteilt Pīrniyā, dass 
jener keinerlei Ähnlichkeit mit seinem Großvater Darius I. gehabt habe 
und Frauen und Kastraten gestattete, sich in die Regierungsgeschäfte einzu-
mischen.25 Dieses Verhalten erschütterte laut Pīrniyā das Vertrauen seiner 
Truppen und führte zum Niedergang der militärischen Disziplin, so dass er 
Iran in einem degenerierten Zustand hinterließ.26

Lobend hebt er allerdings einen der wenigen parthischen Könige her-
vor, der weder ein Vater- noch ein Brudermörder gewesen sei und danach 
trachtete, die Einheit und Harmonie der herrschenden Familie zu stärken,27 
was sich positiv auf den Zustand der Nation auswirkte, da die Herrscher ein 
Spiegelbild des Landes seien. Explizit wird der direkte Zusammenhang zwi-
schen dem Zustand der Nation und den Eigenschaften des Herrschers bei 
König Irduwān, der cholerisch (tundḫū) und jähzornig (šadīd al-ʿaml) war 
und zu dessen Regierungszeit das Land von Revolutionen und Bürgerkrie-
gen erschüttert wurde.28 An anderer Stelle erläutert er, dass daraus, dass Bes-
sos das Verbrechen beging, Darius III. zu betrügen und sogar umzubringen, 
nur geschlossen werden könne, dass es zu dem damaligen Zeitpunkt keine 
Einheit und keinen Zusammenhalt in Iran gab und die höfische Kultur ver-
dorben war.29 Pīrniyā bewertet den Erfolg einer Schahfigur entsprechend 
am Maßstab des nationalen Erhalts und konstatiert einen unmittelbaren 
Einfluss der Schahfigur auf die Nation. Ein gutes Leben der einfachen Bevöl-
kerung könne dieser Vorstellung nach nur gewährleistet werden, wenn der 
Schah ein verbindendes Glied im politischen und sozialen Gefüge darstelle 
und nicht lediglich seinen eigenen Machterhalt forciere. Entsprechend wer-
den Persönlichkeiten lobend hervorgehoben, die mit ihrem Umfeld koope-
rieren. Darius I. (t. 486 v. Chr.) etwa wählte die Menschen, die er mit der 
Erledigung bestimmter Aufgaben betraute, sorgsam aus (ṣāʾib) und machte 
hierin keine Fehler.30 Im Gegensatz dazu stehe ein anderer König, der viele 
gute Eigenschaften in sich vereinte: Ein gutaussehender (šakīl) und stattli-
cher Mann, dessen Verhalten edel und dessen Ansichten klug waren. Er war 
großzügig und tapfer, verstrickte sich aber mit seinen Nachfolgern in einen 
Krieg, der seine Schwäche offenbarte: Er wählte nicht die richtigen Perso-
nen in sein Umfeld und fehlte daher, so dass seine Herrschaft den Beginn 

25 Die Vorstellung, dass die Einmischung von Frauen in die Regierungsgeschäfte ein 
Zeichen für einen verweichlichten Herrscher sei, findet sich noch bei Gholam Reza 
Afkhami. Er konstatiert in seiner Muḥammad-Riżā-Šāh-Biographie, dass die zweite Ehe-
frau Ṯurayā Isfandiyārī Baḫtiyārī eine Probe für den jungen König gewesen sei – die er 
bestand, wie die Scheidung offenbare. Afkhami 2009: 43.

26 Pīrniyā 1395/2016-17: 989 f.
27 Ibd. 2464 f.
28 Ibd. 2413.
29 Ibd. 1447 f.
30 Ibd. 687.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


69

des Niedergangs seiner Dynastie markierte.31 Auch hier wird der Historiker 
wieder zum Mahner, der den Rat und die Beratung als zentralen Aspekt von 
gerechter Herrschaft in den Raum stellt und dabei gleichzeitig sein eigenes 
politisches Milieu rhetorisch bestärkt.

Die militärische wie autoritäre Zeichnung des Schahs, der immer dann 
besonders erfolgreich ist, wenn es ihm gelingt, das Land zu befrieden und 
staatliche Strukturen auszubauen, wirkt auch in der Geschichtsschreibung 
dieser Phase in andere Epochen hinein. Dabei wird meist der (üblicher-
weise namentlich nicht genannte) Text Pīrniyās als Referenzquelle deutlich. 
So schreibt der Historiker und Literaturwissenschaftler Ẕabīḥullāh Ṣafā in 
einem Artikel über Šāh ʿAbbās den Großen, dass dieser zweifelsohne einer 
der großen Herrscher Irans gewesen sei, gleichzusetzen mit Darius dem 
Großen, Ḫusruw I. und Anūšīrwān – die großen Namen, die schon Pīrniyā 
anführt. Besonders mit Anūšīrwān habe er eine große Ähnlichkeit, denn 
wie dieser habe er sein Erbe angetreten, als das Land im Chaos versank, 
und wie jenem gelang es ihm, dieser Probleme Herr zu werden, und genau 
wie Anūšīrwān nahm er wichtige Reformen in Angriff. Seine Herrschaft 
sei fraglos der Höhepunkt seiner Dynastie gewesen, die dank ihm in Kraft 
und Fortschritt erstrahlte. Und genau wie es nach Ḫusruw I. mit dem Staat 
bergab ging, so ging es nach der Regierung von Šāh ʿAbbās auch mit den 
Ṣafawīden bergab. Šāh ʿAbbās, konstatiert Ṣafā, sei ein mutiger und fähi-
ger Herrscher gewesen, ein Mann der Reform und der Politik. Besonders 
förderte er den Handel und den Schutz der Wege, die das Land verbanden 
und die bis heute noch sichtbar seien.32 Hier wird auch wieder der Gedanke 
der Überdauerung deutlich, der Schaffung von Beständigem, das das Land 
über Jahrhunderte zu prägen vermochte. Auffällig ist auch, dass Ṣafā in 
seiner Studie zu Heldenepen zur Beschreibung der Könige des Šāhnāmas 
ein ganz ähnliches Vokabular verwendet wie der Historiker Pīrniyā. Seine 
Herrscherfiguren zeichnen sich durch die gleichen Eigenschaften aus, die 
auch der Literaturwissenschaftler in den heroischen Herrschern identifi-
ziert. Hierzu zählt insbesondere der Begriff ǧawānmardī,33 der die Herr-
scher bereits semantisch als Helden kenntlich macht. Neben der gezielten 
Preisung einiger Herrscher in der stets gleichen Systematik werden diese 
Qualitäten auch durch den Kontrast mit besonders negativ zu bewertenden 
Herrscherpersönlichkeiten deutlich. Alexander der Große stellt eine solche 
Figur dar. In der Auseinandersetzung mit dem Eroberer deutet sich auch 
erstmals eine besondere Herausforderung der nationalistischen iranischen 

31 Ibd. 905.
32 Ṣafā 1385/2006: 394.
33 Etwa: männliches Heldentum; ausführlich behandelt im Kapitel „Der Krieger Bābak-i 

Ḫurramdīn“ p. 97-133.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70

Historiker an. Sie bestand darin, dass das, was sie selbst als Iran definier-
ten, in den Quellentexten oft als das Andere konstituiert wurde. Damit 
galt es umzugehen, wobei eine besondere Schwierigkeit darstellte, dass es 
zur Arbeitsweise der Historiker gehörte, die Quellen möglichst wörtlich 
zugänglich zu machen. Sie mussten folglich gegen historiographische Tradi-
tionen – die europäische oder die islamische – anschreiben. Deutlich wird 
dies in Pīrniyās Bewertung Alexanders des Großen, den er zum Antihel-
den aufbaut und der explizit das Gegenteil eines guten Herrschers darstellt. 
Genau wie Nafīsīs Qāǧāren lässt er „ex negativo die disparaten Momente 
des Heroischen hervortreten.“34 Anders als diese stellt Alexander der Große 
jedoch ein Skandalon dar und lässt sich nach Bröckling mit der Qualitati-
ven Opposition fassen.35

34 CH, Antiheld. Hervorhebung i. O.
35 Details siehe im Unterkapitel „Das Scheitern am Heroischen“ p. 90-105.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Exkurs: Die Genese eines Antihelden

Pīrniyā prägt mit seiner Darstellung das Verständnis von Alexander dem 
Großen über Jahrzehnte hinweg, ungeachtet der Tatsache, dass sie in 
starkem Widerspruch zu bis dahin mehrheitlich überlieferten Alexander-
vorstellungen stehen. Die Alexanderrezeption ist damit geeignet, einer-
seits ein Schlaglicht auf das Verhältnis zwischen Šāhnāma bzw. tradierten 
Geschichtsaufassungen und moderner Geschichtsschreibung in Iran zu 
werfen, andererseits die Entwicklung einer dämonisierten historischen 
Persönlichkeit über die Herrschaftsperiode der Pahlawīs nachzuzeichnen. 
Zunächst wird ein Überblick über die im Šāhnāma erzählte Geschichte 
und die Perspektiven der europäischen Geschichtsschreibung gegeben, um 
anschließend diese mit den Arbeiten von iranischen Historikern ins Ver-
hältnis zu setzen. 

Alexander der Große im Šāhnāma

Firdausī beginnt die Geschichte Alexanders mit den klandestinen Ereignissen 
um seine Zeugung und Geburt, deren Voraussetzung die erfolgreichen Feld-
züge des persischen Großkönigs Dārāb sind. Dieser zog, nachdem er bereits 
die Araber besiegt hatte, gegen Fīlqūs, Philipp von Makedonien, in den Krieg. 
Philipp fürchtete um seine Hauptstadt und machte ihm ein Friedensangebot. 
Dārāb verlangte für seine Einwilligung dessen Tochter Nāhīd. Sie litt jedoch 
unter einer Krankheit, die Mundgeruch verursachte, und obwohl Dārābs 
Arzt eine Heilung hierfür in einer Pflanze namens Sikandar fand, schickte 
Dārāb, abgestoßen von ihrem Geruch, seine junge Frau zurück zu ihrem 
Vater. Dort gebar sie einen Sohn, den Fīlqūs für den seinen ausgab, da er sich 
schämte, dass Dārāb seine Tochter verschmäht hatte. Sie aber nannte ihren 
schön gewachsenen, lieblich duftenden Sohn Sikandar, nach dem Kraut, das 
sie hatte genesen lassen.1 Bereits bei der ersten Begegnung der beiden fragt 
Dārā seinen Halbbruder ahnungsvoll: „What’s your line and your lineage? 
The royal farr shines from your forehead as if you were a Kayanid prince.“2 
Und im Sterben liegend bittet er seinen Bruder, seine Tochter Rušanak zur 
Frau zu nehmen, die Feste Naurūz und Sada sowie die Traditionen zu ehren 
und jeden nach seinem Stand zu behandeln.3

Sekendar answered him, ‘Your heart is pure and your words are wise, O king. I accept 
all you have said, and I shall not stray from your words while I am within the borders 

1 Davis 2016: 560 ff.
2 Ibd. 567.
3 Ibd. 576 f.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72

of your kingdom. I shall accomplish the good deeds you recommended, and your wis-
dom will be my guide.’ The master of the world began to weep bitterly. 
He kissed Sekendar’s palm and said, ‘I pray 
That God will keep and guide you on your way. 
I give my flesh to dust, to God my spirit, 
My sovereignty is yours now to inherit.’4

Die enge Beziehung zwischen Alexander und seinem Bruder Dārā, der ihm 
das königliche Amt würdevoll überträgt, sowie Alexanders Abstammung 
als solche gewährleisten, dass nur eine mit farr ausgestattete Person Iran 
beherrscht. Die durchaus ambivalente Zeichnung der Figur, als „barbarous 
[sic!] conqueror and an ethically motivated searcher for enlightment“5 wird 
davon nicht berührt. Insgesamt ist jedoch der Beobachtung der Kompara-
tistin Olga Davidson zuzustimmen, die feststellt, dass Alexander „is treated 
with sympathy“, denn Firdausīs Epos „highlights the legendary life of Alex-
ander and portrays him as legitimate ruler of Iran“.6

Alexander der Große in Europa

Dennoch lehnt die moderne iranische Geschichtsschreibung eine solche 
Überlieferung ab, ja, ignoriert sie sogar, obwohl Alexander der Große brei-
ten Raum in der iranischen Geschichtsschreibung einnimmt und vor den 
islamischen Eroberungen und dem sogenannten ‚Mongolensturm‘ als erste 
der drei großen nationalen Heimsuchungen gilt.7 Diese angeblich radikalen 
Einschnitte in der nationalen Geschichte Irans beschäftigten die Historiker 
zwar ebenfalls vor dem Hintergrund der Frage, wie ihr Land sie überdau-
ern konnte, doch gilt die moderne, europäische Geschichtsschreibung, die 
nichts von einer Verwandtschaft zwischen Darius und Alexander weiß, als 
maßgeblich. Sie hält Alexander den Großen „für die letzte, herrliche Ver-
körperung des Griechentums“, dessen Verdienst es ist, dass das „hellenis-
tische Licht sich ergoß über die Gestade Asiens und Afrikas bis weit ins 

4 Ibd. 577.
5 Ibd. xxvii.
6 Davidson 2006: 15. 
7 Ṣafā identifiziert auch im Šāhnāma drei Heimsuchungen durch Völker, die jeweils von 

ihren Herrschern repräsentiert werden: Żaḥḥāk (Araber), Afrāsiyāb (Turaner/Türken) 
und Alexander (ahl-i rūm [‚Römer‘]). (Ṣafā 1396/2017-18: 257.) Bezüglich Alexan-
ders führt er aus, dass dieser sogar mit Schimpfnamen (nämlich intriganter alter Wolf ) 
bedacht werde, was im Šāhnāma sonst selten vorkomme (ibd. 209). Die Hervorhebung 
dieser Beobachtung deutet an, dass der Literaturwissenschaftler sein Unbehagen an 
der Alexanderfigur auch an das Šāhnāma herantrug. Seines Erachtens läutet Alexan-
ders Ankunft auch im Šāhnāma eine Zeitenwende ein und führt die dūrān-i pahlawī zu 
einem Ende. Ibd. 220.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


73

Land hinein und die Völker einander näherbrachte“,8 und dessen Erben das 
römische Reich gründeten.9 

Franz Leopold von Ranke (1795-1886) inspirierte mit seinem Anspruch, 
die Geschichte so darstellen zu wollen, wie sie eigentlich war, die iranischen 
Historiker·innen bis weit ins 20. Jahrhundert hinein.10 In seiner zwischen 
1881 und 1885 erschienenen Weltgeschichte führt er die europäischen Per-
spektiven des 19. Jahrhunderts auf den Eroberer und sein Verhältnis zu 
Iran, mit denen sich die iranischen Historiker auseinandersetzen mussten, 
zusammen: Alexander der Große, schreibt er, sah sich nach dem Sieg über 
den persischen Großkönig mit einer „uralten, durch Jahrhunderte vererb-
ten einheimischen Religion“ konfrontiert, die in der Architektur Persepolis‘ 
ihren Ausdruck gefunden hatte, aber nicht an diese gebunden gewesen sei. 
Die materielle Zerstörung durch Alexander vernichtete sie also keineswegs 
mit. Diese Religion aber, schreibt Ranke, sei mit der politischen Macht des 
Reiches untrennbar verwoben gewesen. Durch den Sieg über Darius trat 
Alexander nach Ansicht der persischen Untertanen an dessen Stelle, wes-
wegen ihm nun die gleiche „anbetende Verehrung“11 zuteil wurde, die das 
Reich für die göttliche Autorität des Königs vorsah.12 An den jungen Erobe-
rer trat „die Versuchung und vielleicht die politische Notwendigkeit heran, 
sich eben diesen Begriffen hinzugeben.“13 

Konnte er aber, so muß man fragen, zugleich den orientalischen Despotismus adop-
tieren und ein König des Okzidents bleiben; konnte er zugleich Perser und Grieche 
sein? In seiner unmittelbarsten Umgebung stießen diese Differenzen aufeinander. Ihm 
gefiel es, in der Tiara und der Tracht der persischen Könige zu erscheinen, aber seinen 
Mazedoniern war es nicht genehm, die Perser nachzuahmen, ebensowenig den Grie-
chen, die ihn begleiteten. Die mazedonischen Könige, obwohl von einer Herkunft, die 
sie auf die Heroen zurückführten, hatten nie eigenmächtig, sondern nach mazedoni-
schem Gesetz und Herkommen regiert.14

Der Passus zeigt, dass Alexanders Abstammung eindeutig als griechisch 
bewertet wird, während die dem Autor persisch scheinenden Elemente als 
politisches Kalkül und mögliche Charakterschwäche ausgelegt werden. Das 
Prinzip der Prärogative des persischen Königtums „steigerte sich in ihm 
durch die Unterwürfigkeit, die man ihm bewies“, die freilich unmittelbar 

8 Ranke 1942: 7 (Einführung des Verlags).
9 Ibd. 8 (Einführung des Verlags).
10 Azimi 2012: 369.
11 Ranke 1942: 62.
12 Hierin ist Ranke sich mit dem Šāhnāma einig: „When the Persians saw how Sekandar 

honored Dara and mourned for him they offered the young king their homage and loy-
alty.“ Davis 2016: 578.

13 Ranke 1942: 62.
14 Ibd. 62 f.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74

mit seinem Charisma, dem Eifer, mit dem er die Geschäfte betrieb,15 und 
seinem Erfolg zusammenhingen. Diese Tendenzen kulminierten darin, dass 
er „nicht allein als Nachfolger des Großkönigs, sondern als dessen Rächer 
auftrat“.16 Diese Entwicklung sei, wie bereits angedeutet, bedingt durch sei-
nen Charakter gewesen. Denn Alexander war „durch und durch (…) leicht 
ergriffen von entgegengesetzten Erregungen“17 mit einem untrügerischen 
Sinn für „das Großartige und das wahrhaft Große“,18 so dass seine Siege 
„zugleich Fortschritte der allgemeinen Kultur, namentlich auch der tech-
nischen und kommerziellen“ waren.19 Seine Adaption des ‚Orientalischen‘ 
ist nach Ranke also eine Verquickung von Hybris, tatsächlicher Größe und 
dem Wunsch, eine „Verschmelzung beider Nationalitäten“20 herbeizufüh-
ren, weswegen er die Perser zwar besiegte, ihre „religiösen Meinungen“21 
jedoch nicht unterdrückte. Der im Europa des 19. Jahrhunderts noch von 
der Aufklärung getragene Diskurs zu Alexander dem Großen sah in dem 
Eroberer eine Figur humanistischen Fortschritts, die Asien bzw. den Ori-
ent aus Rückschrittlichkeit und Barbarei befreien sollte und insofern eng 
verwoben mit dem imperialistischen Ehrgeiz der europäischen Eliten und 
ihren orientalistischen Denkfiguren war.

Vor dem Hintergrund der seit dem 19. Jahrhundert prestigeträchtigen euro-
päischen Geschichtsschreibung erwies sich die Perpetuierung der Annahme, 
Alexander sei der Halbbruder von Darius gewesen, als unhaltbar. Die irani-
schen Historiker hätten sich dem Vorwurf unmoderner und unwissenschaft-
licher Methoden ausgesetzt, wenn sie sich nicht ebenfalls auf die griechischen 
Quellen, die europäische Historiker wie Ranke heranzogen, gestützt hätten.22 
Der Historiker Fakhreddin Azimi vermutet sogar, dass Pīrniyā in seinen 
Arbeiten an Ranke anknüpfte.23 Bemerkenswert ist in der Tat, dass Pīrnīya, 
der der Ansicht war, dass Sagen und Legenden tieferliegende Wahrheiten über 
die Geschichte einer Nation beinhalten,24 in seiner Abhandlung Die Legenden 
des antiken Iran (Dāstānhā-yi Irān-i qadīm) aus dem Jahr 1307/1928 einen 
vor allem durch seine Kürze bestechenden Abschnitt dem Eroberer Alexan-
der widmet. Darin stellt er knapp fest, dass das, was über Alexander gesagt 
oder geschrieben wurde, nicht historisch und von den Iraner·innen ausge-

15 Davis 2016: 34.
16 Ibd. 64. Indem er Bessos, den eigentlichen Mörder Darius’, hinrichtete.
17 Ibd. 77.
18 Ibd. 77 f.
19 Ibd. 77.
20 Ibd. 78.
21 Ibd. 77.
22 Pīrniyā beispielsweise betont, dass er „ohne Beweis und Beleg keine Behauptungen auf-

stelle“. Pīrniyā 1395/2016-17: 1945.
23 Azimi 2012: 376.
24 Pīrniyā 1307/1928: 2.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


75

schmückt sei (šāḫ-u barg-hā-yi afzūda-and).25 Er behandelt Alexander in sei-
ner Geschichte der Antike zwar ausführlich, klammert dabei das Šāhnāma 
und den Alexanderroman jedoch gänzlich aus und stützt sich ausschließlich 
auf die Schriften der griechischen Historiker.

Alexander der Große in der Pahlawī-Ära

Seine Alexandererzählung in Die Geschichte Irans in der Antike unter-
scheidet sich dennoch maßgeblich von der Rankes. Dies gelingt, indem er 
die Ereignisse in die Perspektive einer longue durée rückt. Er verweist auf 
Darius I., der sein Reich neu begründete und in einer Weise strukturierte, 
die auch von Alexander dem Großen und später von den Arabern dankbar 
beibehalten wurde. Dies mache Darius zu einem der wichtigsten Herrscher 
Irans, der nur mit Ḫusruw I. (t. 579 v. Chr.) und Šāh ʿAbbās dem Großen 
(t. 1038/1629) verglichen werden könne.26 Die enorme Beschleunigung 
des Erzähltempos, das mehrere Jahrtausende überspringt und markante 
Persönlichkeiten heraushebt, lässt Alexander den Großen wie ein kurzes 
Intermezzo erscheinen, dessen Wirken im Kontrast zu den dauerhaften 
Errungenschaften der erwähnten iranischen Herrscher steht.

Pīrniyās Ansicht nach verhinderte das starke iranische Staatswesen (bei 
Ranke die religiösen Meinungen), das von starken Herrschern geformt 
worden war, den völligen Zusammenbruch des Reiches im Angesicht eines 
schwachen Schahs wie Darius III. (Dārā). Darius I. (t. 486 v. Chr.) sei ein 
solch großer, willensstarker, entschlussfester und verständiger Herrscher 
gewesen, der sein Reich vor dem baldigen Untergang bewahrte.27 Eine wei-
tere Akzentverschiebung erfährt die Zerstörung Persepolis‘ gegenüber dem 
Text von Ranke. Aus dieser Tat sei laut Pīrniyā kein Nutzen für Alexander 
und die Griechen erwachsen, denn die darauffolgenden Kriege zwischen 
den Parthern und den Seleukiden sowie die Gegnerschaft der Sāsānīden 
und Roms seien eine Konsequenz dieser Tat gewesen. Berücksichtige man 
diesen Aspekt, sei festzustellen, dass der Feldzug des makedonischen Königs 
die Welt teuer zu stehen gekommen sei. Alexanders Ausruf, dass er mit der 
Zerstörung Persepolis‘ die Entzündung des Tempels in Athen rächen wollte, 
dürfe nicht überdecken, dass die Iraner·innen selbst das Niederbrennen der 
Heiligen Wälder vergelten wollten. Zweifellos, schließt Pīrniyā, begingen 

25 Ibd. 39.
26 Pīrniyā 1395/2016-17: 687.
27 Übrigens unter anderem dadurch, dass er die Menschen, mit denen er zusammenarbei-

tete, sorgsam wählte (Pīrniyā 1395/2016-17: 687). Natürlich sollte man sich davor hüten, 
sich in Texten allzu sehr auf die Suche nach dem Autor zu machen, doch in diesem Fall 
scheint es angebracht, darin einen expliziten Fingerzeig auf die Pahlawīs zu sehen.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76

beide Kriegsparteien ein Unrecht, das noch für ihre Nachkommen eine 
schwere Last bedeutete, doch seien es die Griechen gewesen, die die Iraner 
das Brandschatzen lehrten.28

Kritische Distanz zu seinen Quellen erwirkt Pīrniyā gelegentlich, indem er 
ihre Unabhängigkeit in Frage stellt oder durch gezieltes Arrangement Kont-
raste setzt. So zitiert er Alexanders Ausruf, jener sei mit Feuer und Eisen (āhan-
u ātaš) nach Asien gekommen, und bemerkt alsdann, dass der Herrscher laut 
seinen eigenen Historikern, also jenen Leuten, die Alexanders Taten zustimm-
ten oder dazu berufen waren, ihn zu preisen, ein Mann von guter Statur, sehr 
klug und tapfer war, ein Mann von Entschlusskraft im Angesicht von Gefahr. 
Pīrniyā fügt hinzu, Alexander sei ein tatkräftiger ǧawānmard gewesen, leiden-
schaftlich und genial bis an die Grenze des Wahnsinns, aber auch grausam 
und blutrünstig, wenn es seinen Interessen diente. Ohne Zurückhaltung habe 
er Blut von Männern und Frauen, Jungen und Alten vergossen sowie ganze 
Städte versklavt.29 Seine angeblich guten Eigenschaften werden so umrahmt 
von kriegerisch-blutrünstigen Aspekten und darüber hinaus in Frage gestellt, 
indem die Zuverlässigkeit seiner Historiker problematisiert wird. Daher sub-
sumiert Pīrniyā die Eroberungen zwar unter Alexanders Errungenschaften, 
wirft jedoch die Frage auf, zu welchem Preis diese Taten vollbracht wurden.30

Die Zerstörung von Persepolis, die Versklavung von Menschen und die 
Lahmlegung des Handels, Punkte, die bei Leopold von Ranke keinerlei 
Erwähnung finden oder seine Ansichten sogar konterkarieren, haben sei-
nes Erachtens schweren Schaden für die Menschheit angerichtet.31 Doch 
welchen Dienst habe Alexander der Menschheit erwiesen, fragt er weiter:

Baute er Straßen und Kanäle? Brachte er der Menschheit Nutzen oder Neuerungen 
in der Administration und einen neuen Lebenswandel? Nein, nichts davon ist der 
Fall! Es wird behauptet, dass er Alexandria in Ägypten und Städte gleichen Namens 
an anderen Orten errichtet habe und bedeutende Karten anfertigte. (…) Doch über 
Alexandria muss gesagt werden: wir glauben nicht, dass die Errichtung einer Stadt all 
diese Todesopfer ausgleicht. Wir sagen: die Erbauung eines Alexandrias, denn von den 
anderen Städten findet sich keine Spur, und selbst wenn es sie gäbe, wie könnte es all 
die Zerstörung und das Sterben ersetzen?32 

Alexander sei so von Krieg absorbiert gewesen, dass er keine Gelegenheit 
hatte, seine Pläne zu erfüllen, und daher auch kein guter Organisator war. 
Er habe nie angehalten und war, wenn er einmal Rast machte, doch bald 
gezwungen weiterzuziehen, um seine unzufriedenen Soldaten ruhig zu stel-
len. Pīrniyā vergleicht ihn mit iranischen Herrschern und gelangt zu der Ein-

28 Pīrniyā 1395/2016-17: 1429.
29 Ibd. 1939 f.
30 Ibd. 1940.
31 Ibd. 
32 Ibd. 1941 f.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


77

sicht, dass Alexanders Regentschaft einen Rückschritt in der Weltgeschichte 
verursachte. Kyros der Große, schreibt Pīrniyā, habe gewiss auch gemordet, 
aber lediglich zur Verteidigung seines Vaterlandes, und das sei etwas gänzlich 
Anderes, als in ein fremdes Land einzufallen. Waren die Inder, so fragt er, 
Alexanders Schuldner, oder haben sie ein Heer nach Griechenland geschickt? 
Wozu diente dann also all die Zerstörung und das Morden? Die Frage, 
warum Alexander nach Indien zog, sei hinfällig, er sei eben ein grenzenloser 
Mensch gewesen und stand, so Pīrniyā, im Umgang mit den eroberten Natio-
nen (milal) hinter seinen Vorgängern zurück. Die Makedonier hatten, wie 
wir gesehen haben, keinen Respekt vor der Moral der westasiatischen und 
indischen Bevölkerung.33 Diese Ansicht widerspricht direkt Rankes Vorstel-
lung der hellenischen Toleranz, die bereits Alexander gepflegt haben und die 
später Grundlage im Römischen Reich geworden sein soll. Solche Passagen 
verdeutlichen zudem die Aktualisierung der antiken Geschichte durch die 
konkreten politischen Verhältnisse in Pīrniyās Gegenwart und stellen einen 
direkten Bezug zum Kolonialismus her.34 

Schließlich habe Alexander, um eine Revolte in seiner Armee zu verhin-
dern, die Tage der eitlen Feste hinter sich lassen müssen und sei erneut in 
den Krieg gezogen. Vor dem Aufbruch versammelte der Eroberer seine Sol-
daten und verbrannte vor ihnen sämtliche seiner Luxusgüter und anschlie-
ßend die Luxusartikel seiner Soldaten, wovon diese erst bestürzt und dann 
begeistert waren, weil sie, so Pīrniyā, Materielles aus der Hand gaben, aber 
nicht den Mut und den Gehorsam der Armee.35 So komme man fraglos 
zu dem Ergebnis, dass Alexander eine große Persönlichkeit war und viele 
gute und schlechte Eigenschaften hatte, aber mit seiner Maßlosigkeit viel 
Unheil und Leid über die Menschen seiner Zeit brachte, denn militärische 
Siege allein machen für ihn keinen großen Herrscher aus. Gleichwohl hält 
Pīrniyā die Herrschaft Alexanders für eine Zäsur, die die Verhältnisse im 
‚Alten Orient‘ neu ordnete.36 Die besondere Betonung der Zerstörung von 
Städten ist sicherlich im Kontext der Zerstörung von Persepolis zu deuten, 
vor allem jedoch im Spannungsfeld der Heroisierungen zu lesen, da die 
Konstruktion von Infrastruktur und die Förderung von Bildung und Han-
del zu den zentralen, heroischen Handlungen in Pīrniyās Text gehören. Die 
vorgebliche Kurzlebigkeit von Alexanders Reich und seine hervorstechende 
Position als Eroberer konterkarieren diese Ideale. Wie der Soziologe Ulrich 
Bröckling es für den Typ des Berserkers bemerkt, „verspielt [er] mit seiner 
Raserei gleichermaßen den Erfolg wie seine moralische Integrität“.37

33 Ibd. 1944 f.
34 Das gilt natürlich auch für Ranke.
35 Pīrniyā 1395/2016-17: 1446.
36 Ibd. 1946.
37 CH, Antiheld.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78

Ferner ist Pīrniyā der Ansicht – und hier klingt Rankes Darstellung der 
Ereignisse an –, es sei notwendig gewesen, dass Alexander Darius umbrächte, 
da die Iraner·innen ihn andernfalls nicht als ihren Herrscher akzeptiert hät-
ten. Außerdem sorgte Alexander sich, dass eine kleine Anzahl von Soldaten 
gegen die Truppen aufbegehren und sich ‚opferbereit‘ zeigen könnten, eine 
These, mit der Pīrniyā die Idee des angeblich Jahrtausende währenden Unab-
hängigkeitkampfes der iranischen Nation aufgreift. An dieser Stelle verweist 
Pīrniyā auf die im Šāhnāma verarbeiteten Legenden: 

Die iranischen Geschichten berichten, dass Darius noch lebte, als Alexander ihn 
erreichte, und dass der König drei Dinge von Alexander wollte: erstens, dass er keine 
Fremdlinge zu Herrschern von Pārs mache, zweitens, dass er seine Mörder bestrafe, 
und drittens, dass er seine Tochter Rušnāk heirate. (…) Aber in Bezug auf Rušnāk 
muss erwähnt werden, dass sie nach den griechischen Historikern die Tochter eines 
sogdischen Edelmannes war und nicht die Tochter von Darius.38

Damit gibt er seinen (und Rankes) griechischen Quellentexten den Vorzug. 
Auch die charakterlichen (aḫlāq) Veränderungen Alexanders beschreibt 
Pīrniyā entlang der Orientalisierungsvorstellungen der europäischen His-
toriker des 19. Jahrhunderts und konstatiert, dass die antiken Historiker 
darin übereinstimmten, dass Alexander zu jener Zeit, da er die Höhe sei-
ner Macht erreichte, sein Verhalten der neuen Umgebung angepasst und 
den Luxus und Glanz des persischen Hofes für sich angenommen habe. 
Zunächst beschaffte er sich eine Leibgarde, die er komplett mit Männern aus 
dem Königreich Iran besetzte. Darunter sei sogar Oxathres, der Bruder von 
Darius, gewesen. Außerdem trug er persische Kleidung und wählte schließ-
lich, wie zuvor Darius, Konkubinen unter den schönsten Frauen Asiens aus. 
Aus Angst, dass ihn die Makedonier verachten könnten, kehrte er gelegent-
lich zu seinen alten Gewohnheiten zurück, und wenn er merkte, dass sie 
sich beklagten, bestach er sie mit Geschenken. Nach Pīrniyās Ansicht – und 
auch hier ist seine Haltung kongruent mit der europäischen Geschichts-
schreibung – war dies die Zeit, da Alexander die Kontrolle aus der Hand 
gab. Enthaltsamkeit und Askese, zwei Stärken, die die Zierde der glück-
lichsten Menschen seien, verkamen bei ihm zu Grobsinn und Arroganz. 
Er habe auch andere Sitten des Hofes übernommen, wie das Niederwerfen 
vor seinem Thron, Darius‘ Krone und persische Gewänder. Die Briefe, die 
er nach Europa schickte, signierte er zwar noch mit seinem Siegelring, aber 
die nach Asien mit Darius‘. Sogar seinen Truppen befahl er persische Klei-
dung zu tragen, doch das behagte den Söldnern nicht, und so weigerten sie 
sich.39 Die griechischen Historiker seien sich zwar nicht sicher, konstatiert 
Pīrniyā, ob er die fremden Gewohnheiten annahm, weil er die Einheimi-

38 Pīrniyā 1395/2016-17: 1446.
39 Ibd.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


79

schen für sich gewinnen wollte oder ob es daran lag, dass er Vergnügen 
daran fand, dass sich die Leute vor ihm niederwarfen.40 Allerdings hießen 
seine Söldner es nicht gut. Es sei, schrieb einer von ihnen, als ob sich der 
Sieger den Hut des Besiegten aufsetze, wenn eine Person, die von Herakles 
abstamme, die Kleidung der Meder der Kleidung ihrer eigenen Vorfahren 
vorziehe. Die großen Taten Alexanders seien, führt er weiter aus, daher ein 
Lehrstück: Ein sterblicher Mensch,41 wie stark seine natürlichen Fähigkei-
ten sein mögen, wie sehr seine Abstammung (nižād) und das Glück (iqbāl) 
und seine Männlichkeit (mardānagī) strahlen mögen, leiste der Welt doch 
keinen Dienst, wenn die Gerechtigkeit in seinen Taten verlorengehe. Diese 
Rede, urteilt Pīrniyā, sei richtig (saḥīḥ), denn die Erniedrigung der Täter 
vor der Hinrichtung und andere Dinge, die Alexander übernahm, betont 
er, seien eine der schlechten Angewohnheiten der iranischen Herrscher 
gewesen.42

Pīrniyās Auseinandersetzung mit Alexander und seinem Charakter wird 
so zu einer grundsätzlichen Auseinandersetzung mit Herrschaft und ihren 
Idealen. Er nutzt sie für Kritik an Kriegstreiberei, ohne sich dabei von den 
orientalisierenden Beschreibungen zu distanzieren, die er sich in seiner 
Alexander deheroisierenden Erzählung zu eigen machen kann. Es gelingt 
ihm, diesen Aspekt von Rankes Geschichtsschreibung herauszustellen und 
seine Alexanderfigur sowohl vom Šāhnāma als auch von der europäischen 
Heroisierung abzugrenzen und innerhalb des nationalstaatlichen Para-
digmas neu zu bewerten. Alexander, der von den Waffen der Perser nicht 
geschlagen werden konnte, führt Pīrniyā aus, wurde von schlechten Sitten 
dahingerafft: 

Feste zur Unzeit mit maßlosem Trunk und unerhörte Nächte mit leichten Frauen, 
alle diese Dinge zeigen, dass Alexander den fremden Sitten unterlag. Durch die Pflege 
dieser neuen Sitten respektierten ihn die anderen Makedonier nicht mehr als ihren 
König, und seine besten Freunde wurden seine schlimmsten Feinde.43

Pīrniyās Perspektive auf Alexander, die darauf beruhte, orientalistische Ste-
reotype in einem eigenen Narrativ fruchtbar zu machen, erwies sich lange 
als populär. In der Kurzgeschichte Trunkene Nacht (Šabb-i Mastī) von Šīn 
Partuw, die er gemeinsam mit Ṣādiq Hidāyat und Buzurg ʿAlawī in dem Kurz-

40 Ibd. 1650.
41 Die Betonung von Alexanders Status als Mensch verweist auf die Vorstellung Alexanders 

als Halbgott, erinnert aber auch an die Bedeutung des Menschseins für die Deklaration 
zur Held·in. Im Compendium Heroicum heißt es dazu: Held·innen teilen, auch wenn sie 
vergöttert oder vergöttlicht werden, „mit gewöhnlichen Menschen körperliche und emo-
tionale Eigenschaften, Handlungs- und Leidensfähigkeit.“ CH, Held.

42 Pīrniyā 1395/2016-17: 1721.
43 Ibd. 1636.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80

geschichtenband Anīrān44 herausgab, in dem die drei eingangs genannten 
großen Heimsuchungen, die Feldzüge Alexanders, die islamischen Erobe-
rungen und die der Mongolen literarisch verarbeitet wurden, macht diesen 
Perspektivwechsel produktiv. Der erste Teil der Geschichte ähnelt einem 
historischen Abriss. Dies gelingt durch externe Fokalisierung und eine dis-
tanzierte Schilderung, die auf der Kenntnis von Pīrniyās Geschichtswerk 
zu basieren scheint. Erst der zweite Teil macht sich die Innenwelt der Figu-
ren zu eigen und beleuchtet individuelle Handlungen, wodurch die Kurz-
geschichte an literarischer Eigenart gewinnt. Im ersten Abschnitt werden 
die Iraner als moralisch überlegen eingeführt, da sie sich nicht verbrecheri-
schen Kriegstaktiken wie dem Verbrennen der Felder anschließen wollen.45 
Der zweite Teil widmet sich der Zerstörung Persepolis‘ durch Alexander 
den Großen als Ergebnis einer jener durchzechten Nächte. Eine Sexarbeite-
rin mit dem Namen Taïs überzeugt den betrunkenen Alexander, die Palast-
stadt anzuzünden.46 Im Gegensatz dazu steht die Alexander-Biographie von 
Leopold Ranke, der mit einiger Verlegenheit auf die Zerstörung zu spre-
chen kommt und den Gedanken der Rache in den Vordergrund rückt:

Und leugnen möchte ich nicht, daß er in diesem Sinne auch die Burg, die er anfangs 
zu schonen gedacht, im Rausche eines dionysischen Festes angezündet habe; denn er 
wollte nun einmal die griechischen Götter an den Persern rächen. (…) Man hat gleich-
sam eine Vollendung des Schicksals darin zu sehen geglaubt, daß Thais von Athen (…) 
als Geliebte dem König zur Seite die Fackel vorantrug.47

Die Vorstellung der besonderen Größe Alexanders bleibt jedoch in vielerlei 
Hinsicht erhalten, wie sich bei Nafīsī zeigt, der dem mongolischen Eroberer 
Ǧahāngīr Baḫtīyārī den Rang eines Alexander zubilligt,48 Fatḥ ʿAlī Šāh aber 
abspricht, da dieser keineswegs die Größe Alexanders gehabt habe: dieser 
Vergleich seiner Anhänger·innen sei also schlicht eine Übertreibung.49 

Die endgültige Entfremdung von Iran erfährt Alexander jedoch in der 
Darstellung des Intellektuellen Ǧalāl Āl-i Aḥmad.50 In Ġarbzadagī ver-
folgt er den sehnsüchtigen und unheilvollen Blick seiner Landsleute gen 

44 Ṣādiq Hidāyats Kurzgeschichte befasst sich mit dem sog. ‚Mongolensturm‘. In einem 
von ihm verfassten historischen Theaterstück, Māziyār aus dem Jahr 1307/1934, geht 
dem eigentlich unschuldigen Verrat durch den gutgläubigen Protagonisten interessant-
erweiser auch Alkoholkonsum voraus (Hidāyat 1342/1963b: 117). Ganz ähnlich verhält 
es sich im Šāhnāma, wo auf die Katastrophe oft durch Weingenuss vorausgedeutet wird. 
Davis 1992: 60.

45 Partuw 1313/1934-35: 4.
46 Ibd. 15 f.
47 Ranke 1942: 61.
48 Nafīsī [1335]/1956: 6.
49 Ibd. 27.
50 Näheres zu Āl-i Aḥmad und dem Begriff ġarbzadagī im Kapitel „Heroische Gelehrsam-

keit bei Āl-i Aḥmad“ (p. 223-234) des zweiten Teils dieser Arbeit.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


81

Westen weit in die Geschichte zurück und identifiziert Alexander den Gro-
ßen als klassisches Übel, das aus dem Westen nach Iran eingedrungen sei, 
und die darauffolgende Herrschaft der Seleukiden als den ersten Fall von 
ġarbzadagī.51 Damit wendet er sich implizit gegen die Vorstellung einer 
Iranisierung Alexanders und treibt die Umdeutung angeblich orientalisch-
despotischer Eigenschaften als westlich-kolonialistische auf die Spitze. 
Damit grenzt er sich sowohl von staatsnah-nationalistischen Narrativen, als 
auch von den orientalistischen Lesarten ab. 

Die Dämonisierung Alexanders stellte die Historiker des Pahlawī-
Regimes allerdings auch vor einige Herausforderungen. Da der Eroberer 
eine bedeutende Rolle in der Folklore, in Legenden und Sagen spielte, fand 
er bereits in der Vormoderne auch seinen Platz in der Koranexegese. Dort 
wird Alexander der Große gelegentlich mit Ẕū l-Qarnain, dem Doppeltge-
hörnten, identifiziert.52 Ẕū l-Qarnain bekämpft ein grausam wütendes Volk 
und ihre Anführer, die sprichwörtlich gewordenen Yaʾǧūǧ wa-Maʾǧūǧ, zu 
Deutsch Gog und Magog, indem er eine Mauer errichtet und sie so abwehrt. 
In Sure 18:83-101 heißt es, hier in der Übersetzung von Rudi Paret:

(93) Als er [der Doppeltgehörnte] schließlich an die Stelle zwischen den beiden Wäl-
len gelangte, fand er (diesseits) vor ihnen Leute, die, wenn man etwas zu ihnen sagte, 
es kaum verstanden. (94) Sie sagten: „Du mit den zwei Hörnern! Gog und Magog 
richten auf der Erde Unheil an. Sollen wir dir nicht eine Gebühr dafür aussetzen, daß 
du zwischen uns und ihnen einen Wall machst?“53

Die Geschichte ist in ihren Elementen Teil des kulturellen Gedächtnisses, 
wie Ṣafās Bericht über den ‚Mongolensturm‘ (sīl) verdeutlicht:

Von der Stadt Utrār am Ufer des Saiḥūn bis zu den wohlhabenden, bevölkerungs-
reichen und fruchtbaren Städten des antiken Ḫurāsān wurde alles zerstört und ent-
völkert, und unter all den Befehlshabern und Anführern der alten Nation Iran erhob 
sich niemand, um gegen die Kinder Gog und Margogs ( Yaʾǧūǧ-u Maʾǧūǧ) zu kämpfen 
und einen Wall (sadd) gegen sie zu errichten.54

Die erfolgreiche Dämonisierung Alexanders macht es freilich unmöglich, 
eine Heldenfigur wie den Doppeltgehörnten weiterhin mit Alexander zu 
identifizieren. Da Ẕū l-Qarnain im Koran positiv besetzt und der Islam von 

51 Āl-i Aḥmad 1385/2006: 35.
52 Freilich ist er nicht der einzige, der diesen Beinamen erhielt. In einem dem Histori-

ker Ḫwāndamīr zugeschriebenen Text etwa heißt es: „[D]ann überfiel ihn Aṭarkarkis (= 
Artaxerxes), tötete ihn, ließ die Haut seines Kopfes gerben und trug sie (fortan) auf dem 
Kopf. Da zwei Zöpfe der Haut herabhingen, nannte man Aṭarkarkis den ‚Zweigehörn-
ten‘“. Bockholt 2021: 65.

53 Nämlich: fa-hal naǧʿalu laka ḫarǧan ʿlā an taǧʿala bainanā wa bainahum saddan bzw. auf 
Persisch: saddī bibān. 

54 Ṣafā 1385/2006: 309. Der damalige Herrscher ʿAlāʾ ad-Dīn Muḥammad Ḫwārzmšāh 
(t. 614 h. q./1220), der freilich kein Bollwerk gegen die Mongolen darstellte, sondern 
floh, trägt zudem den Beinamen (laqab) Iskandar aṯ-Ṯānī (Alexander II.).

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82

den Pahlawīs als eine der beiden Säulen der iranischen Identität installiert 
ist, muss der Doppeltgehörnte zwangsläufig auch im regimenahen Narrativ 
eine positiv konnotierte Figur sein. Dieses Dilemma wird dadurch gelöst, 
dass Ẕū l-Qarnain zunehmend mit Kyros dem Großen identifiziert wird.55 
Dies weist nicht nur auf den enormen Bedeutungszuwachs des Herrschers 
in offiziellen Verlautbarungen seit Beginn der Weißen Revolution hin, son-
dern auch auf die zentrale Bedeutung islamischer Legitimierung. Der indi-
sche Wissenschaftler ʿ Abdu l-Kalām Azād gilt als erster, der, in seiner Schrift 
Kyros der Große (Kurūš-i Kabīr), den achämenidischen Herrscher mit dem 
koranischen Helden identifiziert. Saʿīd Nafīsī, der das Vorwort zur ersten 
persischsprachigen Ausgabe verfasst hat, hält dort fest, dass damit ein Jahr-
tausendrätsel gelöst worden sei. Der Autor beweise zweifelsfrei, dass der 
Koran einen iranischen König in den höchsten Tönen lobe, wofür Iran und 
das iranische Volk dem Autor zu Dank verpflichtet seien.56

Zeitgleich zu Āl-i Aḥmads Ġarbzadagī entstanden ultranationalistische 
Lesarten, die die Feldzüge von Alexander dem Großen als Fabel deuteten. 
Dies wurde u. a. damit begründet, dass Makedonien anders als Iran, China 
oder Indien keine Kulturnation gewesen sei, sondern lediglich eine Provinz 
und zu einer solchen Leistung folglich nicht befähigt, zumal es unmöglich sei, 
dass ein ‚Knabe‘ all diese Taten vollbracht habe. Die griechische Geschichts-
schreibung der Antike sei ohnehin Sagen ähnlicher als Historiographie – eine 
Aussage, die die vormals autoritativen griechischen Texte in die Nähe des als 
historische Quelle diskreditierten Šāhnāma rückt und so versucht, die Hege-
monie der orientalistischen Geschichtsschreibung zu durchbrechen, indem 
sie nicht länger nur neue Zugänge zu ihren Quellen sucht, sondern ihr statt-
dessen die Grundlage entzieht. Als Belege dafür gelten die nach Ansicht der 
Autoren Ẕabīḥ Bihrūz57 und Aṣlān Ġaffārī zweifelhaften Zahlen bezüglich 
der Soldaten und Truppen, die schwer nachvollziehbaren geographischen 

55 Merhavy 2019: 94-100.
56 Ibd. 100.
57 Ẕabīḥ Bihrūz (1269-1350/1889-1971) war ein iranischer Satiriker, der seine Werke 

hauptsächlich aus historischen Themen entwickelte. Er erwarb zunächst in Teheran 
und dann in Kairo eine traditionelle islamische Ausbildung. Während der zehn Jahre 
in Ägypten eignete er sich umfangreiche Kenntnisse der arabischen Literatur an und 
zog 1921 nach England, wo er Mathematik studierte und am Lehrstuhl von Edward 
Browne arbeitete. Vermutlich während seines fünfjährigen Aufenthalts in England ent-
wickelte er seine anti-orientalistische und xenophobe Haltung. Zurück in Teheran nahm 
er Übersetzertätigkeiten auf und arbeitete für das Bildungsministerium, wo er sich nach 
Ansicht Ġaffārīs um die Reinigung der persischen Sprache verdient machte. (Ġaffārī 
2535/1355/1976-77: 6 & EIr, Behrūz, Ḏabīḥ). Bemerkenswert an Ġaffārīs Darstellung 
von Bihrūz‘ Biographie ist der gewohnt rege Kalenderwechsel zwischen der iranisch-
islamischen, der islamischen und der christlichen Zeitrechnung. Der neue šāhī-Kalender 
taucht nur als Publikationsjahr auf. Aṣlān Ġaffārī (1296/1917-?) war Bankier, Historiker 
und einer seiner Schüler. Amanat bemerkt, dass Bihrūz’ „ideas and theories often seem 

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


83

Angaben sowie die unklare Chronologie der Ereignisse, aber auch mytho-
logische Tiere, die eben erwiesenermaßen nicht existiert haben. Bihrūz kon-
statiert in diesem Zusammenhang, dass Persepolis keineswegs die Hauptstadt 
Irans gewesen sei, sondern Šūš, und zweifelt auch hierin die Autorität euro-
päischer Geschichtsschreibung in ihren grundlegendsten Erkenntnissen an. 
Anders als behauptet, sei taḫt-i ǧamšīd (Persepolis) die Grabstätte der ira-
nischen König·innen gewesen, die von ihnen einmal im Jahr an Naurūz zu 
Ehren ihrer Vorfahr·innen aufgesucht wurde. Archäologische Hinweise auf 
eine Stadt gebe es dort keine, so dass Alexander der Große auch unmöglich 
ihre Zerstörung zu verantworten habe.58 Obgleich sich diese verschwörungs-
ideologische Lesart in das bekannte Metanarrativ der permanenten Bedro-
hung Irans durch ausländische Kräfte ebenso problemlos einfügen ließe wie 
die angeblichen Verleugnungen, die Iran daran hindern soll, seinen Platz als 
ranghöchste Zivilisation einzunehmen, kann eine solche Erzählung jedoch 
keineswegs im Interesse der Pahlawī-Dynastie sein, die ihr eigenes Prestige 
eng mit der Symbolik von Persepolis verknüpft hat. Diese Verknüpfung 
hat sie freilich nicht erfunden. Schon der frühe Nationalist Mīrzā Fatḥ-ʿAlī 
Aḫundzāda (1191-1256/1812-1878) beispielsweise hielt eine Moschee als 
Logo für eine iranische Zeitung für ungeeignet, da sie ein Symbol für die 
umma sei. Er schlug stattdessen ein prä-islamisches Symbol wie eben Perse-
polis und eine ṣafawīdische Moschee vor.59 Die Empfehlung zeigt einerseits, 
wie stark sich die Pahlawīs die Entwürfe der Intellektuellen zu Nutze machen 
konnten, denn das Regime verknüpfte seine eigene Legitimität bekanntlich 
in erster Linie mit der Antike und den Ṣafawīden. Andererseits wird deut-
lich, dass die Pahlawīs darauf angewiesen waren, an vorhandene materielle 
Kultur anzuknüpfen, die sich – genau wie in Aḫundzādas Vorschlag – visuell 
verarbeiten lässt. Eine Diskreditierung oder Infragestellung ihrer Bedeutung 
konnte also selbst dann nicht gewürdigt werden, wenn der dahinterstehende 
Gedanke eine Verherrlichung Irans barg, wie es eben bei Bihrūz der Fall ist.60 

to travel in the netherworld between genius and the absurd.“ (Amanat 2008: 937.) Das 
ist sicherlich auch hier der Fall. Bereits von einigen Zeitgenoss·innen wurde er für seine 
Alexandertheorie verspottet. Ibd. 940. 

58 Ġaffārī 2535/1355/1976-77: 151-157. 
59 Tavakoli-Targhi 2010: 10.
60 Aslān Ġaffārā weist im Vorwort auf die breite Ablehnung seiner Thesen hin und kon-

statiert, dass der zentrale Einwand die Frage sei, wer wenn nicht Alexander der Große 
Persepolis zerstört habe (Ġaffārī 2535/1355/1976-77: 3). Paul Sprachman attestiert ihm 
trotz der oben genannten Einwände einen größeren Erfolg seiner Thesen, als angesichts 
ihrer Unwissenschaftlichkeit zu erwarten gewesen wäre, da Bihrūz als Lehrer einigen 
Einfluss auf später bedeutende Persönlichkeiten ausübte. Zu nennen sind etwa der Poli-
tiker und Professor für Alte Sprachen und Literatur Ṣādiq Kiyā und der Sprachwissen-
schaftler Muḥammad Muqaddam (später umbenannt in Muqdām). Hinzu kommen 
aufgrund ihrer Lehrtätigkeit an der Militärakademie insbesondere spätere Offiziere. EIr, 
Behrūz, Ḏabīḥ.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84

Die Idee, dass Persepolis von einem als größten Feldherren der Weltgeschichte 
gepriesenen Mann zerstört wurde, erhöht jedoch die Symbolkraft des Ortes, 
der so gleichzeitig als Denkmal nationaler Größe und Mahnmal nationaler 
Trauer inszeniert werden kann. Entsprechend tauchen Ġaffārīs und Bihrūz‘ 
Thesen in den staatsnahen Publikationen der Konferenz von Rāmsar in den 
1350er/1970ern nicht einmal widersprochen auf. 

Nicht ohne Bedeutung ist freilich auch der Adressat: So übergeht 
Muḥammad Riżā Šāh in seiner an eine angelsächsische Leserschaft gerich-
teten Autobiographie, der er Erläuterungen über sein „ancient and modern 
homeland“61 vorangestellt hat, Alexanders Eroberungen nahezu: „In 331 
B.C. came conquest by Alexander the Great but upon his death eight years 
later, the Greeks were unable to hold their newly won empire together.“62 
Die wunderbare Hauptstadt des persischen Reiches, Persepolis, brannte 
nieder, so schreibt er, als Alexanders Truppen gerade in der Stadt ihr Lager 
aufgeschlagen hatten – „some say accidently“,63 fügt er hinzu und entreißt 
die Ereignisse nahezu dem kausalen Zusammenhang. Alexander nachfol-
gend gründeten die Seleukiden ein Reich, das auch Iran umfasste. Es war 

in one sense a Greek occupation, but in a truer sense it was not, since the invaders 
adopted Persian customs and habits, relied on Persian administrators, married Persian 
women, and in the end were assimilated by the Persian culture.64

Die einzige tatsächliche Heimsuchung stellen für ihn die Eroberungen der 
Mongolen dar, die die Bevölkerung dezimierten und seines Erachtens flä-
chendeckende Zerstörungen anrichteten.65 

Der bereits in der Geschichtsschreibung angeklungene und auch von 
Muḥammad Riżā Šāh in seiner Autobiographie aufgegriffene Gedanke, 
dass ‚Fremdherrscher‘ die vorgefundenen Strukturen übernehmen, wird 
im Laufe der Jahrzehnte immer weiter ausgebaut. Ende der 1350er/1970er 
heißt es in einer der Staatsverlagsschriften, dass Alexander anstatt Iran zu 
hellenisieren, selbst iranisiert wurde.66 Die Geschichtsschreibung greift 
damit zwar wieder zurück auf eine schon im Šāhnāma angebotene Lösung, 
jedoch ohne Alexander und Darius zu Brüdern zu erklären. Die Argumen-
tation ist kulturalistisch und betrifft nicht Alexanders Herkunft. Sie orien-
tiert sich weiterhin an den griechischen Texten der Antike und entsteht 
also in Auseinandersetzung mit europäischer Geschichtsschreibung, deren 
Interpretationen zwar angegriffen werden, deren Grundlagen aber weiter-

61 Pahlavi 1961: 15-28.
62 Ibd. 22.
63 Ibd. 27.
64 Ibd. 22.
65 Ibd. 24 f.
66 Ḥusainī 2536/1356/1977: 13.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


85

hin als maßgeblich gelten. Alexanders Nachfolger, konstatiert Naṣr ad-Dīn 
Šāh Ḥusainī, versuchten zwar die griechische Kultur in Iran zu verbreiten 
und beispielweise Städte nach dem heimatlichen Vorbild zu errichten, doch 
konnten sie die edle iranische Kultur nicht vernichten. Hierin zeigt sich, 
dass die immer gleichen Motive aufgegriffen und neu überdacht werden. 
Bereits Pīrniyā, der Alexander als Gegenbild zum heroischen Erbauer ent-
warf, wies darauf hin, dass es mit einer Ausnahme am Mittelmeer keine Spur 
von alexandrinischen Städten gebe, und Ġaffarī diente diese Feststellung als 
Beweis, dass die Eroberungen erfunden und nicht historisch seien. Ḥusainī 
jedoch verschiebt das Augenmerk von der institutionellen Beständigkeit 
auf die kulturelle Standhaftigkeit Irans, die es fremdländischen Akteuren 
verwehrte, langfristigen Einfluss geltend zu machen. Er beobachtet eine 
Iranisierung (und nicht etwa Orientalisierung) Alexanders nach der Erobe-
rung von Persepolis, die darauf beruhe, dass der makedonische König die 
Bibliothek Darius‘ entdeckte, nach Alexandria transportieren ließ und dort 
Übersetzungen des gesammelten Wissens in Auftrag gab.67 Sein Text steht 
damit nur noch in mittelbarer Auseinandersetzung mit orientalistischen 
Arbeiten. Zwar beziehen sich die iranischen Historiker wie Ḥusainī weiter-
hin auf einerseits antike, griechische Darstellungen, die Pīrniyā zugänglich 
gemacht hatte, und andererseits auf innereuropäische Diskussionen über 
die angeblich zunehmende Orientalisierung Alexanders, die ihn zu einem 
orientalischen Despoten korrumpierte. Der zentrale Adressat sind jedoch 
tiers-mondisme-Texte68 wie jene von Ǧalāl Āl-i Aḥmad, der, wie bereits 
erwähnt, die Ereignisse in Persepolis zur Geburtsstunde der ġarbzadagī 
erklärte. Ḥusainī widerspricht einer solchen Ansicht implizit. Die Epoche 
bedeutete zwar eine Phase intensiven Austausches zwischen Ost und West, 
doch sei vieles, was man heute für griechische Kultur halte, eigentlich irani-
schen Ursprungs.69 Die Seleukiden werden von ihm als nahezu bedeutungs-
loses Intermezzo betrachtet, gegen die sich eine (man möchte sagen: die 
übliche) patriotische Bewegung der Iraner·innen formierte.70 Mit Hellenis-
mus, schreibt er, sei jene Kultur gemeint, die sich in Iran entwickelte und 
dann nach Kleinasien transferiert wurde.71 Pīrniyā konnte sich die negativ 

67 Ibd. 16.
68 Der Begriff der ‚Dritten Welt‘ war zunächst in Misskredit geraten und später durch den 

– freilich ebenfalls nicht bedenkenlos zu verwendenden – Begriff des ‚Globalen Südens‘ 
ersetzt worden. Gemeint ist eine global agierende, politische Bewegung, die seit Mitte 
der 1950er Jahre eine Ermächtigung blockfreier Staaten im Kontext des Kalten Krie-
ges anstrebte, und der Begriff bezeichnet damit eine spezifische historische Epoche. 
Die pejorative Konnotation, die durch die globale Hierarchisierung auf Grundlage des 
Modernisierungsparadigmas bedingt ist, wird hier abgelehnt.

69 Ḥusainī 2536/1356/1977: 14.
70 Ibd. 13.
71 Ibd. 15.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86

bewerteten Eigenschaften von Alexander dem Großen noch patriotisch zu 
Nutze machen, indem er sie ebenfalls verurteilte, daraus aber einen okzi-
dentalischen Schrecken erwachsen ließ und so die Notwendigkeit eines 
starken Staates verdeutlichte, der sich gegen derartige Angriffe zur Wehr 
setzen und gleichzeitig den Pahlawīs einen warnenden Fingerzeig in Fra-
gen der gerechten Herrschaft und Tyrannei geben könne. Ḥusainī hingegen 
setzt sich ein halbes Jahrhundert später mit der unter seinen Zeitgenoss·in-
nen virulenten Frage einer schleichenden Korrumpierung der iranischen 
Kultur auseinander. Daran zeigt sich das Bestreben des Pahlawī-Regimes, 
widerspenstige Diskurse zu vereinnahmen, um so die Oberhand über sie zu 
gewinnen. So war 1357/1978 das Wort ‚Revolution‘ seit zwei Dekaden ein 
konstanter Begleiter der iranischen Politik geworden72 und desorientierte 
die Anliegen oppositioneller Akteur·innen, indem ein für die Dynastie mög-
licherweise gefährliches semantisches Feld besetzt wurde. Ähnlich verhält 
es sich mit dem Authentizitätsdiskurs im Kontext des tiers-mondisme-Akti-
vismus. Dieser sah sich dem Dilemma ausgeliefert, einerseits den Natio-
nalstaat stärken zu wollen, andererseits staatliche Macht grundsätzlich zu 
beschneiden, da diese oft in Konflikt mit individuellen Rechten stand. Hie-
rin die Balance zu finden, war eine Herausforderung und einem ständigen 
Aushandlungsprozess unterworfen.73 Die Debatten um die ‚authentische‘ 
Kultur wurden von der staatlichen Propaganda in großem Umfang aufge-
griffen und reformuliert, in dem Bestreben, auf den Diskurs einzuwirken. 
Das Pahlawī-Regime zeigte in dieser Hinsicht von Beginn an eine hohe Fle-
xibilität: Das erklärt einerseits Tūda-Mitgliedschaften von Persönlichkeiten 
wie beispielsweise Saʿīd Nafīsī, der in der frühen zweiten Pahlawī-Ära dort 
partizipierte,74 aber auch die wiederholten Versuche, einen Intellektuellen 
wie Ǧalāl Āl-i Aḥmad in die staatlichen Institutionen einzubinden.

Zwischenfazit

Die Untersuchung der Alexanderrezeption hat gezeigt, dass die Annahme, 
das Šāhnāma gestalte das Geschichtsbewusstsein der Historiker, nicht die 
Unterstellung umfasst, dass die Historiker davon ausgingen, es handle sich 
bei dem Epos um Ereignisgeschichte. Tatsächlich wird sich gegen eine 
solche Vorstellung vielfach gewandt. Sowohl im Šāhnāma als auch in der 
nationalistischen Geschichtsschreibung stellt sich die Frage nach Kontinui-
tät, wobei das zentrale Anliegen des Šāhnāmas ist, Kontinuität hinsichtlich 
der Herrschaftsverhältnisse zu kreieren, während die moderne Geschichts-

72 Milani 2011: 236.
73 Christiansen/Scarlett 2013: 5.
74 Naficy 2011b: 18.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


87

schreibung sich mit dem ununterbrochenen Fortbestehen der Nation befasst. 
Für beide stellt Alexander der Große eine Herausforderung dar. Während 
das Šāhnāma die ununterbrochene Kette der königlichen Geschichte Irans 
rettet, indem es Alexander zum Halbbruder von Dārā (Darius) und Sohn 
des Dārāb erklärt, negiert die iranische Geschichtsschreibung der Pahlawī-
Zeit einen Einfluss Alexanders auf die iranische Kultur weitgehend. Die 
literaturwissenschaftliche Forschung teilt das Šāhnāma seit der Disserta-
tionsschrift von Ẕabiḥullāh Ṣafā Die Entwicklung des iranischen Epos in 
Iran (Ḥamāsa-sarāʾi dar Irān) in drei große Abschnitte, nämlich in einen 
mythologischen Teil (dūra-yi asāṭīr), der sich möglicherweise maßgeb-
lich auf mündliche Traditionen bezieht, einen kriegerischen Teil (ʿahd-i 
pahlawānī) und einen historischen Teil (dūrān-i tārīḫī), der sich vermutlich 
weitgehend auf schriftliche Quellen stützt.75 Die Eroberungen Alexanders 
markieren diese Schnittstelle im Epos und werden trotz des legendenhaften 
Einschlags der Erzählung bereits zum historischen Teil gezählt.76 Indem die 
iranischen Historiker sich nicht darauf berufen, sondern sich an Darstel-
lungen der europäischen Geschichtsschreibung orientieren, positionieren 
sie sich in einem globalen, geschichtswissenschaftlichen Diskurs, der seinen 
Ausgang an den europäischen Universitäten genommen hatte und bedingt 
durch die politischen Verhältnisse des 19. Jahrhunderts in die Welt diffun-
dierte. Zwangsläufig geht eine völlige Neubewertung des Eroberers in der 
iranischen Historiographie damit einher. Prämisse dieses neuen Denkens 
ist, dass Irans Existenz – anders als im Šāhnāma – nicht an das Vorhanden-
sein eines iranischen Herrschers gekoppelt ist. Innerhalb dieses erzähleri-
schen Rahmens stellte es dennoch eine Herausforderung dar, eine nationale 
Kontinuität seit der Antike zu beweisen, die unabhängig von der Zerstö-
rung des iranischen Machtzentrums und der darauffolgenden sogenannten 
Fremdherrschaft bestanden haben soll. Anhand von Alexander dem Gro-
ßen konnte gezeigt werden, inwiefern die Dämonisierung als Umkehrung 
der heroisierten Eigenschaften einem historischen Wandel unterworfen 
war. Damit unterscheidet sie sich von dem Scheitern am Heroischen, das, 
wie gezeigt wurde, Nafīsīs Haltung gegenüber den Qāǧāren kennzeichnete. 

75 Ṣafā 1396/2017-18: 216-224.
76 Davis 2016: xxiv.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Riżā Šāh als Vaterfigur

Die zeitgenössische Kontrastfigur des Antihelden und Nichthelden war frei-
lich in erster Linie Riżā Šāh. Die Bewertung des ersten Pahlawī-Herrschers 
war allerdings trotz der wiederholten Auflage von Nafīsīs Monographie 
auch staatlicherseits einem Wandel unterworfen, der vor allem auf einer 
Verschiebung in der Kontextualisierung seiner Inszenierung und weniger 
auf einer sich wandelnden Inszenierung selbst gründete. Maßgeblich ist das 
Bestreben seines Sohnes, sich von ihm abzugrenzen, aber auch die sich ver-
ändernden politischen und gesellschaftlichen Verhältnisse, in denen Iran 
sich wiederfand. Um deutlich zu machen, inwieweit Perspektiven auf Riżā 
Šāh von Perspektiven seines Sohnes auf ihn und sich selbst abhängen, wird 
im Folgenden Muḥammad Riżā Šāhs Selbstinszenierung untersucht. 

Etwa ein Jahrzehnt nach dem coup d‘état im Murdād 1332 / August 1953,1 
gab der Schah seine Autobiographie Mission for my Country heraus.2 In den 
Jahren nach dem Coup war es ihm gelungen, seine Macht zu konsolidie-
ren und unabhängige politische Akteure in den Hintergrund zu drängen. 
Der Text schließt daran an und ist Teil einer breit aufgestellten Propaganda, 
die beispielsweise auch die Krönung umfasst3 und sich gleichermaßen an 
das nationale wie an ein internationales Publikum richtete. Der Erfolg des 
iranischen Königshauses lässt sich an dem Kommentar eines britischen 
Diplomaten bemessen, der Schah sei bekannter als sein Land: „Persia was 
something associated with carpets, and the rest. But the Shah was an inter-

1 Der Ausdruck coup d’état (im Volksmund auch einfach ‚coup‘) bezeichnet in den aller-
meisten Fällen den coup d’état im Jahre 1332/1953. Damals versuchte der Schah gemein-
sam mit einer Mehrheit des iranischen Parlaments und mit Unterstützung des Militärs, 
des MI6 und der CIA, den iranischen Premierminister Muḥammad Muṣṣadiq abzuset-
zen. In den Jahren zuvor war es Muṣṣsadiq gelungen, soviel Macht zu akkumulieren, dass 
er der royalistischen Fraktion als Bedrohung erschien. Eines seiner zentralen politischen 
Anliegen war die Verstaatlichung der iranischen Ölindustrie zum Schaden der britischen 
und amerikanischen Regierung, die sich daher bereit erklärten, den Schah zu unterstüt-
zen. Der coup scheiterte jedoch beinah. Erst durch das Einschreiten schiitischer Geist-
licher unter der Führung von Ḥusain Burūǧirdī konnte das Blatt gewendet werden. Der 
Großayatollah war damals als Große Quelle der Nachahmung (marǧʿ at-taqlīd) akzep-
tiert und rief zu Pro-Schah-Demonstrationen auf, die landesweit einen politischen Kli-
mawechsel initiierten.

2 Das Buch ist von dem amerikanischen Ghost Writer Donald Wilhelm Jr. verfasst wor-
den, der damals Gastdozent an der Universität Teheran war. Shakibi 2020: 153.

3 Milani wendet freilich ein, dass die Krönung im Vergleich mit der 2.500 Jahr-Feier eher 
bescheiden ausfiel, da der Schah „waste and extravangance“ abgelehnt hatte (Milani 
2011: 321), aber die Krönung war dennoch ein „dazzling display of ceremonial gran-
deur“ und „one of the most widely covered international events of its time“. Hendelman-
Baavur 2019: 257.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90

national face ... He was a glamorous figure ... the word wasn’t invented in 
those days, but you could almost call him a ‚pop figure‘.“4 

Das Buch wurde zunächst auf Englisch und kurz darauf eine an einigen 
Stellen abweichende persische Version publiziert.5 Bereits 1961 erschien 
auch eine deutsche Ausgabe. Die global ausgerichte Publikationsstrategie 
markiert bereits den veränderten Anspruch Muḥammad Riżā Šāhs. In dem 
englischen Text drückt der Schah sein Bedauern darüber aus, dass wenige 
„people of the West“6 über sein Heimatland informiert und ihnen die 
bedeutenden Beiträge Irans zum „progress of mankind“7 kein Begriff seien. 
Im Text fallen zudem Erklärungen auf, die eindeutig an eine angelsäch-
sische Leser·innenschaft gerichtet sind, wie beispielsweise wer Imām ʿAlī 
war,8 während Muḥammad Riżā Šāh seine eigene Kenntnis des christlichen 
Glaubens und damit seine Weltgewandtheit en passant verdeutlicht. Er ver-
gleicht Irans Salzwüsten mit denen Australiens,9 die Größe des Landes mit 
amerikanischen Bundesstaaten10 und seine Kultur mit der Chinas.11 Mithin 
verortet er Iran in einem globalen Kontext und inszeniert sich selbst als 
Weltbürger. Iran fungiere dabei durch seine geographische Lage als histo-
rische Brücke der Kulturen. Allerdings ordnet er die Iraner·innen ‚rassisch‘ 
den Europäer·innen zu, da auch erstere ‚Arier·innen‘ seien.12 Er weist darauf 
hin, dass die Verfassung nach belgischem Muster gebildet ist13 und die Jus-
tiz nach französischem.14 Die als dringend erkannte Notwendigkeit, sich 
vor einem globalen Publikum zu inszenieren und das eigene Herrschafts-
system zu rechtfertigen, ist kennzeichnend für das Selbstverständnis von 
Muḥammad Riżā Šāh. Außerdem weist die Biographie die Integration von 
Vorstellungen auf, die auch in historiographischen Schriften vermehrt eine 
Rolle spielen und folglich in die Geschichte eingeschrieben werden sollen. 
In ihr sind bereits die Grundzüge der staatlichen Geschichtsdarstellung 
und die Inszenierung von Königtum seit Beginn der Weißen Revolution 

4 Iranian Oral History Collection, Harvard University, Desmond Harney. Interview Habib 
Ladjevardi: 4-5. Zitiert in Hendelman-Baavur 2019: 244. Auslassungen i. O.

5 Sofern nicht anders gekennzeichnet, wird die englischsprachige Version herangezogen, 
zum einen, um eine Einheitlichkeit der Quellen zu gewährleisten (siehe Interview mit 
Karanjia), zum anderen, da diese sich, wie beschrieben, an ein internationales Publikum 
wendet und insofern an sich Auskunft über die spezifische Selbstdarstellung des Schahs 
gibt.

6 Pahlavi 1961: 16.
7 Ibd.
8 Ibd. 54.
9 Pahlavi 1961: 17.
10 Ibd. 16.
11 Ibd. 18.
12 Ibd.
13 Ibd. 169.
14 Ibd. 170.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


91

angelegt. Daher wird hier und an anderen Stellen Mission for My Country 
herangezogen, um Verschränkungen zwischen der Selbstdarstellung von 
Muḥammad Riżā Šāh und den damit zusammenhängenden divergierenden 
Auffassungen von Königtum sowie der Geschichtsschreibung als Legiti-
mationswissenschaft aufzuzeigen. Um Entwicklungen sichtbar zu machen, 
wird außerdem ein fast zwei Jahrzehnte später publiziertes, mehrstündiges 
Interview mit dem indischen Journalisten Rustam Karanjia (1912-2008) 
herangezogen. Das bietet sich auch deshalb an, weil die Texte bereits von 
den Verfassern als zusammengehörend behandelt wurden: So verweist der 
Schah auf seine Memoiren,15 und es finden sich zahlreiche teils wörtliche 
Wiederholungen aus Mission for My Country in dem Interview. 

Karanjia schreibt einleitend über das Interview: „This drama of a super 
monarch, re-enacted in the pages that follow, provides a working model from 
which leaders and people of the world may learn the lessons of history.“16 
Der treffliche Hinweis Karanjias, dass der vorliegende Text als Interview 
den optischen Eindruck eines dramatischen Skripts biete, als solches das 
lebendige Geschehen ‚re-enacte‘, wird verknüpft mit dem „super monarch“, 
dem Helden dieses Dramas, das als Genre bereits der gehobenen Literatur 
zugerechnet wird und ursprünglich ausschließlich in adligen Kreisen zu 
spielen pflegte.17 Die an ‚superhero‘ angelehnte Bezeichnung eröffnet dar-
über hinaus ein breites Feld an Assoziationsmöglichkeiten, die den Perso-
nenkult um Muḥammad Riżā Šāh bestärken und das Interview semantisch 
an zeitgenössische Popkultur anschlussfähig machen. Dass die Leser·in 
den Eindruck gewinnen soll, einen ungefilterten Zugriff auf die Rede des 
Monarchen zu erlangen, da die Art der textlichen Gestaltung (nämlich als 
direkte Rede) den Anschein erweckt, unmittelbar in das Gespräch gewor-
fen zu sein, drückt sich in eben dieser Formel aus. Bereits das globale Pub-
likum, das einerseits durch den indischen Journalisten, andererseits durch 
die Wahl der globalen lingua franca Englisch als Zielgruppe imaginiert 
wird, lässt den globalen Horizont des Monarchen aufscheinen. Doch auch 
der Text selbst liefert mannigfache Hinweise auf Muḥammad Riżā Šāhs 
Anspruch, ein Weltpolitiker zu sein. 

Der Stellenwert, den Geschichte auch in der Post-Muṣṣadiq-Zeit im Rah-
men der Legitimation des Regimes einnahm, wird dadurch verdeutlicht, 
dass der Schah überhaupt in großem Stil auf zeitgenössische Geschichts-
schreibung zurückgreift und sein Geschichtsverständnis erläutert, um sein 
Leben darzustellen. Nicht nur gibt der Schah in seiner Autobiographie 

15 Karanjia 1977: 66.
16 Ibd. 16 f.
17 Dies gilt freilich für das europäische Drama, aber man kann hier Karanjias britische Bil-

dung in Rechnung stellen.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92

neben Geographie und Naturwissenschaften Geschichte als sein Lieblings-
fach an,18 sondern beantwortet außerdem in dem Interview die Frage, wie 
er Lösungsstrategien für drängende außenpolitische Probleme entwickelt 
habe, mit seiner „deep study of history and politics“.19 Im Zusammenhang 
damit steht, dass Muḥammad Riżā Šāh die Vorstellung, bestimmte lebende 
oder zeitgenössische Persönlichkeiten hätten Einfluss auf seine Entwick-
lung genommen, ablehnt.20 Ursache hierfür ist sicherlich, den Verdacht 
eines Mangels an Unabhängigkeit im Keim zu ersticken und sich durch das 
Bekenntnis, eine andere Person als Vorbild mithin, als größer als er selbst zu 
rezipieren, zu diskreditieren. Dies ist insofern mehr als eine Geste, als darin 
einstige Gerüchte verarbeitet werden, nach denen es dem Schah dermaßen 
an Selbstbewusstsein und Durchsetzungsvermögen mangelte, dass er sich 
bei jedem Schritt von älteren, erfolgreichen Männern Rat holte.21 Stattdes-
sen werden in seiner Biographie Erlebnisse seiner Kindheit und Jugend in 
den Vordergrund gerückt, allen voran die Jahre in der Schweiz, die ihm zu 
Weltgewandtheit und demokratischen Einsichten verholfen haben sollen.22 
Eine gezielte Ausnahme stellt allerdings sein Vater dar, von dem er angibt, 
dass er einen großen Einfluss auf seine Entwicklung gehabt habe.23 Sein 
Vater, der Einheitsstifter und Kenner Irans, so scheint es, habe ihm seine 
Expertise vermacht, ihn ausgebildet, nicht zuletzt durch Reisen, die Vater 
und Sohn durch sämtliche Provinzen unternahmen, so dass er, der Sohn, 
gleich seinem Vater mit Klima, Geographie und der Geschichte des Landes 
wohlvertraut sei.24 Damit bedient er ein etabliertes Motiv: Wie die ameri-
kanische Historikerin Afsaneh Najmabadi notiert, wurde das iranische Ter-
ritorium „also constructed through nineteenth-century travelogues, which 
described and marked the within and without of the homeland. Nasir al-Din 
Shah himself traveled widely and wrote about the land.“25 Muḥammad Riżā 
Šāh gibt folglich vor, die Kompetenzen seines Vaters als Erbe verinnerlicht 
und weiterentwickelt zu haben. Gleichwohl konstatiert er, dass, obschon 
sein Vater sowohl mit seiner Persönlichkeit als auch mit seiner Förderung 
einen großen Einfluss (influence) auf ihn gehabt habe, er in vielerlei Hin-
sicht gänzlich anders sei als dieser. Seine Darstellung oszilliert zwischen der 
Betonung von Unterschieden und Gemeinsamkeiten, die seinen Vater und 

18 Pahlavi 1961: 61. 
19 Karanjia 1977: 66.
20 Ibd. 50.
21 Hendelmann-Baavur 2019: 251.
22 Karanjia 1977: 48.
23 Ibd. Eine Ausnahme, die natürlich auch in die Kindheit als Zeitpunkt erwünschter 

Beeinflussung passt.
24 Karanjia 1977: 50.
25 Najmabadi 2005: 106.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


93

ihn auszeichnen.26 Die ihnen zugeschriebenen Eigenschaften sind dabei so 
gewählt, dass sie aufeinander aufzubauen scheinen und den Umständen 
entsprechen, das heißt beide im jeweiligen historischen Kontext die Eigen-
schaften zu verkörpern scheinen, die Iran zu dem Zeitpunkt am meisten 
dienten.27 Dieses in der Autobiographie anklingende, aber noch nicht ganz 
ausgereifte Narrativ bringt der Schah 1356/1977 im Interview mit Karanjia 
auf den Punkt, indem er erklärt, dass die Persönlichkeit seines Vaters zu 
den Herausforderungen jener Zeit gepasst habe, seine eigenen Eigenschaf-
ten jedoch „are of greater service to my country now.“28

Muḥammad Riżā Šāh beschreibt seinen Vater als einfachen Mann mit 
klaren Zielen, die er kraftvoll und unbeirrt verfolgt habe. Dies schlug sich 
auch in seinen Lebensgewohnheiten nieder. Er beschreibt ihn als schlicht, 
aber sauber gekleidet, meist in Uniform. „His home-made stockings were 
not of very good quality, and he preferred well-worn short boots, which I 
remember were often in a poor condition”,29 erinnert sich sein Sohn. Auch 
die Einrichtung seines Arbeitsraumes war anspruchslos, aber durch einen 
Teppich, eine „map of Persia [sic!]“30 und das europäische Sofa lediglich 
„for visitors to sit upon“31 als iranisch markiert, wobei die geographische 
Karte darüber hinaus das nationalistische Blickfeld Riżā Šāhs definiert und 
sein militärisches Denken signalisiert. Außerdem pflegte er auf einer Mat-
ratze zu schlafen, die direkt auf dem Boden lag, und benutzte niemals ein 
Bettgestell. Sein Sohn stellt fest, dass er, obgleich die Möbel seines Palas-
tes einen anderen Eindruck erwecken mögen, sich aufrichtig wünschte, in 
eben dieser Manier schlafen zu können.32 Dank der Bescheidenheit seines 
Vaters bezeichnete dieser sich selbst, sogar als er schon gekrönt war, noch 

26 Vgl. Pahlavi 1961: 27.
27 Pahlavi 1961: 44.
28 Karanjia 1977: 44. Kursivierung übernommen.
29 Pahlavi 1961: 46.
30 Ibd. Obgleich Riżā Šāh veranlasst hatte, dass das Wort Persien/Persia etc. in interna-

tionalen Kontexten durch Iran ersetzt werden sollte, verwendet Muḥammad Riżā Šāh 
selber das Wort Persien und weist darauf hin, dass er „in response to a petition from a 
group of statesmen and scholars (…) approved the use of both names interchangeably for 
all purposes“ (Pahlavi 1961: 43). Auch damit inszeniert er sich als milder, kompromiss-
bereiter und umgänglicher als sein Vater. Dabei erscheint er als weltmännisch-kenntnis-
reich in den Belangen und Gepflogenheiten der europäischen Kultur. Das scheint so 
bedeutsam, dass er es im Interview mit Karanjia wiederholt. (Karanjia 1977: 42.) Eine 
Skizze in einer iranischen Tageszeitung, die Aḥamd Šāh zeigt, wie er liebevoll auf eine 
Karte von Europa blickt, bildet entsprechend das Gegenstück zu dieser Beschreibung. 
Kashani-Sabet 1999: 174.

31 Pahlavi 1961: 46.
32 Ibd. In der nationalen wie internationalen Presse konkurrierten Bilder, die eine majestä-

tische Aura ausstrahlen sollten, mit solchen, die häusliche Intimität und Familienleben 
zeigten und den Palast „cozy and homey“ (Hendelman-Baavur 2019: 259) erscheinen 
ließen.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94

als „simple soldier“.33 Auch die tägliche Routine seines Vaters sei simpel, 
aber geradezu mechanisch und arbeitsreich gewesen und begann bereits 
um fünf Uhr morgens, wie Muḥammad Riżā Šāh herausstellt, mit einer 
Rasur. Auch hier betont Muḥammad Riżā Šāh den militärischen Charakter 
seines Vaters, in der modernen Gepflogenheit der Rasur und der strikten 
und disziplinierten Organisation seines Alltags nach der Uhr – der Insigne 
der Moderne. Sein besonderes Zeitgefühl schlug sich auch in dem siche-
ren, staatsmännischen Gespür nieder, wann man ein Thema sofort ange-
hen und wann man es ruhen lassen sollte.34 Muḥammad Riżā Šāh schreibt 
seinen Vater und mithin sein Land nicht nur in die Moderne ein, sondern 
konterkariert mit diesen Hinweisen auch orientalistische Stereotype.35

Jedoch habe Riżā Šāh große Anstrengungen unternommen „to revive 
interest in Persia’s great past, and he appealed to the people to modernize 
their country in a manner worthy of its ancient glory.“36 Er modernisiert 
also, ohne dabei die Verbundenheit mit seiner Kultur aufzugeben. Anstatt 
sich gänzlich einem europäisierten Lebensstil zu verschreiben, scheint Riżā 
Šāh Aspekte der modernen Askese mit jenen der traditionellen zu kombi-
nieren und aus dieser Vereinigung seine besondere Leistungsfähigkeit zu 
beziehen. Er braucht offenbar weder Pausen noch Komfort. Die schlichte 
und abgetragene Kleidung dient nicht nur als Hinweis auf die Absage an 
Verschwendungssucht, sondern auch als Hinweis auf die anpackende und 
bodenständige Art des Vaters, die sich auch in einem permanenten Bewe-
gungsdrang niederschlägt.37 Mit dieser Schaffenskraft befreite Riżā Šāh der 
Biographie zufolge das Land von Jahrhunderte währender Lethargie.38 Dass 
Muḥammad Riżā Šāh hierin eine Qualität sah, die allgemein bedeutende 
Persönlichkeiten auszeichnet, verdeutlicht sich an seiner Beschreibung 
Kyros des Großen, als „one of the most dynamic men in history“.39 Später 
rückt er seinen Vater explizit in die Nähe des einstigen Schahs, indem er 
seine erfolgreiche Umsetzung royaler Aufgaben ins Verhältnis zu anderen 
Herrschern setzt: Šāh ʿ Abbās baute Straßen und unterdrückte Banditentum, 
bemerkt Muḥammad Riżā Šāh, „just as Cyrus had done before him and my 

33 Pahlavi 1961: 36.
34 Ibd. 48.
35 Die er allerdings auch an vielen Stellen reproduziert. Er selbst weist zum Beispiel darauf 

hin, dass seine Landsleute gewöhnlich nicht nach der Uhr lebten. (Pahlavi 1961: 63.) 
Orientalistische Narrative bieten so die Möglichkeit zur Rechtfertigung seiner eigenen 
Handlungsweisen, wie beispielsweise die Vorstellung, Iran (der Orient) sei noch nicht 
bereit für Demokratie. (Vgl. Ansari 2001: 18 f.)

36 Pahlavi 1961: 49.
37 Ibd. 47.
38 Ibd. 168.
39 Ibd. 21. 

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


95

father did after him“.40 Auf diese Weise naturalisiert Muḥammad Riżā Šāh 
die Entscheidungen und Handlungen seines Vaters und lässt sie als zwin-
gend erscheinen. Blumenberg notiert in einer Fallstudie über Hitler und 
Friedrich den Großen:

Diese Jüngerschaft wird aber noch nicht als Nutznießung des Schicksals, sondern 
als handelnde Identifikation aufgefasst: Ihm (Friedrich dem Großen) eifert er (Hit-
ler) bewußt und unbewußt nach. Man wird auf das Wort ‚unbewusst‘ achten müs-
sen, denn es ist der Beginn einer mehr schicksalhaften als tätigen Beziehung auf den 
Präfiguranten.41

Darin ist ausgedrückt, was von Muḥammad Riżā Šāh angedeutet wird. Näm-
lich, dass sein Vater und auch er Kyros zwar als Vorbild identifizierten, eigent-
lich aber eine Schicksalsgemeinschaft mit ihm darstellen. Dabei knüpft er an 
etablierte Epochenbildungen an, denn die iranische Geschichte wird von den 
zeitgenössischen Historiker·innen üblicherweise in drei große Zeitabschnitte 
unterteilt: die Vorislamische Periode, die Islamische Periode und die Moder-
ne.42 Muḥammad Riżā Šāh isoliert aus jedem dieser Zeitabschnitte eine zent-
rale Herrscherfigur, die symbolisch für die gesamte Epoche steht. Kyros wird 
zum Sinnbild der Antike, Šāh ʿAbbās der Mittleren respektive Islamischen 
Periode, und sein Vater verkörpert die Moderne schlechthin. Damit werden 
drei Herrscher zu den maßgeblich prägenden Persönlichkeiten spezifischer 
Zeitalter erklärt und das Königtum zum verbindenden Glied dieser drei Epo-
chen. Gelegentlich übertrifft Riżā Šāh in diesem Narrativ auch seine Vorgän-
ger: So ist Šāh ʿAbbās beispielsweise grausam gegen seine Familie und baut 
keinen Thronfolger auf,43 was Riżā Šāh mit seinem Sohn, den er bereits in 
seiner Jugend in die Staatsgeschäfte miteinbezieht,44 weitsichtiger gelöst habe. 
Solche Textabschnitte sind praktische Hinweise auf den Anspruch, die Fall-
stricke vergangener Zeiten erkennen und aus der Geschichte lernen zu wollen, 
die einleitend von Muḥammad Riżā Šāh theoretisch formuliert wurden. 

Vereinzelt schimmert auch unkommentierte Kritik durch, die das ambi-
valente Verhältnis zu seinem Vater deutlich macht. Bereits im Vorfeld seiner 
Abdankung habe Riżā Šāh realisiert, dass die Alliierten ihn nicht vollständig 
informierten: 

Forgetting his dignity as a sovereign, he went so far as to request his minister in Lon-
don to ask the Allies if they would please explain their real wants and needs. But by 
the time it was too late.45

40 Ibd. 25.
41 Blumenberg 2014: 38.
42 Vgl. z. B. das umfangreiche Projekt zur iranischen Geschichte von ʿAbbās Iqbāl, Ḥasan 

Pīrniyā und ʿIṣā Ṣādiq zu Beginn der Pahlawī-Zeit, das eben dieser Einteilung folgt. 
43 Pahlavi 1961: 25.
44 Ibd. 64.
45 Ibd. 72.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96

Die Aussage oszilliert zwischen der Betonung eines lösungsorientierten Prag-
matismus, der an das uneitle Gebaren des einfachen Soldaten anknüpft, und 
der Verkennung der realen Umstände durch die geringe Kenntnis interna-
tionaler Verhältnisse. Die besondere Betonung der Wahrung von Ehre und 
Würde, wie sie von anderen Autoren für Darius III. und weitere Herrscher 
beschrieben wurde, die unfreiwillig abdankten, macht diese Bemerkung umso 
erstaunlicher.46 Riżā Šāh zeigt sich mit den neuen Gegebenheiten überfordert 
und gelangt zu dem Ergebnis, dass sein Sohn den zeitgenössischen Herausfor-
derungen dank seiner Ausbildung und genauen Kenntnis der europäischen 
Kultur und Eigenarten besser gewachsen sei. Spätestens nach diesen Ereig-
nissen sei ihm klar gewesen, dass es ihm, anders als seinem Sohn, unmög-
lich sein werde, mit den Alliierten zusammen zu arbeiten, weswegen ihm die 
Alliierten mit ihrer Rücktrittsforderung entgegen kamen: „You might say that 
Reza Shah was exiled by mutual desire and consent“,47 postuliert sein Sohn. 
Auf diese Weise räumt Muḥammad Riżā Šāh Bedenken aus, er wäre bei der 
Amtsübernahme möglicherweise noch zu jung und nicht vorbereitet gewesen, 
etabliert seinen Vater allerdings auch – nun doch – als eben würdigen Gegen-
spieler der Alliierten, der ganz wie Darius III. ohne Ehrverlust und gewisser-
maßen aus freien Stücken abdankte. Solche narrativischen Ungereimtheiten 
deuten auf die Unsicherheiten hin, die Abgrenzung und Vereinnahmung der 
Vaterfigur umgab. In dem Interview mit Karanjia, in dem sich viele Passagen 
nahezu wörtlich wiederholen, fehlt der Hinweis auf den Verlust der Würde, 
was die Festigung und Auslotung der Inszenierung illustriert. Muḥammad 
Riżā Šāh behauptet stattdessen, sein Vater „smelt a rat long before the inva-
sion took place. He therefore asked our representative in London to find out 
from the British Government what they really wanted from Iran and what 
their real motive was behind the threatening notes.“48 Als klar wurde, dass die 
Situation anders nicht zu retten war, entschied der Schah „to sacrifice himself 
for the sake of his country and her people“.49 Die Abdankung seines Vaters, 
der das „symbol of independence“50 gewesen sei, habe den damaligen Kron-
prinzen mit Verzweiflung erfüllt. Doch letztlich habe ihn eine „divine force“ 
unterstützt, in der schweren Stunde, da er das Erbe seines Vaters antrat.51 Sein 
Vater selbst, so gesteht er Karanjia, wollte ins Exil nach Indien gehen, „anot-

46 Siehe Der Schah bei Ḥasan Pīrniyā, p. 61-63.
47 Pahlavi 1961: 75.
48 Karanjia 1977: 53. Es sei darauf aufmerksam gemacht, dass auch Bābak (um das Sprach-

bild ins Deutsche zu übertragen) den Braten roch und Sahls Verrat vorhersehen konnte, 
ohne diesem jedoch etwas entgegensetzen zu können.

49 Karanjia 1977: 56.
50 Ibd.
51 Ibd. 56 f.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


97

her ancient home of the Aryans“,52 was aber die Briten verhinderten und ihn 
in einer Nacht-und-Nebel-Aktion nach Port Louis (Mauritius) einschifften. 
Die Betonung dieses Sachverhalts ist zwar einerseits zweifelsohne dem indi-
schen Gesprächspartner geschuldet und fehlt in der Autobiographie, doch 
bietet sich darin andererseits auch eine gezielte Verknüpfung mit herrscher-
verherrlichenden Diskursen an. Vergleiche Riżā Šāhs mit Napoleon (1769-
1821) drängen sich geradezu auf. So ruft denn auch Karanjia aus: „So like 
their behaviour with the great Napoleon! Obviously, the British were afraid of 
even an exiled Reza Shah!“53 In The Cruel Way (1947) beschreibt Ella Mail-
lart, wie sie während einer Reise durch Iran in den 1920er Jahren in einem 
Gasthaus residiert, in dem u. a. ein Kalender mit Riżā Šāh Pahlawī hängt. 
Dieser Kalender habe Bilder des frisch gekrönten Herrschers neben Bildern 
von Atatürk, Jesus, Edison und anderen internationalen Persönlichkeiten 
gezeigt.54 Bereits in der Ersten Pahlawī-Periode gab es also propagandistische 
Initiativen, den iranischen Herrscher in einem globalen Kontext zu verorten. 
Diese greift Muḥammad Riżā Šāh in dem Interview nun wieder vorsichtig 
auf und assoziiert seinen Vater explizit und ausschließlich mit europäischen 
Persönlichkeiten, die für militärische Erfolge bekannt sind. Gelegentlich 
wird dabei über das Ziel hinausgeschossen. So mutmaßt er, sein Vater mochte 
Hitler nicht, weil ein starker Mann den anderen gewöhnlich nicht leiden 
könne.55 Eine Gleichsetzung mit Hitler allerdings wird zumindest ein europä-
isch-amerikanisches Publikum kaum goutiert haben. Das fügt sich ein in die 
Feststellung, dass Muḥammad Riżā Šāh als größte Errungenschaften seines 
Vaters die Vereinigung und Befriedung Irans betrachtet, die ihm durch den 
konsequenten Aufbau des Militärs gelungen sei.56 

Das Militär und die damit assoziierte Kultur markiert den entschei-
denden Unterschied in der Inszenierung von Vater und Sohn, der ein 
Umdenken in der Legitimation von Herrschaft kennzeichnet. In der Kapi-
telüberschrift „From Rustom zu Reza Shah“57 aus Karanjias Publikation 
wird der Vater in die Nähe der Figur Rustam aus dem Šāhnāma gerückt, 
eine Genealogie, die in Bezug auf seinen Sohn bezeichnenderweise nicht 
erneut aktiviert wird und die in der Autobiographie ebenfalls noch nicht 

52 Ibd. 57. Merhavy verweist auf die Verwobenheit indischer und iranischer Historiogra-
phie im Zeichen einer Emanzipation von ‚westlichen‘ Narrativen, die durchtränkt sind 
vom ‚arischen‘ Mythos und der damit verbundenen Idee einer gemeinsamen Herkunft. 
Merhavy 2019: 95 ff. Näheres zu rassistischen Konzepten unter iranischen Intellektuel-
len etwa bei: Zia-Ebrahimi, Reza: The Emergence of Iranian Nationalism: Race and the 
Politics of Dislocation. New York, 2016.

53 Karanjia 1977: 57.
54 Maillart 2003: 84.
55 Karanjia 1977: 49.
56 Ibd. 40 f.
57 Ibd. 30.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98

auftaucht. Sie stellt somit eine Zuspitzung der kriegerischen Inszenierung 
des ersten Pahlawīs dar. Sein Sohn bemerkt, jener sei ein „great and brave 
son of Iran“58 gewesen, womit er explizit den kriegerischen Wagemut seines 
Vaters in den Mittelpunkt rückt. Dies zeigt sich auch in seinen ausführliche-
ren Charakterisierungen: 

Everybody, even among his enemies, agrees that my father possessed a most amaz-
ing personality. He could be one of the pleasantest men in the world, yet he could 
be one of the most frightening. As I have already said, strong men often trembled 
just to look at him. He had an almost devastating ability to assess human nature. As 
though he possessed some secret electronic ray, he could almost instantly size up a 
man’s strengths or weakness, his integrity or his slipperiness. No wonder many men 
feared to look him in the eye.59 

Diese Art der Charakterisierung ist angelehnt an Beschreibungen der zahl-
reichen Unabhängigkeitskämpfer, die vorgeblich die iranische Nation in 
ihrer langen Geschichte zu erhalten suchten. Diese Heldenfiguren sind eng 
verknüpft mit der Darstellung kriegerischer Fähigkeiten im Šāhnāma. Der 
Historiker Nafīsī, der ja auch den Aufstieg Riżā Šāhs für die Dynastie ver-
schriftlicht hat, sowie der Literaturwissenschaftler Ṣafā haben sich in diver-
sen Artikeln mit diesen Helden beschäftigt. Nach einer knappen Analyse, 
worin diese Beschäftigung gründete und welche Implikationen sie barg, 
wird eine dieser Kriegerfiguren exemplarisch vorgestellt, um den Umbruch 
in der Darstellung Riżā Šāhs zu veranschaulichen.

58 Ibd. 59.
59 Pahlavi 1961: 45. Das wiederholt der Schah in dem Interview mit Karanjia nahezu wört-

lich. Karanjia 1977: 31 f.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Der Krieger Bābak-i Ḫurramdīn

Allen Kriegerfiguren ist gemein, dass sie letztendlich besiegt werden und 
untergehen. Genau hierin liegt das große Interesse der Historiker an ihnen 
begründet. Dies ist keineswegs ungewöhnlich. Geschichtsschreiber·innen 
haben sich, bemerkt White, stets mit „solchen Ereignissen in der Geschichte 
ihrer Kultur befasst, die ‚traumatischen‘ Charakter besaßen“.1 Wie Reinhart 
Koselleck festhält, besteht im Besiegtsein ein „unausschöpfbares Potential 
des Erkenntnisgewinnes“,2 und da die Historiker sich und die iranische 
Nation auf der Seite derer wiederfanden, „die sich in Frage gestellt sahen“,3 
suchten sie nach Antworten darauf, weshalb „alles anders gekommen ist 
als geplant oder gehofft“.4 Explizit ist hier natürlich die Frage nach dem 
Überleben der iranischen Nation gemeint. Die postulierte Kontinuität des 
iranischen Selbst bis in die Antike hinein gerät in Beweisnot angesichts lan-
ger Perioden, die von den Autoren selbst als unter nicht-iranischer Herr-
schaft identifiziert wurden und die die Aneignung ‚fremder Kulturgüter‘ 
wie beispielsweise des Islams zur Folge hatten. Die Feststellung, Held·in-
nengeschichten berichteten von einer agonalen Welt,5 zeigt sich in diesen 
Geschichten daher als zutreffend. Denn es stellt sich aus der Perspektive 
einer nationalistischen Geschichtsschreibung die Frage, wie die iranische 
Nation diese ‚Angriffe‘ überlebte und was sie unternahm, um sie abzuweh-
ren. Ohne eine sinnvolle Klärung dieses Problems ist ein historiographi-
scher Anschluss an die Antike nicht möglich, und so erklärt sich das nicht 
abflauende Interesse an diesen Krisenzeiten und ihren Helden. Darüber 
hinaus zeigt sich für die Historiker in deren Wirken eine zutiefst iranische 
Disposition. Nafīsī macht dies explizit, wenn er schreibt, dass 

unter den Bannerträgern dieser Nationalbewegung [des ersten und zweiten Jahrhun-
derts nach der hiǧra] einige waren, die zu den Lebenserhaltern Irans gezählt werden 
müssen. Darum betrachten die Iraner·innen sie als würdige Nachfolger von Zāl und 
Rustam sowie Bahman und Isfandyār.6

Durch die Verknüpfung mit dem Šāhnāma setzt er die narrativischen Struk-
turen beider Genres gleich und billigt dem Epos eine über das Fiktive hin-
ausweisende Wahrheit zu. Nach Ansicht des Literaturhistorikers Ṣafā sind 
die Kriegerhelden, die pahlawānān des Šāhnāma, die vorbildlichsten Iraner. 
Alle guten nationalen Eigenschaften wie Patriotismus und Vaterlandsliebe 

1 White 1986: 108.
2 Koselleck 2003: 77.
3 Ibd. 69.
4 Ibd. 68.
5 Bröckling 2020: 34.
6 Nafīsī 1384/2005: 11.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100

(mīhan-parastī, Irān-dūstī), Gehorsam (iṭāʿat), Männlichkeit (mardānagī), 
Tapferkeit (šuǧāʿat) und Geistesgröße (ʿaẓmat-i rūḥ-u fikr) seien in ihnen 
vereint. All diese pahlawānān seien lebensfrohe (ḫūšguẕarān) Menschen 
(mardum), großspurig, tapfer, schlicht, prahlerisch, beredsam und kundig 
(kār-āgāh). Großer Appetit, Resilienz gegenüber Leiden und Qualen seien 
die Eigenschaften, die sie auszeichnen. Zusätzlich werden endlose Reisen 
zwischen den Grenzen und ein langes Leben aufgeführt. Sie liebten ihren 
König und betrachteten es als Sünde, von seinem Befehl abzuweichen. Zum 
Schutz des Thrones sei ihnen Leben und Besitz, Ruhe und Beständigkeit, 
Frau und Kind kein zu geringer Preis. Sie agierten rasch im Krieg und ken-
nen keine Furcht vor dem Feind. Ein iranischer pahlawān fürchte jedoch 
die Lüge und die Zauberei (ǧāduwī), und deshalb seien alle Zauber·innen 
und Magier·innen seine Feinde. Sie halten sich fern von Intrige, Gauke-
lei und Betrug, es sei denn zur Rettung Irans, des Schahs und zur Wah-
rung des Namens – und das auch nur, wenn sie keine andere Möglichkeit 
sehen. Sie ehrten im Krieg die Grundsätze der Männlichkeit und Tapfer-
keit, Flucht hingegen sei für sie eine große Schande, und eine Niederlage 
im Angesicht des Feindes treffe sie härter als der Tod.7 Nafīsīs Verknüp-
fung der nicht-kalifalen Militärführer der islamischen Frühzeit mit den 
pahlawānān des Šāhnāma bewirkt, dass ersteren die von Ṣafā dargelegten 
Eigenschaften zugeschrieben werden. Zudem erzielt er eine Iranisierung 
jener Heldenfiguren, die keinesfalls selbstverständlich war, wie das Beispiel 
Bābak-i Ḫurramdīn zeigt, der sowohl in Iran als auch in Aserbaidschan als 
Nationalheld verehrt wird. Diese Figur und historische Persönlichkeit ist 
besonders geeignet, die kriegerischen Qualitäten dieses frühislamischen 
bzw. post-sāsānīdischen Pantheons darzustellen. Zum einen, da der ‚Hof-
historiker‘ Nafīsī sich intensiv mit diesem Helden befasst hat, zum anderen, 
weil er ihn als exzeptionelle Persönlichkeit bewertet. Er schreibt: 

Viele Epen (ḥamāsa-hā) huldigen den Anführern dieser großen Leute (mardum-i  
buzurg) wie Māh Afrīd und Sundbād und Muqannaʿ, Abū Muslim und Ustāẕasīs, Isḥaq, 
ʿAbdullāh p. Rāwanda und Ḥamza p. Āẕrak, ʿAlī p. Muḥammad Barqʿī, Māzyār und 
Afšīn, Bābak, Ṭāhir p. Ḥusain Fūšangī und Marāwīz Dailamī, ʿAmr p. Laiṯ, Rūyigar 
Sīstānī und Ismaʿīl p. Aḥmad Sāmānī sowie die Pisarān-i Būya. In dieser Gruppe großer 
Männer nimmt Bābak-i Ḫurramdīn hinsichtlich der außergewöhnlichen Männlich-
keit und aufsehenerregenden Tapferkeit einen hervorgehobenen Rang ein, ebenso aus 
der Perspektive maskuliner Standhaftigkeit und Unbeugsamkeit (sarsaḫtī-u paydārī-u 
ustorī-yi mardāna). Die einzigen, die sich mit ihm messen können, sind Muqannaʿ und 
Māzyār.8

Er berichtet außerdem von drei Proben, die der Kalif während seiner 
Regierungszeit habe bestehen müssen, nämlich den Krieg gegen Rom, die 

7 Ṣafā 1396/2017-18: 242 ff.
8 Nafīsī 1384/2005: 11.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


101

Eroberungen Bābaks und die Auseinandersetzungen mit Māzyār. Wenn er 
bei einer dieser Proben unterlegen wäre, so Nafīsī, dann hätte es den Islam 
geschwächt (zabūn).9 Diesen Satz zitieren auch Muǧtabā Mīnuwī und Ṣādiq 
Hidāyat in der Einleitung zu Hidāyats Theaterstück Māzyār, was darauf 
hindeutet, dass die drei Autoren eben daraus die große Bedeutung ablei-
teten, die sie den Rebellen beimaßen.10 Das allgemeine Interesse an Bābak 
unter Nafīsīs Zeitgenossen äußert sich in den zahlreichen Publikationen 
von weiteren namhaften Persönlichkeiten wie ʿAbbās Iqbāl, ʿAbd al-Ḥusain 
Zarrīnkūb und Ẕabīḥullāh Ṣafā. Ġulāmḥusain Ṣādīqī veröffentlichte in 
Paris seine Dissertationsschrift, Les mouvements religieux Iraniens au I et II 
siècle de l’hégire (1938), die jedoch erst Jahrzehnte später ins Persische über-
setzt wurde. Nafīsī ist jedoch der erste, der sämtliche Quellen über Bābak 
in persischer Sprache zugänglich gemacht hat.11 Dies ist ein Verdienst, das 
ihm gerade wegen der herausragenden Bewertung Bābaks unter den Histo-
rikern hoch angerechnet wird.12 Seine Arbeit erschien zunächst von 1312-
1313/1933-1934 als Artikelserie in der Zeitschrift Mihr, die etwa zwanzig 
Jahre später zu einem Buch zusammengefasst und um Texte von anderen 
Autoren ergänzt wurde. Zuletzt hat Touraj Atabaki in seinem Artikel Iranian 
History in Transition: Recasting the Symbolic Identity of Babak Khorramdin 
aus dem Jahr 2012 nachgezeichnet, auf Grundlage welcher ideologischer 
Prämissen Bābak über die Jahrzehnte des letzten Jahrhunderts hinweg von 
Historiker·innen beurteilt wurde und wie dies die Darstellungsweise beein-
flusste. In ihr zeige sich seines Erachtens die „endeavor to construct dis-
tinct national identities and craft histories based on political schemes.“13 In 
Bābak konzentrieren sich daher die multiplen Versuche, zu definieren, was 
Iranertum bedeutet.

Bābak-i Ḫurramī (t. Ṣafar 223 / Januar 838) war einer der Anführer der 
Ḫurramdīnī, die, aus der Region südlich des Flusses Aras operierend, für 
etwa zwanzig Jahre in kriegerische Auseinandersetzungen mit den Trup-
pen des Kalifen in Bagdad verwickelt waren. Die sogenannten islamischen 
Eroberungen ( futūḥāt) im Nordwesten des heutigen Iran bis nach Aser-
baidschan waren bereits während der Regierungszeit ʿUmar Ibn al-Ḫaṭṭabs 
(t. 6/644) erfolgreich gewesen. Die gebirgige und schwer zugängliche 
Region erwies sich aber rasch als schlecht regierbar, so dass es regelmä-

9 Ibd. 141. Das Prestige generiert sich freilich durch die Gleichsetzung der iranischen 
‚Rebellenführer‘ mit dem mächtigen Römischen Reich.

10 Mīnūwī 1342/1963: 12. 
11 Nafīsī 1384/2005: 215.
12 Siehe z.B. Ṭabarī 1387/2008-09: 280. Iḥsān Ṭabarī (1295-1368 h. š / 1917-1989) kritisiert 

allerdings, dass dieser die gesellschaftlichen Aspekte, für deren Verständnis ausschließ-
lich eine marxistisch-leninistische Lesart geeignet sei, vernachlässigt habe.

13 Atabaki 2012: 75.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102

ßig zu Revolten gegen die kalifale Herrschaft kam. Ein Friedensvertrag 
schließlich sicherte den Bewohner·innen der Region Schutz ihrer religiösen 
Stätten und kulturellen Gepflogenheiten zu. Mit der Zeit erlangte Aserbaid-
schan einen semi-autonomen Status und wurde über Jahrhunderte hinweg 
im Wesentlichen von lokalen Herrschern regiert. Bābak ist eine schon zu 
Lebzeiten prominente Persönlichkeit im Kontext dieser Auseinanderset-
zungen gewesen und wird von diversen bekannten muslimischen Histo-
rikern besprochen.14 Seine Herkunft und sein Lebensweg sind, wie Nafīsī 
dennoch feststellt, unklar: 

Unglücklicherweise liegen die Details dieses außerordentlich großen Mannes hinter 
einem Schleier des Fanatismus, Egoismus und der Selbstverherrlichung der Geschichts-
schreiber verborgen.15

Der Historiker macht hier auf ein grundsätzliches Problem aufmerksam, 
mit dem sich das Fach konfrontiert sah: Man konnte den Quellen nur 
abringen, was die muslimischen Historiographen den ‚Feinden des Islams‘ 
zugebilligt hatten, um das Prestige zu erhöhen, sie vernichtet zu haben.16 
Vermutlich wurden in der islamischen Geschichtsschreibung „ursprünglich 
regional-partikuläre Ereignisse im Überlieferungsprozess vor einem global-
islamischen Horizont auserzählt“.17 Damit einher ging eine Dämonisierung 
bestimmter gegnerischer Militärführer, die zu Feinden des Islams aufgebaut 
wurden.18 In der Historiographie der Pahlawī-Zeit kam es jedoch zu einer 
nationalistischen Umdeutung dieser Personen, die nun als heroische Figu-
ren rezipiert wurden. Die Quellentexte der Pahlawī-Historiker operieren 
allerdings zwangsläufig innerhalb des nun verblassten und weniger attrak-
tiv gewordenen religiösen Bezugsrahmens. Diese Bedingung – die übrigens 
auch für die Antike gilt, da man sich in der ersten Hälfte des 14./20. Jahr-
hunderts bekanntlich gezwungen sah, sich auf Herodot und andere griechi-
sche Historiker zu stützen – bildete den Ausgangspunkt für den Umgang 
mit den Primärtexten. Ermöglichten in Bezug auf die Antike auch die 
archäologischen Funde ein Umschreiben der Geschichte,19 so ist es in Bezug 
auf islamische Historiographie vor allem der Perspektivwechsel, der eine 
Neubewertung einleitete. Die Umstrukturierung des Bezugsrahmens weg 
vom Religiösen und hin zu einem Nationalen führte zu einer Integration 

14 Ibd. 64 f.
15 Nafīsī 1384/2005: 11. So auch Zarrīnkūb, der meint, die Berichte über Bābak seien par-

teiisch und fabelhaft (ġaraż-ālūd wa afsāna-āmīz). Zarrīnkūb 1368/1989-90: 236.
16 Eine Strategie, die auch den Autoren selbst nicht unbekannt war. So schreibt Ṣafā über 

die Osmanen, dass sie über eine mutige und fähige Armee verfügten – und die Ṣafawīden 
die Ersten waren, denen es gelang, diese zurückzuschlagen. Ṣafā 1385/2006: 387. 

17 Leube 2017: 224.
18 Crone 2012: 48.
19 Koselleck 2003: 53 ff.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


103

vorher randständiger Gestalten der Geschichte. Dies beschränkt sich freilich 
nicht auf Bābak. Ṣafā schreibt über den religiösen Führer Muqannaʿ (t. ca. 
163/780) in Sogdien:

Wie bereits gesagt wurde, haben die islamischen Historiker Muqannaʿ in sehr schlech-
ter Erinnerung behalten und von keinem Fluch und keiner üblen Nachrede über 
diesen Mann Abstand genommen. Offensichtlich ist der Grund für diesen heftigen 
Hass der große Schlag, den Muqannaʿ dem Islam zufügen wollte und nah dran war 
zuzufügen. Aus diesem Grund wurden seine schlechten Taten, die gewiss jeder einmal 
begeht, stets hervorgehoben, sowie jegliche Morde und Plünderungen ihm und seinen 
Anhängern zugeschrieben. Sie wissen über ihn nichts zu berichten als Heuchelei, Ver-
rat, Anmaßung und List. Aber nach allem, was wir über das Verhalten der Geschichts-
schreiber islamischer Konfession sahen, ist dies keine neue Erkenntnis. Man sieht 
rasch in diesen Büchern, dass jegliche Gruppierung, die sich gegen die islamischen 
Überzeugungen der Verfasser richtete, mit Diffamierungen und Beschimpfungen 
überzogen wurde. Wie soll es denn auch möglich sein, dass ein Mann, der dermaßen 
verdorben, bösartig und verlogen ist, in so wenigen Jahren eine solche Macht erlangt? 
Ja, sogar so viele Anhänger·innen um sich scharte, dass er die ʿabbāsidischen Kalifen 
aus Bagdad nach Ḫurāsān lockte, um den Rebellen niederzuschlagen und Transoxa-
nien anzugreifen.20 

Ṣafā reproduziert hier freilich auch den Gedanken, dass legitime Herrschaft 
die Zustimmung der breiten Bevölkerung verlangt. In die gleiche Kerbe 
schlägt der Marxist Iḥsān Ṭabarī (1295-1368/1917-1989), einer der führen-
den Tūda-Theoretiker seiner Zeit, in Bezug auf Bābak und seine Anhänger·in-
nen. Er bemerkt, dass eine Bewegung (naḥżat), die solch hohes Ansehen in 
der Bevölkerung genossen habe, keinesfalls so verdorben und verkommen 
sein konnte, wie es die islamischen Historiker unterstellten.21 Zwar beschäf-
tigten sich zahlreiche Quellen mit Bābak, doch da deren Verfasser im Dienste 
der herrschenden Schicht geschrieben hätten, seien die iranischen Revolu-
tionäre (sic!) verunglimpft und ihnen jede Form von Gewalt und Unrecht 
angedichtet worden.22 Offensichtlich sei es also nicht möglich, die Persön-
lichkeit Bābaks unmittelbar aus den Quellen abzulesen, sondern die Wahr-
heit müsse aus den Lügengeschichten extrahiert werden. Diese befangene 
(muġizāna) Arbeitsweise der islamischen Historiker erschwere die Forschung 
zu Bābak. Die Bewegung, die jener anführte, sei allerdings, betont er, eine 
der bedeutendsten und großartigsten der islamischen Frühzeit. Dies sei, allen 
Versuchen der islamischen Historiker, die beeindruckenden Leistungen des 
Kriegers zu verschleiern zum Trotz, ersichtlich.23 

20 Ṣafā 1385/2006: 120 f.
21 Ṭabarī 1387/2008-09: 285.
22 Ibd. 281.
23 Ibd.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104

Die Analyse Ṭabarīs verdeutlicht, dass diese Einordnung der Quellen-
texte sich fraktionsübergreifend durchsetzte.24 Sie verhärtete sich zudem 
über die Jahrzehnte, so dass noch der Historiker ʿAbbās Parwīz Mitte der 
1350er/1970er Jahre in einem im Staatsverlag erschienenen Text eine 
Grundhaltung darin erkennt und konstatiert, dass die Schriften der (islami-
schen) Historiker weder Gutes noch die Wahrheit über jene rādmard (Hel-
den) zu sagen haben, die in dem Versuch, die iranische Unabhängigkeit zu 
erneuern, in Kriege verwickelt waren.25 Besonders eindrücklich wird dies 
in dem Artikel der Parteizeitschrift Kārgarān-i Rastaḫīz (Die Arbeiter·innen 
der Rastaḫīz) von ʿAbbās Pazišgī deutlich, der die Geschichte der Rebellion 
Bābaks von Bagdad aus erzählt: Der Kalif und seine Ratgeber sitzen bei-
sammen und schmieden Ränke, wie sie Bābak schlimmstmöglich diffamie-
ren können. Dies sei unumgänglich, da es die einzige Möglichkeit darstelle, 
ihn zu besiegen. Die Überlegung am Hof ist, dass ein Iraner, der seine Ehre 
in Frage gestellt sehe, daran früher oder später zerbreche. Außerdem leide 
sein Ansehen bei den restlichen Iraner·innen derart, dass sie ihm fortan die 
Loyalität verweigerten. Die beste Strategie sei also nicht der offene Kampf, 
sondern Intrigen und falsche Propaganda, die Bābak seiner Würde beraub-
ten. In dem fingierten Gespräch werden alsdann die verschiedenen Überlie-
ferungen, die bei Nafīsī zusammengetragen sind, erdacht und entschieden, 
welche von Boten verbreitet werden sollen. Zu diesem Zweck mobilisiert 
der Kalif sein Spionagenetzwerk, das sich über ganz Asien spannt und an 
allen Ecken des Kontinents nun falsche Informationen über Bābak streut.26

An dieser Stelle sei angemerkt, dass die Geschichtsschreibung insgesamt 
nach Ansicht der Pahlawī-Historiker von „Verschmutzungen“27 betroffen 
ist, nicht nur jene der islamischen Frühzeit, sondern insbesondere auch 
die rezente Geschichtsschreibung. Für diese könne man sich beispielsweise 
auf zahlreiche europäische Reiseberichte stützen, müsse diese jedoch mit 
Bedacht lesen, da das Eigeninteresse der Autor·innen die wahren Ereignisse 
vielfach verfälsche. Hieran wird deutlich, dass sich die Autoren mit einer 
Verschwörung umfassender Geschichtsfälschung konfrontiert wähnten, die 
Geschichte als solche fragwürdig und schwer zugängig erscheinen ließ. Das 
Nachdenken über Geschichte sah sich daher stets begleitet von der Frage, 
wer hier von welcher Darstellung profitierte. Hannah Arendt bemerkt in 
Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft aus dem Jahr 1951 die

skandalöse Tatsache, daß die Elite sich mit den phantastischen Geschichtsfälschun-
gen totalitärer Propaganda und totalitärer Regierungen so leicht hat abfinden können. 

24 Eine Ausnahme stellt freilich die iranisch-islamische Geschichtsschreibung der Pahlawī-
Zeit dar.

25 Parwīz 1354/1975: 56.
26 Kārgarān Nr 280: 48 ff. 
27 Nafīsī 1335/1956: 4.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


105

Überzeugt, daß alle traditionelle Geschichtsschreibung, die ja notwendigerweise die 
Benachteiligten und Unterdrückten aus dem Gedächtnis der Menschheit ausschließt, 
ohnehin eine Fälschung sei, sahen sie in den faustdicken Lügen totalitärer Propaganda 
nur den faustdicken Spaß, der die Gültigkeit der überlieferten Geschichte überhaupt 
in Frage zog.28

Wie hier angedeutet, lädt die Überzeugung, dass die Geschichtsschreibung 
ohnehin verzerrt und die Vergangenheit daher uneinsehbar bleibt, dazu 
ein, die überlieferten Geschichten entsprechend den eigenen Vorstellun-
gen auszuerzählen. Das kann auch unter den Historikern der Pahlawī-Zeit 
beobachtet werden, für die die Diagnose der Geschichtsfälschung eine Ein-
ladung darstellt, die Geschichte nach ihren Prämissen neu aufzuziehen. Der 
aserische Historiker und Literaturwissenschaftler Rustam Әliyev (1308-
1373; 1929/30-1994/95) stellt in diesem Sinne fest, dass es Nafīsī gelungen 
sei, all den Lügen und Verleumdungen der muslimischen Historiker zum 
Trotz das wahre Gesicht Bābaks und seines Aufstands herauszuschälen.29 

Die islamische Frühzeit stellt die spezifische Herausforderung mannigfal-
tiger Überlieferungen. Georg Leube weist im Rahmen seiner Untersuchung 
zu den Kinditen in der arabisch-islamischen Geschichtsschreibung darauf 
hin, dass die überlieferten Texte jener Epoche als unfest betrachtet werden 
müssen, da sie im Erzählen und Abschreiben jeweils neu ausgestaltet und als 
veränderliche Größe betrachtet wurden.30 Damit wendet er sich gegen die 
Vorstellung, dass es einen ursprünglich verbindlichen Text gegeben habe, 
der im Überlieferungsprozess verfälscht wurde. In Bezug auf Bābak lässt 
sich aus dieser Erkenntnis schließen, dass die Berichte über ihn durch nar-
rative Muster geprägt sind. So tragen viele der mit seinem Lebensweg ver-
knüpften Figuren sprechende Namen. Sein Vater beispielsweise soll nach 
einer Darstellung Mirdās geheißen haben, wie der Vater von Żaḥḥāk aus dem 
Šāhnāma, was nach Ansicht mancher ‚Menschenfresser‘ bedeutet.31 Dies 
erinnert daran, dass Literatur und Geschichte bereits lange vor dem 14./20. 
Jahrhundert einen Kosmos bildeten und nicht getrennt voneinander gedacht 
werden konnten. Andere haben die Auffassung vertreten, der Name seines 
Vaters sei ʿAbdullāh gewesen, was ihn möglicherweise als Muslim markie-
ren sollte. Nicht weniger ambig ist seine Mutter, Māhrū, Mondgesicht, was 
ein Kompliment für eine schöne Frau war, obgleich sie nur ein Auge gehabt 
haben soll. Patricia Crone kommentiert den körperlichen Makel damit, dass 
es nach Ansicht der islamischen Historiker eben etwas Widerwärtiges an 
der Mutter eines so fürchterlichen Rebellen gegeben haben müsse.32 Yūsofī 

28 Arendt 2019: 713.
29 Nafīsī 1384/2005: 219.
30 Leube 2017: 54.
31 EIr, Bābak.
32 Crone 2012: 48.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106

hingegen hebt den Widerspruch zwischen Merkmal und Name hevor, den 
er für Sarkasmus hält.33 Plausibler ist allerdings, dass die Sympathien und 
Antipathien der Überlieferer in den Narrativen verschmolzen sind. Leube 
spricht bezüglich der Kinditen von einer horizontalen Kontamination, womit 
gemeint ist, dass die einzelnen, widersprüchlichen Überlieferungen inner-
halb der kontroversen Diskussion bereits vor der Niederschrift, spätestens 
aber in diesem Zuge gemeinsam gedacht wurden.34 Bei der Einäugigkeit han-
delt es sich vermutlich um einen wiederkehrenden Topos, der dazu diente, 
die Übeltäter schon durch körperliche Makel kenntlich zu machen. Denn 
Muqannaʿ, der in Ḫurāsān sein Unwesen trieb, soll nach einigen Überliefe-
rungen ebenfalls einäugig gewesen sein, und Ṭāhir Ẕū l-Yamīnain trug sogar 
den Beinamen al-Aʿwar, der Einäugige.35 Bei Prokop heißt es schließlich, dass 
Kāwūs seinen Sohn Zamasp von der Nachfolge ausschloss, da er ein Auge 
verloren hatte und daher von Gesetzes wegen nicht König der Perser werden 
konnte, obgleich nahezu alle „admired the manliness of Zamasp (for he was 
capable warrior)“.36 Doch eine makellose physische Erscheinung gehörte zu 
den Voraussetzungen des Königtums,37 so dass Bābaks bereits motivisch für 
eine Führerrolle je nach Narrator·in aus- oder eingeschlossen werden kann. 
Dazu passen die Versuche, Bābaks Stammbaum auf Abū Muslim bzw. irani-
sche Könige zurückzuführen.38 Die unterschiedlichen Überlieferungen lassen 
vermuten, dass es bereits in der islamischen Frühzeit selbst eine Kontroverse 
um die Bewertung Bābaks gab, die Geschichtenerzähler·innen dazu anhielt, 
ihre Haltung durch die Anreicherung einschlägiger Topoi wie Schönheit ver-
sus Hässlichkeit der Frauen und verschiedene noble Abstammungen ver-
sus unbekannte Abstammungen kenntlich zu machen. Eine eingehendere 
Beschäftigung mit den denkbaren Abläufen der Ereignisgeschichte um Bābak 
verdeutlicht exemplarisch die narrativischen Herausforderungen und Mög-
lichkeiten, mit denen sich die Historiker konfrontiert sahen.

Einer Überlieferung zufolge war Bābaks Vater ein Ölhändler, vielleicht 
aus Madā͗in.39 Er zog an die Grenzen Aserbaidschans und verliebte sich 

33 EIr, Bābak.
34 Leube 2017: 223.
35 Iḥsān Ṭabarī hält es für Verleumdung, dass die Mutter von Bābak als hässliche, einäugige 

Hure bezeichnet wird (Ṭabarī 1387/2008-09: 281). Auch Zarrīnkūb gilt vor allem dieser 
Passus als Beweis für die Parteilichkeit der Überlieferungen: „dar īn rawāyat āṯār-i ġaraż-
u kīna-yi rawāyān āškār-st.“ Zarrīnkūb 1368/1989-90: 237.

36 Procopius, Wars 1.11.2.-6 tr. Drewing/Kaldellis 2014: 23. Ergänzung i. O.
37 Es sei hier noch einmal an Ṣafā erinnert, der ja ebenfalls feststellt, dass im Šāhnāma die 

šāhān zu den schönsten Wesen der Schöpfung zählten.
38 Ṣafā bevorzugt letzteres (Ṣafā 1385/2006: 195). Diese Ansicht setzt sich auch durch und 

findet sich beispielsweise in dem Artikel der Arbeiter·innenzeitschrift Kārgarān (Nr. 280: 
48).

39 Nafīsī 1384/2005: 12 ff. Zarrīnkūb folgt dieser Überlieferung. Zarrīnkūb 1368/1989-90: 
237.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


107

dort in die erwähnte einäugige Frau (zanī aʿwar rā dilbāḫta šud), mit der 
er sich heimlich außerhalb des Dorfes traf, wo sie allein Wein tranken. 
Doch eine Gruppe von Frauen, die Wasser holen wollte, entdeckte das Paar. 
ʿAbdullāh (sic!) floh Hals über Kopf, Māhrū aber wurde an den Haaren 
durch das Dorf gezerrt. Erneut weist Crone daraufhin, dass die Anekdote 
darauf abziele, „to sling mud at Bābak via his mother: it went without say-
ing that the enemy of Islam was the son of a whore.“40 Der Wein dient nicht 
nur an dieser Stelle und nicht nur in Bābaks gesamter Biographie, sondern 
auch in anderen Kontexten immer wieder als Omen – folgt auf den Alko-
holkonsum doch stets Unheil. So hat Dick Davis für das Šāhnāma gezeigt, 
dass Trunkenheit der epischen Vorausdeutung dient und ihr eine Strafe 
meist durch Schicksalsschläge folgt.41 Darüber hinaus konstatiert er, dass  
„drunkenness by heroes is invariably a token of a fall from heroic status“.42

Multiple Erzählbausteine ordnen die Figur ein. Eine berühmte Anekdote 
schildert, wie Bābaks Mutter ihn eines Tages nackt unter einem Baum schla-
fend findet und beobachtet, dass aus den Wurzeln seiner Kopf- und Brust-
haare Blut hervorquillt. Doch als er erwacht, ist das Blut verschwunden. Da 
wusste sie, dass ihrem Sohn Großes bevorstand.43 Eine andere Anekdote 
berichtet, dass Ǧawīdān p. Šahrak, der Anführer der Ḫurramīyān, einst in 
Bābaks Elternhaus einkehrte. Dort sah er, dass Bābak, trotz der widrigen 
Umstände, unter denen seine Mutter ihn hatte großziehen müssen, gebildet 
(dānā) war und, obgleich er stotterte, die iranische Sprache gut beherrschte 
(bā ān ki zabāniš mīgīrad zabān-i irānī rā ḫūb mīdānad) und ein kluger 
(hūšiyār) und gescheiter (zīrak) Mann war.44 Patricia Crone kommentiert 
die Stelle damit, dass Ǧawīdān ihn für klug hielt, obgleich „taʿaqqud lisānihi 
bi ͗ l -aʿjamiyya, his tongue being tied by the fact that he normally spoke 
an Iranian language.“ Yūsofī hingegen übersetzt: Bābak „impressed Jāvīdān 
with his shrewdness despite his lack of fluency of speech.“45 Gewiss wer-
den Bābak und Ǧawīdān sich keineswegs auf Arabisch ausgetauscht haben, 
weswegen Bābaks Arabischkenntnisse für letzteren unerheblich gewesen 
sein dürften – genauso wenig allerdings auf Persisch, sondern vielmehr, wie 
auch Crone anmerkt, in einem aserischen Lokaldialekt. Der hier von Nafīsī 

40 Crone 2012: 48.
41 Davis 1992: 60. Man denke auch an Alexander den Großen und die šabb-i mastī, die zur 

Zerstörung von Persepolis führt.
42 Davis 1992: 213.
43 Andernorts auch als Hinweis auf seine Blutrünstigkeit verstanden. So Zarrīnkūb 

1368/1989-90: 238.
44 Nafīsī 1384/2005: 13.
45 EIr, Bābak.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108

zitierte Chronist Wāqid,46 schrieb jedoch für ein arabisches Publikum und 
hob daher hervor, dass Bābak ein fürchterliches Arabisch sprach.47 Hinzu 
kommt, dass Bābak sich als Stotterer für das Überbringen einer heiligen 
Botschaft disqualifizierte und damit als falscher Prophet enttarnt werden 
konnte. Nafīsī hingegen schrieb für ein persophones und zunehmend säku-
lares Publikum und wollte herausstellen, dass Bābak gut „iranisch“ sprach. 
Hier sei auch an Aḥmad Kasrawī erinnert, der das Experiment unternahm, 
das Aseritürkisch der indoeuropäischen Sprachfamilie zuzuordnen mit der 
eher politischen Absicht, es zu einem ‚iranischen Dialekt‘ zu erklären.48 
Nafīsī urteilt mit ähnlichem Ansinnen in der Rezenten Geschichte Irans 
(pers. Kurztitel meint: Tārīḫ-i Muʿaṣir), dass die iranische Geschichte der 
beste Beweis dafür sei, dass die Türk·innen auch ‚Arier·innen‘ seien (und 
lange vor den Mongolen in Iran siedelten).49 

Beide Vaterfiguren Bābaks (nämlich der leibliche und der Anführer 
der Ḫurramīya) sterben zudem durch einen Hinterhalt, indem sie nach 
einer zugefügten Verletzung ihren Gegner noch töten und anschließend 
ihren eigenen Wunden erliegen. Die wiederholte Erzählung eines solchen 
Ablaufs deutet auf einen Topos hin, zumal die beiden Männer darin dem 
Helden Rustam gleichen, der arglos in eine Falle geht und stirbt, dabei 
aber noch seinen verräterischen Bruder tötet.50 Zeichnet sich die Lebens-
spanne der Männer durch eine ausgesprochene Kürze aus, sind die Frauen 
in Bābaks Umgebung tendenziell sexuell verdorben. Ǧawīdāns Ehefrau 
schmiedet bereits an seinem Sterbebett Pläne, wie Bābak seinen Platz ein-
nehmen könne. Die Ehefrau seines verstorbenen Mentors hatte – „needless 
to say“51 – nämlich wohl noch zu dessen Lebzeiten eine Affäre mit Bābak. 
Nach seinem Tod verkündet sie den versammelten Anhänger·innen, dass 
Ǧawīdān seinen Tod vorausgesehen und ihr prophezeit habe, dass seine 
Seele auf Bābak übergehen werde. Jener werde Gott auf Erden werden und 

46 Der umfangreichste Bericht über Bābak, Überlieferungen über Bābak (Aḫbār-i Bābak), 
wurde von einem gewissen Wāqid b. ʿAmr Tamīmī verfasst. Über den Autor ist nichts 
bekannt.

47 Crone 2012: 51.
48 Amanat 2008: 948.
49 Nafīsī 1335/1956: 6. Der Hamburger Iranist Bertold Spuler urteilt Anfang der 1950er 

Jahre, dass „Pāpak selbst (...) nur mangelhaft persisch“ (Spuler 1952: 203) sprach, wes-
wegen er eine nationale Gesinnung der Bewegung und ihres Anführers ausschließt. 
Damit knüpft er an die Diskussion über Bābaks Sprachkenntnisse an und bringt den ihr 
zugrundeliegenden Antrieb auf den Punkt. Spulers Einwand zeigt zudem, dass Arbeiten 
von Nafīsī, Ṣafā und anderen iranischen Historikern sowie ihr Bezugsrahmen interna-
tional zur Kenntnis genommen wurden.

50 Ṣafā identifiziert das Motiv der Rache am Mörder bereits im Sterben als zentral im 
Šāhnāma. Ṣafā 1396/2017-18: 245.

51 Crone 2012: 49.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


109

die Religion Mazdaks wiederbeleben.52 Zum Zeichen ihrer Eheschließung 
warf Ǧawīdāns Witwe alsdann Bābak einen Strauß Basilikum zu, den die-
ser auffing.53 Crone vermutet, dass dies im Zusammenhang stehe mit einer 
Redewendung, derzufolge Frauen wie „fragrant herbs/basil sprigs or flow-
ers“ seien, „that people passed around to sniff at“,54 man pflücke sie, die 
Frau, den Basilikum, wann man wolle „and after smelling it one greets one’s 
brother with it“,55 denn „basil is for smelling, and so you may sleep with any-
one, weather relatives or not, any woman who offers herself to you is your 
property, and there is no need for a marriage contract.“56 Mit anderen Wor-
ten: nach Ansicht aller Quellen, auf die Nafīsī und Ṣafā sich berufen können 
und müssen, waren Bābak (und alle anderen ‚Unabhängigkeitskämpfer‘ der 
islamischen Frühzeit) sowie sein Umfeld moralisch und körperlich verdor-
ben, nach religiösen Maßstäben insbesondere auch in sexueller Hinsicht. 
Über die religiösen Praktiken wird berichtet:

Dabei handelt es sich um jene Ḫurramīya, und sie haben in jedem Jahr eine Nacht, in 
der die Männer und ihre Frauen sich versammeln und alle Lichter löschen, und dann 
liegt ein jeder Mann bei jeder beliebigen Frau.57 

Iḥsān Ṭabarī kritisiert, dass bestimmte Motive wie die Legalisierung von 
Unzucht verbreitete Unterstellungen zur Diskreditierung von Revolutio-
när·innen (sic!) seien, die sich durch die gesamte iranische Geschichte zie-
he.58 Auch Nafīsī selbst meint, dass es sich um die üblichen Diffamierungen 
der Araber handelte.59 Die Quellentexte selbst bargen gleichzeitig aber auch 
Konternarrative, in die bekannte Wandermotive zur Markierung von Helden-
tum eingewebt waren, wie der Rustam-Tod beider Vaterfiguren zeigt.60 Dass 
Amoretti in ihrer Untersuchung aus den 1970er Jahren von einem „feminist 

52 Zarrīnkūb verkürzt diese Überlieferung; er lässt sowohl den Widerspruch der Anhän-
ger·innen weg als auch die Affäre mit der Frau. Ǧawīdān habe Bābak zu seinem Nach-
folger (ḫalīfa-yi ḫūd) ernannt, damit er über die Menschen (ahl) dieser Länder (nawāhī) 
herrsche, und ihm seine Führerschaft vermacht (waṣīyat karda), und der Geist (rūḥ) 
von Ǧawīdān sei auf ihn übergegangen. Zarrīnkūb lässt die Frau mit den Worten schlie-
ßen: „Er hat euch versprochen, dass jener [Bābak] euch zum Sieg ( fatḥ-u ẓafar) führe.“ 
Zarrīnkūb 1368/1989-90: 239.

53 Nafīsī 1384/2005: 15.
54 Crone 2012: 446.
55 Ibd. 447.
56 Ibd. 448. Der Blumenstrauß ist außerdem sprichwörtlich für eine Frau mit wechselnden 

Liebhabern. Vgl. Najmabadi 1997: 453.
57 Nafīsī 1384/2005: 17.
58 Iḥsan 1387/2008-09: 281.
59 Nafīsī 1384/2005: 18.
60 Das Motiv kann sicher noch weiter zurückverfolgt werden. Wie Olga Davidson in ihren 

Arbeiten mehrfach aufzeigen konnte, weisen die iranischen Mythen vielfältige Verknüp-
fungen mit anderen indoeuropäischen Mythen auf (siehe Davidson 2006). Außerdem 
bleibt das Motiv bis in die Pahlawī-Zeit hinein lebendig, wie der Rustam-Tod von Dāš 
Ākul im Film von Masʿūd Kīmīyāʾī (1320/1941) zeigt. Nacify 2011: 274. 

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110

trend which seems to underlie the Khurramiyya movement“61 spricht und den 
Frauen in einigen Überlieferungen eine starke agency zubilligt,62 sowie die 
verschiedenen Stellungnahmen und Übersetzungen von Spuler, Yūsofī und 
Crone zeigen, dass Bābak auch in der nicht an iranischen Universitäten ver-
orteten Wissenschaft bis weit ins 20. Jahrhundert hinein politisch und ideo-
logisch aufgeladen werden konnte und wurde. Georg Leube bemängelt indes 
gerade die interne Schlüssigkeit einiger islamwissenschaftlicher Arbeiten zur 
Historiographie der islamischen Frühzeit und bemerkt, dass nahezu jegliche 
Interpretation plausibel sei, wenn man die einschlägigen Quellen heranziehe. 
Daraus resultiere allerdings, dass die einzelnen Positionen nur schwer einer 
Diskussion zu unterziehen seien, da „letztlich Quellenbeleg gegen Quellenbe-
leg“63 stehe. Dies ist auch für beispielsweise Amorettis Interpretation zu beob-
achten, denn in weniger schmeichelhaften Überlieferungen als denen Wāqids 
wird durchaus ein anderes Bild von Bābaks Aufstieg zur Macht gezeichnet. 
So übersetzt Nafīsī aus Muḥammad ʿAwfīs64 (7./13. Jh.) Sammlungen und 
Illustrationen von Geschichten (Ǧawāmiʿ ul-Ḥikāyāt wa Lawāmiʿ ur-Riwāyāt) 
einen Passus über Bābaks Rebellion (der Nafīsīs Auffassung nach bloß mar-
ginale Abweichungen von anderen Berichten aufweise), in dem es heißt, dass 
ein Nabatäer die Mutter vergewaltigt habe und sie bettelnd den Sohn habe 
großziehen müssen.65 Mehr noch als schon bei Wāqid findet sich hier die 
Annahme niedriger und unwürdiger Tätigkeiten, mit denen die ‚Ungläubi-
gen‘ ihren Lebensunterhalt bestreiten. Später, als Ǧawīdān ihn bei sich aufge-
nommen hatte, so die Überlieferung, verführte Bābak dessen Frau. Er agierte 

61 Amoretti 1975: 508. Auch Әliyev stellt fest, dass „aus zahlreichen Quellen“ zu erkennen 
sei, dass Frauen dieser Bewegung gleichberechtigt und völlig frei (azādī-yi kāmil) gewe-
sen seien und sogar in der Schlacht mitkämpften (Nafīsī 1384/2005: 222). Daran, dass 
auch Әliyev betont, dass Bābak nur eine Frau gehabt habe, nämlich die Witwe Ǧawīdāns, 
wird deutlich, wie zentral das Thema sexueller Integrität im Sinne der modernen Klein-
familie für die Historiker war. Nafīsī 1384/2005: 222.

62 Bābak ist derjenige, der sowohl dem Plan seiner Mutter, ihn mit Ǧawīdān auf seine Fes-
tung zu schicken, als auch den Ehe- und Herrschaftsplänen seiner Geliebten lediglich 
zustimmt anstatt sie selbst anzuregen. Sogar den Basilikumstrauß wirft seine Frau ihm 
aus eigener Initiative zu, und sie lässt auch das Rind zum Schwur schlachten. Darin 
besteht übrigens eine Parallele zu Muqannaʿ, der ebenfalls mit Hilfe seiner ‚gütigen Ehe-
frau‘ die anderen Frauen vergiftet und dessen Geschichte nur überliefert ist, weil eine 
Verräterin den dargebotenen Wein in ihren Kragen gießt, anstatt ihn zu trinken.

63 Leube 2017: 12.
64 Auch Sadīd ad-Dīn ʿAwfī, Nūr ad-Dīn oder Ǧamāl ad-Dīn. Der Historiker und Litera-

turwissenschaftler lebte und wirkte überwiegend in Transoxanien, unternahm ausge-
dehnte Reisen und verstarb in Sind, wohin er zur Zeit der mongolischen Eroberungen 
geflüchtet war. In seinen Sammlungen und Illustrationen von Geschichten stellt ʿAwfī 
Prosaanekdoten, Briefe, Geschichten und Berichte zusammen. Neben dem zitierten 
Geschichtswerk ist nur noch ein weiteres Werk erhalten, Das Herz der Herzen (Lubāb 
al-Albāb), die älteste überlieferte Anthologie persischsprachiger Dichter samt ihren Bio-
graphien. EIr ʿAwfī, Sadīd-al-Dīn.

65 „Hamīn suḫanān rā bā andak taġīrī“ Nafīsī 1384/2005: 15.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


111

strategisch, horchte sie zunächst aus und machte sie nach dem Ableben ihres 
Gatten zu seiner Marionette. Alsbald verteilte er Waffen und ließ die gesamte 
muslimische Bevölkerung von seinen Anhängern ermorden. In den Herzen 
der Menschen, so ʿAwfī, breiteten sich Angst und Schrecken aus. Die kraft-
strotzende Maskulinität konterkariert die in Wāqids Bericht aufschimmernde 
Atmosphäre femininer Dominanz, die Bābak wohl ursprünglich diffamieren 
sollte.66

Anders als im Roman, wo häufig auf multiperspektivische Erzählverfah-
ren zurückgegriffen wird, drängt die Geschichtswissenschaft üblicherweise 
auf eine integrierende und synthetisierende Perspektive. Stephan Jaeger 
betont, dass die wenigen Ausnahmen eine „Reaktion auf die Repräsenta-
tionsprobleme“67 der Historiker·in darstellten. Indem unterschiedliche 
Geschichten über dasselbe historische Ereignis berichtet werden, ohne dass 
die dadurch entstehenden Spannungen in einem geschlossenen Bild auf-
gelöst werden, entstehen textuelle Leerstellen, und die Leser·in wird mit der 
Vielfalt und den Widersprüchen der historiographischen Quellen konfron-
tiert.68 Die zahlreichen und unvereinbaren Überlieferungen, die sich um 
Bābak ranken und die von Nafīsī zwar skrupulös wiedergegeben werden, 
denen aber das Urteil von Bābak als tapferen Helden (qahramān-i dilīr) 
vorgelagert ist, machen deutlich, dass für den Autor nicht der stringente 
Ablauf einer Geschichte im Mittelpunkt stand, sondern dass sich überhaupt 
etwas ereignete. Die Nation als Fluchtpunkt heroischen Strebens ist das 
Entscheidende und nicht, was sich genau ereignete. Dies bleibt aufgrund 
der ‚Geschichtsfälschung‘ der muslimischen Geschichtsschreiber ohnehin 
im Dunkeln verborgen. Einzig, dass sich Figuren wie Bābak um die Nation 
verdient machten und damit ihre Existenz in der Vergangenheit bezeugen, 
kann mit Sicherheit gesagt werden. Somit ist also nicht nur die eigentliche 
Heldengeschichte ungewiss, sondern des Helden gesamtes Umfeld. Er lebte, 
teilen uns die Quellen mit – und er hat zwei Dekaden erfolgreich gegen die 
Truppen der Kalifen gekämpft. 

Nach zwanzig Jahren militärischer Auseinandersetzungen, die von Nafīsī 
en détail in mehreren Kapiteln geschildert werden, gerät Bābak schließlich 
in eine Falle, durch die er zunächst in Gefangenschaft und dann nach Bag-
dad gerät, wo er hingerichtet wird. Diese Wendung der Ereignisse umran-
ken in Nafīsīs umfangreicher Studie einige Legenden; u. a. soll der Kalif in 
ein Kopfgeld über 10.000 Dirham eingewilligt haben,69 da ihn nichts ande-
res beschäftigte, als wie er des Rebellenführers habhaft werden könne. Nach 

66 Najmabadi hat hervorgehoben, dass Geschichten weiblichen Heldenmuts bzw. weibli-
cher Dominanz Männer beschämen sollten. Najmabadi 2005: 221 ff.

67 Jaeger 2002: 253.
68 Ibd. 253 f.
69 Nafīsī 1384/2005: 128.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112

einer anderen Überlieferung jedoch hat Bābak Sahl b. Sinbāṭ aus Hochmut 
und Selbstsucht heraus bei Tisch beleidigt und dieser ihn dann gefangen 
genommen.70 Sahl benachrichtige alsdann Afšīn,71 der sich sogleich mit 
4.000 Mann auf den Weg machte.72 Ṣafā allerdings entscheidet sich in sei-
nem Artikel über den Krieger für die Überlieferung, in der Bābak von Sahl 
aus ehrloser Habgier verraten wird. Bei einem gemeinsamen Jagdausflug 
treffen sie auf die von Afšīn angeführten Männer des Kalifen:

Da begegneten ihnen die beiden Männer von Afšīn, und Bābak fragt erneut voller 
böser Vorahnung, wer sie seien, und sie nannten ihre Namen, und Bābak rief: „Wusste 
ich es doch!“, stieg ab und sagte fluchend zu Sinbāṭs Sohn: „Du hast mich an diese 
Juden verkauft, obwohl du von mir mehr bekommen hättest, wenn du mich nach 
Besitz gefragt hättest, als was dieses Volk (qaum) dir gibt.“73 

Bābak ist freilich nicht der einzige Unabhängigkeitskämpfer, der durch 
Verrat eines Opportunisten in den eigenen Reihen scheitert. Im Gegenteil. 
Ṣafā konstatiert, dass wenn Ǧalāl ad-Dīn Mengübirtī, der letzte Sultan der 
Ḫwārazmšāh, nicht durch Idioten (sabuk-muġz-i nādānī) in permanente 
Scharmützel verwickelt gewesen wäre, dieser „eiserne Mann (mard-i āhanīn) 

70 Ibd. 118.
71 Der ebenfalls iranisch gelesene Militärführer Afšīn dient sich in den Truppen des Kalifen 

hoch und versucht auf diese Weise für die Nation einzustehen, was ihm zwar zunächst 
gelingt, jedoch ebenfalls mit seiner Hinrichtung endet: „Unter jenen, die für die politische 
und militärische Unabhängigkeit Irans in der islamischen Zeit kämpften“, führt Ṣafā aus, 
„gab es eine Gruppe, die äußerlich (ʿalā ẓ-ẓāhir) keinen Aufstand machte und in keine 
Schlachten zog. Doch aus der Position des Regierungsapparats und des Kalifats der Ara-
ber konnten sie wie ein fester Damm (sadd-i āhanīn) die Interessen der iranischen ‚Rasse‘ 
bewahren und gelegentlich Maßnahmen zum Nutzen ihrer eigenen Nation und Rasse 
ergreifen.“ (Ṣafā 1385/2006: 213.) Obwohl Afšīn nach Ansicht Ṣafās einen seiner größten 
Fehler beging, als er Bābak bekämpfte – versetzte er der iranischen Unabhängigkeit damit 
doch einen herben Rückschlag (Ṣafā 1385/2006: 215) –, konnte Afšīn in der Folge doch 
das Vertrauen des Kalifen gewinnen und erhebliche Macht akkumulieren. Dies brachte 
ihn in die Lage, gegen die Araber und die türkischen Elemente (ʿunṣur-i turk), die sich 
neuerdings im Machtapparat des Kalifats verbreiteten, vorzugehen (Ṣafā 1385/2006: 217). 
Bābak erfülle in Afšīns Strategie folglich die Funktion eines Bauernopfers, das gebracht 
werden muss, damit er überhaupt die Aufmerksamkeit des Kalifen erregen konnte. Denn 
Afšīn, so stellt Ṣafā fest, tritt in den Quellen überhaupt erst in Erscheinung, als er vom 
Kalifen nach Aserbaidschan entsandt wird, um die Rebellion niederzuschlagen. Neben-
bei klingt außerdem an, dass es ohnehin eines Iraners bedurft habe, um Bābak zu besie-
gen, denn gegen Afšīns Vorgänger, den türkischen Baġā l-Kabīr, war der Rebellenführer 
noch siegreich gewesen (Ṣafā 1385/2006: 215). Auch Nafīsī urteilt, Afšīn sei ein standhaf-
ter Patriot gewesen, dessen Gedanken während all der Zeit, die er in Bagdad verbrachte, 
stets bei seinem eigenen Land weilten (Nafīsī 1384/2005: 46). Dabei greift der Historiker 
sogar den Begriff des eisernen Dammes (sadd-i āhanīn) auf (ibd). 

72 Nafīsī 1384/2005:126.
73 Ṣafā 1385/2006: 207. Hervorhebung i. O. Der hier sichtbar werdende Antisemitismus 

war weit verbreitet. So erläutert etwa Ṣafā selbst in einem anderen Zusammenhang, dass 
Bābak und seine Anhänger·innen die Muslim·innen als Jüd·innen bezeichneten, mit der 
Absicht, sie zu erniedrigen und zu verspotten (ibd. 202). Bei Nafīsī heißt es: „Du hast 
mich billig verkauft an diese Juden.“ Nafīsī 1384/2005: 125.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


113

mit starker Tatze (panǧa-yi zūrmand) und ununterbrochenem Mut“74 den 
Mongolen die Stirn geboten und sogar das Königreich zurückerobert hätte. 
Doch die ganzen Bemühungen dieses stählernen Mannes (mard-i pūlādīn) 
wurden von einer „Handvoll Generälen“75 durchkreuzt. Ṣafās Wahl des Ver-
ratsnarrativs ist daher vermutlich nicht beliebig, sondern verweist auf sein 
Geschichtsdenken und seine Positionierung Irans in einer agonalen Welt. 
Das Motiv des wiederholten Verrats verdeutlicht nicht nur die vulnerable 
Stellung der Nation, sondern setzt seinen Helden Bösewichte und Versager 
hinzu, die die heroischen Eigenschaften der Protagonisten erst herausschälen.

Auch Bābaks Tod ist in verschiedenen Versionen überliefert. Afšīn bit-
tet den Kalifen Muʿtaṣim um dessen Leben,76 Muʿtaṣim selbst bereut, ihn 
umgebracht zu haben,77 Bābak und sein Bruder ritten auf einem indischen 
Elefanten und einer Kamelstute in Sāmara78 ein, was wahlweise Bābaks 
Ruhm vergrößert79 oder den des Kalifen.80 Als Bābak vom Kalifen gefragt 
wird, ob er Bābak sei, antwortet er mit Schweigen,81 gibt dann jedoch nach 
und willigt in das Gespräch ein82 oder erwidert von vornherein banda 
amīram (Ich bin der Sklave meines Herren).83 Einig sind Nafīsīs Quellen 
sich allerdings darin, dass er dem Kalifen begegnet ist und alsdann dem 
Tod kaltblütig entgegenblickte, woraufhin seine zerteilte Leiche im Reich 
zur Schau zirkulierte.84 Eine besonders häufig zitierte Anekdote betrifft die 
Folterung des Rebellen kurz vor seinem Tod:

Es ist überliefert, dass als man Bābak eine Hand abhackte, er mit der anderen eine 
Menge Blut auf seinen Wangen verteilte. Einige der Anwesenden fragten: „Wozu ist 
diese Bewegung?“ Er antwortete: „Ich fürchtete, ich könnte blass aussehen und die 
Leute dies für Angst halten (mardum ḥaml bar ǧazʿ kunand).“85

Der Literaturwissenschafler Georg Feitscher bemerkt, dass „physische Leis-
tungen eine wichtige Voraussetzung und häufig auch einen Anlass für Hero-
isierungsprozesse“86 bilden. Die Körperlichkeit heroischer Figuren fungiere 

74 Ṣafā 1385/2006: 326. Siehe auch Muḥammad Riżā Šāh, der an seinem Vater eine „iron 
determination“ feststellt. Pahlavi 1966: 12.

75 Ṣafā 1385/2006: 327 f.
76 Nafīsī 1384/2005: 139.
77 Ibd.
78 I. O. wechselnde Orthographie zwischen Sāmarā und Sāmara.
79 Nafīsī 1384/2005: 143.
80 Ibd. 145.
81 Ibd. 140.
82 Ibd. 144.
83 Ibd. 142.
84 Beispielsweise: Nafīsī 1384/2005: 144.
85 Nafīsī 1384/2005: 118. An anderer Stelle erläutert Bābak, dass er wegen des Blutverlus-

tes erblasse. Sein Gesprächspartner ist dort Muʿtaṣim, der ihn foltert, als er sich weigert, 
dessen Fragen zu beantworten. Ibd. 140 f.

86 CH, Körperlichkeit.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114

zudem „als Vorbild und Projektionsfläche für kulturspezifische Ideale und 
Normen“.87 Von dieser Überlegung ausgehend, lässt sich beobachten, dass 
in der Anekdote vormoderne Kennzeichen von Heldentum, die körperliche 
Stärke mit mutigem Charakter verknüpfen, und moderne Kennzeichen von 
Heldentum, in denen das standhafte Aushalten und Erdulden von Leid in 
den Vordergrund rücken, von Nafīsī verschmolzen werden.88 Auch Iḥsān 
Ṭabarī urteilt, das Verhalten Bābaks seit seiner Gefangennahme und bis 
zu seinem tapferen (mardāna) Tod sei bis zur Legendenhaftigkeit (rūḥ-i 
afsāna-āmīz) heldenhaft, standhaft und unbeugsam.89 Das eigentliche 
Scheitern der von den Autoren so deklarierten Unabhängigkeitsbewegung 
wird durch den heroischen Tod ihres Repräsentanten folglich überblendet. 
Mit den Worten Hannah Arendts: „In einer fiktiven Welt gibt es gar keine 
Instanz, die Mißerfolge als solche verbuchen könnte“.90 Dass die Historiker 
jedoch keineswegs Zyniker waren, sondern ihre Schriften ernst gemeinte 
Überzeugungen propagierten, scheint auf, wenn beispielsweise Nafīsī sei-
nen Sohn Bābak nennt – nach dem iranischen Nationalhelden.91 Die Idee, 
dass man sich nach dem Bild des Helden formen soll oder jedenfalls in Aus-
einandersetzung mit ihm, wird in dieser Geste auf die Spitze getrieben.

Bābak als lūṭī

Eine prominente Figur, die die Ambivalenz der Krieger grundsätzlich ver-
körpert und sie damit anschlussfähig an gängige Strategien der Heroisierung 
macht, ist der lūṭī.92 Olmo Gölz zeigt in seiner Arbeit zu den lūṭī, die er als 
„Fachleute im Verbreiten politischer Botschaften durch die Anwendung von 
Gewalt“93 bezeichnet, dass es eine Beziehung zwischen dem Regime und 
damals bekannten lūṭīs wie Šaʿbān Ǧaʿfarī und Ṭayyib Ḥāǧǧ Riżāʾī gab, die 
auf zeitgenössische und tagespolitische Entsprechungen zu den heroisier-
ten Figuren der Pahlawī-Historiographie hinweist.94 Die zentrale Fähigkeit 

87 Ibd.
88 Ibd.
89 Ṭabarī 1387/2008-09: 286.
90 Arendt 2019: 812 f.
91 Der Name ist bis heute unter Iranern aus verschiedenen Regionen verbreitet.
92 Eine Verbindung, die schon in den Quellen selbst gezogen wird. Crone weist darauf hin, 

dass der von einigen der islamischen Historiker verwendete Begriff ṣuʿlūk bereits diese 
Doppeldeutigkeit einfängt. Der Ausdruck ṣuʿlūk „could be a term of flattery. But to most 
people ṣaʿālīk were the very opposite of nobles“. Crone 2012: 56.

93 Gölz 2017: 165.
94 Šaʿbān Ǧaʿfarī (t. 1385/2006), auch genannt der Hirnlose, war ein politischer Aktivist, 

der mit der damals noch weit verbreiteten Krafthauskultur (zūrḫāna) verbunden war. Im 
Krafthaus versammelten sich Männer – oft einer Nachbarschaft – zu traditionellen Lei-
besübungen. Wegen des hohen Ansehens, das sie genossen, konnten sie oft viel Macht 
akkumulieren, teils über die Grenzen ihres Viertels hinaus. So erlangte Šaʿbān Ǧaʿfarī 

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


115

beider Persönlichkeiten lag in der Mobilisierung des subalternen Teheraner 
Milieus, das sie in den Dienst politischer Interessen stellten. Diese Befähi-
gung zur Mobilisierung generiere sich, so Gölz, aus einem „Genderdiskurs 
im historischen Moment, der Maskulinität als eine Ideologie präsentiert 
und das Prinzip des Schutzes (…) als Prärogative des Mannes darstellt.“95 
Die politische Bedeutung der lūṭīs bestand darin, dass seit der Absetzung 
Riżā Šāhs bis in die 1340er/1960er Jahren alle politischen Fraktionen und 
Individuen einschließlich des Schahs zur Durchsetzung ihrer Ambitionen 
auf gewaltsame Akteure der Straße angewiesen gewesen waren. Der zent-
rale Begriff zu ihrer Charakterisierung ist ǧawānmardī, ein Ausdruck, der 
auch zur Beschreibung der pahlawānān des Šāhnāma und der historischen 
Kriegerhelden herangezogen wird. Ǧawānmardī ist eng verknüpft mit dem 
Begriff mardānagī, Männlichkeit, wobei letzterer eine Voraussetzung für 
ersteren ist, so dass sich in ǧawānmardī auch die Geschlechterordnung aus-
drückt.96 Die üblichen Eigenschaften eines lūṭī umfassten Ehre und Freund-
schaft, Klugheit und Güte sowie Gerechtigkeitssinn und Selbstaufopferung, 
Mut, Wahrheitsliebe, Loyalität und Frömmigkeit.97 Olmo Gölz definiert 
den schwer fasslichen Begriff folgermaßen:

The term lutigari defines this specific configuration of masculinity idealizing strength, 
honour, action and the capability to protect areas, families or disciples – in short, 
being able to stand one’s ground. It is a configuration formulated in opposition to 
state structures and elitism and hence it is mostly anti-intellectualist. The concept may 
also – but does not have to – include religious references, whereby piety is seen as 
a sign of ideal manhood. In addition, the term lutigari not only legitimizes deviant 
and insubordinate behaviour through its idealization of alternative orders but rather 
expects actions in opposition to rules and norms. Accordingly, the luti does not play 
by the rules of the state, he creates and enforces his own order – while allegedly only 
respecting the traditions of his environment and the luti concept itself.

während des coup d’état 1332/1953 gar nationale Bekanntheit. Er unterstützte im Rah-
men der gewaltsamen Demonstrationen zur Absetzung des Premierministers Muṣṣadiq 
den Schah, weswegen er den epischen Titel ‚Königsmacher‘ (tāǧbaḫš) verliehen bekam. 
Nach der Islamischen Revolution floh er in die USA, wo er verstarb. Ṭayyib Ḥāǧǧ Riżāʾī 
(1342/1963) war ebenfalls ein bekannter politischer Aktivist dieses Milieus, der im Jahre 
1332/1953 Aufsehen erregte. Entsprechend betrieb auch er traditionellen Sport wie 
Ringkampf und führte Schlägertrupps an. Für seine Gewalttaten, u. a. sogar Mord, saß 
er mehrfach im Gefängnis. Als Obst- und Gemüsehändler hatte er zudem zahlreiche 
Kontakte in den Bāzār. Wegen seiner Treue zu islamisch rezipierten Werten gilt er als 
Beispiel par exellence für die Lūṭīkultur. Details zu beiden Akteuren sind nachzulesen in 
Gölz, Olmo: Dangerous Classes and the 1953 Coup in Iran. In: Stephanie Cronin (Hg.): 
Crime, Poverty and Survival in the Middle East and North Africa: ‘The Dangerous Clas-
ses’ since 1800. London et al., 2009; 177-90.

95 Gölz 2017: 171.
96 Rochard 2002: 318.
97 Ibd. 339.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116

Welche Bedeutung dieses „Manichean image“98 in der öffentlichen Wahr-
nehmung hatte, zeigt sich in Ṣādiq Hidāyats Kurzgeschichte Dāš Akul aus 
dem Jahre 1311/1932, die von Mas ͑ūd Kīmīyā ͗ī Anfang der 1350er/1970er 
verfilmt wurde.99 Das Prosastück erzählt die Geschichte zweier lūṭī, die 
jeweils eine der beiden möglichen Formen des Daseins als pahlawān dar-
stellen. Der Protagonist Dāš Ākul erscheint als reine Verkörperung des 
ehrenhaften Beschützers, sein Antagonist Kākā Rustam als brutaler Ban-
dit. Die historischen Ereignisse, von denen Hidāyat sich inspirieren ließ, 
weisen allerdings keineswegs diese Dichotomie auf, was auf ihre mediale 
Konstruktion hindeutet.100 Philippe Rochard merkt an, dass die Ambigui-
tät der pahlawānān vor allem von den idealisierten Texten rühre, die über 
sie geschrieben wurden. Etwa seit der Millenniumsfeier für den Poeten 
Firdausī bemühte sich der Staat um eine explizite Förderung dieser Kultur 
sowie ihres Milieus und der damit verbundenen Ideale.101

Auch der Literaturhistoriker Ṣafā konstatiert in seiner Dissertations-
schrift zu iranischen Epen, dass die iranischen Könige des Šāhnāma voll-
umfänglich mit den Eigenschaften und Qualitäten der iranischen Krieger 
(pahlawānān) ausgestattet seien. Sie würden den pahlawānān weder 
im Krieg noch im Kampf (mubāriz) nachstehen, hätten jedoch Kämpfer 
(pahlawānān), die für sie in den Krieg (ǧang) zögen. Es sei die Pflicht einer 
jeden Iraner·in, dem König Treue und Gehorsam zu leisten, und das gelte 
auch für die pahlawānān.102 In seiner Analyse wird das Spannungsverhält-
nis zwischen der Herrscherfigur und der Kriegerfigur deutlich, die beide 
mit einem Führungsanspruch auftreten, weswegen auch in der Geschichts-
schreibung die Grenzen zwischen beiden Typen oftmals verschwimmen. 
Der Assoziationsrahmen, den der lūṭī bietet, mit dazugehörigen Eigen-
schaften, die ihn zwar heroisierbar, aber auch explizit dem Schah untertan 
machen, bietet die Möglichkeit, die wegen ihrer Gewaltaffinität moralisch 
fragwürdigen Führerfiguren sinnvoll in die historiographischen Narra-
tive zu integrieren. Die einstigen ‚Feinde des Islams‘ können, dank der 
bereits bestehenden Verwobenheit mit dem Šāhnāma, im nationalistischen 
Bezugsrahmen als Helden gedeutet werden, ohne die schwierig zu verwer-

98 Ibd. Bereits an dieser Begriffsfindung wird deutlich, wie sehr der lūṭī als Kernstück ira-
nischer Kultur und Identität verstanden und aufgebaut wurde.

99 Der bereits erwähnte Ṣādiq Hidāyat (1281-1330/1903-1951) gilt als einer der einfluss-
reichsten iranischen Schriftsteller des 14./20. Jahrhunderts und als Mitbegründer der 
modernen iranischen Literatur. Amanat 2008: 867-872.

100 Siehe hierzu Naficy 1985: 244 ff.
101 Šaʿbān Ǧafarī wurde für seine Verdienste im coup d’état gegen Muṣṣadiq zum Direk-

tor des Instituts für Antiken Sports ernannt und führte alljährlich zum Geburtstag 
Muḥammad Riżā Šāhs und ähnlichen Gelegenheiten synchronisierte Übungen hunder-
ter Athleten im Stadium von Teheran auf. Chehabi 2002: 279 f.

102 Ṣafā 1396/2017-18: 244 f.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


117

tenden Quellentexte vollständig verwerfen zu müssen. Damit passen sie 
in die Entstehungszeit dieser Arbeiten und verhandeln drängende Fragen 
ihrer Zeitgenoss·innen. Neben der Diskussion des bereits zuvor erwähnten 
geschichtstheoretischen Problems, stellen sie den Versuch dar, mit historio-
graphischen Mitteln Antwort auf die Gegenwart zu geben.

In Bezug auf den Ersten Weltkrieg konstatiert George Mosse, dass dieser 
„eine Einladung zu Männlichkeit“103 gewesen sei, eine Feststellung, die auf 
die Arbeiten der iranischen Autoren der ersten Häfte der Pahlawī-Herrschaft 
übertragbar ist. Besonders Nafīsī und Ṣafā zeichnen ein kriegerisches Nar-
rativ der iranischen Geschichte und arbeiten dabei Männlichkeitsideale 
heraus, die auf die von Gewalt geprägte Zeit seit der Konstitutionellen 
Revolution (ca. 1284-1290/1905-1911) bis hin zu den ʿāšūrāʾ-Protesten 
in den 1340er/1960er Jahren verweisen. Cornelia Brink und Olmo Gölz 
bemerken, dass die Heroisierbarkeit einer Gewalttat Konjunkturen unter-
liege, da „der moralische Referenzrahmen, in welchem Gewalt verübt wird, 
(. .) kontextgebunden“104 ist. Die Vorbildfunktion, die der Heldenfigur qua 
definitione innewohne, mache bestimmte Formen der Gewaltanwendung 
erst denkbar bzw. fordere sie ein. Die Gewalttat, begriffen als Machtaktion, 
strebe wesensmäßig nach ihrer Legitimation, und Held·innenerzählungen, 
konstatieren die Autor·innen, leisten einen maßgeblichen Anteil bei der 
Festlegung, welche Gewalt als ehrenhaft, gerecht oder erforderlich erschei-
ne.105 Zweifelsohne ist es gerade die Auserzählung seiner Maskulinität, 
die es Nafīsī und Ṣafā ermöglicht, Bābak zum Helden zu erklären. Hier-
bei ist jedoch nicht die Ereignisgeschichte zentral, sondern die Aktivierung 
bestimmter semantischer Felder unabhängig von der Ereignisgeschichte. 
Dazu gehört die energiegeladene Fürchterlichkeit Bābaks, die Kraft und 
Wehrhaftigkeit signalisieren. Die permanente Furcht von Bābaks Wider-
sachern verdeutlicht den Schrecken, den der Anführer in den Menschen 
erweckt:

Afšīn stellte an den Wegen (…), bei denen es möglich war, dass Bābak sie nutzte, eine 
Gruppe von Soldaten auf (…). Alsdann gab er den Befehl, dass in der Nacht der Weg 
beobachtet werden sollte, sodass niemand unbemerkt dort vorbeikommen könne, 
und dies ereignete sich, als ein Brief des Kalifen für Bābak eintraf. Daraufhin beor-
derte Afšīn einige von den gefangenen Jüngern Bābaks zu sich, unter denen auch der 
älteste Sohn des Rebellenführers war. Afšīn sagte zu ihnen: „Ich hätte mir nicht träu-
men lassen, dass der Amīr al-Mu ͗minīn Bābak einen solchen Brief schicken würde! 
Wer unter euch wird diesen Brief nehmen und ihn Bābak überreichen?“ Niemand 
jedoch wagte es, den Brief zu nehmen, und einer sagte: „Unter uns ist keiner, der sich 
trauen würde, Bābak gegenüberzutreten.“ Afšīn erwiderte: „Schande über euch! Er 

103 Mosse 1985: 138.
104 CH, Gewalt und Heldentum.
105 Ibd.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118

wird über diese Tat zufrieden sein!“ Jener Mann sagte: „Gott hat den Amīr gütig (nīkū) 
gemacht, aber in dieser Angelegenheit sind wir wissender als Du!“ Afšīn meinte: 
„Dann seid ihr gezwungen, mir eure Leben und ihm diesen Brief zu geben.“ Unter 
den Leuten waren zwei, die meinten: „Schwört, dass Ihr unsere Frauen und Kinder 
schützen werdet!“ Afšīn schwor, und die beiden nahmen den Brief und gingen zu 
Bābak. Der Sohn von Bābak gab ihnen ebenfalls einen Brief für seinen Vater mit, in 
dem er ihn über die Situation in Kenntnis setzte und ihm riet, Schutz zu suchen. Die 
beiden Männer gaben Bābak zuerst den Brief seines Sohnes, und er las ihn und fragte: 
„Was habt ihr gemacht?“ Sie antworteten: „Unsere Frauen und Kinder wurden in jener 
Nacht gefangen genommen, und wir wussten nicht, wo Du warst, um zu Dir zu kom-
men, und wir waren in der Ortschaft und fürchteten gefangen genommen zu werden, 
und darum suchten wir Zuflucht.“ Da sagte er zu dem anderen, der den Brief von 
Muʿtaṣim bei sich trug: „Davon weiß ich nichts, aber du, Sohn einer Hure, wie hast 
du es gewagt, von jenem Hurensohn zu mir zu kommen?“ Und dann erwürgte er ihn 
und legte den versiegelten Brief [des Kalifen] auf seine Brust, ohne ihn zu öffnen oder 
zu lesen und schrieb eine Antwort an seinen Sohn: „Wenn Du bei mir geblieben wärst 
und Deiner eigenen Mission (daʿwat) gefolgt wärst, bis zu dem Tag, an dem die Arbeit 
in Deine Hand gefallen wäre, so wärst Du mein Sohn geblieben. Aber so bin ich der 
Verdorbenheit Deines Charakters und Deiner Herkunft (nižād) gewahr geworden. Es 
ist möglich, dass ich (nur noch) einen Tag am Leben bleibe und die Führung weiter-
zugeben habe, aber Du bist nicht unter den Leuten, die sich Gutes davon versprechen. 
Ich bezeuge, dass Du nicht mein Sohn bist. Wenn Du einen Tag in der Führerschaft 
(riyāsat) verweilst und dann stirbst, ist es besser, als wenn Du 40 Jahre lebst und ehrloser 
Sklave (banda-yi ẕalīl) bist.106

Die aufbrausende und grausame Unerbittlichkeit Bābaks tritt hier nicht nur 
gegen seine Anhänger·innen, sondern sogar gegen seinen Sohn zutage. Sie 
oszilliert zwischen irrationaler Kompromisslosigkeit und aufrechter Prinzi-
pientreue, für die er – und zwar wohl für beides – so berüchtigt ist, dass seine 
Anhänger nicht nur um ihr eigenes, sondern sogar um das Leben ihrer Fami-
lien fürchten. In einer von Nafīsīs Überlieferungen heißt es gar: 

[Afšīn:] „Nun nimm diesen Brief und bring ihn deinem Vater.“ Der Sohn antwortete: 
„Ich werde nicht in die Nähe meines Vaters kommen, denn wo immer er mich sieht, 
wird er mich töten, dafür, dass ich mich von euch habe gefangen nehmen lassen.“107

Ṣafā hat diesen Teil offenbar bewusst ausgelassen, denn darauf folgt der oben 
zitierte Abschnitt nah am Wortlaut von Nafīsīs Übersetzung. Das mag darauf 
hindeuten, dass auch Ṣafā Bābaks Härte gegen seinen Sohn nicht ganz geheuer 
war. Eine Anekdote aus der Anfangszeit der Kleiderreform, die sich einige 
Jahre vor Ṣafās Publikation zutrug, veranschaulicht die propagandistische 
Brisanz: Ein Verwaltungsbeamter, der damit beauftragt war, die neue Kleider-
verordnung durchzusetzen und sich dabei der Sabotage seitens einiger Akti-
visten ausgesetzt sah, verunglimpfte den Anführer dieser Gruppe, indem er 

106 Ṣafā 1385/2006: 203 f. Hervorhebung i. O.
107 Nafīsī 1384/2005: 121.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


119

behauptete, der „Fanatiker“108 habe sogar seinen Sohn verstoßen, weil dieser 
Pahlawī-Kleidung trug. Durch das Verstoßungsmotiv soll der Aktivist Sympa-
thien einbüßen und sein Anliegen diskreditiert werden. Es wundert folglich 
nicht, dass Ṣafā einen ähnlichen Passus über Bābak als unterschlagenswert 
erachtet. Gleichwohl ist es gerade diese grenzwertige Prinzipientreue Bābaks 
gegenüber seinem Sohn und seinen Vertrauten, die ihn von dem Verdacht 
der Parteilichkeit und egoistischer Machtgier freispricht. Bābak agiert in 
Ṣafās Erzählung in einer gewaltsamen Welt, „in der nur Stärke zählt und aus-
schließlich jene eine Chance haben, die kein Mitleid kennen“.109 Der Soziolge 
Ulrich Bröckling konstatiert, dass Held·innenverehrung zwar ein moralisches 
Urteil voraussetze, aber keine Bewertung einer Gesamtpersönlichkeit impli-
ziere. Auch zweifelhafte Existenzen können affizieren, denn das Entschei-
dende sei die Intensität der Gefühle und nicht der „makellose Lebenslauf “110 
derjenigen, die sie hervorrufen. Nur wenn sich die außerordentliche Leistung 
mit dem selbstlosen Einsatz für ein höheres Ziel verknüpfe, werde die·jenige, 
die Außerordentliches leiste, zur Held·in. In ihr verdichteten sich moralische 
Forderungen auf eine bewegende Weise. In der oben zitierten Anekdote wird 
offenbar, dass die Idee, für die Bābak nach Ansicht Ṣafās einsteht – nämlich 
die Idee der unabhängigen iranischen Nation – höher und größer ist, als er 
selbst und seine unmittelbaren Bedürfnisse. Das verweist auf Ṣafās Analyse 
der Eigenschaften der pahlawānān des Šāhnāma. Wie bereits erwähnt, ver-
dichten sich in ihnen alle iranischen Eigenschaften wie Patriotismus und 
Vaterlandsliebe (mīhan-parastī, Irān-dūstī), Gehorsam (iṭāʿat), Männlichkeit 
(mardānagī), Tapferkeit (šuǧāʿat) und Geistesgröße (ʿaẓmat-i rūḥ-u fikr). Sie 
lieben ihren Schah und betrachten es als Frevel, von seinem Geheiß abzu-
weichen. Zum Schutz des Thrones, so Ṣafā, opfern sie Leben und Besitz, 
Ruhe und Beständigkeit, Frau und Kind.111 Die Liebe zum Schah ist in der 
Geschichte um Bābak durch die Liebe zur Nation ersetzt, auf die sich seine 
heroischen Bestrebungen nun richten. Als Krieger ist er zudem kein gefälliger 
Redner; vielmehr bricht Moral und Wirklichkeit aus ihm hervor und zeich-
net sich gerade deshalb durch ihre gewaltige Kraft aus. Dennoch ist Bābaks 
exzeptionelle Gewalt freilich nur deshalb legitim und damit auch heroisierbar, 
weil sie im Kontext einer exzeptionellen Situation erfolgt. Der Umstand, dass 
die lebensbedrohliche Situation nicht speziell Bābak meint, sondern darüber 
hinaus auf den Überlebenskampf der iranischen Nation verweist, legitimiert 

108 Devos 2006: 55.
109 Bröckling 2020: 14.
110 Ibd. 53.
111 Ṣafā 1396/2017-18: 242 ff.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120

sein gewaltvolles Agieren und lässt es notwendig erscheinen.112 Als Nachweis 
der Gewaltanwendung zirkulierten verschiedene Anekdoten, in denen Bābak 
Auskunft darüber gibt, wie viele Menschen er umgebracht habe:

Da fragte Muʿtaṣim jenen Schwertkämpfer: „Bābak, wieviele Menschen (kas) haben in 
diesen zwanzig Jahren von deiner Hand ihr Leben gelassen?“ Er antwortete: „Jene, die 
von meiner Hand gegangen sind, zählen 255.500 Männer (mard).“113

Einer anderen Überlieferung zufolge antwortet Bābak, dass er 36.000 Mus-
lime getötet habe.114 Ṣafā entscheidet sich in seinem Artikel für eine aus-
führliche Überlieferung, nach der er 255.500 Menschen umgebracht haben 
soll, unter denen auch einige bedeutende Generäle waren.115 3.309 Men-
schen habe er gefangen genommen und 7.600 Frauen mit ihren Kindern 
von ihren muslimischen Ehemännern befreit (rahāʾī yāftand).116 Nafīsī 
übersetzt eine Quelle, bei der die Zahlen mit denen von Ṣafā übereinstim-
men, wie folgt: „7.600 Frauen von Muslimen und ihre gemeinsamen Kinder 
sind in die Hände von Bābak gefallen (ba dasta Bābak uftāda).“117 Dabei 
wird die veränderte Perspektive durch den nicht mehr religiösen, sondern 
nationalistischen Erzählrahmen deutlich, der Ṣafā dazu anhält, die Frauen 
und Kinder als befreit zu betrachten. An anderer Stelle berichtet er: 

Von einem Tag auf den anderen entledigten sich die Bewohner·innen von Ṭabaristān 
der Araber und Muslime und töteten sie. Sogar die Frauen, die Muslime geheiratet hat-
ten, packten ihre Männer am Bart und warfen sie hinaus und übergaben sie Šarwīn, 
damit er sie töte, und so wurde an einem einzigen Tag Ṭabaristān von den Männern 
des Kalifen gesäubert (ḫālī šud).118

Ṣafā betont, diese Geschichte gehöre zu den wunderlichsten Ereignissen des 
Widerstands gegen die Araber in Māzāndarān. Bedeutend hieran ist, dass auch 
die Zivilbevölkerung im weitesten Sinne, nämlich jene, die von der ‚natürli-
chen Ordnung der Welt‘ explizit nicht zu Kampf und Verteidigung bestimmt 
sind, also Frauen, in der Anstrengung, die Fremdherrschaft loszuwerden, 
heroisch vereint auftreten. Selbst die Schwachen tragen ihren Teil bei, ohne 

112 Das zeigt sich nicht zuletzt darin, dass die ‚Nomaden und Banditen‘ nicht mehr oder 
weniger gewaltvoll agieren, ihre Gewalt jedoch illegitim ist, da sie nach Ansicht der 
Autoren der höheren Idee entbehren.

113 Nafīsī 1384/2005: 135.
114 Ibd. 141.
115 Bei Nafīsī werden diese Generäle aufgezählt und gesagt, dass er ihnen Niederlagen 

zufügte (šikast dād). Nafīsī 1384/2005: 138. 
116 Ṣafā 1385/2006: 208 f.
117 Nafīsī 1384/2005: 138.
118 Ṣafā 1385/2006: 170. Bei Zarrīnkūb heißt es: „dar yak rūz mardum sarāsar-i Ṭabaristān 

bar ʿarabān bīrūn āmadand ānān rā bibād kuštār giriftand (…) ḥatā zanhāʾī az īranīyān 
ki baʿqdzanāšawī-yi ʿarabān dar āmada būdand rīš-i šuhar-išān ḫud rā girifta az ḫāna bar 
mī āwarand wa ba-dast-i mardān mīsipurdand ta ānhā rā bukušand.“ Zarrīnkūb 1368/ 
1989-90: 231.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


121

dass jedoch die zuvorderst gültige Autorität der männlichen Führungspersön-
lichkeit, hier verkörpert durch Šarwīn, in Frage gestellt wird. Solche Passagen 
wirken im Gegenteil legitimierend: Sie sind wichtig, weil sie die Loyalität der 
zeitgenössischen Bevölkerung gegenüber den Heldenfiguren der Geschichts-
schreibung des 14./20. Jahrhunderts unterstellen,119 und erinnern daran, dass 
(ggf. fingierte) Zustimmung und Verehrung der Bevölkerung einen bedeu-
tenden Aspekt legitimer Herrschaft in der Pahlawī-Zeit darstellen. Der Passus 
fungiert zudem offenbar als Blaupause für Ṣafā: Er legt diese Ereignisse der 
Interpretation von Bābaks Verhältnis zur Bevölkerung bzw. den Frauen und 
Kindern zu Grunde. Das ermöglicht es ihm, die aus muslimischer Perspektive 
geschilderten Ereignisse (ba dasta Bābak uftāda) in einen nationalistischen 
Kontext zu überführen (rahāʾī yāftand). Dies ließ sich dadurch rechtfertigen, 
dass, wie eingangs bereits festgestellt wurde, die Geschichtsschreibung von 
Verfälschungen betroffen sei. Blumenberg bemerkt: „Mythisierung heißt 
dann auch, wenn nicht vor allem: Dies braucht nicht bewiesen zu werden.“120 
So erübrigt sich für die Autoren dann auch der Quellennachweis, der der kor-
rumpierten Historiographie nicht abgerungen werden kann. Auf der Ebene 
der Rezipient·in bedeutet dies zudem, dass sie sich durch Identifikation mit 
dem hier als nationale Gemeinschaft inszenierten Kollektiv in das Heroische 
einschreiben kann. Hierin liegt ein zentraler Aspekt der Legitimationsstrate-
gie verborgen, zumal die Identifikation geeignet ist, sich stabilisierend auf die 
angestrebte Ordnung auszuwirken.

In der zitierten Anekdote tritt allerdings auch die geschlechtliche Dimen-
sion der sozialen Ordnung zu Tage. Bröckling bemerkt, dass die Stereotype 
der heroischen Geschlechterordnug „jenes hierarchische Regime sexueller 
Differenz“ spiegeln, „das den Kern patriarchaler Herrschaft ausmacht“.121 
Dies zeigt sich nicht nur in Bābaks Darstellung, die bei aller Exzeptiona-
lität keineswegs ein Einzelfall ist. Vielmehr wirkt die Ausgestaltung seiner 

119 Bertold Spuler kommentiert die Anekdote damit, dass diese Frauen ihre arabischen Ehe-
männer „dem persischen Racheschwert des Fanatismus“ (Spuler 1952: 235) auslieferten. 
Dies verdeutlicht, wie stark diese Überlieferung im Kontext nationalistischen Den-
kens affizierte. Sowohl Ṣafā als auch Spuler gehen hier von einer rassisch determinier-
ten Wesenhaftigkeit aus, die in der Szenerie zum Tragen komme. Doch während Ṣafā 
von einer unbeugsamen Würde und Freiheitsliebe ausgeht, klingt bei Spuler das Unbe-
herrschte, mithin Unzivilisierte an. Die Stichworte Racheschwert und Fanatismus sind 
eng verknüpft mit Darstellungen Irans in der europäischen Reiseliteratur des 19. und 
20. Jahrhunderts, beziehen sich in der Regel dann aber auf Beschreibungen ʿāšūrāʾs, bei-
spielsweise bei Stratil-Sauer (1927: 107 ff.). Der Geograph mahnt allerdings an, diesen 
Kult nicht allzu leicht als „eine Barbarei fanatischen Wahnsinns“ (ibd. 114) zu verwer-
fen, und spart auch nicht an Lob für die „ausgezeichnete(.) Disziplin der Rihza-Chan-
schen Truppen“ (ibd. 110) und den Polizeichef, der „vorbildlich Ordnung“ (ibd. 111) 
schuf sowie den mit „äußerstem Geschick“ (ibd. 113) agierenden Soldaten.

120 Blumenberg 2014: 36.
121 Bröckling 2020: 37.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122

männlich-heroischen Eigenschaften kontextualisiert durch das Pantheon 
post-sāsānīdischer Heldenfiguren geradezu schablonenhaft:

Asfār war ein tapferer (šuǧāʿ) Mann, kämpferisch (laškar-kiš wa ǧang-ǧūyī) und reak-
tionsfreudig (sarīʿ l-ʿaml), und diese Eigenschaften verhalfen ihm zum Sieg. Seine große 
Schwäche (ʿīb) aber war, dass er wie die meisten der dailāmitischen und ṭabaristānischen 
Feldherren sehr streng (saḫtgīr) und aggressiv (ḫašin) war, bis hin zur Blutrünstigkeit 
(ḫūnrīzī) und Tyrannei (ẓālim), und diese schreckliche (maẕmūm) Eigenschaft war 
der Grund dafür, dass die Herzen vor ihm entflohen (ramīdigī) und sie zerstörte ihn 
letztendlich.122

Ähnlich verhält es sich mit Ṭāhir Ẓū l-Yamīnain (t. 206/822). Dieser war ein 
tapferer (zīrak, mudbir, fatīḥ) Mann und der Grund für seine Siege müsse 
in seiner Schnelligkeit gesucht werden. Er konfrontierte seine Feinde meist 
selbst und hielt nichts davon, Burgen zu belagern. Dieser große iranische 
Feldherr war aber auch streng (saḫtgīr) und hart (ba šuddat) im Umgang 
mit seinen Widersachern.123 Auch hier erinnern sie wieder an Ṣafās Analyse 
der pahlawānān des Šāhnāma, die rasch im Krieg agieren und keine Furcht 
vor dem Feind kennen.124

Mit Hannah Arendt lässt sich festhalten, dass Originalität „in der ideo-
logischen Konzeption nur ein Hindernis“ ist.125 Die Konstellationen des 
Heroischen im Widerstandskampf gegen fremdländische Angreifer werden 
von Ṣafā und Nafīsī so oft durchexerziert, dass ihre Regelmäßigkeit den 
Eindruck einer Regelhaftigkeit erweckt. Dadurch scheinen ihre Helden das 
Schicksal der iranischen Nation zu erfüllen, bzw. mit Hans Blumenberg 
gesprochen:

Wiederholung der Geschichte hieß nun nicht mehr, daß sie wiederholt werde, son-
dern daß sie sich wiederholen werde. Denn immer ist auch im Kalkül, die anderen 
werden für sich die Präfiguration akzeptieren und ihrer Rolle verfallen. Es gibt Verhal-
tensmuster, deren Realität auf dem Glauben beruht, dass es sie gibt; dazu gehört, daß 
Staaten Handlungssubjekte seien, die sich in ihrer Geschichte charakteristisch ver-
halten, in gleichen Situationen Bestimmtes nie, anderes immer getan hätten und tun 
würden. Die Selbstmythisierung fungiert unter der Bedingung, daß auch die anderen 
sie für sich vollziehen. Was so entsteht, ist eine Gegenwelt des Realismus.126

Die Gegner dieser Helden hingegen wirken effeminiert und greifen zu 
meuchlerischen Methoden, um die iranischen Rebellen zu beseitigen: Abū 
Muslims Feinde brachten ihn heimtückisch (nā-mardāna) um,127 und Afšīn 
wird vom Kalifen feige (nā-ǧawānmardāna) vergiftet.128 An anderer Stelle 

122 Ṣafā 1385/2006: 149.
123 Ibd. 163.
124 Ṣafā 1396/2017-18: 242 ff.
125 Arendt 2019: 762.
126 Blumenberg 2014: 32 f.
127 Ṣafā 1385/2006: 35.
128 Ibd. 228.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


123

berichtet Ṣafā, dass der bereits erwähnte Militärführer Ṭāhir al-Yamīnain 
acht Jahre nach der Eroberung Bagdads durch den Kalifen Maʾmūn die 
Regierungsgeschäfte im Osten übertragen bekam. Zwei Jahre später ließ 
al-Yamīnain den Namen des Kalifen während der ḫuṭba unerwähnt und 
verkündete auf diese Weise seine Unabhängigkeit. Doch noch in derselben 
Nacht schickte die Zentralregierung einen Mann, um ihn im Bett zu ver-
giften, und weil er erwachte und sogleich verstand, dass er vergiftet war, rief 
er: dar marg nīz mard bāyad.129 

Sowohl die Islamische Frühzeit als auch die rezente iranische Vergan-
genheit etwa seit der Konstitutionellen Revolution bis zum coup d’état 
1299/1921 werden von den Historikern gleichermaßen als Phasen politi-
scher und gesellschaftlicher Unruhe identifiziert, die Potenzial zum Verlust 
der nationalen Identität aufweisen. Der von den zeitgenössischen Verhält-
nissen geschulte Blick auf die Geschichte erklärt das große Interesse der His-
toriker für die sogenannten Widerstandskämpfer. Die Beschäftigung mit 
den kriegerischen Retterfiguren spiegelt die Lebenserfahrung der Autoren. 
Das macht sich beispielsweise an dem Militärführer Sattār Ḫān130 fest, aber 

129 Ibd. 38. Etwa „Sei noch im Tod ein Mann / tapfer und unbeugsam!“
130 Sattār Ḫān wird von Anja Pistor-Hatam als eine „mythical personage as lieu de mémoire“ 

(Pistor Hatam 2010: 35) beschrieben. Sie stellt heraus, dass der Tabrīzer Kämpfer der 
Konstitutionellen Revolution zwischen Straßenräuber und verehrtem Nationalheld os- 
zil liert (ibd 36). Sie bemerkt, dass die Erinnerung an Sattār Ḫān an etablierte Darstel-
lungen der lūṭīs anknüpfe, die mit Gewalt, Glücksspiel und exzessivem Alkoholkonsum, 
aber auch mit Ehre, Gerechtigkeitssinn und Mut assoziiert werden (ibd 41). Sattār Ḫān 
(ca. 1284-1293 h. q. / 1867-1914) zog in seiner Jugend mit seiner Familie aus dem Hei-
matdorf fort nach Tabrīz, wo er bereits einige Jahre später erste Konflikte mit dem Gesetz 
hatte. Sein familiäres Umfeld prädestinierte ihn dafür: sein ältester Bruder war zu dem 
Zeitpunkt bereits wegen Wegelagerei hingerichtet worden und auch sein Vater unter-
hielt Kontakte in das kriminelle Milieu. Sattār saß wiederholt Straftaten oft in Verbin-
dung mit Gewaltverbrechen im Gefängnis ab, nahm jedoch schließlich eine Position in 
Muzaffar ad-Dīn Šāhs Heer als Musketier (tufangdār) an, in dessen Dienst er Turkme-
nen bei Mašhad bekämpfte. Später nahm er jedoch sein Leben als Straßenräuber wieder 
auf und griff unter anderem das sunnitische Personal der schiitischen Pilgerstätten im 
Osmanischen Reich an, weil er sich von diesen ungebührend behandelt fühlte. Ermüdet 
von seinem Leben zwischen Wegelagerei, Flucht und Gefängnis, schwor er Imām ʿAlī 
1318 h. q. / 1901-02 in Naǧaf ein gesetzestreues Dasein und begann, als Pferdehändler 
in Tabrīz zu arbeiten. Im Zuge der Konstitutionellen Revolution wurde er gemeinsam 
mit dem Maurer Bāqir Ḫān (t. 1295 h. š. / 1916) Mitglied der konstitutionellen Gendar-
merie. Tabrīz wurde schließlich – zu dem Zeitpunkt nationales Zentrum der politischen 
Unruhen – von den Regierungstruppen belagert, und Sattār Ḫān entwickelte sich zu dem 
hervorstechenden militärischen Führer der Revolution. Die Belagerung wurde alsdann 
von russischen Truppen beendet, und der Pferdehändler erlangte besondere Berühmt-
heit mit seiner heroischen Weigerung zur Kapitulation. Ihm gelang die Flucht ins Osma-
nische Reich, doch kehrte er infolge Muḥammad ʿAlī Šāhs Entthronung nach Iran zurück 
und wurde zum Gouverneur von Ardabīl ernannt, auf einen Posten, den er allerdings 
nicht länger als zwei Monate bekleidete: besiegt von starken externen Gegnern, aber auch 
der Aufgabe offenbar nicht gewachsen. So weist Pistor Hatam darauf hin, dass er regel-
mäßig trank und die Bevölkerung misshandelte. Nun wieder verschrien, sandte man ihn 

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124

sogar an Persönlichkeiten wie dem Widersacher Riżā Šāhs Muḥammad 
Taqīḫān Pasīyān (1280-1300/1892-1921).131 Die von den Historikern als 
männlich rezipierten Eigenschaften werden auch mit Rizā Šāh selbst in 
Verbindung gebracht, der, wie Najmabadi feststellt, bereits zu Lebzeiten als 
„male savior“ eines „female vatan“132 inszeniert wurde:

Masculinity of the state and femininity of the homeland are symbolically constructed 
in numerous visual representations from this period. (…) Riza Khan as a hypermas-
culine savior of a female vatan is depicted in many other paintings, curtain drawings, 
and postcards of this period.133 

Sie führt aus, dass man dabei auf ein seit der Qāǧārenzeit übliches Reper-
toire zurückgreifen konnte, das eng mit Rustam assoziiert war und ermög-
lichte, die „popular aura of Rustam’s heroic chivalrous masculinity“134 auf 
den Herrscher zu übertragen. An diese Überlegungen anknüpfend, lässt 
sich folgern, dass Riżā Šāh dezidiert mit den Eigenschaften eines Kriegers in 
Erscheinung tritt. Das kriegerische Element wurde damit zu einem Baustein 
der Legitimation seiner Herrschaft. Nafīsīs Darstellung hat, wie oben aus-
geführt, militärische Erfolge und innere Befriedung als Grundbedingung 
jeder Herrschaft markiert und Riżā Šāh als in exzeptioneller Weise diesen 
Herausforderungen gewachsen. Der Sohn Muḥammad Riżā Šāh greift in 
seiner Autobiographie Mission to My Country das Narrativ um seinen Vater 
als Mann des Militärs auf. Er knüpft daran an und erweitert das Bild seines 
Vaters zu dem eines Kriegerkönigs. Bereits zitiert wurde die zweischneidige 
Beschreibung von Seiten des Sohnes, derzufolge Riżā Šāh einer der liebens-
würdigsten, aber auch einer der fürchterlichsten Männer sei.135

Diesen Gedanken entwickelt er an verschiedenen Stellen seiner Autobio-
graphie. So berichtet er, dass er nach Beendigung seiner Schulausbildung 
in der Schweiz seinen Vater täglich viele Stunden bei der Arbeit begleitete, 
um von ihm angelernt zu werden und wichtige Staatsgeschäfte zu diskutie-
ren. „Yet the word discussion is really a misnomer“, konstatiert Muḥammad 
Riżā Šāh, „I and the officials of my father’s Government, had such a respect 

nach Teheran, wo er zu Beginn des Ersten Weltkrieges nach politischen und gewaltsamen 
Unruhen verstarb (ibd. 35-39). Er galt als ungebildeter Analphabet, ein schlichter Mann, 
aber nobel und stolz, aufrichtig und ehrlich. Stets steche in Beschreibungen seines Cha-
rakters die Anerkennung für seinen Mut und seine Unbeugsamkeit hervor. Pistor-Hatam 
bezeichnet die iranischen Intellektuellen als verantwortlich für Sattār Ḫāns Überleben als 
Nationalheld, die ihm in ihren Schriften ein Denkmal setzten (ibd. 40). 

131 Vgl. die hagiographische Biographie „einiger Freunde und Bewunderer“ Colonel Moha-
mad Taghi Khan des Orientalischen Zeitschriftenverlags Iranshähr GmbH Berlin-Gru-
newald aus dem Jahr 1306/1927.

132 Najmabadi 1997: 466 f.
133 Najmabadi 2005: 128.
134 Ibd. 74.
135 Pahlavi 1961: 45. 

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


125

for him and were so much in awe of him that ‘discussion’ with him had 
none of the give-and-take the word implies“.136 Vermutlich um selbst nicht 
schwach zu wirken, schiebt Muḥammad Riżā Šāh dann doch noch nach, 
dass sein Vater allerdings stets seinen Rat achtete.137 Da der Schah diese 
Worte nahezu unverändert im Gespräch mit dem Journalisten Karanjia 
wiederholt,138 scheint man auch 15 Jahre später keine Lösung für diesen 
Widerspruch gefunden zu haben. Dass die Darstellung dennoch beibehal-
ten wurde, zeigt, wie zentral das kriegerische Element in der Abgrenzung 
von Vater und Sohn war, anhand dessen die Zeitenwende markiert werden 
konnte. Dazu gehört auch, dass Riżā Šāhs Klugheit ungeschliffen und von 
bodenständiger Art gewesen sein soll. Sein Sohn bemerkt, er habe als „more 
than intelligent, (…) but by any means an educated man“139 zu gelten. Beide 
Aspekte erinnern an Bābak, der sich scharfsinnig von seinen Instinkten lei-
ten lässt, Sahls Verrat erahnt, ohne jedoch die Katastrophe abwenden zu 
können und über eine furchteinflößende Autorität verfügt.

Adelkah verweist auf die Bedeutung, die dem liebevollen Umgang in der 
Familie zukommt, und schreibt über einen bekannten lūṭī, dass er „had a 
sense of family, of sharing, of giving and of justice, qualities crowned by the 
courage (shojaʿat) which he proved by sacrificing his life“.140 Diese Beschrei-
bung weist Parallelen mit Ṣafās Bābak auf, der von seiner Familie tränen-
reich verabschiedet wird. In Bagdad werden seine engeren Verwandten 
(gurūhī az zanān-u ḥaramīyān-i Bābak) zu ihm geführt, und als sie ihn 
sehen, fangen sie an zu klagen und zu schreien, schlagen sich ins Gesicht 
und rufen, dieser Mann habe ihnen Gutes getan.141 Diese Anekdote cha-
rakterisiert den gewaltbereiten und unnachgiebigen Bābak als den Schwa-
chen – hier in Gestalt seiner Frauen und Kinder – zugewandt und gütig. 
Weitere Parallelen sind zu Muḥammad Riżā Šāhs Darstellung von Riżā Šāh 
erkennbar:

Yet contrary to what many believed, my father was kind and tenderhearted, especially 
towards his family. His forbidding sternness seemed to melt into love, kindness, and 
easy familiarity when he was with us.142 

Er mutmaßt weiter, dass die meisten wohl glauben, dass Riżā Šāh keinen 
Humor besaß, was aber keineswegs der Fall war. Im Kreise seiner Familie 

136 Pahlavi 1961: 64. Das wiederholt der Schah nahezu wörtlich im Gespräch mit Karanjia 
1977: 51.

137 Pahlavi 1961: 65.
138 Karanjia 1977: 51.
139 Pahlavi 1961: 48.
140 Adelkhah 1999: 37.
141 Ṣafā 1385/2006: 207.
142 Pahlavi 1961: 45. Das wiederholt der Schah in dem Interview mit Karanjia nahezu wört-

lich. Karanjia 1977: 31 f.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126

scherzte er „in the most informal and affectionate manner“.143 Anders als 
einzelne Frauenfiguren, die unter Umständen als Prüfung des Mannes auf-
treten,144 ist die Familie in ihrer Gesamtheit bedacht. Die Familie zeigt das 
Verhalten des Mannes gegenüber Schwachen auf, das geprägt sein sollte von 
Barmherzigkeit. Ṣafā bemerkt in Bezug auf die pahlawānān des Šāhnāma, 
dass sie allem Blutvergießen zum Trotz barmherzig und mild (raḥīm-u ruʾf ) 
seien. Krieg und Morden sei im Šāhnāma nur auf die Feinde Irans gerich-
tet, und die Iraner·innen erheben die Schwerter nur zur Verteidigung (difāʿ) 
der šāhān und ihrer Familien. Auch der Held Rustam erscheine trotz des 
Blutvergießens (ḫūnrīzī) liebenswert.145 Dick Davis hat zusätzlich darauf 
hingewiesen, dass die Krieger des Šāhnāma von dubioser Herkunft sind, als 
temperamentvoll und schlicht gelten. Rustam selbst wurde über Jahrzehnte 
in die Nähe der lūṭī gerückt und seine unpassenden Eigenschaften wurden 
abgedrängt.146 Solche Anekdoten bieten die Möglichkeit, Grausamkeit und 
Gewalt als Instrument auszuweisen, dessen sich der Held zur Durchsetzung 
übergeordneter Interessen bedient, ohne jedoch mit dieser Gewalt identi-
fiziert zu sein.

Ein wichtiger Unterschied in der Inszenierung von Rustam, Bābak und 
Riżā Šāh, der deutlich macht, dass Riżā Šāh vor allem ein Schah ist, betrifft 
das Temperament: „Contrary to common opinion, I think that during 
his entire reign he never really lost his temper. He was often angry when 
he thought it necessary, but he never lost control.“147 Einerseits wird mit 
dieser Aussage zwar Riżā Šāhs kraftvolles Temperament in den Raum 
gestellt, mithin reproduziert (anders sein Sohn, der gar nicht erst in die 

143 Pahlavi 1961: 50.
144 So berichtet Ṣafā, dass es eine von Abū Muslims sonderbarsten Eigenschaften gewesen 

sei, dass er trotz seiner Jugend keinerlei Interesse an Frauen zeigte, denn er betrachtete 
regelmäßigen Umgang mit ihnen als Wahnsinn (dīwānagī) und es reiche, „einmal im 
Jahr wahnsinnig zu sein“ (Ṣafā1385/2006: 99). Auch Ḥasan Pīrniyā konstatiert, dass Ale-
xander der Große in seiner Jugend den Frauen derart abgeneigt war, dass seine Mutter 
fürchtete, er wäre impotent. Dies änderte sich erst nach seinen Eroberungen, als er seine 
Schlichtheit (sādagī) verlor (Pīrniyā 1395/2016-17: 1005). In diesem Sinne kommen-
tiert der späte Biograph des Schahs, Gholam-Reza Afkhami, dass Muḥammad Riżā Šāh 
in seiner Ehe mit Ṯuraiyā Isfandiyārī Baḫtiyārī (1311-1380/1932-2001) geprüft wurde, 
denn da er sie aus Liebe heiratete, erlaubte er ihr, sich in die Geschäfte einzumischen. 
Er bestand die Prüfung aber, ließ sich scheiden und behandelte alle anderen Frauen mit 
Gleichmut. Afkhami 2009: 53.

145 Ṣafā 1396/2017-18: 257 f.
146 Vgl. Davis 2012: 42 ff. Die trickreiche Schläue, die Rustam charakterisiert, sei lange in 

den Hintergrund geschoben worden und werde erst seit neuestem wieder thematisiert. 
Davis bemerkt, dass Rustam-i Dastan nicht unbedingt auf Zāl verweisen muss, eine 
Deutung die als etabliert gilt, sondern ursprünglich vermutlich Rustam der Trickrei-
che bedeutete (ibd. 43). Dies konterkariert freilich Ṣafās Diktum, dass die pahlawānān 
Tricks und Intrigen ablehnen. Ṣafā 1396/2017-18: 242 ff.

147 Pahlavi 1961: 48.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


127

Nähe potenziell überwältigender Gefühle gerückt wird), andererseits wird 
dieses jedoch auch negiert. Sein Zorn wird offenbar als Kalkül gewertet, 
der dann aufbraust, wenn es taktisch klug erscheint. Unter den Zeitge-
noss·innen wird Tyrannei bzw. Grausamkeit hingegen unter Umständen als 
explizit unmännlich bewertet. Nafīsī schreibt: „Es ist gewiss so, dass Kast-
raten besonders hartherzig und grausam sind. Dies kann man auch an Aqā 
Muḥammad Ḫān erkennen.“148 

Über Abū Muslim, den möglichen Vorfahr Bābaks und eine legendäre 
Gestalt der ʿ abbāsīdischen Revolution, wird berichtet, dass er niemals lachte 
oder herumalberte, sondern stets die Contenance (ḫūn-sardī) bewahrte.149 
Abbas Amanat bemerkt, dass die Engländer im zeitgenössischen Kontext 
dieser Schriften in hohem, wenn auch ambivalentem Ansehen standen für 
ihre 

discipline, devotion, and above all ‚self-control‘ (khunsardi; lit. ‚cold-bloodedness‘). 
These qualities, as they saw it, made it possible for the people of a small and far away 
European island to build a vast and durable empire all over the globe.150 

Kaltblütigkeit verweist also anders als das überschäumende Temperament 
Bābaks auf strategisches Handeln, das die Grundbedingung zur Erschaf-
fung und Verstetigung von Herrschaft darstellt. Abū Muslim, führt Ṣafā 
aus, begegnete allen Dingen mit Gleichmut, sei es der größte Sieg oder der 
schlimmste Gram. 

Mitte der 1340er/1960er Jahre gelang es dem Schah (bzw. der royalisti-
schen Fraktion), den Sicherheitsapparat so auszubauen, dass die erwähnte 
Praxis, die in der Gewalt eine legitime Option zur Durchsetzung von Interes-
sen sah, ein Ende fand.151 Die sogenannten ʿāšūrāʾ-Proteste stellen das Ende 
dieser Artikulationsformen von Politik dar.152 Der iranische Geheimdienst 
(SAVAK) begann nun, die zuvor vom Militär erfüllten Aufgaben der natio-
nalen Sicherheit und Integrität zu übernehmen. Das klandestine Netzwerk 
verschob die Gewalt von der Straße hinter verschlossene Türen und machte 
sie unsichtbar. Ashkan Rezvani-Naraghi stellt klar, dass die lūṭī-Kultur und 
die damit verknüpfte Gemeinschaft mit dem Ausbau institutionalisierter 
Staatsgewalt, wie beispielsweise der Polizei, ihre Aufgabe als Beschütze-

148 Nafīsī 1335/1956: 55.
149 Ṣafā1385/2006: 99.
150 Amanat 2012: 126 f.
151 Gölz 2016: 76 f.
152 Ibd. 1. Die ʿāšūrāʾ-Proteste nahmen ihren Ausgang, als der spätere Revolutionsführer 

Ayātullāh Ḫumainī 1963 in einer Rede während der religiösen Feierlichkeiten die Weiße 
Revolution des Schahs und die damit verbundenen Reformprogramme einer scharfen 
Kritik unterzog. Er wurde daraufhin verhaftet und des Landes verwiesen, was gewalt-
same Demonstrationen auslöste, die ebenso gewaltsam niedergeschlagen wurden. 
Wegen der prominenten Rolle Ḫumainīs werden sie von der IRI bis in die Gegenwart 
zur Geburtsstunde der Revolution stilisiert.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128

rin ihres Stadtteils verlor.153 Damit einher ging auch ein neuer Politikstil 
Muḥammad Riżā Šāhs, der sich spätestens Mitte der 1340er/1960er Jahre 
gegen konkurrierende Fraktionen durchgesetzt hatte.154 Dies schlug sich 
auch in der Art der Verehrung seiner Person in der staatlichen Propaganda 
sowie der Inszenierung von Herrschaft und der Figur des Schahs nieder, 
wobei Befriedung, d. h. Gewaltanwendung, und das Militär in den Hinter-
grund rückten. Dadurch verlor der lūṭī – letztlich durch Marginalisierung – 
seine Rivalität gegenüber dem Staat. Während Riżā Šāh noch selbst Träger 
einer Form von Maskulinität war, in der die erfolgreiche Anwendung von 
Gewalt eine Rolle spielte, wird sie unter Muḥammad Riżā Šāh zunächst aus-
gelagert – nämlich weg von seiner Person hin zu Gewaltakteuren, die in sei-
nem Namen handeln. So lag der Ehrgeiz der besten pahlawānān nun explizit 
darin, dem Schah aufzufallen.155 Damit steht der Träger dieser Eigenschaf-
ten nicht mehr in Konkurrenz zur Schahfigur, sondern ist ihr subordiniert. 
Dies ermöglicht zunächst eine Rehabilitation von historischen Persönlich-
keiten, die einst – teils sogar unmittelbar – in einem Konkurrenzverhältnis 
zu Riżā Šāh standen. Besonders deutlich wird dies an Mīrzā Kučak Ḫān. 
Aḥmad Aḥrār, Journalist bei Iṭṭilāʿāt, brachte 1346/1967 einen Roman über 
den Rebellenführer heraus. Ein Mann aus dem Wald (Mardī az Ǧangal) 
vollzieht eine Neubewertung des Kämpfers, die möglich geworden ist, weil 
er ein Vorbild für eine nicht vom Schah, sondern seinen Schergen gepflegte 
Maskulinität und Autorität darstellt. Gleichzeitig fällt die Veröffentlichung 
auf einen Zeitpunkt der Historisierung der Ersten Pahlawī-Zeit und ihres 
Herrschers. Die Ereignisse liegen nun einerseits so lange zurück, dass die 
erfolglosen Gegner Riżā Šāhs neu bewertet werden können, andererseits ist 
es auch als Merkmal der dynastischen Festigung der Pahlawīs zu betrachten, 
dass die Heroisierung einer Gestalt wie Mīrzā Kučak Ḫān ertragen werden 
kann. Entscheidend dürfte aber sein, dass der Heldentypus Krieger seman-
tisch in der Nähe von Figuren wie Bābak und Muqannaʿ verbleibt, während 
der Schah fortan die begrifflichen Felder der Staatsverwaltung und Diplo-
matie besetzt, die Militärisches verdrängen.156 Gölz hat darauf hingewiesen, 
dass die ehemaligen Gewaltakteure in der politischen Kultur marginalisiert 
und in Repräsentanten einer vergangenen Folklore umgedeutet wurden.157 
Die Strategie ist keineswegs neu, sondern wurde bereits im Rahmen der 

153 Rezvani-Naraghi 2018: 112.
154 Gölz 2016: 78.
155 Rochard 2002: 338.
156 Ein ähnliches Vokabular wird auch für Sattār Ḫān bedient. Pistor-Hatam hat herausge-

arbeitet, dass der Revolutionär als dumm, ungebildet, roh, gewalttätig, wahrheitsliebend 
und furchteinflößend galt und diese Zuschreibungen in einer Wechselwirkung mit dem 
Konzept des lūṭī standen, das zur Grundlage seiner Mythologisierung wurde. Pistor-
Hatam 2010: 41 f.

157 Gölz 2020: 190.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


129

Kleiderreformen zur Anwendung gebracht. Man propagierte Bekleidung 
nach westlichem Modell und stellte gleichzeitig traditionelle iranische Klei-
dung in Museen aus, die so – kraft des Mediums – ausdrücklich der Ver-
gangenheit zugeordnet wurden.158 Die Integration des lūṭī in die Popkultur 
zeigt sich nicht zuletzt im Film. Das Genre Tough-Guy Movies erlebte einen 
fulminanten Aufschwung und es wirkten auch viele tatsächliche lūṭīs in die-
sen Filmen als Schauspieler mit.159 Die stereotype Zeichnung der Figuren 
erzielte einen hohen Wiedererkennungswert. Auch in der popkulturellen 
Ausdeutung ist ein zentraler Aspekt, wie der iranisch-amerikanische Fil-
memacher und Medienwissenschaftler Hamid Naficy bemerkt, dass „lutis 
wield their power against their nemeses by means of violence, at the same 
time that they display gentleness toward children and sometimes towards 
women.“160 In der Folge der Monopolisierung von Gewalt erfuhr auch die 
ǧawānmard-Ethik einen Richtungswechsel und verknüpfte sich mit einer 
anderen sich stetig wandelnden moralischen Anforderung: dem Menschen 
in der Gesellschaft (ādam-i iǧtimā ͑ī), der durch seine Einsatzbereitschaft 
für andere ausgezeichnet ist.161

Dieser Wandel war verortet in einer regen kontroversen Debatte über 
die Frage nach einer authentischen iranischen Kultur. Der Ringer und lūṭī 
Ġulāmriżā Taḫtī (1309-1346/1930-1968) stellte einen Kristallisationspunkt 
dar.162 Seine Herkunft aus einfachen Verhältnissen sowie seine Verbunden-
heit mit dem nationalistisch aufgeladenen Sport Ringen boten sich dafür 
an. Seine Fürsprecher·innen betonten, iranische Sportarten kombinierten, 
anders als in den zeitgenössischen westlichen Sportarten üblich, körper-
liche und geistige Ertüchtigung, was zu einer Stärkung von Moral- und 
Ehrgefühl führe. Dies unterscheide den qahramān von dem pahlawān; sei 
ersterer ein bloßer Sieger im technischen Sinne (das Wort hängt zusammen 
mit arab. qahr, Zwang, Bezwingen), so verweise pahlawān auf eben jene 
menschliche Ganzheit, die Körper und Geist zusammenführe. Die Vereh-
rung eines Sportlers als pahlawān deutet bereits auf die Abstumpfung der 
Kraftvorstellung hin, deren gewalttätiges Potenzial in friedfertige Bereiche 

158 Shakibi 2020: 120.
159 Naficy 2011b: 268. Diese Phase des iranischen Films entwickelte sich synchron zum glo-

balen Erfolg des Actionsfilms seit den 1960ern. Diese Filme wurden vor allem in den 
USA und Hong Kong produziert und propagierten einen ähnlichen Männlichkeits- und 
Körperkult wie die iranischen Tough-Guy Movies. Letztere boten nicht nur ein ver-
meintlich authentisch-iranisches Gegengewicht zu den ausländischen Filmen und füg-
ten sich in genuin iranische gesellschaftliche Diskurse ein, sondern partizipierten auch 
an einem globalen Trend, der sich an Schauspielern wie Bruce Lee kristallisierte.

160 Naficy 2011b: 292.
161 Adelkhah 1999: 5.
162 So wird einigen Darstellungen zufolge auch Taḫtī von seiner verwestlichten Ehefrau in 

den Ruin bzw. Selbstmord getrieben. Shakibi 2020: 182.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130

transferiert wird. Gleichwohl verbirgt sich dahinter auch eine Ermächti-
gungsstrategie, die Iran vis à vis dem ‚Westen‘ nicht länger in einer alten 
kranken Mutter symbolisiert sieht,163 sondern in einem muskulösen Kraft-
sportler. Auch die zunehmende Betonung der Spiritualität steht in Kont-
rast zu der Inszenierung von Nafīsī bzw. Ṣafās pahlawānān. Beiden Autoren 
galt die religiöse Komponente der Rebellion als vernachlässigbare Strategie, 
die dem eigentlichen Ziel, der handfesten Verteidigung, diente und keinen 
Wert an sich bildete. Die kriegerischen Helden werden zudem vermehrt mit 
Dummheit assoziiert und grenzen sich damit stark von der Inszenierung 
des Schahs ab.164 Hierin zeigt sich nicht zuletzt die verringerte Legitima-
tionskraft von Gewaltanwendung auf Herrschaft insgesamt. Muḥammad 
Riżā Šāh und den Royalist·innen gelang es damit einerseits, den Schah von 
der Darstellung seines Vaters zu emanzipieren und ihm einen eigenen Platz 
in der Geschichte zuzuweisen, wie auch andererseits den veränderten glo-
balpolitischen Anforderungen Rechnung zu tragen. 

Die Verehrung des Gangsters als Helden findet sich mittels Figuren wie 
Bābak in historiographischen Werken gespiegelt. Er vereint das Oszillie-
ren des „starken Mannes“ zwischen Edelmann und Verbrecher durch seine 
außergewöhnliche Unbeugsamkeit und sein Ehrgefühl mit martialischer 
Brutalität und liebevoller Barmherzigkeit gegenüber den schwachen Mit-
gliedern seiner Familie in idealisierter Weise. Die Darstellung der Unab-
hängigkeitshelden wie Bābak korreliert mit der Rezeption der heroischen 
Krieger des Šāhnāma. Das zeigt sich am Beispiel Rustam, der als Retter und 
Beschützer Irans gilt, aber auch oft voll unweisen Zorns erscheint. Dieser ist 
zwar Ausdruck seiner einschüchternden Kraft, evoziert jedoch auch immer 
wieder Probleme. Sichtbar wird dieser Konnex durch die enge semanti-
sche Verbindung mit den zeitgenössischen lūṭī und den pahlawānān des 

163 Vgl. Iqbāl 1325/1946: 67.
164 Dies gilt auch für die zeitgenössischen Handlanger Muḥammad Riżā Šāhs, wie den 

SAVAK-Direktor Niʿmatullāh Naṣīrī, der den Beinamen Gipskopf getragen haben soll 
(Gölz 2016: 133), und Šaʿbān Ǧaʿfarī hieß ‚der Hirnlose‘ (bī-muḫ). Gölz weist dar-
auf hin, dass sowohl Ṭayyib Ḥāǧǧ Riżāʾī als auch Ǧaʿfarī eine politische Agenda in der 
Geschichtsschreibung weitgehend abgesprochen wird (ibd. 166), und bestätigt, dass 
der bereits erwähnte Naṣīrī „ohne jegliche eigenen Ambitionen den Zwangsapparat des 
Shahs (und nur des Shahs) koordinierte und befehligte“ (ibd. 162 f.). Bezeichnender-
weise galt sein in Ungnade gefallener Vorgänger Pakrawān als Intellektueller: „General 
Hassan Pakravan had been named (…) as head of SAVAK in 1961, and the change was 
profound in terms of SAVAK’s culture and image. Pakravan was known as the intellectual 
of the Iranian security organizations. He was a man of considerable erudition and refine-
ment himself, and some of Iran’s well-known intellectuals, including famed writer Sadeq 
Chubak, acclaimed poet Mohammad Zohari, and Mozzafar Baghai were amongst his 
friends. Immediately after take over, he ordered an end to all torture in SAVAK prisons.“ 
(Milani 2011: 271.) Der Passus macht den Zusammenhang von Intellektualität und einer 
Ablehnung von Gewalt im Konstruktionsprozess der Narrative deutlich.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


131

Šāhnāmas. Dies gelingt nicht nur durch rhetorische Gleichsetzung, bei-
spielsweise, wenn bekannte lūṭīs genau wie Rustam im Epos als tāǧbaḫš, 
Königsmacher bezeichnet werden,165 sondern auch durch die materielle 
Kultur, die seit der Ersten Pahlawī-Zeit eine hohe Identifikation mit dem 
Šāhnāma erfährt.166 In späteren Jahren gab es staatlich initiierte Versuche, 
den lūṭī mit der iranischen Philosophie der Antike und dem Mithraskult zu 
verknüpfen167 und den lūṭī so zu einem historisch verbrieften Kernelement 
der iranischen Identität zu erheben. Dies führt zu einer Koppelung der Hel-
den des Šāhnāma, der Krieger der iranischen Geschichte in den Erzählun-
gen von Autoren wie Nafīsī und Ṣafā, die, wie erwähnt, teils explizit als 
deren Nachfolger gehandelt werden, und zeitgenössischen lūṭī. Letztere 
erfahren über die Jahrzehnte einen deutlichen Wandel in der öffentlichen 
Wahrnehmung, mit dem eine empfindliche Veränderung ihrer gesellschaft-
lichen Machtposition einhergeht, was auch zu Interessenverschiebungen 
innerhalb der Geschichtsschreibung führt. Die Historiographie verlor seit 
der politischen Marginalisierung der lūṭī für Jahrzehnte das Interesse an 
den post-sāsānīdischen Helden. Zwar geht Naṣr ad-Dīn Šāh Ḥusain in Die 
Besonderheiten der iranischen Kultur und ihr Einfluss auf die nationale Ein-
heit und Unabhängigkeit der Iraner aus dem Jahr 2536/1356/1977 auf die 
Unabhängigkeitskämpfer ein, doch verlieren die Figuren sichtlich ihren 
Glanz. Muḥammad Ġafrānī konzentriert sich in seinem Text Die großen 
Männer Irans in der islamischen Frühzeit aus dem Jahr 1354/1975 auf 
erfolgreiche Gelehrte wie ʿAbd al-Ḥamīd Kātib oder Ibn Muqaffaʿ und ver-
weist darüber hinaus auf von ihm so bezeichnete Gelehrtendynastien, wie 
die Āl-i Barmak und die Āl-i Nūbaḫt. Denn diese hätten einen großen Ein-
fluss auf die islamische Kultur gehabt und seien der Stolz Irans.168 

In der Parteizeitschrift Kārgarān-i Rastaḫīz (Die Arbeiter·innen der 
Rastaḫīz) allerdings erschien eine ganze Serie über die post-sāsānīdischen 
Rebellenführer mit dem Titel Die Generäle der Unabhängigkeit Irans.169 
Diese Prosastücke begradigten und rationalisierten die widersprüchlichen 
Überlieferungen, um sie als zusammenhängende Geschichten auserzählbar 

165 Gölz 2020: 183.
166 Naficy weist ebenfalls auf diese Verbindung hin, die in dem von ihm analysierten Film 

Qaisar (1348/1969) aufgegriffen wird. Nahaufnahmen aus einem zūrḫāna zeigen die 
mythologischen Tattoos der Protagonisten; lūṭīs, die sich ihre Helden aus dem Šāhnāma 
als Zeichen ihrer Bereitschaft, Schmerz zu ertragen, und als Zeichen ihrer Werteorien-
tierung in den Körper eingraviert haben. Naficy 2011b: 295. 

167 Naficy 2011b: 266.
168 Ġafrānī 1354/1975: 5.
169 Andere Serien reproduzieren Geschichten aus dem Šāhnāma bzw. der schiitischen 

Heilsgeschichte.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132

zu machen, die im historischen Kontext der Publikation Sinn ergaben.170 
Dies bestärkt jedoch eher den Eindruck der Marginalisierung, als dass er 
ihn konterkariert. Wie Meuser/Scholz bemerken, setzt die „im traditio-
nellen Arbeitermilieu vorherrschende, körperliche Stärke akzentuierende 
Männlichkeit (...) zwar Standards für Männer, die diesem Milieu angehö-
ren, vermag aber nicht über Milieugrenzen hinweg das gesellschaftliche 
Männlichkeitsideal zu bestimmen.“171 Der lūṭī verweist einerseits auf Vor-
stellungen herausragenden Ehrgefühls, wie sie sich im ǧawānmard-Konzept 
verwirklicht sehen, steht im historischen Kontext der Pahlawī-Zeit ande-
rerseits jedoch einem Banditentum der urbanen Unterschicht nahe. Die in 
der Zeitschrift abgedruckten Bilder und Zeichnungen, die sowohl kräftige 
Männer bei körperlicher Arbeit und an Maschinen, als auch historische 
Unabhängigkeitskämpfer in dynamischen Bewegungen zeigen, etablieren 
Parallelen und verbinden Gewalt und Stärke mit subordinierten bzw. der 
Vergangenheit zugeordneten Konzepten von Männlichkeit. 

Integrativer Regionalismus: Der aserische Iraner Bābak

Die besondere Bedeutung, die Bābak in der offiziellen iranischen Historio-
graphie der Pahlawī-Zeit einnimmt, liegt nicht nur an den für die Legiti-
mation des Staates zentralen Anknüpfungspunkten, die seine Geschichte 
bietet, etwa der Bedrohung durch ausländische Fremdherrschaft, die hier 
repräsentiert wird durch die Araber und der Abwertung des Islams mit 
seinen von einem iranischen Helden bekämpften Würdenträgern. Es galt 
auch, möglicherweise strittige Figuren – wie Bābak – in das Nationalnarra-
tiv zu integrieren. Der Rebellenführer ist nicht nur ein iranischer, sondern 
auch ein aserbaidschanischer Nationalheld. Dort wurde seine Geschichte 
1979 im damals sowjetischen Aserbaidschan von Eldar Guliyev (geb. 1951), 
heute einem aserbaidschanischen Parlamentarier, verfilmt. Inzwischen gibt 
es sogar einen Weinbrand namens Babәk.172 Nicht nur im Staat Aserbaid-
schan, sondern auch in der iranischen Provinz wird der Unabhängigkeits-
kämpfer als aserischer, mithin regionaler Held verehrt. Bis in die Gegenwart 

170 Muqannaʿ beispielsweise, der der Legende nach den Mond aus dem Brunnen scheinen 
ließ, tritt hier nun explizit als Erfinder auf. Kārgarān Nr. 4.

171 Meuser/Scholz 2005: 217.
172 Das Getränk läuft mit der Intention exportfähig zu sein, entgegen der landesüblichen 

Terminologie nicht unter Cognac, sondern explizit unter Weinbrand. Dass ausgerech-
net der Babәk-Cognac exportiert werden soll, mag als Hinweis auf die identitätsstiftende 
Aufladung des Namens gewertet werden. Interessant ist natürlich auch die Konnotation 
von Weinbrand als besonders ‚maskulinem‘ Getränk und der rustikalen Männlichkeit 
des Rebellenführers. Es gibt eine Übersetzung von Nafīsīs Monographie ins Aserbaid-
schanische, die direkt nach der Auflösung der Sowjetunion erschienen ist. Lohnenswert 
wäre sicherlich ein ausführlicher Vergleich mit dem persischen Original. 

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


133

hinein findet alljährlich Anfang Juli ein Volksfest im Namen Bābaks statt. 
Der aserisch-iranische Aktivist Alireza Asgharzadeh beschreibt die Fest-
lichkeiten, die nördlich des Dorfes Kalibar in Aserbaidschan-Provinz auf 
der einstigen Burg Bābaks und seiner Anhänger abgehalten werden als Aus-
druck von aserischem Kulturbewusstsein:

The Azerbaijani Festival of Babek is a major decolonizing movement initiated by the 
people of Azerbaijan in an attempt to resist the Iranian government’s politics of assim-
ilation, and cultural/lingustic annihilation of non-Persian communities.173

„Pilgrims [sic!]“ aus ganz Aserbaidschan kommen in jenen Tagen ins Herz des 
„sacred sanctuary that sheltered a local resistance movement centuries ago“, 
um den Geburtstag des „ancient hero“ zu feiern. Zelte werden um die Babǝk 
Qalası aufgestellt und die Männer, Frauen, Studierenden, Arbeiter·innen und 
Bäuer·innen erkunden die Burg, singen, tanzen, rezitieren Gedichte und ver-
sammeln sich um ein Feuerwerk.174 Entsprechend dem prekären Stand des 
Festes, das immer wieder davon bedroht ist, seitens der Regierung abgesagt 
zu werden, birgt es nach Ansicht Asgharzadehs eine politische Haltung: 

The Festival of Babek is a manifestation of the living soul of Azerbaijan’s history. It 
embodies the continuous movement of the South-Azerbaijani people for equality and 
justice. We are all responsible to carry out this movement to its final destination within 
the guiding principles of democracy, human rights, and antiracist vision.175

Asgharzadeh zitiert im Anschluss empört einen Bericht der Iranian Cul-
tural Heritage News Agency vom 12. Juli 2004, der also kurz nach den 
Festlichkeiten publiziert wurde und sich – überraschend genug – an der 
Darstellung der offiziellen Historiographie der Pahlawī-Zeit orientiert.176 
Dort wird Bābak als „Iranian national hero resisting Arab Caliphs“ bezeich-
net, der einer der ersten war, „to take arms against the Arab rulers during 
the reign over Iran“, und der „a purely Persian religion alternative to Islam“ 

propagierte. Jene, die sich heutzutage zu den Festlichkeiten an der Burg, 
bekannt als „Immortal or Republic Castle“, versammelten, seien „mostly 
Iranian nationalists“ und feierten unter anderem durch die Befolgung von 

173 Asgharzadeh 2007: 181.
174 Ibd. 179. Feuer, mithin auch Feuerwerk, ist in Anknüpfung an den Zoroastrismus für das 

aserische Nationalbewusstsein über den allgemein üblichen Ausdruck von Freudenfeu-
ern etc. hinaus von Bedeutung. Symbolisch sind beispielsweise die Flammenden Türme 
in Baku.

175 Asgharzadeh 2007: 182.
176 Murtaża Muṭahharī schreibt schon in den 1960ern, dass die „newly discovered nationa-

list heroes such as Babak, Maziar or Sinbad“ die islamischen Helden wie ʿAlī und Ḥosain 
niemals ersetzen könnten, wie auch der Ausdruck millat den Mythen einer inkohärenten 
Staatsideologie entspringe. Fischer/Abedi, 1990: 191 f. 

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134

„traditional rituals of ancient Persia“.177 Asgharzadeh kritisiert die Darstel-
lung als einen „act of appropriation and falsification“, der zeige, dass 

those in positions of power and authority are capable of presenting an upside-down 
version of reality, no matter how unethical, immoral and even ridiculous such an act 
may be. It also shows the importance of having power over the means of publication 
and dissemination of knowledge. Falsification of this magnitude leaves one wonder at 
the degree to which realities can be easily distorted and misrepresented by the domi-
nant group.178

Nafīsī und Ṣafā haben in Bābak freilich genauso wenig einen Verteidiger 
der aserischen Lokalkultur gesehen wie die Verfasser des Zeitungsartikels. 
Einen Schwerpunkt in Nafīsīs Darstellung bildet zudem die geographi-
sche Ausdehnung der Revolte und der von ihr eroberten Gebiete. So hält 
er fest, dass die Ḫurramdīn „etwa landesweit in Iran“179 verbreitet waren, 
von Ṭabaristān bis nach Balḫ, Isfahan, Karaǧ, Ḫūzistān, Luristān, Hamadān 
und Baṣra, Armenien, Qumm, Kāšān und Ḫurasān. Er macht ferner deut-
lich, dass sich das Einflussgebiet von Bābak zusätzlich auf „einen Teil des 
Westens und des Zentrums des heutigen Aserbaidschans und den Südwes-
ten des alten Arāns“180 erstreckte, eine Region, die immer wieder einmal 
unter iranische Herrschaft gelangt sei. Das Herz seines Herrschaftsbereichs 
lag jedoch in Iran, in Ardabīl, Ǧulfa und Marand: den Städten, mit denen 
Nafīsī seine Aufzählung beginnt. Er verdeutlicht den iranisch-nationa-
len Bezugsrahmen Bābaks und macht ihn für separatistische Narrative 
unbrauchbar. Das auffällig große Interesse für heroisierte Krieger aus den 
Regionen und Gebirgszügen um das Kaspische Meer knüpft zudem an 
offizielle Stellungnahmen des Staates aus jener Zeit an, denen zufolge die 
Menschen aus Māzandarān, der Herkunftsregion Riżā Šāhs, sich im Laufe 
der Geschichte weniger mit anderen ‚Rassen‘, wie Türk·innen, Araber·innen 
und Mongol·innen, gemischt hätten, weil sie besonders wehrhaft waren. 
Das mache die Familie Riżā Šāhs zu reinen ‚Arier·innen‘.181 Noch Әliyev 
hält fest, dass die große Bedeutung Bābaks darin lag, dass er die kleinen und 
verstreuten Rebellionen vereinigte,182 und bekräftigt damit nicht nur dessen 

177 News Service: Iran July 12, 2004 8:36, zitiert nach Asgharzadeh 2007: 182. Das sollte 
jedoch nicht über die problematisierende Haltung des Regimes hinwegtäuschen, so wur-
den bei den Feierlichkeiten 2018 25 Personen festgenommen und wurde seit 2019 keine 
Genehmigung für das Bābak Festival erteilt. 

178 Asgharzadeh 2007: 182.
179 Nafīsī 1384/2005: 34.
180 Ibd. 42.
181 Die nämlich aus der Gegend kamen. Shakibi 2020: 109.
182 Nafīsī 1384/2005: 212. Die sowjetische Ausbildung des aserbaidschanischen Historikers 

und Literaturwissenschaftlers zeigt sich in der starken Betonung der anti-feudalistischen 
Ausrichtung von Bābaks Kriegszügen. Auch er konstatiert zudem, dass es kaum verifi-
zierbare Informationen über Bābak gebe. Ibd.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


135

Anspruch auf Führerschaft, sondern verweist auch auf die geographische 
Ausdehnung.

Durch die Ambivalenz der Figur ist ihre Vereinnahmung für eine natio-
nal-iranische Geschichtsschreibung also nicht nur attraktiv, sondern ihre 
semantische Besetzung auch unumgänglich. Die Phase des Regionalismus 
nach Ende des Ersten Weltkrieges sorgte unter den Lokalhistorikern für ein 
hintergründiges Unbehagen gegenüber dem Regionalismus in den kom-
menden Jahrzehnten.183 Nur eine Interpretation im Sinne des iranischen 
Nationalstaates vermochte die Kraft lokaler Traditionen so zu steuern, dass 
sie sich nicht gegen den Nationalstaat wenden und in Forderungen zu mehr 
Distinktion münden konnten. Es wird deutlich, dass lokale Geschichte 
immer nationale Geschichte ist – oder gar keine. Vejdani bemerkt, dass 
„[l]ocal histories championed the right of subnational communities to cit-
izenship by virtue of their martial defense of the nation.“184 Der Provinz 
Aserbaidschan kommt in der rezenten iranischen Geschichte jedoch eine 
besondere Bedeutung zu, die in der Geschichte um Bābak mitbedacht wer-
den muss: 

Azerbaijan, and Tabrīz in particular, had been at the forefront of Constitutional Revo-
lution, and formed the second, if not the primary axis, along with Tehran, for political 
activity, agitation, and importance. That this was so reflected not only that Azerbaijan 
had traditionally been the seat of the heir apparent to the Qajar throne, and there-
fore in royal terms was second only to the capital in importance, but perhaps more 
important, its location as a frontier province bordering both the Ottoman and Russian 
empires. More than a trading, it was the gateway for new ideas and a refuge for failed 
revolutionaries.185 

Dass der Staat die Integration lokaler Heldenfiguren zur Wahrung seiner 
Einheit als notwendig erachtete, wird daran sichtbar, dass die Islamische 
Republik – wie sich aus den Ausführungen von Asgharzadeh ergibt – die 
Verehrung Bābaks latent beibehält, sogar unter Fortsetzung des Narrativs, 
das sich zumindest auf den ersten Blick wahrlich nicht für eine Islamische 
Republik anzubieten scheint. 

Die im Kapitel zum pahlawān dargelegte Überschneidung von Krieger 
und Schah sowie die Bedeutung dieses Typus für die Wahrung von Unab-
hängigkeit und Einheit der Nation löst sich, wie bereits ausgeführt, mit der 
Machtkonsolidierung Muḥammad Riżā Šāhs auf. Die an seine Stelle tre-
tenden Zuschreibungen an den Schah und seine Verortung im zeitgenössi-
schen Diskurs werden im folgenden Kapitel untersucht.

183 Vejdani 2015: 126.
184 Ibd. 171.
185 Ansari 2012: 121 f.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Die Verbeamtung des Schahs: Der Sohn

Q[uestion]: How did your Majesty feel as you ascended the throne of Cyrus, Darius, 
Nushirwan, Shah Abbas and Reza Shah? Could you summarise the state of your king-
dom on the day of your accession.
A[nswer]: Well, you can just imagine a regime based on the prestige of my father tum-
bling down, the country going to pieces under the occupation by foreign troops, the 
resurgence of the feudal system, some of the tribal chieftains going back to their almost 
autonomous regime, the creation of imperialist colonies, the resurgence of the mullahs 
and their black reaction, and the breakdown of law and order. In effect the country was 
falling back about three to four hundred years.
Q: All that your father had built up was being destroyed? 
A: True.1

Unverblümt konstatiert Muḥammad Riżā Šāh hier, dass es seinem Vater sei-
ner Auffassung nach nicht gelungen sei, einen tatsächlichen Staatsaufbau zu 
forcieren. Als charismatischer Kriegerkönig mit den starken Eigenschaften 
eines Eroberers und Kämpfers blieben Staat und Nation, so die Ansicht des 
Sohnes, mit dem Herrscher verbunden und an seine Regentschaft geknüpft. 
Sein erzwungener Rückzug ließ das Errichtete wie ein Kartenhaus zusam-
menbrechen, und es erstand das von Nafīsī beschriebene Chaos der Post-
Revolutionszeit von neuem.2 Diese Schilderung bot die Möglichkeit, das 
Legitimationsrepertoire des Sohnes durch eine Eroberungserzählung zu 
ergänzen. Der Schah versucht, die erste Zeit seiner Herrschaft, während 
der er sich weitgehend an den Rand gedrängt sah, zu reformulieren und die 
Ereignisse so in die bekannten Strukturen von Eroberungserzählungen ein-
zufügen. Wie das vorangegangene Kapitel deutlich gemacht hat, büßte einer 
der tragenden Pfeiler der Legitimation von Riżā Šāḥs Herrschaft seit der 
Weißen Revolution an Attraktivität ein, weswegen die Eroberungserzählung 
nicht das Kernstück von Muḥammad Riżā Šāhs Legitimationsnarrativ dar-
stellt, sondern ein verknüpfendes Element mit dem Vater und die Garantie, 
den Thron nicht nur ererbt, sondern erworben zu haben. Das Narrativ zielt 
auf das Postulat ab, dass der Schah die Leistungen seines Vaters zunächst 
wiederholte und ihn dann kraft Verstaatlichung bzw. Bürokratisierung in 
seiner Herrschaft übertraf. Weitere Legitimität gewinnt der Schah, indem 
er konstatiert, der Erfüller der Pläne seines Vaters zu sein, und gleichzeitig 

1 Karanjia 1977: 62.
2 Anders als noch in der Autobiographie fällt hier – obschon in der Frage, aber man kann 

davon ausgehen, dass auch die Fragen orchestriert waren – das starke Ungleichgewicht 
zu Ungunsten von Herrschern der Islamischen Periode auf. Šāh ʿAbbās und Riżā Šāh 
bleiben zwar als Epochenmarker erhalten, doch auf ein breites Fundament antiker Herr-
scher gestellt.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138

kenntlich macht, dass Riżā Šāh nach Auffassung seines Sohnes an dieser 
Vision eines sich selbst stabilisierenden Staates gescheitert ist:

Father suddenly disclosed his mind, saying that he wanted to improve the State’s 
administrative machinery to such a perfect degree that if he should die the next day the 
entire process of administration would operate automatically from day to day without 
the need of supervision from the top. At that my young blood revolted. ‚What does he 
mean?‘, I thought to myself. ‘Does he think that if he were gone, I should not be able 
to take over and continue his work?’ (…) [Y]et in a few months I realized the truth 
behind them, when Iran was plunged into chaos and he was obliged to abdicate and 
hand over the reins of power to me.3

Obgleich schon der Vater die Notwenigkeit staatlicher Institutionen erkannt 
hatte, sei das System zu seiner Regierungszeit an sein Charisma gebunden 
geblieben. Gelungen sei es Riżā Šāh allerdings, seine Nachfolge vorzuberei-
ten und einen Nachfolger zu installieren. Der Schah machte sich globale und 
inneriranische Verschiebungen im Diskurs zunutze, um sich von seinem 
Vater abgrenzen und seinen eigenen Politikstil vermarkten zu können. Abbas 
Amanat bemerkt, dass das Attentat von 1328/1949 und der sich vier Jahre 
später ereignende coup d’état den Schah transformierten von einem „reactive 
maneuverer into a shrewd, even devious, manipulator. Especially after the 
tumultuous Mosaddeq years he learned to dominate the political stage at the 
expense of any independent voice within or outside his immediate reach.“4 
Seine anschließende Rückkehr ins Zentrum der Politik läutete eine neue 
Phase „more determined imperial rule“5 ein, die bis zur Revolution anhielt. 
In dieser neuen Verkleidung, so Amanat, war er der Erretter der entrechte-
ten Bäuer·innen und Arbeiter·innen, eine nahezu revolutionäre Geste, die 
sein Image als Marionette des Westens konterkarieren sollte. Mit der Weißen 
Revolution bzw. der Revolution von Schah und Volk (Inqilāb-i Šāh-u Mar-
dum) leitete die Regierung ein umfassendes Reformprogramm ein. Die alten 
Machtstrukturen sollten dabei dekonstruiert und vor allem Mittlerpersön-
lichkeiten, die zwischen den Herrschern und den Herrschaftsunterworfenen 
standen, eliminiert werden.6 Abgesehen von der Restrukturierung des Land-
besitzes, betrafen die wichtigsten Reformen den Bildungssektor, wobei die 
Alphabetisierungsbestrebungen die weitreichendsten gesellschaftlichen Kon-
sequenzen zeigten. Sie entzogen den ʿūlamāʾ eine traditionelle Einflusssphäre 
und sorgten für einen fulminanten Anstieg der Grundbildung in der länd-
lichen Bevölkerung. Denn junge Menschen, vor allem jedoch junge Männer 
mit einem höheren Schulabschluss, konnten sich freiwillig oder als Ersatz zur 
zweijährigen Wehrpflicht für einen Lehreinsatz in abgelegenen Orten mel-

3 Karanjia 1977: 51.
4 Amanat 2017: 574.
5 Ibd. 584.
6 Ibd.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


139

den. Dort bekleideten sie i. d. R. nach einer kurzen Einweisung prestigevolle 
Positionen im gemeinschaftlichen Gefüge des Dorfes.7

Im Zuge dieser Transformation markiert Muḥammad Riżā Šāh die Eigen-
schaften seines Vaters als antiquiert bzw. einer vergangenen Zeit zugeordnet, 
in deren Kontext sie allerdings wegweisend gewesen sein sollen. Über die 
Eroberungserzählung hinaus werden bestimmte Eigenschaften, die an Riżā 
Šāh als royal identifiziert wurden, herausgegriffen und in einem veränderten 
Assoziationsnetz aufbereitet. Dazu gehören insbesondere Aspekte der Kör-
perlichkeit, deren Darstellung sich bei beiden Herrschern signifikant unter-
scheidet. Wie Georg Feitscher im Compendium Heroicum herausstellt, ist 
die Körperlichkeit von heroischen Figuren ein wichtiger Bezugspunkt von 
Heroisierungen. Zum einen werden die heroischen Eigenschaften eben von 
den Figuren verkörpert und im Habitus inszeniert, zum anderen „fungiert 
ihr Körper als Vorbild und Projektionsfläche für kulturspezifische Ideale 
und Normen“.8 

Sport: Krieg in Friedenszeiten

Muḥammad Riżā Šāhs zarte Statur als Kind und sein durch Fleiß und Hin-
gabe errungener athletischer Körper werden der scheinbar natürlicherweise 
vorhandenen Kraft Riżā Šāhs gegenübergestellt.9 Anders als sein Vater, der 
sogar als Säugling eine harte Winterwanderung überstand, ist Muḥammad 
Riżā Šāh ein kränkliches Kind, das regelmäßig von Ärzten behandelt wer-
den muss. Dennoch verweist der Schah auf eine vergnügte Kindheit:

I may not have been strong in those days, but I was certainly lively. (…) I was always 
running and jumping, climbing trees, playing with mud, and doing all the things that 
normal small boys anywhere seem to do. I began to enjoy wrestling (a major sport in 
my country), and I remember reprimanded for violating the principles of health by 
having wrestling matches just after meals. In winter we had fierce snowfights. (…) As I 
became more mature, I began to spend much time on horseback, riding and hunting. 
(…) We also played a game which we called bicycle polo.10 

Bis ins Erwachsenenalter sind seine bevorzugten Freitzeitvergnügen sport-
lich, wie Tennis Schwimmen, Volleyball, Ski, Golf, Reiten und Jagen, Flie-
gen und Autofahren.11 Darin kommt einerseits seine Risikoaffinität zum 

7 EIr, Literary Corps.
8 CH, Körperlichkeit.
9 Vgl. Karanjia 1977: 45.
10 Pahlavi 1961: 53.
11 Ibd. 319.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140

Ausdruck,12 andererseits die beständige körperliche Ertüchtigung, beides 
Dispositionen, die als königlich rezipiert werden und gleichermaßen als 
modern gelten, wie sie auch auf das Šāhnāma verweisen. Sie ordnen den 
Schah den Idealen hegemonialer Maskulinität zu. Wie Connel betont, ver-
körpert „hegemoniale Männlichkeit eine ‚derzeitig akzeptierte‘ Strategie“ 
und stellt kein kohärentes System dar. Vielmehr handelt es sich um eine 
Konfiguration von Praxis innerhalb eines Systems von Geschlechterverhält-
nissen, und sobald sich „die Bedingungen für die Verteidigung des Patriar-
chats verändern, wird dadurch auch die Basis für die Vorherrschaft einer 
bestimmten Männlichkeit ausgehöhlt.“13 In der Darstellung von Riżā Šāh 
und seinem Nachfolger lässt sich dieser Wandel nicht nur nachvollziehen, 
sondern wird auch als bewusstes Distinktionsmerkmal installiert. 

Houshang Chehabi berichtet, dass Warzanda, der Begründer des moder-
nen Sports in Iran in der frühen Phase der Pahlawī-Herrschaft, wegen sei-
ner eher athletischen als massigen Statur vermutlich noch von Riżā Šāh 
selbst kritisch beäugt wurde, zumal die europäischen Sportarten bzw. alle 
Sportarten außer Ringen als effeminiert wahrgenommen wurden.14 Als-
bald jedoch wurden europäische Sportarten mit Disziplin, Offenheit und 
Gesundheit assoziiert, standen für die Wahl eines modernen Lebensstils 
und wurden als Katalysator für nationale Stärke, Unabhängigkeit und Fort-
schritt gehandelt.15 Seit der frühen Pahlawī-Zeit wurde der Diskurs von 
Regierungskreisen aufgegriffen und in die nationalen Curricula übernom-
men.16 Schließlich partizipierte Muḥammad Riżā Šāh in seinen Darstel-
lungen selbst an diesem Wandel. Der Schah identifizierte sich durch seine 
Freizeitbeschäftigungen mit diesen Anliegen.17 Er definierte sich als Vorbild 
für die Durchschnittsbevölkerung, erhob sich selbst zum heros und blieb 
doch im unscheinbaren Leben der urbanen Mittelschicht nachahmbar. Die 
Diversität seiner Aktivitäten erinnert daran, dass sich körperliche Männ-
lichkeit vor allem aus einer Kombination von Kraft und Können speist, wie 

12 Milani notiert, dass der Kronprinz in Le Rosey beim Fußballspiel zunächst Schwierig-
keiten hatte, weil er davor zurückschreckte, Risiken einzugehen (Milani 2011: 47). Ohne 
entscheiden zu wollen, was wahrer gewesen sein mag, kann dies als Hinweis gewertet 
werden, wie zentral Risikoaffinität zur legitimen Darstellung eines (männlichen) Herr-
schers ist. Ähnlich argumentiert auch Hendelman-Baavur, die konstatiert, dass die breite 
mediale Darstellung des Schahs bei Risikosportarten den Verdacht von Schwäche und 
Effemination zerstreuen sollte (Hendelman-Baavur 2019: 252). Conell hat darauf hinge-
wiesen, dass Risikofreudigkeit bei den Versuchen, Männlichkeit essentialistisch zu defi-
nieren, eine Rolle spielt. Conell 1999: 88.

13 Conell 1999: 98.
14 Chehabi 2014: 57 f.
15 Ibd. 60.
16 Ibd. 65.
17 Der Kronprinz wurde vor seiner Abreise in die Schweiz von ebenjenem Warzanda im 

Fechten unterrichtet. Chehabi 2014: 65.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


141

sie laut der australischen Soziologin Raewyn Conell eben im Sport symbo-
lisiert sei18 und die „verbunden ist mit einem umfassenden Muster von Ent-
wicklung und Gebrauch des Körpers“,19 da es stets der harmonische Einsatz 
des ganzen Körpers ist, der bewundert wird.20 Koyagi notiert:

Physical education and sporting events in the Reza Shah period became an import-
ant measure through which the state, staffed and endorsed by the new middle class, 
attempted to create the modern Iranian man and woman in relation to each other and 
to present them to the wider public through the censored press, whose readership was 
principally constituted by the same new middle class.21

Sport diente folglich auch in diesem Kontext der Erziehung männlicher 
Werte,22 und Muḥammad Riżā Šāh schreibt sich ein in dieses Idealbild, das 
er im gleichen Zug mitgestaltet. Angesichts des zarten Körpers des jungen 
Muḥammad Riżā Šāh sind seine Hobbys auch eine auf Leistungsbereitschaft 
abzielende Erfolgsgeschichte, die über die Jahrzehnte an Gewicht gewinnt. 
In dem Interview mit Karanjia Ende der 1970er / Mitte der 1350er Jahre geht 
er auf die Mühen ein, die es ihn gekostet habe, Muskeln aufzubauen mit dem 
Ziel, eine gute Figur in den militärischen Uniformen zu machen.23 Hier klingt 
auch die Nähe von Sport und Militär an, die es ermöglicht, Muḥammad Riżā 
Šāhs Talente als Verwirklichung kriegerischer Neigungen in zivilen Kontex-
ten zu begreifen. Sport, konstatiert Mosse, sei als Test der Männlichkeit in 
Friedenszeiten zu betrachten.24 Eine auf ausschließlich Militärisches rekur-
rierende Konstruktion von Männlichkeit ist in Iran seit den 1960er/1340er 
Jahren nicht länger funktional, kann aber durch sportliche Leistungsfähigkeit 
ersetzt werden. Denn ähnlich wie beim Militär beeinhaltet die institutionelle 
Organisation des Sports bestimmte soziale Beziehungen: Wettstreit und Hie-
rarchie unter Männern, Ausschluss oder Unterordnung von Frauen.25 Conell 
bemerkt, dass die „männliche Leistungsfähigkeit im Sport (…) zu einem 
symbolischen Beweis der männlichen Überlegenheit und ihrem Recht auf 
Herrschaft“26 geworden ist. Die vom Schah präferierten Sportarten wurden 
(und werden) zudem als Beschäftigungen gehobener gesellschaftlicher Kreise 
betrachtet27 und zeigen Muḥammad Riżā Šāh als in die globale Elite integ-

18 Conell 1999: 77.
19 Ibd. 74.
20 Ibd.
21 Koyagi 2009: 1671.
22 Ibd. 1684.
23 Karanjia 1977: 45.
24 Mosse 1985: 165.
25 Conell 1999: 74.
26 Ibd. 
27 Genau aus diesem Grund waren sie nach der Revolution teils verpönt. Dies gilt zum Bei-

spiel für Tennis (Chehabi 2002: 282). Fußball hatte unter den Revolutionär·innen gar 
den Ruf, ‚Opium für’s Volk‘ zu sein. Ibd. 291.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142

riert. Die Erfindung von Fahrradpolo ist besonders aufschlussreich, verortet 
sie den Schah doch einmal mehr auf der Schnittstelle zwischen Iran und der 
Welt, ohne darauf zu verzichten, den Schah im royalen Lichte erscheinen zu 
lassen. Das Polospiel gilt nicht nur als iranische bzw. parthische Erfindung 
(3. Jh. v. Chr.), sondern ist auch ein explizit königliches Spiel.28 Dies verweist 
auf die milieuspezifische, mithin hierarchische Verortung bestimmter Sport-
arten. Polo ist assoziiert mit traditionsreichen und nationalistisch aufgelade-
nen Orten wie dem Naqš-i Ǧahān in Isfahan, wo noch heute die für das Spiel 
vorgesehenen Tore zu besichtigen sind. Das vom Schah hinzugefügte Fahrrad 
hingegen ist geeignet, die progressiven und innovativen Neigungen zu beto-
nen – nichtsdestotrotz reitet der Schah auch: ein nicht nur nationalistisch ver-
wertbarer, sondern wegen der Kosten weltweit als gehoben geltender Sport.

Im Gegensatz dazu stellt Houshang Chehabi in seinem Artikel über das 
Ringen in persischen Epen heraus, dass „wrestling was not quite the right 
exercise for kings“,29 was insofern bemerkenswert ist, als Muḥammad Riżā 
Šāh auch nur für seine Kindheit Ringen als Beschäftigung hervorhebt. Che-
habi identifiziert drei königliche Ringkämpfe im Šāhnāma, wobei Dārāb 
das Ringen vor dem Erwachsenenalter pflegt, Bahram Gūrs Ringkampf 
inkognito stattfindet und Kay Ḫusruws Ringen gegen die Konvention ver-
stößt.30 Muḥammad Riżā Šāhs Ringen, das ohnehin spielerischer Natur ist, 
setzt ihn folglich – auch in der Nachfolge Dārābs – als aufgeweckten Jungen 
ins Licht, der versucht, sich der Kontrolle durch Erwachsene zu entziehen. 
Ringende Erwachsene sind dem Schah durch den Beinamen Königsma-
cher (tāǧbaḫš) explizit subordiniert und verkörpern zudem eine antiquierte 
Form von Männlichkeit. 

All dies unterscheidet ihn deutlich von seinem Vater, der keinerlei Sport 
trieb und keinen Geschicklichkeit abverlangenden Freizeitbeschäftigungen 
nachging: „Perhaps once or twice a year he would go hunting for two or 
three hours.“31 Zweifelsohne ebenfalls eine Freizeitbeschäftigung der gehobe-
nen Gesellschaft, erinnert das Jagen allerdings an Riżā Šāhs Kriegertum und 
schlichte Traditionsverbundenheit. Die Befähigung zu körperlicher Kraft und 
Ausdauer ist bei dem ersten Pahlawī jedoch bereits durch seine militärischen 
Leistungen verbürgt. Der Sohn beweist mit seiner sportlichen Betätigung, 
dass er solchen Aufgaben in Zeiten, in denen es erfolderlich wäre, ebenfalls 
gewachsen wäre. Gleichzeitig wird hiermit angedeutet, dass es eben dank der 
erfolgreichen Befriedung des Landes nicht länger notwendig ist.

28 Chehabi 2002: 276.
29 Chehabi 2019: 256.
30 Ibd.
31 Pahlavi 1961: 47.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


143

Muḥammad Riżā Ṣāhs oben zitierter Hinweis, dass alle „normal small 
boys anywhere“ die gleichen Gewohnheiten wie er einst pflegen, ist, wie 
bereits kurz angedeutet, in dem Spannungsfeld der Pahlawī-Inszenierung 
angesiedelt, die zwischen gewöhnlicher Mittelschichtsfamilie und royalem 
Pomp oszilliert. Sie ist um den Spagat bemüht, gleichzeitig nachahmbar 
und entrückt zu erscheinen.32 Diesen Gedanken wiederholt der Schah spä-
ter im Interview mit Karanija, wo festgestellt wird, dass seine Kindheit nicht 
anders als die eines „ordinary boy“ gewesen sei.33 Auch in der nationalen 
wie internationalen Presse konkurrierten Bilder, die eine majestätische Aura 
ausstrahlen sollten, mit solchen, die häusliche Intimität und Familienleben 
zeigten und den Palast „cozy and homey“34 erscheinen ließen. Beide Pole 
bildeten die Grundlage verschiedener Strategien, die Dynastie als verehrbar 
zu markieren und auf diese Weise in die Gesellschaft hineinzuwirken. Dass 
es der herrschenden Elite tatsächlich gelang, Sportarten einzuführen und 
gesellschaftsfähig zu machen, zeigt sich exemplarisch in der Etablierung 
ostasiatischer Kampfsportarten zunächst im Militär durch einen Neffen 
von Muḥammad Riżā Šāh einige Jahre vor der Islamischen Revolution35 
und in den über die Jahrzehnte hinweg ansteigenden Zahlen sporttreiben-
der Frauen gegen den konservativen Widerstand.36 Hierbei bietet sich also 
über die für eine Inszenierung interessanten Attribute des Sports hinaus 
auch das Potenzial, den Schah als Anführer einer avantgardistischen Bewe-
gung kenntlich zu machen. Damit lassen sich an den körperlichen Eigen-
schaften Muḥammad Riżā Šāhs die im Umbruch begriffenen Ideale, die an 
Körper herangetragen werden, sowie die sich wandelnden Vorstellungen 
von Maskulinität ablesen. Sein starker Körper dient allerdings auch als Hin-
weis auf mentale Stärke, Disziplin und einen ausgebildeten Geist, die Herr-
schaft neuerdings als rechtmäßig erscheinen lassen sollen.

Bildung als Insigne

Das Talent des Schahs zum Sport hatte sich erst in dem Schweizer Inter-
nat Le Rosey (1931-1936) entwickelt, in dem der Kronprinz seine höhere 
Bildung erhielt. In Abwesenheit des strengen Vaters sei er aufgeblüht und 
entwickelte sich so, dass er diverse Preise erhielt, wohlgemerkt nicht nur 
für seine sportlichen, sondern ebenfalls für seine schulischen Leistungen.37 

32 Hendelman-Baavur 2019: 259. 
33 Karanjia 1977: 43.
34 Hendelman-Baavur 2019: 259. 
35 Chehabi 2002: 281.
36 Ibd. 280 f.
37 Pahlavi 1961: 60 f.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144

Damit unterscheidet er sich markant von seinem Vater, dessen schlichte 
Bildung legendär war und auch von Muḥammad Riżā Šāh selbst hervor-
gehoben wird. Seine eigenen favorisierten Fächer waren Geschichte, Geo-
graphie, Naturwissenschaften und Französisch.38 Die hervorragenden 
Leistungen in der Schule, sowohl fachlicher als auch sozialer Natur – so 
erinnert sich der Schah, dass sein „ room became a meeting place for the 
boys, who often filled it to capacity“39 –, eignen sich als Garant der unpar-
teiischen und unabhängigen Bewertung. Auch hier in der Fremde wird der 
Kronprinz zum natürlichen Anführer, denn „the other boys tended to judge 
me by own merits and not according to my position“.40 Damit erfüllt der 
Schulaufenthalt in Europa im Narrativ eine ähnliche Funktion, wie die Zita-
tion europäischer Historiker in den historiographischen Schriften seiner 
iranischen Zeitgenossen, nämlich die einer vermeintlich überparteilichen 
Kritikerin. 

Zudem zeichnet sich der Schah durch Fleiß und Disziplin aus. Diese Dar-
stellung ist informiert von dem modernen, eigentlich bürgerlichen Prestige, 
das Arbeit innewohnt und v. a. Führungskräften Legitimität verleiht. Laut 
Conell werden Männer der westlichen Mittelschichten seit Mitte des 20. 
Jahrhunderts zunehmend zu „Repräsentaten beruflicher Fähigkeiten, was 
in Zusammenhang steht mit einem tiefgreifenden historischen Wandel des 
Arbeitsmarktes, der wachsenden Bedeutung der beruflichen Qualifika-
tion und eines Erziehungssystems, das nach Klassenkriterien fördert und 
selektiert.“41 Es ist zwar festzustellen, dass beide Herrscher, Vater und Sohn, 
als hart arbeitend dargestellt werden, doch grenzt sich der Sohn in seiner 
Selbstdarstellung auch hier von der seines Vaters ab. Bereits sein Arbeitstag 
beginnt einige Stunden später, gegen neun Uhr, und gleicht darin dem eines 
leitenden Büroangestellten, während sein Vater offenbar noch naturver-
bunden genug ist, mit dem beginnenden Tageslicht aufzustehen. In seiner 
Autobiographie wirft er ein, dass die Leser·in seinen Tagesablauf wohl für 
recht langweilig halten mag, er selbst aber Erfüllung in seiner Arbeit finde.42 
Anders als seinem Vater ermöglichen ihm – so das Narrativ – sowohl seine 
Ausbildung als auch sein Charakter die staatsmännische und angemessene 
Bewältigung dieser Aufgaben. Das ist eine implizite Gegendarstellung zur 
verbreiteten Auffassung, er sei in den ersten Jahren ein „figurehead mon-
arch who cared more for fast cars, fancy living, and pretty women than the 
tasks of kingship“43 gewesen. Sowohl der Aspekt der hervorragenden Aus-

38 Ibd. 61.
39 Ibd.
40 Ibd.
41 Conell 1999: 76.
42 Pahlavi 1961: 319.
43 Hendelman-Baavur 2019: 267.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


145

bildung als auch die Unterstellung, sein Arbeitsalltag sei wenig glamorös, 
gar langweilig, fügen sich in der späten Pahlawī-Zeit zu der Vorstellung 
zusammen, der Schah sei ein Philosophenkönig.

Die Bürokratisierung und Entmilitarisierung des Herrschaftskonzepts 
erforderte einen neuen ideologischen Überbau, der die Bedeutung der 
Eroberungen und der Etablierung des Gewaltmonopols in die Vergangen-
heit verschieben konnte. Vor diesem Hintergrund ist die Publikation des 
Journalisten Karanjia zu bewerten, der in seiner Einleitung zu dem ausführ-
lichen Interview mit Muḥammad Riżā Šāh postuliert, dass jener ein Philo-
sophenkönig im Sinne Platos gewesen sei.44 Tatsächlich werden im späteren 
Gespräch Elemente von Platos Theorie zum Philosophenkönig aufgegrif-
fen. Dort heißt es:

[W]eißt du nicht, daß ehrgeizig und geldgierig zu sein für einen Schimpf gehalten 
wird und es auch ist? – Das wohl, sagte er. – Deshalb nun, sprach ich, mögen die 
Guten weder des Geldes wegen regieren noch der Ehre wegen. (…) Also muss ein 
Zwang vorhanden sein und eine Strafe, wenn sie sollen regieren wollen; daher denn 
freiwillig an die Regierung gehen und nicht eine Notwendigkeit abwarten beinah für 
schändlich gehalten wird. Die größte Strafe aber ist, von Schlechteren regiert zu wer-
den, wenn einer nicht selbst regieren will; und aus Furcht vor dieser scheinen mir die 
Rechtschaffenen zu regieren, wenn sie regieren.45

Der Schah selbst führt angelehnt an diesen Passus aus:
I became monarch immediately after the abdication of my father, as the Constitu-
tion bestowed on me the right to ascend the throne automatically, and I was assured 
that there was no alternative for me except to take over the responsibility. I was then 
22 years old and I wondered whether I should be able to shoulder the tremendous 
burdens thrust on me. (…) Reza Shah’s abdication was a bolt from the blue, and for 
a moment I felt that the ground had been cut from under my feet. At the same time, 
I thought I should be failing in my duty if I did not rise to the occasion and stand by 
my people in their hour of grave crisis. I felt I should not be doing justice to my father, 
under whose personal guidance I had been trained for the day when I would be called 
upon to govern in his place. Any hesitation on my part would have been nothing short 
of a betrayal of my dynasty, my people and my country.46

Der Schah verdeutlicht, dass er selber keineswegs nach Macht gestrebt 
habe, sondern ihm diese als Teil seines Schicksals auferlegt wurde und qua-
lifiziert sich erst hierdurch für das Amt. Zwar war die Vorstellung einer Not-
wendigkeit auch schon in Riżā Šāhs Legitimationsnarrativ angelegt, doch 
erst der Griff nach Macht, ihre Verwendung und Ausgestaltung galten, wie 
zuvor gezeigt, als Beweis seiner rechtmäßigen Herrschaft. Anders der Sohn, 
den nicht Ehrgeiz, sondern Alternativlosigkeit und seine jahrelange Aus-

44 Karanjia 1977: 13.
45 Platon 2016: 235.
46 Karanjia 1977: 61.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146

bildung auf den Thron brachten. Der Hinweis auf das Chaos, die mögliche 
Zersplitterung des Landes und das damit einhergehende Aufkommen von 
eigentlich ehrgeizigen Lokalherrschern sowie ausländischen Kräften, die 
aus Einfluss- und Geldgier zur Desintegration des Landes beitrügen, grenzt 
den Schah von diesen ab und lässt seine Amtsübernahme als zwingend 
erscheinen. Eine Verweigerung wäre dann sogar Vaterlandsverrat.

Der Journalist setzt alsdann die militärischen Auseinandersetzungen der 
antiken Könige ins Verhältnis zu Muḥammad Riżā Šāhs ‚Krieg‘ gegen die 
ökonomische und soziale Ungerechtigkeit.47 Die Verbindung zu den Altvor-
deren wird so aufrecht erhalten, ihr gewaltvolles Agieren bei aller konstru-
ierter Parallelität in Bezug auf den Schah aber in einen friedfertigen und mit 
nationalem Fortschritt assoziierten Zusamenhang gebracht, der den neuen 
Prämissen entspricht. Seine bereits beschriebene Ausbildung ist freilich der 
andere Aspekt, der ihn zum Philosophenkönig erhebt. Sie ermöglicht es ihm 
über die Jahrzehnte, Iran einen prominenten Platz im Gefüge der Staaten-
gemeinschaft zu verschaffen.

Royale Eigenschaften historischer Persönlichkeiten 

Wie bereits der Historiker Nafīsī es für Riżā Šāh anstrebte, identifiziert 
auch Muḥammad Riżā Šāh trotz seiner Abneigung, lebende Vorbilder aus-
zumachen, historische Herrscher, deren (vermeintliches) Wirken er als Vor-
läufer seines eigenen Schaffens betrachtet und die entsprechend ähnliche 
‚Projekte‘ ins Leben gerufen haben sollen wie er selbst. Der Schah verortet 
sich auf diese Weise in der Geschichte, markiert seinen Vater wie sich selbst 
als zu einigen abzählbaren, bedeutenden Persönlichkeiten der nationalen 
Geschichte gehörend und sanktioniert gleichzeitig seine politischen und 
wirtschaftlichen Vorhaben. Dabei gibt es einige thematische und personelle 
Überschneidungen mit Nafīsīs Text, die insbesondere die Schaffung von 
Bau- und Infrastrukturmaßnahmen betreffen bzw. den antiken Herrscher 
Kyros den Großen (t. 530 v. Chr.). Darüber hinaus lassen sich auch Ver-
änderungen in der Darstellung ausmachen, die auf ein abweichendes Ver-
ständnis der Herrscherrolle schließen lassen:

For example, wherever Cyrus the Great conquered, he would pardon the very people 
who had fought him, treat them well, and keep them in their former posts. Even high 
administrators were often drawn from among the former enemy. Refusing to use these 
officials as puppets, our king would delegate real responsibility to them and at the same 
time encourage them to maintain their people’s cultural and religious traditions.48 

47 Ibd. 14.
48 Pahlavi 1961: 164.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


147

Administrative Aufgaben werden hervorgehoben und die Herrscher, wie es 
hier der Fall ist, in ein deutlich friedfertigeres Licht gerückt. Hier klingt 
einerseits bereits der internationale Rechtfertigungsdruck an, der sich wäh-
rend des Kabinetts Carter (1977-1981) zuspitzen sollte und aus dem der 
politisch forcierte Diskurs über Kyros den Großen als Erfinder der Men-
schenrechte erwuchs.49 Auch andere iranische Könige wie Yazdgard I. 
(t. 651) zeichneten sich durch religiöse Toleranz aus,50 so dass der Eindruck 
eines genuin iranischen Wesenszugs erweckt wird, der sich in bedeuten-
den Herrschern verwirklicht habe. Andererseits verweist er auch schon auf 
die zunehmende globale Verortung der iranischen Monarchie und auf die 
an Relevanz gewinnende Frage, welchen Beitrag die iranischen Herrscher 
bzw. die iranische Nation für die Menschheit geleistet haben. Fremde Kul-
turen, und auch das sei ein Verdienst der iranischen Toleranz, fanden stets 
Platz am Hof, da die iranischen Herrscher seit jeher Gelehrten einen Raum 
für ihre Forschung boten, eben selbst dann, wenn diese aus dem Ausland 
kamen.51 

Nicht zuletzt verbirgt sich hinter den Worten über Kyros eine pointierte 
Apologetik, die Bezug auf orientalistische Diskurse zur persischen Despotie 
nimmt. Denn obwohl Iran zu dem Zeitpunkt von Kyros‘ Herrschaft nichts 
von demokratischen Institutionen gewusst habe, demonstrierte der Schah 
einige der Qualitäten, die die Stärke moderner Demokratien ausmachen.52 
Die Darstellung knüpft darüber hinaus an zeitgenössische Darstellungen des 
Römischen Reiches an, dessen Erfolgsrezept gerade darin bestanden habe, 
dass es lokale Besonderheiten sowie die lokale Elite in seine Herrschaftsstruk-
tur integrieren konnte. Das Prestige dieses Erklärungsversuchs für die Langle-
bigkeit und Größe des Römischen Reiches wird auf die iranische Geschichte 
übertragen, was insbesondere einer europäischen Leser·innenschaft Bezugs-
punkte bieten kann. Neben den Fragen nach religiöser Toleranz verknüpft 
sich der Passus auch mit dauerhaften Herausforderungen des iranischen 
Nationalstaats. Nafīsī ist bereits auf die Frage der gerechten Administration 
der unterschiedlichen Ethnien innerhalb des iranischen Staatsterritoriums 
eingegangen, und die seines Erachtens von Riżā Šāh konstruierte Lösung, 
kleinere Verwaltungseinheiten zu erschaffen (s. o.), wird hier in Bezug auf 
Kyros den Großen reproduziert. Eine ähnliche Interpretation zeigt Nafīsī in 
seinem Werk Die zeitgenössische Geschichte Irans. Er stellt einen Zusammen-

49 Ansari 2012: 176.
50 Pahlavi 1961: 30.
51 Ibd. 31. Andersherum bezieht Iran auch Prestige aus dem internationalen Renom-

mee solcher Dichter wie Firdausī, Ḥāfiẓ, Saʿadī, Rūmī und ʿUmar Ḫayyām. Der Schah 
bemerkt: „Persia possesses the greatest body of fine poetry in any language“. Pahlavi 
1961: 20.

52 Pahlavi 1961: 164.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148

hang mit den Sāsānīden her, zu deren besonders bemerkenswerten Großtaten 
(šāhkār-hā) die Einrichtung einer von Stämmen (ṭawāʾif ) besiedelten Grenz-
zone gehöre, die von diesen noch „mutig und tapfer“53 verteidigt wurde, als 
das Zentrum bereits gefallen war. Er schreibt, diese Stämme seien von unter-
schiedlichen iranischen ‚Rassen‘ gewesen, und jeder Stamm lebte in relati-
ver Unabhängigkeit und konnte seinen eigenen Anführer gemäß der eigenen 
‚Rasse‘ bestimmen. Diese Fragestellung durchzog die gesamte Regierungszeit 
der Pahlawī-Dynastie. Noch in dem Persischlehrbuch für die erste Klasse aus 
dem Jahr 1353/1974-75 des Ministeriums für Bildung und Erziehung tanzen 
Kinder in verschiedenen Trachten Hand in Hand einen Reigen. Die kolo-
rierte Zeichnung verweist auf die Vielfalt in der Einheit, das Mosaik, das für 
Iran charakteristisch sein soll.54 Die kulturelle Blüte des vermeintlich Loka-
len erscheint mithin als fest verankert in der iranischen Geschichte und der 
Schah als das verknüpfende Band: 

Over this great time-span, the monarchy has brought unity out of diversity. We have 
always had differences of race, colour, creed and economic and political situation and 
conviction; but under the monarchy, the divergencies have been sublimated into one 
larger whole symbolized in the person of the Shah.55

Konkrete Taten vergangener Herrscher bekräftigen auch Muḥammad Riżā 
Šāhs Anspruch nicht nur Iran, sondern gar die Welt zu gestalten. Wie gezeigt 
wurde, galt Nafīsīs Interesse noch dem innernationalen Staatsaufbau und 
Reformen, die von Herrschern über die Jahrhunderte durchgeführt und 
von den Pahlawīs erneuert wurden. In den 1350er/1970er Jahren werden 
Reformen und Infrastrukturmaßnahmen peu à peu in einen internationalen 
Zusammenhang gerückt und neue Schwerpunkte sichtbar. In dem Inter-
view wird nun als relevant hervorgehoben, dass Darius den ersten Suez-
kanal erbaute und dadurch das Rote Meer mit dem Mittelmeer verband.56 
Der Schah wird dem nationalen Kontext enthoben und tritt als Gestalter 
der Menschheitsgeschichte hervor. 

Ideologisch daran anknüpfend, verweist Karanjia auf die überregio-
nale politische Bedeutung der vom Schah initiierten Weißen Revolution, 
die beispielsweise die Schaffung einer ökonomischen Union im Indischen 
Ozean anvisierte.57 Die welt- und zeitenumspannende Bedeutung seiner 
eigenen Person bekräftigt der Schah damit, dass er seine biographische 
Skizze im Gespräch mit dem Journalisten mit den ‚Ariern‘ am Kaspischen 

53 Nafīsī [1335]/1956: 12.
54 Wizārat-i āmūziš-u parwariš 1353/1974-75: 91. Die Kinder sehen, abgesehen von den 

Kleidern, bemerkenswerterweise alle gleich aus, insbesondere sind alle weiß, mithin als 
‚arisch‘ zu lesen.

55 Pahlavi 1961: 23.
56 Karanjia 1977: 22.
57 Ibd. 15.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


149

Meer beginnen lässt.58 Durch diesen propagandistischen Schachzug veran-
kert er sich an den – vermeintlichen – Wurzeln der Nation und verknüpft 
diese mit der Herkunft seiner direkten Verwandtschaft, die aus der Region 
des Kaspischen Meeres kommt. 

Ein Herrscher, der von Muḥammad Riżā Šāh wiederholt erwähnt wird, ist 
Anūšīrwān (t. 579), der ebenfalls als Philosophenkönig eingeordnet wird. Er 
sei einer der größten Könige der iranischen Geschichte gewesen, baute Stra-
ßen, Brücken und Karawansereien in Iran – und darüber hinaus.59 Bereits 
in seiner Jugend orientierte sich Muḥammad Riżā Šāh nach eigenen Anga-
ben an diesem Herrscher, den er für seine Zugänglichkeit und Verbunden-
heit mit der einfachen Bevölkerung geachtet habe.60 Sowohl in Mission for My 
Country als auch im Interview mit Karanjia referiert der Schah eine populäre 
Geschichte mit einer Glocke, die der Herrscher an seinem Palast angebracht 
habe, um Beschwerden der Bevölkerung entgegennehmen zu können. Sich 
dies zum Vorbild nehmend, habe der Schah ein System ins Leben gerufen, 
das garantieren solle, dass auch einfache Leute sich direkt an ihn wenden 
können, ohne dass ihr eigenes Umfeld bzw. ihre Vorgesetzten möglicher-
weise den Informationsfluss beeinflussen können.61 Bei Besichtigungen von 
staatlich geförderten Projekten wie beispielsweise der Inspektion von neuen 
Flughäfen oder Fabriken versuche er gezielt, Kontakt zu den einfachen Arbei-
ter·innen aufzunehmen und die etablierten Hierarchien zu stören, indem er 
niedrig gestellten Personen Botschaften an ihre Vorgesetzten mitteile.62 In 
dem späteren Text, der auf dem Gespräch mit Karanjia beruht, spielen wei-
tere Ergänzungen eine prominente Rolle, die sich in die bisher geschilderte 
zunehmende Globalisierung der iranischen Monarchie einfügen. So heißt es 
dort beispielsweise nun auch, Anūšīrwān habe gute diplomatische Kontakte 
nach Griechenland gepflegt.63 Stellt Nafīsīs Geschichte der Pahlawī-Zeit noch 
dar, wie Riżā Šāh sein eigenes Land bereist, um sich des Fortschritts zu ver-
gewissern,64 wird Muḥammad Riżā Šāh als globale Figur gezeichnet, die die 
Welt bereist. Im Laufe der Jahrzehnte setzt sich das Narrativ durch, dass Riżā 
Šāh die nationale Integration gelang und sein Sohn, darauf aufbauend, die 
Integration Irans in die Weltgemeinschaft bewirkte. 

58 Ibd. 23.
59 Pahlavi 1961: 23.
60 Ibd. 63.
61 Ibd. 177.
62 Ibd. 321. Dass diese populistische Initiative erfolgreich als genuin iranische Institu-

tion verkauft werden konnte, ist daran ersichtlich, dass sie von Maḥmūd Aḥmadīnižād 
(r. 1384-1392/2005-2013) aufgegriffen wurde. Funke 2017: 130.

63 Karanjia 1977: 48. Außerdem habe er sich besonders um die Bäuer·innen gekümmert, 
was als Anschluss an die Landreformen gewertet werden kann: eine Vorstellung also, die 
die Organisation der Landwirtschaft als royale Aufgabe markiert.

64 Nafīsī 1344/1965-66: 27.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8. Der Schah und die Weiße Revolution

Die Verschiebungen in der Darstellung von königlicher Herrschaft schlugen 
sich auch in der eigentlichen Geschichtsschreibung nieder. Das ist einerseits 
wenig überraschend, schließlich wurde die Autobiographie von bekannten 
Hofhistorikern ausgearbeitet, die ihrerseits am zeitgenössischen Nachdenken 
über Geschichte partizipierten, andererseits verweist dies auch auf die Strahl-
kraft der staatlichen Leitlinien für Historiographie. Im Folgenden wird eine 
zeitgenössische Monographie auf diesen Sachverhalt hin untersucht. Außer-
dem werden thematische Parallelen in der Darstellung zwischen den Texten 
und der Autobiographie ausgemacht. 

Die erwähnte Schrift ist von dem Lokalhistoriker Luṭfullāh Hunarfar 
(1298-1385/1920-2006) verfasst worden.1 Seine Arbeit über die Stadt und 
Provinz Isfahan ist besonders geeignet für eine Analyse des Schahs in der His-
toriographie seit Beginn der sogennanten Weißen Revolution, weil der Stadt 
nationaler Symbolcharakter zugesprochen wurde. Sie gilt als Manifestation 
des ‚islamischen Irans‘ der Mittleren Periode, in gleicher Weise wie Teheran 
den modernen Iran und Persepolis die Antike symbolisieren. Jeder dieser Orte 
ist eng mit der Inszenierung spezifischer Herrscher verknüpft und stadtpla-
nerisch entsprechend ausgestaltet. Für Persepolis ist natürlich an die Anstren-
gungen um die Ausgrabungsstätte gedacht und in Teheran an die aufwendige 
architektonische Umgestaltung, die das Stadtbild von den qāǧārischen Ein-
flüssen befreien sollte. Isfahan steht mit seiner durch ṣafawīdische Architektur 
geprägten Ambiance, die durch nicht weniger aufwendige Restaurationsar-
beiten der Gesellschaft für das Nationale Erbe von neuem erstand, für eine 
islamisch geprägte Hochkultur. Schon Ṣādiq Hidāyat begründet eine Reise 
nach Isfahan im Frühjahr 1311/1932 damit, dass es ihm, nach allem was er 
gehört hatte, als Stadt der Fabeln (afsāna) vorschwebte, wie ein Ort in den 

1 Hunarfar hatte den Lehrstuhl für Geschichte an der Universität Isfahan inne und gilt bis 
heute als herausragender Lokalhistoriker. Er studierte Geschichte und Geographie in 
Isfahan und Teheran, wo er auch promoviert wurde, leitete in Isfahan zunächst die städ-
tische Antikenabteilung und unterrichtete später an der staatlichen Universität der Stadt. 
Er war Mitglied in der Gesellschaft für das Nationale Erbe (Anǧuman-i Āṯār-i Millī), dem  
Gremium zum Schutz der historischen Bauten Iṣfahāns (Šūrā-yi Ḥafāẓat-i Āṯār-i Tārīḫī-
yi Iṣfahān) und der Internationalen Vereinigung der Iranistik (Ittiḥādīya-yi Ǧahānī-yi 
Irānšināsī). Sein bedeutendstes Werk ist Ganǧīna-yi Āṯār-i Tārīḫī-yi Iṣfahān (Speicher 
der historischen Monumente Iṣfahāns), mit dem er 1344 (1965-66) den Königlichen Preis 
für das Buch des Jahres (Ǧāyiza-yi Kitāb-i Sāl-i Salṭanatī) gewann. Es gilt bis heute als 
das kunsthistorische Standardwerk für Isfahan und ist in zahlreichen Encyclopaedia-
Iranica-Einträgen zitiert. Die hier herangezogene Lokalgeschichte ist eine komprimierte 
Version davon. Hunarfar selbst empfiehlt das umfangreichere Werk in der Einleitung 
von Iṣfahān als weiterführende Lektüre für jene, die sich besonders für die Bauwerke der 
Provinz interessieren. Hunarfar 1386/2007: hašt. 

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152

Geschichten aus 1001 Nacht, ein Ort, der zur Zeit der Ṣafawīden die größte 
Stadt der Welt gewesen war, deren Glanz und Blüte bis heute unversehrt ist.2 
Seine Worte erinnern nicht nur daran, dass Isfahan ein Symbol für Irans 
große Vergangenheit ist, sondern auch an den engen Zusammenhang zwi-
schen Isfahan und einer romantisierten Vorstellung der Ṣafawīden. An Isfa-
han manifestiert sich das Nachdenken über Monarchie am stärksten. Denn 
anders als in Teheran kann ihr historisches Erbe hier uneingeschränkt positiv 
markiert werden, da die Ṣafawīden, im Gegensatz zu den Qāǧāren, in keinem 
Konkurrenzverhältnis zur Pahlawī-Dynastie standen.

In Hunarfars Monographie offenbart sich darüber hinaus die Bedeut-
samkeit der Lokalgeschichte für die Nationalgeschichte. Vejdani beobach-
tete bereits bei den Historikern der Frühen Pahlawī-Zeit einen integrativen 
Nationalismus, dessen Ansinnen es gewesen sei, ethnische, tribale, lingu-
istische und religiöse Unterschiede in ein nationales Narrativ sinnvoll ein-
zubinden.3 Er bemerkt, dass „Pahlavi-era historians of cities held up urban 
centers as the embodiment of both Iranian civilizational continuity and 
modernization.“4 Dies ist auch noch in Iṣfahān feststellbar. Hunarfar identi-
fiziert lokale Besonderheiten, die er ihrerseits als Puzzleteile im Gesamtbild 
der Nation betrachtet. Dabei lässt sich feststellen, dass die Geschichte der 
Stadt allerdings auch nur dort von Bedeutung ist, wo sie mit der Nationalge-
schichte kongruent ist, so dass Hunarfar konstatiert, der Naqš-i Ǧahān5 sei 
Zeuge der iranischen Geschichte.6 Tatsächlich befasst sich seine Geschichte 
Isfahans gemäß der eben vorgestellten Prämissen schwerpunktmäßig mit 
der Ṣafawīdenzeit und sein Erzähltempo zeichnet sich nach deren Ende 
durch eine deutliche Raffung aus, da sie, als sie aufhört, royal-nationale 
Geschichte zu sein, nicht länger berichtenswert erscheint. So unterstreicht 
er, dass die Stadt nach dem Überfall der Afghanen der Vergessenheit anheim-

2 Hidāyat 1342/1963: 60. Den Reisebericht veröffentlichte er im gleichen Jahr wie 
Nairangistān, ebenfalls ein Sachtext, der sich mit Volkslegenden beschäftigt. In seiner 
Arbeit verfolgte er das Ziel, die Bedeutung und Glaubwürdigkeit dieser Volkslegenden 
zu mindern und zu kritisieren. Krüger 1977: 67.

3 Vejdani 2015: 118.
4 Ibd. 137. 
5 Den er genau so und nicht etwa, wie es gemäß der Staatsdoktrin korrekt wäre, als 

Maidān-i Šāh bezeichnet. Hunarfars Haltung wirkt dadurch weniger ideologisch und 
bietet ein Indiz dafür, dass es nie nur darum ging, Richtlinien ‚von oben‘ umzusetzen, 
selbst dort, wo es personelle Überschneidungen in den Institutionen bzw. persönliche 
Interessen der Autoren gab. Roxane Haag-Higuchi konstatiert auf einer breiteren Ebene, 
dass es durch eben diese institutionellen Affiliationen ebenso möglich wurde, dass poli-
tische Trends „not fully align with the straight-forward rhetoric of nationalism and 
modernization“ ihren Weg in die staatlichen Institutionen fanden (Haag-Higuchi 2014: 
21). Es entstehen natürlich dennoch Brüche, und diese können als Erkennungsmerkmal 
der dankbaren Übernahme und freiwilligen Integration des eigenen Schaffens in den 
politischen Kurs betrachtet werden. 

6 Hunarfar 1386/2007: 133. 

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


153

fiel7 und sich unter den Qāǧāren, als sie den Status als Hauptstadt einbüßte, 
in einem unwürdigen Zustand befand.8 Damit fügt sich die Stadtgeschichte 
nahtlos in die herrschende Nationalgeschichtsschreibung ein. Erst wie-
der die Pahlawī-Zeit mit ihrer forcierten Industralisierung erscheint ihm 
berichtenswert.

Hunarfars Monographie kann bereits an zuvor erschienene Lokalge-
schichten Isfahans anknüpfen, die nicht nur ähnliche Schwerpunkte im Auf-
bau des Textes aufweisen, sondern auch einen ähnlichen Grundgedanken 
verfolgen. So schreibt Ḥusain Nūrṣādiqī im Vorwort zu seiner Geschichte 
Isfahans, dass er in seiner Jugend die Bauwerke der Stadt für sich entdeckte, 
und gibt damit den reiseführerähnlichen Anspruch seiner Monographie 
preis.9 Gerade der Anblick der Gebäude sei es während einer späteren Stu-
dienreise gewesen, der den Wunsch zum Verständnis der Stadtgeschichte in 
ihm weckte und den Entschluss begünstigte, die Monographie überhaupt 
zu verfassen.10 Darin gleicht er Hunarfar, der umfangreich die historischen 
Gebäude der Stadt bespricht und der Leser·in die bauliche Substanz der 
Stadt vergegenwärtigt. Muḥammad Riżā Šāh selbst notiert: Šāh ʿAbbās der 
Große brachte „Persia prosperity such as she had not known for centuries. 
His splendid capital at Isfahan became known throughout the civilized 
world, and today you see it much as it was in those times.“11 Dort könne 
man noch Zeuge werden von Jahrhunderte altem Handwerk wie traditio-
nellen Herstellungsverfahren von Mehl und Schmiedewerk und der großar-
tigen Architektur, die jene Zeit hervorgebracht habe.12 Das verdeutlicht, wie 
sehr das Pahlawī-Regime in der Instrumentalisierung von Geschichte auch 
von ihrer Visualisierbarkeit abhing. Ganz wie später Hunarfar preist bereits 
Nūrṣādiqī, dass es den Pahlawīs gelungen sei, die Stadt aus einem ruinö-
sen und unwürdigen Zustand zu erretten.13 Dadurch wirkt die bauliche 
Substanz der Stadt legitimierend auf die herrschende Dynastie, die mit der 
Königsstadt verbunden erscheint und sich zu ihren (vermeintlichen) histo-
rischen Wurzeln bekennt. Auch die bekannten Pole Erbauen und Erhalten 
werden in ein ausgewogenes Verhältnis gesetzt. In einem eigenen Kapitel 
erläutert Nūrṣādiqī die neu erstandenen Fabriken, die den Aufschwung seit 
dem Putsch versinnbildlichen,14 während Hunarfar umfangreich sowohl 
die Restaurationsarbeiten als auch die Staudammprojekte bespricht.15 Dar-

7 Ibd. 187.
8 Ibd. 191.
9 Nūrṣādiqī 1316/1938: alif.
10 Ibd. ǧīm.
11 Pahlavi 1961: 25.
12 Ibd. 27 f.
13 Nūrṣādiqī 1316/1938: bāʾ.
14 Ibd. 174-177.
15 Hunarfar 1386/2007: 187 ff.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154

über hinaus wird Isfahans Vorzug als monarchische Stadt deutlich, die nicht 
nur nicht durch die Qāǧāren vorbelastet ist, sondern sich im Gegenteil in 
das offizielle Narrativ des Niedergangs durch die Qāǧāren, die die Stadt laut 
Hunarfar und Nūrṣādiqī verfallen ließen, einbetten lässt. 

Seit der Weißen Revolution gewinnt auch die Darstellung von überre-
gional agierenden Schahfiguren zunehmend an Bedeutung. Dabei werden 
allerdings nicht andere, neue Persönlichkeiten herangezogen, sondern die 
bereits zu Heroen aufgebauten Herrscher beibehalten und ihr Lebenswerk 
neu gedeutet. Hunarfars Šāh ʿAbbās beispielsweise wird in der ersten Szene 
des dritten Kapitels von Iṣfahān vorgestellt, in dem historische Stätten Isfa-
hans behandelt werden. Die Szene spielt auf dem maidān, dem zentralen 
Platz, und berichtet, wie Šāh ʿAbbās der Große ausländische Gäste emp-
fängt. Der Schah erscheint dabei als Mann von Welt, Förderer kultureller 
Diversität und herausragende Persönlichkeit, deren Würde und Weitsicht 
im Vergleich mit seinen Gästen hervorsticht. Die europäischen Gesandten 
treten als Bittsteller auf und ersuchen den Schah um die Genehmigung, 
eine Kirche bauen zu dürfen, die er sofort gewährt, wohl wissend, dass die 
christlichen Portugiesen Muslim·innen nicht den gleichen Großmut ent-
gegenbringen. Der Schah geht als klarer politischer und moralischer Sieger 
aus der Anekdote hervor, nicht nur durch seine überlegene religiöse Tole-
ranz, sondern auch weil er anders als fränkische Herrscher nicht treulos 
und wortbrüchig ist. Gleichwohl er um die Tücken seiner Gesprächspart-
ner weiß, bewahrt er seine moralische Integrität und erscheint hierdurch 
umso überlegener.16 Das von Hunarfar so beschriebene Hofleben wirkt 
international und mithin der Ort international – eine Kontinuität, die in die 
Gegenwart zu reichen scheint, wenn Hunarfar versichert: „Nach allgemei-
ner Ansicht der ausländischen Tourist·innen ist dieser Platz einer der größ-
ten der Welt.“17 Außerdem haftet der Szene tatsächlich etwas Märchenhaftes 
an, das die Stadt und das Herrschaftssystem geheimnisvoll und prunkvoll 
erscheinen lässt.

Eine von Hunarfar ausführlich geschilderte Szene ist die Eroberung der 
Stadt Isfahan im Rahmen der futūḥāt. Dabei spart er allerdings das eigent-
liche Schlachtgeschehen und die Entwicklungen im Vorfeld weitgehend aus 
und erhebt einen Zweikampf zwischen den Führungspersönlichkeiten zum 
zentralen Ereignis:

ʿAbdullāh belagerte Ǧay [Isfahan], und Pādūspān, der Herrscher von Iṣfahān, ritt hin-
aus vor die Stadt und schickte ihm die Botschaft, dass es besser sei, wenn weder aus 
seinem noch aus ʿAbdullāhs Heer jemand getötet werde. „Darum kämpfe Du persön-
lich gegen mich, und wenn ich getötet werde, ergibt sich meine Armee, und wenn ich 

16 Ibd. 133.
17 Ibd. 

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


155

Dich töte andersherum, oh Aʿrāb!“ ʿ Abdullāh, der ein mutiger Mann war, stimmte dem 
Zweikampf zu, und als die beiden die Pferde bestiegen und sich gegenüber standen, 
da fragte Pādūspān: „Beginne ich den Kampf oder Du?“ ʿAbdullāh sagte: „Beginne 
Du.“ Pādūspān ließ den Speer den Sattel hinunter, Sattel und Zaumzeug nahm er weg. 
ʿAbdullāh tat es ihm ohne Zögern nach und stieg ohne Sattel und Zaumzeug wieder auf. 
Pādūspān sagte: „Ich habe deinen Mut (dilīrī) und deine Männlichkeit (mardānigī) 
gesehen, und von Anfang an wollte ich Dich nicht töten und meinen Speer in Deine 
Brust werfen. Doch jetzt, wo ich Deine Tapferkeit gesehen habe, reute es mich, Dich 
zu töten. Wir sind bereit zum Frieden. Ich kehre in meine Stadt zurück, und Du kehre 
zu Deiner Armee zurück, und wir bringen dies ohne Blutvergießen zu Ende. Wisse, 
dass meine Armee viele fähige und talentierte Bogenschützen hat.“ Pādūspān kehrte 
zur Stadt zurück und ʿAbdullāh zu seiner Armee, und so geriet Iṣfahān unter die Herr-
schaft der Araber.18

Der Zweikampf konstituiert eine heroische Praxis, die dazu geeignet ist, 
den Mut und die Fähigkeiten der Kontrahent·innen sichtbar zu machen.19 
Der Literaturwissenschaftler Ṣafā beobachtet zudem, dass der Bericht von 
Zweikämpfen in den Kriegen des Šāhnāma von hervorgehobener Bedeu-
tung ist und üblicherweise einem Muster folge: Die Kontrahent·innen 
stellen sich einander vor und versuchen, sich gegenseitig vom Kampf abzu-
bringen, indem sie ihrem Gegenüber den nahenden Tod vor Augen führen. 
Alsdann greifen sie zu den Waffen, deren Reihenfolge wiederum weitge-
hend festgelegt ist.20 Dieser Ablauf wird in der Schilderung angedeutet und 
dann kunstvoll durchbrochen. Der Zweikampf erfüllt sich bereits darin, 
Tapferkeit zu demonstrieren, so dass die eigentliche Gewalt abgewendet 
werden kann. Der iranische Herrscher Pādūspān erscheint hier nicht nur 
als ebenbürtiger Gegner ʿAbdullāhs, sondern als Akteur und Wortführer. 
Das vorausgegangene Gemetzel vor den Toren der Stadt bleibt unerwähnt, 
genauso wie der nahezu sichere Ausgang der Schlacht, hätte sie denn statt-
gefunden. Stattdessen wird implizit Pādūspāns Mut und Männlichkeit 
(mardānigī) herausgestrichen, denn er ist es ja – und nicht etwa der nach-
ziehende ʿAbdullāh – der Tapferkeit demonstriert, als er sich entblößt vor 
seinen noch bewaffneten Gegner stellt. Wie Brink/Gölz bemerken, kann die 
„Gewalt einer Handlung (…) als Heldentat verschleiert werden“.21 Dies gilt 
insbesondere für den Zweikampf, in dem der Zusammenhang von Helden-
tum und Gewalt explizit zur Geltung kommt. Da an diesem Nexus die hege-
moniale Männlichkeit verhandelt wird, ist die Feststellung, dass die Gewalt 
im Sinne einer physischen und unmittelbaren Machtaktion hier umgangen 
wird, aufschlussreich für die herrschende Vorstellung sowohl von Masku-
linität als auch von Herrschaft. Die gewaltfreie Lösung, die als Resultat von 

18 Ibd. 91. 
19 CH, Zweikampf.
20 Ṣafā 1396/2017-18: 240.
21 Brink/Gölz 2020: 11.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156

Pādūspāns diplomatischem Geschick zu bewerten ist, steht als eigentlicher 
Triumph im Raum. Die ohnehin bereits verlorene Stadt wurde durch sein 
kluges Taktieren in Würde übergeben und überflüssiges, da vergebliches 
Blutvergießen unter den Menschen abgewendet. Aus einer Position der 
Schwäche heraus konnte so durch exzeptionellen Mut in Kombination mit 
weitsichtigem Verhandlungsgeschick weiteres Unheil abgewendet und die 
Würde des Herrschers und seiner Stadt bewahrt werden. 

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9. Zwischenfazit Teil I

Die Analyse der heroischen Eigenschaften und Leistungen von Herrschern 
des Šāhnāma und der Geschichtsschreibung hat gezeigt, dass die Betrach-
tung beider Textarten der gleichen Denkfigur folgt. Das erschafft Parallelen 
zwischen der Rezeption der Texte und der Lebenswirklichkeit der Histori-
ker, die weit über die Schahfigur hinausgehen. In seiner Dissertationsschrift 
zu iranischen Epen aus dem Jahr 1321/1943 konstatiert der Historiker und 
Literaturwissenschaftler Ẕabīḥullāh Ṣafā, dass sich im Legendenteil (dūra-
yi asaṭīrī) des Šāhnāma zunächst die Regierung (ḥukūmat) formiere und 
der Mensch dann ein Verständnis gewinne für die Zubereitung von Essen, 
Kleidung, Wohnstatt, die Entdeckung des Feuers und das Erlernen von 
Landwirtschaft und der Gewinnung von Wolle. Die Herrscher seien es, 
die den Menschen die Geheimnisse der Zivilisation vermittelten wie das 
Schreiben und das Erbauen von Häusern.1 An dieser Stelle ist gut ablesbar, 
welchen Status die Regierung und der Zentralstaat auch in Ṣafās literatur-
wissenschaftlichem Denken einnehmen. Als erstes Element der Ereignis-
kette entsteht der Eindruck, der Staat sei die Voraussetzung für sämtliche 
folgenden Errungenschaften. Weiter führt er aus, dass die damals unruhi-
gen Zeiten zu einem Ende kamen, nachdem die Menschen die Herrschaft 
von Ṭahmūrṯ und Ǧamšīd anerkannten. Sie seien es auch, die die Menschen 
in Klassen und Schichten einteilten und somit Ordnung in die Gesellschaft 
brachten.2 Diese Lesart bildet sich parallel zu jener von der Befriedung und 
Einigung des Landes durch Riżā Šāh sowie andere historische Herrscher. 
Später, fährt Ṣafā in seiner Analyse fort, stürzten die Menschen immer ein-
mal wieder in Kriegsgeschehen und unruhige Zeiten, bis es anderen Herr-
schern erneut gelang, Land und Leute zu einen und zu befrieden.3 Das von 
Ṣafā im Šāhnāma identifizierte Narrativ korreliert nicht nur mit der gro-
ßen Erzählung über die Gründung der Pahlawī-Dynastie, sondern bedingt 
auch die Prämissen der Geschichtsschreibung. Die eingehendere Untersu-
chung des Anti-Helden Alexander des Großen hat allerdings die Grenzen 
der Kausalität aufgezeigt und deutlich gemacht, dass historiographische 
und literarische Texte in einem gemeinsamen Diskurs verortet sind. Ihre 
Erzählungen sind jedoch nicht nach dem genauen Abbild eines etablierten 
Präfigurats geformt, sondern Präfigurat und Präfigurant stehen in einem 
reziproken Verhältnis zueinander. In der Inszenierung des heroischen, 
unheroischen und antiheroischen Herrschers haben sich mit dem gesell-

1 Ṣafā 1396/2017-18: 216.
2 Ibd. 217.
3 Ibd.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158

schaftlichen Wandel einhergehende Verschiebungen gezeigt, die teils eine 
bloße Schwerpunktverschiebung bedeuteten, teils eine Marginalisierung 
bis dato glorifizierter Eigenschaften, die als Legitimitätsträger des Systems 
aufgebaut worden waren. Zentral ist die Repositionierung von Gewalt, die 
sich in Muḥammad Riżā Šāhs Geschichtsverständnis zeigt. Er bemerkt: „I 
have already made clear that while for many centuries we were famous as 
warriors, we have been even better known as a nation of civilizers.“4

Die weiterhin erforderliche Gewalt zum systemischen Erhalt wird zuneh-
mend ausgelagert und auf Akteure verschoben, die in Anlehnung an die zeit-
genössische Rezeption des Šāhnāma zum Königsmacher (tāǧbaḫs) erhoben 
werden. Gölz erinnert daran, dass bestimmten politischen Akteuren, die als 
lūṭīs bekannt sind, seit dem Coup im Jahre 1332/1953 und der Rückkehr des 
Schahs nach Teheran zum Dank der Unterstützung ebenjener Titel zuge-
schrieben wird.5 Darin liegt eine bemerkenswerte Neubewertung verborgen: 
Riżā Šāh verkörperte noch selbst die ausgeübte Gewalt, und die Verweise auf 
Napoleon schließen das Bild der Krönung durch die eigene Hand ein, die 
einen tāǧbaḫs nicht nur überflüssig, sondern wegen der Überschneidungen 
in den zugewiesenen Kompetenzen gar als Konkurrenz erscheinen lassen. 
Bereits Napoleon als Referenz enthält einen Hinweis auf die Verknüpfung 
mit Diskursen, die über die Landesgrenzen hinausreichen. Diese Verwoben-
heit verhärtet sich über die Jahrzehnte, und außenpolitische Faktoren werden 
zu einem maßgeblichen Kriterium in der nach innen gerichteten Inszenie-
rung von Herrschaft, wobei insbesondere die erwähnte Diskreditierung von 
Gewalt als politischem Mittel zu nennen ist. Dass es sich hierbei um keinen 
unumkehrbaren, linearen Prozess handelt, zeigen die Entwicklungen seit der 
Islamischen Revolution: In seinem Artikel zu den Pāsdarān weist Olmo Gölz 
darauf hin, dass „sowohl die Kriegsgewalt als auch das heroische Selbstop-
fer“6 legitimiert und sogar zur Pflicht erhoben werden. Hier zeichnet sich die 
Rehabilitation von Gewalt als legitimem politischem Instrument ab, mit der 
sich auch die Neuauflagen der historiographischen und literarischen Beiträge 
über iranische Krieger erklären lassen.

Als Kontinuum ist der Ausspruch von Muḥammad Riżā Šāh zu identi-
fizieren, der Schah müsse als der „focal point for a unity that transcends 
all lesser interests“ dienen. Obgleich Iraner·innen von Natur aus Individua-
list·innen seien, so der Schah, habe die Geschichte bewiesen, dass „we can 
respond to the need for a higher loyalty“.7 Die damit herausgehobene Stel-

4 Pahlavi 1961: 30.
5 Gölz 2016: 197.
6 Gölz 2020: 169.
7 Pahlavi 1961: 328. Diesen Satz wiederholt der Schah im Interview mit Karanjia nahezu 

wörtlich. Karanjia 1977: 24.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


159

lung des Herrschers, der allerdings im Dienst der Nation steht und sich der 
Zustimmung der Bevölkerung gewiss ist, bleibt über die Jahrzehnte erhalten 
und spiegelt sich auch in den historiographischen Werken. Fragwürdig ist 
ein Schah nur dann, wenn er den abgefragten Idealen nicht gerecht wird. In 
dem Versuch, über nationale Grenzen hinweg in den internationalen Dis-
kurs hineinzuwirken und dies zum wesentlichen Element seiner Selbstdar-
stellung zu machen, unterscheidet Muḥammad Riżā Šāh sich maßgeblich 
von der Inszenierung seines Vaters, dessen Wirkungskreis im Wesentlichen 
auf Iran beschränkt gezeichnet wird. Formale Bildung wird zeitgleich zu 
dieser Entwicklung ein immer wichtigeres Merkmal der Verehrung. Das 
wird nicht zuletzt daran deutlich, dass Muḥammad Riżā Šāh selbst als 
Historiker in Erscheinung tritt, indem er sein Leben und das Leben sei-
nes Vaters schildert, während jener diese Aufgabe noch dem Experten Saʿīd 
Nafīsī überlassen hatte. Muḥammad Riżā Šāh tritt nun an die Stelle dieses 
Experten, da sein Fachwissen es scheinbar unnötig macht, das Schreiben zu 
delegieren. Scheinbar – denn tatsächlich geschrieben wurden diese Texte 
freilich doch von Berufshistorikern. Nicht nur die konkreten historischen 
Persönlichkeiten, sondern mit ihnen auch der im zweiten Teil der Arbeit 
untersuchte Typus des Gelehrten werden so in den Hintergrund gedrängt 
und in ihrer Bedeutung beschnitten, da ihre Kompetenzen auf den Schah 
verschoben werden. Um diese Entwicklung nachvollziehbar zu machen, 
wird im zweiten Teil der Arbeit die Genese des Gelehrten dargestellt.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II

Der Gelehrte

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Der Historiker als Gelehrter

 
Verehrte und geschätzte Leser·innen, 
wir widmen dieses hervorragende Buch  
mit allem Respekt und beiden Händen 
uns 
selbst.1 

Die Literaten Sādiq Hidāyat und Masʿūd Farzād greifen in der Widmung 
von Waġ Waġ Sāhāb humoristisch die Autorität des Autors auf.2 Die in der 
Textsammlung veröffentlichten ġażīyas befassen sich satirisch mit zeitge-
nössischer Literatur und stellten in vielerlei Hinsicht eine Herausforderung 
für die literati dar. Denn die Stücke parodieren deren linguistische Nor-
men und verspotten ihren sozialen Status, „at a time when scholars would 
take themselves seriously for the sake of social status“,3 wie der Komparatist 
Omid Azadibougar treffend erinnert. Solche parodistischen Dekonstruk-
tionen waren ohne Präzedenzfall, unerhört „and did not sit well with the 
ethics and etiquette of literary and cultural establishments.“4 In der For-
schung ist inzwischen unumstritten, dass die iranischen Intellektuellen sich 
seit mindestens der späten Qāǧārenzeit als treibende Kraft gesellschaftlicher 
Transformation begriffen: als elitäre Avantgarde, die damit beauftragt war, 
die einfache Bevölkerung in die Moderne zu führen,5 so dass sie der Spott 
empfindlich traf. Doch nicht nur die literati störten sich daran. Bald nach 
der Publikation wurde Hidāyat von der Polizei verhört und vom Kulturmi-
nisterium mit einem Schreibverbot belegt, was auf das politische Gewicht 
der humoristischen Textsammlung hinweist. Azadibougar bemerkt, dass 
Hidāyat Witz verwendete, um soziale und kulturelle Diskurse zu kommen-
tieren.6 Er schreibt konkret über Waġ Waġ Sāhāb: 

1 Hidāyat/Farzād 1341/1962-63: Widmung. Hervorhebung i. O.
2 Die gemeinschaftlich veröffentlichte, parodistische Anthologie soll aus der Feder der 

Schriftsteller Yaʾmūǧ-u Maʾǧūǧ-u Qūmpānī: līmītid. (Gog und Magog & Co. limited) 
sein. Sie besteht aus 35 Stücken, die von den beiden als qażīya (Angelegenheit, Ereignis) 
bezeichnet werden, ein Genre, das Hidāyat erfunden hat. Es gibt keine konkrete Defi-
nition, was eine qażīya, notabene eine Verballhornung von qaṣīda, eigentlich umfasst 
– abgesehen von der ihr eigenen parodistischen Pietätlosigkeit. Da das Genre keine 
Nachahmer·innen gefunden hat, bleibt es spezifisch für den Schriftsteller Hidāyat. Aza-
dibougar 2020: 143.

3 Azadibougar 2020: 37.
4 Ibd.
5 Vgl. bspw. Epkenhans 2005 und Devos 2014.
6 Azadibougar 2020: 191.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164

The humorous element (...) changes the relationship between the author, the text, and 
the reader: The first is no longer the classical poet-prophet but a character who could 
either be whimsical or simply make mistakes; the second is not a storehouse of truths 
or moral lessons; and the third is forced into a position to interact with the text more 
actively.7

Umgekehrt, lässt sich hier herauslesen, galt es im historischen Kontext des 
Erscheinens von Waġ Waġ Sāhāb im Allgemeinen, den Autor als Prophe-
ten, den Text als Wissensspeicher und die Leser·in als weisungsbedürftig 
zu begreifen. Auf dieser Erkenntnis aufbauend, soll untersucht werden, wie 
sich diese Grundannahme in den Geschichtsbildern der intellektuellen 
Elite niederschlug, welche Zugänge sie zu dem historiographischen Mate-
rial wählte und welche Narrative sie aufbereitete. Der Historiker Saʿīd Nafīsī 
offenbart in seinem Geschichtswerk über die Erste Pahlawī-Zeit, dass auch 
Gelehrte in der Vergangenheit heroische Persönlichkeiten darstellen und 
perpetuiert gleichzeitig seinen Anspruch als Autor, mit seinen Texten einen 
wertvollen politischen Beitrag in der und für die Gesellschaft zu leisten:

Wichtig ist, dass (…) die Verehrung der Großen [Männer] gestärkt und die Namen der 
großen Wissenschaftler, Dichter und Gelehrten unsterblich gemacht wurden. Denn 
diese Gelehrten sind nicht nur das standhafte Pfand und der unsterbliche Stolz Irans, 
die das Wissen Irans und das Wissen um Iran in der Welt bekannt gemacht haben, 
sondern dies ist auch die beste Methode, wahrhaftigen Respekt in der Welt zu erlan-
gen. Außerdem kann man sich die Großen [Männer] so zum Vorbild nehmen und 
sich mühen, ebenso große Taten zu vollbringen.8

Der Literaturhistoriker Ṣafā konstatiert, dass Gelehrte (dānišmandān) im 
Šāhnāma eine eigene Gruppierung heroischer Figuren darstellten. Beson-
dere Bedeutung erlangten sie seines Erachtens im dritten Teil des Epos, den 
er als historischen Abschnitt (dūrān-i tārīḫī) bezeichnet. In ihm spielten 
u. a. wissenschaftliche Debatten, das Übersetzen von Büchern, das Erfin-
den von Spielen, Krieg und politische Angelegenheiten sowie Konflikte am 
Hof eine Rolle. Die in dem Teil auftauchenden Gelehrten (dānišmandān) 
Irans lösten ihm zufolge die bedeutendsten Probleme der Welt und pfleg-
ten ein internationales Netzwerk. Der wichtigste Gelehrte (dānišmand) 
des Šāhnāma sei Buzurgmihr, der die Weisen (dānāiyān) und Gelehrten 
( fāżilān) Indiens und Roms durch seine exzeptionelle Klugheit und Bil-
dung besiege.9 Er bewertet ihn auch als herausragendes Beispiel für guten 
Rat, der in erster Linie den Schah in seinen Regierungsgeschäften unterstüt-
zen soll.10 Die Figur des Buzurgmihr informiert die iranische Geschichts-
schreibung der Pahlawī-Zeit, die in der Ausbildung dieses Heldentypus 

7 Ibd. 143.
8 Nafīsī 1344/1965-66: 100.
9 Ṣafā 1396/2017-18: 257.
10 Ibd. 263.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


165

eine genuine iranische Eigenart entdeckt, und damit auch das Selbstver-
ständnis der Autoren.

Hayden White bemerkt, dass es eine gute Fachhistoriker·in auszeichne, 
der Leser·in die „unbegrenzte Revidierbarkeit“,11 mithin den vorläufigen 
Charakter der eigenen Arbeiten regelmäßig vor Augen zu führen. In den 
hier untersuchten Texten hingegen fällt auf, dass die Autoren ihre Quellen-
kommentare regelmäßig mit Redewendungen einleiten, die den Spielraum 
für Interpretationen stark einschränken. Der Historiker Ẕabīḥullāh Ṣafā 
schreibt:

Es ist offensichtlich, dass die Gerichtsverhandlung nicht der Wahrheitsfindung diente, 
sondern der Kalif Afšīn loswerden wollte, denn dieser war von iranischer Abstam-
mung und ‚von Familie‘.12

Nafīsī schreibt: 
Es ist offensichtlich dass ʿAbdullāh Ḫān, der Gouverneur von Iṣfahān, das Ziel des 
Fabrikbaus vereiteln wollte, indem er Notwendiges nicht herbeischaffte, die Arbeiter 
anstachelte und auch zu illegalen Methoden griff.13

Und an anderer Stelle:
Es ist offensichtlich, dass die Übersetzung nicht gut ist. Außerdem ist klar, dass Mīrza 
Muḥammad Riżā beim Unterschreiben etwas hinzufügen wollte.14

Dabei wird allerdings nicht herausgearbeitet, wieso es sich bei diesen Fest-
stellungen um schlüssige Interpretationen handelt. Besonders deutlich 
wird dies in Zusammenhängen, die nicht auf die Quellenanalyse abzielen 
und in denen ebenfalls Floskeln zur Anwendung gebracht werden. Bei-
spielsweise in seiner Geschichte der Ersten Pahlawī-Zeit schreibt Nafīsī: 
„Balūčistān ist zwar offensichtlich ein Teil Irans, war aber während der 
gesamten Qāǧārenzeit unabhängig.“15 In dieser Schreibhaltung bringt sich 
die in der Einleitung geschilderte Kooptation im Modell von Gerschewski 
et al. zum Ausdruck, die ambivalente, vage und skrupulöse Interpretationen 
nicht gebrauchen kann, sondern danach strebt, Weltdeutungen im Sinne 
der politischen Führung anzubieten. Die Unzähmbarkeit der Geschichte, 
verantwortet durch ihre grundsätzliche Mehrdeutigkeit, wird von Nafīsī, 
Ṣafā und anderen mittels der oben genannten rhetorischen Wendungen 
konterkariert und die Prämissen ihres Denkens so als unverrückbar und 
unhinterfragbar installiert. Zudem manifestiert sich hierin die Gesinnung 
der Historiker und ihr Verhältnis zur Leser·innenschaft, von der erwartet 
wird, die Deutung des Autors zu übernehmen.

11 White 1986: 102.
12 Ṣafā 1385/2006: 227.
13 Nafīsī 1335/1956: 215.
14 Ibd. 270 f.
15 Nafīsī 1344/1965: 21.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166

An anderen Stellen verzichtet Nafīsī auf eine ausführliche Argumentation 
und ersetzt diese ebenfalls durch den Ausdruck „offensichtlich“ (paidāst). In 
seiner Geschichte über den post-sāsānīdischen Rebellenführer Bābak zählt 
er die überlieferten Namen von Bābaks Bruder auf und erwähnt als letzten: 
„An einer Stelle heißt es, dass sein Bruder Isḥaq b. Ibrāhīm geheißen habe. 
Aber es ist offensichtlich, dass dies nicht richtig ist.“16

Danach endet der Abschnitt, und Nafīsī wendet sich dem Schicksal 
der Töchter Bābaks am Hofe des Kalifen al-Muʿtaṣim zu. Isḥaq b. Ibrāhīm 
(t. 235/850) war der Name eines engen Vertrauten und Beraters von al-
Muʿtaṣim17 und der Widersacher Bābaks, der nach Ansichten einiger die 
Hinrichtung des Bruders beaufsichtigt haben soll. Dies wird von Nafīsī an 
dieser Stelle jedoch weder erwähnt noch in Zusammenhang gebracht, son-
dern als bekannt vorausgesetzt. Die Leser·in ist aufgefordert, gedanklich 
daran anzuknüpfen und selbst zu kombinieren, dass der Hingerichtete ver-
mutlich nicht den gleichen Namen wie sein Mörder getragen haben wird. 
Das Verschweigen der Argumentation sowie die Voraussetzung von Detail-
wissen deuten darauf hin, dass die Leser·in zumindest an dieser Stelle als 
Person mit grundsätzlich ähnlichem Bildungshintergrund imaginiert wird. 
Nichtsdestotrotz wird auch hier davon ausgegangen, dass die Leser·in sich 
der Haltung des Autors anschließt. Die Erzählrolle und mit ihr das Verhält-
nis zur Leser·in gestaltet sich, wie hieraus hervorgeht, als ambivalent und 
hängt von dem Publikationsort ab. Das macht es erforderlich, die Erzähl-
rollen, die die Historiker einnehmen, näher zu beleuchten.

16 Nafīsī 1384/2005: 152.
17 EI2, Al-Muʿtaṣim Biʾllāh.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Die Erzählrollen

Roland Barthes konstatiert, dass 
le discours littéraire comporte très rarement les signes du ‘lecteur’, on peut même dire 
que ce qui le spécifie, c’est d’être – apparemment – un discours sans tu, bien qu’en réa-
lité toute la structure de ce discours implique un ‘sujet’ de la lecture.1 

Das ist im Kontext der Pahlawī-Ära nicht der Fall. Wie zu sehen sein wird, 
spielt die direkte Ansprache in allen besprochenen Texten bis zu einem 
gewissen Grad eine Rolle, und man darf annehmen, dass die Historiker 
sich hierin – im Zweifel nicht intentional, wenn man White folgt – an den 
tradierten poetischen Konventionen orientierten, insbesondere an der tra-
ditionellen Erzählperformance naqqalī, in der die Zuschauer·innen übli-
cherweise durch Ansprache in die Erzählwelt einbezogen werden. Die 
wiederholte Ansprache der Leser·in deutet auf eine hohe Ausrichtung auf 
das Publikum hin, bei der das Erzählmedium sich als Mittlerfigur zwischen 
der Diegese und der Leser·in begreift. Durch direkte Ansprache wird nicht 
nur die Leser·in einbezogen, sondern auch die Erzähler·in sichtbar, wie in 
einem solchen Fall das Erzählmedium auch eher geneigt ist, etwas von sich 
selber preiszugeben. Hierfür gibt es berühmte Präzedenzfälle, nicht zuletzt 
in Firdausīs Šāhnāma, in dem der Erzähler beispielsweise den Tod seines 
Sohnes beklagt. Dabashi konstatiert, dass „such personal remarks are a ver-
itable feature of the Persian epic, where we are always conscious and aware 
of the person and the poet behind his magnum opus.“2

Diese Erzählkonventionen ermöglichen es auch den Historikern, die 
Leser·in durch wiederholte Ansprache aktiv einzubinden und eine persön-
lich scheinende Verbindung zu entwerfen. Ali Gheissari deutet das Phäno-
men in Iranian Intellectuals in the 20th century (1989) mit dem Ausdruck 
„mental bridge“ an. Solche Einschübe leisteten seines Erachtens die „pro-
duction and reproduction of a tactic criterion of trust“ und erfüllten den 
Anspruch der Intellektuellen, sich selbst als „distinct social type“ wahr-
zunehmen.3 Entscheidend für das Gelingen der Verbindung zwischen 
Autor·in und Leser·in ist die Gleichsetzung von Autor·in und Erzähler·in. 
Überdies ist sie eine unabdingbare Voraussetzung dafür, dass ein Text über-
haupt als historiographische Schrift rezipiert werden kann.4 Damit ist nicht 
gesagt, dass es keine Erzähler·in, sondern nur die Autor·in gäbe, da auch die 

1 Barthes 1967: 68.
2 Dabashi 2019: 11. Man beachte, dass der Erzähler und der Dichter nach dieser Auffas-

sung allerdings als miteinander identifiziert betrachtet werden.
3 Gheissari 1998: 69.
4 Rüth 2005: 34. In fiktionalen Texten hingegen sind sie wegen des suspendierten Wahr-

heitsanspruchs üblicherweise dissoziiert. Rüth 2005: 32.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168

Historiker·in nicht mit einer irgendwie gearteten ‚authentischen‘ Stimme 
spricht, sondern, wie in der Rhetorik üblich, die Wahlmöglichkeit zwischen 
verschiedenen narrativen Rollen hat, die das Erzähler·innen-Ich auszeich-
nen.5 Der Historiker Axel Rüth unterscheidet daher zwei Erzählrollen. Zum 
einen die Detektiv·in, ein „akribischer Spurensucher, der sich auf einen kri-
tischen Leser“6 ausrichtet, und zum anderen die Mystagog·in:

Unter einem Mystagogen ist ein Erzähler zu verstehen, der besonderen Wert auf 
die Anschaulichkeit der von ihm rekonstruierten Vergangenheit legt. Auf die Fuß-
noten kann er weitgehend verzichten, da er für einen tendenziell unkritischen Leser 
schreibt, der die Autorität des Historikers anerkennt und sich von ihm bereitwillig an 
die Hand nehmen lässt, um sich in die Tiefen der historischen Vergangenheit hinab 
führen zu lassen.7

Wie sich zeigen wird, hängt es mit dem Selbstbild der Historiker zusammen, 
sich in spezifischen Publikationen als Mystagogen zu inszenieren, in ande-
ren als Detektiv. Inwieweit dies gelingt, hängt einerseits davon ab, wie über-
zeugend der Leser·in die gewählte Plotstruktur erscheint und anderseits 
von der eben erwähnten Verbindung, die die Historiker durch konsequente 
Vergegenwärtigung der Leser·in oder ggf. des Lesens etablieren. Maßgeb-
lich ist dabei nicht nur die Gewissheit der Historiker, der zeitgenössischen 
Elite anzugehören, sondern auch die Imagination der Leser·in als signifi-
kant jünger und weisungsbedürftig oder eben als Teil des gleichen Milieus. 
Exemplarisch sei auf den Historiker ʿ Abbās Iqbāl verwiesen, der konstatiert, 
Gelehrsamkeit sei kein Selbstzweck, sondern vielmehr Mittel zum Zweck 
und darum besonders für junge Menschen von Relevanz.8 Das politische 
Klima, in dem die Texte produziert werden, kann zudem einschränkend auf 
die Möglichkeit der Wahl wirken, da die detektivische Erzählrolle geeignet 
ist, etablierte Narrative herauszufordern.

5 Ibd. 35. Der Unterschied zu fiktiven Texten liegt vielmehr in der unmittelbaren Verant-
wortlichkeit der Autor·in für die Aussagen der Erzähler·in.

6 Rüth 2005: 194.
7 Ibd.
8 Iqbāl 1323/1944: 8.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Der Detektiv in der Fachzeitschrift Yādgār

Im Zeitraum von 1323/1944 bis 1328/1949 gab der bereits erwähnte Histo-
riker und Staatsmann ʿAbbās Iqbāl (t. 1334/1953) ein geisteswissenschaft-
liches Periodikum mit dem Titel Yādgār heraus. Es umfasst insgesamt 50 
Ausgaben und gilt bis heute als eine der bedeutendsten Fachzeitschriften 
Irans.1 Im Vorwort der ersten Ausgabe heißt es, dass Iqbāl anstrebe, der 
Leser·in große Männer der iranischen Vergangenheit und ihren Lebens-
weg vorzustellen,2 womit sich die Artikel besonders eignen Heroisierungen 
von historischen Persönlichkeiten nachzuspüren. Sie eignen sich zudem 
auch besonders zur Untersuchung des Detektivhistorikers, da sie sich an 
ein gebildetes, dem Autor als ebenbürtig imaginiertes Publikum wandten. 
Außerdem machen sich die Autoren umfangreiche Gedanken über die 
Bedeutung von Gelehrsamkeit und die Rolle des Gelehrten in der Gesell-
schaft, die auch außerhalb des Periodikums wirksam waren. Diese Gedan-
ken entwickeln sich i. d. R. aus einer universalistischen Grundannahme.

Iqbāl etwa erläutert, dass es große Gelehrte und Kritiker der alten Wissen-
schaften gewesen seien, die Europa aus den verdunkelten Zeiten des Mittel-
alters gewiesen hätten. Namentlich führt er etwa Alexander von Humboldt, 
Charles Darwin, Ernest Renan an. Durch die Auflistung exzeptioneller Per-
sönlichkeiten, die mit dem Ursprung der ‚wahren Wissenschaft‘ verknüpft 
seien, wird diese genealogisch verfolgbar gemacht und ein ideeller Stamm-
baum konstruiert. Iqbāl begreift sich und seine Kollegen auf dem Fundament 
seines universalistischen Ansatzes als Nachfolger dieser großen Männer.3 Die 
Auflösung von kulturspezifischer Gelehrsamkeit zugunsten eines Universa-
lismus der Größe zeigt sich auch, wenn europäische ‚große Männer‘ durch 
iranische ‚große Männer‘ erhöht werden. Der Schriftsteller Ṣādiq Hidāyat 
schreibt in dem Gedicht „Qażīya Freudism“ aus Waġ Waġ Sāhāb:

Wir wollen einen philosophischen Abschnitt vorlegen und präsentieren, damit ihr 
wissen möget, dass wir uns in die Worte und Überzeugungen der Großen der Welt 
versenkt haben und ihre Forschung und ihre Absichten aus diesen Tiefen hervorholen. 

1 Amanat etwa bemerkt, dass die Zeitschrift „one of the most influential literary journals 
of modern Iran“ sei. Außerdem war das Magazin ein besonderes Anliegen von Iqbāl: Als 
es im fünften Jahr aus politischen Gründen eingestellt wurde, verließ er frustriert das 
Land und migrierte erst in die Türkei und dann nach Italien. Amanat 2008: 945.

2 Iqbāl 1323/1944: 1-4. 
3 Hierin offenbart sich die Vorstellung einer Zeitachsenverschiebung, in der die Iraner·in-

nen zwar global-räumlich gleichzeitig mit den Europäer·innen leben, aber historisch-
zeitlich einige Jahrhunderte zurückversetzt sind. Tavakoli-Targhi spricht in diesem 
Zusammenhang treffend von einer „schizochronic conception of history“. Tavakoli-
Targhi 2001: 4.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170

Herr Sigmund Freud, der bekannte österreichische (namsa) Autor, schrieb Bücher von 
der Größe (buzurgī) Ḫamsas, und was er sprach, hatte vor ihm noch keiner erdacht.4

Der Wiener Psychoanalytiker Freud (1856-1939) gewinnt hier an Prestige, 
indem er mit dem Literaten Niẓāmī (t. 535/1141) und Freuds Werk mit 
dessen Epos Ḫamsa verglichen wird.5 Die Verbindung, die Hidāyat zieht, 
besteht in Niẓāmīs Reputation, dem Epos eine „lyrische Haltung und (...) 
psychologische[n] Untergrund“6 beigefügt zu haben, während seine Werke 
„philosophische Vertiefung und soziales Verständnis“7 zur Wirkung bräch-
ten bzw. ein in der „Psychologie vollendetes Bild“ entwarfen.8 Dies fügt 
sich darin ein, dass die Intellektuellen zu dieser Zeit sehr damit befasst 
waren, welche iranischen literati in Europa Wirkung entfaltet hatten. Der 
Historiker ʿAbd al-Ḥusain Zarrīnkūb (1301-1378/1923-1999) etwa publi-
zierte 1326/1947 in der Zeitschrift Suḫan einen Artikel über den Einfluss 
des Lyrikers Saʿdī in Europa. Angefangen bei den ersten Übersetzungen in 
verschiedene europäische Sprachen, spürt er der gedanklichen Auseinan-
dersetzung europäischer Schriftsteller und Philosophen mit dessen Dich-
tung nach. Dabei bringt er „Saʿdīs Weltruhm“9 in Zusammenhang mit der 
Weltliteratur und vor allem mit dem innereuropäisch konstruierten Kanon, 
wobei er sich im Wesentlichen auf die Einschätzungen europäischer Lite-
raturwissenschaftler stützt und ihre Vergleiche mit Werken von beispiels-
weise Horaz (t. 8 v. Chr.) verfolgt. Er konstatiert, dass einige Strömungen 
wie etwa die Romantik ohne den iranischen Dichter undenkbar gewesen 
wären.10 Bis heute sei Saʿdī in Europa unvergessen, schließt er, denn seine 
„Gedanken werden niemals alt“.11 Solche historischen Formen kulturellen 
Austauschs genossen die Aufmerksamkeit der literati, die darin ihre zeit-

4 Hidāyat 1341/1962-3: 61. Eberhard Krüger bewertet die Zuschreibung von Hidāyat als 
Verfasser dieser Qażīya als zumindest fragwürdig (Krüger 1977: 40). Als weitere Autoren 
kämen am ehesten der Mitherausgeber Masʿūd Farzād oder Freunde der beiden aus der 
literarischen Gruppe Rābʿa in Betracht.

5 Die Epopöe besteht aus fünf (arab. ḫamsa) eigentlich unabhängigen Dichtungen, die 
erst von späteren Generationen als zusammengehörig betrachtet wurden: Maḫzan al-
Asrār (Schatzkammer der Geheimnisse), Ḫusrau wa Šīrīn, Lailī wa Maǧnūn, Haft Paikar 
(Sieben Bilder) und das Iskandarnāma (die Alexandersage). Die Werke sind spätestens 
seit William Jones in den europäischen Sprachen rezipiert worden. 1798 legte Joseph 
von Hammer-Purgstall eine Nachdichtung ins Deutsche vor, durch die Ḫusrau wa Šīrīn 
Eingang in die deutsche Literatur fand. Niẓāmī gilt seither auch in Europa als universale 
und nicht kulturspezifische Größe.

6 Rykpa 1959: 204.
7 Ibd.
8 Ibd. 203.
9 Zarrīnkūb 1326/1947: 573.
10 Ibd. 574. Er bemerkt außerdem, dass der beschriebene Transfer der Arbeit von Orienta-

listen, im besonderen Falle Saʿdīs allen voran Henri Massé, zu verdanken sei. Zarrīnkūb 
1326/1947: 574.

11 Zarrīnkūb 1326/1947: 574.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


171

genössische Praxis gespiegelt sahen. Der Gelehrte und die Konstruktion 
seines Habitus spielten eine kritische Rolle im Denken und Arbeiten der 
erwähnten literati. Daher sollen nun die genannten zentralen Aspekte in 
der Geschichtsschreibung der frühen zweiten Pahlawī-Zeit anhand eines 
Fallbeispiels aus der einflussreichen Historikerzeitschrift Yādgār untersucht 
werden.

Fallstudie: Don Juan von Iran

Vielleicht ist der obige Titel jenen, die mit der westlichen Literatur bekannt sind, ver-
traut und sie stellen sich zunächst vor, dass sich dieser Artikel mit dem berühmten 
Don Juan befasst, über den schon zahlreiche Fabeln und Texte geschrieben wurden. 
Doch tatsächlich ist es so, dass sich dieser Artikel mit einem iranischen Literaten 
namens Don Juan befasst, der seine Erzählungen, wie wir sehen werden, vor einigen 
Jahrhunderten auf Spanisch veröffentlichte und von denen es in einer anderen Spra-
che lange keine Spur gab. Zweifellos werden die meisten Leser·innen der Zeitschrift 
Yādgār mit den Beziehungen zwischen dem ṣafawīdischen Iran und den europäischen 
Staaten vertraut sein und die berühmte Reise der Gebrüder Sherley an den Hof von 
Šāh ʿAbbās Ṣafawī in Erinnerung haben.12 

Diese Zeilen erschienen im Abānmāh 1324 / Oktober-November 1945 in der 
Zeitschrift Yādgār und sind der Anfang eines Artikels von Muḥammad Ḥasan 
Ganǧī,13 in dem er sich mit der etwa zwei Jahrzehnte zuvor von Guy Le Strange 

12 Ganǧī 1324/1945: 72. Yādgār thematisiert die Expedition tatsächlich in einem weite-
ren Artikel, in dem ʿAbbās Iqbāl sich in einer mehrteiligen Serie mit dem Persischen 
Golf beschäftigt. In dem Artikel sind mehrere Bilder abgedruckt, aber nur drei Portraits: 
eines von Anthony Sherley, eines von Ḥusain ʿAlī Bīk und eines von Robert Sherley, was 
den Stellenwert der Anekdote herausstreicht (und die gute Dokumentationslage). Das 
Unterkapitel Die Gesandtschaft der Gebrüder Sherley (Safārat-i Barādarān-i Sherley) ist 
außerdem das am ausführlichsten geschilderte ‚Golfereignis‘. Allerdings ist der Artikel 
erst 1326/1947 erschienen, also nach Ganǧīs Aufsatz. Es handelt sich folglich nicht um 
einen Hinweis darauf, dass der Leser·in die Ereignisse bereits aus der Zeitschrift selbst 
bekannt sind, sondern sie werden von Ganǧī offenbar für kanonisches Wissen gehal-
ten. Iqbāl ʿAbbās: Qismatī az Māǧarā-yi Ḫalīǧ-i Fārs (Ein Stück Geschichte des Persi-
schen Golfs). In: Yādgār, Jahrgang 4, Ausgabe 3, Abān 1326 / Oktober-November 1947, 
16-40. Ṣādiq Hidāyat veröffentlichte 1321/1943 den Kurzgeschichtenband Sag-i Wilgard, 
der auch eine Kurzgeschichte mit dem Titel Don Juan enthielt. Sie berichtet von einem 
Mann, der von seiner Geliebten für einen Namensvetter des europäischen Frauenhelden 
verlassen wird. Die Figur war zu dem Zeitpunkt offenbar nicht nur ein Begriff, sondern 
auch von gesteigertem Interesse. 

13 Muḥammad Ḥasan Ganǧī wurde am 21. Ḫurdād 1291 / 11. Juni 1912 in Bīrǧand gebo-
ren. In Erinnerung an seine Jugend schreibt er, dass er das Lesen von Zeitungen und Zeit-
schriften sehr genossen habe und gerne die öffentliche Bibliothek aufsuchte (Muḥaqqaq 
1385/2006-07: 11), wodurch angedeutet wird, dass er sich schon in frühen Jahren durch 
Wissensdurst ausgezeichnet habe. Das gesamte Leben in den Dienst der Bildung zu stel-
len, ist ein typisches Element in der Selbstdarstellung der literati. Besonders gilt dies für 
die Kindheit, aber auch für das Alter, in dem man sich üblicherweise mannigfaltiger 
Hürden (wie beispielsweise Blindheit) ausgesetzt sieht, weswegen sich der intrinsische 

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172

publizierten englischen Übersetzung der Relaciones von Don Juan von Per-
sien befasst. Dabei handelt es sich um den Reisebericht eines ṣafawīdischen 
Höflings, der der Entourage eines von Šāh ʿAbbās dem Großen (978-1038/ 
1571-1629) entsandten Diplomaten angehörte. Der von Ganǧī geschickt 
gewählte Auftakt seines Artikels Don Juan von Iran (Dūn Žūan-i Irān)14 spielt 
mit der Neugier der Leser·in, stößt sie dazu an, ihr eigenes Leseverhalten zu 
beobachten und spricht die Vermutung aus, dass diese in der Erwartungs-
haltung, etwas über eine europäische, literarische Figur zu erfahren, mit dem 
Lesen begonnen habe. Stattdessen werde sie nun aber mit einer iranischen, 
historischen Persönlichkeit konfrontiert. Indem Ganǧī diese – vermeintliche 
oder tatsächliche – Erwartungshaltung aufgreift, macht er sich zum Kompli-
zen seiner Leser·in und verortet sich mit ihr in einem Milieu, das Zugriff zu 
fremdländischer Literatur und einen exklusiven Bildungshintergrund vorzu-
weisen hat. Die enttäuschte Erwartung der Leser·in, nun doch nichts über 

Drang und die exzeptionelle Hingabe besonders gut hervorheben lassen. In Teheran 
studierte Ganǧī am Lehrerkolleg (dār al-muʿalamīn-i ʿālī) Geschichte und Geographie. 
Zwei seiner Dozenten, erinnert er sich, haben einen bleibenden und formenden Ein-
druck auf ihn hinterlassen: der eine war sein Geschichtslehrer ʿAbbās Iqbāl und der 
andere der Geograph Masʿūd Gihān (Saḥāb 1389/2010-11: 54). An solchen Hinweisen 
zeigt sich die Bedeutung der Vernetzung für die Historiker, die sich weiterhin nicht an 
Institutionen, sondern bestimmten Persönlichkeiten festmachte. Als bester Schüler sei-
ner Klasse erhielt er die Möglichkeit, seine Studien in Europa fortzusetzen und ging 
wegen seiner guten Englischkenntnisse an die Victoria Universität in Manchester, wo 
er sich im Fach Geographie einschrieb. Im Anschluss an seine Rückkehr nach Iran 
arbeitete er als Dozent an der Uni Teheran, wo er half, die Strukturen des Faches auszu-
bauen, überhaupt Geographie als eigenständige Disziplin an der noch jungen Universi-
tät zu etablieren. Seiner Karriere stand jedoch letztlich der fehlende Doktortitel im Weg 
(Muḥaqqaq 1385/2006-07: 19), weswegen er sich an der Clark Universität in Worcester, 
Massachusetts einschrieb, wofür er erneut ein Stipendium erhielt. Zwischen 1331/1952 
und 1333/1954 absolvierte er dort sein Promotionsstudium in Geographie. Die Uni-
versität war bekannt für das Fach und zog Student·innen aus allen Ländern an. Aber 
nicht nur hinsichtlich der Erweiterung seiner fachlichen Kompetenzen und der Erfah-
rung, in einem internationalen Umfeld studieren zu können, sondern auch aus karrie-
ristischer Perspektive sei es die richtige Entscheidung gewesen, bemerkt er in seinen 
Memoiren: Im Anschluss an seine Rückkehr nach Iran wurde er zunächst Assistent des 
Lehrstuhls und fünf Jahre später selbst auf den Lehrstuhl berufen und schließlich zum 
Direktor seiner Fakultät (dāniškada-yi adabīyāt-u ʿulūm-i insānī) ernannt (Muḥaqqaq 
1385/2006-07: 21). Wegen seiner Anstrengungen in seinem Fachbereich bezeichnen ihn 
seine Kolleg·innen heute als den ‚Vater der Geographie Irans‘, und so sei zu Recht, urteilt 
sein Biograph Mahdī Muḥaqqaq, auf dem Gelände der Universität Kīš eine Statue von 
ihm neben 14 großen Persönlichkeiten (pīškiswat) anderer Fächer aufgestellt worden 
(Muḥaqqaq 1385/2006-07: 58). Solche Statuen, wie sie für Ganǧī und seine Kollegen 
aufgestellt wurden, aber auch Bezeichnungen wie ‚Vater der Geographie Irans‘, die bis 
in die Gegenwart der Islamischen Republik virulent sind, verdeutlichen, wie erfolgreich 
man damit war, den Gelehrten als heroische Figur zu etablieren. 

14 Ganǧīs Entscheidung, Don Juan mit žāʾ zu transkribieren anstatt mit ḫāʾ, deutet darauf 
hin, dass er mit der spanischen Aussprache nicht vertraut war und sich daher an einem 
englischen J orientierte.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


173

den fiktiven Don Juan zu erfahren, wird durch diesen rhetorischen Kunstgriff 
nicht nur kompensiert, sondern in Interesse an einem iranischen Gegenstand 
umgemünzt, mit dem sich die Leser·in von Yādgār, so wie Ganǧī sie imagi-
niert, ebenfalls auskenne. Der Blick auf das vermeintlich Europäische wird 
damit überraschend zum Blick auf das Eigene15 und weist auf die Verschrän-
kungen dieser Lebenswelten hin.

Diese Haltung zur Leser·in verweist auf die Vernetzung von Editor, 
Leser·innengemeinschaft und Autorengemeinschaft. Denn als einstiger 
Schüler des Herausgebers Iqbāl veröffentlichte Ganǧī gelegentlich Artikel in 
Yādgār.16 Er selbst behauptet in der Rückschau, seine Artikel seien metho-
disch und thematisch innovativ und richtungsweisend für die nachfolgende 
Forschung gewesen.17 Der Wissenschaftler macht nicht nur stolz seine ers-
ten Erfolge als junger Akademiker deutlich, sondern rekurriert auch auf den 
Anspruch, den Yādgār erhob: neue Themen, neue Methoden und interna-
tionale Reputation. Die Zeitschrift verstand sich als Teleskop in die Welt, 
und Ganǧīs Buchbesprechung, mit der er seine Englischkenntnisse kapita-
lisieren konnte, passte damit hervorragend in das Konzept. Don Juan bot 
zudem mit seiner Reise nach Europa eine Identifikationsfläche für den teils 
im Ausland ausgebildeten Wissenschaftler. Der Herausgeber der Relaciones, 
Guy Le Strange,18 hatte bereits einige Zeit zuvor in Iran Widerhall gefun-
den und der Artikel versprach daher, auf das Interesse der Leser·innenge-

15 Zum Begriff des Eigenen und Anderen bzw. Fremden und Vertrauten siehe Andrea Pola-
schegg: Der andere Orientalismus. Regeln deutsch-morgenländischer Imagination im 19. 
Jahrhundert. Berlin/New York, 2005. 

16 Neben dem hier besprochenen beispielsweise einen über seine Heimatstadt Bīrǧand im 
Jahre 1325/1946. Ganǧī 1325/1946: 54-63.

17 Muḥaqqaq 1385/2006-07: 44.
18 Der britische Orientalist Guy Le Strange (1855-1933) ist besonders bekannt für die 

Erforschung der vormodernen Geographie, für die er unter seinen Zeitgenoss·innen 
breite Anerkennung genoss, obwohl er nicht an einer Universität studiert hatte. Zu nen-
nen ist hier The Lands of the Eastern Caliphate: Mesopotamia, Persia, and Central Asia 
from the Moslem Conquest to the Time of Timur, das 1905 in Cambridge erschien. Dort 
wurde ihm 1913 auch ein Ehren-M.A. verliehen, und er pflegte engen Austausch mit 
Edward Browne (1862-1926). Zwar war er Autodidakt, doch hatte ihm seine Herkunft 
diverse Reisen ermöglicht, etwa in jungen Jahren nach Paris, wo er die führenden Ori-
entforscher seiner Zeit kennenlernte, und später einen dreijährigen Aufenthalt in Iran 
(1877-1890). Im Anschluss an diese Reise veröffentlichte er 1882 eine Übersetzung von 
Fatḥ-ʿAlī Aḫundzādas Satire The Vazír of Lankurán mit dem Untertitel A Persian Play: A 
Text-Book of Modern Colloquial Persian for the Use of European Travellers, Residents in 
Persia, and Students in India, was Clifford E. Bosworth als Hinweis darauf deutet, dass 
Le Strange stets die praktischen Aspekte seiner Arbeit im Auge behalten habe (EIr, Guy 
LeStrange), aber auch sein Interesse an Reiseberichten aufzeigt. Neben den Relaciones 
(1926) übersetzte er noch einen Reisebericht aus dem Spanischen: Embassy to Tamer-
lane, 1403-1406 (1928), der einen kastilischen Botschafter nach Zentralasien führt.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174

meinde zu stoßen. So hatte Aḥmad Kasrawī19 1305/1925 für die Zeitschrift 
Āyanda Le Stranges Opus Magnum The Eastern Lands of the Caliphate 
(1905) rezensiert. Wie die Überschrift Peinliche Genauigkeit und Kleinlich-
keit schon andeutet, durchsucht er in der Besprechung Le Stranges Text 
nach Fehlern. Als Anlass hierfür gibt er den Wunsch eines Studenten an, 
Le Stranges Werk ins Persische zu übersetzen, was Kasrawī zwar begrüßt, 
weil das Buch „gut und gelehrig“20 sei, doch für noch sinnvoller erachte er 
es schlechterdings, wenn jener Student seine eigene Forschung betreibe, um 
auf diese Weise die Fehler Le Stranges zu korrigieren.21 Die Rezension zielt 
damit weniger auf Le Strange, als sie vielmehr Kasrawīs iranische Kollegen 
mahnt, sich nicht ausschließlich auf europäische Wissenschaft zu verlas-
sen und sich auf dieser auszuruhen, sondern stattdessen Vertrauen in die 
eigene Forschung zu entwickeln.22 Ganǧī bespricht noch Jahrzehnte später 
in seinem Werk zur Geschichte der Disziplin Geographie in Iran ebenfalls 
Le Stranges Buch. Dort hält er es für das „beste und tauglichste über die 
historische Geographie“23 des Vorderen Orients. Le Stranges Werke sind 
nach Ansicht Ganǧīs deshalb von Bedeutung, weil weder vor noch nach 
diesem Gelehrten (dānišmand) weder iranische noch ausländische Wissen-
schaftler·innen mit solch einer Geduld, wissenschaftlichen Gelehrsamkeit 
(sawād-i ʿilmī) und akademischer Tiefe (ʿumq-i tafaḥḥuṣ) auf dem Gebiet 
der historischen Geographie gearbeitet haben.24 Obzwar es eine Gruppe 
von Wissenschaftler·innen gebe, die das Buch schmähten, nachdem sie The 
Eastern Lands of the Caliphate detailliert (ʿamīqan) studierten und sehr 
erhellende (rūšankunanda) und kluge (sawadmand) Kritikpunkte vorge-
bracht hatten, könne niemand, der sich für das Thema interessiere, dieses 
Buch außer Acht lassen.25 Es zeige eben jene Fehler, die in vielen Werken 
der westlichen Orientalist·innen sichtbar werden, und Ganǧī wolle diese 
Fehler nicht verteidigen, aber dennoch die wissenschaftlichen Leistun-
gen und das Verdienst Le Stranges sowie seines Übersetzers Muḥammad 
ʿIrfān würdigen.26 Der explizite Hinweis auf den iranischen Übersetzer und 
seine Erwähnung in der Würdigung von Ganǧīs Seite deuten auf die Ima-
gination transnational-kollegialen Handelns in der Wissenschaft hin. Er 

19 Der Historiker und Jurist wurde 1269/1890 in Tabrīz als Sohn eines Händlers geboren. 
Gemäß der Familientraditon sollte er Kleiker werden, brach im Laufe seiner Ausbildung 
jedoch mit religiösen Vorstellungen. 

20 Kasrawī 1305/1925: 614.
21 Ganz wie oben bereits Gangī stellt auch Kasrawī sich seine Leser·in als Abonnent·in der 

Zeitschrift, also regelmäßige Leser·in vor. Vgl. Kasrawī 1305/1925: 613.
22 Ibd. 
23 Ganǧī 1380/2001-02: 224.
24 Ibd. 
25 Ibd. 225.
26 Ibd. 226.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


175

artikuliert damit nicht nur Wertschätzung für die allgemeinen Verdienste 
der Übersetzertätigkeit, die Kasrawī zwar nicht bestreitet, aber auch nicht 
weiter beachtet, sondern lehnt auch eine Vorstellung von Hierarchien zwi-
schen europäischen und iranischen Wissenschaftler·innen ganz in dem von 
Kasrawī intendierten Sinne ab. 

Es ist allerdings davon auszugehen, dass sogar die meisten Leser·innen 
einer Zeitschrift wie Yādgār keinen Zugriff auf englischsprachige Bücher 
hatten.27 Daher dürfte Ganǧīs Präsentation dieses Werks stark meinungs-
formend für den Leser·innenkreis gewesen sein. Überhaupt war es ein 
Anliegen der iranischen Intellektuellen in der ersten Hälfte des 14./20. Jahr-
hunderts, durch das Zeitungswesen die öffentliche Meinung zu prägen28 – 
ein Umstand, der die Darstellung der Ereignisse um Don Juan-i Irān und 
die Auswahl seiner Übersetzungen als besonders bedeutsam vermuten lässt. 
Scot Aghaie konstatiert bezugnehmend auf die Geschichtsschreibung der 
Islamischen Republik, dass die andauernde Edition von Primärquellen und 
das Zusammenstellen von Kompilationen als wesentliche Arbeit der his-
torischen Wissenschaften auch politisch begründet sein könne. In einem 
restriktiven Umfeld böten die Primärquellen die Möglichkeit, sich hinter 
diesen zu verstecken bzw. mittels des Zitats eine Distanz zwischen Text und 
Editor·in zu unterstellen, da sie sich vermeintlich auf die Wiedergabe von 
Fakten beschränkten. Tatsächlich begünstigten die Historiker·innen aber 
bereits durch die Wahl des Themas, ferner durch die Wahl der Dokumente 
und schließlich durch das Arrangement der Texte die erzählte Geschich-
te.29 Dass übersetzte Texte unabhängig von den ursprünglichen Texten 
stehen und sogar konträr zur Intention des Autors politische Wirkung ent-
falten können, hat Hamid Dabashi am Beispiel von James Moriers Hajji 
Baba of Ispahan und dessen Übersetzer Mīrzā Ḥabīb Iṣfahānī gezeigt.30 
Diese Beobachtung lässt sich auf die iranischen Historiker der Pahlawī-
Zeit anwenden und gilt über die staatliche Zensur hinaus im besonderen 
Maße für die Übersetzungen von Arbeiten europäischer Historiker, da die 
Auseinandersetzung mit diesen, wie oben ausgeführt, maßgeblich für das 
Selbstverständnis der iranischen Autoren war. In dem an die Introduction 
angelehnten Reisebericht und in den übersetzten Textausschnitten wird 
daher der Überlegung nachgespürt, dass sich jede Mimesis bei genauerer 

27 Abrahamian schreibt, dass die am meisten verbreitete Fremdsprache im Parlament 
Französisch war – mit 35 Abgeordneten, die sie beherrschten (Abrahamian 2008: 67). 
Erst ab den 1960er Jahren verbreitete sich Englisch (Amanat 2008: 868). Auch gebildete 
Leser·innen werden folglich überwiegend auf persischsprachige Literatur beschränkt 
gewesen sein.

28 Ghahari 2001: 3.
29 Scot Aghaie 2010: 259-62.
30 Dabashi 2019: 160-172. 

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176

Analyse als verzerrt erweist. Hier soll nun gezeigt werden, welche Auswir-
kungen die Übersetzungsleistung auf historiographische Texte sowie ihre 
Erzähl- und Heroisierungsstrategien nach sich zieht. Dies ist besonders 
bedeutsam, da Übersetzungen einen maßgeblichen Teil der oft kompila-
torischen Werke der Historiker darstellen. Die Herangehensweise bietet 
folglich die Möglichkeit, einen Überblick über Ganǧīs Arbeitsweise zu ver-
schaffen, die exemplarisch für die Arbeitsweise seiner Zeitgenossen steht. 
Dabei werden ausgewählte Textabschnitte mit denselben Passagen aus 
Ganǧīs Quelle verglichen und in den Kontext des gesamten Textes gesetzt. 

Der Artikel Don Juan von Iran befasst sich mit einer diplomatischen Reise-
gesellschaft, die sich von Iran nach Europa aufmachte. Initiiert wurde sie von 
dem Engländer Sir Anthony Sherley (1565-1635), der im Jahre 1007/1599 
gemeinsam mit seinem Bruder Robert Sherley (1581-1628) und weiteren 
Engländern in Iran eintraf. Zwar hatte er keinen Auftrag von Königin Elisa-
beth, stellte sich aber in ihrem Namen dem Schah vor und erreichte damit, 
dass er eine Delegation des Schahs in die Königreiche Europas geleiten sollte. 
Šāh ʿAbbās, der großes Interesse am Aufbau von diplomatischen Beziehun-
gen mit den Königreichen des Westens zeigte, ernannte einen Botschafter 
mit dem Namen Ḥusain ʿAlī Bik sowie dessen Entourage, darunter auch 
Ulūġ Bik p. ʿAlī Bik, den später zum Christentum konvertierten Don Juan-i 
Irān. Ganǧīs Artikel orientiert sich zwar stark am Wortlaut von Le Stranges 
Introduction, verknappt dessen Darstellung jedoch, was teils zu deutlichen 
Sinnverschiebungen führt. Unerwähnt bleibt etwa ein für Ulūġ Biks Taufe 
mittelbar bedeutendes Ereignis, das sich zu Beginn der Rückreise nach Iran 
ereignete: Ganǧī verschweigt, dass der Mulla, „as one might say, the ambass-
ador’s travelling chaplain“,31 wie Don Juan selbst erklärt, der die Reisegesell-
schaft laut Le Strange begleitete, damit die Muslime „walked in the path of 
Moslem orthodoxy“,32 von einem „fanatic Spaniard“,33 wie Le Strange weiter 
urteilt, ermordet wurde. Ulūġ Bik, den späteren Don Juan, schickte man in 
dieser Angelegenheit alleine zurück zum spanischen König, um Gerechtigkeit 
zu fordern, wo er dann konvertierte.34 In dem von Le Strange übersetzten Text 
urteilt Don Juan, der Täter, der den Nachfahren des Propheten Muḥammad 
ohne Provokation und grundlos erstochen habe, sei von „insolent temper“ 
gewesen, „lacking bowels of compassion“.35 Der von Le Strange unterstellte 
religiöse Fanatismus als Tatmotiv gibt also zumindest der Text nicht her 
(auch wenn man sicher davon ausgehen kann, dass Don Juan ohnehin kei-
nen christlichen Fanatiker in einem Werk beschworen hätte, das „his Most 

31 Le Strange 1926: 297.
32 Ibd. 8.
33 Ibd. 9.
34 Ibd.
35 Ibd. 297.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


177

Catholic Majesty“36 gewidmet ist). Ganǧī ignoriert den Vorfall jedoch voll-
ständig, und bedenkt man, dass zuvor bereits Konflikte zwischen Sir Anthony 
und Ḥusain ʿAlī Bik von Ganǧī knapp gehalten und stark bedauert wurden,37 
liegt der Schluss nahe, dass dem Geographen daran gelegen war, eine harmo-
nische Reise, mithin eine harmonische Begegnung zwischen den Kulturen 
zu schildern. Die Konversion von Ulūġ Bik führte Le Strange zufolge auch zu 
einigen Verwerfungen innerhalb der iranischen Reisegruppe, die von Ganǧī 
nicht erwähnt werden.38 Der Konvertit verbrachte den Rest seines Lebens in 
Europa, wo er 1013/1605 von einem Spanier ermordet wurde. Die von Le 
Strange geschilderten, besonders unschönen und ehrrührigen Umstände sei-
ner Ermordung werden von Ganǧī wiederum verschwiegen.39 

Nicht nur die Ermordung, sondern auch die Arbeit am Manuskript ist 
bei den beiden Historikern unterschiedlich dargestellt. Das ursprüngliche 
Buch Rūwāyāt, das von Don Juan-i Irān erhalten geblieben ist, erläutert 
Ganǧī, sei auf Spanisch, in elegantem und poetischem kastilischem Dialekt 
verfasst und es sei offensichtlich, dass Ulūġ Bik nicht persönlich dieses Spa-
nisch verfasst habe:

Sein Freund Alfonso Remón, der in der Einleitung des Buches [nicht die Introduction] 
benannt wird und sich dort zu den engen Freunden Don Juans zählt, gibt, nachdem 
er zunächst Ulūġ Bik für seine Gelehrsamkeit in der Geschichte, Geographie sowie 
den Sitten und Bräuchen Irans preist, an, dass er zur Unterstützung von Ulūġ Bik 
sein Buch, das ursprünglich auf Persisch geschrieben worden war, Seite für Seite in 
poetisches Kastilisch übersetzt hatte. Aus dem Vorwort wird auch deutlich, dass er 
[Ulūġ Bik] seit Beginn der Reise ein Tagebuch geführt hat, um Šāh ʿAbbās bei seiner 
Rückkehr berichten zu können, was er gesehen und erlebt hat, und es wird deutlich, 
dass Ulūġ Bik diese Aufzeichnungen mündlich vortrug und Remón diese ins Spani-
sche übersetzte.40 

Liest man den gleichen Passus aus der Introduction von Le Strange, die zwei-
fellos von Ganǧī herangezogen wurde, als er den obigen Abschnitt verfasste, 
fallen einige wichtige Auslassungen und Umformulierungen ins Auge, die 
eine völlig andere Bewertung nach sich ziehen: 

Of the book of the Relaciones and how it got itself written, something must now be 
said. The work, as judged by competent critics, is composed in excellent Castilian, and 
Uruch Beg, as he then was called, had come to Spain at the close of 1601 knowing 

36 Ibd. 35.
37 Ganǧī 1324/1945: 75.
38 Le Strange 1926: 301-4.
39 Le Strange schreibt in der Introduction: „On the 15th of May of 1605, when still resident 

in Valladolid, he was involved in a scuffle with the men attending a law officer, an Alcalde 
de Corte, and in the brawl he came to be stabbed, cut down and killed. To spare embar-
rassing questions his body was then and there flung into a desolate gulley near the capi-
tal, where, as reported, it was eaten by the town dogs.“ Le Strange 1926: 10.

40 Ganǧī 1324/1945: 75.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178

no Spanish to speak of. The Aprovación to print is dated February 1604, and Señor 
Cotarelo is of opinion that during the previous two years Uruch Beg, now become Don 
Juan, was unlikely to have learnt Spanish enough to have composed it. How the book 
was produced is explained in a letter prefixed to the text of the Relaciones, in which the 
Licentiate Alfonso Remón, who states that he is an intimate friend of Don Juan’s, intro-
duces the book to the special notice of the Royal Chaplain and Almoner, Don Álvaro de 
Caravajal. This ecclesiastic had superintended the conversion of Don Juan in 1602, and 
had baptized him by royal command in the Palace Chapel at Valladolid. Remón, after 
praising his new friend, as a man well educated in accordance with eastern standards, 
stating further that his knowledge of the history and geography of Persia was aston-
ishingly profound, continues that he, Remón, had recently been helping Don Juan to 
compose in Castilian the work following, translating it page by page from the original 
draft which Don Juan had written out in Persian. Now in the penultimate chapter of 
his Relaciones Don Juan has taken occasion to tell us that from the moment when he 
left Isfahan he had carefully kept his Diary, and daily had noted down during the long 
journey all incidents that had seemed to him of interest; in order, as he adds, that when 
he should return home to Persia this Diary might be presented to Shah ʿAbbas and 
copied out for the instruction of his countrymen. This Diary, of course, had been kept 
in Persian, as indeed Remón mentions incidentally, adding that for many months after 
coming to Spain Don Juan was quite incapable of writing Spanish.

Während Ganǧī das Bild einer Freundschaft zwischen zwei Männern ent-
wirft, die sich auf Augenhöhe begegnen und einen gelehrten Austausch 
pflegen, geht Le Strange offenbar von einer klaren Hierarchie aus und weist 
eindringlich darauf hin, dass es dem iranischen Konvertiten unmöglich 
gewesen sei, in dieser kurzen Zeit überhaupt Spanisch zu lernen. Bereits 
der erste Satz des Passus legt Zeugnis über diese mahnende Haltung ab und 
stellt klar, dass in Le Stranges Augen seine folgenden Ausführungen den 
Wert des Textes und mithin die Leistung des Autors Don Juan einschrän-
ken. Da Le Strange den erwähnten Brief von Alfonso Remón an Don Álvaro 
de Caravajal (den Hofkaplan des spanischen Königs und der Königin) 
nicht ebenfalls übersetzt hat, konnte Ganǧī nicht darauf zugreifen und sich 
ein Bild von dessen Wortlaut machen,41 doch der Ton deutet an, dass Le 
Strange eine mögliche Unsterblichkeit Don Juans, wie sie Ganǧī postuliert, 
wenn überhaupt der mühevollen Arbeit seines Freundes Remón zu verdan-
ken hätte. Dem an der zitierten Stelle nachgeschobenen Hinweis Ganǧīs, 
dass Don Juan Remón den Text mündlich vorgetragen habe, geht bei Le 
Strange eine längere Beweisführung vorweg, mit der er die vielen Fehler in 

41 Es ist nicht allzu vermessen davon auszugehen, dass Le Strange tatsächlich stark inter-
pretierend eingegriffen habe dürfte, wenn man sich die Beschreibung der Ereignisse um 
die Ermordung des Faqīḥ Amīr vor Augen hält. Im Vorwort zu The Land of the Eas-
tern Caliphate schreibt Le Strange, dass „a work almost entirely composed from eastern 
sources, many errors will doubtless be found“ (Le Strange 1930: vii), was doch stark 
an Remóns (angeblichen) Hinweis auf Don Juans passable Bildung nach „eastern stan-
dards“ erinnert. Ein Blick auf den Brief wäre sicher interessant.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


179

der Orthographie der Ortsnamen erklären möchte.42 Zwar erwähnt Ganǧī 
diese Fehler an anderer Stelle,43 an dieser lässt er sie jedoch unerwähnt, 
obwohl so gar nicht nachvollziehbar ist, woran eigentlich ‚deutlich‘ wird, 
dass es sich um einen mündlichen Vortrag gehandelt haben müsse. Durch 
die Auslassung tritt allerdings das gleichzeitige Arbeiten an dem gemein-
schaftlichen Buchprojekt in den Vordergrund.44 Insofern es bei einer Über-
setzung ja durchaus möglich ist, sich sukzessive Einzelarbeit vorzustellen, 
trägt Ganǧīs Formulierung zur Vision eines lebendigen Austauschs zwi-
schen den beiden Männern bei. So übernimmt er auch wörtlich Le Stranges 
Ausdruck ‚Seite für Seite‘, der durch den veränderten Kontext freilich ganz 
anders zur Geltung kommt. Da bei Ganǧī die sprachliche Leistung Remóns 
im Vordergrund steht – betont er doch, dass das Kastilische sogar poetisch 
gewesen sei –, verweist der Ausdruck mithin auf die mühevolle Kleinarbeit 
des Übersetzungsprozesses, die auch eine implizite Auszeichnung von Don 
Juans Original darstellt. Denn offenbar befanden seine Zeitgenossen ihn 
für wert, diese Arbeit ‚Seite für Seite‘ durchzuführen. Le Strange hingegen 
hält Don Juans Vorarbeit lediglich für einen „draft“,45 und das mühevolle 
Seite-für-Seite-Abarbeiten ist bedingt durch eben jene Unfertigkeit. Beim 
Schreiben der Rūwāyāt haben die beiden – nämlich Remón und Don Juan, 
die bei Ganǧī wieder als Partner auftauchen, während Le Strange weiter-
hin davon ausgeht, dass dieser Teil im Wesentlichen von Remón verfasst 
wurde46 – nach Ansicht des englischen Übersetzers sehr viel Gebrauch von 
einem Buch gemacht, das von Giovanni T. Minadoi verfasst wurde. Der 
italienische Historiker hatte zuvor ein Buch über die osmanisch-iranischen 
Kriege veröffentlicht. Ganǧī hingegen geht weiterhin davon aus, dass der 
Teil über die iranische Geschichte auf Don Juans Kenntnissen gründe.47 Der 
Einwurf, dass an dieser Stelle explizit die Ansicht des englischen Überset-
zers vorgetragen werde, kreiert eine gewisse Distanz, die strittig erscheinen 
lässt, wieviel Gebrauch Don Juan und sein Freund von dem Werk wirklich 

42 Le Strange 1926: 12.
43 Ganǧī 1324/1945: 76.
44 Wie freilich auch die verschiedenen Wissenschaftstraditionen, die zu einer sich unter-

scheidenden Imagination des wissenschaftlichen Betriebs führen. Für die islamischen 
Kulturen ist in diesem Zusammenhang insbesondere die iǧāza zu nennen. Dabei handelt 
es sich um eine Lehrerlaubnis, die vergeben wird, nachdem der Student dem Lehrmeis-
ter das bei ihm Gelernte fehlerfrei mündlich vorgetragen hat.

45 Diese Zusammenarbeit erinnert an ein weiteres berühmtes Paar, nämlich Ibn Baṭṭūṭa, 
den Weltreisenden des 8./14. Jahrhunderts, und Ibn Ǧuzayy, seinen Sekretär, dem er 
die Arbeit diktierte. Die Methode des Diktats war nicht nur beim Abfassen von Reise-
berichten, sondern im Kontext islamischer Gelehrsamkeit überhaupt verbreitet. EI3, Ibn 
Baṭṭūṭa.

46 Le Strange 1926: 13.
47 Den zweiten in der Introduction erwähnten Historiker Giovanni Botero streicht Ganǧī 

hier wie auch im Folgenden.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180

gemacht haben. Ganǧī konstatiert, durch die Ergänzungen von Don Juans 
eigenen Erfahrungen und die über ihn tradierten Berichte von betagten 
Isfahaner·innen enthalte das Buch Informationen, die man in Geschichts-
büchern sonst selten zu lesen bekomme. Auch hier verändert Ganǧī wieder 
den Wortlaut, der sich sonst nah an der Introduction bewegt, empfindlich, 
schreibt Le Strange doch: „Don Juan, however, has here and there added a 
few details of interest from personal recollections of his native land.“48 

Ganǧīs Interesse an Ulūġ Bik bzw. Don Juan-i Irān macht sich daran fest, 
dass dessen Reisebericht ein frühes Gegenstück zu den europäischen Reise-
berichten jener Zeit war und so betont er, dass der Autor durch das Buch 
unsterblich (ǧāwidān) wurde. Ganǧī unterscheidet dabei zwei Felder, in 
denen dieser Bericht von Relevanz ist. Zum einen sei das Buch aus Sicht 
der iranischen Geschichte von Bedeutung, da der Verfasser an den meis-
ten Kriegen zwischen Iran und dem Osmanischen Reich beteiligt gewesen 
sei und seine Erfahrungen und Beobachtungen in dem Reisebericht nie-
dergeschrieben habe. Zum anderen sei es aus globalgeschichtlicher Pers-
pektive von Bedeutung, da die Gedanken eines Iraners, der die Welt und 
einen bedeutenden Teil von Europa gesehen und bereist habe, darin zum 
Vorschein kommen. Daher erachtete er diesen Reisebericht als den bedeu-
tendsten Reisebericht seiner Zeit nach dem von Marco Polo49 und Magel-
lan.50 In diesen Ausführungen wird nun deutlich, dass sich auch Don Juan 
bereits in explizit zwei Bedeutungszusammenhängen bewegt haben soll, 
nämlich einem nationalen und einem internationalen, wie es bereits für die 
zeitgenössischen literati gezeigt wurde.

Ganǧī bietet „der verehrten Leser·in [darüber hinaus] einige Ausschnitte 
aus diesem wichtigen historischen Buch“, die im Gegensatz zu den zum Teil 
wörtlich übersetzten Passagen aus Guy Le Stranges Einleitung als direkte 
Übersetzungen markiert sind, allerdings ebenfalls Kürzungen und Ände-
rungen enthalten. Die Zitate sind von Ganǧī sorgsam gewählt, größtenteils 
aus der Mitte der Kapitel gegriffen oder Puzzleteile aus mehreren Abschnit-
ten von Don Juans Text. Die Wahl dieser Zitate erweist sich bei näherer 
Betrachtung als politisch bedeutsam. 

Ein Textabschnitt etwa behandelt „den Stil der iranischen Regierung und 
Staatsbildung“.51 Dies ist ein Hinweis darauf, wie zentral der Gedanke an 
den Staatsbau in den 1320er/1940er Jahren war. Der wesentliche Aspekt 

48 Le Strange 1926: 13.
49 Diese unverhohlene Bewunderung für Marco Polo steht in deutlichem Kontrast zu Ǧalāl 

Āl-i Aḥmads späterer Einschätzung, der christliche Händler sei nur zu den Mongolen 
gereist, um diese zum gemeinsamen Krieg gegen die Muslime aufzuwiegeln. Āl-i Aḥmad 
1339/1960: 71.

50 Das sieht auch Don Juan-i Irān selbst so.
51 Ganǧī 1324/1945: 78.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


181

dieses Passus ist jener der Beratung und eng verknüpft mit den politischen 
Ereignissen der 1320er/1940er Jahre. Ganǧī übersetzt:

Um Iran beschützen und regieren zu können, hält der Schah immer Rat mit den Adli-
gen (nuǧbā) Irans. Er bespricht alle persönlichen und staatlichen Fragen mit ihnen, 
seien es Angelegenheiten des Krieges oder der Gerichtsbarkeit, und dies sind die bei-
den wichtigsten Angelegenheiten in Iran.52

Die Beratung und der Berater sind zentrale Bausteine in der Erzählung über 
königliche Herrschaft. Der Archetyp des weisen Beraters ist der auch histo-
risch überlieferte Gelehrte Buzurgmihr, der im zweiten Teil von Firdausīs 
Šāhnāma eine entscheidende Rolle in Kisrā Nūšīn-Rawāns Herrschaft ein-
nimmt. Dick Davis notiert, dass „much of Ferdowsi’s account of Kesra’s reign 
consists of Bozorjmehr’s advice on how to rule“.53 Zahlreiche Geschichten 
ranken sich um die Figur, in denen sie den Ruhm Irans und seines Schahs 
mehrt.54 Der Gedanke der Beratung taucht auch in anderen historiographi-
schen Schriften auf und avancierte über die Jahrzehnte zum festen Baustein 
beim Erzählen über politische Strukturen. Das gilt bereits für das akade-
mische Milieu der Zeitschrift Yādgār, in der ʿAbbās Iqbāl konstatiert, dass 
kein Mann, wie erfahren er auch sein möge, ohne Rat auskomme und dies 
entsprechend besonders für die Staatsführung zu gelten habe. Denn Rat 
diene dazu, von der Lebenserfahrung anderer zu profitieren und ungewis-
ses Terrain festen Schrittes zu beschreiten.55 Auch der Parlamentarier Ḥasan 
Pīrniyā hält es, wie bereits erwähnt, für eine zentrale herrschaftliche Auf-
gabe, kluge und weitsichtige Männer in das eigene Umfeld zu befördern, 
um so von ihrem Rat zu profitieren.56 Nafīsī pflichtet ihm darin bei, bei-
spielsweise wenn er es Fatḥ ʿAlī Šāh als gravierendes Versagen ankreidet, 
dass er sich mit niemandem im Land beraten habe.57 Noch in den Mono-

52 Ibd. „The method of government of the Persian kings being peculiar, we shall treat of the 
affairs of this kingdom in some detail in order to make the matter perfectly clear. The 
king of Persia for his support and guidance always has recourse to his nobles, this both 
for the service of his person, and for the government of the state in all affairs, both those 
pertaining to the administration of justice and to the conduct of war, and these two are 
the matters which in Persia take precedence over all others.“ Le Strange 1926: 45.

53 Davis 2016: 801. Buzurgmihr gelangt noch als Heranwachsender an den Hof, nachdem 
der Schah im Schlaf einen Traum hatte, den ihm niemand erklären konnte. Er lässt im 
ganzen Land nach einem kundigen Deuter suchen. Schließlich wird durch einen Zufall 
der junge Buzurgmihr angetroffen, der mit Hingabe an seinen Studien sitzt, und als er 
hört, wonach gesucht wurde, angibt, er könne den Traum des Königs deuten. Er wird 
an den Hof gebracht, wo er Kisrās Gunst gewinnt und sein Wesir wie engster Vertrau-
ter wird. Im Rahmen eines diplomatischen Austauschs mit dem indischen Hof errät 
Buzurgmihr die Regeln des Schachspiels und ersinnt im Gegenzug das Spiel nard.

54 Davis 2016: 806-11.
55 Iqbāl 1323/1944: 1.
56 Vgl. diese Arbeit Teil I, Der Schah als Nukleus des starken Staates, p. 63-69.
57 Nafīsī [1335]/1956: 57.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182

graphien des Staatsverlags, die im Zuge der Bildungsevolution während 
der 1350er/1970er Jahre entstanden sind, schreibt der Historiker ʿAbbās 
Parwīz, dass der Schah zur Zeit der Parther ein Beratergremium aus Magi-
ern und anderen großen Männern hatte.58 Gute Berater zu wählen, bleibt 
also über die Jahrzehnte hinweg als Merkmal legitimer Herrschaft erhalten 
und wandelt sich von oppositioneller Mahnung zu einem festen Bestandteil 
des monarchistischen Narrativs. Als entscheidend hat hier zudem die starke 
Identifikation des Gelehrten mit der Figur des Beraters zu gelten, die bereits 
im Archetyp zusammenfallen. Der politische Aktivismus der hier vorge-
stellten literati und ihre enge Verzahnung mit den staatlichen Institutionen, 
in denen sie teils führende Positionen einnahmen,59 schlug sich auch in 
ihrem geschichtswissenschaftlichem Schaffen nieder und ist im politischen 
Klima der Ersten Pahlawī-Zeit bzw. frühen Zweiten Pahlawī-Zeit noch in 
mindestens latent oppositionellen Kontexten verortet.60 Die Auswahl des 
eben zitierten Passus kann in diesem Zusammenhang als Hinweis sowohl 
an die Leser·in als auch an die Dynastie verstanden werden, der iranischen 
milliyat nicht untreu zu werden, indem die (angeblich) tausendjährigen 
herrschaftlichen Institutionen wie etwa die Beratung missachtet werden.

Insgesamt fällt auf, wie sorgsam die zitierten Passagen gewählt wur-
den. An einigen Stellen ist aus einem ganzen Absatz lediglich ein Satz oder 
sogar ein Satzteil herausgegriffen und mit den anderen zu einem neuen 
Text zusammengefügt worden. In der Beschreibung der Stadt Ġāzān etwa 
entschärft Ganǧī die besonders starken Urteile des reisenden Diplomaten 
über die dortigen Bewohner·innen. Doch die Schilderung des ohrenbetäu-
benden Kirchengeläuts an Festtagen, mit der sich der Konvertit Don Juan 
offenbar kritisch gegen religiöse Übertreibung wendet, bleibt in der Über-
setzung erhalten:

Nach zwei Monaten der Reise auf diesem Fluss kamen wir an eine wichtige Stadt, die 
hieß Ġāzān, und in ihr wohnen 50.000 Familien oder 225.000 Personen. Sie sind alle 
Christen und die ganze Stadt ist voller unterschiedlicher Kirchen, die jede für sich 
zahlreiche Glocken hat, so dass es an Festtagen unmöglich ist, Schlaf zu finden oder in 
der Stadt zu verweilen, wegen des ganzen Glockengeläuts.61

Er ist damit ein interessantes Vorbild für Ganǧī und seine Zeitgenossen, die 
sich von dem Verdacht, farangī-maʾāb zu sein, freimachen wollten, ohne 

58 Parwīz 1354a/1975: 19. Vgl. Farzin Vejdani, der herausgearbeitet hat, dass die Furūġīs 
das Partherreich als konstitutionelle Monarchie dargestellt haben. Vejdani 2015: 42.

59 Bestes Beispiel ist der eben zitierte mehrfache Premierminister Ḥasan Pīrniyā, aber auch 
Ṣafā, Nafīsī und Ganǧī hatten strategische und/oder kulturpolitische Ämter inne.

60 Es sei daran erinnert, dass Pīrniyā begann, seine Geschichte der Antike zu schreiben, 
nachdem ihm der Zutritt zum Hof verweigert worden war. Siehe diese Arbeit Teil I, Der 
Schah als Nukleus des starken Staates, p. 63-69.

61 Ganǧī 1324/1945: 79.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


183

jedoch damit zur Abkehr vom Blick in den ‚Westen‘ aufzurufen. Ganǧīs Text 
weist folglich in die Geschichte hinein nach, dass es eine Übernahme frem-
den kulturellen Wissens geben kann und gegeben hat, ohne dass dies zwangs-
läufig eine Untreue gegenüber der eigenen Kultur nach sich zieht. Schließlich 
bezeichnet sogar Le Strange ihn als „very patriotic Persian“.62 Auch die von 
Kasrawī geforderte Emanzipation von europäischer Wissenschaft, ohne diese 
gänzlich beiseite zu lassen, wird von Ganǧī in die Geschichte verfolgt.63 Er 
schildert die „Belagerung von Tabrīz, in der Don Juan selbst anwesend war“, 
und bemerkt, dass dieser dabei „die Geschichtsschreibung seiner Zeit kri-
tisiert“.64 Diese Korrekturen Don Juans beschreiben ein eigenständiges und 
unabhängiges Schaffen des Historikers. Der Gedanke der Kritik findet bei Le 
Strange kein Äquivalent, erinnert aber an Kasrawīs Diktum, der europäischen 
Geschichtsschreibung konstruktiv-skeptisch zu begegnen. Eine Methode, der 
Ganǧī selbst im Laufe seiner Karriere offenbar treu geblieben ist, wenn er, wie 
bereits zitiert, Jahrzehnte später in seiner Fachgeschichte schreibt, dass man 
Kritik an Orientalist·innen üben und ihre Arbeiten dennoch verwerten und 
sogar wertschätzen könne. Diese Kritik wird als genuin konstruiert, indem sie 
von Ganǧī in die Vergangenheit verschoben und an Don Juan-i Irān entdeckt 
wird. Dieser kritisiert und korrigiert die europäischen Historiker seiner Zeit, 
ohne ihre Arbeiten deshalb zu verwerfen, sondern tritt stattdessen in Ganǧīs 
Textarrangement ebenso, wie es Ganǧī vorschwebt, mit ihnen in einen Dia-
log. Mit anderen Worten: Ganǧīs Zeitgenoss·innen müssen sich im Umgang 
mit europäischer Historiographie lediglich auf ihre eigenen historischen Vor-
bilder besinnen. Durch den Nachweis solcher Kontinuitäten findet gleichzei-
tig eine Legitimation des eigenen Handelns statt. Das historische Vorbild Don 
Juan-i Irān steht dabei als Patriot und Weltbürger an der gleichen Schnittstelle 
wie Gangī und seine Zeitgenossen selbst. Denn der Text wandert zunächst 
durch zwei europäische Sprachen, bis er zumindest in Teilübersetzungen 
wieder in persischer Sprache vorliegt; an dessen Editionsprozess sind sowohl 
Iraner als auch Europäer beteiligt. Aber auch inhaltlich zeigte sich Ablehnung 
und Zustimmung jenseits des vordergründigen Bekenntnisses zu Le Stranges 
Arbeit in der Auseinandersetzung mit dem englischen Herausgeber sowohl 
in der Kompilation der übersetzten Abschnitte als auch in der Rezeption von 

62 Le Strange 1926: 14.
63 Die Auseinandersetzung mit der europäischen Orientalistik spielt auch an anderen Stel-

len in Yādgār eine Rolle. Besonders markant ist ein Artikel zur Geschichte der deut-
schen Orientwissenschaften von Dawūd Munšīzāda, der zu dem Zeitpunkt in München 
war und der deutschen Orientalistik wie lange üblich eine entpolitisierte Sonderrolle 
zuschrieb. Der Artikel erschien in einer der letzten Ausgaben von Yādgār in der Kolumne 
„Ein Blatt über die Geschichte der Orientalistik“ in: Yādgār, Jahrgang 5, Ausgabe 8 & 9. 
Farwardīn-Urdībihišt 1328 (April-Mai 1949); 73-81.

64 Ganǧī 1324/1945: 78. Hervorhebung SSt.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184

Guy Le Stranges Introduction. Ganǧī vollbringt den Spagat, selber Teil der 
transnationalen Sphäre zu sein und dabei patriotische Interessen zu bedienen.

Zwischenfazit

Die Analyse des Artikels und der Vergleich der übersetzten Passagen mit 
Le Stranges Original hat gezeigt, mit welcher Sorgfalt der Text konstruiert 
wurde. Damit ist deutlich geworden, dass Ganǧī nicht nur wissenschaftli-
che, sondern auch politische und habitusorientiete Anliegen verfolgte. Der 
Text wirft daher ein wichtiges Schlaglicht auf die genealogische Selbstveror-
tung der iranischen literati der frühen Pahlawī-Ära. Der Historiker Kamran 
Safamanesh bemerkt, dass die Zeitgenossen von Yādgār in dem Bestreben, 
den Fortschritt (progress) so bald als möglich herbeizuführen, ungeduldig 
und hastig ihre Ziele verfolgten, und konstatiert eine „uncertainty in the 
correctness of their choices“.65 Die Konstruktion einer Genealogie mit his-
torischen Vorbildern muss also vor dem Hintergrund dieser Unsicherheit 
und des großen Bedarfs an Bestätigung und Bestärkung verstanden werden, 
die in direktem Zusammenhang mit der immer wieder artikulierten Bedro-
hung durch einen möglichen Rückfall in das Chaos stehen. Ganǧi repro-
duziert den Anspruch auf Weltbildung und weist ein Bewusstsein für die 
politische Brisanz des eigenen Schreibens nach, indem die ausgewählten 
Passagen wahlweise eine blühende Vergangenheit beschreiben, Mahnungen 
für die Gegenwart enthalten oder aber gekürzt werden, wenn sie unlieb-
same Themen berühren. Auffällig ist, dass Ganǧī sich in seiner Erzähler-
rolle als Sprachrohr der Vergangenheit inszeniert. Dies ermöglicht es ihm, 
hinter seine Quelle zurückzutreten. Er präsentiert seinen Leser·innen 
scheinbar willkürlich gewählte Passagen der Quellentexte und erweckt den 
Eindruck, ein möglichst breites Spektrum an behandelten Themen aufzu-
greifen und vorzustellen. Das zeigt sich nicht zuletzt daran, dass aus jedem 
Teil des Buches ein oder mehrere Abschnitte zitiert werden. Bei der näheren 
Betrachtung entpuppte sich jeder der Abschnitte als eng verwoben mit der 
politischen Gegenwart Ganǧīs. Unterschiedliche editorische Strategien, wie 
die bereits eben erwähnte Vermeidung durch Herauskürzung, aber auch 
Hervorhebung durch Herauskürzung oder Nebeneinanderstellung, kamen 
dabei zur Anwendung. Bemerkenswert ist nicht zuletzt die bewusst konst-
ruierte mental bridge zwischen Leser·in und Autor. Sie kommt ohne direkte 
Anprache aus, thematisiert jedoch das Lesen als Handlung und fordert die 
Leser·in so zur unmittelbaren Reflexion auf, was nicht zuletzt mit dem Ver-
ständnis von Yādgār als Wissenschaftszeitschrift und der Imagination einer 

65 Safamanesh 2010: 123.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


185

mündigen Leser·in zusammenhängt. Es ist deutlich geworden, dass die 
Darstellung reisender Intellektueller und die voraussetzungslose Neugier in 
Iran weilender Gelehrter in der Begegnung mit Ausländern einen maßgeb-
lichen Beitrag zum Fortschritt und dem Erhalt des Staates aufzeigen sollen. 
Eine kritische Haltung ist ein zentrales Element dieser Gelehrsamkeit, da 
sie die Unabhängigkeit des Geistes nachweist. 

Iqbāl und die Wissenschaftsjournalisten, die in seinem Periodikum publi-
zierten, waren auf der Suche nach historischen Vorbildern, die in den Zeiten 
des stark empfundenen Umbruchs Orientierung zu bieten vermochten und 
schufen eine Gelehrtengenealogie,66 in die sie sich einfügen konnten. Damit 
einher ging die Legitimation des eigenen Handelns und der eigenen Ideale 
sowie eine Herausstellung des grundsätzlichen Wertes des Gelehrten und sei-
ner politischen Bedeutung für die Gesellschaft nicht nur in der Gegenwart, 
sondern auch in der Geschichte. Figuren wie Don Juan-i Irān schufen Sicher-
heit darüber, dass dieser Spagat für Ganǧī und seine Zeitgenossen möglich 
war und sich in der Vergangenheit bereits ereignet hatte. Die Themenwahl 
der Historiker, ihr Augenmerk auf Gelehrte und deren Verhältnis zur Gesell-
schaft wie zur Welt, offenbart die Suche nach Strategien im Umgang mit 
der eigenen Gesellschaft. Damit stand die Historikerfachzeitung Yādgār im 
politischen Feld, was auch von der herrschenden Elite registriert wurde, die 
das Periodikum im fünften Erscheinungsjahr einstellte.67 Die Historiker pub-
lizierten jedoch nicht nur in Fachzeitschriften, sondern wandten sich auch 
an die allgemeine Bevölkerung, teils mit populärwissenschaftlichen Artikeln, 
teils mit Kurzgeschichten. Daher wird im nächsten Kapitel das Verhältnis die-
ser beiden Textgattungen zueinander beleuchtet.

66 Gelegentlich ist das sogar im Wortsinne zu verstehen, wenn beispielsweise Saʿīd Nafīsī in 
Yādgār einen Artikel über seinen Vater veröffentlicht. Siehe Duktur ʿ Alī Akbar Ḫān Nafīsī 
Nāẓim al-aṭābāʾ, Yādgār Jahrgang 3, Ausgabe 4; 34-65.

67 Amanat 2008: 945.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Historische Literatur und Geschichtsschreibung

Romane und Kurzgeschichten mit historischen Themen florierten seit 
der frühen Pahlawīzeit.1 Zwar hofften die Autor·innen der wissenschaftli-
chen Arbeiten in der Regel auf die gleiche Breitenwirkung, die man auch 
mit literarischen Texten erzielen wollte, doch waren die Publikationen 
teils an verschiedene Zielgruppen gerichtet. Im Übrigen stammten auch 
die schöngeistigen Texte überwiegend von den Historikern selbst. Bereits 
Riżā Ṣādiq führt in seiner Anleitung zum Lehrer·innenberuf aus den späten 
1310er/1930er Jahren aus, dass man Geschichte lehren solle wie ein naqqal, 
eine Geschichtenerzähler·in, um die Aufmerksamkeit der Schüler·innen 
zu gewinnen und ihr Interesse an den Erklärungen zu wecken.2 In diesem 
Sinne publizierte etwa Saʿīd Nafīsī einige Kurzgeschichten, die sich mit 
s. E. heroischen Gestalten der iranischen Geschichte auseinandersetzten. 
Diese Kurzgeschichten sind abgesehen von Die Anhänger·innen der weißen 
Religion, die sich mit dem Aufstand von Māzyār in Ṭabaristān befasst, in 
iranischen Zeitungen oder Journalen abgedruckt worden. Die erste Kurz-
geschichte erschien 1312/1933 unter dem Titel Nach tausend Jahren anläss-
lich des Firdausī-Jubiläums und berichtet die Ereignisse um die Entstehung 
des Šāhnāma. Die anderen folgten Mitte der 1320er/1940er Jahre und den 
Abschluss bildete 1333/1954 Der Mann von tausend Jahren, eine Geschichte, 
die sich mit ‚Pūr Sīnā‘3 auseinandersetzt und ebenfalls mit einer von den 
Pahlawīs organisierten Jubiläumsfeier zusammenfällt. Dass der Histori-
ker zu beiden propagandistischen Großereignissen jeweils Geschichten 
publizierte, zeigt, wie sich Dynastie und Historikerzunft gegenseitig stabi-
lisierten. Autoren wie Nafīsī gelang es u. a. mit solch leicht zugänglichen 
Kurzgeschichten, sich vor der Dynastie glaubhaft als Sprachrohr hin zur 
Bevölkerung zu inszenieren.

Die Faktualität des Literarischen

Saʿīd Nafīsī erläutert in dem Vorwort der ersten Auflage von Māh Naḫšab,4 
dem aus den einzelnen Publikationen erwachsenen Sammelband aus dem 
Jahr 1328/1950, dass er mit seinen „historischen Geschichten“5 beabsich-

1 Gheissari 1998: 52.
2 Vejdani 2015: 73.
3 Ibn Sīnā bzw. Avicenna, Universalgelehrter des 5./10. Jahrhunderts, ist besonders 

bekannt für seine Erkenntnisse im Bereich der Medizin.
4 Übers. Der Mond von Naḫšab.
5 Nafīsī 1396/2017-18: 13.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188

tige, die „Iraner·innen zu erwecken (bīdār)“.6 Besonders der tapferen und 
enthusiastischen (puršūr) Jugend sollen sie Vorbilder liefern, indem die 
Taten der „pahlawānān des altehrwürdigen Landes und ihre Hingabe und 
ihr Mut im Kampf gegen die Ausländer (bīgānigān)“7 geschildert werden. 
Die erste, 1.000 Exemplare umfassende Auflage sei, laut Nafīsī selbst im Vor-
wort zur zweiten etwas unbescheiden, „so schnell vergriffen [gewesen], wie 
die Buchhändler es noch nie erlebt hatten“.8 Doch da er in anderer Arbeit zu 
ertrinken drohte, verschob er lange die „heilige Pflicht (waẓīfa-yi muqad-
das)“,9 rasch eine zweite Auflage herauszubringen. In ähnlicher Manier 
entschuldigt er sich für die verzögerte Fertigstellung des zweiten Teils der 
Zeitgenössischen Geschichte Irans, von der ihn „zahlreiche Reisen“10 abge-
halten hätten. Offenbar handelt es sich hierbei also um ein rhetorisches 
Mittel, das dazu dient, gleichermaßen die Bedeutung der Geschichtsver-
mittlung hervorzuheben wie auch die eigene Geschäftigkeit in den Vorder-
grund zu rücken. Die Geschichte soll der Leser·in in bester und einfachster 
Sprache, ins Gewand einer Geschichte gekleidet und ohne sie zu ermüden, 
nahegebracht werden.11 Nafīsī rühmt sich denn auch damit, diesen „Dienst 
an Iran“ begonnen zu haben, und er hoffe umso mehr auf Nachahmer·in-
nen, die sein Werk fortführten.12 Obschon er gleich im ersten Satz von 
„Novellen“13 spricht und damit den literarischen Anspruch bestätigt, den er 
an seine Kurzgeschichten über die pahlawānān-i buzurg (großen Helden) 
hat, zeigt eine exemplarische Analyse von Zeit und Raum in der Geschichte 
über Maulanā, Der absolute Gott (1332/1953), dass gemäß des Anspruchs 
Geschichte zu vermitteln, ein starker Eindruck von Authentizität erzeugt 
werden soll. Die Geschichte beginnt mit dem Satz: 

Am Sonntag, dem Fünften des Monats ǧumādā l-uḫra des Jahres 672 qamarī, vor sie-
benhundert Jahren, starb kurz vor Sonnenuntergang in der Stadt Konya in Kleinasien, 
das auf dem Boden der heutigen Türkei liegt, in einem Konvent, der noch heute, sie-
benhundert Jahre später, fast unverändert besteht, ein kranker Mann, der nicht nur 
einer der wundervollsten Männer seiner Zeit, sondern einer der erstaunlichsten Män-
ner der Welt war.14 

6 Ibd. 14.
7 Ibd.
8 Ibd. 17. Ein verbreitetes Motiv. Der Geograph Ganǧī etwa schreibt ganz wie Nafīsī, 

dass sein Werk Der klimatische Atlas in allen großen Bibliotheken der Welt zu finden 
und seine Fachgeschichte bereits nach kurzer Zeit vergriffen gewesen sei. Muḥaqqaq 
1385/2006-07: 42.

9 Nafīsī 1396/2017-18: 17.
10 Nafīsī 1344/1965: ohne Seitenzahl.
11 Nafīsī 1396/2017-18: 13.
12 Ibd. 13 f.
13 Ibd. 13.
14 Nafīsī 1396/2017-18: 283.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


189

Die exakten Angaben, insbesondere der Hinweis, dass sich dieses Ereig-
nis vor siebenhundert Jahren zutrug, deren Früchte in Form des Konvents 
noch heute Bestand haben und im Nachbarland Türkei besichtigt werden 
können, erschaffen trotz der feierlichen Sprache eine sachlich-nüchterne 
Distanz zwischen der Leser·in und dem Protagonisten. Die Leser·in wird 
gemeinsam mit dem Erzähler in einer Zeit verortet, die die Gegenwart 
bezeichnet und von der Leser·in zwangsläufig als real wahrgenommen wird, 
der Protagonist hingegen wird einer Vergangenheit zugewiesen, die sich 
mehrere Jahrhunderte vor der Gegenwart der Leser·in zutrug und, da sug-
geriert wird, man befände sich auf einem Zeitstrahl, ebenso real erscheint. 
Zwar bezieht sich literarisches Erzählen oft auf eine angebliche Vergangen-
heit, doch erhebt der Erzähler hier Anspruch auf den Modus der Wahr-
haftigkeit, indem er Verschränkungen von realer Gegenwart und erzählter 
Vergangenheit nachweist. Der Protagonist ist weder in einer fiktiven Zeit, 
noch in einer fiktiven Welt verortet, sondern in einer heute noch existie-
renden Stadt, in einem unverändert bestehenden Konvent und hat darüber 
hinaus durch seine Größe, die ihn zu einem der „erstaunlichsten Männer 
der Welt“ machte, in der realen Gegenwart der Leser·in Aktualität. Selbst 
die Nachfahr·innen des Protagonisten, so wird am Ende offenbar, leben 
noch heute in der Türkei.15 Diese besondere Form des Nachruhms, die 
sich in den erkennbaren Spuren der Gegenwart manifestiert, ist für Nafīsī 
und Ṣafā ein entscheidendes Kriterium für Größe. So konstatiert Nafīsī in 
seiner Kurzgeschichte Der Held aus Ḫurāsān über Abū Muslim aus dem 
Jahr 1325/1947, dass noch nach 1229 Jahren die Menschen die Erinnerung 
an diesen Großen Mann in ihren Herzen und Mündern trugen16 und über 
Muqannaʿ heißt es, dass der Baum, den er säte, noch heute unsterbliche 
Früchte trage,17 d. h. seine Glaubensgrundsätze noch heute unter den Men-
schen Ḫurāsāns verbreitet seien. Auch Ṣafā weist darauf hin, dass trotz der 
augenscheinlichen Niederlage sein Aufstand nicht ohne Folgen (bī-aṯrī) 
blieb.18 Die Wiederholung des Baum-Frucht-Motivs in beiden Geschichten 
zeigt, dass dies nicht zufällig gewählt ist, sondern in den Taten der Großen 
Männer ein Anstoß zu neuem Leben gesehen wird. Es handelt sich bei dem 
Konvent folglich um kein bloßes Denkmal, sondern es beweist die leben-
dige Gegenwart von Rūmīs Vision über die Jahrhunderte hinweg.

Der Protagonist aus Der absolute Gott lebte 68 Jahre und 89 Tage19 und 
davon seit 628 hiǧrī qamarī 44 Jahre in Konya,20 heiratete im Jahre 618 im 

15 Ibd. 291.
16 Ibd. 34.
17 Ibd. 58.
18 Ṣafā 1385/2006: 112.
19 Nafīsī 1396/2017-18: 283.
20 Ibd. 284.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190

Alter von 14 Jahren21 und traf im Jahre 642 hiǧrī qamarī seinen Weggefähr-
ten Šams ad-Dīn Muḥammad b. ʿAlī Malakdād Tabrīzī, was das „wichtigste 
Ereignis im Leben Maulanās“22 war. Diese Exaktheit erweckt den Eindruck 
von nachprüfbarer Historizität, die dem Rest der Geschichte, dem Narra-
tiv, das um die vielen Zahlen gebildet ist, Glaubwürdigkeit verleihen und sie  
zu Geschichte machen soll. Darüber hinaus vermitteln auch die in voller Länge 
wiedergegebenen Namen, wie es schon im Falle von Šams ad-Dīn deutlich 
wurde, den Anschein hoher Expertise, nicht weniger jedoch auch die gegen-
teilige Feststellung, dass über Maulanās Gefährten und die Art des Einflusses, 
den er auf ihn ausübte, „keine genauen Informationen überliefert sind“,23 böte 
das Genre der Kurzgeschichte doch fraglos die Möglichkeit, der Phantasie 
freien Lauf zu lassen. Aber das macht Nafīsī an dieser Stelle nicht. Denn hier 
möchte er präzise vorgehen, schließlich „schreiben etwa alle Bücher, die über 
Maulanā forschten (baḥs kardan)“,24 was in seiner Novelle zu lesen stehe. 

In dem vorliegenden Fallbeispiel ist festzustellen, dass sich die gedankli-
chen Prämissen und Schlussfolgerungen des historiographischen Textes über 
den Rebellenführer Muqannaʿ von Ẕabīḥullāh Ṣafā (links) und des literari-
schen Textes von Saʿīd Nafīsī (rechts) gleichen und sich teils kaum unter-
scheiden lässt, welcher der faktuale und welcher der fiktionale Text ist:

Die Glaubenssätze Muqannaʿs fanden 
rasch Verbreitung in Transoxanien, denn 
erstens liegt dieses Gebiet weit entfernt 
von den ursprünglichen islamischen 
Zentren und die Menschen hatten sich 
den Sitten des Islams noch nicht ver-
schrieben und zweitens war die arabi-
sche Sprache für sie unverständlich und 
jene, die den Islam einst gebracht hatten, 
pflegten noch auf pārsī zu beten. Es ist 
offensichtlich, dass der Fortschritt (pīš-
raft) von jemandem, der mit den Men-
schen auf pārsī spricht, rascher ist als von 
jenen, die mit ihnen auf Arabisch (tāzī) 
sprechen. Zumal Muqannaʿ gute Missio-
nare (dāʿīyān) hatte.25

Zur damaligen Zeit hatten die Sitten, die 
die Araber mit sich brachten, noch keine 
Wurzeln in Ḫurāsān und Transoxanien 
geschlagen. Die Menschen beteten noch 
auf pārsī und nachdem sie den Zoroast-
rismus abgestreift hatten, hatten sie noch 
keine richtige Religion angenommen. 
Für jemanden wie Muqannaʿ, dessen Ziel 
es war, sein geliebtes Iran aus den Klauen 
der Ausländer zu befreien, war es daher 
am klügsten dies zu tun, indem er den 
Menschen eine neue Religion brachte 
und so in ihren Herzen Platz fand.26

 

21 Ibd. 286.
22 Ibd. 288.
23 Ibd.
24 Ibd. 285.
25 Ṣafā 1385/2006: 114.
26 Nafīsī 1396/2017-18: 46. Übrigens ist anzumerken, dass diese Interpretation keines-

wegs ein Alleinstellungsmerkmal iranischer Historiker ist, sondern eine im historischen 
Moment allgemein verbreitete Skepsis der Religion gegenüber zum Ausdruck bringt, die 

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


191

Wie Umberto Eco feststellt, erkennen wir das künstliche, also fiktive Erzäh-
len gewöhnlich am Paratext.27 Da Texte nicht zwingend Fiktionssignale 
beinhalten, kann die Fiktionalität textintern nicht unbedingt entschieden  
werden, sondern ergibt sich erst aus dem kommunikativen Zusammen-
hang. Erst die Einbeziehung sowohl der Intentionen der Autor·in als 
auch der Leser·in und nicht zuletzt der Konventionen der Leser·innenge-
meinschaft kennzeichnen den Fiktionsgehalt eines Textes, der in einem 
bestimmten sozialen und historischen Kontext als fiktional erkennbar ist.28 
Auch der Name des Autors kann, wie Eco anmerkt, zum Paratext gehören.29 
Der Name des bekannten Historikers Nafīsī ist dazu geeignet glauben zu 
machen, dass in den Geschichten eine große Fachkenntnis der Geschichte 
verborgen liegt, und hält den Text in einem Zustand der Liminalität. Die ver-
schwommene Grenze zwischen faktualem und fiktionalem Erzählen wird 
folglich durch die Doppelidentität des Autors als Historiker und Roman-
cier verstärkt und ermöglicht die Übertragung des Wahrheitsanspruchs der 
Erzählstimme innerhalb der Diegese auf die Realität. Nafīsī ist offenbar mit 
der Erzählerstimme gleichzusetzen. Hierfür liefert das bereits zitierte Vor-
wort des Sammelbandes weitere Anhaltspunkte. Dieses lässt einen Reali-
tätsanspruch erkennen. In seinem Vorwort vergewissert Nafīsī der Leser·in, 
dass er in dem Text mit seiner eigenen Stimme spricht und macht klar, dass 
er die Rolle des Erzählers auch in den Kurzgeschichten beibehält.30

Wenn es Nafīsī folglich in erster Linie darum ging zu belehren, wes-
halb schrieb er dann keinen Traktat? Die literarische Ausarbeitung von 
Geschichte macht sie flüssig erzählbar, wie ein Hinweis auf die im ersten Teil 
der vorliegenden Arbeit besprochenen Monographie über Bābak verdeut-

auch unter zeitgenössischen europäischen Historiker·innen verbreitet war. So wurde die 
römische Religion lange „bevorzugt als Instrument einer damit rational umgehenden 
Elite“ aufgefasst. Albrecht 2020: 62. 

27 Eco 2021: 37 f.
28 Scheffel 1997: 42 f. Ein fiktionales Vorwort wäre freilich durchaus denkbar. Ein neueres 

Beispiel ist Amir Hassan Cheheltans Der Kalligraph von Isfahan (2015), in dem ein fik-
tiver Herausgeber seine Handschriftenedition erläutert.

29 Eco 2021: 37 f.
30 Nafīsī 1396/2017-18: 13 f. Ein ähnlicher Fall stellt Ṣadiq Hidāyats Das sāsānīdische Mäd-

chen Parwīn aus dem Jahr 1309/1931 dar. Dort wird die Figurenrede gelegentlich durch 
Fußnoten ergänzt, um das Gesagte historisch-fachlich zu verifizieren (siehe z. B. Hidāyat 
1342/1963a: 13). Die Fußnoten reißen die Leser·in aus der Diegese und halten sie dazu 
an, deren Fiktionalität zu überdenken. Seinem gemeinschaftlich mit Minuwī entstande-
nen Theaterstück über den Rebellenführer Māziyār (1307/1934) ist darüber hinaus eine 
von seinem Partner verfasste historische Einführung vorgeschaltet. Ein Unterschied zu 
dem Sammelband von Nafīsī besteht darin, dass es in diesen beiden Texten allerdings 
einen Wechsel der Erzählerstimme gibt. Die sogar von einem anderen Autor in einer 
eindeutig in der Erzählerrolle eines Historikers verfasste Einleitung schwebt über dem 
fiktionalen Text und offeriert der Leser·in die Möglichkeit, den fiktiven Text mit histori-
schen Ereignissen zu synchronisieren.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192

licht. Nafīsī bleibt dort einem Verständnis des Historikers als Quellensamm-
ler, mithin als ‚Detektiv‘ treu. Die Aufgabe – und Leistung – besteht dann 
darin, sämtliche Quellen zu Bābak in persischer Sprache zur Verfügung zu 
stellen und für sich selbst sprechen zu lassen. Die literarisierte Form bietet 
die Gelegenheit zur Abkehr von der Kompilation, ohne in den Verdacht der 
Unredlichkeit zu geraten. Auffällig in dem oben zitierten Fallbeispiel über 
Muqannaʿ ist zudem die sogar in der Übersetzung rasch erkennbare, einfa-
chere Sprache im Vergleich mit dem historiographischen Text von Ṣafā. Der 
Leser·in werden die Widersprüchlichkeiten und die anspruchsvolle Sprache 
der von ihm sonst oft in voller Länge zitierten Quellen – i. d. R. seine eige-
nen Übersetzungen – erspart und eine vereinfachte Version präsentiert, die 
darüberhinaus eine Zuspitzung der Ereignisse ermöglicht. 

In der Folge lassen sich Unterschiede zwischen den Quellentexten und den 
Kurzgeschichten ausmachen, die wichtige Hinweise auf das Geschichtsver-
ständnis Saʿīd Nafīsīs liefern. Etwa durch die Bevorzugung eines bestimmten 
Quellentextes, Verknappungen oder Ergänzungen, wird ein flüssiges Narra-
tiv entwickelt. Zusätzlich wird dem Quellentext, auf dem die Kurzgeschichte 
beruht und an den sie nicht selten eng angelehnt ist, die Subjektivität ent-
zogen. Die Quelle berichtet nicht länger als eine Zeugin unter vielen mögli-
chen, sondern ihre Worte werden der heterodiegetischen Erzählerstimme in 
den Mund gelegt, der eine besondere Ein- und Übersicht der Diegese zuge-
billigt wird. 

Dies zeigt eine vergleichende Detailanalyse eines weiteren Abschnitts der 
Geschichte Māh Naḫsab von Nafīsī (rechts) und eines Artikels von Ṣafā 
(links) über Muqannaʿ deutlich. Muqannaʿ Hāšim (oder Hišām) b. Ḥakīm 
(gestorben ca. 141/780) gilt als bedeutender Rebellenführer aus Ḫurāsān, 
der in der Nachfolge von Abū Muslim vierzehn Jahre lang Widerstand gegen 
die Truppen des Kalifen geleistet haben soll.31 Schließlich jedoch wurde der 
militärische Druck, den seine Feinde auf seine Gemeinschaft ausübten, zu 
groß:

Dies war der letzte Schlag (laṭma), 
der Muqannaʿ zugefügt wurde und er 
wusste, dass es nun keine Hoffnung  
mehr gab. 

Sein [Muqannaʿs] iranisches Blut (rag-i 
īrānī) gestattete es ihm nicht, sich 
und seine Nächsten den nā-ǧawān
mardischen Arabern (tāzīyān) zu über-
lassen. In der Nacht hatte er einen 
Plan geschmiedet und erhob sich also 
am frühen Morgen. Er feuerte (garm 
bar-afrūḫt) den großen Ofen (tanūr-i 
buzurg) an, dass er so heiß werde wie

31 Ṣafā 1385/2006: 111.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


193

Also feuerte er (garm bar-afrūḫt) den 
Ofen (tanūr) an und schmolz (ẕūb) 
Eisen und Kupfer (āhan-u miss) darin, 
und so wurde der Ofen drei Tage befeu-
ert (muštaʿal). Wir tragen nun vor, was 
Abū Bakr Muḥammad b. Ǧaʿfar Naršaḫī, 
der Verfasser der Tārīḫ-i Buḫārā, von 
einem Dihqān aus Kiš namens Abū ʿAlī 
Muḥammad b. Hārūn, der es von sei-
ner eigenen Großmutter, die eine von 
Muqannaʿs Frauen gewesen war, erzählt 
bekommen hatte: 

der Mittelpunkt der Hölle. Er schmolz 
(gudāḫta) Eisen und Kupfer darin und 
steigerte die Hitze drei Tage lang. Am 
Ende des dritten Tages rief er seine gütige 
Ehefrau (hamsar-i mihrabān-i ḫwīš) zu 
sich, die Tochter von ʿAbdullāh p. ʿAmar, 
der zu den treuesten Feldherren gehört 
hatte und der bei der letzten Schlacht 
um die Burg sein Leben gelassen und 
damit seinen Namen in die Herzen der 
ǧawānmardān eingeschrieben hatte. 

„Eines Tages hieß Muqannaʿ, wie es 
seine Gewohnheit war, die Frauen sich 
zu Speis und Trank (taʿām-u širāb) zu 
setzen. In dem Wein war Gift (zahr), 
und zu den Frauen sprach er: ‚Während 
ich einen Schluck aus meinem Becher 
trinke, so trinkt ihr euren aus.‘ 

Er sagte, heiß die Frauen sich zu Speis 
und Trank zu setzen, und dann füllte er 
Gift (zahr) in den Wein, und er gab jeder 
Frau einen eigenen Becher (qadaḥ) und 
sprach: Wenn ich von meinem Becher 
(ǧām) trinke, müsst ihr euren Becher 
(ǧām) in einem Zug austrinken. 

So tranken alle (pas hama ḫurdand), 
aber ich trank nichts (wa man naḫur
dam), sondern schüttete den Wein in 
meinen Kragen (wa dar garībān-i ḫud 
rīḫtam) und er merkte es nicht (wa 
way nadānist). Alle Frauen sanken 
zur Erde und starben (hama-yi zanān 
biyuftādand wa bimurdand), und auch 
ich sank zwischen ihnen nieder und tat 
so, als wäre ich tot, und er begriff nichts 
(wa man nīz ḫwīštan dar maiyān-i īšān 
andāḫtam wa ḫwīštan rā murda sāḫtam 
wa way ḥāl-i man nadānist). 

Da stand Muqannaʿ auf und schaute 
sich um und erachtete alle Frauen als 
verstorben. 

Unter all diesen Frauen war eine Ver-
räterin, die den Tod fürchtete und 
ahnte, was ihr Schicksal sein sollte. Sie 
trank nicht von ihrem Becher, sondern 
schüttete den Wein in den Kragen (az 
garībān-i ḫwīš rīḫt), stellte sich tot und 
ließ sich zwischen die anderen Frauen 
fallen (wa ḫūd rā murda sāḫta wa dar 
maīyān-i zanān-i dīgar andāḫt). Sie floh 
dann bei der ersten Gelegenheit, die sich 
ihr bot, in eine versteckte Ecke. Von dort 
aus beobachtete sie die Vorkommnisse. 
(…) 

Der Anführer der ǧawānmardān erhob 
sich und warf einen Blick nach rechts 
und nach links, wo er niemanden sonst 
noch stehen sah. Er hob seine zierli-
che (lāġar) Hand an seine männliche 
(mardāna) Stirn und wischte sich den 
kalten Schweiß fort, der in den Bro-
kat seines Schleiers sickerte. Er zog 
seinen Gesichtsschleier zur Seite und 
‚Muqannaʿ‘ [Anf. i. O.] trat hinter dem   
Niqāb hervor. Die Welt konnte noch ein-
mal das tapfere (mardāna) Antlitz dieses 
50-jährigen sehen und sein schwarzes,  
warmes (dil-šikāf ) Auge warf noch einen

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194

Also trat er zu seinem ġulām, zog ein 
Schwert und enthauptete ihn (wa šamšīr 
bizad wa sar-way bar dāšt) und trat an 
den Ofen, den zu befeuern er drei Tage 
lang befohlen hatte. 

Er legte seine Kleider ab und warf sich 
in den Ofen. Es stiegen Rauchwolken 
auf (dūdī bar-āmad) und ich trat an den 
Ofen heran, sah aber keine Spur von ihm 
(hič aṯrī nadīdam) und niemand in der 
Festung war noch am Leben. Der Grund 
dafür, dass er sich selbst verbrannt hatte, 
war, wie er stets gesagt hatte: damit meine 
Anhänger·innen aufrührerisch (ʿāṣī) wer-
den, muss ich in den Himmel aufsteigen 
und dort die ruhigen Engel erzürnen. Er 
warf sich ins Feuer, damit das Volk sage, 
dass er in den Himmel gestiegen sei und 
die Engel uns zu Hilfe eilen und seine Re-
ligion auf Erden verbleibe.“

Da alle Bewohner·innen der Festung ver-
storben waren, öffnete die verbliebene 
Frau die Tore, und die Soldaten des Kalifen 
strömten in die Burg. Muqannaʿ und sei - 
ne Nächsten waren abgesehen von die-
ser  Frau nicht gefallen, aber alle Schät-
ze und Besitztümer von Muqannaʿ fie- 
len den Plünderern in die Hände.32  

Blick auf diese erstaunliche Welt. Er trat 
zu seinem parda-dār, der in der Festung 
immer in seiner Nähe blieb, und nahm 
das Schwert, das jener in der Hand hielt, 
und dessen Kopf rollte zu Boden, damit 
auch dieser letzte Verbliebene der Fes-
tung (daž) Sīyām nicht in die Hände des 
Feindes fallen möge. Danach schlang er 
seine Arme (baġal) um jeden einzelnen 
Mann und warf sie nacheinander in den 
brennenden Ofen und als schließlich 
niemand mehr übrig war, näherte er sich 
wieder dem Ofen und zog seine langen, 
weißen Kleider aus. Er warf einen letz-
ten Blick auf den blutigen Himmel im 
Westen, wo bereits das Abendrot ver-
glomm und langsam den jungen Mond 
zu erkennen gab, dessen Sichel drei Tage 
alt war. Er blickte in jede Richtung, Ab-
schied nehmend von dem Himmel Irans, 
der Erde Irans, hob seine rechte Hand zu 
einem letzten Gruß zum Sonnenunter-
gang im Westen [nämlich in Richtung 
des heutigen Staatsterritoriums Iran] und 
warf sich mit einem Sprung in den Ofen 
und verschwand in der Asche des Feuers, 
das er so lange flammend gehalten hatte. 
Im selben Moment stieg eine Rauchwol-
ke (dūdī)  aus dem Ofen heraus, und sein 
zierlicher (lāġar) Körper verbrannte, so 
dass auch von ihm nichts als Asche blieb. 
Jene  Frau, die den Wein in ihren Kragen 
geschüttet hatte und so ihr Leben an all  
den Märtyrer·innen vorbeigeschmuggelt 
hatte, eilte in die Nähe des Ofens und sah 
keine Spur (nišānī) von seinem Leib.33 

Die Zeugin und Ich-Erzählerin wird von Nafīsī zum Verstummen gebracht 
und ihre in Ṣafās Quellentext noch erhaltene trickreiche Überlegenheit, 
dort kenntlich gemacht durch die wiederholte Aussage, Muqannaʿ habe 
nichts gewusst und nichts verstanden, eliminiert. Stattdessen wird sie zur 
Verräterin umfunktioniert, weil sie anders als ihre Mitstreiter·innen nicht 
ebenfalls das Martyrium wählt. Ṣafā sieht das zwar durchaus ähnlich, da 
er ja schlussfolgert, außer jener überlebenden Frau sei niemand gefallen 
bzw. erobert worden, doch ermöglicht die lange ‚Figurenrede‘ der Leser·in 

32 Ṣafā 1385/2006: 118 f.
33 Nafīsī 1396/2017-18: 55 ff.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


195

eine von dem Erzählmedium unabhängige Rezeption des Geschehens. Die 
semantische Nähe der beiden Texte ist – trotz der sentimentalen Ausschmü-
ckungen Nafīsīs – offenkundig. Nafīsī hat den Bericht der Zeugin einer 
Erzählstimme mit olympischem Standort zugeeignet, die zwar keineswegs 
allwissend ist – über das Innenleben Muqannaʿs erfahren wir so gut wie 
nichts,34 sondern sind darauf angewiesen, sein Handeln zu deuten –, aber 
wie schon der Erzähler in der Rūmī-Geschichte über eine Jahrhunderte 
überspannende Übersicht verfügt. Mithin ist auch dieses Erzählmedium in 
der Lage, die Zeiten vor und nach den Kernereignissen der Geschichte zu 
schildern und einzuordnen. Die Leser·in bleibt durch diese Erzähltechnik 
gewöhnlich auf Distanz zu den Figuren. Im Zusammenhang damit fällt auf, 
dass Nafīsīs Text weniger von arabischen Fremdwörtern durchzogen ist. So 
wählt er an Stellen, in denen Ṣafā arabische Termini verwendet, dezidiert 
persische: An zwei Stellen taucht dort, wo Ṣafā von qadaḥ spricht, ǧām auf; 
für das zusammengesetzte Verb ẕūb šudan steht bei Nafīsī gudāḫtan und aṯrī 
ist bei Nafīsī nišānī usf. Abgesehen von der einleuchtenden Annahme, dass 
sich darin das nationalistische Anliegen der Geschichte spiegelt, offenbart 
sich auch eine Verschiebung in der Haltung der Leser·in gegenüber. Wil-
liam Beeman hat überzeugend dargelegt, dass sich selbst an der Aussprache 
fest ins Persische integrierter arabischer Termini soziale Faktoren ablesen 
lassen. Arabische Begriffe weisen auf eine formale, persische hingegen auf 
eine intimere Situation hin.35 Folglich wird insgesamt eine größere Nähe 
zwischen Text und Leser·innenschaft kreiert und auf diese Weise das Poten-
zial zur Identifikation mit den Figuren verstärkt. Durch die Spannung zwi-
schen distanzerzeugender Nullfokalisierung und intimer Erzählweise tritt 
die Größe der Figuren hervor: Nicht die Leser·in schwebt kraft des Erzäh-
lers über den Figuren, sondern die heroisierten Figuren thronen über der 
Leser·in. Die intime Lesesituation erreicht ihren Höhepunkt, als der Erzäh-
ler die Leser·in duzend anspricht: „Du sagst [vielleicht] Hišām p. Ḥakīm sei  
niemals auf dieser Welt gewesen. [Schließlich ist keine Spur seines Körpers 
übriggeblieben. Anm. SSt.] Aber nein! Es gab niemals etwas (čīzī) Größeres 
auf der Welt als ihn!“36 Das ist ein verbreitetes Verfahren fiktionaler Texte 
mit einer intimen Erzählsituation. In Sīmīn Dānišwars Kurzgeschichte Wen 
grüße ich noch? (1359/1980) sagt das Erzählmedium zu der Leser·in: „In 

34 Der Hinweis, er habe in der Nacht einen Entschluss gefasst, liegt irgendwo auf der 
Grenze zwischen Kenntnissen des Innenlebens und äußerer Beobachtung.

35 Beeman 1986: 129. Allerdings gilt dies nicht grundsätzlich, nämlich dann nicht, wenn 
Wörter so mannigfaltig in den alltäglichen Wortschatz integriert sind, dass sie nicht 
mehr als Fremdwörter auffallen, bspw. qadīm vs. bāstān (ibd. 241), also gerade bei Wör-
tern, die nationalistisch aufgeladen sind und daher vor allem in elitären Kreisen Verwen-
dung fanden. 

36 Nafīsī 1396/2017-18: 57.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196

der Nachbarschaft hatten sie ihm den Spitznamen (laqab) Herr Panīrpūr 
gegeben, denn er führte eine Käserei in der Žāla-Straße und er ließ nie-
manden anschreiben, nicht einmal Sie (ḥatā šumā) [würde er anschreiben 
lassen].“37 Anders als im Falle von Nafīsī wird die Leser·in hier allerdings 
gesiezt. Dass Nafīsī seine Leser·innenschaft duzt, ist als Hinweis auf ein hie-
rarchisches Gefälle zu verstehen. Im Vorwort ist bereits angedeutet, dass die 
Leser·in als leitungsbedürftig und womöglich jugendlich imaginiert wird, 
was sich auch im Text selbst noch als bedeutsam erweist.38 Eine Deutung 
des persophilen Vokabulars als Versuch Nahbarkeit zu erzeugen, ist deshalb 
umso überzeugender, als auch Ṣafās Text fraglos ein nationalistisches Anlie-
gen transportiert und auch Ṣafā an Schlüsselstellen im Text arabische durch 
persische Wörter ersetzt hat (etwa ʿarabī und tāzī bzw. fārsī und pārsī). Sol-
che persischen Neologismen wurden ursprünglich im Bereich der Litera-
tur und Linguistik entwickelt, von frühen Historikern wie Aḥmad Kasrawī 
und Ḥasan Pīrniyā aufgegriffen und fanden auf diese Weise schnell Ver-
breitung in historiographischen Schriften.39 Die Wahl arabischer Begriffe 
in Kombination mit den persischen Schlüsselbegriffen in Ṣafās Text dürfte 
in Anschluss an Beeman ebenfalls eine kulturelle, mithin soziale Botschaft 
tragen: Die Wortwahl gibt Auskunft über das hohe Niveau des Textes und 
die Expertise seines Verfassers. Teils eröffnen sich durch die begrifflichen 
Abweichungen jedoch auch neue Assoziationsfelder wie im Falle des frei-
lich der Bildungssprache zuzuordnenden Wortes parda-dār. Dessen seman-
tisches Feld unterscheidet sich erheblich vom Bedeutungsbereich des von 
Ṣafā verwendeten Begriffs ġulām. Der Linguist ʿAlī-Akbar Dihḫudā schreibt 
in seinem Wörterbuch der persischen Sprache:

Die ursprüngliche Bedeutung des Wortes ġulām ist Junge oder Heranwachsender 
(amrad), weil aber Könige, Feldherren (umarā) und Dichter ġulām als Diener in 
Krieg und Luxus verwendeten und mit den Schönen unter ihnen Liebesbeziehungen 
pflegten, wird ġulām in der persischen Literatur als Geliebter verstanden.40 

Die Definition von parda-dār geht eher in die Richtung des Pförtners, Auf-
sehers. Im Šāhnāma ist der parda-dār Begleiter eines pahlawān:

Bi-šud parda-dār-i girāmī rawān 
Činīn tā ḫāna-yi pahlawān.41

Es eilte der verehrte parda-dār,  
Bis er das Haus des pahlawān erreichte.

37 Dānišwar 1380/2001: 68. Der Wortteil panīr im Namen Panīrpūr bedeutet Käse.
38 Nafīsī 1396/2017-18: 15.
39 Tavakoli-Targhi 2010: 16.
40 Luġatnāma-yi Dihḫudā, ġulām. Das Wort taucht allerdings ebenfalls im Šāhnāma auf, 

genauso aber im Koran.
41 Luġatnāma-yi Dihḫudā, parda-dār.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


197

Die Wahl von parda-dār bedeutet also eine semantische Einengung, 
die ausschließt, dass der junge Mann für einen Geliebten gehalten wird, 
wodurch die Möglichkeit, den Abschnitt mit Muqannaʿs angeblich freizü-
gigem Sexualleben42 zu assoziieren, unterlaufen wird. Hinzu kommt die im 
Zuge der Feminisierung von Schönheit in Misskredit geratene Homoerotik, 
die vielen Autoren der frühen Pahlawī-Zeit mit einem modernen Lebensstil 
unvereinbar erschien und darum in ihrem Milieu überwiegend als rück-
schrittlich abgelehnt wurde.43 Darauf deutet auch die von Nafīsī prominent 
inszenierte Ehefrau des Helden hin, die bei Ṣafā nicht auftaucht, bei Nafīsī 
aber Muqannaʿ vom Verdacht der Promiskuität sowie homoerotischer Prak-
tiken freispricht. Die kriegerische anstatt dienende Funktion des parda-
dār wird darüber hinaus durch das Schwert betont, dass er bereits in den 
Händen trägt. Die Einvernehmlichkeit des Geschehens wird durch Nafīsīs 
Ergänzung herausgestellt. 

Bereits die Wahl des Quellentextes auf den Nafīsī seine Kurzgeschichte 
stützt, stellt eine Entscheidung für ein bestimmtes Narrativ dar: So wählt 
Muqannaʿ den Freitod offenbar mit Zustimmung seiner Gefährt·innen, als 
sich unverkennbar zeigt, dass er von seinen bzw. den Feinden Irans besiegt 
werden wird.44 Durch die Selbstverbrennung verweigert sich der Rebellen-
führer noch im Tod seinen Bezwingern, entzieht sich gewissermaßen der 
Bezwingung, einerseits durch seinen Freitod und die Ermordung seiner 
Jünger·innen, andererseits indem er – anders als es Imām Ḥusain (t. 61/680) 
vergönnt war – seinen Körper dem Sieger entzieht, was besonders für den 
Kopf als entscheidend zu gelten hat, der von den Muslimen als Beweis und 
Trophäe vom restlichen Körper abgeschlagen und dem Kalifen vorgeführt 
und oftmals verschandelt wurde. Noch im Tod verfügt Muqannaʿ also über 
seinen Körper und verkehrt damit seine Niederlage in einen Sieg, da seine 
Feinde weder über seinen Geist noch seinen Körper verfügen können. Die 
Textgattung Kurzgeschichte ermöglicht Nafīsī Überlieferungen, die davon 
ausgehen, dass Muqannaʿ sich wie alle anderen auf der Festung weilenden 
Menschen ebenfalls vergiftet habe und die Truppen des Kalifen Mahdī sei-
nen Kopf nach Aleppo schickten außer Acht zu lassen.45 Diese Lesart sollte 
sich zudem langfristig durchsetzen, wie sich an ʿAbbās Parwīs Arbeit zeigt, 
der Mitte der 1350er/1970er Jahre in Anstrengungen und Opferbereitschaft 
der Iraner·innen zum Schutz der monarchischen Tradition Irans erläutert, 

42 Es heißt, er habe unehelichen Geschlechtsverkehr für erlaubt (mubāḥ) erklärt. (Ṣafā 
1385/2006: 113 und Nafīsī 1396/2017-18: 51.) Beide Autoren lehnen diese Ansicht ab.

43 Siehe hierzu Najmabadis Women With Mustaches and Men Without Beards (2005).
44 Nafīsī 1396/2017-18: 55 ff.
45 Ṣafā 1385/2006: 120 f.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198

dass der Niqāb-dār-i Ḫurasānī (also Muqannaʿ) sich selbst verbrannte, 
„damit seine Leiche nicht in Feindeshand“46 falle.

Auch Auslassungen lassen sich feststellen: So bleibt bei Nafīsī die reli-
giöse Begründung der Zeugin unerwähnt. Die Erklärung hierfür findet sich 
bereits vor dem dramatischen Ende Muqannaʿs: 

Tag für Tag vergrößerte sich die Zahl der Weißkleider [also der Anhänger·innen 
Muqannaʿs]. Sie verbreiteten sich in Ḫurāsān und Transoxanien und erschütterten die 
Macht der tyrannischen Ausländer. Jene sahen keine andere Lösung, als die Weißklei-
der zu beschimpfen und als Ungläubige (kāfir) und Sektierer (zandīq) zu bezeichnen, 
um so die einfachen und ungebildeten Leute von ihnen abzubringen, und erstaunli-
cherweise sind 1.200 Jahre später noch immer in den Herzen der einfachen Menschen 
Spuren von dieser verleumderischen Nachrede zu finden.47 

Während Nafīsī die unliebsamen Elemente einfach streichen kann, wid-
met sich Ṣafā in einer ausführlichen Betrachtung der Wiederauferstehung 
(ḥulūl) und deren christlichen wie islamischen Formen insbesondere im 
Kontext der Mystik, wobei er auf den Ṣūfī Manṣūr al-Ḥallāǧ (t. 309/922) 
und seinen berühmten Ausruf anā l-ḥaqq (Ich bin die Wahrheit [respektive 
Gott]) und auf Reinkarnationsvorstellungen innerhalb der Schia eingeht.48 
So kommt er zu dem Ergebnis, dass ḥulūl unter den islamischen Glaubens-
richtungen insbesondere abseits der Zentren und im Zirkel von Abū Mus-
lim, dem Muqannaʿ entstammte, keine Neuheit darstellte, zweifelt jedoch 
gleichzeitig an, dass die Historiker über die Details der oft geheimen Glau-
benssätze informiert gewesen seien.49

Zusammenfassend lässt sich feststellen, dass die Kurzgeschichten die 
Hemmschwelle zur Lektüre senken und der jungen – oder vielleicht auch 
der alten – Leser·in einen leichten, beinah beiläufigen Einstieg in die 
Geschichte der Nation bereiten sollen. Die Texte büßen durch das allzu 
enge Zeitkorsett und die Dominanz der Erzählstimme, die insbesondere in 
Nafīsīs Kurzgeschichten selten die Figuren zu Wort kommen lässt, zudem 
ein wesentliches Merkmal von Literarizität ein: Sie präsentieren sich nicht 
länger als vieldeutig. Während fiktionale Texte prinzipiell polyvalent und 
damit auslegungsbedürftig sind, wird die Leser·in in den hier untersuchten 
literarischen Texten dazu angehalten, sich von der Deutung des Erzählers 
abhängig zu machen. Der freiere Umgang mit den Quellen – und auch dies 

46 Parwīz 1354/1975: 46.
47 Nafīsī 1396/2017-18: 47. Ṣafā konstatiert, dass die islamischen Historiker Muqannaʿ in 

schlechter Erinnerung behalten haben und vor keiner Verleumdung und Verfluchung 
zurückgeschreckt seien, wofür er den enormen Rückschlag verantwortlich macht, den 
der Rebellenführer der Ausbreitung des Islams zugefügt habe. Doch es sei unsinnig zu 
glauben, dass jemand, der tatsächlich dermaßen niederträchtig sei, in so kurzer Zeit so 
viele Anhänger·innen habe gewinnen können. Ṣafā 1385/2006: 120.

48 Ibd. 123 ff.
49 Ṣafā 1385/2006: 128.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


199

wird bei Nafīsī insbesondere in den Beschreibungen des Erzählmediums 
deutlich – ermöglicht eine Zuspitzung der vorbildhaften Eigenschaften der 
qahramān und ist somit geeignet, den Patriotismus und das Nationalbe-
wusstsein des Publikums zu stärken. Denn wenn nur eine einzige seiner 
jungen Leser·innen einen einzigen pahlawān aus seiner Kurzgeschichten-
sammlung zum Vorbild wähle, schreibt er, wird es sein größter Stolz und 
sein größtes Verdienst (pādāš) sein.50 Der Anspruch, sich an die Bevölke-
rung (mardum) zu richten, anstatt sich auf die Resonanz innerhalb eines 
elitären Zirkels zu konzentrieren, steht im Zusammenhang mit dem ver-
änderten Denken über Textproduktion insgesamt, deren Ergebnisse nun 
einfach, verständlich und schlicht sein sollten.51 Nicht zuletzt stellen Nafīsīs 
ursprünglich in Zeitungen publizierte Novellen daher auch ein Experiment 
mit neuen Textformen dar, die von europäischen Vorbildern inspiriert 
sind.52 So konstatiert er selbst, dass seit Beginn der Pahlawī-Herrschaft die 
persische Literatur zu neuer Blüte kam, wodurch Irans Status in der Welt 
erhöht wurde.53 

Die Literarizität der Geschichte

Die Nähe zwischen Literatur und Geschichtsschreibung ist auch in den im 
engeren Sinne historiographischen Texten selbst ersichtlich. Noch in den 
1340ern/1960ern beweist Luṭfullāh Hunarfar, der im ersten Teil der Arbeit 
bereits besprochene Kunsthistoriker und Autor der Stadtgeschichte Iṣfahān, 
seine Nähe zu Literatur durch diverse Gedichte, die er zitiert. Ẕabīḥullāh 
Ṣafās Die Helden von Irans Unabhängigkeit ist vor allem wegen seiner lite-
rarischen Sprache beispielhaft. Die erste Auflage des Sammelbands erschien 
unter dem Titel Die tapferen Söldner (Dilīrān-i Ǧānbāz) im Jahre 1353/1974. 
Das Buch fasst die seit den 1310ern/1930ern sukzessive in diversen Zei-
tungen erschienenen Artikel des Autors zusammen.54 Auf sprachlicher 
Ebene stellen auch Ṣafās Arbeiten ein Experiment mit Textgestaltung dar. 
Bereits die Titel seiner Aufsätze, wie Die Löwen von Herat (Šīrān-i Hirāt) 
und Der Armeebezwinger Sufi (Ṣūfī-yi Laškaršikan), ebenfalls aus dem Jahr 
1333/1954, deuten auf ein spannungsreiches, literaturnahes Erzählen von 

50 Nafīsī 1396/2017-18: 15.
51 Tavakoli-Targhi 2010: 17.
52 Es wurde festgestellt, dass Übersetzungen die „primary source for changing the literary 

system, importing new form, and providing a space for literary modernization“ waren 
(Azadibougar 2020: 8). Da die hier vorgestellten Autoren alle auch als Übersetzer aus 
europäischen Sprachen wirkten, waren sie Teil dieses Transferprozesses.

53 Nafīsī 1344/1965-66: 95.
54 Die zweite Auflage ist als unveränderter Nachdruck im Jahre 1385/2006-07 unter dem 

erwähnten Titel veröffentlicht worden.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200

Geschichte hin. Die exemplarische Analyse eines Passus aus dem ebenfalls 
im Jahre 1333/1954 erschienenen Artikel Der Krieger unter den Kriegern 
(Mubāriz-i Āl-i Mubāriz) veranschaulicht die durchlässige Grenze zwi-
schen Geschichtsschreibung und Literatur:

Šāh Manṣūrs blankes Schwert elektrisierte die Luft, als es um Tīmūrs Kopf schwang 
und wenn es beim Hinabsausen sein Ziel getroffen hätte, dann wäre eine der finsteren 
Seiten (waraq-hā-yi siyāh) in der iranischen Geschichte überblättert worden, und eine 
blühende Epoche des nationalen Lebens hätte begonnen.55 

Die atmosphärische und lebendige, eben literarische Sprache in einem als  
Sachtext intendierten Aufsatz überschreitet durch die Erzeugung von Par-
teilichkeit die Grenzen der wissenschaftlichen Analyse. Die romanhafte 
Spannung des Passus ergibt sich aus der starken Beschleunigung des Erzähl-
tempos, die zunächst eine Szene in Zeitlupe schildert, um dann einen Aus-
blick in die Weite der Zeit zu ermöglichen. Zudem rückt die Metapher der 
Seiten Geschichte eindeutig in den Kontext des Buches. Zwei Figuren agie-
ren nach vorgeschriebener Weise und bestimmen mit ihren Handlungen 
den Ablauf der Geschichte bis in die Gegenwart hinein. Denn wäre es in 
dem Moment anders gewollt gewesen und Tīmūrs Kopf gerollt, so wäre 
alles ganz anders gekommen – jedenfalls für die Dauer einiger Jahrhun-
derte, die es nun, dank dieses einen historischen Augenblicks, brauchte, 
bis sich die iranische Nation erholte. Einerseits ergibt sich aus dieser Vor-
stellung eine zwangsläufige wie permanente Verantwortung eines jeden 
Einzelnen für die Geschichte und andererseits findet auch die Idee vom 
Schicksal herausgehobener Persönlichkeiten hier ihre Bestätigung. Diese 
Art der Sinngestaltung hat sich tief eingeschrieben in die moderne irani-
sche Geschichtsschreibung und zeigt sich auch in Muḥammad Riżā Šāhs 
Mission for My Country, wo er nicht nur seine eigenen frühkindlichen Nah-
toderfahrungen herausarbeitet,56 sondern auch die seines Vaters.57 Sowohl 
aus dem Aufbau der Narration als auch den Redundanzen, die über die Lek-
türe der Autobiographie hinweg die Ereignisse in verschiedenen Kontexten 
aktualisieren, ergibt sich die Schlussfolgerung, dass sich aus dem Überleben 
von Vater und Sohn wider jede Wahrscheinlichkeit eine göttliche Vorher-
bestimmung und damit auch ein göttlicher Auftrag herleiten lasse. Pointiert 
zeigt sich dies in verschiedenen Anekdoten, die göttliche Einwirkung sug-
gerieren. Nafīsī tradiert in Die zeitgenössische Geschichte Irans ein Bonmot 
aus Aqā Muḥammad Ḫāns Georgienfeldzug:

Zu jener Zeit [als Paul I. von Russland den Thron bestieg] nahm Aqā Muḥammad 
Ḫan die Vorbereitungen für den Marsch in den Kaukasus in Augenschein. Nach dem 

55 Ṣafā 1385/2006-07: 344.
56 Pahlavi 1961: 54.
57 Ibd. 36.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


201

Tod Katharinas saß er an einem besonders kalten Abend am Rande eines Feuers und 
stocherte lange mit einer Zange darin herum. Er weilte die ganze Nacht in diesem 
Zustand und als der Morgen anbrach, warf er voller Zorn die Zange in die heiße Glut, 
so dass die Funken sprühten und rief: „Bei Gott! Vernichte sie oder mich!“ Und einige 
Tage später erreichte ihn die Nachricht vom Tode Katharinas.58

Durch die Einbettung der Anekdote in den Erzählfluss der russischen Erb-
nachfolge, die Aqā Muḥammad Ḫāns Nacht am Feuer rahmt, wird die 
Kontingenz dieses Ereignisses betont. Anders als es Muḥammd Riżā Šāh 
für sich reklamiert, billigt Nafīsī dem Qāǧārenherrscher keinen exklusiven 
Zugang zum Transzendenten zu, doch wird genau wie bei Ṣafā durch die 
Hervorhebung des Unwahrscheinlichen die Fügung umso plausibler. Vor-
sehung gestaltet den Lauf der Geschichte, der an bestimmte Persönlichkei-
ten geknüpft ist: Šāh Manṣūrs Handeln markiert einen (gewissermaßen 
unsichtbaren) Wendepunkt, der Tod Katharinas II. wendet Schlimmeres 
von der iranischen Nation ab und Irans Schicksal gehört untrennbar mit 
dem der Pahlawīs zusammen. Eine solche Lesart der Geschichte negiert 
jedoch die unbegrenzte Revidierbarkeit der Annahmen von Historiker·innen. 
Insofern ist die Literarizität der iranischen Historiographie der Pahlawī-Zeit 
nicht nur bedingt durch ihre sprachliche Gestaltung, sondern auch durch 
die dramatische Zuspitzung. 

Obwohl die Möglichkeit einer internen Fokalisierung für die Historiogra-
phie ausgeschlossen ist und die Einsicht in die Gedanken- und Gefühlswelt 
„ein Privileg des fiktionalen Erzählers“,59 entsteht eine empathische Nähe der 
Autoren zu den von ihnen gewählten historischen Figuren, die bis zur Iden-
tifikation reicht. Da die Autoren gemeinsame politische Ziele annahmen, 
bedeutet dies gelegentlich auch Kritik. So bemerkt Ṣafā, obzwar man nicht 
genau wisse, wann Afšīn in den Dienst des Kalifen getreten sei und obgleich 
er seinen Sieg über Bābak genutzt habe, um in der Administration der 
ʿAbbāsiden aufzusteigen und dort die iranischen Interessen zu protegieren, sei 
sein Feldzug gegen den Rebellen „einer seiner größten Fehler, denn er war ein 
Schlag gegen die Unabhängigkeit Irans.“60 Eine ähnliche Beurteilung erfährt 
Abū Muslim, der „als der größte Mann oder jedenfalls als einer der größten 
Männer der islamischen Geschichte Irans“61 gewertet werden müsse, aber am 
Ende seines Lebens einen „unverzeihlichen Fehler“62 zum Schaden der irani-
schen Nation begangen habe, als er dem Kalifen vertraute. Die oft rigoros und 
anklagend formulierten Bewertungen, in denen beurteilt wird, ob die Helden 
der Geschichte ihre Ziele (bzw. die der Historiker) erreicht haben und was sie 

58 Nafīsī [1335]/1956: 69.
59 Rüth 2005: 38.
60 Ṣafā 1385/2006-07: 215.
61 Ibd. 98.
62 Ibd.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202

scheitern ließ, erklärt sich damit, dass die hier besprochenen Kulturschaffen-
den auch politische Aktivisten waren, die sich einer Vorstellung von Kultur 
als Mittel der Politik verpflichtet fühlten. Vermeidbare Fehler, die zu meiden 
die Geschichte lehrt und sie studierenswert macht, werden einzelnen „gro-
ßen Männern“ angekreidet, die durch ihren Irrtum den Lauf der Geschichte 
umlenkten – oder hätten umlenken können. 

Die Überschneidung von Geschichte und Literatur wird begünstigt durch 
die weitverbreitete Personalunion von Historiker, Poet und Literaturwis-
senschaftler, wie die Beispiele von Sa ͑īd Nafīsī und Ẕabīḥullāh Ṣafā zeigen. 
Die daraus erwachsene wechselseitige Beeinflussung bzw. sogar Abhängig-
keit von historischer Literatur und Historiographie führte zu Schriften, die 
teils nicht mehr eindeutig einem der beiden Genres zugeordnet werden 
können.63 Zweifellos ist dabei jedoch festzustellen, dass die historiographi-
sche Literarizität mit den radikalen Entwicklungen, die sich spätestens seit 
der Pahlawī-Zeit in der persischsprachigen Literatur ergaben, nicht Schritt 
halten konnte.64 Dafür ist sie zu eng verflochten mit der ebenfalls konser-
vativen englischen und französischen bzw. in geringerem Ausmaß auch 
der deutschen Geschichtsschreibung.65 Der damit etablierte Zusammen-
hang zwischen historischer Literatur und Historiographie soll als Grund-
lage dienen, um Fragen der Inszenierung des Heroischen zu untersuchen. 
Dabei wird davon ausgegangen, dass die spezifischen Eigenschaften eines 
Mediums beeinflussen, welche Dispositionen des Heroischen dargestellt 
werden und überhaupt dargestellt werden können.66 Im Folgenden werden 
Texte der beiden bereits besprochenen Historiker Ẕabīḥullāh Ṣafā und Saʿīd 
Nafīsī als Fallbeispiele herangezogen, in denen sie zum einen der Installa-
tion des Gelehrten als Nationalheld Vorschub leisten und sich zum anderen 
die Rolle des Mystagogen aneignen. Es wird davon ausgegangen, dass ein 
Kausalnexus zwischen diesen beiden Aspekten besteht.

63 Dies ist nicht so ungewöhnlich, Jordan stellt ähnliches für die europäische Geschichts-
schreibung im 19. Jahrhundert fest. Jordan 2018: 46.

64 Man denke nur an den innovativen Stil Ṣādiq Hidāyats oder Nīmā Yūšīǧs in ihren litera-
rischen bzw. lyrischen Schriften.

65 Vgl. Rüth 2005: 188 f. Während sich der avantgardistische Roman durch Erkenntnis-
kritik, d. h. „intellektuelle[s] Spiel und Selbstthematisierung“ auszeichne, verlange die 
„Vergegenwärtigung des Vergangenen als ästhetische Illusion“ nach einem Darstellungs-
verfahren, das die „ganze Vielfalt menschlicher Handlungen“ abbilden könne. Hierfür 
hält Rüth traditionelle Varianten des Schreibens eher geeignet. Rüth 2005: 197.

66 CH, Held.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. 	Der Mystagoge im Dienst der Nation

Die Historiker der frühen Pahlawī-Zeit haben in ihren Schriften dem Typus 
des Gelehrten zu einer prominenten Rolle in der iranischen Historiogra-
phie verholfen, die sich dank der zentralen Bedeutung der literati für das 
nation building, die Reformprogramme und die bürokratischen Struktu-
ren langfristig festigen konnte. Einige Gelehrtenfiguren entwickelten sich 
zu dieser Zeit zu Nationalhelden, die noch heute im nationalen Selbstver-
ständnis eine maßgebliche Rolle spielen, wie beispielsweise der Universal-
gelehrte und Dichter ʿUmar-i Ḫayyam (ca. t. 517/1131), die Dichter und 
Mystiker Saʿdī (ca. t. 690/1292) und Ḥāfiẓ (ca. t. 792/1390) und der Ver-
fasser des bekanntesten Šāhnāma Abū l-Qāsim Firdausī (ca. t. 416/1020). 
Nationalheld·innen sind ein bedeutender Baustein in der Nationalstaats-
bildung, da sie geeignet sind, die neu entstehenden Institutionen dabei zu 
unterstützen, einer großen Gruppe von Menschen erfolgreich zu suggerie-
ren, eine Gemeinschaft zu bilden, obwohl sie einander unbekannt sind und 
sich größtenteils auch nie kennenlernen werden.1 Hierfür bedarf es einer 
Symbolik, und Nationalheld·innen können diese Funktion erfüllen. Bereits 
in Ansätzen als solche etablierte Persönlichkeiten wurden darum von dem 
jungen Pahlawī-Regime dankbar aufgegriffen. Nationalheld·innen sind 
nach der Definition der Islamwissenschaftlerin Johanna Pink „Personen, 
denen zugeschrieben wird, ebendiese Nation mitbegründet oder verteidigt 
oder aber ihr zu Macht oder Ansehen verholfen zu haben.“2 Die Figur der 
Held·in könne die Nation für ihre Mitglieder greifbar machen und ermög-
liche zudem eine Abgrenzung von anderen Gruppen, deren Mitglieder die 
Held·in nicht verehren und sie möglicherweise gar nicht kennen. Anders 
als in anderen Fällen wirkt diese Gleichgültigkeit nicht deheroisierend in 
Bezug auf die Figur, sondern konstituierend auf die im medialen Kontext 
der Held·innenverehrung angesprochene Gruppe. Der Zuschreibungspro-
zess sei jedoch meist konfliktbehaftet, da diverse staatliche, gesellschaftliche 
und mediale Akteure an ihm partizipieren. In der Nationalheld·in entwerfe 
die Gesellschaft ihr Selbstbild, mit dem sie in die Geschichte blicke, „um 
die Gegenwart aus der Vergangenheit zu rechtfertigen oder auch zu kritisie-
ren“.3 Langewiesche führt aus, dass mit dem Geschichtsbild

immer auch Zukunft eingefordert wird, ganz gleich ob es die Gegenwart preist oder 
verwirft. Der Nationalheld dient dazu, diese Geschichtsvisionen, mit denen die Ver-
gangenheit auf die Gegenwart ausgerichtet wird, vor aller Augen zu stellen, ihnen 
öffentliche Geltung zu verschaffen und damit Wirkungsmacht zu verleihen. In dem 

1 Vgl. Anderson 2006: 6.
2 CH, Nationalheld.
3 Langewiesche 2004: 376.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204

Bild, das man von dem Nationalhelden zeichnet, werden die Eigenschaften formu-
liert, in denen sich ein Staat, eine Gesellschaft nach innen als Einheit erkennen will 
und mit denen sie sich nach außen abgrenzt. Im Angesicht des Nationalhelden ent-
scheidet sich also, wer zur Nation gehört und wer nicht, wie sich diese Nation in ihrer 
Eigenheit bestimmt und was sie ausschließt. Deshalb ist der Nationalheld immer eine 
umstrittene Figur. Wer einen Nationalhelden erschafft, wer festlegt, welche Tugenden 
er verkörpert, für welche Vergangenheit und Ziele er steht, darf hoffen, im Deutungs-
kampf um das Selbstverständnis der Nation zu siegen. Bei der Erschaffung von Natio-
nalhelden geht es also um Machtkämpfe. Gekämpft wird um die politische Symbolik, 
in der sich die Nation repräsentiert sieht.4

Die Zielsetzung, der allgemeinen Bevölkerung Vorbilder zu präsentieren, 
die im Dienste der Nation gewirkt haben, schlägt sich ebenfalls in der 
Bewertung und Darstellung heroisierter Gelehrter nieder. Die Geschichts-
schreibung, die sich einer nationalistischen Agenda verpflichtet sah, wurde 
nutzbar gemacht für eine heroische Überhöhung des Gelehrten. Die Gelehr-
ten fungierten als eine der Säulen der iranischen Nation und garantierten 
deren Überdauern durch die Zeiten, besonders in Momenten des Staats-
versagens oder militärischer Niederlagen. Dies soll im Folgenden veran-
schaulicht werden. Die Fallstudie untersucht eine heroisierte Persönlichkeit 
anhand einer Kurzgeschichte von Saʿīd Nafīsī aus dem Jahr 1312/1933. 

Fallstudie: Nach tausend Jahren

Heute sind 1023 Mondjahre seit seiner Geburt und 936 Mondjahre seit dem Tod die-
ses großen Mannes vergangen. Seit mehr als 900 Jahren herrscht sein Wort über alle 
Landesteile Irans. Von allen Menschen, die sich in diesen 1.350 Jahren für Iran auf-
opferten, selbst von den 100.000 großen Männern, die ihr Blut gaben, auf dass es in 
unsere geliebte Erde sickere, und die Frauen, Kinder und Besitz für diesen Boden, der 
die Ruhestätte unserer Väter ist, opferten, selbst als diese ist er größer.5 

Gemeint mit dieser Lobpreisung ist der Poet und Nationalheld Abū l-Qāsim 
Firdausī, der Verfasser des bekanntesten Šāhnāma. Er wurde um das Jahr 
329/940 in Bāž, einem der Dörfer in Ṭābirān-i Ṭūs, geboren.6 Das (ungefähr) 

4 Ibd. Zitiert bei CH, Nationalheld.
5 Nafīsī 1396/2017-18: 257. 
6 Heute Tūs; die Ortschaft liegt nördlich von Mašhad. Sowohl der ‚bürgerliche‘ Name des 

Dichters als auch sein Geburtsdatum und die Einzelheiten seiner Herkunft sind unklar. 
Selbst der Künstlername Firdausī taucht nur einmal im Šāhnāma auf, so dass seine 
Bedeutung Gegenstand von Spekulation war (Dabashi 2019: 71). Ab dem 40. Lebens-
jahr soll er mit dem über drei Jahrzehnte währenden Projekt seines Epos begonnen 
haben. Zwar verfasste er wohl zuvor schon Lyrik, diese gilt jedoch als verloren (Ṣafā 
1396/2017-18: 183-84). Darüber hinaus hat man versucht, biographische Details hat 
aus dem Šāhnāma zu extrahieren. Nach dieser Lesart wird der Erzähler im Šāhnāma 
mit dem Autor Firdausī identifiziert und die im Šāhnāma enthaltenen Hinweise auf die 
finanzielle bzw. familiäre Situation sowie die allgemeinen Lebensumstände des Erzäh-
lers als historische Situation des Autors erachtet. Da Firdausī das Šāhnāma nicht chro-

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


205

tausendjährige Jubiläum 1313/1934 nahm Riżā Pahlawī auf Initiative eini-
ger Historiker und Literaturwissenschaftler zum Anlass, ihm zu Ehren ein 
Gedenkfest ausrichten. Bei dieser Gelegenheit wurde auch ein neu errich-
tetes Mausoleum in Ṭūs eingeweiht und der Ort in Firdaus umbenannt. 
Das Denkmal knüpft an eine Anekdote um die Bestattung Firdausīs an, 
dem wegen seiner konfessionellen Zugehörigkeit zur Schia möglicherweise 
ein Grab auf dem Friedhof in Ṭūs verweigert worden war. Dem Totenkult 
kommt allerdings auch global betrachtet eine herausragende Bedeutung bei 
der Verehrung von Nationalheld·innen zu, wobei Pflege und Präsentation 
des Grabes, aber auch die Exhumierung und Umbettung sowie die Erin-
nerung an Jahrestage oder die Achtung bzw. Etablierung von Ritualen eine 
Rolle spielen. Dabei ist auf Ähnlichkeiten zu religiösen Kulten hingewiesen 
worden, die bestätigen, dass die Verehrung von Nationalheld·innen frü-
here, insbesondere religiöse Formen der Held·innenverehrung absorbiert 
hat.7 Der wiederholt bemühte Vergleich des Šāhnāma mit dem Koran, die 
Vorstellung, das Šāhnāma habe sich in gleicher Weise verbreitet wie der 
Koran oder sei sogar schlicht und ergreifend ein iranischer Koran,8 sakra-
lisiert folglich nicht nur das Šāhnāma selbst, sondern erhebt auch den Poe-
ten in den Rang eines Propheten. Die geographische Nähe zu Mašhad war 
für die Pahlawīs von Interesse, da sie die Möglichkeit bot, eine alternative 
Pilgerstätte zu dem nahegelegenen Schrein Imām Riżās zu etablieren.9 Es 
wurden zahlreiche Mausoleen und Denkmäler für gelehrte Nationalhelden 
errichtet, doch genoss Firdausī einen Sonderstatus, der sich auch in dem 
Jubiläum artikulierte. Etliche namhafte Wissenschaftler und Schriftsteller 
wie Ḥasan Taqīzāda und Muḥammad Qazwīnī nahmen publikatorischen 
Anteil an den Festlichkeiten. Der Historiker Saʿīd Nafīsī veröffentlichte 
neben einem wissenschaftlichen Text, Dichtung und Prosa (Naẓm-u Naṯr), 
auch die Kurzgeschichte Nach tausend Jahren, die sich an ein breiteres 
Publikum richtete. In dem oben zitierten Passus erscheinen die Krieger als 
gesichtslose Masse, die zwar Großes vollbracht, aber einer Sisyphusarbeit 
gleich stets von neuem gegen den Untergang ankämpfen müssten, wohin-
gegen es letztlich das Wort des Dichters sei, das über die Nation herrsche 
und ihren Zusammenhalt gewährleiste. Dies gelinge dem Dichter dadurch, 
dass er über der iranischen Geschichte throne und sie kraft seiner hervor-
gehobenen Position umfasse. Die Geschichte setzt mit dem Beginn der ira-
nischen Geschichte ein, schildert im Mittelteil das Leben und Wirken des 

nologisch schrieb, sondern die einzelnen Geschichten später in die jetzige Reihenfolge 
brachte (Ṣafā 1396/2017-18: 194), bieten sich vice versa insbesondere Kommentare über 
das Alter zur Rekonstruktion der Schreibabfolge an.

7 CH, Nationalheld.
8 Vejdani 2015: 165.
9 Abrahamian 2008: 87.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


206

Dichters und endet in der Gegenwart. Der Anfang einer jeden Erzählung 
ist, wie Rüth treffend bemerkt, eine Setzung10 – und damit eine so notwen-
dige wie aussagekräftige Entscheidung der Autor·in. Denn ohne diese Set-
zung geriete man in eine Endlosschleife des Rückgriffs, in welcher stets von 
neuem die Bedingungen des immer vorherigen Beginns geschildert werden 
müssten. Die Kurzgeschichte beginnt – anders als wir es bereits im Falle 
der zwanzig Jahre später publizierten Geschichte über Rūmī gesehen haben 
– nicht etwa mit einer Handlung des Protagonisten, sondern mit einer Dar-
stellung des Sāsānīdenreiches. Die Figur Firdausī erscheint damit erstmalig 
am eigentlichen Höhepunkt der Erzählung. Ausführlich wird die Vorge-
schichte erzählt, die zu Firdausīs Geburt führt und die offenbar bis nach 
Ktesiphon reicht. Die Beschreibung von Witterung und Landschaft sowie 
der geographischen Beschaffenheit nehmen dabei einigen Raum ein. Nafīsī 
beginnt seine Geschichte mit den Worten:

Vor 1.400 Jahren schien die goldene Sonne, die in diesen Zeiten für uns scheint und 
jeden Morgen den wolkenlosen Himmel schmückt, auf eine andere Welt (ǧahānī). 
Dieser silberweiße Mond, der jeden Abend die Geheimnisse aus dem Inneren der 
Häuser seinem Gedächtnis anvertraut, war der Zuschauer einer anderen Welt (ʿālam). 
Diese blinkenden Sterne, die jede Nacht die blaue Himmelsdecke golden besprenkeln 
und den Nächte durchwachenden Liebenden so vertraut sind wie dem bedürftigen 
Frühaufsteher, sahen diese Welt anders.11

Nafīsī lässt die Geschichte durch ein Medium erzählen, das figürlich in 
Erscheinung tritt, wie das ‚uns‘ des ersten Satzes offenbart. Dadurch lässt 
er die Kaffeehausszenerie aufleben, in der das Šāhnāma traditionell erzählt 
wird. Darüber hinaus ist es zeitlich gebunden und verortet sich in der 
Gegenwart der imaginierten Leser·in, wie das Stichwort ‚heute‘ offenbart.12 
Es ist der Welt der Leser·innengemeinde dadurch näher als der erzählten 
Welt, deren Andersartigkeit sich durch die zeitliche Distanz ergibt. Durch 
die bereits im Kapitel zuvor ausgeführte Gleichsetzung von Nafīsī und dem 
Erzähler scheint zudem er selbst es zu sein, der die Rolle des naqqal ein-
nimmt. Eine weitere Annäherung an das Šāhnāma gelingt dem Autor durch 
die empathischen Naturbeschreibungen, die ein charakteristisches Stilele-
ment des Epos sind. Er verknüpft den Duktus des Šāhnāma mit seiner eige-
nen Prosa. Nafīsīs Natur nimmt dergestalt Anteil an Irans Schicksal, wie die 
Umwelt des Šāhnāmas Anteil an dem Schicksal ihrer Held·innen nimmt. So 
lassen Mond- und Sonnenverse am Beginn der Geschichten ihren Ausgang 

10 Rüth 2005: 153.
11 Nafīsī 1396/2017-18: 225 f.
12 Dies ergibt sich ja aus der anlassbezogenen Veröffentlichung des Textes, die die Vor-

stellung einer tagesaktuellen Rezeption nahelegt. Ähnlich auch der Satz: „Dieses Dorf 
existiert noch heute in der Nähe von Ṭūs und ist in unserer Zeit unter dem Namen Bāž 
bekannt.“ Nafīsī 1396/2017-18: 240.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


207

schon erahnen. Oftmals wird die Umgebung gar zur Akteurin im Gesche-
hen, etwa wenn eine vom Sturm verwüstete Palastruine versucht, einen 
Bogengang nicht einstürzen zu lassen, weil König Dārāb dort Schutz vor 
dem Unwetter suchte. Erst als er sich wieder erhebt und darunter hervor-
tritt, bricht sie endgültig ein.13  Ṣafā zufolge sind die beschreibenden Passa-
gen des Šāhnāma von herausragender Bedeutung, da Firdausī mit ihnen die 
Leser·in in sein Narrativ einführe und ihr damit seine Perspektive auf die 
Ereignisse sanft aufzwinge, so dass die Leser·in schließlich dazu neige, sich 
dem Dichter in allen Urteilen anzuschließen.14 Sie machen seines Erach-
tens die besondere Qualität der Dichtung aus, da die Geschichten selbst, 
wie er schreibt, überliefert und nicht von Firdausī erfunden oder verändert 
seien.15 Der zuvor zitierte Passus ordnet folglich en passant auch die Gegen-
wart der Leser·in historisch ein und soll ihr Nafīsīs Perspektive aufzwingen. 
Der wolkenlose Himmel und die scheinende Sonne markieren eine Epoche 
der Blüte, die das Sāsānīdenreich und die Pahlawī-Ära miteinander ver-
binden. Dies wird deutlich, wenn man den Textabschnitt ins Verhältnis zu 
einem weiteren Passus setzt, der bescheibt wie Iran unter Fremdherrschaft 
geraten sein soll:

Zu jener Zeit war es auch, dass sich der Himmel wieder mit Wolken zuzog und die 
Patriot·innen Irans finsteren Tagen entgegenblickten: Die Türken machten sich unter 
dem Befehl der Ausländer auf den Weg nach Iran.16

Auch während der sog. ‚islamischen Eroberungen‘ hatte sich der Himmel 
verdunkelt und der Glanz der Sonne sich verborgen. 

Die Jahrhunderte Erzählter Zeit werden in Nach tausend Jahren von einer 
iterativ-durativen Raffung zusammengehalten.17 Die damit einhergehende 
Selektion bietet dem Verfasser die Möglichkeit, Schwerpunkte zu setzen, 
die den Informationsgehalt und die Kausalitäten seines Narrativs verdich-
ten und an anderen Stellen lockern. Dieses sprunghafte Erzählen macht 
die wiederkehrenden Elemente, die das (vermeintlich) zyklische Schick-
sal der iranischen Nation prägen, überhaupt erst sichtbar. So kämpfen 

13 Davis 2016: 555.
14 Ṣafā 1396/2017-18: 239. Das gilt auch für die Heldengeschichten um Rustam und 

Isfandiyār, die um Gīw und Suhrāb sowie jene um Bīžan und Farīdūn, die keinesfalls 
Firdausīs Phantasie entsprungen seien, sondern sich so, wie sie im Šāhnāma stünden, 
ebenfalls auf Überlieferungen beriefen. Ṣafā 1396/2017-18: 203.

15 Ibd. 265.
16 Nafīsī 1396/2017-18: 237.
17 Die Kurzgeschichte bzw. Novelle ist, wie das Wort selbst schon andeutet, aus dem 

europäischen bzw. angelsächsischen Kulturkreis entlehnt, doch muss es nicht stören, 
dass damit gegen die Grundprinzipien dieser Textart, nämlich einen dichten Zusam-
menhang zwischen Erzählzeit und Erzählter Zeit zu wahren, verstoßen wird. (Vgl. 
Petersen 1993: 45.) Hierin offenbart sich einmal mehr eine kreative Handhabung der 
Inspirationsquellen. 

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208

die „pahlawānān-i Irān“18 Ṭāhir Ẕu l-Yamanain, Ibn Muqannʿ und Yaʿqūb 
p. Laiṯ zwar standhaft gegen die „sīl-i tāzīyān“,19 die Flutwelle der Araber, 
die einst eine Stadt nach der anderen fortgespült habe, doch seien sie stets 
von neuem zurückgedrängt worden. Fanden sich die Bewohner·innen von 
Ṭūs durch die Anstrengungen von Ismaʿīl Sāmānī und seinen Nachfolgern 
erneut in der Zeit der Sāsānīden wieder, die alle qualvollen Erinnerungen 
der vergangenen 260 Jahre unter Fremdherrschaft ausgelöscht habe, so 
blieb auch dieses Intermezzo eben nur ein Intermezzo. In diesen Zeiten, so 
berichtet der Erzähler, lebten die alten Sitten und Bräuche allerdings wieder 
auf; der sāmānīdische König etwa spielte Polo, ritt Pferde und kreuzte zum 
Vergnügen die Klingen. Er richtete Naurūz20 und Mihrgān21 aus, entzündete 
an Sada22 die Feuer, und die alten Herrscher waren den Menschen wieder in 
Erinnerung.23 Die beschriebenen Szenen höfischen Lebens, die Nafīsī auf-
greift, fungieren als pars pro toto des Iranertums und sind eng verknüpft mit 
den Darstellungen königlichen Lebens im Šāhnāma. Bald sei dieses Leben 
zwar erneut von ausländischen Kräften bedroht gewesen, doch was die poli-
tische wie militärische Unterdrückung überstand, seien die Geschichten 
von Sām, Zāl und Rustam, über Suhrāb und Isfandyār, Bahman, Ṭūs und 
Siyāwaš gewesen, die man sich einst schon in den Säulenhallen von Kte-
siphon (Tsīfūn) erzählt habe.24 Bemerkenswert hieran ist, dass die Legen-
den des Šāhnāma einer anderen fiktiven Welt zugeordnet sind, als die 
Geschichte selbst darstellt. Die Legenden sind innerhalb des Narrativs nicht 
als historischer Ursprung zu begreifen, sondern ihr Erzählen als performa-
tiver Akt stellt diesen historischen Ursprung dar und perpetuiert das Iraner-
tum.25 Daher wussten die Menschen in Transoxanien noch lange um Blüte 

18 Nafīsī 1396/2017-18: 234.
19 Ibd. 229.
20 Das u. a. im persischen Kulturraum gefeierte Neujahrsfest, das auf das Frühjahrsäqui-

noktium fällt. 
21 Ein Herbstfest, das auf den Monat Mihr am Tag Mihr fällt. Im antiken Iran gab es keine 

Wochentage, sondern jeder Tag eines Monats hatte einen Namen. Hatte der Tag den glei-
chen Namen wie der Monat, wurde dies üblicherweise festlich begangen. 

22 Ein Mittwinterfest, das 50 Tage vor Naurūz (sad bedeutet 100) mit großen Feuern gefei-
ert wird. Genau wie Naurūz taucht es auch im Šāhnāma auf. Pīrniyā 1307/1928: 15-17.

23 Nafīsī 1396/2017-18: 235 f.
24 Ibd. 227.
25 Die Ansichten gehen hier auseinander. Ṣafā zufolge ist das Thema des Šāhnāma die 

Geschichte des antiken Iran seit Beginn der Zivilisation der iranischen ‚Rasse‘ bis 
zur Zerstörung (inqirāż) ihrer Regierung (ḥukūmat) durch die Araber (aʿrāb). (Ṣafā 
1396/2017-18: 216.) Zwar merkt er an, dass das Buch der Könige voller historischer und 
geographischer Fehler sei, gibt damit aber zu erkennen, dass das Epos von ihm letztlich 
als Geschichtsschreibung, wenn auch als fehlerhafte Geschichtsschreibung, noch ernst 
genommen wird. Als ursächlich hierfür erachtet er, dass sich Firdausī an die ihm zur 
Verfügung stehenden, teils ungenügenden Überlieferungen halten musste. So konsta-
tiert Ṣafā, dass die überraschende Kürze, mit der die Parther abgehandelt werden, darin 

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


209

und Glanz der ehrwürdigen Zeiten Ktesiphons, denn sie erzählten sich und 
ihren Kindern die Geschichten über die großen Kriege ihrer Vorfahren in 
Palästina und Kleinasien, die sie selbst von ihren Vätern gehört hatten. „Was 
weiß man, welche Empfindungen im Blut der Kinder dieser Familien in 
500 Jahren Monarchie und Weltherrschaft (ǧahān-gīrī) der Sāsānīden ange-
sammelt wurden!“,26 ruft der Erzähler aus und bringt Nafīsīs Vorstellung 
einer Verbindung von Schah und Bevölkerung zum Audruck, die durch 
das Erzählen entsteht und bewahrt wird. Allerdings seien die Sitten und 
Bräuche stets in Gefahr, von den vergesslichen Menschen vernachlässigt zu 
werden. In diesen von Nafīsī diagnostizierten Zeiten national-kultureller 
Flaute erheben sich Kulturgrößen zur Bewahrung der iranischen Identität 
und Firdausī ist eine von ihnen. Um sich aus den „Klauen der Ausländer“27 
(čangāl-i bīgānigān) zu befreien, schlägt der Dichter vor, einen Kulturkampf 
gegen sie zu führen. Die Menschen, so lässt Nafīsī ihn sprechen, müssten 
die Religion und Sitten ihrer Vorfahr·innen studieren. Indem Firdausī kon-
statiert, kulturelle Bildung sei das Fundament des iranischen Patriotis-
mus, verweist die Figur Firdausī auf die hohe Relevanz von Nafīsīs eigener 
Arbeit. Denn im Schreiben folgt Nafīsī dieser Leitlinie der national-kultu-
rellen Aufklärung und identifiziert sich auf diese Weise mit dem – so die 
Geschichte – größten aller Männer.28 Seine Arbeit erfährt eine historische 
Legitimation durch eine in der Geschichte von ihm zum heros aufgebau-
ten Figur. Nach tausend Jahren macht sich außerdem eine kulturelle Praxis 
der Zeitgenoss·innen zunutze. So beruft Firdausī für seinen Kulturkampf 
Sitzungen ein. Im Kontext des Abfassens dieser Geschichte bestehen infor-
melle Patronagenetzwerke neben den modernen Institutionen und beein-
flussen das politische und kulturelle Geschehen.29 Die von Nafīsīs Firdausī 
abgehaltenen politischen Sitzungen (ǧalasāt-i ḥizbī) gleichen der sozialen 
Praxis der Eliten der Pahlawī-Ära:

Dowreh (literally: circle) is the Persian word which has gained currency since the end 
of World War II to describe upper and middle class groups that meet regularly for 
reasons of common interest. The term dowreh has a general meaning of social circle, 

begründet sei, dass Firdausī nur wenige Möglichkeiten zur Verfügung gestanden hätten, 
um diese Epoche zu studieren (Ṣafā 1396/2017-18: 216). Eine diplomatische Ansicht 
ist, dass die Legenden keine Geschichte im engeren Sinn seien, aber einen wahren Kern 
haben. Vgl. Pīrniyā 1307/1928.

26 Nafīsī 1396/2017-18: 235.
27 Ibd. 241.
28 Ähnlich deutlich wird dies in dem biographischen Film von ʿAbd al-Ḥusain Sipanta, der 

als Produzent selbst die Rolle von Firdausī spielt (Marashi 2010: 110; der Film ist lei-
der nicht auffindbar, worauf Marashi selbst schon hinweist, ibd. 290; ausführlich Naficy 
2011a: 240 ff.). Hieran wird auch deutlich, dass es sich nicht zwangsläufig um eine per-
sönliche Neigung Nafīsīs handelt, sondern eine verbreitete Praxis war.

29 Vejdani 2015: 62.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210

salon or clique. (…) Dowrehs meet, as a rule, weekly, but some may meet only once 
a month, others more often. While most Iranians attend only one or two dowrehs a 
week, those who are socially or politically active will go to three or four each week.30 

Die Anzahl der Teilnehmer·innen während einer daura sei durch die Größe 
des Raumes begrenzt und da die Zusammentreffen für gewöhnlich in Pri-
vathäusern stattfanden, partizipierten in der Regel 12 bis 16 Personen.31 
Die dauras substituierten das Fehlen politischer Parteien und waren aus 
den anǧumans (Organisationen) der Konstitutionellen Revolution her-
vorgegangen. Diese daura-ähnlichen Vereinigungen hatten das Potenzial, 
große Teile der Bevölkerung zu mobilisieren und wurden daher im Laufe 
von Riżā Šāhs Machtzuwachs zurückgedrängt. An die Stelle der anǧumans 
traten eben jene auf die Elite bzw. den Hof begrenzten dauras. Die Praxis 
erstreckte sich jedoch auf weite Teile der politisierten urbanen Bevölkerung 
und umfasste auch oppositionelle Gruppierungen.32 Die nationalistische 
Aufladung des Konzepts zeigt sich in William Green Millers Vergleich des 
daura-Systems mit dem qanat-System, „the ancient waterworks of Iran.“33 
Er konstatiert zudem, dass viele Iraner·innen die daura als eine der „native 
Iranian institutions“ bewerteten, die es unnötig mache, westliche Modelle 
zu imitieren.34 Die Abwesenheit politischer, sozialer, ökonomischer und 
technischer Bedingungen, die gesellschaftliche Partizipation in größerem 
Maßstab möglich machen könnten, begünstigte die Langlebigkeit der Ins-
titution daura.35 

Wie gezeigt wurde, gilt das Werk Firdausīs gleichsam als ominipräsent.36 
Der Dichter scheint die nationale Geschichte zu umfassen, indem er ihre 
Anfänge in seinem Epos auferstehen lässt und bis in die Gegenwart trans-
portiert. Das erhebt ihn zum größten Helden der iranischen Geschichte 
und den Gelehrten zum bedeutensten Heldentypus der Nation. Das funk-
tioniert natürlich nur deshalb, weil Firdausī auch außerhalb dieses spe-
zifischen Textes, ja überhaupt außerhalb von Texten heroisiert wird. Die 

30 Miller 1969a: 163 f.
31 Ibd. 164.
32 Miller 1969b: 344 f.
33 Miller 1969a: 164. Fraglos spielen dabei auch orientalistische Vorannahmen eine Rolle. 

So schreibt er, der Informationsfluss sei so „unperceived“ wie die unterirdisch gelegenen 
Kanäle. Ibd. 

34 Miller 1969b: 343.
35 Bill 1973: 133.
36 Dies scheint auch in Ẕabīḥullāh Ṣafās Dissertationsschrift zur Entwicklung iranischer 

Epen, Ḥamāsa-yi-sarāyī dar Irān, auf. Außerdem verweist er wiederholt auf die enge 
Verwobenheit von Firdausīs Dichtung mit dem überliefertem Material und untersucht 
eingehend seine Quellen (Ṣafā 1396/2017-18: 214 ff.). Dabashi konstatiert noch 2019: 
„Before Abu a-Qasem Ferdowsi Tusi (…) was born in person he was born poetically – 
the literary imagination of the world into which he was born willed and gave birth to 
him.“ Dabashi 2019: 67.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


211

Geschichte steht, wie eingangs erläutert, in einem Netz sich gegenseitig legi-
timierender und stabilisierender Bedeutungszuschreibungen. Gerade die 
außertextuelle Geschichte macht diese erfahrbar und verleiht ihr Gewicht. 
Firdausīs Bedeutung liegt innerhalb der Kurzgeschichte in seiner Funktion 
als Verbindungsglied begründet. Er hält nicht nur die iranische Geschichte 
zusammen, sondern gewährleistet eine dichterische Genealogie, die von 
Gelehrtem zu Gelehrtem tradiert wird. Firdausī wird zum herausragenden 
Glied einer genealogischen Kette stilisiert, die sowohl Bewahrung als auch 
Fortschritt möglich gemacht hat. Seine geistigen Vorfahren und Nachfahren 
schufen den Akteuren der politischen und militärischen Unabhängigkeit 
einen ideologischen Überbau, indem sie die Erinnerung an Irans einstige 
Größe wachhielten. Dieser Überbau ist die Voraussetzung aller militäri-
schen Erfolge. In seiner Geschichte der Pahlawī-Zeit konstatiert Nafīsī:

Seit alters her war eine der natürlichen Eigenschaften der Iraner·innen, dass sich das 
Nationalgefühl auf Sagen und Legenden stützt, und seit jener Zeit gab es immer Bewe-
gungen und edle Aufstände (qiyām-hā-yi mardāna), bei denen es darum ging, Aus-
länder·innen zu vertreiben.37 

Firdausī ist stets der Klügste, Weiseste und Gebildetste in seinem Debat-
tierkreis, und seine Exzeptionalität legitimiert seinen Machtanspruch. In 
seinen Qualitäten ist er zwar unerreichbar, doch auch er hat die Legenden 
von seinem Vater erfahren und lauschte seit seiner Kindheit den tradierten 
Ratschlägen von Burzūya und Buzurgmihr.38 Damit ist sein Lebensweg und 
seine Haltung beispielhaft und nachahmbar. Nafīsī zeichnet ausführlich 
nach, wie die Sagen und Legenden Eingang in die epischen Vorgänger39 des 
Šāhnāma fanden und so letztendlich in das Šāhnāma Firdausīs aufgenom-
men wurden. Firdausī war also keineswegs – wie man es bei einem Dich-
ter meinen könnte – in erster Linie schöpferisch, sondern das konservative 
Gedächtnis der Nation.

37 Nafīsī 1344/1965-66: 49.
38 Nafīsī 1396/2017-18: 239. Burzūya lebte im 6. Jahrhundert und war wohl Arzt und 

Staatsmann unter Ḫusruw (r. ca. 531-579); als sein Hauptverdienst gilt aber eine Über-
setzung von Kalīla wa Dimna aus dem Sanskrit ins Pehlewi. Sein Zeitgenosse Buzurg-
mihr war Minister unter demselben König und gilt als herausragender Gelehrter, über 
den auch im Šāhnāma berichtet wird. 

39 Nämlich das Ḫudāy-nāma (Buch der Herrscher), ein vermutlich ehemals mittelpersi-
scher Text, der sich mit der Sāsānīdenzeit befasst und später ins Arabische übersetzt 
wurde, sowie das Šāhnāma des Poeten Abū Manṣūr Daqīqī (4./10. Jh).

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Held·innenverehrung um das Jahr 1332/1953 

Bevor auf historiographische Arbeiten nach der politischen Wende einge-
gangen wird, soll kurz aufgezeigt werden, wie erfolgreich die Intellektuellen 
darin waren, den Gelehrten als Heldentypus zu etablieren. Dazu wird eine 
Studie von Iraǧ Aiman herangezogen, die er im Bahman 1332/1954 in der 
Zeitschrift Suḫan publizierte. Er versucht mit Hilfe einer Umfrage Erkennt-
nisse darüber zu gewinnen, welche Persönlichkeiten sich iranische Jugend-
liche und junge Erwachsene zum Vorbild nehmen, und stellt fest, dass diese 
vor allem literati wählten.1 Die Studie muss einmal mehr als Hinweis ver-
standen werden, dass das Heroische sowohl als integrative, aber eben auch 
als progressive Kraft einigen Raum im Denken der Historiker und ihrer Kol-
legen aus verwandten Fächern einnahm. Aiman geht davon aus, dass sich 
anhand der Wahl der Held·innen erkennen lasse, welche Themen in der 
Gesellschaft verbreitet seien und welche Themen starke Emotionen hervor-
rufen.2 Es fällt auf, dass die Personen, die von ihm namentlich angeführt 
werden, sich unter dem Heldentypus des Gelehrten subsumieren lassen. 
Persönlichkeiten aus nicht genauer betrachteten Kategorien stehen näher 
an der Politik. Gelehrte sind offenbar politisch unbedenklich, weswegen 
Aiman ihre Namen und die Häufigkeit ihrer Erwähnung explizit aufzählen 
kann. Zudem können sie anscheinend auch von den Befragten sogar unter 
widrigen politischen Bedingungen bedenkenlos genannt werden. Die Iden-
tifikation von Gelehrten wie Saʿdī und Firdausī mit der Nation bezeugt in 
der Umfrage ihre integrative Kraft über politische Grenzen hinweg. Anders 
verhält es sich mit den anderen Kategorien, die vermutlich nicht en détail 
besprochen wurden, da möglicherweise Muḥammad Riżā Šāh nicht den 
ersten Rang unter den verehrten König·innen einnahm oder aber religiöse 
Würdenträger·innen verehrt wurden, die sich in die Nähe des politischen 

1 Die Wahl einer oder mehrerer Held·innen, die man sich in allen oder einigen Bereichen 
des Lebens zum Vorbild nehme, schreibt Aiman, einleitend sein Forschungsvorhaben 
begründend, sei ein bedeutendes Ereignis der Jugend. Heranwachsende Menschen fass-
ten Zuneigung zu einer oder mehreren bedeutenden Persönlichkeiten oder auch zu sol-
chen Menschen, die man als ‚durchschnittlich‘ bezeichnen mag, und wünschten sich, 
dass ihr eigenes Leben in ähnlichen Bahnen verlaufen möge. Auch wenn sich das bei 
jeder Person anders gestalte und unterschiedlich wichtig sei, übe das Verlangen, diesen 
Menschen nachzueifern, einen maßgeblichen Einfluss auf die eigene Lebensgestaltung 
aus, und frühen Held·innen bleibe manch eine·r bis zum Tod treu. Erwählte eine Person 
eine Held·in aus Kultur und Bildung, so orientiere sich auch ihr Leben an Fortschritt 
und Perfektion. Wählte sie hingegen jemanden aus der Gruppe der Kultur- und Bil-
dungslosen, so nähere sich auch ihr Leben einem niedrigeren Niveau an. Diese Worte 
erinnern an Saʿīd Nafīsīs Feststellung, wie wichtig Heldenfiguren seien, und seinen 
Wunsch, die Wahl des Helden (Frauen schlägt er keine vor) zu beeinflussen.

2 Aiman 1332/1954: 210.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214

Widerstands rücken lassen. Aufschluss darüber könnte nur Archivmaterial 
der Zensurbehörden geben. Auffällig ist zudem, dass sogenannte Unabhän-
gigkeitskämpfer keinerlei Widerhall in der Umfrage finden. Dies mag daran 
liegen, dass militärische Führer gelegentlich auch als König·in eingeordnet 
werden könnten, wie beispielsweise Mardāwīǧ (t. 323 h. q. /935), oder als 
Politiker·in, beispielsweise Sattār Ḫān (t. 1293/1914). Es deutet aber eben-
falls darauf hin, dass – im Sinne Aimans – militärische Held·innen3 wenige 
Anknüpfungspunkte für das Leben der Heranwachsenden boten und der 
Krieger sowie seine heroische Eigenschaften nicht nur in der Historiogra-
phie, sondern auch in der breiten Gesellschaft an Relevanz verloren.

Dass Dichter·innen so häufig gewählt wurden, lasse laut Aiman vermu-
ten, dass die Jugendlichen mit diesen besonders vertraut seien, da sie ihnen 
auf ihrem Bildungsweg regelmäßig begegneten4 – eine Ansicht, der man 
sich auch 70 Jahre später noch anschließen kann, wobei auch die häufige 
Nennung Ibn Sīnās im Jahr des Jubiläums darauf hindeutet, dass dieses von 
den Heranwachsenden wahrgenommen und rezipiert wurde. Darin kann 
man einen Hinweis auf den Erfolg der damit einhergehenden Propaganda 
sehen. 

Doch in erster Linie muss die Tatsache Beachtung finden, dass die drei 
mit Abstand am häufigsten verehrten Persönlichkeiten iranische National-
helden aus der Kategorie Dichter·in sind und an vierter Stelle ein Philosoph 
steht. Auch das Spektrum in der Kategorie Dichter·in ist deutlich größer als 
in den anderen Rubriken. 

Insgesamt kann diese Studie als Hinweis verstanden werden, dass die 
doppelte Strategie der Historiker, den Gelehrten sowohl als Nationalhel-
den erhöhten Ranges aufzubauen, als auch einen besonders nachahmungs-
würdigen Lebenswandel zu inszenieren, bei den Rezipient·innen Anklang 
gefunden hat. Nicht zuletzt ist es den Historikern auch gelungen, selbst in 
das Pantheon einzugehen, wie die Berücksichtigung Saʿīd Nafīsīs, Riżāzāda 
Šafaqs, Muḥammad ʿAlī Furūġīs und Aḥmad Kasrawīs deutlich macht. Zwar 
wurden sie nicht oft angeführt, aber dass sie überhaupt denkbar waren, 
kann als Ausgangspunkt für die Schlussfolgerung dienen, dass die Selbst-
heroisierung der Historiker von der Öffentlichkeit als glaubwürdig bewertet 
wurde. Das brachte den Gelehrten in Konflikt mit dem Schah.

3 Frauenfiguren werden m. W. im größeren Umfang erst seit jüngerer Zeit verehrt. Ein 
Beispiel hierfür ist Saida Ḫātūn (r. 385-407 h. q.), von der Lutfullāh Hunarfars noch 
schrieb, dass sie mit Hilfe ihrer Söhne regierte (1386/2006-07: 108), und der 2019 im 
Kunstmuseum Isfahan eine Ausstellung mit Kunstwerken von Ǧahāngīr Šahdādī gewid-
met wurde, wo sie als herausragende Herrscherin erschien.

4 Aiman 1332/1954: 215.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Der Gelehrte in der Krise

Der seit dem coup d’état von 1332/1953 zunehmenden politischen Enge 
zum Trotz nahmen Intellektuelle weiterhin eine zentrale Rolle im gesell-
schaftlichen Gefüge ein. Dabei wurden sie vermehrt als Konkurrenten der 
royalistischen Fraktion gehandelt. Gerüchten zufolge soll Muḥammad Riżā 
Šāh von „an-tellectuel“ bzw. „goh-tellectuel“ gesprochen haben, „the pun 
being that the first syllable in both terms meant ‘crap’ in Persian.“1 Gleich-
wohl versichert sein Biograph Gholam-Reza Afkhami, dass der Schah 
obzwar er selbst kein Intellektueller gewesen sei, er Intellektuelle oft beein-
druckt habe. Er verfolgte die Debatten islamischer und säkularer literati in 
den Medien, zeigte sich stets wissensdurstig und reagierte bewegt auf Rezi-
tation.2 Der Schah lud regelmäßig Intellektuelle ein, um ihren Diskussionen 
zu lauschen – in Afkhamis Augen ein weiterer Beleg für seinen Bildungs-
drang. Milani bemerkt dazu, dass Muḥammad Riżā Šāh „despised their dis-
position, yet desired their approval“.3 Die Pahlawīs schwankten im Umgang 
mit der intellektuellen Szene zwischen Abwertung und dem Bestreben, 
die öffentlichkeitswirksamen Persönlichkeiten und ihre Positionen in die 
Staatsdoktrin zu integrieren. Dennoch gelang es deren Angehörigen, eine 
ungewöhnliche Autonomie zu bewahren,4 die einerseits auf ihrer internati-
onalen Vernetzung, andererseits gerade auf ihren öffentlichkeitswirksamen 
Debatten fußte. Dies drückt sich auch in der Geschichtsschreibung seit den 

1 Afkhami 2009: 616.
2 Der Biograph bemerkt selbst dazu: „Quoting verse was the way of tradition and of giving 

assurance that one’s connection to Persian culture was firm and unpolluted.“ Afkhami 
2009: 55.

3 Milani 2011: 329. Abbas Milani verhandelt das Thema an weitaus weniger prominenter 
Stelle, verweist aber ebenfalls darauf, dass der Schah anfangs noch versuchte, sich mit 
„men of intelligence and erudition“ zu umgeben, weswegen die meisten seiner frühen 
Berater „seasoned, thoughtful men of politics“ waren, mit den Jahren aber das Inter-
esse an diesen Zirkeln verlor (Milani 2011: 180 f.). Afkhamis posthume Einschätzung 
verortet sich in dem Kampf der exilierten Familie um die Deutungshoheit ihrer Regie-
rungszeit und der iranischen Geschichte im 13./20. Jahrhundert. Dies zeigt schon die 
Widmung, ein Vers von Rumi: „They knew me as they were, / Not as I am“. Angesichts 
der Kehrtwenden, die Muḥammad Riżā Šāh im Laufe seines politischen Lebens voll-
zog, kann Afkhamis Apologetik keineswegs als Hinweis darauf gelesen werden, wie es 
tatsächlich um die literarischen Neigungen des Schahs zu Beginn seiner Regierungszeit 
stand, sondern illustriert lediglich die langfristige Bedeutung der Position des Intellektu-
ellen im gesellschaftlichen Gefüge. Als Beispiel für eine dieser Kehrtwenden mag genü-
gen, dass im März 1975 dank eines Kraftakts des SAVAK sämtliche im Land verstreuten 
Exemplare Misson for My Country (1961) eingesammelt wurden, da der Schah in seinen 
Memoiren noch den fulminanten Wert eines Mehrparteiensystems bejubelt (Pahlavi 
1960: 172 ff.), was nun nicht mehr zu der neuen Politik unter der Führung von Rastaḫīz, 
der ab dato einzigen Partei des Landes, passen wollte. Abrahamian 2008: 150.

4 Dabashi 2015: 190.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216

1330er/1950er Jahren aus, die sich stärker als zuvor repressiver Zensur aus-
gesetzt sah.

Der Wunsch des Schahs, an den Diskussionsrunden von Intellektuellen 
teilzunehmen, von denen bereits herausgearbeitet wurde, dass sie, als Modell 
verstanden, zu den heroischen Insignien des Gelehrten gehören, verweist 
auf deren symbolische Macht. Der Staat konnte den Gelehrten als Typus 
nicht ignorieren, und obgleich er die damit assoziierten zeitgenössischen 
Persönlichkeiten, wie bereits erwähnt, nur bedingt integrieren konnte, 
musste das Pahlawī-Regime ihn mit einer eigenen Semantik belegen und 
so nicht nur nutzbar, sondern auch beherrschbar machen. Dabei zeichnet 
sich jedoch eine zunehmende Aushöhlung der Figur des Gelehrten ab. Dies 
wird anhand der Monographie über Isfahan aus den 1340er/1960er Jahren 
und in einschlägigen Quellen des Staatsverlags aus den 1350er/1970er Jah-
ren exemplarisch gezeigt. Das besondere Potenzial Iṣfahāns für die folgende 
Untersuchung liegt darin begründet, dass die Monographie sich auf Artikel 
aus Yādgār stützt. Damit steht die Weiterentwicklung des Gelehrtentypus in 
direktem Zusammenhang mit den zuvor besprochenen Arbeiten der Histo-
riker im Umkreis von Yādgār und ist besonders geeignet, die unterschiedli-
chen Imaginationen von Gelehrtenfiguren hervorzuheben. Die progressive 
Kraft, die den Gelehrten in dem Mileu von Yādgār zugesprochen wird, 
verliert sich in Iṣfahān. Die Monographie knüpft stattdessen an die Dar-
stellungsverfahren der frühen nationalistischen Agenda an, ohne jedoch 
dem Gelehrten die dort unterstellte Funktion als Säule der Nation zuzubil-
ligen – eine Entwicklung, die mit dem seit Beginn der Weißen Revolution 
(1341/1963) endgültig veränderten politischen Klima korreliert. 

Der gelehrige Verräter

Luṭfullāh Hunarfar widmet in seiner 1346/1967-68 erschienenen Monogra-
phie über Isfahan den Gelehrten der Provinz ein eigenes Kapitel. Gewiss ein 
Hinweis auf die Bedeutung, die er der Rolle des Gelehrten in der Geschichte 
beimaß. Er beschäftigt sich darin mit Prominenten (mušahīr), Gelehrten 
(ḥukamā), Philosophen ( failasūfān), Mystikern (ʿirfān), Wissenschaftlern 
(dānišmandān) und Historikern (muwarraḫān). Das Kapitel fällt in der 
Anordnung aus dem Rahmen, denn anders als die anderen ist es nicht chro-
nologisch, sondern enzyklopädisch angelegt, so dass sich kein zusammen-
hängendes Narrativ ergibt.5 Trotz diverser Querverbindungen steht jeder 
Eintrag für sich und darüber hinaus abseits der eigentlichen, der politisch-

5 Das ist schon in Iṣfahān von Nūrṣādiq (1316/1938) so, der ebenfalls den Gelehrten ein 
eigenes Kapitel widmet. Ein zentraler Unterschied ist, abgesehen von dem zahlenmäßig 
deutlich größeren Umfang von Hunarfars Enzyklopädie, dass Nūrṣādiq verstärkt auf die 

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


217

militärischen Geschichte. Die Darstellung der Gelehrten in den Einträgen 
unterscheidet sich zudem stark von dem politischen Selbstverständnis der 
literati um Yādgār. Etwa über Ǧahāngīr Ḫān (1243-1328 / ca. 1827-1910) 
berichtet Hunarfar, dass er ein Gelehrter (dānišmand) mit vorbildlichem 
Charakter (manīʿ aṭ-ṭabʿ) gewesen sei, gesittet (munaẓẓam) und fest in der 
Religion, wie im Gang (qadam). Sein Herz war voller Güte (mihr) und floss 
über an Liebenswürdigkeit (luṭf ) und Liebe (ʿišq). Seinen Schülern war er 
ein guter Vater und seine Sprache war klar und legte Zeugnis ab von seiner 
Moral. Donnerstags und freitags pflegte er Mathematik und Astronomie zu 
unterrichten und gelegentlich auch Rhetorik.6 Die Gelehrten in Hunarfars 
Enzyklopädie verfügen über kein gesamtgesellschaftliches, progressives 
Transformationspotenzial mehr, weswegen eine Einordnung in ihren histo-
rischen Kontext überflüssig erscheint. Da sie im Schöngeistigen verharren, 
sind sie als Vehikel des Fortschritts unbrauchbar.7 Allerdings gibt Hunar-
far auch an, dass das Kapitel mit expliziter Unterstützung von Kolleg·innen 
entstanden sei.8 Dies offenbart die Diskussion und kollegiale Absicherung 
über die Frage, welchen literati es gebühre, in das Personenlexikon der Pro-
vinz aufgenommen zu werden. Das erscheint zunächst paradox: einerseits 
ist der Gelehrte aus der Geschichte abgeschoben, anderseits wird ihm ein 
Ehrenplatz zugewiesen. Die Gelehrten werden von ihm jedoch in den ein-
zelnen Beiträgen als Bewahrer und Gedächtnis der Nation ausgestaltet, wie 
es schon bei Nafīsī angedeutet ist. Die Einträge zeigen die Gelehrten trotz 
breiter Kenntnisse in diversen Gebieten zwar nicht als Vordenker gesell-
schaftlicher und sozialpolitischer Fragen, aber als moralisches Vorbild. 

Die Abgerücktheit des Gelehrten von der Geschichte verdeutlicht sich 
jedoch auch durch die Ausgestaltung von Gelehrsamkeit und gelehrten 
Personen innerhalb Hunarfars politisch-militärischer Geschichte der Pro-
vinz. Eindringlich zeigt sich das ambivalente Verhältnis zu dem Typus und 
seinen Attributen in seiner Schilderung der Eroberung Isfahans durch die 
Mongolen, in die zwei berühmte Familien involviert gewesen sein sollen: 

Iṣfahān wurde im Jahre 632 [1234], obgleich es bis dahin von den Mongolen verschont 
geblieben war, auf Grund der Feindschaft zwischen zwei Familien, die sehr bekannt 
waren, nämlich den Ṣāʿdī und den Ḫuǧandī, dem Ruin und dem Verfall anheimgege-
ben. Die Āl-i Ṣāʿdī waren Ḥanafīten und die Āl-i Ḫuǧand waren Šāfiʿīten. Die Zwistig-
keiten dieser Familien, der Mord und Totschlag [der aus diesen hervorging], störte 
natürlich die Ruhe und den Frieden der Menschen der Stadt. Der berühmte zeitgenös-

eigentlichen Arbeiten eingeht, indem er beispielsweise Auszüge aus Gedichten abdruckt. 
Nūrṣādiq 1316/1938: 178-260.

6 Hunarfar 1386/2006-07: 256 ff.
7 So beispielsweise der Mathematiker Ǧahāngīr Ḫān (t. 1328/1911) [Hunarfar 1386/2006-

07: 256-257] oder der Mystiker Bāba Rukn ad-Dīn (t. 769/1367) [ibd. 231 f.] oder der 
Universalgelehrte Ḥazīn (t. 1181/1766) [ibd. 247].

8 Hunarfar 1386/2007: 23.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


218

sische Dichter Kamāl ad-Dīn Ismāʿīl beklagte sich darüber mit den Versen: „Solange 
es Dardašt und Ǧūbāra gibt,9 gibt es auch Mord und Totschlag! O Gott der sieben 
Planeten, schicke einen blutrünstigen König, damit er aus Dardašt eine Steppe mache 
und einen Ort des Blutes aus Ǧūbāra! Multipliziere Deine Schöpfung, indem Du aus 
jeden von ihnen einhundert Fetzen machst.“
Der Fluch (nafrīn) Kamāl ad-Dīn Ismāʿīls wurde erhört (iǧābat šud) und im Jahre 633 
hiǧrī [1235], gleichzeitig mit der Regierungszeit von Uktaya Qa-An, dem Nachfolger 
von Ǧingiz, kamen die Streitigkeiten zwischen den Šāfiʿīten und Ḥanafīten zu einem 
Höhepunkt und die Šāfiʿīten planten – obwohl die Stadt Iṣfahān bis zu dem Zeitpunkt 
noch von den Mongolen verschont geblieben war – ihnen die Tore zu öffnen. Unter 
der Bedingung nämlich, dass jene die Ḥanafīten umbrächten. Aber die Mongolen 
töteten die Ḥanafīten und Šāfiʿīten nach der Öffnung der Tore gleichermaßen und 
IṢfahān, das zuvor vor diesem blutrünstigen Volk verschont geblieben war, wurde dem 
Erdboden gleichgemacht. Kamāl ad-Dīn Ismāʿīl bemerkte dazu: „Es gibt niemanden, 
der seine Heimat so beweinte wie die korrupten Leute [selbst]; sie klagten über die 
Köpfe von zweihundert Leichen,10 doch heute gibt es niemanden mehr, der weint.“11 
Nach dem Morden in der Stadt verschanzte sich Kamāl ad-Dīn Ismāʿīl in einem Kon-
vent, geriet aber zwei Jahre später ebenfalls in die Hände der Mongolen und wurde 
getötet. Sein Grab ist heute in Ǧūbāra, ebendort wo er starb.12 

Gleich dreimal wird hier erwähnt, dass die Stadt von den Feldzügen der 
Mongolen und der oft damit einhergehenden vollständigen Entvölkerung 
und der Zerstörung der Bausubstanz durch einen glücklichen Zufall ver-
schont geblieben war, bis schließlich die Streitigkeiten zweier traditions-
reicher Familien verschiedener Rechtsschulen dem Frieden endgültig ein 
Ende setzten. Ihr Zwist verleitete sie zu einem Verrat an der städtischen 
Gemeinschaft, dessen Konsequenzen der Stadt über Jahrhunderte hinweg 
die Grundlage für Wohlstand und Prosperität entzogen. Die geschilderte 
Begebenheit erscheint Hunarfar daher auch so bedeutsam, dass er sie 
bereits in der Einleitung seines Kapitels in einer Fußnote erwähnt und dort 
auf den im Jahre 1325/1946 in der Zeitschrift Yādgār publizierten Artikel 
von Muḥammad Ṣadr Hāšimī verweist.13

9 Zwei Stadtteile in Isfahan, die mehrheitlich von den erwähnten Familien bewohnt 
wurden. Dardašt (was übrigens Steppe bedeutet) war schafiitisch, Ǧūbāra hingegen 
hanafitisch. Auch in der Pahlawī-Zeit sind die Stadtteile noch übel beleumundet. Der 
Schriftsteller Hidāyat erfährt auf seiner Reise 1311/1932, dass es in Isfahan bloß zwei 
dreckige (kaṯīf ) Stadtteile gebe, Ǧūbāra und Dardašt. Dort lebten jüdische Händler und 
Geldwechsler, die Nachfahren jener Jüd·innen, denen Kyros der Große Asyl gewährt 
habe. Der Tenor ist im 14./20. Jahrhundert also weiterhin konfessionell, aber antise-
mitisch. Des Weiteren zitiert er eine Variation des oben übersetzten Gedichts. Hidāyat 
1342/1963: 79. 

10 Gemeint sind die Toten aus vorherigen Kämpfen der verfeindeten Familien.
11 Dieser Halbvers bezieht sich entsprechend darauf, dass im Anschluss an den Verrat in 

den Familien niemand mehr zum Trauern am Leben blieb.
12 Hunarfar 1386/2006-07: 119 f. 
13 Ibd. 53. Saʿīd Muḥammad Ṣadr Hāšimī gehörte zu den „herausragenden [sic!] Gelehr-

ten, Schriftstellern und Journalisten Iṣfahāns“ (www.takhtefoulad.ir [zuletzt eingesehen: 

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


219

Der von Hunarfar zitierte Artikel mit dem Titel Die Familie Ḫuǧand in 
Iṣfahān wurde ebenda in der Rubrik Berühmte Familien der Geschichte 
im Šahrīvar 1320 (August-September 1946) publiziert und spürt den 
Āl-i Ḫuǧand durch die Epochen nach, von ihrer Migration aus der Stadt 
Ḫuǧand in Transoxanien nahe Samarkand bis zu ihrem Erlöschen in Isfa-
han. In dem genannten Artikel Ṣadr Hāšimīs erscheinen die oben zitierten 
Ereignisse allerdings in einem anderen Zusammenhang:

Aus dem, was die Historiker sagen, wird klar, dass die Streitigkeiten zwischen Šāfiʿīten 
und Ḥanafīten zur Zeit der Salǧūqiyān in IṢfahān das Ergebnis der Provokationen 
jener Ḫuǧand waren und es ließen einige dabei ihr Leben. So auch im Jahre 542 
[1147; sic!], als in Iṣfahān konfessionelle Tumulte ausbrachen und Sulṭān Masʿūd b. 
Muḥammad Salǧūqī die meisten Šāfiʿīten tötete und die Familie Ḫuǧand auch nicht 
ohne Schaden blieb. Die Familie war zu jener Zeit allerdings sehr mächtig und wohl-
habend. Sie gehörte zu den Protegés der Salǧūqiyān und der Kalifen. Die Salǧūqiyān, 
die eine Weile ihre Hauptstadt in Iṣfahān hatten, mussten außerdem zwangsläufig 
mit ihnen verkehren, denn es waren die Ḫuǧand, die die administrativen und religiö-
sen Geschicke der Stadt lenkten. Manchmal war deren Agitation aber auch zu ihrem 
Nachteil. Bandārī schrieb in der Geschichte der Salǧūqiyān, dass, als Iṣfahān von dem 
rebellierenden Būzāba Wālī aus Fārs angegriffen wurde, Ṣadr ad-Dīn Ḫuǧandī ihm 
die Tore öffnete und ihm die Stadt übergab. Zu dieser Zeit war Naǧm ad-Dīn der 
Gouverneur, der ein Feind der Šāfiʿīten war. Naǧm ad-Dīn war so erbost, dass er die 
Ḫuǧand-Schule angriff und Ṣadr ad-Dīn nach Mausil fliehen musste. Die Bevölkerung 
schloss sich an, und auf diese Weise wurde die Bibliothek verbrannt und die Söhne der 
Familie Ḫuǧand verteilten sich auf der Flucht im Land.14 

Später heißt es:
Der wazīr von Mauṣil gab ihnen [Ṣadr ad-Dīn und seinem Bruder Ǧamāl] Zuflucht, 
so dass sie trunken wurden von seiner Großzügigkeit. Später ging Ǧamāl nach Makka, 
doch Ṣadr ad-Dīn blieb noch eine Weile in Mauṣil. Zu Ehren des wazīrs und seiner 
Großzügigkeit dichtete er [in arab. Sprache]: „Einsam kam ich durch Dein Tor und 
verließ es mit Deinem Segen in einer Karawane.“ Dann kehrte er nach Iṣfahān zurück, 
und die Menschen empfingen ihn dort in Ehren und betrachteten es als ihre Pflicht, 

12.01.2019]) seiner Heimatstadt, in der er 1284 h. š. / 1905-06 geboren und 1344/1965-
66 auf dem alten Friedhof taḫt-i fūlād bestattet wurde. In Teheran studierte er franzö-
sische und persische Literatur, Fächer, die er später sowohl an der Universität als auch 
am Gymnasium (dabīristān) unterrichtete. Zusätzlich publizierte er zahlreiche Artikel 
in verschiedenen nationalen und regionalen Zeitschriften bzw. Zeitungen und eine Zeit-
lang gab er das in Isfahan verlegte Periodikum Čihil Sutūn heraus. Die Pahlawīs betrau-
ten ihn einige Jahre mit der Lehradministration in Zanǧān. Seine „Liebe zu Büchern“ 
(ibd.) habe sich in der Betreuung der Stadtbibliothek Isfahans gezeigt und darin, dass 
er noch im Alter, als er langsam erblindete, das Lesen nicht aufgab; ein Motiv, das eine 
gängige Inszenierung von Gelehrsamkeit darstellt. Er leistete auch sporadisch Beiträge 
in der Zeitschrift Yādgār und stand offenbar in regem Austausch mit ʿ Abbās Iqbāl, dem er 
beispielsweise eine Photographie von Bābā Rukn ad-Dīns Grab aus Isfahan übersandte, 
als dieser den im Kapitel zuvor erwähnten Artikel über das Gebäude verfasste. Iqbāl 
1324/1945: 46.

14 Ṣadr Hāšimī 1325/1946: 13 f. Hervorhebung SSt.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


220

ihm zu gehorchen. Nach kurzer Zeit war der Sulṭān zufrieden mit ihm, und Ṣadr ad-
Dīn wurde um zwei Ränge erhoben.15

Durch die zeitliche Verschiebung des Ereignisses entsteht ein ganz anderes 
Narrativ, das andere Wirklichkeitsdeutungen bedingt.16 Da die Toröffnung 
sich bei Ṣadr Hāšimī knapp hundert Jahre früher im Kontext der militäri-
schen Ambitionen von Būzāba Wālī ereignet, sind die Konsequenzen hier 
weitaus weniger drastisch, sowohl für Isfahan als auch für den Akteur. Ṣadr 
Hāšimī beschreibt wie Ṣadr ad-Dīn Ḫuǧandī versucht, die politischen Ver-
hältnisse der Stadt zu seinen Gunsten zu verändern, indem er den seiner 
Familie feindlich gesonnen Herrscher beseitigt. Da der Coup missglückt, 
schadet der Akteur in erster Linie sich selbst und seinen Angehörigen. Der 
überlegene Herrscher rächt sich, indem er die Bibliothek und das schulische 
Zentrum zerstören lässt. In dieser Darstellung wird die Familie allerdings 
nicht ausgelöscht, sondern lediglich zur Flucht gezwungen und versöhnt 
sich einige Jahre später sogar wieder mit Naǧm ad-Dīn. Versuch einer politi-
schen Einflussnahme, Scheitern, Flucht und triumphale Rückkehr tauchen 
hier in dem üblichen Zyklus der Hofpolitik auf und werden nicht einmal 
moralisch verurteilt. Ganz anders bei Hunarfar, der darin auch weniger eine 
politische Fehlkalkulation sieht, sondern Verrat. Die Historiker Jörg Leon-
hard und Stefan Schubert beschreiben Verrat konzeptuell als Gegenstück 
zur Held·innentat. Er stelle eine Handlung dar, die die Gemeinschaft mora-
lisch als Vertrauensmissbrauch interpretiere oder als Treuebruch normiert 
habe. Als das Gegenstück zur Held·innentat provoziere Verrat entsprechend 
negative Reaktionen, denn erst durch die Illoyalität der Verräter·in wird die 
Gemeinschaft ihrer verletzten moralischen Grenzen gewahr.17 Besonders 
niederträchtig ist dieser Verrat, da er nicht nur heimtückisch die Gemein-
schaft in Gefahr bringt, sondern auch die Motive, die die Täter·in antreiben, 
als moralisch verwerflich beurteilt werden müssen. Jegliche Ambivalenz in 
der Bewertung der Verräter·in wird daher von vornherein negiert. In der 
Figur der Verräter·in manifestiert sich, welche Normbrüche nicht akzeptiert 
werden. Es handelt sich folglich um ein soziokulturelles Zuschreibungsphä-
nomen, in dem nicht nur die „Grenzen des Norm- und Wertgefüges einer 
Gemeinschaft, sondern auch die Zugehörigkeit zu dieser Gemeinschaft 

15 Ibd. 17.
16 Was Hunarfar dazu bewog, die Geschichte sich knapp hundert Jahre später ereignen zu 

lassen und in den Kontext des sogenannten ‚Mongolensturms‘ zu stellen, obwohl er den 
Artikel von Ṣadr Hāšimī nicht nur nachweislich kannte, sondern sogar selbst auf ihn 
verwies, lässt sich nicht klären. Vermuten lässt sich, dass er an der Stelle unaufmerksam 
gearbeitet hat, denn Ṣadr Hāšimī erwähnt die Öffnung der Tore erstmalig kurz in seiner 
Einleitung und geht gleich darauf auf die Eroberung Isfahans durch die Mongolen ein. 

17 CH, Verrat.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


221

selbst“18 markiert werden. Hunarfar konstruiert einen Vertrauensbruch an 
der städtischen Gemeinschaft, dessen Konsequenzen für die Stadt und die 
Gemeinschaft verheerend sind. Dieser Verrat erscheint als Folge religiösen 
Fanatismus, mangelnden Patriotismus und der Unfähigkeit des Staates, 
sein Gewaltmonopol durchzusetzen. Hunarfars Anklage an den Staat ergibt 
sich vornehmlich aus der Erwähnung der leidenden Stadtbevölkerung, auf 
die er explizit hinweist, anders als Ṣadr Hāšimī, der nur lapidar feststellt: 
„Und da die beiden [Familien] sich nicht ausstehen konnten, gab es einige 
Jahrhunderte immer wieder Unruhen ( fitna) in Iṣfahān.“19 Das beklagte 
Staatsversagen unterstreicht Hunarfar durch das Zitat des Dichters, dessen 
Urteil über die ‚korrupten Leute‘, die in seiner Darstellung in erster Linie 
mit religiösen Eiferern gleichgesetzt sind, er sich anschließt. 

Auf semantischer Ebene äußert sich dies darin, dass Hunarfar, anders als 
Ṣadr Hāšimī, nicht die nisba,20 sondern die konfessionelle Zugehörigkeit als 
Unterscheidungskriterium verwendet. Damit ordnet Hunarfar die Familie 
einem spezifischen Wertesystem zu, das ihre unpatriotische Handlung erklä-
ren kann. Ist es bei Ṣadr Hāšimī zudem das Oberhaupt der Gelehrtenfamilie, 
das die Tore öffnet, ist es dagegen bei Hunarfar das Kollektiv der Schafiiten. 
Die Opposition der konfessionell verbundenen Gemeinschaft führt zu einer 
Missachtung der Stadtgemeinschaft, in die sie de facto eingebettet ist, und ver-
leitet sie zu moralisch verwerflichen Sehnsüchten wie der Vernichtung ihres 
Gegners durch einen überlegenen Feind. Hunarfars Narrativ wirkt sich also 
letztlich delegitimierend auf zum Patriotismus in Konkurrenz stehende Wer-
tesysteme aus. Maßgeblich dürfte dabei sein, dass es sich bei den Familien um 
zwei sunnitische Gruppierungen handelt. Die 12er-Schia hingegen ist seit der 
Konstitutionellen Revolution von der Verfassung als die Religion des Staates 
ausgewiesen und über die Jahrzehnte hinweg zum Bestandteil des iranischen 
Nationalismus und seiner Identitätspolitik geworden und spielt auch in den 
historiographischen Schriften immer wieder eine identitätsstiftende Rolle. 
Die Installierung der 12-er Schia in der damaligen Hauptstadt Isfahan durch 
die Ṣafawīden wirkt vor diesem Hintergrund wie eine befriedende Maß-
nahme, mit der ein Ausschluss destruktiver Elemente einhergeht.

Ferner wird der Eindruck, dass Ṣadr Hāšimīs Artikel Hunarfar eher 
einen Anhaltspunkt lieferte denn als Quelle diente, auch dadurch verstärkt, 
dass das zitierte Gedicht bei dem Kunsthistoriker einen Doppelvers (bait) 
länger ist als in seinem Quellentext. Eine semantische Nähe lässt sich in der 
direkten Einbettung des Gedichts erkennen. Ṣadr Hāšimī schreibt dort:

18 Ibd.
19 Ṣadr Hāšimī 1325/1946: 12.
20 Namensbestandteil, der den Herkunfts- oder Wirkungsort oder die Abstammung der 

Person angibt.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222

Die Folgen des Fluchs (nafrīn) von Kamāl ad-Dīn zeigten sich bald (ba-iǧābat 
mīrasad), und die blutrünstige Armee der Mongolen fiel in Iṣfahān ein, und beide 
Parteien, die Šāfiʿīten und der Ḥanafīten, wurden vernichtet. So wurden auch die 
šāfiʿītischen Ḫuǧandīyān, die in Dardašt gewohnt hatten, beim Massaker an der Bevöl-
kerung vernichtet. Ibn Abī l-Ḥadīd schrieb, dass die mongolische Armee die Stadt 
dergestalt in Brand setzte, dass sie in Asche verwandelt wurde.21

Beide Autoren betrachten das Gedicht als einen Fluch (nafrīn), dem ent-
sprochen wurde (iǧābat šud bzw. ba-iǧābat mīrasad) und das dadurch den 
Charakter einer Prophezeiung erlangte.22 Hunarfar zitiert in seinem enzyklo-
pädischen Eintrag zu Kamāl ad-Dīn Ismāʿīl erneut das Gedicht.23 Die wieder-
holte Erwähnung der Verse verdeutlicht den Stellenwert, den Hunarfar ihm 
beimaß, so wie der brutale Tod die besondere Grausamkeit der Feinde und 
Verräter in den eigenen Reihen herausstreicht. Auch Ṣadr Hāšimī beschreibt 
die restlose Zerstörung der Bausubstanz mit drastischem Vokabular und die 
Mongolen, genau wie Hunarfar, als blutrünstig.24 Mit keinem Wort erwähnt 
er allerdings, dass Isfahan zunächst von den Mongolen verschont worden sei 
oder es Intrigen gegeben habe, die eine Eroberung erst ermöglichten. Dass die 
Stadt durch die Machtkämpfe der beiden Familien stark in Mitleidenschaft 
gezogen war, steht jedoch auch für ihn außer Frage.

Aus den variierenden Narrativen ergibt sich auch eine Varianz in ihren Affi-
zierungspotenzialen. Hunarfars Narrativ hat das Potenzial, zu empören und 
zu polarisieren, indem er „aus einer komplexen sozialen Konstellation eine 
simple Opposition“ herausschält, an der nach Leonhard und Schubert „Kol-
lektive ihre Identität und vor allem ihre Affekte orientieren können.“25 Ṣadr 
Hāšimīs Kernanliegen ist hingegen, die Geschichte der Familie zu erforschen 
und darzustellen. Er wählt die Erzählrolle Detektiv·in, während Hunarfar als 
Mystagoge spricht. Die Biographie Ṣadr ad-Dīn Ḫuǧandīs genießt deshalb 
besondere Aufmerksamkeit, weil sie das am besten überlieferte Ereignis der 
Familiengeschichte darstellt. Seinen Artikel beginnt er mit den Worten:

Eine der Familien, die in den historiographischen Werken für ihre Wissensliebe 
und Kulturpflege positiv verzeichnet sind, ist die Familie Ḫuǧand. Ihnen oblag für 
die Dauer von eineinhalb Jahrhunderten die religiöse und administrative Führung 
Iṣfahāns und sie wichen vor keiner Förderung der literati und Dichter zurück.26

21 Ṣadr Hāšimī 1325/1946: 13.
22 Rykpa ist der Ansicht, dass Kamāl ad-Dīn Ismāʿīls Stil vor allem durch Satire gekenn-

zeichnet ist, zu der ihn, seiner Auffassung nach, die Umstände seiner Zeit geradezu 
drängten (Rypka 1959: 207). Außerdem hält er ihn für den „letzten größeren Dichter 
Esfahans aus älterer Zeit.“ Ibd. 206.

23 Hunarfar 1386/2006-07: 265.
24 Die Mongolen gelten meist als blutrünstig (ḫūnḫwār), siehe auch Pistor-Hatam 2014. 
25 CH, Verrat.
26 Ṣadr Hāšimī 1325/1946: 10.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


223

Der spätere Toröffner Ṣadr ad-Dīn, so zitiert er alsdann einen anderen His-
toriker, sei ein politisch aktiver, eigensinniger (suturg) Gelehrter, eloquen-
ter Prediger und von edelmütigem Charakter gewesen.27 Da in Hunarfars 
Narrativ ein Kollektiv die Stadttore öffnet und keine einzelne Figur, bleibt 
eine Charakterisierung des Gelehrten aus. Doch findet nicht einmal die 
Reputation der Ḫuǧand als mächtige Gelehrtenfamilie Eingang in seine 
Darstellung.28 An beiden Stellen, an denen er sie in seiner Monographie 
erwähnt, benennt er lediglich ihre Konfession. Sie wirken demgemäß auch 
weniger wie Minister oder Rechtsgelehrte, sondern vielmehr wie lūṭīs. Da 
es unmöglich scheint, dass Hunarfar direkt den ersten Satz und damit das 
ganze Ansinnen von Ṣadr Hāšimīs Artikel überlesen hat, ist die Begründung 
hierfür in seinem Verratsnarrativ und der den Gelehrten gewöhnlich umge-
benden heroischen Semantik zu suchen, die einander diametral entgegen-
stehen. Leonhard und Schubert konstatieren:

Gerade bei heroisierten Akteuren wiegen Verratsvorwürfe und der darin implizierte 
Vertrauensbruch schwer, da davon ausgegangen werden kann, dass heroischen Figu-
ren ein besonders hohes Maß an Vertrauen entgegengebracht wird. Ihre kontingenzre-
duzierende Funktion lässt sich nicht zuletzt auf diese soziale Ressource zurückführen, 
die essentiell für den gesellschaftlichen Zusammenhalt ist.29

Eine Geschichte, in der ein Gelehrter – und sei es ein sunnitischer – für die 
Zerstörung Isfahans und die Ausrottung der Stadtbevölkerung verantwort-
lich ist, ist offenbar unerzählbar geworden. Sie konterkariert zum einen die 
Berufung des Gelehrten als Gedächtnis der Nation und spricht ihm zum 
anderen auch eine politische agency zu, die inzwischen (freilich als kons-
truktive Kraft) auf den Schah übertragen wurde. Der Hinweis auf Hunar-
fars Gelehrtenenzyklopädie in Iṣfahān hat einerseits gezeigt, dass sich der 
Gelehrte als Heldentypus innerhalb der Geschichtsschreibung soweit eta-
bliert hatte, dass er nicht mehr umgangen werden konnte. Andererseits 
wurde deutlich, dass die Pahlawīs Werke goutierten,30 die eine semantische 
Umbesetzung vollzogen und den Gelehrten nicht länger als gestaltenden 
Akteur begriffen. Dabei konnte an bereits zuvor von den Historikern selbst 
etablierte nationalistische Ausdeutungen, wie sie sich bei Ṣafā und Nafīsī 
finden, angeknüpft werden.

27 Ibd. 17.
28 In seiner Gelehrtenenzyklopädie erwähnt er lediglich in dem Eintrag des Erzählers 

(gūyand) Rafīʿ ad-Dīn Lunbānī, dass dieser im Austausch mit der Familie Ḫuǧand stand. 
Hunarfar 1386/2006-07: 264.

29 CH, Verrat.
30 Es sei an dieser Stelle noch einmal daran erinnert, dass Hunarfar mit der ungekürtzen 

Version 1344/1965-66 den Königlichen Preis für das Buch des Jahres (Ǧāyiza-yi Kitāb-i 
Sāl-i Salṭanatī) gewann.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8. Heroische Gelehrsamkeit bei Āl-i Aḥmad

Die Aushöhlung der Gelehrtenfigur in Teilen der iranischen Geschichts-
schreibung und die einsetzende Überschreibung durch monarchistische 
Narrative führten unter den literati erneut zu einer intensiven Auseinan-
dersetzung mit der Frage, wie sich Gelehrsamkeit manifestiert und wann 
sie als Vorbild taugt. Kernelemente der bisherigen Heroisierungsstrategien 
wurden dekonstruiert und die Bedeutung des Heroischen selbst in Frage 
gestellt. An anderen Stellen wurden Neuverortungen vorgenommen, die 
v. a. die Zugehörigkeit des Gelehrten zur Globalgemeinschaft und sein 
Verhältnis zum Staat betreffen. Beides sind Bereiche, in denen die Intel-
lektuellen ein Machtungleichgewicht zu Ungunsten iranischer Wissen-
schaftler·innen beobachteten und die deshalb als kritische Momente der 
Verehrung nicht länger geeignet schienen. Die neuen Positionen konnten 
die bisherigen nicht verdrängen, wirkten sich jedoch delegitimierend auf sie 
aus. Für die Geschichtsschreibung war dafür der anhaltenden Stellenwert 
von Geschichte als „‚Leitwissenschaft‘ für die kulturelle Orientierung der 
Gesellschaft“1 zentral und ferner, daraus folgend, die geglückte Verknüp-
fung von Geschichtswissenschaft und Staat, dessen Opposition daher nun 
versuchte, ihn über den Weg der Geschichtsschreibung anzugreifen. Die 
Autor·innen mussten in ihrer Auseinandersetzung mit Geschichte von der 
herkömmlichen Geschichtsschreibung auf publizistische Nischen auswei-
chen, da diese inzwischen weitgehend den Universitäten bzw. den staatli-
chen Institutionen zugeordnet war.

Als besonders einflussreich innerhalb dieses Diskurses erwiesen sich 
die Schriften von Ǧalāl Āl-i Aḥmad,2 über dessen bekanntestes Werk 
Ġarbzadagī Mehrzad Boroujerdi schreibt, es sei gepriesen worden als „intel-
lectual bombshell“3 und das „holy book for several generations of Iranian  
intellectuals“.4 Ali Mirsepassi urteilt, Āl-i Aḥmad sei der „most powerful 
social critic of the last two decades of the Shah’s regime.“5 Er repräsentiere 

1 Jordan 2018: 36.
2 Ǧalāl Āl-i Aḥmad (1302-1348/1923-1969) wurde in eine religiöse Teheraner Familie 

hineingeboren. Er besuchte ein städtisches Gymnasium und später das Polytechnikum 
(dār al-funūn). Im Anschluss studierte er an der Universität Teheran Persische Litera-
tur, wo er seine spätere Ehefrau, die in dieser Arbeit bereits zitierte Schriftstellerin und 
Literaturwissenschaftlerin Sīmīn Dānišwar (1300-1390/1921-2012), kennenlernte. Der 
Lehrer und Essayist gilt als genauer Beobachter und versierter Kritiker der gesellschaft-
lichen und politischen Verhältnisse im Iran der Pahlawī-Zeit. Die jüngste ausführliche 
Darstellung seiner Biographie liefert Hamid Dabashi in The last Muslim Intellectual aus 
dem Jahr 2021 (9-64).

3 Boroujerdi 1996: 67.
4 Ibd. Man beachte hier wieder die Gleichsetzung von Autor und Prophet.
5 Mirsepassi 2000: 98.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226

eine Generation von iranischen Intellektuellen, die in ihrer frühen Schaf-
fensphase eben jenen radikalen Universalismus für sich akzeptierten und 
als bestmögliche – oder gar einzige – Lösung für die drängenden Probleme 
ihrer Zeit erachteten, sich dann aber enttäuscht abwandten und sich statt-
dessen auf die Suche nach lokalen und ‚authentischen‘ Alternativen mach-
ten.6 Seine als exzeptionell rezipierte intellektuelle Entwicklung steht damit 
auch programmatisch für die seiner Zeitgenoss·innen. Diese Zuschreibun-
gen markieren ihn selbst als Kulturheros, weswegen zur Untersuchung alter-
nativer Narrative eine exemplarische Analyse gerade seiner Texte besonders 
geeignet ist.

Seine Programmschrift Ġarbzadagī (etwa: Verwestkrankung) entstand 
in engem Austausch mit anderen Intellektuellen und nahe an den staatli-
chen Institutionen des Pahlawī-Regimes. Ursprünglich war sie als Bericht 
(guzārašī) für den Rat für Bildung und Kultur in Iran gedacht, der dem 
Bildungsministerium zugeordnet war. Die Kommission hatte Muḥammad 
Daraḫšaš ins Leben gerufen, der Präsident der Lehrervereinigung Irans, der 
im Kabinett von ʿAlī Amīnī gerade zum Bildungsminister ernannt worden 
war.7 Die zehnköpfige Kommission, der auch Āl-i Aḥmads Mentor Aḥmad 
Fardīd8 angehörte, diskutierte Āl-i Aḥmads Bericht im Āẕar und Day 
1340 / Nov.-Jan. 1961-62 und entschied, dass dieser zu regimekritisch sei, 
um publiziert zu werden. Āl-i Aḥmad bemerkt im Vorwort lapidar: 

Es ist noch nicht die Zeit gekommen, da ein solcher Bericht von einer Kommission 
des Bildungsministeriums offiziell gedruckt werden kann, doch immerhin war schon 
die Zeit gekommen, da die verehrten Mitglieder der Kommission die Geduld hatten, 
sich mit einem solchen Bericht zu befassen.9 

Er schildert die mühsamen Versuche, seinen Text zu publizieren, nach-
dem er nicht durch die Zensur gekommen war. Unter anderem schickte 
er sein Manuskript nach Europa ( farang), wo er sein Buch von jungen 
Student·innen, die dort niedergelassen waren, drucken lassen wollte.10 Der 
Plan misslang zwar, doch enthält die Auskunft eine Botschaft, die über die 
Publikationsschwierigkeiten hinausweist und Sinn ergibt, wenn vergegen-
wärtigt wird, wie fixiert Historiker wie Nafīsī und Ṣafā, aber auch Iqbāl 
auf die Jugend waren. Immerhin war das Lehrerausbildungskolleg lange der 

6 Ibd. 98.
7 Boroujerdi 1996: 66 f.
8 Aḥmad Fardīd war ein in Paris und Heidelberg ausgebildeter Philosoph und Schü-

ler Martin Heideggers. Er prägte den durch Āl-i Aḥmad bekannt gewordenen Begriff 
ġarbzadagī. Fardīd gelang es (vor allem dank seiner anti-demokratischen Grundhal-
tung), sich sowohl zur Zeit der Pahlawīs als auch noch während der Islamischen Repu-
blik als einflussreiche öffentliche Stimme zu behaupten. 

9 Āl-i Aḥmad 1385/2006: 9.
10 Ibd. 10 f.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


227

Nukleus der 1314/1935 gegründeten Universität Teheran.11 Der Lehrer Āl-i 
Aḥmad konterkariert den mystagogischen Duktus, indem er postuliert, dass 
er mit seinen Schriften nicht die Jugend beeinflussen und anleiten möchte, 
sondern auf ihre Unterstützung in gemeinsamer Sache hofft. Eine rhetori-
sche Geste, die allerdings nicht nur dazu geeignet ist, sich von etablierten, 
zeitgenössischen Intellektuellen abzugrenzen, sondern auch Āl-i Aḥmads 
Verbundenheit mit der globalen tiers-mondisme-Bewegung andeutet. Zu 
dem Zeitpunkt war die Bewegung auf ihrem Höhepunkt in Fragen des Akti-
vismus und der globalen Vernetzung; auch unter Student·innen, wodurch 
Bildungsthemen im sogenannten Westen, aber auch in ehemaligen Kolo-
nien ein zentrales Thema waren.12

Es ist folglich keineswegs so, dass die alternativen Narrative fernab der 
staatlichen Institutionen entstanden. Vielmehr entwickelten sie sich im 
unmittelbaren Austausch mit ihnen. Wie der Soziologe Heinrich Popitz tref-
fend bemerkt, bleibt die Entmachtung nichtstaatlicher Mächte stets unvoll-
kommen, da die Zentrale weder alle Normen setzen, noch alle Handlungen 
überwachen könne. Das Gewaltmonopol bleibe entsprechend unvollstän-
dig.13 Da auch die staatlichen Institutionen von einzelnen Akteur·innen 
geprägt werden, sind die Grenzen hierbei fließend. Wie bereits eingangs 
erwähnt, beobachten Gerschweski et al., dass es ausreicht, wenn sich eine 
gewisse Anzahl an Akteur·innen den Regeln und Normen, die die Inter-
aktionsbeziehung zwischen den Herrschenden und Herrschaftsunterwor-
fenen strukturieren, unterwerfen und somit Regelmäßigkeit, d. h. Stabilität 
erzeugen, womit die Kapazität gemeint ist, Herausforderungen flexibel zu 
begegnen.14 Der Fall Āl-i Aḥmad zeigt, dass das Regime gezwungen war, 
sich mit divergierenden Auffassungen auseinanderzusetzen und sie u. U. 
in die Staatsdoktrin zu integrieren, um ihre politische Schlagfähigkeit zu 
entkräften. Daher wurde gegen Mitte der 1350er / Ende der 1970er Jahre 
Ġarbzadagī schließlich zur Publikation freigegeben, als der Staat sich die 
nativistische Rhetorik, die Āl-i Aḥmads Text auszeichnet, längst selbst 
angeeignet hatte.15 Problematisch an dem Text war zu dem Zeitpunkt (nur) 
noch, dass die Pahlawī-Dynastie darin als treibende Kraft der Verwest-
lichung und nicht als Schutz vor derselben erscheint. Der Staat hatte die 

11 Catanzaro 2014: 37. 
12 Christiansen/Scarlett 2013: 7. Damit soll jedoch im Anschluss an Christiansen/Scarlett 

nicht die verbreitete Ansicht reproduziert werden, es habe sich um eine Jugendbewe-
gung gehandelt (ibd.). Wie der Fall Āl-i Aḥmad selbst zeigt, waren diverse Individuen, 
Institutionen und Organisationen Teil der Bewegung.

13 Anter 2012: 86 f.
14 Gerschweski et al. 2012: 8.
15 Vgl. Shakibi 2020: 226.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228

Herausforderung, die die alternativen Narrative bedeuteten, erkannt und 
flexibel darauf reagiert.

Nicht nur in Ġarbzadagī, sondern auch in anderen Schriften wie Verdienst 
und Verrat der Intellektuellen beschäftigt sich Āl-i Aḥmad intensiv mit der 
Bedeutung von Intellektuellen und Gelehrsamkeit in der iranischen Gesell-
schaft, was für den Literaturwissenschaftler mit einer widersprüchlichen 
Auseinandersetzung mit der iranischen Geschichte und Geschichtsschrei-
bung verknüpft war. Seine Thesen waren geprägt von nationalistischen und 
nativistischen Vorstellungen, für die Geschichte unerlässlich ist. Doch war 
diese Geschichtsschreibung bekanntlich nicht ausschließlich im nationalen 
Raum entstanden und damit in seinen Augen diskreditiert. In Ġargbzadagī 
schreibt er:

Inzwischen ist es auch nicht mehr so, dass sie [die ‚Westler‘] kommen und Rohöl aus 
Ḫūzistān oder Qaṭar wollen (…), sondern es verhält sich so, dass wir Asiat·innen oder 
Afrikaner·innen unsere Kultur, Literatur, Musik und Religion bewahren sollen wie 
eine Antiquität, die aus der Erde gegraben wurde, bis die Herrschaften kommen und 
danach suchen und sie mitnehmen, um sie in die Museen zu bringen, wo sie ausrufen: 
Ja, dies ist [also] noch eine Art von Primitivität (badawīyat).16 

In dem Passus ist auf den Punkt gebracht, wie die Machtverhältnisse inner-
halb der transnational public sphere nach Ansicht von Āl-i Aḥmad struk-
turiert sind und wo die Kerninteressen der ‚westlichen‘ Partizipant·innen 
liegen. Er bringt die ökonomischen mit den wissenschaftlichen Interessen 
in Verbindung, indem er sie semantisch gleichsetzt als das Aus-der-Erde-
Gegrabene und damit eine inhaltliche Gleichsetzung erwirkt. Beide 
Aspekte dienen seines Erachtens also der Unterwerfung Irans und eignen 
sich damit nicht zur Heroisierung iranischer Gelehrter, die widerspruchs-
los in diesen Strukturen aufgingen. Selbst in nationalen Kernkompetenzen 
halte Iran sich für auf den ‚Westen‘ angewiesen und der ‚Westen‘ sich für 
überlegen. Im repetitiven Schlusssatz der Kapitel in Ġarbzadagī wird deut-
lich, dass Geschichte ihre Funktion als Sinnstifterin jedoch auch für ihn 
nicht einbüßt. Dort heißt es: „Bāz gardīm ba tārīḫ“,17 kehren wir zurück zur 
Geschichte.

In seiner Studie über die im Golf gelegenen Insel Ḫārg spielt die hier auf-
gezeigte Verknüpfung und damit auch die Dekonstruktion des transnatio-
nalen Gelehrten eine zentrale Rolle. Āl-i Aḥmad erforschte fünf Jahre nach 
dem Versuch, die Erdölvorkommen zu nationalisieren, die Insel, deren Kul-
tur und Lebensweise seit Beginn der Ölförderung starken Veränderungen 
ausgesetzt war. Die Krise hatte Āl-i Aḥmads sogenannte ‚Zeit des Schwei-
gens‘ beendet, die ausgelöst worden war durch seine Enttäuschungen wäh-

16 Āl-i Aḥmad 1385/2006: 25.
17 Bspw. Āl-i Aḥmad 1385/2006: 41.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


229

rend der politischen Arbeit mit der Tūda-Partei. Mit einem Mitstreiter hatte 
er die Dritte Streitkraft ins Leben gerufen, eine linksnationale Gruppierung 
mit sozialdemokratischen und tiers-mondisme-Tendenzen. Doch nach dem 
coup d‘état wandte er sich erneut enttäuscht von der Politik ab, „feeling dis-
gust at the impotence of organized politics“.18 Seine Studie über Ḫārg fällt 
in diese ‚Zeit des Zweiten Schweigens‘ (1332-1342/1953-1962), in der er 
durch Iran reiste und ethnographische Studien anfertigte.19 Entsprechend 
pflegt er in der Monographie über weite Teile die Konventionen eines Rei-
seberichts. Sie ist allerdings eine explizit im politischen Widerstand zu ver-
ortende Schrift,20 bilanziert die Entwicklungen der vergangenen Jahrzehnte 
und begegnet den Idealen der Intellektuellen mit ermüdeter Ironie.21 Āl-i 
Aḥmad knüpft damit an vorhergegangene Arbeiten an, die insbesondere in 
den 1310er/1930er Jahren von seinem einstigen Mentor Hidāyat, aber auch 
von Dihḫudā und anderen verfasst worden waren.22 Bereits diese Arbei-
ten hatten – im Kontext der Repression unter Riżā Šāh entstanden – eine 
Atmosphäre des Rückzugs aus dem Politischen mit erschaffen und stellten 
eine Antwort dar, auf die fürderhin unmöglich gewordene Partizipation am 
öffentlichen, urbanen Leben.23

Āl-i Aḥmads Forschung entstand zwar nicht im Umfeld wissenschaftli-
cher Institutionen, hatte aber großen Einfluss auf das urbane Milieu.24 Auf 
diese Weise wurde die Universität Teheran auf ihn aufmerksam und beauf-
tragte ihn damit, ihre ethnographischen Publikationen zu betreuen25 – eine 
Arbeit, die er nach kurzer Zeit wieder aufgab, weil er nicht nach objek-

18 Mirsepassi 2000: 104.
19 Ibd.
20 Lenze 2008: 80.
21 Man beachte beispielsweise das Kapitel über das Nomandenleben in Zeiten der Ölförde-

rung (Āl-i Aḥmad 1385/2006: 36-43), in dem der Beschreibung der Zelte und dem entwur-
zelten Leben der Beteiligten, die aus aller Welt anreisen, breite Aufmerksamkeit geschenkt 
wird. Der Historiker Nafīsī betont noch, dass die Nomad·innen keine andere Chance im 
Leben hatten, als „ein Zelt in der Wüste aufzuschlagen“ (Nafīsī 1344/1965-66: 62), und 
legitimiert so ihre Versesshaftigung durch Riżā Šāh und Muḥammad Riżā Šāh. Āl-i Aḥmad 
führt diese Vorstellung, sie an eine ‚moderne Zivilisation‘ heranzuführen, ad absurdum. 
Die Zelte des Ölkonsortiums stehen für eine moderne Form des Nomadismus, die eine 
unwirtliche Lebenswelt erschafft, der offenbar alle gleichermaßen entfliehen wollen.

22 Rypka 1959: 368. Ǧalāl Āl-i Aḥmad wurde neben einer Reihe anderer junger Autoren 
von Hidāyat gefördert, der damals für die einflussreiche Kulturzeitung Suḫan arbeitete. 
Hillmann 1982: 26.

23 Lenze 2008: 82.
24 Hillmann 1982: 17.
25 Das ist nicht allzu ungewöhnlich. Ähnlich verhält es sich mit dem Autodidakten Ġulām 

Riżā Inṣāfpūr (t. 1379/2000), einem Dichter und Betreiber eines tradtionellen Kraft-
hauses (zūrḫāna), der sich nebenher der Erforschung der im zūrḫāna betriebenen 
Sportarten (warzaškārī-yi bāstānī) widmete. Das Institut für Sozialwissenschaften der 
Universität Teheran wurde auf ihn aufmerksam und stellte ihn ein. Pistor-Hatam 2014: 
18.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


230

tiver Wissenschaft strebte, sondern nach politischem Aktivismus.26 Lenze 
merkt an, dass Āl-i Aḥmads Monographie durch eine genaue Kenntnis der 
Geschichte der Insel gekennzeichnet sei und als Sonde zur Untersuchung 
der Nationalgeschichte aufgefasst werde.27 Āl-i Aḥmads profunde Recher-
chen bieten den Ausgangspunkt für eine konsequente Dekonstruktion des 
Heroischen und Pompösen. Er zählt akribisch auf, in welchen bedeutenden 
Werken Hārg nicht erwähnt wird,28 und bekennt:

In 1.400 Jahren islamischer Geschichte hatten es nicht mehr als fünf, sechs Personen 
aus Ḫārg halbwegs zu Berühmtheit gebracht und es in die Bücher und Biographien 
großer Männer geschafft.29

Der Anthropologe William Orman Beeman untersucht in seiner einige Jahre 
nach der Islamischen Revolution erschienenen Studie den Zusammenhang 
von Sprache und Alltagskultur, der sich als aufschlussreich zur Einordnung 
dieses Passus erweist. Über die Funktionsweise von Humor stellt er fest, 
dass „a paradox is being created through the attempt to impose a proposi-
tion contrary to that which is clearly ‘known’ in a given situation.“30 Āl-i 
Aḥmad geht offenbar davon aus, dass der Leser·in in diesem konkreten Fall 
bewusst ist, dass „appropriateness conventions are being violated for the 
purpose of humor.“31 Hidāyats Reisebericht aus dem Frühjahr 1311/1932 
liefert einen Hinweis darauf, dass Āl-i Aḥmad in diesem Passus nicht nur 
die Konventionen der Geschichtsschreibung unterläuft, sondern darüber 
hinaus auch ihre Rezeption und damit den gesellschaftspolitischen Stellen-
wert dieser Texte einbezieht. In Mūrčaḫūrt, schreibt Hidāyat, begegnete 
ihm ein Kaffeehausbesitzer, der Isfahans kluge und findige Einwohner·in-
nen pries: Wenn es in der Welt vier Berühmtheiten gäbe, postuliert der 
Mann, dann wären zwei von ihnen aus Isfahan; Hidāyat kommentiert: 
„Es war offensichtlich, dass er den letzten Satz aus einem Buch auswendig 
gelernt hatte.“32 Beeman hat festgestellt, dass „by existing totally apart from 
normal language use, the clown allows the audience to distance itself from 
the structure of normal speech interaction and laugh at its conventions and 
mechanisms.“33 Āl-i Aḥmad distanziert sich gleichermaßen von den Kon-
ventionen der Geschichtsschreibung wie ihrer Obsession mit dem Heroi-

26 Hillmann 1982: 17.
27 Lenze 2008: 85. Dies erinnert ja auch an Hunarfars Schrift Iṣfahān.
28 Āl-i Aḥmad 1339/1960: 32.
29 Ibd. 21. Darin knüpft er an den Stil seines einstigen Mentors an, dem nachgesagt wird, er 

habe die Literatur demokratisiert, indem er das Gewöhnliche als berichtenswert gekenn-
zeichnet hat. Azadibougar bemerkt, Hidāyat habe damit die „irrelevance of classical nar-
rativity“ herausgestellt. Azadibougar 2020: 143. 

30 Beeman 1986: 205.
31 Ibd.
32 Hidāyat 1342/1963: 74.
33 Beeman 1986: 207.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


231

schen und Pompösen, die sich schon während der ersten Pahlawī-Zeit als 
erfolgreiches Instrument der Geschichtspolitik erwiesen hatte. Durch die 
humoristische Ausgestaltung wendet er sich gleichzeitig auch gegen die 
Vorstellung der Autor·in als Mystagog·in und lädt die Leser·in ein, beide 
Konventionen gemeinsam zu entlarven und zu verlachen.

Āl-i Aḥmad widmet sich in dem Text ausführlich den historischen Bau-
ten, die Zeugnis von den vielen Gruppierungen ablegen, die auf der Insel 
sesshaft waren und teils bis in die Zeit der Achämeniden zurückreichen. 
Besondere Aufmerksamkeit schenkt er Muḥammad b. al-Ḥanafīyas (t. ca 
81/ 700) Grabmal. Der Sohn von ʿAlī b. Abī Ṭālib und seiner Sklavin Ḫawla 
war in die politischen Machtkämpfe der islamischen Frühzeit verwickelt 
und anscheinend weitgehend gegen seinen Willen als möglicher Nachfolger 
des Propheten im Gespräch. Der Anführer einer pro-ʿalīdischen Bewegung 
al-Muḫtār b. Abī ʿUbaid aṯ-Ṯaqafī (t. 67/687) erklärte ihn zum Mahdī.34 
Einigen Überlieferungen zufolge war er auch auf Ḫārg, wovon das Grabmal 
aus mongolischer Zeit sowie mehrere Inschriften Zeugnis ablegen sollen. 
Āl-i Aḥmad bemerkt hierzu lakonisch:35 „Obgleich Muḥammad-i Ḥanafīyas 
einstige Anwesenheit auf Ḫārg zu bezweifeln ist, kann man an die [einstige] 
Anwesenheit seiner Anhänger·innen [getrost] glauben.“36

Auch üblicherweise heroisierte Figuren werden von ihm in ein ungünsti-
ges Licht gerückt: Marco Polo, so Āl-i Aḥmad, sei nur an die mongolischen 
Höfe gereist, um die dortigen Herrscher zum gemeinsamen Krieg gegen die 
Muslim·innen aufzuwiegeln,37 und Šāh ʿAbbās ging seines Erachtens eine 
unheilige Allianz ein, als er die Portugiesen 1031/1622 mit Unterstützung 
der britischen und niederländischen Marine aus dem Golf vertrieb, die dies 
nicht aus Selbstlosigkeit (ʿāšiq-i čišm-u abrū-yi Imām Qulīḫān nabūdand) 
taten, sondern um ihren eigenen Konkurrenten vom Platz zu räumen (az 
maidān badar mīkardand).38 Unheroisch ist auch die von Langeweile 
geprägte Gegenwart. Die Arbeiter auf der Insel erscheinen als Gefangene 
von sengender Hitze und trägem Trott, der keine Abwechslung und keine 
Unterhaltung bereithält. Das Erdulden der widrigen klimatischen Verhält-
nisse und Lebensumstände wird von Āl-i Aḥmad – anders als es bei Ganǧī 
zu beobachten war – keinesfalls heroisiert. Das Durchhalten der Anwesen-
den ist kein „aktives, duratives Tun“, dem „ein subjektiver Sinn“ innewohnt, 

34 van Ess 2017: 5; al-mahdī, arab. der Rechtgeleitete, Endzeitfigur. 
35 Miraḥmadī bezeichnet gar Āl-i Aḥmads gesamten literarischen Stil als Lakonismus, der 

ihr sowohl von Hidāyat als auch von französischer Literatur inspiriert scheint und für 
den besonders die elliptische Satzstruktur charakteristisch sei. Miraḥmadī 1977: 138 f.

36 Āl-i Aḥmad 1339/1960: 69.
37 Ibd. 71.
38 Ibd. 72.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232

sondern nichts als „das Aufschieben einer später einzulösenden Tat“,39 näm-
lich der Flucht von einem Ort, an dem man deplaziert ist und den man aus 
nicht heroisierbaren, kapitalistischen Erwägungen aufgesucht hat. Gleich-
wohl ist die Insel in Āl-i Ahmads Text ein Schaukasten des Globalen. Er 
zeichnet eine Geschichte des Kommens und Gehens, des Eroberns und 
des Handels. Seines Erachtens ist die Insel nicht nur wegen der dort vor-
handenen Rohstoffe von internationalem Interesse, sondern auch wegen 
der historischen Stätten, die dort erhalten sind. Er berichtet, dass diese 
bereits von Ernst Herzfeld40 aufgesucht wurden und nun im Kontext der 
Errichtung eines Erdölterminals weiter Beachtung finden – ein Hinweis, 
dass er beide Entwicklungen als zusammengehörig betrachtet. Dies führt 
in seiner Darstellung zum vollständigen Ausverkauf der Insel respektive 
des iranischen Nationalstaates, sowohl hinsichtlich der Ressourcen als auch 
der kulturellen Identität. Dass er selbst ebenfalls auf Einladung des Inter-
nationalen Ölkonsortiums auf die Insel reist,41 zeigt genau wie schon die 
Entstehungsgeschichte von Ġarbzadagī, dass Āl-i Aḥmad sich selbst nah an 
den Institutionen bewegt, an denen und im Austausch mit denen sich sein 
Unbehagen manifestiert. Darüber hinaus befindet er sich auch in Bezug 
auf die transnational sphere in einem Zwischenraum, da er sich einerseits 
als Iraner betrachtet, andererseits sein europäischer Bildungshintergrund 
Identifikationsmöglichkeiten mit den zahlreichen Ausländern bietet, die 
auf der Insel arbeiten. In seiner Studie beschreibt Āl-i Aḥmad jedoch die 
Unmöglichkeit einer Zusammenarbeit mit diesen Ausländern und konter-
kariert damit die Idee der in den Jahrzehnten zuvor aufgebauten transnatio-
nalen Gemeinschaft. Er verdichtet diese Erkenntnis in der Rekonstruktion 
eines Gesprächs mit einem holländischen Geologen. Zunächst stellt er sich 
vor, dass seine Vorfahren möglicherweise bereits in der Neuzeit die Insel 
bereisten und deutet damit eine Genealogie an, wie sie von Historikern wie 
Iqbāl erdacht wurde (s. o.), in dieser Version aber eine historisch gewach-
sene, kontinuierliche Fremdheit beschreibt. Alsdann heißt es: 

Ich wollte sehen, wie viel Persisch er eigentlich konnte. „Wie kommen Sie mit der 
Hitze klar?“ Er machte eine Pause, wohl um die Bedeutung des Wortes Hitze zu ver-
stehen, und sagte: „Noch nicht warm [hanūz garm na].“ Gott sei Dank hatte er so 
viel Persisch gelernt. Er sah mich an und lachte. Er wartete. Aber worüber sollte ich 
noch reden? Über die Einsamkeit? Über das Wetter? Über den Alltag, den er selbst 

39 Vgl. CH, Durchhalten. (Das lemma beschreibt eigentlich das Durchhalten als heroische 
Handlung, und die Erkentnisse der Autorinnen Claudia Müller und Isabell Oberle wer-
den hier im Umkehrschluss angewendet.) 

40 Der Altorientalist lebte von 1879 bis 1948 und gilt als Begründer der Iranischen Archäo-
logie. Er leitete u. a. die Ausgrabungen in Persepolis in den Jahren 1934-35. Vgl. Devos, 
Bianca: „History is repeated“: The representation of Persepolis in the Iranian press of the 
1930s. In: Welt des Islams 58 (2018), 326-356.

41 Lenze 2008: 80.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


233

kannte? Da kam er mir zu Hilfe: „Sie haben das Grabmal gesehen? [šumā duḫma-hā 
dīd?]“ – „Seltsam. Hier sind alle Archäologen!“ – „Bitte?“ Ich hatte wahrscheinlich zu 
schnell gesprochen, er hatte mich nicht verstanden. Umso besser. Es war nichts, das 
zu wiederholen lohnte.42 

Die Kommunikation erscheint trotz der scheinbar geteilten Lebenswirk-
lichkeit, die sich im Inselalltag ergibt, unmöglich. Zum einen weil der Hol-
länder kaum Persisch spricht, zum anderen weil man sich auch nichts zu 
sagen hat. Üblicherweise erzeugt eine Ich-Erzählung durch die „Identität 
des Ichs in seiner Differenz“43 eine Dipoligkeit des Leseerlebnisses, d. h. 
dass die Ich-Narrator·in von ihrer Möglichkeit, sich kritisch zum Erleben-
den-Ich zu verhalten, Gebrauch machen kann. In diesem Passus folgt auf 
die Erlebte Rede, bei der sich der Erzähler die Blickrichtung der Figur stark 
zu eigen macht, darüber hinaus ein Moment, in dem er die Leser·in mit 
dem Erlebenden-Ich (und dem Geologen) allein lässt. Dieser vorüberge-
hende Rückzug des Erzählers aus dem Geschehen in dem Abschnitt über 
die Grabtürme, der durch den Verzicht auf die Inquit-Formel einen sze-
nischen Charakter annimmt, rückt nicht nur das rudimentäre Persisch 
des Geologen in den Vordergrund, sondern betont das Bruchstückhafte 
der Konversation insgesamt. Die Leser·in wird zur Zeug·in des scheinbar 
unvermittelten Gesprächs und erfährt dessen Substanzlosigkeit über die 
Identifikation mit dem Erlebenden-Ich. Die Vision eines gemeinschaftli-
chen historiographischen Projekts, wie es beispielsweise von Muḥammad 
Ḥasan Ganǧī entworfen wurde, wird verneint. Ironie, oft erzeugt durch 
auf den ersten Blick unpassende Metaphern, unkonventionelle Einschübe 
oder elliptische Sprache, ist charakteristisch für den rhetorischen und lite-
rarischen Stil Āl-i Aḥmads. In dem Passus zeigt sich dies, indem er eine 
ironische Brechung erzeugt, durch die Unterstellung, die Ölförderer und 
Geschäftsleute seien allesamt auch Archäologen. Dies bringt die Archäo-
logie als Fach in Misskredit, wird sie doch zum Abfallprodukt der Indust-
rie deklassiert, und deutet bereits die scharfe Kritik in dem zuvor zitierten 
Abschnitt aus Ġarbzadagī an. Ein gemeinschaftliches Projekt wäre allein 
deshalb möglich, weil dem Intellektuellen Āl-i Aḥmad zwar die Kompetenz 
erhalten bleibt, sich wie ein ‚Westler‘ zu verhalten. Ein solches Verhalten 
implizierte jedoch eine Unterordnung unter die ‚westliche‘ Kultur.44 Diese 
Fähigkeit bezeichnet folglich nicht länger die Schnittstelle der globalen 
und der nationalen Zeitachsen und gilt mithin nicht länger als erstrebens-
wert, so dass er seine Entscheidung, der englischen Sitte gemäß den Tee 

42 Ibd. 100. Übersetzung Franz Lenze. Āl-i Aḥmad 1939/1960: 42 f. Die duḫma-hā 
bespricht Āl-i Aḥmad ab Āl-i Aḥmad 1939/1960: 62. Pers. Ergänzungen SSt.

43 Petersen 1993: 56.
44 Āl-i Aḥmad 1939/1960: 41. Wörtlich: „wa man dar īn fikr būdam ki farangī-maʾābī buku-

nam yā na“.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234

mit Milch zu trinken, auch gleich bereut.45 Des Weiteren wird sie zu einer 
Möglichkeit unter vielen, die situationsbedingt passend sein mag, aber 
nicht der eigenen Identität inhärent ist.46 Er ist den Ausländern zwar auch 
fachlich überlegen, da er anders als sie nicht nur Zugang zu englischer und 
französischer Literatur hat, sondern auch zu arabischer und persischer, was 
den Europäern wegen ihrer defizitären Sprachkenntnisse verwehrt bleibt, 
doch muss er angesichts ihrer nicht einmal feindseligen Ignoranz resignie-
ren.47 In einer qażīya aus Waġ Waġ Sāhāb mit dem Titel Ein sogenannter 
freundlicher Disput treten die fiktiven Autoren Gog und Magog in ein phi-
losophisches Streitgespräch, in dem sie sich – in für das Genre gewohnt 
satirischer Weise – Gedanken über den Literaturbetrieb, das Schreiben und 
die Gelehrsamkeit sowie den damit verknüpften sozialen Status machen. 
Wenn man Geschichte (tārīḫ) zu seiner Fachrichtung erwähle, bemerkt 
Magog, sei es gut, zunächst ein wenig von einer Fremdsprache zu erler-
nen, um dann mit Leichtigkeit die höchsten Ränge zu erreichen.48 Dies ist 
eine scharfe Kritik am zeitgenössischen wissenschaftlichen Betrieb, die die 
Abhängigkeit der iranischen Geschichtsschreibung von der Orientalistik 
kommentiert. Gleichwohl deuten die beiden Erzähler an, dass die zeitge-
nössischen Historiker wegen ihres Mangels an Hingabe und der monetären 
Ausrichtung ihrer Interessen sogar hinter den ‚westlichen‘ Wissenschaftlern 
zurückbleiben. Dieser Tadel wird von Āl-i Aḥmad aufgegriffen und gewen-
det. Hidāyat und Farzād kritisierten im Jahr 1313/1933-34 ihre iranischen  
Kollegen, die ihres Erachtens nicht an das damals noch postulierte Ideal der 
international vernetzten Gelehrtenfigur heranreichen. Āl-i Aḥmad schließ-
lich dekonstruiert dieses Ideal. Der Ich-Erzähler in der Studie erfüllt zwar 
die Kriterien der universalen Gelehrsamkeit in idealer Weise, muss aber 
dennoch scheitern. Der freundlich-tumbe Geologe wird in dem Gespräch 
zum pars pro toto der europäischen Wissenschaftler·in und sowohl diese 
als auch die Zusammenarbeit mit ihr vollständig deheroisiert. Es gibt keine 
Anknüpfungspunkte zwischen Iran und der Welt, die eigentlich auch selbst 
aus Iran entfliehen will, wie der Kalender des britischen Transportchefs 

45 Seine Reue rührt daher, dass er gleich im Anschluss realisiert, dass es zwei Essensberei-
che gibt, einen für Iraner und einen für die Ausländer, weswegen der Arzt des Zeltlagers 
sich nicht zu den Ausländern setzen darf, das System also rassistisch ist. Āl-i Aḥmad 
1939/1960: 41. 

46 Das Durchmischen von Arabisch und Persisch in den Gesprächen der Inselbewohner 
bewertet Āl-i Aḥmad hingegen als positiv. Āl-i Aḥmad 1339/1960: 73.

47 Āl-i Aḥmad 1339/1960: 37. So zeigt es sich ja auch im Lachen des Geologen, der im 
Gegensatz zu Āl-i Aḥmad übrigens auch nur mangelhaftes Französisch spricht, was die 
Figur des Europäers als des schlechthin Überlegenen dekonstruiert und darauf hinweist, 
dass nicht jede Europäer·in per se einer gebildeten Elite angehört. 

48 Hidāyat/Farzād 1341/1962-63: 139 f.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


235

zeigt, der jeden Tag, den er hinter sich gebracht hat, rot durchstreicht.49 
Der Intellektuelle Āl-i Aḥmad verfällt angesichts der überwältigenden Igno-
ranz in eine stoische Resignation, wie nicht zuletzt das Gespräch mit dem 
Geologen zeigt. Er untergräbt den von Kasrawī formulierten Anspruch, die 
Fehler europäischer Wissenschaftler·innen zu korrigieren, und verweist auf 
die Sinnlosigkeit eines solchen Unterfangens.50 Bemerkenswert ist zudem 
die autobiographische Gestaltung des Textes, die verdeckt, dass der Text 
hochgradig konstruiert und literarisiert ist, wie bereits der zitierte Passus 
zeigt. Eine Ich-Erzähler·in erweckt grundsätzlich einen hohen Anschein 
von Authentizität und erzeugt einen starken Eindruck von Unmittelbar-
keit. Āl-i Aḥmad überträgt dem Erzähler seine eigene Glaubwürdigkeit, 
und indem er explizit die Verantwortung für dessen Ansichten übernimmt, 
bestärkt er deren Authentizität. Es entsteht ein Raum der Vertraulichkeit 
zwischen Erzähler und Leser·in in Abgrenzung von den anderen Figuren, 
der der Leser·innenschaft die Identifikation mit seinem Anliegen erleich-
tert. Die Wahl des Ich-Erzählers ist folglich ein politischer Akt, der die 
Suche nach dem Authentischen durch eine authentische Erzählerstimme 
markiert. Obwohl Āl-i Aḥmad explizit eine Erzählerstimme mit erhöhter 
Verlässlichkeit wählt, entspricht sie, wie bereits angedeutet, keinesfalls den 
Erzählrollen von Nafīsī oder Ṣafā. Er inszeniert sie weder als belehrender 
Mystagoge, noch als forschender Detektiv. Vielmehr erscheint er als tra-
gischer Erzähler, der bereits vor seiner Ankunft weiß, was er an Erkennt-
nissen vorfinden wird, sich in diesem Vorwissen bestätigt sieht, sich aber 
innerhalb der Erzählung kein Gehör verschaffen kann. Er trägt dem Raum 
der Vertraulichkeit Rechnung, indem er das Identifikationsangebot an die 
Leser·in richtet. Wie bereits im Vorwort zu Ġarbzādagī festzustellen war, 
betrachtet Āl-i Aḥmad sich als Mitglied einer (Leidens-)Gemeinschaft, die 
seine ihm ebenbürtige Leser·innenschaft einschließt. Die Erzählung arti-
kuliert somit auch die Hoffnung, einen Weg in die Gesellschaft zu finden, 
indem der Raum der Vertraulichkeit zwischen Erzähler und Leser·in die 
Ausgrenzungserfahrung der Figur innerhalb der erzählten Welt konterka-
riert. Das soll nicht darüber hinwegtäuschen, dass der Gelehrte als zentrale 
Figur in Āl-i Aḥmads Denken erhalten bleibt. Doch ist nicht länger seine 
im globalen Raum verortete progressive Gelehrsamkeit verehrenswert, son-
dern seine authentische Stimme der Nationalkultur. Sie bildet das Funda-
ment einer politischen Haltung, die danach strebt, das Durchschnittliche 
wie Alltägliche zu bewahren und Gerechtigkeit herzustellen. Die regime-

49 Āl-i Aḥmad 1339/1960: 37. (Wörtlich: „be diwār-i pahluwī taqwīmī āwīḫta dāšt ki har 
rūz guzašta-yi ānrā bāmdād qirmiz-u-bā diqqat kušta šud“.)

50 Āl-i Aḥmad hat sich in seiner Jugend intensiv mit Kasrawī auseinandergesetzt, der sei-
nem Denken eine neue Richtung gab (Lenze 2008: 20), und erwähnt ihn explizit in sei-
ner autobiographischen Skizze. Hillmann 1982: 14.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236

treue Geschichtsschreibung ringt in den folgenden Jahren darum, diese kri-
tische Haltung gegenüber ihren zentralen Bedeutungsträgern zu integrieren 
und dem Eindruck eines Ausverkaufs der sog. Nationalkultur entgegen 
zu wirken. Besonders eindrücklich zeigt sich dies in historiographischen 
Schriften, die explizit im Auftrag des Staates publiziert wurden.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9. Geschichtsschreibung im Staatsverlag

Im Jahre 1317/1938 wurde die Organisation zur Erziehung der Gedanken 
gegründet, nachdem die Regierung zu dem Schluss gekommen war, dass 
das erst etwa ein Jahr zuvor gegründete Amt zur Förderung des Rechtschaf-
fenen Schreibens, von dem es inzwischen in allen Teilen des Landes Nie-
derlassungen gab, nicht ihren Anforderungen gerecht werden konnte. Die 
Organisation bestand aus sechs Kommissionen: Presse, Klassische Litera-
tur, Öffentliche Vorträge, Drama und Theater, Radio und Musik. Diese soll-
ten nun zusätzlich zur Zensur die Möglichkeit erhalten, aktiv Schriften im 
staatlichen Interesse zu publizieren, Vorträge zu halten und ein kulturelles 
Programm auszurichten.1 Ein Schwerpunkt lag auf den Schulbüchern, von 
denen explizit in der Satzung festgehalten wurde, dass sie so überarbeitet 
werden sollten, dass sie den Nationalstolz und die Loyalität zum Königs-
haus förderten. Entsprechend sollten auch Lehrer·innen und Universitäts-
dozent·innen auf die neuen Richtlinien eingeschworen werden.2

Die Organisation widmete sich noch in den 1350er/1970er Jahren 
diesen Zielen. Den Höhepunkt ihres Schaffens erreichte sie im Zuge der 
Bildungskonferenzen in Rāmsar (eine Stadt am Kaspischen Meer) wäh-
rend der 1350er/1970er Jahre. Dort verabschiedete man Leitlinien und 
gab explizit Texte bei renommierten Wissenschaftler·innen in Auftrag u. 
a. auch propagandistische Geschichtsschreibung. Die einzelnen Traktate 
(rīsāla) waren als Sammelhefte gedacht, obgleich der Umfang der Über-
blickswerke oft stark variiert. Es wird „der Leser·in empfohlen, sämtliche 
rīsāla, die unter der Nummer 39 publiziert werden, aufzubewahren und 
in einem gemeinsamen Buch zusammenzufassen.“3 Im Vorwort eines jeden 
Bandes heißt es, dass die Auswahl der Themen auf Veranlassung des Königs 
(bi-farmān-i mubārak Aʿ līḥizrat-Humāyūn Šāhanšāh Āriyāmihr) und 
gemäß dem Beschluss der sechsten und siebten Konferenz zur Evaluation 
der Bildungsrevolution (inqilāb-i āmūzišī) in Rāmsar durch das Zentrum 
für Studien und Kultur und den Hohen Rat für Kultur und Kunst getrof-
fen wurde. Darauf folgt stets eine Liste der bereits publizierten Titel, die 
dementsprechend in der Länge variiert, je nachdem, zu welchem Zeitpunkt 
der jeweils vorliegende Band gedruckt wurde. Bereits ein rascher Blick lässt 
mehrere Themenkomplexe ins Auge springen: zum einen die Einheit der 
Nation, die sich in solchen Titeln wie Der geographische Raum (bastar) in 
der Geschichte Irans (Band 24), Verbundenheit des iranischen Lebens und 

1 Soleimani 2014: 11.
2 Ibd. 192.
3 Azarnūš 2535/1355/1976: i.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


238

der Geschichte und der Kultur mit dem Land Iran (Band 27) und Besonder-
heiten der iranischen Kultur und ihr Einfluss auf die nationale Einheit und 
Unabhängigkeit der Iraner·innen (Band 28) oder auch ganz direkt Natio-
nale Verbundenheit und Einheit der Iraner·innen (Band 21) ausdrückt. Ein 
weiterer Themenkomplex ist, ebenfalls wenig überraschend, die besondere 
Bedeutung der iranischen Monarchie, die gleich in den ersten Bänden 
besprochen wird, wie schon die Titel andeuten: Die königliche Geschichte 
Irans und das Niveau seiner Moral (Band 1), Die Verbindung der königlichen 
Sitten mit dem Leben und den Überzeugungen der Iraner·innen wird in Band 
2 ausgeführt, Band 3 schließlich widmet sich der Anstrengung und Hingabe 
der Iraner·innen zur Bewahrung der königlichen Sitten Irans. Später folgen 
ähnliche Titel, nachdem sich einige Bände anderen Bevölkerungsschichten 
wie den Dorfbewohner·innen (Band 4) gewidmet haben. Weitere zentrale 
Themen, die wiederholt auftauchen, behandeln die Verortung der Nation 
Iran in der Welt und deuten auch auf den regen Austausch mit dieser Welt 
hin, wie beispielsweise in Die Kultur Irans im Zusammentreffen mit anderen 
Kulturen (Band 9) und mit Fokus auf militärische Auseinandersetzungen 
in Gründe und Hintergründe der Siege und Niederlagen der Iraner·innen 
(Band 7), während diplomatische Kontakte in Eine kurze Geschichte der 
Beziehungen zwischen Iran und der Welt von Anbeginn bis heute (Band 8) 
ausgeführt werden. Die meisten Schriften offerieren zudem gute Gründe für 
Patriotismus, geht es doch um die Errungenschaften der Iraner·innen, wie 
in Der Anteil der Kultur und Zivilisation Irans am Fortschritt der Menschheit 
(Band 14), aber auch wie in Band 13, Reichtum und Segen des iranischen 
Bodens, der nicht nur auf die Nutzung von Ressourcen in allen Epochen 
eingeht, sondern eine gute Zukunft prophezeit. Im Vorwort dieser Schriften 
ist das Ziel formuliert, vaterländische Bildung zu vermitteln und „nicht For-
schung, denn es ist offensichtlich, dass Forschung zu diesen Fragestellungen 
mehr menschliche Kraft und Zeit verlangt“,4 als den Autor·innen in diesem 
Zusammenhang zur Verfügung stünde. Darin drückt sich nicht zuletzt eine 
Distanzierung von den Texten aus, deren wissenschaftlichen Standards 
einige Historiker·innen offenbar kritisch gegenüberstanden. Hinzu komme 
ferner, dass „deren Ergebnisse auch nicht auf diesen wenigen Seiten dar-
gelegt werden“5 können; und obschon sich einige der Verfasser·innen, wie 
der Hohe Rat für Kultur und Kunst einräumt, dann doch auf Detailfragen 
und kompliziertere Themen einlassen, bewahrten „die meisten der anderen 
Kolleg·innen die Kürze, damit es für die Student·innen nicht zu schwierig 
werde.“6 Der geringe Umfang der Bücher, der selten 100 Seiten überschrei-

4 Beispielsweise Azarnūš 2535/1355/1976: iii.
5 Beispielsweise Azarnūš 2535/1355/1976: iii.
6 Ibd.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


239

tet, soll dazu verhelfen, den Inhalt leicht im Gedächtnis zu behalten, und die 
Hemmungen senken, die Broschüren zu lesen. Im Folgenden werden die in 
den Texten dominanten Heldentypen Schah und Gelehrter und ihre Funk-
tion im Diskurs herausgearbeitet und zueinander ins Verhältnis gesetzt. 

Schah und Gelehrter als Kulturheroen

Der in der vorliegenden Arbeit bereits oft herangezogene Historiker und 
Literaturwissenschaftler Ẕabiḥullāh Ṣafā steuerte ebenfalls mehrere Publi-
kationen für den Staatsverlag (Āmuziš-i Farhang-i Mīhanī) bei. Zwei dieser 
Schriften lohnen, ob ihrer Verschiedenheit in Bezug auf die Ausarbeitung 
des Heroischen, eine nähere Betrachtung. Beide Texte befassen sich im wei-
teren Sinne mit der iranischen Literatur- und Wissenschaftsgeschichte. Ein 
Blick auf die Geschichte der Philosophie und Wissenschaften in Iran erschien 
im Frühjahr 2535/1355/1976 und stellt eine stark verkürzte Version der 
bereits 1347/1968-69 erschienenen Geschichte der iranischen Wissenschaft 
und Literatur dar. Der Text steht zweifellos in der nationalistisch-mystagogi-
schen Tradition, denn Ṣafās Ziel ist es, „junge Menschen überblickshaft mit 
den wissenschaftlichen Gedanken Irans“ vertraut zu machen, damit sie um 
die „Anstrengungen unserer Vorväter (iǧdād-i mā) auf diesem Boden“ wis-
sen, die diese auf dem Weg des Fortschritts des Wissens (dar rāh-i pīšraft-i 
dāniš) bewältigt haben und von denen die Weltbevölkerung (ǧahānīyān) 
profitierte.7 Die andere Publikation wurde im Jahr 2535/1355/1976 vom 
Staatsverlag unter dem Titel Geschichte der iranischen Sprachen und Litera-
tur herausgegeben. Darin schlägt Ṣafā einen Bogen von den frühen Sprach-
zeugnissen aus der Zeit der Besiedlung des Iranischen Plateaus bis in die 
Gegenwart hinein. Er verengt über die Jahrhunderte hinweg den Gegen-
stand seiner Untersuchung von der größtmöglichen Betrachtung iranischer 
Dialekte und Sprachen auf die offizielle Standardsprache des iranischen 
Nationalstaats im 20. Jahrhundert. Die anfänglich großzügige Beschrei-
bung des Gebiets gehört zum Grundrepertoire der Texte und dient dazu, 
den Macht- und Einflussbereich der persischen Kultur zu vermessen, als 
dessen Zentrum das Gebiet des heutigen Iran imaginiert wird. Ṣafā unter-
teilt die iranische Sprachgeschichte in drei Phasen, die sich an politischen 
Umbrüchen orientieren, und spürt der kulturellen Blüte der alten, mittle-
ren und neuen Formen nach, indem er ihre wichtigsten Zeugnisse identi-
fiziert. Dabei befasst er sich zunächst mit einigen Sprachen und Dialekten 
wie beispielsweise dem Sogdischen,8 konzentriert sich in der neueren Zeit 
jedoch, wie bereits erwähnt, auf die Standardsprache des iranischen Nati-

7 Ṣafā 2535/1355/1976a: 1.
8 Ṣafā 2535/1355/1976b: 19 f.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


240

onalstaates.9 Dies entspricht dem Einheitsgedanken der nationalistischen 
Agenda, die bestrebt ist, nicht-persische Sprachen oder Sprachvarianten 
innerhalb des Staatsgebiets weitgehend zu ignorieren. Die maßgeblichen 
sprachlichen und schriftlichen Kulturleistungen erweisen sich in seiner 
Darstellung als direkt mit der Figur des Schahs verknüpft: Die wichtigsten 
Schriftzeugnisse im antiken pārsī, erläutert Ṣafā, seien von den achämeni-
dischen Königen mit Keilen in Stein gemeißelt worden.10 Es sei die Hof- 
und Schriftsprache gewesen und der bedeutendste erhaltene Text sei jener 
von Darius dem Großen und umfasse ganze 400 Zeilen.11 Die wichtigsten 
Textzeugnisse des Mittelpersischen seien am sāsānīdischen Hof entstanden 
und erzählten die Geschichten (tārīḫ-u dāstān) der Nationalhelden, aber es 
entstanden auch Bücher über Heilkunst, Sport und Kindererziehung. Viele 
der Literatur- und Sprachzeugnisse seien während der arabischen (tāzīyān) 
Eroberungen zerstört worden. Was blieb, sei heute nur noch als arabische 
Übersetzung überliefert.12 Der Nukleus von Kultur und Wissenschaft ist in 
Ṣafās Darstellung der Hof, weshalb die Desintegration von politischer Herr-
schaft auch zu einem Zusammenbruch der Kultur führt. Der andere Text 
von Ṣafā hingegen orientiert sich in der Epochenbildung nicht an Dynas-
tien, sondern an Jahrhunderten, um die darin erwähnten gelehrten Männer 
historisch einzuordnen.13 Dies schlägt sich auch im Narrativ nieder. So hat 
in dieser Erzählung der Zusammenbruch des sāsānīdischen Königreiches 
nicht den sofortigen Zusammenbruch jeglicher Kultur zufolge. Stattdessen 
berichtet Ṣafā, dass das Zentrum medizinischen Wissens in Ahwāz fortbe-
stand14 und die großen Errungenschaften der iranischen Astronomen in 
der islamischen Frühzeit auf die Sāsānīdenzeit zurückzuführen seien.15 Bei 
dem Herrschaftswechsel werden also vor allem kulturelle und epistemische 
Kontinuitäten gewürdigt. In seiner Sprach- und Literaturgeschichte betont 
Ṣafā ostentativ, dass nach dem Ende der Sāsānīdendynastie Pahlawī nicht 
länger die offizielle Sprache der Herrschenden war und damit ein Nieder-
gang die iranischen Kultur einherging.16 Die iranischen Gelehrten kon-
zentrierten sich, so Ṣafā, deshalb auf die arabischen Sprache, dichteten auf 

9 Ibd. 59.
10 Ṣafā 2535/1355/1976b: 13.
11 Ibd. 11.
12 Ibd. 26.
13 Gelegentlich werden auch Herrscher zur Orientierung genannt, wie beispielsweise Fatḥ 

ʿAlī Šāh (Ṣafā 2535/1355/1976b: 43) oder Anūšīrwān (ibd. 8). Einige seltene Erwähnun-
gen beziehen sich auch auf Herrscher als Förderer von Wissenschaften, wie beispiels-
weise Malikšāh Salǧūqī (t. 485/1092), in dessen Namen (ba-nāma) ʿ Umar-i Ḫayyām und 
Abū l-Muẓaffar Asfizārī ein Observatorium erbauten (ibd. 39). Freilich stehen auch an 
dieser Stelle die Gelehrten im Vordergrund.

14 Ṣafā 2535/1355/1976a: 9. 
15 Ibd. 3.
16 Ṣafā 2535/1355/1976b: 50.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


241

Arabisch und schrieben ihre wissenschaftlichen Werke auf Arabisch. Dies 
führte schließlich sogar zu einer Kontamination der persischen Sprache, 
die darum bis heute von arabischen Fremdwörtern durchzogen sei.17 Offen-
bar fehlte den Gelehrten ohne die Existenz des politischen Zentrums die 
Richtschnur. Sie stellten sich ohne die königliche Anleitung in den Dienst 
fremder Herren, obgleich dies nationale Interessen konterkarierte.18 Der 
Glanz der alten Zeiten ging damals entsprechend verloren und erst als die 
iranischen Sāmānīden im Nordosten die Macht errangen und einiges Geld 
(dirham-u dīnār) investierten, um die Dichter und Schriftsteller zu fördern, 
kam es zu einer erneuten Blüte der Kultur, erläutert Ṣafā in seiner Sprach- 
und Literaturgeschichte. Die sāmānīdischen Herrscher unternahmen heroi-
sche Anstrengungen (bā kamāl-i gawānmardī), um die persischen (pārsī) 
Gelehrten zu fördern, und veranlassten gelegentlich sogar Übersetzungen 
arabischer Texte ins Persische wie beispielsweise die Weltgeschichte bzw. 
den Korankommentar von Ṭabarī19 oder Kalīla wa Dimna – also Texte, die 
der iranischen Kultur zugeordnet werden. Vor dem Hintergrund der zuvor 
postulierten Verirrung der Gelehrten wirkt es nun geradezu so, als eilten die 
sāmānīdischen Herrscher zur Rettung herbei, nachdem der ‚Iraner‘ Ṭabarī 
– fehlgehend im zuvor beschriebenen Sinne – seine Werke auf Arabisch ver-
fasst hatte. Die Übersetzungsleistungen ins Arabische sind nun keineswegs 
mehr die Rettung der iranischen Kultur und Sitte in widrigen Zeiten,20 son-
dern Teil eines Verrats, der anscheinend hauptsächlich aus Rückgratlosig-
keit erwuchs. In der fast zeitgleich erschienenen Wissenschaftsgeschichte 
bleibt Ṣafā der etablierten Vorstellung, die Gelehrten hätten die iranische 
Kultur gerettet treu und fügt auch Ṭabarī im Gegensatz zum oben bespro-
chenen Text lobend in die iranische Genealogie der Gelehrsamkeit ein. 
Seine besondere Leistung liege darin, das damalige Weltwissen in sich ver-
einigt zu haben und neben iranischen unter anderem auch von indischen 
und griechischen Traditionen Kenntnis gehabt zu haben.21

In seiner Sprach- und Literaturgeschichte führt Ṣafā aus, dass die 
Methode der Sāmānīden, die persische Literatur erblühen zu lassen, gott-
lob Verbreitung bei anderen kleinen und großen Dynastien gefunden habe. 

17 Ibd. 51.
18 Es sei noch einmal an das zitierte Gespräch Muḥamad Riżā Šāhs mit Karanjia erinnert, in 

dem er konstatiert, dass die Presse unter der Besetzung der Alliierten „began betraying the 
country openly without shame, it was a disgusting situation which revolted me.“ (Karanjia 
1977: 72.) Die propagandistische Lesart der rezenten Vergangenheit bzw. Lebenserinne-
rungen des Schahs wird auch hier in die Historiographie hineingeschrieben.

19 Abū Ǧafʿar Muḥammad b. Ǧarīr aṭ-Ṭabarī (t. 923) war ein Historiker und sunnitischer 
Korankommentator, der am Hofe des ʿabbāsīdischen Kalifats in Bagdad wirkte.

20 So noch Jahre zuvor Ṣafā selbst; vgl. Ṣafā 1385/2006-07: 51 ff.
21 Ṣafā 2535/1355/1976a: 18. Mit ‚unter anderem‘ sind möglicherweise vor allem arabische 

Traditionen gemeint.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


242

Die persische Kultur hatte so über Jahrhunderte bis hin zu den Seldschu-
ken Bestand. Einige der größten iranischen Dichter wirkten daher in die-
ser Zeit, und die wichtigsten Genres der persischen Literatur entstanden 
oder erhielten neue Formen. Auch die Nationalepen Irans erlebten einen 
Aufschwung (bārwarī), und talentierte Dichter widmeten sich ihnen wie 
Daqīqī (t. ca. 368/980), Firdausī Ṭūsī (t. 411/1020) und Asadī Ṭūsī (t. ca. 
465/1072) sowie einige andere, die in der Weltliteratur weniger bekannt 
seien.22 Im Gegensatz dazu würdigt Ṣafā in seiner Wissenschaftsgeschichte 
erneut die Übersetzungsleistungen23 und macht für das abermalige Erblü-
hen des Persischen als Hochkultursprache Gelehrte wie Ibn Sīnā und Abū 
Raiḥān verantwortlich ohne Herrscherpersönlichkeiten zu erwähnen.24 
In der Wissenschaftsgeschichte führt er außerdem aus, dass die Gelehrten 
selbst Machtpositionen bekleideten. Sie zogen in die politischen Zentren 
des Kalifats und wurden dort zu Feldherren, Ministern und Männern der 
Politik (riǧāl-i siyāsī).25

Hierarchische Aushandlungsprozesse der heroischen Typen

Wie passen diese trotz thematischer Überschneidungen völlig konträren 
Schriften etwa gleicher Länge vom selben Autor, nur um wenige Monate 
verschoben am selben Publikationsort verlegt, nun zusammen? Fraglos 
fällt auf, dass Ẕabīḥullāh Ṣafā seine beachtliche Karriere hindurch seinen 
Themen treu geblieben ist. Doch auch der Staat ist sowohl diesen The-
men als auch seinen Intellektuellen treu geblieben, wie die Namen der 
Autor·innen zeigen, die im Staatsverlag veröffentlichten. Dabei wurden 
einige bereits zuvor publizierte Werke in die Reihe aufgenommen. Neben 
der besprochenen Geschichte der ‚iranischen‘ Wissenschaften von Ṣafā sind 
beispielsweise auch Schriften von Nafīsī wieder aufgelegt worden. Bei der 
Anpassung der Texte an die Vorgaben der Reihe ging man allerdings nicht 
allzu sorgfältig vor. Besonders auffällig ist, dass in Ṣafās Wissenschaftsge-
schichte die abschließenden Worte aus der königlichen Staatspropaganda 
fehlen. Es scheint, als habe der Historiker bei der Neuauflage seines Werkes 
freiere Hand gehabt als bei dem neuen Text über die Sprach- und Literatur-
geschichte.26 Endet diese mit einem Ausblick auf eine strahlende Zukunft 
unter ‚Seiner Majestät dem Licht der Arier·innen‘, die nicht nur die persi-

22 Ṣafā 2535/1355/1976b: 55.
23 Ṣafā 2535/1355/1976a: 11 f. & 30 f.
24 Ibd. 17.
25 Ibd. 10.
26 In Marburg entsteht zurzeit unter der Leitung von Bianca Devos ein Projekt, das sich 

mit den Arbeitsweisen der Zensurbehörden in der Späten Pahlawī-Ära beschäftigt. Dies 
wird hoffentlich die Publikationsprozesse, die auch die vorliegenden Texte durchliefen, 

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


243

sche Sprache, sondern auch das Leben der Bevölkerung revolutionieren,27 
so schließt Ṣafās Wissenschaftsgeschichte in der Qāǧārenzeit, ohne Riżā 
Šāh, geschweige denn Muḥammad Riżā Šāh überhaupt zu erwähnen. 

Das Changieren der Bedeutung des Gelehrten in beiden Texten deutet 
auf den kontinuierlichen Aushandlungsprozess und die Verschiebung der 
Machtverhältnisse zwischen Dynastie, Staatsapparat und seinen obersten 
Bediensteten hin, denen es immer wieder, aber eben nicht immer gelingt – 
selbst im Herzen der Staatspropaganda –, ihren Platz zu behaupten, nicht 
zuletzt dadurch, dass sie, wie das Beispiel Ẕabīḥullāh Ṣafā zeigt, diese Stel-
len selbst besetzt hielten. Die Eigenschaften, die in den Jahrzehnten zuvor 
den Gelehrten auszeichnen sollten, wurden zudem in einigen Texten auf die 
iranische Bevölkerung übertragen, so dass sie nicht mehr den Gelehrten, 
sondern das Iranertum an sich kennzeichneten. Damit einher geht unwei-
gerlich eine Degression des heroischen Potenzials des Gelehrtentypus. 
Etwa Sayyid Muḥammad Bāqir Ḥuǧǧatī erklärt in seiner Geschichte über 
Irans Anteil am Fortschritt der Menschheit, dass das zentrale Thema der ira-
nischen Nation seit jeher Bildung und Erziehung der Jugend war. Dies sei 
nirgendwo sonst in den Ländern des Ostens ausgeprägt worden, behauptet 
er, und selbst im antiken Griechenland, das doch offensichtlich einen Bei-
trag zum Fortschritt geleistet habe, sei diese Art von Erziehung unbekannt 
gewesen.28 Er präzisiert:

In der iranischen Geschichte gilt es vor allen anderen Dingen zu verstehen, dass der 
moralische und intellektuelle Geist, der das gesellschaftliche Leben der Iraner·innen 
dominiert, im Stil der Bildung und Erziehung begründet liegt. Diese Bildung und 
Erziehung seit frühster Kindheit an ist in Iran die Quelle des Guten und der Weg zu 
Wahrheit und Fortschritt.29

in Zukunft erhellen. An dieser Stelle genügt es jedoch festzustellen, dass an der Ober-
fläche, das heißt in den Texten selbst und den Geschichten, die sie erzählen, der Macht-
kampf um die Deutung der Geschichte zu Tage tritt.

27 Seine Sprach- und Literaturgeschichte endet in der Pahlawī-Zeit, die s. E. einen kultu-
rellen Neuanfang begründete. Seit Beginn des 14. Jahrhunderts (ab 1921) führte unter 
anderem der Austausch mit Europa zu neuen Gedanken und einem völlig gewandelten 
Lebensstil, der sich auch auf die Literatur auswirkte, so dass ihr grundlegende Verände-
rungen widerfuhren. Ṣafā blendet die Entwicklungen der Qāǧārenzeit aus und stilisiert 
den coup d‘état von 1299/1921 zu einem Wendepunkt in der iranischen Literaturge-
schichte. Er betont, dass all diese Ereignisse nicht nur in der ‚Revolution des Schahs und 
der Nation‘ (šāh-u millat) bzw. den synchronen Anstrengungen des Šāhanšāh Āriyāmihr 
und der Bevölkerung zur nationalen Erweckung (rastāḫīz-i milli) im Bahman 1341 
(1963) mündeten (Ṣafā 2535/1355/1976b: 61), sondern auch eine völlig neue Position 
der Lyrik (naẓm), Prosa (naṯr) und sogar der persischen Sprache hervorbrachten, die 
sich bald in einem neuen Denken und einem neuen Stil der persischen Dichter·innen 
und Schriftsteller·innen zeigen werde. Ṣafā 2535/1355/1976b: 62.

28 Ḥuǧǧatī 1354/1975: 1.
29 Ibd. 14.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


244

Kurz darauf erläutert er:
Die Ursache für Irans bemerkenswerte und einflussreiche Zivilisation ist zweifach: 
Zum einen hegen Iraner·innen eine natürliche Liebe (ʿišq) zu Kultur und Wissen, zum 
anderen genießt Wissen und Bildung große Anerkennung bei den Königen Irans, so 
dass ihre Förderung von Gebildeten und Gelehrten (dānišmandān-u ʿulamāʾ) eine 
große Kultur hervorbrachte.30

Der Schah wird in diesem Narrativ zu einem dynamischen Strategen von 
Gelehrsamkeit und Kosmopolitismus, der über einer friedlichen, gebilde-
ten und weltgewandten Bevölkerung thront. Auch die engen Verbindungen 
mit der restlichen Welt und ihrem Geschehen, die für Iqbāl und seine Mit-
streiter noch den modernen Gelehrten auszeichneten, hält Ḥuǧǧatī für eine 
typische iranische Verhaltensweise: 

Wenn man nun in alle vier Ecken der Welt schaut von China und Indonesien bis 
Europa, so findet man überall Familien, deren Name und Wurzel nach Iran reichen, 
weil ihre Vorfahr·innen Jahrhunderte zuvor aus Iran gekommen sind und in dem 
neuen Land Aufgaben übernommen und Familien gegründet haben.31

Auffällig ist auch die nahezu vollständige Verdrängung der kriegerischen 
bzw. militärischen Geschichte. Sowohl Eroberungserzählungen werden 
ausgespart, wie der eben zitierte Textausschnitt zeigt, als auch die früher 
zentralen ‚Unabhängigkeitskriege‘. Stellte sich in Ṣafās frühen Schriften der 
Kampf der Nation gegen die Fremdherrschaft noch in physischen Hand-
lungen dar, wie das Beispiel der iranischen Frauen gezeigt hat, die ihre ara-
bisch-muslimischen Ehemänner umbrachten, so ist es nun ihre mentale 
Stärke, die sie ihre Feinde überwinden lässt. Gemeinsam ist den Texten, 
dass sie den Eindruck einer sehr langen und immobilen Geschichte der ira-
nischen Nation erwecken, die in einem statischen iranischen Wesen begrün-
det liegt. Sie sollen einen tiefen Blick in die iranische Mentalität offerieren 
und den Status quo der gesellschaftlichen Organisation der 1350er/1970er 
Jahre legitimieren. 

30 Ibd.
31 Ibd. 4.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10. Zwischenfazit Teil II

Der Gelehrte wurde in besonderem Maße nationalistisch aufgeladen, um 
Iran anschlussfähig an die Moderne bzw. das ‚Neuhinzuzulernende‘ zu 
machen. Diesen Typus zeichnet zudem aus, dass er politisch konnotiert 
sein kann, aber nicht sein muss. Das macht ihn gegenüber politischen 
Umbrüchen besonders resistent. Die erfolgreiche Etablierung des Gelehrten 
als heros ist bedingt durch die Identifikation der Autoren mit diesem Typus, 
den sie sich zum Vorbild und nach ihrem Ebenbild schufen. Anders als es 
für die anderen Typen des Heroischen gilt, handelt es sich hierbei eben 
um keine Fremdheroisierung, da die Personen, die sich mit diesen Figuren 
identifizieren, sie auch selbst historiographisch und literarisch ausgestalte-
ten. Zusätzlich zu den Artikeln mit einer eher elitistischen Stoßrichtung wie 
etwa in Yādgār, deren Texte sich vornehmlich an andere Akademiker·innen 
richteten, versuchten die Historiker mithilfe von Veröffentlichungen an brei-
tenwirksamen Publikationsorten, die gebildete Mittelschicht zu erreichen, 
im Laufe der Jahrzehnte mithin an immer größere Teile der nach und nach 
alphabetisierten Bevölkerung. Zentrale Wirkorte ihrer Texte waren Schule 
und Universität, was sich in der Imagination der Leser·in als jugendlich und 
leitungsbedürftig niederschlug. Zielte die Erforschung der Bedeutsamkeit 
von Gelehrsamkeit mittels Geschichtsschreibung in Yādgār auf eine Selbst-
vergewisserung, deutete sie eher auf eine Suche und Selbstverortung hin, 
so dienten die an ein breiteres Publikum gerichteten Texte der Etablierung 
des eigenen Status im gesellschaftlichen und politischen Gefüge. Es gelang 
den Autoren zunächst, diese Anliegen der Bevölkerung gegenüber glaub-
haft zu vertreten, wie die Studie von Iraǧ Aiman aufzeigt. In eine Glaub-
würdigkeitskrise geriet der Gelehrte mit der Zeit allerdings durch die ihm 
eigene Nähe zur Politik. In der fühen Pahlawī-Zeit zeichnete ihn die Nähe 
zur königlichen Familie, dem Parlament und den Ministerien noch aus, da 
man überzeugt war, dass er dort eine gestaltende Funktion innehatte. Mit 
der zunehmend kritischer werdenden Haltung der Öffentlichkeit zur Tages-
politik wurde aber auch der Gelehrte diskreditiert, zumal man staatsnahe 
Intellektuelle nun als kraftlose Handlanger des Schahs wahrnahm, die ihre 
eigenen Anliegen nicht durchzusetzen vermochten. Dies führte zu einer 
Neuaushandlung der Zuschreibungen an den Gelehrten, wie Texte von 
Ǧalāl Āl-i Aḥmad zeigen. Im Laufe der Jahrzehnte wurden die Attribute des 
Gelehrten auf die iranische Bevölkerung übertragen. Gelehrsamkeit und 
insbesondere Dichtung wurden in der Folge mit Iranertum und kultureller 
Blüte per se identifiziert, so dass sich im Typus des Gelehrten der iranische 
Volkscharakter zu verdichten scheint. 

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schlussbetrachtungen

Die Heldenfiguren der iranischen Historiographie der Pahlawī-Zeit sollten 
authentische, nationale Eigenschaften verkörpern und ein Pantheon kons-
tituieren, das in seiner Gesamtheit die iranische Nation abbildet. Dabei 
haben sich die drei Heldentypen Schah, Gelehrter und Krieger herauskris-
tallisiert, die von traditionellen, iranischen Erzählweisen präfiguriert wer-
den. Sie gerieten in Konkurrenz zueinander, weil sie Interessengruppen der 
gestaltenden Elite zugeordnet waren, die diese Helden zu ihren Galions-
figuren erhoben. Jede Neuordnung einer Gesellschaft, wie sie sich spätes-
tens nach der Konstitutionellen Revolution in Iran ergab, verlangt auch 
nach einer neuen Erzählung ihrer Vergangenheit. Die Herausbildung einer 
neuen Elite, deren Werte sich fundamental von jenen der Vergangenheit 
unterschieden, bedurfte nicht weniger einer Rechtfertigung als das neue 
Herrschaftssystem selbst. Die Geschichtswissenschaft etablierte sich daher 
als Legitimatitätsstifterin und bot die Narrative an, die die politischen und 
gesellschaftlichen Verhältnisse zu plausibilisieren vermochten. Auf diese 
Weise fanden auch tagesaktuelle Konflikte zwischen verschiedenen Interes-
sengruppen Eingang in die Historiographie. Über die Jahrzehnte reagierten 
der akademische Betrieb und die Staatspropaganda flexibel auf neue Her-
ausforderungen. Es gelang ihnen daher zunächst störende Denkfiguren und 
Erzählbausteine in das eigene Narrativ zu integrieren. Der Schah als zent-
rale heroische Figur des politischen Systems in Pahlawī-Iran durchlief den 
markantesten Wandel, als dessen entscheidende Zäsur sich das Verhältnis 
von Vater zu Sohn erwiesen hat, an deren Inszenierung sich die Transfor-
mationen hegemonialer Maskulinitäten ablesen lassen. Der Vater Riżā Šāh 
stand noch für eine kraftvoll-raue, von militärischen Qualitäten gekenn-
zeichnete Männlichkeit, die durch ihren allmählichen Funktionsverlust in 
einem weitgehend befriedeten Land bald in den Hintergrund trat. Der Sohn 
Muḥammad Riżā Šāh übertrug diese Eigenschaften in einen zivilen, meist 
sportlichen Kontext und inszenierte ein von ‚westlich‘-bürgerlichen Idealen 
geprägtes Arbeitsethos. Die im engeren Sinne politische Geschichte wurde 
mit einem Modell stufenweisen Fortschritts behandelt. Diesem Modell 
zufolge ist Riżā Šāh für die Errichtung Irans als unabhängiges, geeintes 
Land verantwortlich, sowie dessen innere Befriedung und die Konstruk-
tion eines starken Zentralstaats. Seinem Sohn hingegen wird das Verdienst 
zugeschrieben, Iran als ebenbürtigen Partner in die internationale Staa-
tengemeinschaft integriert zu haben. Es lässt sich eine enge Verknüpfung 
des Personenkults sowie der damit verbundenen Darstellung der rezenten 
Geschichte und der heroischen Schahfiguren in der Historiographie ausma-
chen, die auch in den Herrschern vergangener Epochen jene Eigenschaften 

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248

heroisiert, die an Vater und Sohn identifiziert werden sollen, weswegen die 
thematischen Schwerpunkte aber vor allem die Zuschreibungen an spezifi-
sche Herrscher über die Jahrzehnte variieren. Die Pahlawīs scheinen diesen 
Erzählungen gemäß den vorgeschriebenen Lauf der Geschichte zu wieder-
holen und zu erfüllen, wozu sie dank ihrer jeweils im historischen Moment 
abverlangten Dispositionen fähig sind. Darin zeigt sich, dass Präfigurant 
und Präfigurat in einem reziproken Verhältnis zueinanderstehen und auch 
der Präfigurant in seinen Eigenschaften nicht fixiert ist, sondern entspre-
chend den jeweiligen Bedürfnissen aktualisiert wird.

Die Herrschenden waren auf die Kooperation der sich reformierenden 
Elite angewiesen. Diese definierte sich im Iran der frühen Pahlawī-Zeit 
maßgeblich über moderne Bildung und ihre vielfachen Verbindungen ins 
europäische Ausland. Ihr oblag es, die Legitimiationsnarrative der herr-
schenden Dynastie zu entwerfen, eine Aufgabe, die sie mit ihrer Selbstrecht-
fertigung kombinierte. Das führte zu einer mannigfaltigen Verknüpfung 
beider Erzählstränge, was nicht zuletzt auch eine konstante Auseinanderset-
zung darüber beinhaltete, ob der Schah oder der Gelehrte in erster Instanz 
ursächlich für den Erhalt und den Zusammenhalt der Nation sei. Die Art 
des Nachdenkens über die Vergangenheit offenbart die Wechselbeziehung 
der Elite und der Dynastie, die in den Texten stets zusammen gedacht und 
mit sich verschiebender Gewichtung als abhängig voneinander gezeichnet 
werden. Durch den Anspruch, die Gesellschaft auch politisch zu gestalten, 
wird der Gelehrte in den historiographischen Schriften im Zentrum der 
politischen Macht positioniert. Die Ausgestaltung und interne Hierarchisie-
rung der Heldentypen variierte jedoch über die Jahrzehnte und korrelierte 
mit den jeweils zeitgenössischen Debatten. Personelle Kontinuitäten in den 
Institutionen, die auch politische Umbrüche überlebten, begünstigten aller-
dings die erfolgreiche Etablierung von dauerhaft glaubwürdigen Narrativen.

Es hat sich gezeigt, dass das Šāhnāma die Perspektiven iranischer 
Geschichtsforschung prägt. Dies lässt sich bis in die jüngere Gegenwart hin-
ein beobachten, so dass eine genauere Untersuchung der zeitgenössischen 
Historiographie diesbezüglich sicher aufschlussreich wäre. Etwa Abbas 
Amanat und Farzin Vejdani stellen ihrem Sammelband Iran facing Others 
aus dem Jahr 2012 die Geschichte von Rustam und seinem Sohn Suhrāb 
vorweg, aus der Amanat eine „politico-cultural message“ ableitet.1 Ein 

1 Amanat 2012: 2. Anders als Firdausī vorschlage, sei nicht einfach Pech für das Schicksal 
der Figuren verantwortlich, sondern Suhrāb durch seine Herkunft aus der Peripherie 
mit Anīrān identifiziert. Deshalb müsse er als Bedrohung der Integrität des Systems Iran 
zwangsläufig von Rustam beseitigt werden. Dieser sei nicht nur der Hüter territorialer 
Unversehrtheit und Königsmacher (tāǧbaḫš), sondern auch „a champion of the Iranian 
self-asserting identity that resists powerful personal, familial, and ethnic appeals detri-
mental to the very essence of a constructed Self.“ Amanat 2012: 3.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


249

weiteres rezentes Beispiel für die Überblendung von iranischer Geschichte 
mit den Geschichten des Šāhnāma ist Fereydoun Hoveydas The Shah and 
the Ayatollah: Iranian Mythology and Islamic Revolution (2003). Er argu-
mentiert an Dick Davis‘ Epic and Sedition (1992) anknüpfend, dass Iran in 
einem Zirkel des Filizid gefangen sei, der sich ebenfalls in der Legende von 
Rustam und Suhrāb begründe. Um diesen zu durchbrechen, müsse Iran 
sich an dem gerechten Herrscher Kai Kawūs orientieren und seine Verbin-
dung mit Rustam aufheben.2 In beiden Beispielen zeigt sich die nationa-
listische Aufladung der Präfiguranten und das erneuerte Interesse an dem 
Krieger Rustam, die im publikatorischen Moment auf eine Relegitimierung 
von Gewalt im politischen Diskurs hindeutet. 

Damit ist freilich nicht gemeint, dass sich das historische Erzählen in den 
poetischen Wissensbeständen des Šāhnāma erschöpft, zumal in den letzten 
Jahrzehnten signifikante Veränderungen in der Gestaltung von historischen 
Erzählungen gewirkt haben dürften. Die jüngere Gegenwart selbst hat 
ihre eigenen ikonischen Bilder und Präfiguranten hervorgebracht, in die 
sich moderne Formen des Erzählens von Geschichten eingewoben haben. 
Etwa der Märtyrerkult und damit verbunden der Iran-Irak-Krieg hat eine 
eigene Bilder- und Sprachwelt hervorgebracht, die sich mit der Schlacht 
von Karbalāʾ (41 h. q./680) und der frühschiitischen Heilsgeschichte ver-
knüpft. Ein prägnantes Beispiel bietet die deutsche Islamwissenschaftlerin 
und Journalistin Katajun Amirpur in ihrem Buch über die Juristin und 
Menschenrechtlerin Šīrīn ʿIbādī (geb. 1326/1947). Während ʿIbādī noch in 
Paris weilte, erfuhren sie und die Welt, dass ihr der Friedensnobelpreis ver-
liehen wurde:

Tausende Menschen warten auf Schirin Ebadi, als diese in die Hauptstadt der Isla-
mischen Republik zurückkehrt. Sie kommt aus Paris, wo sie sich zu einer Konferenz 
über Menschenrechte aufgehalten hatte (…). Als die Boeing 747 in Teheran landet und 
Schirin Ebadi sich den Menschen zeigt, rufen diese ihr zu: „Freiheit ist süß, Unabhän-
gigkeit ist süß, und Schirin Ebadi ist süß.“3

Der im Präsens verfasste Text verschafft der Erzählerstimme Amirpurs die 
Rolle einer Kommentatorin zum Zeitpunkt der Ankunft und versetzt die 
Leser·in in das der Vergangenheit enthobene Geschehen. Amirpur erzielt 
dadurch eine geradezu filmische Unmittelbarkeit, die eine Überblendung 
des Passus mit den Erinnerungen an die bekannten Bilder von Āyātullāh 
Ḫumainīs Rückkehr nach Teheran Jahrzehnte zuvor erzwingt. Die Islam-
wissenschaftlerin weist auch selbst darauf hin, dass es für viele, die zum 
Flughafen gekommen seien, einen „großen Symbolcharakter“4 habe, dass 

2 Hoveyda 2003: 102-105.
3 Amirpur 2004: 7
4 Ibd. 157.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250

ʿIbādī ausgerechnet aus Paris angereist sei, denn schon einmal habe eine 
Boeing der Air France „einen Iraner zurück gebracht, der alles verändert“5 
habe. Spätestens seit der Revolution hatte sich der hier gemeinte Āyātullāh 
Ḫumainī als Volksheld und Revolutionär etabliert, sowie als „Referenzfigur 
explizit schiitisch formulierte[r] messianische[r] Bedürfnisse und Hoffnun-
gen“.6 Seine Rückkehr nach Teheran im Moment der Abreise des Schahs 
bestärkte damals den Eindruck, dass es Ḫumainī war, der die Revolution 
und das Ende der Monarchie abgewickelt hatte.7 Šīrīn ʿIbādī als Juristin und 
Frau mit religiöser Reputation wird in dieses bestehende Bild und seinen 
assoziativen Gehalt eingefügt und so zur Hoffnungsträgerin für eine neue 
Revolution in Verbindung mit einem freundlichen Islam, der garantiert, 
dass die schiitisch-iranische Identität nicht aufgegeben werden muss, wenn 
Menschenrechte und Demokratie gewürdigt werden. Amirpur modelliert 
die Darstellung entlang der Zuversicht, dass sich der zyklische Ablauf von 
Revolution und Befreiung an und durch ʿIbādī erneut verwirklicht, wie sie 
in der ikonischen Rückkehr des religiösen Gelehrten Ḫumainī festgehal-
ten ist und in der Rückkehr der Juristin vorgeblich neu belebt wird. Dass 
Šīrīn ʿIbādī nicht als Heldin gesehen werden wolle, bestätigt sie in Amir-
purs Augen nur in diesem Status.8 Wie gezeigt wurde, werden durch wie-
derholtes Erzählen und der damit einhergehende Verfestigung von als 
zusammenhängend bzw. kausal wahrgenommenen Ereignisketten Präfigu-
ranten und Präfigurate neu erschaffen. Dass Amirpur die Rolle einer Kom-
mentatorin und eine filmische Erzählweise wählt, wundert angesichts der 
Diffusionswerkzeuge – nämlich mehrheitlich Nachrichtensendungen und 
Dokumentarfilme – des Präfiguranten nicht. Die amerikanische Anthropo-
login Narges Bajoghli verfolgt in Iran Reframed (2019), wie die Islamische 
Republik Iran in den vergangenen Jahren vermehrt von Text- auf Filmpro-
duktion umgestiegen ist, um die inzwischen schauende statt lesende Bevöl-
kerung mit ihren propagandistischen Inhalten zu erreichen. Interessant 
wäre vor diesem Hintergrund, inwiefern sich das historiographische Erzäh-
len durch die starke Präsenz der neuen Medien auch in den inneriranischen 
Geschichtswerken inspiriert zeigt.

5 Ibd. 
6 Pink/Gölz 2019: 238.
7 Ibd.
8 Amirpur 2004: 139.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literaturverzeichnis 

Abedi, Medi / Fischer, Michael: Debating Muslims. Cultural Dialogues in Post-
modernity and Tradition. Madison, 1990.

Abrahamian, Ervand: A History of Modern Iran. Cambridge, 2008.
Adelkhah, Fariba: Being Modern in Iran. Übers. Jonathan Derrick. London, 

1999.
Afary, Janet: The Contentious Historiography of the Gilan Republic in Iran: A 

Critical Exploration. In: Iranian Studies, 1995. Bd. 28, Nr. 1/2; 3-24.
Afkhami, Gholam Reza: The life and times of the Shah. Los Angeles, 2009.
Afshari, M. Reza: The Historians of the Constitutional Movement and the Mak-

ing of the Iranian Populist Tradition. In: International Journal of Middle 
East Studies, 1993, Bd. 25, Nr. 3; 411-494.

Aiman, Irāǧ: Taḥqīqī darbāra-yi Qahramānǧūʿī dar Irān (Untersuchung zur 
Heldenverhehrung in Iran). In: Suḫan 1332/1954; 210-218.

Albrecht, Janico: Die Religion der Feldherren: Vermittlung und Inszenierung 
des Krieges in der späten römischen Republik. Berlin / Heidelberg, 2020.

Āl-i Aḥmad, Ǧalāl: Durr-i yatīm-i Ḫalīǧ: Ǧazīra-yi Ḫārg (Die Perle des Golfs: 
die Insel Ḫārg). Tihrān, 1339/1960.

–:	Gharbzadegi [Weststruckness]. 1. Aufl.1340/1962 Übers. Ahmad Alizadeh / 
John Green. Lexington, 1982.

–:	Ġarbzadagī (Verwestkrankung). Tihrān, 1385/2006.
Amanat, Abbas: Eminent Persians. Bd. 1 & 2. New York, 2008.
–:	Through the Persian Eye: Anglophilia and Anglophobia in Modern Iranian 

History. In: Abbas / Farzin (Hg.): Iran Facing Others: Identity Boundaries 
in a Historical Perspective. New York, 2012; 125-150.

–:	Introduction: Iranian Identity Boundaries: A historical Overview. In: Ama-
nat, Abbas / Vejdani, Farzin (Hg.): Iran Facing Others: Identity Boundar-
ies in a Historical Perspective. New York, 2012; 1-36.

–:	Iran: A Modern History. New York, 2017.
Amirpur, Katajun: Gott ist mit den Furchtlosen. Schirin Ebadi – Die Friedens-

nobelpreisträgerin und der Kampf um die Zukunft Irans. Freiburg / Basel / 
Wien, 2004.

Anderson, Benedict: Imagined communities: reflections on the origin and 
spread of nationalism. London, 2006.

Ansari, Ali: The Myth of the White Revolution: Mohammad Reza Shah, 
‘modernisation’ and the consolidation of power. In: Middle Eastern Studies, 
2001, Bd. 37, Nr. 3; 1-24. 

–:	The Politics of Nationalism in Modern Iran. New York, 2012.
Anter, Andreas: Theorien der Macht zur Einführung. Hamburg, 2012. 

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


252

Arendt, Hannah: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Antisemitismus, 
Imperialismus, totale Herrschaft. München, 1986/2019. 

Asgharzadeh, Alireza: Iran and the Challenge of Diversity. Islamic Fundamen-
talism, Aryanist Racism, and Democratic Struggles. New York, 2007.

Atabaki, Touraj: Agency and Subjectivity in Iranian National Historiography. 
In: Touraj Atabaki (Hg.): Iran in the 20th century Historiography and Poli-
tical Culture. London / New York, 2010; 69-92.

–:	Iranian History in Transition: Recasting the Symbolic Identity of Babak 
Khurramdin. In: Amanat, Abbas  / Vejdani, Farzin (Hg.): Iran Facing 
Others: Identity Boundaries in a Historical Perspektive. New York, 2012; 
63-78.

Azadibougar, Omid: World Literature and Hedayat’s Poetics of Modernity. 
Singapore, 2020.

Aẕarnūš, Aẕartāš: Hunar-hā-yi Īrān wa Āṯār-i Barǧasta-yi ān (Die Kunst 
Irans und ihre erhabenen Zeugnisse) In: Šūrā-yi Ālī-yi Farhang wa Hunar. 
Tihrān, 2535/1355/1976.

–:	Adāb-u Rusūm-i Millī-yi Īrān (Irans nationale Bräuche und Sitten). In: 
Šūrā-yi ʿĀlī-yi Farhang wa Hunar. Tihrān, 2535/1355/1976.

–:	Farhang-i Īrān dar ḫūrd bā Farhang-ha-ya Dīgar (Die iranische Kultur 
in der Begegnung mit anderen Kulturen). In: Šūrā-yi ʿĀlī-yi Farhang wa 
Hunar. 2. Aufl., Tihrān 2535/1355/1976.

Azimi, Fakhreddin: Historiography under the Pahlavis. In:  Charles Mel-
ville / Ehsan Yarshater (Hg.): Persian Historiography. London / New York, 
2012; 367-429.

Baberowski, Jörg: Der Sinn der Geschichte. Geschichtstheorien von Hegel bis 
Foucault. München, 2005.

Bajoghli, Narges: Iran Reframed: Anxieties of Power in the Islamic Republic. 
Stanford, 2019. 

Barthes, Roland: Le discours de l’histoire. In: Information sur les sciences 
sociales. 1967, Bd. 6, Nr. 4; 63-75.

Beeman, William: Language, Status and Power in Iran. Advances in Semio-
logy. Bloomington, 1986.

–:	Iranian Performance Traditions. Contra Costa, 2011.
Bill, James: The Plasticity of Informal Politics: The Case of Iran. In: Middle 

East Journal, 1973, Bd. 27, Nr. 2; 131-151.
Blumenberg, Hans: Präfiguration. Arbeit am politischen Mythos. Berlin, 2014.
Bockholt, Philip: Weltgeschichtsschreibung zwischen Schia und Sunna. Ḫvān

damīrs Ḥabīb as-siyar im Handschriftenzeitalter. Leiden / Boston, 2021.
Boroujerdi, Mehrzad: Iranian Intellectuals and the West. The Tormented Tri-

umph of Nativism. Syracuse, 1996.
Brink, Cornelia / Gölz, Olmo: Das Heroische und Gewalt: Überlegungen zur 

Heroisierung der Gewalttat, ihres Ertragens und ihrer Vermeidung. Einlei-

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


253

tung. In: Brink / Gölz (Hg.): Gewalt und Heldentum. Baden-Baden, 2020; 
9-29.

Bröckling, Ulrich: Postheroische Helden. Ein Zeitbild. Berlin, 2020.
Catanzaro, Christl: Policy or Puzzle? The foundation of the University of Teh-

ran between ideal conception and pragmatic realization. In: Bianca Devos / 
Christoph Werner (Hg.): Culture and Cultural Politics under Reza Shah. 
The Pahlavi State, New Bourgeoisie and the Creation of a Modern Society 
in Iran. London / New Yok, 2014.

Chehabi, Houshang: The Juggernaut of Globalization: Sport and Moderniza-
tion in Iran. In: The International Journal of the History of Sport, 2002, Bd. 
19, Nr. 2-3; 275-294.

–:	Mir Mehdi Varzandeh and the introduction of modern physical education 
in Iran. In: Bianca Devos / Christoph Werner (Hg.): Culture and Cultu-
ral Politics under Reza Shah. The Pahlavi State, New Bourgeoisie and the 
Creation of a Modern Society in Iran. London / New York, 2014; 55-72.

–:	Wrestling in the Shahnameh and Later Persian Epics. In: A. A. Seyed-Gho-
rab (Hg.): The Layered Heart. Essays on Persian Poetry. A Celebration in 
Honor of Dick Davis. Washington DC, 2019; 237-282.

Christiansen, Samantha  / Scarlett, Zachary: Introduction. In: Samantha 
Christiansen  / Zachary Scarlett (Hg.): The Third World in the Global 
1960s. New York / Oxford, 2013; 1-22.

Conell, Raewyn [Robert]: Der gemachte Mann. Konstruktion und Krise von 
Männlichkeiten. Übers. Christian Stahl. Opladen, 1999.

Crone, Patricia: The nativist prophets of early Islamic Iran: rural revolt and 
local Zoroastrianism. Cambridge, 2012.

Dabashi, Hamid: The Shahnameh. The Persian epic as World Literature. New 
York, 2019.

–:	The Last Muslim Intellectual: The Life and Legacy of Jalal Al-e Ahmad. 
Edinburgh, 2021.

Davidson, Olga: Poet and hero in the Persian Book of Kings. Costa Mesa, 2006.
Dānišwar, Sīmīn: Ba kī salām bukunam (Wen könnte ich noch grüßen?) 

In: Ba kī salām bukunam (Kurzgeschichtensammlung), 1. Aufl. Tihrān, 
1359/1980, zitiert Tihrān 1380/2001.

Davis, Dick: Epic and Sedition. The Case of Ferdowsi`s Shahnameh. Arkansas, 
1992.

–:	Iran and Aniran. In: Abbas Amanat / Farzin Vejdani (Hg.): Iran Facing 
Others. Identity Boundaries in a Historical Perspective. New York, 2012; 
37-48.

–:	Shahnameh: The Persian Book of Kings. London, 2016.
Devos, Bianca: Kleidungspolitik in Iran. Die Durchsetzung der Kleidungsvor-

schriften für Männer unter Riżā Šāh. Würzburg, 2006.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


254

–:	Engineering a modern society? Adoptions of new technologies in eraly Pah-
lavi Iran. In: Bianca Devos / Christoph Werner (Hg.): Culture and Cultu-
ral Politics under Reza Shah. The Pahlavi State, New Bourgeoisie and the 
Creation of a Modern Society in Iran. London / New York, 2014; 266-287.

Ebadi, Shirin / Moaveni, Azadeh: Iran awakening. New York, 2007.
Eco, Umberto: Verschwörungen. Eine Suche nach Mustern. Übers. Martina 

Kempter / Burkhart Kroeber. München, 2021.
Epkenhans, Tim: Moral und Disziplin. Seyyed Ḥasan Taqīzāde und die Konst-

ruktion eines „progressiven Selbst“ in der frühen iranischen Moderne. Berlin, 
2005. 

van Ess, Josef: Theology and society in the second and third centuries of the 
Hijra: a history of religious thought in Early Islam. Übers. John O’Kane. 
Leiden / Boston, 2017. 

Funke, Christian: Ästhetik, Politik und schiitische Repräsentation im zeitgenös-
sischen Iran. Leiden / Boston, 2017.

Ġafārī, Aslān: Qiṣṣa-yi Sikindar wa Dārā: Pažūhiš-i Tārīḫ-i Pairāmūn Safar-i  
Ǧangī-yi Iskāndar Maqadūnī ba Ḫāwar bā Dībāča-yi Žarf az Ustād Ẕabīḥ 
Bihrūz (Die Geschichte um Alexander und Dārā. Historische Forschung zu 
den Feldzügen Alexanders von Makedonien in den Osten mit einem pro-
funden Vorwort von Ẕabīḥ Bihrūz). 2. Aufl. Tihrān, 2535/1355/1976-77.

Ġafrānī, Muḥammad: Buzurgān-i Irān dar dūra-yi nuḫastīn-i Islām (Die gro-
ßen Männer Irans in der islamischen Frühzeit). In: šūrā-yi ʿālī-yi farhang 
wa hunar. Tihrān, 1354/1975.

Ganǧī, Muḥammad Ḥasan: Dūn Žuān-i Irān (Don Juan von Iran). In: Yādgār 
Jg. 2, Ausg. 3, Abānmāh 1324 / Okt.-Nov. 1945; 71-80.

–:	Inḥiṭāṭ-i Šahr-i Bīrǧand (Niedergang der Stadt Bīrǧand). In: Yādār Jg. 3 
Ausg. 2, Mihrmāh 1325 / Sept.-Okt. 1946.

–:	Ǧuġrāfiyā dar Irān az Dār al-Funūn tā Inqilāb (Die Disziplin ‚Geographie 
in Iran‘ vom dār al-funūn bis zur Revolution.) 1. Aufl. Iṣfahān / Tihrān, 
1367 (1987/88); zitiert 2. Aufl.: Iṣfahān / Tihrān, 1380/2000-01.

Gerschewski, Johannes  / Merkel, Wolfgang/ Schmotz, Alexander  / Stefes, 
Christoph / Tanneberg, Dag: Warum überleben Diktaturen? In: PVS, Son-
derheft 47/2012; 1-26.

Ghahari, Karimdokht: Nationalismus und Modernismus in Iran in der Peri-
ode zwischen dem Zerfall der Qāǧāren-Dynastie und der Machtfestigung 
Reżā Schahs: eine Untersuchung über die intellektuellen Kreise um die Zeit-
schriften Kāweh, Īrānšahr und Āyandeh. Berlin, 2001.

Gheissari, Ali: Iranian Intellectuals in the 20th Century. Austin, 1998.
Gölz, Olmo: Gewaltakteure in Iran: Rackets, Racketeers und der Kampf um 

das Gewaltmonopol in Teheran 1941–1963. Freiburg, 2016.
– / Pink, Johanna: Die Drohung der ungewissen Zukunft. Der Tod Nassers und 

Khomeinis als Epochenumbruch. In: Cornelia Brink / Nicole Falkenhay-

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


255

ner / Ralf von den Hoff (Hg.): Helden müssen sterben. Von Sinn und Frag-
würdigkeit des heroischen Todes. Baden-Baden, 2019, Bd. 10; 231-246.

–:	The Dangerous Classes and the 1953 Coup in Iran: On the Decline of lutgari 
Masculinities. In: Stephanie Cronin (Hg.): Crime, Poverty and Survival 
in the Middle East and North Africa. The ‘Dangerous Classes’ since 1800. 
London / New York / Ofxord et al., 2020; 177-190.

–:	Der Heroismus der Revolutionsgarden im Iran-Irak-Krieg. Von der Gewalt-
gemeinschaft zur Avantgarde des Martyriums. In: Cornelia Brink / Olmo 
Gölz (Hg.): Gewalt und Heldentum. Baden-Baden, 2020; 151-178.

Grigor, Talinn: Kingship Hybridized, Kingship Homogenized: Revivalism 
under the Qajar amd the Pahlavi Dynasties. In: Sussan Babaei / Talinn Gri-
gor (Hg.): Persian Kingship and Architecture. Strategies of Power in Iran 
from the Achaemenids to the Pahlavis. London, 2015; 219-254.

Haag-Higuchi, Roxane: Modernization in Literary History: Malek al-Sho’ara 
Bahar’s Stylistics. In: Bianca Devos / Christoph Werner (Hg.): Culture and 
Cultural Politics under Reza Shah. The Pahlavi State, New Bourgeoisie and 
the Creation of a Modern Society in Iran. London / New York, 2014; 19-36. 

Hendelman-Baavur, Liora: Creating the Modern Iranian Woman. Popular 
Culture between Two Revolutions. Cambridge, 2019.

Hidāyat, Ṣādiq  / Farzād, Masʿūd: Waġ waġ sāhāb, ba-aqalām: Yaʾmūǧ-u 
Maʾǧūǧ-u Qūmpānī: līmītid. (Waġ Waġ Sāhāb aus der Feder von Gog 
und Magog & Co. limited.) 1. Aufl. 1313/1934-5, zitiert 3. Aufl., Tihrān, 
1341/1962-63.

–:	Iṣfahān Niṣf-i Ǧahān (Isfahan, die Hälfte der Welt). In: Parwīn Duḫtar-i 
Sāsān ba-hamrāh-i Iṣfahān Niṣf-i Ǧahān. Tihrān 1342/1963; 57-118. 

– (a): Parwīn, Duḫtar-i Sāsān. Tihrān, 1342/1963.
– (b): Māziyār. Tihrān, 1342/1963.
–:	Būf-i kūr (Die blinde Eule). Tihrān, 1351/1973.
Hedayat, Sadek: Die blinde Eule. Übers. aus dem Französischen von Gerd 

Henniger. Bonn, 2003.
Hillmann, Michael C.: Iranian Society. An Anthology of Writings by Jalal Al-e 

Ahmad. Lexington, 1982. 
Hoveyda, Fereydoun: The Shah and the Ayatollah: Iranian Mythology and 

Islamic Revolution. London, 2003.
Ḥuǧǧatī, Sayyid Muḥammad Bāqir: Sahm-i Farhang-u Tamaddun-i Īrān dar 

Pišraft-i Bašarīyat (Der Anteil der Kultur und Zivilisation Irans am Fort-
schritt der Menschheit). In: Šūrā-yi ʿĀlī-yi Farhang wa Hunar. 1354/1975. 

Ḥusainī, Naṣr ad-Dīn Šāh: Wižagī-hā-yi Farhang-i Īrānī wa Tāṯīr-i ān dar 
Waḥdat-u Istiqlāl-i Millī-yi Īrānīyān (Die Besonderheiten der iranischen 
Kultur und ihr Einfluss auf die Einheit und die Unabhängigkeit der ira-
nischen Nation). In: Šūrā-yi ʿĀlī-yi Farhang wa Hunar. Tihrān, 2536/ 
1356/1977.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


256

Iqbāl, ʿAbbās: Qismatī az Māǧarā-yi Ḫalīǧ-i Fārs (Ein Stück Geschichte von 
den Ereignissen des Persischen Golfs). In: Yādgār, Jg. 4, Ausg. 3, Abān 
1326 / Okt.-Nov. 1947; 16-40.

–:	Mustašār-i ḫāriǧī (Ausländische Berater). In: Yādgār, Jg. 1, Ausg. 2, 
Mihrmāh1323 / September-Oktober 1944; 1-6.

–:	Mauẓʿ-i ʿIlm-i Tārīḫ (Zum Thema der Geschichte als Wissenschaft.) In: 
Yādgār Jg. 5, Ausg. 1 & 2, Šāhbūr und Mihrmāh 1327, Sept.-Okt. 1948; 
36-40. 

Jaeger, Stephan: Erzähltheorie und Geschichtswissenschaft. In: Ansgar Nün-
ning  / Vera Nünning (Hg.): Erzähltheorie transgenerisch, intermedial, 
interdisziplinär. Trier, 2002.

Jordan, Stefan: Theorien und Methoden der Geschichtswissenschaft. 4. Aufl. 
Paderborn, 2018.

Karanjia, Rustam Khurshedji: The Mind of a Monarch. New Delhi / Bom-
bay / Bangalore et al., 1977. 

Kashani-Sabet, Firoozeh: Frontier Fictions: shaping the Iranian nation, 1804-
1946. Princeton, 1999.

Kasrawī, Aḥmad: Ḫurdā-gīrī wa Mū-šikāfī (Peinliche Genauigkeit und Klein-
lichkeit). In: Āyanda, Bd. 1, 1305/1925; 613-20, 692-97, 741-48.

Kazemi, Mohammad-Reza: Alte Mythen – neue Mythen: das iranische 
Geschichtsschulbuch von der späten Qadscharenzeit bis zur Islamischen 
Republik (ca. 1900-2003); eine textzentrierte und problemgeschichtliche 
Längsschnittanalyse. Hamburg, 2013.

Khaleghi-Motlagh, Djalal: Zabihollah Safa und sein Werk. In: Iranzamin, 
1981, Bd. 1, Nr. 3-4; 40-42.

Koselleck, Reinhart: Zeitschichten. Studien zur Historik. Frankfurt am Main, 
2003.

Koyagi, Mikiya: Moulding Future Soldiers and Mothers of the Iranian Nation: 
Gender and Physical Education under Reza Shah, 1921–41. In: The Inter-
national Journal of the History of Sport, 2009, Bd. 26, Nr. 11; 1668-1696.

Krüger, Eberhard: Zum Verhältnis von Autor und Werk bei dem modernpersi-
schen Erzähler Ṣādeq Hedāyat. Freiburg, 1977.

Langewiesche, Dieter: Vom Scheitern bürgerlicher Nationalhelden. Ludwig 
Uhland und Friedrich Ludwig Jahn. In: Historische Zeitschrift, 2004, Bd. 
278, Nr. 2; 375-397. 

Lenze, Franz: Der Nativist Ǧalāl-e Āl-e Aḥmad und die Verwestlichung 
Irans im 20. Jahrhundert. Eine Analyse der ethnographischen Monogra-
phien Awrāzān, Tāt-nešīnhā-ye bolūk-e Zahrā und Ǧazīre-ye Ḫārg, dorr-
e yatīm-e ḥalīǧ unter besonderer Berücksichtigung seiner Programmschrift 
Ġarbzādegī. Berlin, 2008.

Le Strange, Guy: Don Juan of Persia. A Shiʿah Catholic (1560-1604). New 
York / London, 1926. 

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


257

–:	The Lands of the Eastern Caliphate: Mesopotamia, Persia, and Central Asia 
from the Moslem Conquest to the Time of Timur. Cambridge, 1905.

Leube, Georg: Kinda in der frühislamischen Geschichte: eine prosopogra-
phische Studie auf Basis der frühen und klassischen arabisch-islamischen 
Geschichtsschreibung. Würzburg, 2017.

Maillart, Ella: Der bittere Weg. Mit Annemarie Schwarzenbach unterwegs nach 
Afghanistan. Übers. Carl Bach, 1. Aufl. 1948, zitiert 3. Aufl., Basel, 2003.

Matin-asgari, Afshin: The Academic Debate on Iranian Identity: Nation and 
Empire En-tangled. In: Abbas Amanat / Farzin Vejdani (Hg.): Iran Facing 
Others. New York, 2012; 171-190.

Merhavy, Menahem: National Symbols in Iran. Syracuse, 2019.
Meuser, Michael  / Scholz, Sylka: Hegemoniale Männlichkeit: Versuch einer 

Begriffsklärung aus soziologischer Perspektive. In: Martin Dinges (Hg.): 
Männer – Macht – Körper: Hegemoniale Männlichkeiten vom Mittelalter 
bis heute. Frankfurt / New York, 2005.

Milani, Abbas: The Persian Sphinx. Amir Abbas Hoveyda and the Riddle of the 
Iranian Revolution. Washington, 2001.

–:	The Shah. London, 2011.
Miller (a), William Green: Political Organization in Iran: From Dowreh to 

Political Party, Part II. In: Middle East Journal, 1969, Bd. 23, Nr. 2; 159-167.
– (b): Political Organization in Iran: From Dowreh to Political Party, Part II. 

In: Middle East Journal, 1969, Bd. 23, Nr. 3; 343-350.
Mīnūwī, Muǧtabā / Hidāyat, Ṣādiq: Māziyār: tārīḫ-i zindagānī wa aʿmāl-i ū 

(Māziyār, sein Leben und seine Taten). Tihrān, 1342/1963.
Miraḥmadī, Maryam: Analyse der Werke Ǧalāl-e Āl-e Aḥmads unter Berück-

sichtigung sozialer Aspekte. Berlin, 1977.
Mirsepassi, Ali: Intellectual Discourse and the Politics of Modernization: Nego-

tiating Modernity in Iran. Cambridge, 2000.
Mosse, George L: Nationalismus und Sexualität. Bürgerliche Moral und sexu-

elle Normen. Übers. Jörg Trobitius. München / Wien, 1985. 
Muḥaqqaq, Mahdī (Hg.): Zandagīnāma wa Ḫidmāt-ʿilmī-u Farhangī Duktur 

Muḥammad Ḥasan Ganǧī (Biographie und akademischer Werdegang von 
Muḥammad Ḥasan Ganǧī). In: Anǧuman-i Aṯār-u Mafāḫir-i Farhangī. 1. 
Aufl. 1379/2001, zitiert 2. Aufl. Tihrān, 1385/2006-07.

Naficy, Hamid: Iranian Writers, the Iranian Cinema, and the Case of “Dash 
Akol”. In: Iranian Studies, 1985, Bd. 8, Nr. 2/4; 231-251.

– (a): A Social History of Iranian Cinema. Vol. 1. The Artisanal Era, 1987-1941. 
Durham / London, 2011.

– (b): A Social History of Iranian Cinema. Vol. 2. The Industrializing Years, 
1941-1978. Durham / London, 2011.

Nafīsī, Saʿīd: Māh Naḫšab (Der Mond von Naḫšab). 1. Aufl. 1328/1949, zitiert 
Tihrān, 1396/2017-18.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


258

–:	Tārīḫ-i Iǧtimāʿī-u Sīyāsī-yi Īrān dar Dūra-yi Muʿāṣir az Āġaz-i Salṭanat-i 
Qāǧār-hā tā Pāyān-i Ǧang-i Nuḫastīn bā Rūsīya (Rezente Politische und 
Gesellschaftliche Geschichte Irans vom Beginn der Kascharen bis zum 
Ende des ersten Krieges gegen Russland). Tihrān, 1335/1956.

–:	Tārīḫ-i Šahriyārī Šāhānšāh-i Riżā Šāh Pahlawī (Die herrschaftliche 
Geschichte Riżā Šāh Pahlawīs). Tihrān, 1344/1965.

–:	Bābak-i Ḫurramdīn dilāwar-i Āzarbāiyǧān (Bābak Ḫurramdīn, der Held 
Aserbaidschans). Tihrān, 1384/2005.

Najmabadi, Afsaneh: Women with mustaches and men without beards: gender 
and sexual anxieties of Iranian modernity. Berkeley / Los Angeles / Lon-
don, 2005.

–:	The Erotic Vatan [Homeland] as Beloved and Mother: To Love, to Posess, 
and to Protect. In: Comparative Studies in Society and History, 1997, Bd. 
39, Nr. 3; 442-467.

Nünning, Ansgar (Hg.): Grundbegriffe der Literaturtheorie. Stuttgart / Wei-
mar, 2004.

Nūrṣādiqī, Ḥusain: Iṣfahān. Tihrān, 1316/1938.
Pahlavi, (His Imperial Majesty) Mohamed Reza Shah (Shahanshah of Iran): 

Mission for My Country. London, 1961.
Partuw, Šīn: Šabb-i Mastī (Trunkene Nacht). In: ʿAlawī, Buzurg / Hidāyat, 

Ṣādiq / Partuw, Šīn (Hg.): Anīrān (Jenseits von Iran). Tihrān, 1313/1934-35.
Parwīz, ʿAbbās: Kūšiš-u Ǧānbāzī-yi Irānīyān barāya Pāsdārī-yi Āyīn-i 

Šāhanšāhī-yi Irān (Anstrengungen und Opferbereitschaft der Iraner·innen 
zum Schutz der monarchischen Traditon Irans). In: Šūrā-yi ʿĀlī-yi Farhang 
wa Hunar. Tihrān, 1354/1975.

Petersen, Jürgen: Erzählsysteme. Eine Poetik epischer Texte. Stuttgart, 1993.
Pīrniyā, Ḥasan: Dāstānhā-yi Irān-i qadīm (Die Legenden des antiken Iran). 

Tihrān, 1307/1928.
–:	Tārīḫ-i Irān-i Bāstān (Die Geschichte Irans in der Antike). 1. Aufl. 

1307/1928 zitiert 9. Aufl. Tihrān, 1395/2016-17.
Pistor-Hatam, Anja: The Iranian Constitutional Revolution as lieu(x) de 

mémoire: Sattar Khan. In: Houshang Chehabi  / Vanessa Martin (Hg.): 
Iran’s Constitutional Revolution. Popular Politics, Cultural Transformati-
ons and Transnational Connections. London / New York, 2010.

–:	Geschichtsschreibung und Sinngeschichte in Iran. Historische Erzählungen 
von mongolischer Eroberung und Herrschaft, 1933-2011. Leiden / Boston, 
2014.

Platon: Sämtliche Werke. Bd. 2. Lysis, Symposion, Phaidon, Kleitophin, Politeia, 
Phaidros. Ursula Wolf (Hg.). Übers. Friedrich Schleiermacher. 35. Aufl. 
Reinbek, 2016.

Ranke, Leopold von: Geschichten der romanischen und germanischen Völker 
von 1494 bis 1514 (= Sämtliche Werke 33–34) Leipzig, 1874.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


259

Rāwandī, Murtiża: Zandagī Rūzmarra-yi Īrāniyān dar Ḫilāl Rūzigārān (Das 
tägliche Leben der Iraner·innen im Laufe der Epochen). In: Šūrā-yi ʿĀlī-yi 
Farhang wa Hunar. Tihrān, 1354/1975.

Rezvani-Naraghi, Ashkan: Middle Class Urbanism: The Socio-Spatial Trans-
formation of Tehran, 1921-1941. In: Iranian Studies, 2018, Bd. 51, Nr. 1; 
97-126. 

Riżā, ʿInāyatullāh: Paiwastigī-yi Āiyyn-i Šāhanšāhī bā Zandagī wa Muʿatqadāt-
i Īrān (Die Verbindung der königlichen Traditionen mit dem Leben und 
dem Glauben in Iran). In: Šūrā-yi ʿĀlī-yi Farhang wa Hunar. Čāb II, Tihrān 
2536/1356/1977.

Riżwānī, Ismāʿīl: Sīrī dar Tārīḫčā-yi Rawābiṭ-i Īrān bā Ǧahān az Āġāz tā 
Imrūz (Eine kleine Geschichte der Beziehungen Irans mit der Welt vom 
Beginn bis heute). In: Šūrā-yi ʿĀlī-yi Farhang wa Hunar. Tihrān 1354/1975.

Rochard, Philippe: The Identities of the Iranian Zūrkhanah. In: Iranian Stu-
dies, 2002, Bd. 35, Nr. 4; 313-340.

Rüth, Axel: Erzählte Geschichte. Narrative Strukturen in der französischen 
Annales-Geschichtsschreibung. Berlin / New York, 2005.

Rypka, Jan: Iranische Literaturgeschichte. Leipzig, 1959.
Ṣadr Hašīmī, Muḥammad: Ḫāndān-i Ḫurǧand (Die Familie Ḫurǧand.) In: 

Yādgār, Jg 3, Ausg. 1, Tihrān, 1325/1946; 10-31. 
Ṣafā, Ẕabiḥullāh: Sīrī dar Tārīḫī-yi Zabān-hā wa Adab-i Īrānī (Iranische Spra-

chen und Literatur im Laufe der Geschichte). In: Šūrā-yi ʿĀlī-yi Farhang 
wa Hunar. Tihrān, 2535/1355/1976.

–:	Naẓar-i ba Tārīḫ-i Ḥikmat wa ʿUlūm dar Irān (Ein Blick auf die Geschichte 
der Philosophie und Wissenschaften in Iran). Tihrān, 2535/1355/1976.

–:	Qahramānān-i Istiqlāl-i Irān (Helden der Unabhängigkeit Irans). 1. Aufl. 
unter dem Titel: Delīrān-e Ǧānbāz (Tapfere Krieger), 1355/1976. Tihrān, 
1385/2006. 

–:	Ḥamāsa-sarā-yi dar Irān az qadīmītarīn ʿahd-i tārīḫī tā čahārdahum-i hiǧrī 
(Epen in Iran von der Frühzeit bis ins 14. Jahrhundert). 5. Aufl. Tihrān, 
1396/2017-18. 

Safamanesh, Kamran: Architectural Historiography 1921-42. In: Touraj Ata-
baki (Hg.): Iran in the 20th Century. Historiography and Political Culture. 
London / New York, 2010.

Saḥāb, Ġulām Riżā: Mard-i ǧahānī az Bīrǧand. Ḫāṭirāt-i Ayām-i Taḥsīl-i 
Duktur Muḥammad Ḥasan Ganǧī, Mard-i Sāl Hawāšināsī-yi Ǧahān dar 
sāl 2001 (Ein Mann von Welt aus Bīrǧand. Studienerinnerungen von Dr. 
Muḥammad Ḥasan Ganǧī, Mann des Jahres der Globalen Meteorologie 
2001). Tihrān, 1389/2010-11.

Scheffel, Michael: Formen selbstreflexiven Erzählens. Eine Typologie und sechs 
exemplarische Analysen. Tübingen, 1997.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


260

Scot Aghaie, Kamran: Islamist Historiography in Post-Revolutionary Iran. In: 
Touraj (Hg.): Iran in the 20th Century. Historiography and Political Cul-
ture. London / New York, 2010; 233-264.

Shakibi, Zhand: Pahlavi Iran and the Politics of Occidentalism. The Shah and 
the Rastakhiz Party. London / New York / Oxford/ New Delhi / Sydney, 
2020. 

Soleimani, Karim: Press censorship in the Reza Shah era, 1925-41. In: Bianca 
Devos / Christoph Werner (Hg.): Culture and Cultural Politics under Reza 
Shah. The Pahlavi State, New Bourgeoisie and the Creation of a Modern 
Society in Iran. London / New York, 2014; 181-198.

Spuler, Bertold: Iran in früh-islamischer Zeit. Politik, Kultur, Verwaltung und 
öffentliches Leben zwischen der arabischen und der seldschukischen Erobe-
rung 633 bis 1055. Wiesbaden, 1952. 

Stratil-Sauer, Gustav: Fahrt und Fessel. Mit dem Motorrad von Leipzig nach 
Afghanistan. Berlin, 1927.

Ṭabarī, Iḥsān: Barḫī bar-rasī-hā darbāra-yi ǧahān-bīnī-yi-hā-u ǧunbiš-hā-yi 
iǧtimāʿī dar Irān (Studie über die Weltanschauungen der sozialen Bewe-
gungen Irans). Zitiert 4. Aufl., Berlin, 1387/2008-09.

Tavakoli-Targhi, Mohamad: Refashioning Iran. Orientalism, Occidentalism 
and Historiography. St. Antony, 2001.

–:	Historiography and Crafting Iranian National Identity. In: Touraj (Hg.): 
Iran in the 20th Century. Historiography and Political Culture. London / 
New York, 2010; 5-22.

Vejdani, Farzin: Making History in Iran. Education, Nationalism, and Print 
Culture. Stanford, 2015.

Wehler, Hans-Ulrich: Nationalismus. Geschichte, Formen, Folgen. München, 
2011.

White, Hayden: Auch Klio dichtet oder Die Fiktion des Faktischen: Studien 
zur Tropologie des historischen Diskurses. Übers. Brigitte Brinkmann-Siep-
mann. Stuttgart, 1986.

–:	Metahistory. Die historische Einbildungskraft im 19. Jahrhundert in Europa. 
Übers. Peter Kohlhaas. 2. Aufl. Frankfurt, 2015.

Wizārat-i āmūziš-u parwariš: Fārsī, awwal-i dabistān (Persischlehrbuch für 
die erste Klasse Grundschule). Tihrān, 1353/1974-5.

Zarrīnkūb, ʿAbd al-Ḥusain: Saʿdī dar Ūrūpā (Saʿdī in Europa). In: Suḫan, 
1326/1947; 572-576.

–:	Dū qarn-i sukūt (Zwei Jahrhunderte des Schweigens). 1. Aufl. Tihrān, 
1330/1951-52, zitiert 6. Aufl. Saarbrücken, 1368/1989-90.

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


261

Lexika

CH	 C o m p e n d i u m  H e r o i c u m
	 herausgegeben von: Sonderforschungsbereich 948 Helden 

Heroisierungen Heroismen
	 https://www.compendium-heroicum.de/

EI1	 E n c y c l o p a e d i a  o f  I s l a m  I
	 herausgegeben von: M. Th. Houtsma, T. W. Arnold, R. Basset 

und R. Hartmann
	 https://referenceworks.brilonline.com/browse/

encyclopaedia-of-islam-1

EI2 	 E n c y c l o p a e d i a  o f  I s l a m  I I
	 herausgegeben von: P. Bearman, Th. Bianquis, C.E. Bosworth, 

E. van Donzel und W.P. Heinrichs
	 https://referenceworks.brillonline.com/browse/

encyclopaedia-of-islam-2

EI3	 E n c y c l o p a e d i a  o f  I s l a m  I I I 
	 herausgegeben von: Kate Fleet, Gudrun Krämer, Denis 

Matringe, John Nawas und Everett Rowson
	 https://referenceworks.brillonline.com/browse/

encyclopaedia-of-islam-3

EIr	 E n c y c l o p a e d i a  I r a n i c a
	 herausgegeben von: Elton Daniel
	 https://referenceworks.brillonline.com/browse/

encyclopaedia-iranica-online

DWDS	 D i g i t a l e s  Wö r t e r b u c h  d e r  d e u t s c h e n  S p r a c h e
	 herausgegeben von: Berlin-Brandenburgische Akademie der 

Wissenschaften
	 https://www.dwds.de/

https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Einleitung
	I  Der Schah
	1. Der Schah als Zentrum des politischen Systems
	2. Der Aufstieg Irans unter Riżā Šāh
	Der Schah als militärischer Führer
	Heroische Herrscher der Vergangenheit
	Das Scheitern am Heroischen

	3. Der Schah bei Ḥasan Pīrniyā
	Der Schah als Nukleus des starken Staates

	4. Exkurs: Die Genese eines Antihelden
	Alexander der Große im Šāhnāma
	Alexander der Große in Europa
	Alexander der Große in der Pahlawī-Ära
	Zwischenfazit

	5. Riżā Šāh als Vaterfigur
	6. Der Krieger Bābak-i Ḫurramdīn
	Bābak als lūṭī
	Integrativer Regionalismus: Der aserische Iraner Bābak

	7. Die Verbeamtung des Schahs: Der Sohn
	Sport: Krieg in Friedenszeiten
	Bildung als Insigne
	Royale Eigenschaften historischer Persönlichkeiten

	8. Der Schah und die Weiße Revolution
	9. Zwischenfazit Teil I

	II  Der Gelehrte
	1. Der Historiker als Gelehrter
	2. Die Erzählrollen
	3. Der Detektiv in der Fachzeitschrift Yādgār
	Fallstudie: Don Juan von Iran
	Zwischenfazit

	4. Historische Literatur und Geschichtsschreibung
	Die Faktualität des Literarischen
	Die Literarizität der Geschichte

	5. Der Mystagoge im Dienst der Nation
	Fallstudie: Nach tausend Jahren
	6. Held·innenverehrung um das Jahr 1332/1953
	7. Der Gelehrte in der Krise
	Der gelehrige Verräter

	8. Heroische Gelehrsamkeit bei Āl-i Aḥmad
	9. Geschichtsschreibung im Staatsverlag
	Schah und Gelehrter als Kulturheroen
	Hierarchische Aushandlungsprozesse der heroischen Typen

	10. Zwischenfazit Teil II

	Schlussbetrachtungen
	Literaturverzeichnis

