KULTUR, RECHT UND POLITIK IN MUSLIMISCHEN GESELLSCHAFTEN

Band 47

Sarah Stegemann

Geschichtspolitik in Iran

Heroisierungen und Heroismen
in der Historiographie der Pahlawi-Zeit (1921-1979)

hitps://dol.org/10.5771/783887400698 - am 21.01.2026, 18:16:11. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) EmEN


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sarah Stegemann

Geschichtspolitik in Iran

Heroisierungen und Heroismen
in der Historiographie der Pahlawi-Zeit (1921-1979)

hittps://dol.c ! 18:16:11. -


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTUR, RECHT UND
POLITIK IN MUSLIMISCHEN
GESELLSCHAFTEN

Herausgegeben von
Thomas Bauer, Stephan Conermann, Sabine Damir-Geilsdorf,

Gudrun Kramer, Anke von Kiigelgen, Eva Orthmann,
Anja Pistor-Hatam, Irene Schneider, Reinhard Schulze

Band 47

ERGON VERLAG



https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sarah Stegemann

Geschichtspolitik in Iran

Heroisierungen und Heroismen
in der Historiographie der Pahlawi-Zeit (1921-1979)

ERGON VERLAG



https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zugl.: Freiburg im Breisgau, Univ., Diss., 2023
Originaltitel: Semantischer Wandel prafigurativer Heldenfiguren
in der iranischen Historiographie der Pahlawi-Zeit (1925-1979)

Gefordert durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft (DFG) -
Projektnummer 181750155 — SFB 948.

Umschlagabbildung:
Aus dem ,,Buch der Kénige™:
Ardeshir erkennt seinen Sohn Shapur unter den Polo spielenden Kindern,
2. H. 16. Jh. Paris, Musée du Louvre, MAO 228 verso.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek:
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

1. Auflage 2024
© Sarah Stegemann

Publiziert von:
Ergon - ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft,
Baden-Baden 2024
www.ergon-verlag.de

Gesamtherstellung:
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
Waldseestraf3e 3-5 | 76530 Baden-Baden

Umschlaggestaltung: Jan von Hugo
Satz: Thomas Breier

ISBN (Print): 978-3-98740-068-1
ISBN (ePDF): 978-3-98740-069-8
ISSN 1863-9801

DOI: https://doi.org/10.5771/9783987400698

D0
BY NC ND
Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung
- Nicht kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0 International Lizenz.

hittps://dol.org/10. 18:18:11. -


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fiir Darius

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 21.01.2026, 18:16:11.


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhaltsverzeichnis

Einleitung 9
I Der Schah

1. Der Schah als Zentrum des politischen Systems .........ccoeeeeeeeeceennne. 31
2. Der Aufstieg Irans unter Riza Sah 35
Der Schah als militarischer Fiihrer 39
Heroische Herrscher der Vergangenheit 43
Das Scheitern am Heroischen 52

3. Der Schah bei Hasan Pirniya 63
Der Schah als Nukleus des starken Staates 65

4. Exkurs: Die Genese eines Antihelden .71
Alexander der Grofie im Sahnama 71
Alexander der Grof3e in Europa 72
Alexander der Grof3e in der Pahlawi-Ara 75
Zwischenfazit 86

5. Riza Sah als Vaterfigur 89
6. Der Krieger Babak-i Hurramdin 99
Babak als liati 114
Integrativer Regionalismus: Der aserische Iraner Babak 132

7. Die Verbeamtung des Schahs: Der Sohn 137
Sport: Krieg in Friedenszeiten 139
Bildung als Insigne 143
Royale Eigenschaften historischer Personlichkeiten ..........cooocccueee. 146

8. Der Schah und die Weifse Revolution 151
9. Zwischenfazit Teil I 157

am 21.01.2026, 18:16:11.


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II Der Gelehrte

1. Der Historiker als Gelehrter 163
2. Die Erzidhlrollen 167
3. Der Detektiv in der Fachzeitschrift Yadgar 169
Fallstudie: Don Juan von Iran 171
Zwischenfazit 184
4. Historische Literatur und Geschichtsschreibung...........ccoeeceueccene. 187
Die Faktualitat des Literarischen 187
Die Literarizitat der Geschichte 199
5. Der Mystagoge im Dienst der Nation........ ..203
Fallstudie: Nach tausend Jahren 204
6. Held-innenverehrung um das Jahr 1332/1953 213
7. Der Gelehrte in der Krise 215
Der gelehrige Verrater - 216
8. Heroische Gelehrsamkeit bei Al-i Ahmad 225
9. Geschichtsschreibung im Staatsverlag 237
Schah und Gelehrter als Kulturheroen 239

Hierarchische Aushandlungsprozesse der heroischen Typen......242

10. Zwischenfazit Teil II 245
Schlussbetrachtungen 247
Literaturverzeichnis 251

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

Unfortunately, Iranians are at heart hero worshippers. Whether it is the Rostam of our
ancient epic poem the Shahname (The Book of Kings), or Imam Hossein, the martyr-
saint of Shiism, they cling to the notion that one lofty iconic figure can sweep through
their lives, slay their enemies, and turn their world around. Perhaps other cultures also
believe in heroes, but Iranians do with a unique devotion. Not only do they fall in love
with heroes, but they are in love with their love for them.!

In einer Passage ihres Buches Iran Awakening aus dem Jahr 2006 unter-
stellt die Friedensnobelpreistragerin Sirin ‘Ibadi der iranischen Nation eine
auflergewohnliche Neigung zur Held-innenverehrung. Zwar sieht sie diese
kritisch und bezweifelt die Auffassung, dass nur eine starke Fiihrungsper-
sonlichkeit Iran aus seiner Misere erretten konne, doch bleibt sie ihren
essentialistischen Pramissen verpflichtet. In dem Passus bekriftigt sie die
besondere Bedeutung heroischer Figuren fiir die iranische Gesellschatft,
indem sie eine nationale Liebe zum Heroischen postuliert. Die Vorbe-
dingung dieser Beobachtung ist die Annahme einer nationalen Identitét,
die sich auf ein - von ‘Ibadi unhinterfragtes — gemeinsames historisches
Bewusstsein und das Vorhandensein eines iranischen Wesens griindet. Es
waren die Arbeiten von Historikern, in denen dieses historische Bewusst-
sein entworfen wurde und die spétestens seit der Ersten Pahlawi-Zeit
(1299-1320/1921-1941) die Vorstellung verfestigten, dass ausschlieflich
»savior-rulers“? dazu befdhigt seien, das Land zu seiner einstigen Glorie
zuriickzufiihren. Individuelle Handlungsmacht als Motor fiir Veranderun-
gen erhielt zu dieser Zeit besondere Aufmerksamkeit von den iranischen
Historikern,® und Geschichte wurde generell als Ergebnis der Handlungen
und Entscheidungen von individuellen Akteuren rezipiert. Diese folglich
oft personenzentrierten Untersuchungen der iranischen Geschichte, Lite-
ratur und Gesellschaft gingen vielfach davon aus, dass sich ein iranisches
Wesen oder eine iranische Natur in bestimmten Personlichkeiten in ihrer
Reinform kristallisiere und als solche von allen Iraner-innen intuitiv erkannt
und anerkannt wiirde. Der Historiker Sa‘id Nafisi (1274-1345/1895-1966)
fiigte dem hinzu, dass diese Verehrung ein Gut sei, das der Pflege und staat-
licher Forderung bediirfe:

Ebadi 2007: 147.

Atabaki 2010: 91 f.

Azimi 2012: 369.

Ibd. 430. Freilich widmete sich iranische Geschichtsschreibung nicht in ihrer Ganze
groflen Minnern und ihren Taten. Andere Stromungen partizipierten an marxistischen
Betrachtungsweisen, die jedoch iiberwiegend in Abgrenzung zu der breiten und ein-
flussreichen Strémung der nationalistischen Historiographie {iber bedeutende Iraner
entstanden.

Bw N =

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ein (. .) wichtiger Aspekt war die [Forderung der] Ehrerbietung gegeniiber den Gro-
en [Ménnern] der Geschichte und den grofien Dichtern, denn es gibt keinen Zwei-
fel, dass ein Volk stark und erhaben wird, wenn es seine eigenen Groflen [Ménner]
als bedeutsam anerkennt. Ehrerbietung fiir die GrofSen [Ménner] und der Wunsch
ihren Taten zu folgen, verschafft selbst dem Machtlosesten den Sieg und stiftet Glau-
ben und Standhaftigkeit in den Herzen, die zu einer Steigerung der Gedankenkraft
und sogar des Korpers fithren. Der Mensch muss sich ununterbrochen anstrengen
(kasis-u gihad) auf dem Pfad der Pflicht und des Dienstes und sich wiinschen, die

Grofien [Minner] nachzuahmen und dieselben Taten zu vollbringen, die jene voll-
bracht haben.’

Fiir Nafisi besteht also ein unmittelbarer Zusammenhang zwischen Irans
Grofle als Nation und grofien Personlichkeiten, die als Iraner identifiziert
werden. Sie reprasentieren Iran sowohl nach innen, wo sie den Zusammen-
halt starken und Identitat stiften sollen, als auch nach auflen, wo sie als
geeignet erscheinen, Iran innerhalb der Weltgemeinschaft einen ehrenvol-
len Platz zuzuweisen. Im Anschluss daran besteht nach Nafisi fiir den Staat
folglich die Pflicht, das Gedenken und die Verehrung der grofien Ménner
zu wahren.

Bereits in den frithen Schriften der stark personenbezogenen national-
iranischen Historiographie lassen sich drei Heldentypen identifizieren, die
das Nachdenken iiber Geschichte nachhaltig pragen und die Geschichts-
schreibung bis mindestens zur Islamischen Revolution strukturieren. Diese
Heldentypen Schah, Krieger und Gelehrter stehen zueinander in dynami-
scher Konkurrenz, haben abhingig vom historischen Moment variierende
Konjunkturen und erfahren iiber die Jahrzehnte Verschiebungen in ihren
Zuschreibungen. Exemplarisch fiir die Verwertbarmachung dieser Typen
in der iranischen Geschichtsschreibung im Sinne der Legitimation gegen-
wartiger politischer und kultureller Gegebenheiten untersucht diese Arbeit
historiographische Werke, die unter der Herrschaft der Pahlawi-Dynastie
entstanden sind.

Der Untersuchungszeitraum von den 1300/1920ern bis zur Islamischen
Revolution 1357/1979 ist gepragt von fundamentalen Umwdlzungen, die
sowohl den Staat als auch die Gesellschaft betreffen und meist mit dem
Begriff der autoritiren Modernisierung erfasst werden. Der Militarfiihrer
Riza Han beseitigte 1299/1921 die zu dem Zeitpunkt seit ca. 150 Jahren
herrschende Dynastie der Qagaren und kronte sich vier Jahre spater. Er
herrschte bis 1320/1941, als er aufgrund von internationalen Verstrickun-
gen im Kontext des Zweiten Weltkrieges zuriicktreten musste und den
Thron an seinen Sohn iibergab. Man sagte ihm nach, dass er mit eiserner
Hand regierte. Wihrend dieser zwei Jahrzehnte wurden viele Reformen,
Infrastruktur- und Industrialisierungsprojekte initiiert, oppositionelle Stro-

5 Nafisi 1344/1965-66: 52.

10

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

mungen hingegen gewaltsam unterdriickt. Sein Sohn Muhammad Riza Sah
herrschte fortan bis zur Islamischen Revolution mit verschiedenen Kon-
junkturen. Durch den abrupten Machtverlust seines Vaters war er in den
ersten Jahrzehnten gezwungen, sich neu zu organisieren und sich mithsam
einen eigenen Einflussbereich zu schaffen. Erst ab den 1340/1960er Jahren
etwa gelang es ihm seine politische Position zu sichern und sich zu behaup-
ten, bis er in den 1350/1970er Jahren schlieSlich den gesamten Staat auf
seine Person zu konzentrieren suchte.

Eine diachrone Betrachtung ermdglicht es, diese Konjunkturen des
Heroischen, die sowohl die Heldentypen insgesamt als auch einzelne
Eigenschaften betreften, zu beobachten und mit den historischen Verhalt-
nissen in Zusammenhang zu setzen. Die hier untersuchten historiographi-
schen Schriften beziehen sich auf nicht-historiographische bzw. fiktionale
Texte, insbesondere das Sahnama und traditionelle Erzahltechniken, die
beim Rezitieren des Sahndmas Anwendung finden. Diese prifigurieren
die iranische Geschichtsschreibung, wie eine mikrohistorische Herange-
hensweise, die in Fallstudien en détail den untersuchten Texten und ihren
Quellen nachspiirt, aufzeigen kann. Auftillig ist, dass alle drei Heldenty-
pen der Geschichtsschreibung Entsprechungen im zeitgendssischen poli-
tischen System haben. Die realen Personenkreise, auf die die Heldentypen
weisen, bekleiden dort Machtpositionen und identifizieren sich auch selbst
mit einem dieser Typen priferiert. So hat die herrschende Dynastie nicht
nur ein Interesse daran, die Heroisierung des Schahs zu foérdern, sondern
auch die politischen Mittel, Leitlinien zur Textgestaltung zu erlassen und
durch Zensur bestimmte Inhalte zuriickzuhalten. Die Historiker wiederum
sind die eigentlichen Gestalter der Texte und konnen tiber diese ihr Verhalt-
nis zu den Herrschenden sowie den Herrschaftsunterworfenen bzw. zum
politischen System verhandeln. Durch den dementsprechend artikulierten
Machtanspruch gerdt der Gelehrte innerhalb der Geschichtsschreibung
immer wieder in Hierarchiekonflikte mit dem Schah, der selbstverstandlich
ebenfalls eine hervorgehobene Position in der Gemeinschaft der Helden
tiir sich beansprucht. Dies gilt nicht im gleichen Ausmaf$ fiir den Krieger,
dem von vornherein eine geringere Bedeutung in den Schriften beigemes-
sen wurde und dessen Eigenschaften durch politische und gesellschaftliche
Transformationen iiber die Jahrzehnte starker an Affizierungspotenzial ver-
loren. Die vorliegende Arbeit verbindet damit soziologische und geschichts-
theoretische Voriiberlegungen, die das Heroische und das Erzdhlen von
Geschichte betreffen.

Die Untersuchung der drei Heldentypen griindet auf der soziologischen
Erkenntnis, dass heroische Eigenschaften kultur-, gruppen- und zeit-
spezifisch sind und heroische Figuren in ,dynamisch-kulturellen Kons-

11

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

titutionsprozessen hervorgebracht“® werden. Sie bilden sich in sozialen
Kommunikationssituationen heraus, d. h. dass iiber sie berichtet werden
muss bzw. sie Anerkennung in ihrem Heldenstatus erfahren und als solche
bewundert werden miissen. Im Compendium Heroicum” wird daher die Auf-
fassung vertreten, dass das Heroische ein kulturell konstruiertes, relationa-
les und prozessuales Phanomen ist. Held-innen, bemerken die Autor-innen,
stragen wesentlich zur Etablierung kollektiv wirksamer Ordnungsmodelle
bei und werden unter bestimmten sozialen und historischen Bedingun-
gen und in bestimmten medialen Erscheinungsformen konstituiert.® Das
bedeutet auch, dass heroische Figuren vor allem in Adaptionskrisen hervor-
treten, wenn vorhandene Ordnungen sich bedroht sehen. Eine Feststellung,
die sich mit der bereits zitierten These der iranischen ,savior-rulers’ des nie-
derlandischen Sozialhistorikers Touraj Atabaki verkniipft. Die heroischen
Figuren offerieren dann dank ihrer Modellhaftigkeit in solchen Situationen
Stabilitat und Orientierung. Das Compendium Heroicum stellt fest:

Die suggestive Prasenz von Held(inn)en als gestalthaft und handelnd kann Sinnfragen
suspendieren und Komplexititen reduzieren, indem sie ein Handeln provoziert, das
nicht mehr eigens reflektiert wird.’

Eine Person ist die Held-in eines Kollektivs, wenn sie so bezeichnet wird
bzw. ihr die Vollbringung einer Held-innentat zugeschrieben wird. Die von
der Gemeinschaft solcherweise verehrte Person fiigt sich jedoch nicht rei-
bungslos in diese ein, da die Held-in iiblicherweise distanziert zur Alltags-
welt steht und mit ihrer Tat Verhaltensnormen verletzt.!® Im Rahmen des
Heroisierungsprozesses werden ihr die typologischen Eigenschaften der
Auflerordentlichkeit, affektiven Aufladung, Agonalitit, Transgressivitdt und
der starken Agency zugeschrieben, die die Grenziiberschreitung begriinden.
Akzidentelle Zuschreibungen wie Ehre, GrofSimut und Selbstlosigkeit hin-
gegen zeigen die Vielfalt des Heroischen auf. An ihnen sind ,kulturelle wie
historische Differenzen von Heldenkonstruktionen!! ablesbar. Held-innen
sind folglich integrativer Bestandteil kultureller Sinnsysteme. Die Autor-in-

CH, Konstitutionsprozesse heroischer Figuren. Diese Herangehensweise, expliziert der
Soziologe Tobias Schlechtriemen, unterscheide sich von der Vorstellung, dass es Held-in-
nen gibt. Letztere verstelle den Blick auf die historisch-gesellschaftliche Verortung heroi-
scher Figuren sowie ihr Zustandekommen.

Das Compendium Heroicum ist das seit 2017 bestehende und seither umfangreicher wer-
dende Online-Lexikon des Sonderforschungsbereichs 948 ,Helden - Heroisierungen
- Heroismen® an der Albert-Ludwigs-Universitat Freiburg. Es ist als interdisziplinéres
Referenzwerk konzipiert und bildet in zahlreichen Artikeln den aktuellen Forschungs-
stand {iber Phinomene des Heroischen ab. CH, Uber uns.

8 CH, Held.

°  Ibd.

10" Ibd.

11 Ibd.

12

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nen des Compendium Heroicum verweisen auf die Symbolkraft und die
appellative Kraft heroischer Figuren:

Sie bieten eine gestalthafte Projektionsfliche kollektiver Wiinsche, Ideale und Werte,
aber auch von Konflikten und kontriren Bediirfnissen. Heroisierungen und Hero-
ismen entziehen sich gleichwohl eindeutigen Funktionsbestimmungen, sie zeitigen
ungeplante und eigendynamische Bedeutungsiiberschiisse, unerwartete Wirkungen
und divergierende Reaktionen. Held(inn)en sind somit soziale Resonanzphdnomene
mit hohen imaginativen Potenzialen.1?

Als Gestalten von symbolischer Bedeutung sind es somit Held-innen, in
denen ,Erfahrungen von Vergangenheit und Interpretationen der Wirk-
lichkeit“!® gespeichert sind. Gerade deshalb sind heroische Figuren nicht
unbestritten. Sie sind Gegenstand sowohl interner Auseinandersetzungen
der Verehrer-innengemeinde, wie auch solcher konkurrierender Gruppen.
Das kann zu konstanten Neu- und Umdeutungen fithren bzw. eine Bekraf-
tigung vorhandener Interpretationen notwendig erscheinen lassen. Medi-
ale Mittler leisten die Formation der Held-in durch die fiir das jeweilige
Medium spezifische Weise und bringen dabei ,einerseits bereits bestehende
asthetische Darstellungsformen ins Spiel, priagen andererseits aber auch
neue Pathosformeln des Heroischen.'* An der Konzentration der Agency
auf einen handelnden Menschen sind {iblicherweise verschiedene Medien
beteiligt. Das hier untersuchte Medium Geschichtsschreibung ist beson-
ders dazu geeignet, ,der heroischen Figur ihre starke Agency sowie ihre
menschliche Gestalt“!> zu verleihen. Die Historiographie gibt Aufschluss
tiber wandelnde Interpretationen der Vergangenheit und gestaltet diese
Transformation.

Vorbedingung dieser Auffassung sind geschichtstheoretische Forschungs-
ansitze, die Geschichtswerke als historiographische Narrative betrachten.
Ein erkenntnistheoretischer Perspektivwechsel innerhalb der Geschichts-
wissenschaft verlagerte seit dem sogenannten linguistic turn das Interesse
von den geschichtlichen Ereignissen auf die Darstellung von Geschichte.
Einsichten der Sprachwissenschaften hatten in der zweiten Halfte des 20.
Jahrhunderts dazu gefiihrt, dass Sprache nicht mehr als ,transparentes
Medium zur Erfassung und Kommunikation von Wirklichkeit® gesehen
wurde, sondern als ,unhintergehbare Bedingung des Denkens®!¢ Wirk-
lichkeit jenseits von Sprache galt fortan als unerreichbar und menschliche
Erkenntnis durch Sprache strukturiert. In seinem 1967 publizierten und
breit rezipierten Artikel Le discours de Ihistoire tibertragt etwa Roland Bart-

12 1bd.

13 Tbd.

14 CH, Handlungsmacht.
15 Tbd.

16 Niinning 2004: 147.

13

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hes diese Erkenntnis auf die Historiographie, indem er diese metonymisch
mit Literatur gleichsetzt:

[L]a narration des événements passés, soumise communément, dans notre culture,
dépuis les Grecs, a la sanction de la ‘science’ historique; placée sous la caution impé-
rieuse du ‘réel; justifiée par des principes dexposition ‘rationnelle; cette narration dif-
fere-t-elle vraiment, par quelque trait spécifique, par une pertinence indubitable, de la
narration imaginaire, telle quon peut la trouver dans 1'épopée, le roman, le drame?!”

Seither war auch die Geschichtswissenschaft dazu aufgefordert, sich weni-
ger mit den historischen Fakten als mit der Wahrnehmung und Deutung
dieser Fakten auseinanderzusetzen. Als ,polemischer Hohenpunkt“!® der
Debatte gilt die Metahistory von Hayden White aus dem Jahr 1973. White
ruckt die narrative Struktur und den, wie er es nennt, tiefenstrukturellen,
d. h. poetischen und sprachlichen Gehalt von historiographischen Texten
ins Zentrum seiner Betrachtung. Dieser offenbare das ,vorkritisch akzep-
tierte Paradigma®,'® das bestimme, wie eine historische Erklarung aussehe.
Damit ist gemeint, dass die Geschichtsschreibung nicht etwa der vorange-
gangenen Forschung folge, sondern vorgefundenen poetischen Wahrneh-
mungsmustern. White konstatiert, dass er das Geschichtswerk in seinem
offensichtlichsten Aspekt erschliele, ,ndmlich als sprachliches Gebilde in
der Form alltdglicher Rede, welches ein Modell oder Abbild vergangener
Strukturen und Prozesse zu sein und auf dem Weg ihrer Darstellung das
wirkliche Geschehen’ zu erklaren beansprucht.?° Thre Erkenntnisse wiren
damit keine empirischen, sondern erzdhlend erfundene; Erzdhlen bedeute
mithin stets schon Erkldren. Literaturwissenschaftliche Untersuchungen
sollten White zufolge offenlegen, mit welchen Erzahlstrategien Wirklich-
keit, Tatsachlichkeit und Kausalitédt produziert wiirde, da White davon aus-
geht, dass sich auch Historiker-innen klassischer Erzéhlstrategien aus dem
Bereich des Literarisch-Fiktionalen bedienen.?! Der poetische Akt liege,
so White, in der Wahl der Begriffsstrategie verborgen, die das historische

17" Barthes 1967: 65. Ein konkreter Ursprung lasst sich freilich nicht ausmachen. Stephan

Jager beispielsweise sieht in Arthur C. Dantons Analytical Philosophy of History (1965)
den Ausgangspunkt der Debatte. Jaeger 2002: 241.

18 Riith 2005: 16.

19" White 2015: 4.

20 Ibd. 16.

2L Er unterscheidet drei Méglichkeiten des Erzihlens in der Geschichtsschreibung, die fiir
ihn alle dazu dienen, den Anschein einer Erklarung zu erwirken: erstens die formale
Schlussfolgerung (argument); zweitens die narrative Modellierung (emplotment), der
die archetypischen Erzéhlformen, Romanze, Tragodie, Komédie und Satire zugrunde
liegen, wobei die gewéhlte Form fiir ihn bereits den Inhalt der erzéhlbaren Geschichte
determiniert; und drittens das Erzahlen durch ideologische Implikationen. Diese drei
Formen differenzieren sich in jeweils vier Ausdrucksweisen aus.

14

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Feld prafiguriere.?? Die Texte seien nicht nur Modelle fiir die Erklarung
vergangener Ereignisse, sondern auch Modelle fiir Erzahltraditionen.?3
Wer jedoch ein Modell von der Wirklichkeit préasentiere, miisse jene Ele-
mente aus seiner Erzdhlung eliminieren, die dem Modell widersprachen.
Geschichtsschreibung griindet sich fiir White also auch auf Auslassung und
Selektion.?* Anders als lange angenommen sind die res gestae, die ,geschehe-
nen Taten und Dinge; nicht neutral rekonstruier- und vermittelbar. Vor sie
schiebt sich die Sprache, die historia rerum gestarum, die durch literarische
Konventionen bedingt ist.

Diese Feststellung traf die zeitgendssische Geschichtswissenschaft in
ihrem Selbstanspruch, objektive, d. h. wissenschaftlich belegbare und
logisch kombinierte Aussagen zu treffen. In der Auseinandersetzung mit
diesen Thesen musste sie auf dem Anspruch beharren, intersubjektiv tiber-
priifbares Wissen zu produzieren und mit sprachlichen Mitteln Befunde
tiber eine auflersprachliche Wirklichkeit auszustellen, wenn sie ihre gesell-
schaftliche und kulturelle Funktion der kollektiven Identitdtsbildung, kriti-
schen Aufklarung und Unterhaltung nicht einbiiflen wollte.?> Die prominent
von White dargelegte Vorstellung, dass es nichts auferhalb des Textes gebe,
bezieht sich allerdings hauptsachlich darauf, dass das historiographische
Werk sich wesentlich auf andere Texte bezieht. Die mit Whites Thesen
im Zusammenhang stehende Debatte liber das Wesen von Geschichte und
ihrer Darstellung umfasste mafigeblich die Frage nach ihrem Verhaltnis zu
Literatur und ihren Gehalt an historischer Wahrheit. Die verbreitete Unter-
stellung, White negiere grundsatzlich den Anspruch der Geschichtswissen-
schaft, Aussagen iiber die Vergangenheit treffen zu konnen und betrachte
sie als fiktiv, ist hingegen unhaltbar. Wie ersichtlich wurde, ist White nicht
mit dem Wahrheitsgehalt der Geschichte selbst befasst, sondern mit dem
Zugang zu ihr?® — und der kann immer nur sprachlich, d. h. fiktional sein.
Allerdings konstatiert er, dass Historie nur eine Form — und zwar eine der
Literatur keineswegs iiberlegene Moglichkeit — sei, sich mit den res gestae
auseinanderzusetzen.?” Bei aller Umstrittenheit erwiesen sich Whites The-
sen langfristig als wirkmachtig, wodurch die Arbeit von Historiker-innen
fundamental verandert wurde und ihre Sinne schirfte fiir die ,literarischen
Formen, in denen Geschichten erzihlt werden miussen.“® In den kommen-

22 Erunterscheidet die Typen der Prifiguration nach den vier Tropen der poetischen Spra-

che: Metapher, Metonymie, der Synekdoche und der Ironie.

23 Baberowski 2005: 208.

24 1bd. 209.

25 Riith 2005: 3.

26 5o schreibt White auch selbst: ,Ich habe nie bestritten, dafl eine Erkenntnis der
Geschichte, der Kultur und der Gesellschaft moglich sei White 1986: 35.

27 Baberowski 2005: 212.

28 bd.211.

15

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

den Jahrzehnten entstanden dann folgerichtig Arbeiten, in denen das Arran-
gement der historischen Fakten im Mittelpunkt stand. Der dabei zutage
tretende Wandel des historiographischen Schreibens deutete an, dass die
Analyse dieser Erzahlstrukturen dazu beitragen kann, implizite Geschichts-
bilder aufzudecken.

Darauf aufbauend geht die vorliegende Arbeit der Uberlegung nach,
welche Konventionen das historische Erzéhlen in der iranischen Historio-
graphie des 14./20. Jahrhunderts préfigurieren. Touraj Atabaki weist darauf
hin, dass die Historiker bei der Konstruktion von den erwahnten savior-
rulers an vorhandene messianische Vorstellungen im Schiitentum ankniip-
fen konnten.? Die deutsche Iranistin Anja Pistor-Hatam hingegen stellt fiir
die moderne iranische Historiographie zur Mongolenzeit fest, dass ,das
in diesen Narrativen hervorstechende Geschichtsdenken sowohl in einer
literarischen Tradition von Mythen und Legenden, als auch im iranischen
Nationalismus verortet ist%** Diese Beobachtungen weiterfithrend wird
davon ausgegangen, dass traditionelle Erzahlungen, die im Kontext natio-
nalstaatlicher Legitimationsstrategien der Pahlawis zusitzlich gefordert
wurden, mafgeblich waren fiir die Etablierung neuer historiographischer
Schreibkonventionen. Zu nennen ist hier insbesondere Firdausis Sahnama.

Umberto Eco beobachtet fiir den europdischen Kulturraum, dass die
,Zusammengestiickeltheit, wie er es nennt, bestimmter Werke ihren Kult-
status befordere. Diese bedeute namlich im Umkehrschluss, dass das
Werk auch ,zerstiickelbar® sei, und gerade deswegen konne es ,sozusagen
stiickweise benutzt werden, nach demontierbaren Einzelteilen, von denen
jedes dann ein Zitat und ein Archetyp wird.*! Dieser Gedanke lésst sich
auf das Sahnama anwenden, das sich durch eine hohe Zerstiickelbarkeit
auszeichnet, wie schon die Rezitationstradition zeigt, der die serielle Zer-
stiickelbarkeit eingebaut ist.>? Der kanadische Historiker Mohammad Tava-
koli-Targhi bemerkt, dass die Entdeckung der vorislamischen Geschichte
im 13./19. Jahrhundert im Wesentlichen durch Firdausis Epos erfolgte und
in den Kaffeehdusern zunehmend andere populére Legenden verdrangte:

29 Atabaki 2010: 91 f.

30 Ppistor-Hatam 2014: 209. Das sind ja auch die Wissensbestdnde, auf die Sirin Ibadi in
dem oben zitierten Passus verweist. Pistor-Hatams Arbeit widmet sich der Fragestellung,
wie sich die Mongolenzeit in der modernen iranischen Geschichtsschreibung seman-
tisch und kulturell entfaltet und welche Kohirenzfiktionen identifizierbar sind.

31 Eco 2021: 50.

32 Das wird auch an den isolierten Ubersetzungen in europiische Sprachen deutlich, in
denen nur einzelne Abschnitte als eigene Geschichte Verwendung finden. Etwa: Ferdausi,
Abwl-Qasem: Schahname — Das Buch der Kénige. Die Rostam-Legenden. Ubers. Ehlers,
Jirgen. Stuttgart, 2021. In beiden Fllen zeigt sich, dass bestimmte Geschichten, wie bei-
spielsweise die um den Helden Rustam, eine besondere Prominenz geniefien, die auch von
dem Literaturhistoriker Zabihullah Safa festgestellt wird. Safa 1396/2017-18: 219.

16

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

The nineteenth-century authorization and popular (re)citation of the epic Shahnamah
resulted in a process of cultural transference that intensified the desire for the recovery
of the “forgotten history” of ancient Iran.>3

Das Sahnama wurde bald von Nationalist-innen als das Herzstiick ira-
nischer Kultur aufgefasst; in ,reinem’ Persisch geschrieben, bringe es die
Grofle des vorislamischen Irans zum Ausdruck. Dass das Sahndama jeden-
falls in der Gegenwart der Autoren in das Weltbild ihrer Zeitgenoss-innen
integriert gewesen sein diirfte, zeigt ein Reisebericht Sadiq Hidayats (1281-
1330/1903-1951). Der Schriftsteller begegnet auf dem Weg nach Isfahan
in Marcahurt, einem norddstlich der Provinzhauptstadt gelegenen Dorf,
das bekannt fiir seine Teppiche ist, dem Betreiber eines Kaffeehauses. Der
Mann erzahlt ihm folklorische Geschichten aus der Gegend und berichtet
stolz, dass Kawa und Gudarz, zwei legendare Heldenfiguren des Sahnamas,
gebiirtig aus Isfahan stammten.?* Auch der Philologe William Beeman stellt
noch Jahrzehnte spiter fest, dass die Bildsprache des Sahnama eng mit dem
iranischen Alltag verwoben sei.?®

In seiner heutigen Form handelt es sich hierbei um ein modernes Phano-
men, das Teil gezielter Identititspolitik war.3¢ Das Sahnama wurde bereits
friih als tragende Saule des iranischen Nationalbewusstseins installiert und
war spitestens zum Zeitpunkt der Bildungsrevolution in den 1350er/1970er
Jahren aus dem Diskurs nicht mehr wegzudenken. Der iranische Historiker
Nasr ad-Din Husain betonte in diesem Kontext an prominenter Stelle, dass
das Epos die Grof3e Irans in Erinnerung bringe und der Antrieb fiir Patrio-
tismus sei sowie fiir jene Mannlichkeit (mardanagi), die Irans Glorie und
Unabhingigkeit bedingt habe.’” Symptomatisch fiir die zentrale Bedeu-
tung des Sahnamas als Epos iiber Kénige fiir die Legitimation des Konig-
tums {iber den akademischen Diskurs hinaus, zeigt sich eine Aussage des
indischen Journalisten Rustam Karanjia. In einem in den 1350er/1970er
Jahren gefiihrten Interview mit Muhammad Riza Sah unternimmt er den
Versuch, dem Schah ein Sahnama der Pahlawi-Dynastie zu entlocken, da
es noch kein Epos fiir die Herrschenden gibe.3® Die beschriebene nationa-
listische Aufladung und die damit einhergehende Ubiquitit des Sahnamas
sowie seine Zusammengestiickeltheit, die eine eklektische Bedienbarkeit

33 Tavakoli-Targhi 2001: 99.

34 Hidayat 1342/1963: 84 f.

35 Beeman 2011: 57.

36 Tavakoli-Targhi schreibt: ,The Shahnamah provided valuable semantic and symbolic
resources for dissociating Iran from Islam and for fashioning an alternative basis of iden-
tity“ Tavakoli-Targhi 2001: 97 f.

37 Husain 2536/1356/1977: 47.

38 Karanjia 1977: 30.

17

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ermoglicht, erleichtern eine Nutzbarmachung des Epos im Rahmen der
Prafiguration.

Der hier verwendete Begriff der Prafiguration stammt von dem Philo-
sophen Hans Blumenberg (1920-1996). In seiner posthum erschienenen
Schrift Prifiguration: Arbeit am politischen Mythos (2014), ein zundchst
unver6ffentlichtes Kapitel aus Arbeit am Mythos (1979), umreifit er den
Begriff der Prifiguration und seine politische Dimension: Er versteht dar-
unter eine mythische Denkfigur, die als ,,singuldres Instrument der Recht-
fertigung in schwach begriindeten Handlungssituationen®® zum Tragen
kommt. Sie verleihe einer Entscheidung, die von duflerster Kontingenz,
also Unbegriindbarkeit sein mag, Legitimitat.** Er schreibt:

Das Phanomen der Prifiguration setzt voraus, dafl die mythische Denkform als Dis-
position zu bestimmten Funktionsweisen noch oder wieder virulent ist. In der Pra-
figuration geht die Mythisierung an die Grenze der Magie heran oder iiberschreitet
diese gar, sobald mit dem ausdriicklichen Akt der Wiederholung eines Prafigurats
die Erwartung der Herstellung des identischen Effekts verbunden wird. Zunichst
aber ist die Préfiguration nur so etwas wie eine Entscheidungshilfe: was schon ein-
mal getan worden ist, bedarf unter der Voraussetzung der Konstanz der Bedingun-
gen nicht erneuter Uberlegung, Verwirrung, Ratlosigkeit, es ist durch das Paradigma
vorentschieden.*!

Das Compendium Heroicum definiert, an diese Beobachtung ankniipfend,
die heroische Préfiguration als den ,,Prozess der Referenzsetzung zwischen
einer Ausgangsfigur (Prdfigurant) und einer Zielfigur (Préifigurat) zu dem
Zweck, der Zielfigur einen heroischen Status zu verleihen oder diesen Status
abzusichern®#? Es handelt sich folglich um ein ,Instrument legitimierender
Rhetorik®** das geeignet ist, Heroisierungen zu plausibilisieren. Die Zielfi-
gur ermoglicht es der Ausgangsfigur, ihre ,transgressiven, umstrittenen und
ggf. gewaltvollen Taten als heroisch zu rechtfertigen®. Der Vorgang erlaubt
es einer involvierten Gemeinschaft, ihrer Held-infigur ,, Akzeptanz zu ver-
leihen und sie im kollektiven Gedéchtnis zu verankern® Préfigurationen,
bemerken die Autor-innen, dhneln insofern der imitatio heroica, einer rhe-
torischen Legitimationstechnik, die auf eine ,nachahmende Angleichung
an eine heroische Vorbildfigur® abziele.** Die heroische Préfiguration geht
tiber Imitation hinaus: ,Das Vorbild existiert hier gerade nicht als eine feste,
vorgegebene Grofle, sondern wird im Prozess der Prifiguration verandert
oder als Bezugsfigur erst erschaffen.**> Der Ausgangsfigur wird in diesem

39 Blumenberg 2014: 14.
40" Tbd. 10.

41 Blumenberg 2014: 9.
42 CH, Prifiguration.

> Tbd.

4 Tbd.

4 Ibd.

18

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Prozess eine neue Bedeutung zugeschrieben, die ,sie anschlussfihig fiir
gegenwartige Bediirfnisse macht“¢ Schon Blumenberg konstatierte, dass
ein Préfigurant nicht beliebig wéhlbar sei, sondern mit Bedeutsamkeit auf-
geladen sein miisse.*’” Auch die Autor-innen des Compendium Heroicums
beobachten, dass es ,relativ feste Repertoires heroischer Prifiguranten zu
geben® scheint, die immer wieder ,neu mit Bedeutung versehen und fiir
Prafigurationen® genutzt werden.*® Daran wird deutlich, dass der Status des
Prafiguranten oder des Prifigurats
keine intrinsische Eigenschaft einer Figur ist, sondern eine analytische Kategorie, die

beschreibt, wie heroische Figuren in einer spezifischen historischen Konstellation
miteinander relationiert und wechselseitig funktionalisiert werden.*’

Aus diesem reziproken Verhiltnis ist ersichtlich, dass der heroische Prifi-
gurant erst im Prozess der Prafiguration gestaltet und mit einer Bedeutung
versehen wird. Das bedeute, dass nicht nur die ,Zielfigur, sondern auch
die Ausgangsfigur im Prozess der Prafiguration transformiert® werde. Die
Préfiguration wirkt kontingenzmindernd und ist fiir das Heroische von
Bedeutung, weil das ,transgressive, normbrechende und/oder gewaltvolle
Handeln eines Akteurs hdufig einen polarisierenden Effekt hat“ Dieses
Kippmoment lasse sich, so die Autor-innen, ,,zugunsten einer Heroisierung
auflosen, wenn fiir die umstrittene Figur ein geeignetes heroisches Vorbild
existiert.>® Préfigurative Heroisierungen, wird einschriankend hinzugefiigt,
setzen ein spezifisches Vorwissen beim Zielpublikum voraus, ohne das die
Préfiguration wirkungslos verkldnge; nur wenn es mit der Bezugsfigur ver-
traut ist, kann die Préfiguration gelingen. Dieser Umstand verweist auf die
immensen geschichtspolitischen Anstrengungen des Pahlawi-Regimes. Das
Instrumentarium der Mythologie in der Geschichtsschreibung zu bedie-
nen, erschaftt einen genuin iranischen Kosmos, mit dem sich der iranische
Staatsbiirger der Pahlawi-Zeit identifizieren kann und der ihm allerorts von
neuem in anderen Zusammenhéngen begegnet.

Heroische Figuren stellen in der erzihlten Welt des SGhndma ein bedeu-
tendes Element dar, wie es schon in den oben zitierten Worten der Men-
schenrechtsaktivistin Sirin Tbadi anklang. Der Literaturwissenschaftler
Zabihullah Safa (1290-1378/1911-1999) deutet in seiner Dissertations-
schrift aus dem Jahr 1324/1945 tiber die Entwicklung des iranischen Epos
drei Heldengruppen an, die fiir das Sahnama mafigeblich seien: die sahdn
(Konige), die pahlawanan (Kriegerhelden) und die danismandan (Gelehr-

46 Tbd.

47 Blumenberg 2014: 14.
48 CH, Prifiguration.

49 Tbd.

0 Tbd.

19

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

te).>! Als Bezugsfiguren haben sie in bemerkenswerter Weise Eingang in die
iranische Geschichtsschreibung der Pahlawi-Zeit gefunden. Ankniipfend
an Blumenbergs Gedanken zur Prafiguration, lasst sich dabei ein rezipro-
ker Prozess ausmachen, der auch den Prifiguranten eine neue Bedeutung
zuschreibt und sie entsprechend den zeitgendssischen Bediirfnisse aktua-
lisiert. Die Heldentypen geben damit Auskunft iiber das Weltbild der zeit-
gendssischen Historiker und die Welt, in der sie sich bewegen. Bestimmend
fiir die Entwicklung der Heldentypen Schah, Krieger und Gelehrter ist folg-
lich der historische Kontext, in dem die Geschichtsschreiber der Pahlawi-
Zeit ihre Untersuchungen verfassten. Er informierte ihren Blickwinkel auf
die Geschichte und bedingte ihre eigene, im Wandel begriffene Positionie-
rung innerhalb der Gesellschatft.

In einem Leitartikel des ersten Jahrgangs der historischen Fachzeitschrift
Yadgar stellt sich ‘Abbas Iqbal-Astiyani (1275-1334 / ca. 1896-1956), einer
der Begriinder der modernen iranischen Geschichtsschreibung und der als
bedeutendster iranischer Historiker seit der Konstitutionellen Revolution®?
geltende Herausgeber des Periodikums, der Frage, was ein wahrer Gelehrter
und was wahre Gelehrsamkeit sei.> Er behauptet, dass es einem Gelehr-
ten nicht darauf ankommen sollte, eine moglichst grofie Menge an Wissen
anzuhdufen, sondern dass die dabei verwendete Methode das Entschei-
dende sei. Es komme darauf an, Wissen gezielt und effizient zu erwerben,
um es niitzlich einzusetzen. Bildung erachtet er nicht als Selbstzweck, son-
dern als Vehikel zur Veranderung der Gesellschaft. Ganz dieser Vorstellung
verhaftet konstatiert der Historiker Nafisi in Bezug auf die historiographi-
sche Gelehrsamkeit und ihren Nutzen, dass das Wissen um die Geschichte
in erster Linie der ,Erziehung des Nationalgeistes, der tapferen Eigenschaf-
ten und der Liebe zum Vaterland“* diene. Damit weist er den Geschichts-
wissenschaften einen zentralen Wirkort im nationalen Gefiige zu: Sie sind
sowohl damit befasst, den nationalen Zusammenhalt zu erméglichen, als
auch damit, gerade durch ihren Blick auf die Vergangenheit, die Zukunft
zu errichten. Diese selbstbewusste Auffassung von Gelehrsamkeit und dem
Gelehrten als Stabilisator wie auch als Katalysator gesellschaftlicher Trans-
formation in den 1320er/1940er Jahren iiberrascht wenig, waren Akade-
miker doch maf3geblich in Riza Sahs Visionen des Staatsbaus eingebunden
gewesen. Vor dem coup détat 1299/1921 umfasste die Regierung ,no more

> Er ordnet sie grob den verschiedenen Abschnitten zu: Der erste Abschnitt des Epos

(diira-yi asatiri) konzentriere sich auf die Leistungen der Konige, der zweite Teil (‘ahd-i
pahlawani) widme sich iiberwiegend den Kriegerhelden, und fiir den letzten Teil (diran-i
tarihi) hebt Safa die Bedeutung von Gelehrten hervor.

32 Azimi 2012: 384.

53 Iqbal 1323/1944: 1-11.

5% Nafisi 1335/1956: 1.

20

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

than a haphazard collection of semi-independent motowfis, monshis, and
titled grandees;>> doch bis zur Abdankung waren elf Ministerien aufgebaut
worden, in denen ca. 90.000 Beamte beschaftigt waren. Von 50 Kabinetts-
mitgliedern in gerade einmal zehn Kabinetten, die in den 15 Jahren seit der
Kronung bis zu Beginn der Regierungszeit von Muhammad Riza Sah wech-
selnde Posten besetzten, hatten 26 im Ausland studiert und 14 am Polytech-
nikum (dar al-funiin) einen Abschluss erworben.

Pahlawi-Iran wurde mithin nicht exklusiv von der Dynastie, sondern von
einer kleinen Elite beherrscht, die der amerikanisch-iranische Historiker
Abbas Milani treffend als ,,almost incestuous nature of power“>¢ charakte-
risiert. Ein Zirkel von etwa 40 nationalen und 150 bis 200 provinziellen
Familien bekleideten im 13./19. und 14./20. Jahrhundert die einflussrei-
chen Positionen. Sie stellten damit einen zentralen Faktor im politischen
System dar und mussten von den Herrschenden sowohl im Kontext von
Machtausiibung als auch von Machterhalt mitbedacht werden. Ein hilfrei-
ches Modell autokratischer Herrschaft von Gerschewski et al. begreift als
ihre Grundpfeiler die miteinander in Wechselbeziehung stehenden Kate-
gorien Legitimation, Repression und Kooptation. Die Stabilitdt eines auto-
kratischen Regimes wird ihres Erachtens dadurch gesichert, dass sich die
~Interaktionsbeziehungen zwischen den Herrschenden und Herrschafts-
unterworfenen in diesen drei Funktionsbereichen verstetigen” und sich
die Sdulen in ihrem Nutzen ergdnzen, d. h. komplementér zueinander ver-
halten. Die Widerstandskraft dieser Herrschaft bemisst sich an dem Grad
der Institutionalisierung der Interaktion zwischen Herrschenden und Herr-
schaftsunterworfenen. Damit ist gemeint, dass, sofern sich eine zunehmende
Anzahl an Akteur-innen den Regeln und Normen, die diese Interaktion
strukturieren, unterwirft, RegelmafSigkeit, mithin Stabilitat erzeugt wird.>®
Stabilitait wird von den Autoren, in Abgrenzung zu Persistenz, definiert
als die Kapazitit des Regimes, Herausforderungen flexibel zu begegnen.*
Fiir die vorliegende Arbeit sind ihre Erkenntnisse iiber Kooptation und
Legitimation grundlegend, da in der Pahlawi-Ara ein zahlenmifig stark
begrenzter Personenkreis damit beauftragt war, den Legitimitatsglauben
in der Bevolkerung zu fordern. Die treffende Definition der Autoren von
Kooptation verlautet:

Kooptation ist der Prozess, durch den die politische Fithrung ein regimestiitzendes
Biindnis bildet und die Loyalitit, Kooperation und Unterstiitzung der Mitglieder die-
ses Biindnisses sicherstellt. Dadurch erschlieffen sich Ressourcen, mit denen Bedro-

55 Abrahamian 2008: 67.

56 Milani 2001: 76.

57 Gerschweski et al. 2012: 2.
58 Ibd. 8.

59 Ibd. 3.

21

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hungen gegeniiber der Fithrung neutralisiert und zum Nutze der Machterhaltung
transformiert werden konnen. Idealerweise resultiert dieser Prozess in stabilen gegen-
seitigen Abhangigkeitsbeziehungen zwischen der politischen Fithrung und den Mit-
gliedern des regimestiitzenden Biindnisses.®®

Der Staat erschuf seit den 1310er/1930er Jahren kulturelle und propagan-
distische Institutionen mit dem Ziel, 6ffentliche Unterstiitzung zu mobi-
lisieren.®! Die Historiker etablierten sich in diesem Zuge als unerlésslich
in diesem gegenseitigen Abhidngigkeitsverhdltnis der regimestiitzenden
Eliten und des Regimes selbst. Die Intellektuellen und unter ihnen auch
die Historiker verstanden ihre Schriften entsprechend als Teil des politi-
schen Diskurses und iiberwiegend als Aspekt des politischen Aktivismus,
der in seinem Streben auf die Nation ausgerichtet war. Theoretiker-innen
des Nationalismus konstatieren, dass die Konstruktion einer gemeinsamen
Vergangenheit und ein gemeinsames historisches Bewusstsein ein notwen-
diges Element zur Bildung einer nationalen Identitdt sind.®? Damit wirkte
die Historiographie legitimierend auf das politische System, in das sie ein-
gebettet war, und zwar, indem sie eine ungebrochene Kontinuitit zwischen
einem identifizierten Ursprung und der Aktualitit des politischen Systems
konstruierte. Sie wihlte aus, was als erinnernswert galt, und kanonisierte
es, wodurch sie zur Stabilisierung des Systems beitrug. Uber den iranischen
Kontext hinaus ist das Heroische damit als Sonde zur Untersuchung der
Bedeutung von personenzentrierter Geschichtsschreibung in autoritiren
Regimen zu begreifen. Der Iran dient hier als Fallbeispiel. Die Erkenntnisse
lassen sich auf andere autoritare Regime {ibertragen.

Die Phase der Etablierung der Geschichtswissenschaften als universitéres
Fach war mit einer Zeit erheblicher politischer Unruhen und gesellschaft-
licher Transformationen einhergegangen.® Die Infragestellung von Iran als
politische Entitét, einhergehend mit der zunehmenden Verbreitung von
nationalistischen Konzepten, lieff den Ruf nach einer starken Regierung
lauter werden. Hinter der zumeist personenbezogenen Geschichtsschrei-

0 Ibd. 11.

61 Vejdani 2015: 67.

62 Wehler 2011: 38.

63 Die Aufldsung des Parlaments hatte das endgiiltige Scheitern der Verfassungsrevolution
(1284-1288/1905-1911) manifestiert, wihrend der die Intellektuellen eine wichtige Rolle
gespielt hatten. Nichtsdestotrotz war es in der Zeit gelungen, die bis dahin {iblichen
Machtverhiltnisse aufzuldsen, die am Hof in Teheran gebiindelt worden waren und so
das Qagarenreich zusammengehalten hatten. Es entstand ein Machtvakuum, das in der
Folge von lokalen Akteuren gefiillt wurde. Mehrere Provinzen riefen autonome Regie-
rungen aus, und diverse tribale Verbande verzichteten auf die Zusammenarbeit mit der
zentralstaatlichen Regierung. Gleichzeitig erhohte sich der aufenpolitische Druck durch
die Entdeckung des Ols noch wihrend der Revolutionszeit. Es etablierten sich eine bri-
tische und eine russische Einflusszone, in der jeweils ausldndische Berater in innenpoli-
tischen Angelegenheiten machtvolle Positionen einnahmen.

22

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

bung diirfte folglich zumindest anfangs die Hoffnung gestanden haben, dass
auch in der Gegenwart der forschenden Historiker starke Personlichkeiten
einen handlungsfahigen Staat aufbauen werden, dem es gelingt, sowohl den
postrevolutiondren Unruhen als auch der internationalen Staatengemein-
schaft entgegenzutreten. Mit Tobias Schlechtriemen gesprochen, zeigte
sich hierin ,die Uberzeugung oder der Wunsch nach einer weitgehenden
menschlichen Handlungsfihigkeit, derzufolge ein Geschehen durch einen
Menschen zu kontrollieren sei®* Riza Han weckte in vielen die Hoffnung,
der Mann zu sein, der eine solche Regierung bilden und forthin fiithren
konne. Die literati kollaborierten mit einem Militarfithrer, dessen Ambi-
tionen unter anderen Umstdnden nicht mit ihren Idealen von Freiheit und
Demokratie korrespondiert hatten, nach den Dekaden des Anarchismus
aber wie die Losung aller Probleme schienen und das Versprechen bargen,
Iran wieder zu nationaler Grandeur zu erheben.®> Dieses Moment wurde
in der Zweiten Pahlawi-Zeit von den staatlichen Institutionen rezipiert, da
der Personenkult um Muhammad Riza Sah Legitimitdt erfuhr, indem er
historisch eingebettet wurde. Je autokratischer das Regime von Riza Sah
wurde, desto stirker wurde die Tendenz der iranischen Historiographie,
sich in den Dienst der Politik zu stellen. Anders als oft vermutet, beschaf-
tigten sich Geschichtsstudenten der frithen Pahlawi-Zeit nicht ausschlief3-
lich, nicht einmal iiberwiegend mit der iranischen Antike, sondern wéhlten
Themen nach utilitaristischen Gesichtspunkten. Der Gegenstand sollte
dem jungen Staat moglichst einen sofortigen Nutzen bringen, weswegen
epocheniibergreifend rechtshistorische, wirtschaftliche, diplomatische und
Bildungsthemen vorherrschten.®® Seit den 1310er/1930er Jahren baute der
Staat zudem den Bildungssektor aus, so dass die Geschichtsstudenten iiber-
all im Land Arbeit als Geschichtslehrer an Schulen finden konnten. Viele
besetzten spiter wichtige Posten in Ministerien.®” Die zahlreichen Refor-
men, die Riza Sah durchfithrte und die insbesondere das Bildungswesen,
die Bereiche Recht und Gesundheit, sowie Wirtschaft, Finanzen und Trans-
port betrafen, beférderten zudem eine Restrukturierung der Elite. Denn die
neuen Anforderungen brachten auch neue Formen der Aushandlung von
Status und gesellschaftlicher Positionierung mit sich. Freilich rekrutierte
sich diese neue Elite weiterhin iberwiegend aus der alten, doch unterschied
sich ihre soziale Praxis fundamental von dem, was bis dahin {iblich gewe-
sen war.® Sohne aus alten Handelsfamilien, dem qagarischen Adel oder
von Geistlichen, die die gesellschaftlichen Umbriiche vorhergesehen oder

64 CH, Handlungsmacht.
65 Catanzaro 2014: 44.

66 Vejdani 2015: 65.

67 Ibd. 66.

68 Epkenhans 2005: 11.

23

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

gar vorangetrieben hatten, machten sich durch ihre moderne, oft im ,west-
lichen® Ausland erworbene Ausbildung im neuen System unerlasslich. Zu
Beginn der Ersten Pahlawi-Zeit verbreiteten sich zudem Massenmedien,
die modernistische Ideen nun auch einer breiten Offentlichkeit zuginglich
machten. Waren solche Anschauungen zuvor der neuen Bildungselite vor-
behalten gewesen, sah sie sich nun als Speerspitze einer modernistischen
Bewegung, die sich ihrem Wunsch nach tiber das gesamte Land ausdeh-
nen sollte. Die frithe Zweite Pahlawi-Zeit war gepragt von einer relativen
Freiheit im politischen wie publikatorischen Schaffen und wurde deshalb
als demokratisches Intermezzo bezeichnet.®® Diese Phase endete mit der
Absetzung des Politikers Muhammad Mussadiq (1258-1345/1880-1967)
im Jahre 1332/1953. Im Anschluss daran gelang es Muhammad Riza Sah
zunehmend, seine Macht zu konsolidieren und die Institutionen zu kont-
rollieren. Damit einher ging erneut verstarkte Zensur, aber auch die Etab-
lierung von Leitbildern, an denen sich die Autor-innen orientieren mussten.
Ihren Hohepunkt erreichte diese Politik wahrend der Bildungskonferenzen
in Ramsar (eine Stadt am Kaspischen Meer) der 1350er/1970er Jahre. Dort
verabschiedete man nicht nur Leitlinien, sondern gab sogar staatlich pub-
lizierte Texte bei renommierten Wissenschaftler-innen in Auftrag. Aller-
dings hatten politische Zasuren einen weitaus geringeren Einfluss auf die
Geschichtsschreibung, als man annehmen sollte, da innerhalb der Institu-
tionen einflussreiche Personen politische Briiche oftmals iiberlebten. Dies
erzeugte Kontinuitdten und ermdglichte es den Historikern, langfristig auf
das gesellschaftspolitische Geschehen einzuwirken.

Die in der vorliegenden Studie konsultierten Werke wurden tiber Jahr-
zehnte hinweg regelméaflig neu aufgelegt, das Textmaterial neu zusammen-
gefasst oder urspriinglich sukzessiv erschienene Artikel eines Autors in
Sammelbénden herausgegeben.”” Diese Praxis begriindet die bleibende
Wirkung und den groflen Einfluss, der von einzelnen Texten ausging. Es
erklart zudem, weshalb in der Pahlawi-Zeit entwickelte Geschichtsnarrative
bis in die Gegenwart bedeutsam sind.”" Da es in den historiographischen

69 Amanat 2017: 502 ff.

70 So der Fall mit Safas Helden der Unabhingigkeit Irans (Qahrmanan-i Istiqlal-i Iran),
ein Sammelband, der seit den 1310er/1930er Jahren sukzessiv erscheinende Artikel erst-
mals 1355/1976 zusammenfassend publizierte (und 1385/2006 erneut aufgelegt wurde)
oder dem Kurzgeschichtenband Der Mond von Nahs$ab (Mah Nahsab) von Sa‘id Nafisi.
Aber auch Hasan Pirniyas Iran in der Antike (Iran-i Bastan) wurde seit seinem ersten
Erscheinen in zahlreichen Auflagen herausgegeben, die jiingste ist meines Wissens von
1395/2016. Dass dennoch die Zasur bei der Revolution gemacht wird und nicht etwa
Texte bis in die Gegenwart hinein herangezogen werden, liegt auch daran, dass die der-
zeitige Publikationspolitik ein Novum ist und auf eine Kehrtwende in der Selbstinsze-
nierung der Islamischen Republik hindeutet. Siehe hierzu: Bajoghli 2019.

7L Merhavy 2019: 174.

24

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schriften vornehmlich um die Kompilation von Quellentexten ging, sind
diese oft in ganzer Lange und weitgehend unkommentiert in den Werken
abgedruckt. Das Finden und Ubersetzen des Textmaterials selbst galt als
die bedeutende Leistung, und so wurden einmal erschlossene Quellen sel-
ten dazu verwandt, verschiedene Thesen zu postulieren und zu tiberprii-
fen. Dabei ist durch Auswahl und Auslassung eine Etablierung bestimmter
erzahlerischer Figuren zu beobachten, deren Fundamente die Geschichts-
schreibung der Ersten Pahlawi-Zeit legte. In den folgenden Jahrzehnten
wurde extensiv daran angekniipft, bis eine Geschichtsschreibung jenseits
dieser Figuren undenkbar wurde, wie auch der eingangs zitierte Ausruf
‘Ibadis zeigt.

Die vorliegende Arbeit ist in zwei Teilen angelegt, die die Entwicklung der
bedeutendsten Heldentypen Schah und Gelehrter diachron nachverfolgen.
Mit dem fiir das politische System zentralen Heldentypus Schah befasst sich
der erste Teil dieser Arbeit. Besonders geeignet zur Analyse der Schahfigur
in der Historiographie sind solche Texte, die sich mit der Pahlawi-Zeit selbst
befassen, aber zur Erkldrung singuldrer historischer Momente teils weit in
die iranische Geschichte zuriickgreifen. Im Kapitel Der Aufstieg Irans unter
Riza Sah wird daher eine Monographie des Historikers Sa‘id Nafisi heran-
gezogen, die iiber die rezente Geschichte informiert und ausfiihrlich die
Regierungszeit Riza Sahs beschreibt. Durch den scheinbar arbitriren Riick-
griff in verschiedene Epochen der Vergangenheit werden Prafiguranten
wie Prifigurate und mit ihnen vertretene Themen sichtbar. Der von Nafisi
gewiahlte Untersuchungszeitraum bietet zudem die Moglichkeit, die Heroi-
sierung Riza Sahs mit der Deheroisierung der vorherigen Herrschaft der
Qagaren ins Verhaltnis zu setzen. Das Kapitel Der Schah bei Hasan Pirniya
untersucht daran anschlieffend den Zusammenhang von zeitgenossischem
Personenkult und dem Schah in der Geschichtsschreibung. Erkennbar wird
dabei nicht nur der Nexus von Politik und Historiographie, sondern auch
die relative Autonomie, die das Fach unter dem autoritdren Regime noch
wahren konnte. Nicht nur das Unheroische spielt eine Rolle in der Gegen-
tiberstellung zum Heroischen, sondern auch das Antiheroische. Zur Unter-
scheidung der Qualitdt beider Phdnomene und ihrer Bedeutung fiir das
Heroische selbst wird in einem Exkurs exemplarisch dem sich wandelnden
Bild von Alexander dem GrofSen in der iranischen Geschichtsschreibung
nachgespiirt. Einen politischen Bruch stellte die Abdankung von Riza Sah
dar und die Ubertragung der Herrschaft auf seinen Sohn. Anders als sein
Vater konnte Muhammad Riza Sah den vorherigen Herrscher nicht deheroi-
sieren, sondern stand vor der zusatzlichen Herausforderung, die Balance zu
wahren zwischen Abgrenzung von der Vaterfigur und ihrer Vereinnahmung
als Fundament und Legitimation der eigenen Herrschaft. Dies evozierte
eine Neuorientierung der Zuschreibungen an die heroisierten Herrscher,

25

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

die auch mit dem globalhistorischen Moment korreliert. Um diese nach-
vollziehbar zu machen, wird in einem weiteren Exkurs zunichst der Krie-
ger vorgestellt, der in der frithen Pahlawi-Zeit noch breiten Raum in der
Geschichtsschreibung einnahm. Durch gesellschaftliche Transformationen
und politische Kurswechsel der Dynastie kam es zu einer Marginalisierung
des pahlawan, die sich vor allem in der Entkopplung der zunéchst auftillig
ahnlichen Eigenschaften von Schah und Krieger ausdriickt. Die mit Gewalt
assoziierten Charakterziige, die in der frithen Pahlawi-Zeit von Krieger und
Schah noch geteilt werden, treten in den Hintergrund. In Die Verbeamtung
des Schahs wird deutlich, wie die kriegerischen Dispositionen in zivile Kon-
texte transferiert werden und Bildung als Insigne des Herrschers an Bedeu-
tung gewinnt. Diese Verschiebung ldsst sich auch in der Historiographie
ablesen, wie das Kapitel Der Schah und die WeifSe Revolution zeigt. Durch
diese Verschiebungen néhert sich der Schah immer stirker der Gelehrten-
figur”? an, die sich als dritter Heldentypus in der Geschichtsschreibung eta-
bliert hat.

Der zweite Teil dieser Arbeit spiirt dem Typus des Gelehrten in der ira-
nischen Geschichtsschreibung nach, geleitet von der Annahme, dass der
Gelehrte tiir die Autoren eine zentrale Referenz in jhrem eigenen akademi-
schen Schaffen darstellte. Die Beschiftigung mit Gelehrtenfiguren bedeu-
tete fiir die Historiker zwangslaufig eine Beschaftigung mit ihrer eigenen
Position in der Gesellschaft, die sowohl die Form einer Sinnsuche als auch
einer Selbstheroisierung annehmen konnte. Die Untersuchung des Ver-
héltnisses von Autor zur Leser-in hat sich als Instrument zur Messung der
beiden Stofirichtungen - Sinnsuche und Selbstheroisierung - als beson-
ders hilfreich erwiesen. Diesem Verhaltnis wird sich durch die Analyse der
verschiedenen Erzihlrollen angendhert. Abgesehen von gesellschaftlichen
Diskursen im historischen Kontext, wirkt sich auch der Publikationsort
auf dieses Verhdltnis aus. Daher werden zunéchst eine historische Fachzeit-
schrift der frithen Zweiten Pahlawi-Zeit (Der Detektiv in der Fachzeitschrift
Yadgar) herangezogen und im Anschluss Publikationen der frithen Zweiten
Pahlawi-Zeit analysiert, die sich an eine breite Leser-innenschaft richteten.

72 Ein Problem, das durch die Bezeichnung dieses Typus mit dem Wort Gelehrter entsteht,
wird besonders deutlich, wenn man es im Digitalen Worterbuch der deutschen Sprache
eingibt. Dort liest man unter Typische Verbindungen an erster Stelle: al-Azhar Univer-
sitdt; spater kommen sunnitisch, muslimisch, islamisch etc. hinzu. Auch unter Wort-
bildung tauchen die Begriffe Rechtsgelehrter und Religionsgelehrter auf und verweisen
ebenso auf die Nahe des Begriffs Gelehrter zu Religion bzw. Islam in der deutschen Spra-
che. Die vorliegende Arbeit verwendet den Begriff Gelehrter jedoch ohne diese religiose
bzw. islamische Konnotation, aufler sie wird explizit gemacht. Vielmehr halt sie sich an
die Wortbedeutung des DWDS. Dort heifit es: ,jmd., der griindliche und umfassende
wissenschaftliche Kenntnisse besitzt und in der Fachwelt weithin anerkannt ist* https://
www.dwds.de/wb/Gelehrte; zuletzt eingesehen am 7. Juni 2022.

26

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Da sich mit einem ausdifferenzierten Textangebot an die allgemeine Bevol-
kerung gewandt wurde, das sowohl fiktionales als auch faktuales Erzéhlen
umfasste, wird hierzu zunachst das Verhaltnis von Literatur und Historio-
graphie beleuchtet (Historische Literatur und Geschichtsschreibung). Das
Kapitel Der Gelehrte in der Krise stellt Veranderungen fest, die sich seit der
erfolgreichen Machtkonsolidierung Muhammad Riza Sahs und dem damit
veranderten politischen Klima in der Darstellung von Gelehrtenfiguren
innerhalb der Geschichtsschreibung ergeben haben. Das Fallbeispiel zeigt,
dass der Gelehrte zwar als Heldentypus erhalten blieb, er jedoch an Gewicht
verlor, da seine Eigenschaften nun auf den Schah iibertragen wurden. In
Heroische Gelehrsamkeit bei Al-i Ahmad wird ein Text des Intellektuel-
len untersucht, der bereits im historischen Moment diese Verdnderungen
beobachtete und kritisch mit ihnen umging. Seine Arbeit steht exempla-
risch fiir die Arbeiten dhnlich orientierter Kolleg-innen, die erfolgreich auf
das zeitgendssische Nachdenken tiber den Gelehrten einwirkten. Das Kapi-
tel Geschichtsschreibung im Staatsverlag untersucht die Hierarchiekonflikte
der Heldentypen Schah und Gelehrter auf dem Hohepunkt der staatlich
kontrollierten Geschichtsschreibung.

Dieses Buch zeigt damit auf, dass das Heroische und seine Typen ge-
schichtswissenschaftliche Instrumente der hier herangezogenen Autoren
sind, die ihnen zur Erfassung der Welt und der iranischen Nation dienen.
Insofern stellen sie wihrend der gesamten Pahlawi-Ara eine flexible Kons-
tante zur ErschliefSung der eigenen Geschichte dar.

27

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 21.01.2026, 18:16:11.


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Schah

am 21.01.2026, 18:16:11.


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 21.01.2026, 18:16:11.


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Der Schah als Zentrum des politischen Systems

Die Konige, ihre Nachkommen und ihre
Verwandtschaft sind der schonste Teil der
Schépfung.!

Wie Zabihullah Safa hier pointiert iiber die Herrscher im Sahnama anmerkt,
soll der Schah die Ideale der Gesellschaft in besonderer Weise verkorpern.?
Der Historiker und Literaturwissenschaftler wurde am 16. Urdibihist 1290/
7. Mai 1911 in Sahmirzad bei Simnan geboren. Er absolvierte in Babul,
einer Stadt in der nordlichen Provinz Mazandaran, die Grundschule und
vollendete den weiterfiihrenden Bildungsweg am dar al-funiin, dem Poly-
technikum in Teheran. In der Hauptstadt begann er anschlieflend ein Stu-
dium der Philosophie und Persischen Literatur, das er 1321/1943 mit der
Promotion beendete. Seine gesamte akademische Karriere bis zur Eme-
ritierung blieb er der Universitdt Teheran verbunden, wo er es bis zum
Direktor der Philosophischen Fakultit brachte. Er gab diverse bedeutende
Zeitschriften mit heraus, wie Mihr, Suhan und die Zeitschrift fiir die Fakul-
tdt der Literatur an der Universitit Teheran. Dariiber hinaus hatte er auch
kulturpolitische Amter inne. Er war u.a. Generalsekretir der Iranischen
UNESCO-Kommission, Generalsekretar des Obersten Rates fiir Kunst und
Kultur sowie im Rundfunk aktiv. Neben seinen eigentlichen historischen
und literaturhistorischen Forschungsschwerpunkten iibersetzte er zahlrei-
che Werke aus europiischen Sprachen, vor allem aus dem Franzdsischen,
ins Persische. An der Universitit Hamburg hatte er in den 1340er/1960er
Jahren zweimal eine Gastprofessur inne. Nach der Iranischen Revolution
kehrte er nach Deutschland zuriick und verstarb 1378/1999 in Liibeck.
Uber die wissenschaftliche Beschiftigung mit Literatur hinaus gilt Safa
auch selbst als Lyriker. Seine Forschung zur Held-innendichtung beurteilt
Djalal Khaleghi-Motlagh noch im Jahr 1981 als ,bahnbrechend®, die seit
dem Erscheinen 1324/1945 ,durch nichts tibertroffen wurde®? Safa gehorte
dem nationalistischen Lager an und war dem staatlichen System, in dem er
wirkte, eng verbunden. Er verfasste zahlreiche Texte zu iranischer Literatur
und Geschichte, die bis heute als Standardwerke rezipiert werden. Dies gilt
insbesondere fiir seine Dissertationsschrift iiber das Sahnama, in der er das

1 Safa 1396/2017-18: 244.

2 Ibd.244f.

3 Khaleghi-Motlagh 1981: 40. Die Jubildumsschrift von Khaleghi-Motlagh offenbart
bereits die hagiographische Rezeption der Historiker selbst, die Gegenstand des zweiten
Teils dieser Arbeit ist.

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nachdenken iiber Literatur mit seinen politischen Pramissen und Weltan-
schauungen verkniipft. Darin heif3t es, dass die iranischen Monarchen iiber
einen auflergewohnlichen koniglichen Glanz (farr) und eine auflergewthn-
liche Pracht (Sukith) verfiigten. Dies rithre daher, dass sie sowohl mit dem
gottlichen farr, als auch mit dem kayanischen (,weltlichen’) farr ausgestattet
seien. Verloren sie es allerdings, so verloren sie auch ihre respektgebietende
Schénheit. Die iranischen Konige des Sahnama, so Safa, wichen jedoch sel-
ten vom gerechten Weg ihrer Vorfahren ab, und sie alle seien edel (azada),
freigiebig (sahi) und mutig (gawanmard) und versagten ihren Soldaten
(sipahiyan) nichts. Sie stiinden treu zu ihrem Wort, seien fromm (din-dar)
und rein (pak), und nur einige wenige von ihnen begingen unehrenhafte
(mazmiuim) Taten. Der Schah Irans, so Safa weiter, stehe im S@hndma unter-
stiitzend hinter den Iraner-innen und zeige ihnen gegeniiber Mitgefiihl
(¢amm-ha"r). Hingegen sei es die Pflicht einer jeden Iranerin und eines
jeden Iraners, ihm gegeniiber Treue und Gehorsam zu leisten. Im Kontext
der Pahlawi-Zeit repréasentiert dieser Typus das Zentrum des politischen
Systems und ist daher dazu geeignet, die Herrschenden sowohl zu legitimie-
ren als auch zu delegitimieren. Das macht jedes Schreiben iiber konigliche
Figuren der Vergangenheit zu einem politischen Manifest, in dem sowohl
die Ideale der Autor-innen als auch das politisch Sagbare offengelegt werden.
Zentral fiir die Legitimierung der zeitgenossischen Ordnung war zuniachst
die Heroisierung ihrer Griinderfigur Riza Sah und der daran anschlieSende
Personenkult um seinen Sohn. In einem monarchischen Herrschaftssystem
sind die Legitimitdt des Herrschers und des Systems reziprok aneinander-
gekoppelt. Damit ist ausgedriickt, dass Riza Sah (und spiter Muhammad
Riza §a'1h), um Monarch zu sein, das monarchische System als legitim vor-
finden, er aber auch selbst als Figur legitimierend auf die Monarchie wirken
muss. Die untersuchten Texte offenbaren diese Wechselwirkung, indem sie
die Monarchie als genuin iranisch und exzeptionell handlungsféhig iden-
tifizieren und den Schah durch heroisierende Zuschreibungen fiir dieses
herausgehobene Amt qualifizieren. Die Geschichtsschreibung ist fiir dieses
Vorhaben besonders geeignet, da wie kaum ein anderes Herrschaftssystem
die Monarchie auf eine genealogische Legitimierung angewiesen ist. Dies
zeigt sich in mannigfaltigen Verweisen auf unterschiedliche vergangene
Epochen, die mit der Gegenwart verkniipft werden und historische Vorbil-
der identifizieren. Der Schah wiederum erféhrt seine personliche Legitimi-
tat, indem er diese historischen Vorbilder erkennt, anerkennt und in den
Spuren ihres Handelns agiert. Auf diese Weise kristallisieren sich Motive
heraus, die im Umfeld eines Schahs oder an ihm zu erwarten sind und ihn
als Schah iiberhaupt kenntlich machen. Die Heroisierung von iranischen
Herrschern soll im Folgenden ndher untersucht werden, wobei zunéchst
die Darstellung der Pahlawis und anschlieflend von Herrscherfiguren in

32

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

der Historiographie befragt wird. Da von Riza Sih keine Selbstzeugnisse
vorliegen,* wird fiir das erste Anliegen eine Auftragsarbeit des Historikers
Said Nafisi herangezogen. Fiir Muhammad Riza Sah, der auch als Autor
in Erscheinung getreten ist, konnen seine eigenen Texte bzw. ein umfang-
reiches Interview untersucht werden. Diese Texte werden alsdann ins Ver-
héltnis gesetzt zu gesellschaftlich breit rezipierter respektive staatsnaher
Geschichtsschreibung. Die diachrone Betrachtungsweise ermdglicht dar-
tiber hinaus, Anpassungen an sich wandelnde politische und gesellschaft-
liche Verhiltnisse aufzudecken, aber auch die Verfestigung erfolgreicher
Motive zu identifizieren.

4 Dieser Umstand wurde auch von seinem Sohn problematisiert. Karanjia 1977: 58.

33

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 21.01.2026, 18:16:11.


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Der Aufstieg Irans unter Riza Sah

Der bedeutendste Text iiber die Erste Pahlawi-Zeit wurde von Sa‘id Nafisi
noch im Auftrag Riza Sahs geschrieben und erstmalig 1318/1939-40 unter
dem Titel Fortschritte Irans wihrend der Pahlawi-Epoche publiziert. Der His-
toriker und Literaturwissenschaftler Said Nafisi wurde am 18. Hurdad 1274 /
8. Juni 1896 in Teheran geboren, wo er am 23. Aban 1345 / 13. November
1966 auch verstarb. Die méannlichen Mitglieder seiner Familie hatten seit
Generationen die Position des Hofarztes inne, und so war es auch fir ihn
vorgesehen gewesen, Medizin zu studieren. Zu diesem Zweck schickte man
ihn zunachst in die Schweiz und dann nach Frankreich, wo er seine in Iran
begonnene Grundausbildung beendete. Er erwarb Kenntnisse in diversen
Sprachen, neben Franzdsisch auch Latein und Griechisch, was damals obli-
gatorisch fiir das Medizinstudium war. Der Aufenthalt in Europa verstarkte
sein Interesse an Geschichte und Literatur, so dass er sich von dem Arzt-
beruf abwandte. Er blieb dem Themenbereich jedoch verhaftet, was sich
in Publikationen zur Geschichte der Medizin niederschlug. Im Anschluss
an seine Riickkehr nach Iran unterrichtete er Franzdsisch und machte sich
einen Namen in literarisch interessierten Zirkeln der Hauptstadt. Er gab das
literarische Journal Fakultit (Daniskada) heraus und spater das ministeri-
ale Periodikum Landwirtschaft und Handel (Falahat wa Tigarat). Er unter-
richtete Geschichte und Literatur in diversen Institutionen, bis er auf den
Lehrstuhl fiir Islamische Geschichte in Iran der Universitit Teheran berufen
wurde. Er war international vernetzt und besuchte zahlreiche Konferenzen
im In- und Ausland. Die letzten Jahre seines Lebens verbrachte er tiberwie-
gend in Paris. Der Lyriker und Literaturwissenschaftler Munibur Rahman
urteilt in der Encyclopaedia of Islam: ,He commanded a facile pen, and his
prose style has won generous acclaim for its polished and lucid expression.!
Damit galt nicht nur seine Forschung als mafigeblich, sondern auch sein
literarischer Schreibstil.

Seine Monographie zur Ersten Pahlawi-Zeit wurde im Laufe der Jahr-
zehnte wiederholt aufgelegt, unter anderem anldsslich der Kronung
Muhammad Riza Sahs 1346/1967 — Nafisi selbst schreibt in jener Ausgabe
von einem guten Omen? — und zuletzt noch in den Schriften des Staatsver-
lags nach der Bildungsrevolution in den 1350er/1970er Jahren. Damit galt
Nafisis Darstellung iiber ein halbes Jahrhundert hinweg als offizielles Nar-
rativ der Erfolgsgeschichte der Pahlawi-Dynastie.* Der Text bietet zudem

1 EI,, Nafisi, Said.

2 Naflsi 1344/1965-66: 5.

3 Grundlage der folgenden Analyse ist eine der kurz vor der Krénung erschienenen Aus-
gaben von 1344/1965-66.

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

die Moglichkeit, das zeitgendssische Denken iiber die erweiterte Gegen-
wart néher zu betrachten und die dort gewonnenen Erkenntnisse spater in
Zusammenhang mit dem Denken iiber die Vergangenheit zu setzen. Nafisi
selbst weist auf die Bedeutung hin, die das Werk fiir die politischen Akteure
hatte:

Im Tirmah des Jahres 1313 [1934] gab der Grofkonig Riza Sah Pahlawi dem Staats-
gremium den Befehl, eine Anzahl von Leuten zu berufen, die die zeitgendssische
Geschichte zusammenstellen sollten. Unter den Leuten, die man erwéhnte, wurde
auch meinem Namen die Ehre erwiesen. Die Wahl traf mich, da ich mich mit den Epo-
chen vor der Pahlawi-Zeit gut auskannte und daher einzuschitzen vermochte, welche
Anstrengungen und Miihen dieser grofie Mann fiir den Fortschritt Irans aufwandte.
Zur selben Zeit wurde dem Premierminister befohlen, dass man mir alle Informatio-
nen, die in den Ministerien und Behorden zu finden seien, zuganglich machen sollte.
Daher ist dieses Buch aus den richtigsten Informationen zusammengesetzt, die sich in
den Behorden des Staates fanden, und ich bin sehr froh, dass die Zusammenfassung
davon eine Leitung fiir die Geschichtsschreiber-innen der Zukunft sein wird.*

Bemerkenswert daran ist, dass es Nafisi offenbar gelang, eine Art des Erzah-
lens und bewertenden Einordnens von Ereignissen zu gewahrleisten, mit
denen sich Muhammad Riza Sah wihrend seiner gesamten Regierungszeit
identifizieren konnte — obwohl sich der Text, so Nafisi selbst in der Ein-
leitung, mit der Geschichte Riza Pahlawis vom 4. Isfand 1299 (dem coup
d’état 1921) bis zum 24. Sahriwar 1320 (der Abdankung 1941) beschif-
tigt und sich damit ausschlieflich dem heiklen Vater-Thema widmet.
Muhammad Riza Sih pflegte sensibel auf zu viel Lob fiir seinen Vater zu
reagieren und beschwerte sich oft, dass er selbst viel mehr erreicht habe
als dieser, die Menschen jedoch seine Anstrengungen nicht wertschitzten
und ihr Augenmerk stattdessen auf seinen Vorganger richteten. Milani kon-
statiert, dass es am Hof daher nicht als ratsam galt, allzu positiv tiber Riza
Sah zu sprechen.’ Gleichwohl stand natiirlich vollig aufSer Frage, dass es
einer Legitimationsschrift bedurfte, die der Bevolkerung darlegte, weshalb
die herrschende Ordnung am geeignetsten sei, zumal die Ereignisse um die
Jahrhundertwende bis zum Zweiten Weltkrieg das Fundament fiir die Herr-
schaft Muhammad Riza Sahs bildeten. Eine detaillierte Untersuchung des
Textes hinsichtlich seiner Heroisierungsstrategien bietet daher die Méglich-
keit, spiter die Darstellung Riza Sahs in Abgrenzung vom Selbstverstindnis
seines Nachfolgers auszuloten.

Die Griinde fiir den Erfolg von Nafisis Monographie sind gewiss in sei-
nem Text selbst zu suchen und deuten auf die zunehmende Verfestigung von
Erzéhlungen hin, die das Spektrum des Erzéhlbaren iiber die Jahrzehnte
hinweg einengten. Nafisis Text ist — nicht zuletzt durch seine wiederholte

4 Nafisi 1344/1965-66: 125.
5  Milani 2011: 14.

36

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Auflage - Teil dieses Prozesses und gleichzeitig an zentrale politische Ereig-
nisse wie die Abdankung, die Kronung und die Kulturevolution gekoppelt,
in denen der Staat besondere Energie in die Kontrolle iiber die Darstellung
der eigenen Geschichte investierte. Was den Text dariiber hinaus so lang-
lebig machte, ist die allgemeine Art, in der er verfasst ist. Nafisi bemerkt
einschriankend, dass ein ,Teil der Ereignisse dieser Zeit fiir die iranische
Geschichte von solcher Wichtigkeit® sei, ,dass jede dieser Begebenheiten
ein Buch fiillen kdnnte“® Seine Arbeit aber sei ,eine Richtschnur fiir jene,
die alle Aspekte der iranischen Geschichte dieser Zeit kennenlernen wol-
len®, und er hoffe, dass sie ,,Liebhaber-innen der iranischen Geschichte wer-
den.” Damit markiert Nafisi selbst den Anspruch, den er an seinen Text hat,
und hebt nicht zuletzt die Bedeutung seiner eigenen Zunft fiir die Dynastie
hervor. Da das wesentliche Anliegen seines Textes ist, Riza Sah als Retter-
und Aufbruchsfigur der iranischen Nation zu inszenieren, umfassen seine
Ausfithrungen auch grundsitzliche Betrachtungen {iber GrofSe und grofSe
Minner im Laufe der Geschichte, innerhalb derer Riza Sah verortet wird.
Grofse Ménner, konstatiert Nafisi, seien in der Jahrhunderte iiberspan-
nenden Geschichte Irans zahlreich gewesen und in jeder Epoche, in der
Bedeutendes geleistet wurde, zu entdecken. Er verkniipft folglich Gr6fe und
Leistung, wobei die von ihm vorgestellten ,Errungenschaften’ solche Leis-
tungen bezeichnen, die seiner Vorstellung nach die Zivilisation voranbrach-
ten und der Menschheit von Nutzen gewesen seien. Unter diesen grofien
Minnern zeichneten sich einige besonders aus, da sie als ,zivilisatorische
Grundsteinleger“® betrachtet werden konnen, die an der Schwelle von einer
Epoche zur nédchsten lebten. Sie fithrten das, was veraltet sei, zu einem Ende
und bewirkten eine Zeitenwende, in dem sie eine stabile Grundlage fiir die
kommenden Generationen schufen. Diese regelméfiig artikulierte Vorstel-
lung einer bestindigen Erneuerung, die sich Epoche um Epoche wieder-
hole, kniipft an die in islamischen Kontexten bekannte Uberlieferung eines
mugaddid (ndmlich arab. Erneuerer®) an. Das iiberkonfessionell verbreitete
Konzept des mugaddid bezieht sich auf ein hadit (Ausspruch des Prophe-
ten), demzufolge jedem Jahrhundert eine Personlichkeit geschickt werde,
um den Islam zu reformieren. In der Vergangenheit wurden diverse Manner
von ihren Anhénger-innen als mugaddid identifiziert, wie ‘Umar II. (r. 217-
220/717-720), al-Gazzali (t. 505/1111) und as-Suyati (t. 911/1505). Spi-
testens seit Ende des 13./19. Jahrhunderts gewann das Konzept abermals
an Attraktivitat, da es ermdglichte, islamische Themen und Traditionen im

Nafisi 1344/1965-66: 5.
Ibd.
8 Ibd.15.

37

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kontext der aufkommenden Moderne neu zu denken.’ Nafisi {ibertragt den
Gedanken einer kontinuierlichen islamischen Erneuerung auf die iranische
Geschichte, was deren Sakralisierung markiert. Im Compendium Heroicum
ist notiert, dass religiose Codierungen ,ein schier unerschopfliches Reser-
voir an Interpretamenten, Motiven und Topoi an [-bieten], um Heroisie-
rungen suggestiv und ,stark’ zu kommunizieren. % Nafisi iibertragt religiose
Denkfiguren auf den nationalen Kontext und nutzt ihr Legitimationspoten-
zial, um heroische Figuren der nationalen Geschichte zu markieren. Solche
Erneuerer seien, so Nafisi weiter, keineswegs zahlreich. Riza Sah Pahlawi
allerdings sei einer von jenen Ménnern gewesen, die das Schicksal Irans
und den Lauf der Geschichte verdnderten. Daher werde die Epoche, in der
er Schah war, stets als besondere Epoche in der Geschichte adressiert wer-
den.! Die Etablierung von Riza Sah als rechtmifigem Herrscher erfolgt in
Nafisis Text also iiber Zuweisung heroischer Eigenschaften an Riza Sah, die
ihn zu einem epochalen Neuerer erheben, aber auch durch die Behauptung,
es habe — eben dank dieser Attribute — eine breite Zustimmung unter den
Eliten des Landes und der allgemeinen Bevolkerung gegeben:

Am 9. Abanmah 1304 beschloss (ra7 dad) Irans nationales Parlament die Absetzung
der qagarischen Familie von der Herrschaft und es wurde ein Verantwortlichenrat
begriindet, der tiber das Schicksal des Landes entscheiden sollte. Am 21. Azarmah
ibergaben Vertreter der iranischen Nation den dreitausendjahrigen Thron an
Sahansah Riza Pahlawi.!?
Riza Sah wird also als erwahlt und Iran als eine konstitutionelle Demo-
kratie bestitigt. Seine bedeutendensten Leistungen fiir die iranische Nation
bestanden nach Nafisi darin, dass er das Land einte, die Grenzen sicherte,
aber auch in kurzer Zeit Sicherheit innerhalb der Landesgrenzen gewéhr-
leistete!® und Irans Integritdt nach auflen verteidigte, in dem er sich von
auslandischen Akteuren unabhingig machte. Die Fihigkeit Unabhingig-
keit zu gewahrleisten ist ein zentrales Element der Heroisierung, sofern
sie die Fahigkeit zu staatlicher Integration und nationaler Zusammenfiih-
rung einschlie3t. Beide Elemente gelten Nafisi als Grundvoraussetzung zur

Spiter wurde die Idee eines mugaddid fruchtbar gemacht fiir die Auseinandersetzung

mit den Herausforderungen der Moderne und der sogenannten westlichen Kultur. Teils

wurde Ayatullah Humaini als mugaddid des 14. Jahrhunderts in Betracht gezogen. (EI,,

Tadjdid). Auch schon Riza Sahs Zeitgenoss-innen setzten sich mit dem mugaddid als

Erneuerer des Islams in der neuen Zeit auseinander. Afshari 1993: 479.

10 CH, Sakralisierung.

1 Nafisi 1344/1965-66: 15.

12 bd. 17. Muhammad Riza Sah wiederholt diese Beteuerung in dhnlicher Form in dem
Interview mit Karanjia. Er meint dort, sein Vater sei vom Volk dazu angehalten worden,
nicht Prisident einer Republik Iran zu werden, sondern Konig, da sie keine Republik
akzeptieren wiirden. Karanjia 1977: 39.

13 NafisT 1344/1965-66: 23.

38

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

legitimen Gewaltanwendung, die wiederum ein Merkmal legitimer Herr-
schaft darstellt. Die Heroisierung Riza Sahs ist daher eng mit dem Militar
verkniipft.

Der Schah als militirischer Fiihrer

Vor diesem Hintergrund werden von Nafisi als die wichtigsten Ereignisse
im Leben von Riza Sah die Verleihung von militirischen Ringen genannt.
Die ersten vier Punkte seiner tabellarischen Biographie zeigen deutlich
diesen militaristischen Einschlag: ,,1257: Geburt; 1265: Tod des Vaters;
1278: Eintritt in den Dienst der Kosakenbrigaden, 1294: Beférderung zum
Sarhangi“!* Andere Ereignisse zwischen Geburt und der Militdrlaufbahn
werden, abgesehen von dem frithen Tod des Vaters, als irrelevant iiber-
sprungen. Weibliche Bezugspersonen werden nicht aufgefiihrt, und erst
im spateren Leben sind zivile Ereignisse so bedeutsam, dass Nafisl sie
anspricht. Diese sind dann ganz explizit mit der Nation verbunden, wie
beispielweise die Griindung neuer Ministerien fiir Verkehr, Landwirtschaft
und Handel und spéter die ersten Mafinahmen zum Bau eines landeswei-
ten Schienennetzes.!> Weitere zentrale Ereignisse in Riza Sahs Leben sind
die Feierlichkeiten zum 1.000-jahrigen Jubildum Firdausis, die Griindung
der Universitat Teheran (1313/1934), die Errichtung einer Witwenschule
(1314/1935), die Aufteilung des Landes in zehn Provinzen (1316/1937) und
die Er6finung einer Tabakfabrik (1316/1937), die auf diese Weise explizit
dem Schah zugeordnet werden und als Teil seiner Biographie erscheinen.
Zudem suggeriert der Lebenslauf auf diese Weise, dass militarische Starke
die Grundvoraussetzung fiir die Schaffung des zivilen Lebens darstellte. Die
enge Verwobenheit zwischen der Biographie und dem Schicksal der ira-
nischen Nation erzeugt einen Eindruck der Omniprasenz des Herrschers
und blendet andere politische Akteure aus. Gelegentlich werden passivische
Formulierungen genutzt, um Riza Sahs herausragendes Agieren zu charak-
terisieren und dem Handeln einer anonymen Masse gegeniiberzustellen. So
heif3t es {iber eine oppositionelle Bewegung in Gilan siidlich des Kaspischen
Meeres: ,Danach wurden in Gilan die Gangaliyén bekdmpft'® und erst am
Ende des Absatzes: ,Viele Menschen fliichteten [aus Aserbaidschan] nach
Tihran und Qazwin, einige sogar zu Fufi. Schliefllich griff Riza Sah ein, und
der Aufstand flaute ab.“” Das durch Auslassung der eigentlich entscheiden-
den Ereignisse beschleunigte Erzahltempo verstirkt den Anschein einer

14 1hd. 8.
15 1bd.
16 Tbd. 24.
17 1hd.

39

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

singuldren Kraft, die vom Schah ausgeht. Das Compendium Heroicum stellt
fest, dass in heroisierenden Narrativen ,der Held als individueller Akteur
mit Gesicht, Korper, Geschlecht und Biographie® erscheint, dessen Taten
das Geschehen lenken. Andere Akteure hingegen werden ausgeblendet
und somit ,komplexe Wirkungs- und Handlungszusammenhinge verein-
facht®!® Der Soziologe Tobias Schlechtriemen bemerkt aufSerdem, dass sich
heroische Handlungsmacht dadurch auszeichne, dass sie sich auf menschli-
ches Handeln einer Person beziehe, der die Vielen passiv gegeniiberstehen,
ein Handeln, das sich durch Aktivitat und Starke charakterisieren lasse.l®
Schlechtriemen beobachtet, dass ein Teil des Heroisierungsprozesses darin
bestehe, dass die Akteurschaft auf die eine Figur im Zentrum konzentriert
und ihr der Tendenz nach die ganze Aktivitat zugeschrieben wird.?° Hierin
wird die simplifizierende Erzéhlweise von Held-innengeschichten deutlich,
die dazu geeignet sind, komplexe Vorgéinge leicht zugingig darzustellen.
Der Historiker Nafisi kann sich dies in zweierlei Hinsicht zunutze machen:
Erstens wird der Auftraggeber seiner Schrift, der Schah, dadurch in seiner
Singularitdt bestirkt und zweitens sein Narrativ von storenden Faktoren
bereinigt, die die von ihm erzdhlte Geschichte komplizierter und damit
weniger eingingig machen wiirden. Riza Sahs Strategien oder Handlun-
gen, die dazu fiihrten, dass die Unruhen niedergeschlagen wurden, bleiben
daher unberichtet und die Befriedung (geradezu magisch) in seiner Person
begriindet. Interessanterweise werden in dem kurzen Passus aber auch die
internen Differenzen der Gruppe angedeutet, worauf in der populistisch-
empathischen Geschichtsschreibung i. d. R. verzichtet wird, die wahlweise
den britischen oder den Angrift der iranischen Zentralregierung als kau-
sal fiir die Niederschlagung der Bewegung sieht.?! Die Briten werden von
Nafisi ausgeblendet, und stattdessen wird die polyphone Konfliktsituation
hervorgehoben. Das verstirkt den Eindruck, dass Iran sich in einer chao-
tischen wie gefahrlichen Situation wiederfand, die mit dem endgiiltigen
Scheitern der Konstitutionellen Revolution (ca. 1284-1290/1905-19011)
und der Unféhigkeit der Politiker wahrend des Ersten Weltkrieges, eine
gemeinsame Stofirichtung zu finden, ihren Ausgang genommen haben soll.
Riza Sah wird somit als einheitsstiftende Griinderfigur inszeniert, die durch
militarische Stirke innenpolitische Sicherheit und auflenpolitische Unab-
hingigkeit erlangte.

Die Rechtfertigung von Riza Sahs Militarismus scheint auch in zunichst
als zivil zu bezeichnenden Bereichen auf, was den bereits im tabellarischen

18 CH, Heroisierung.

19 CH, Handlungsmacht.
20 Tbd.

21 Afary 1995: 11.

40

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lebenslauf erweckten Eindruck bestétigt. Die Landwirtschaftsreformen
beispielsweise konnten nach Ansicht Nafisis erst verwirklicht werden,
nachdem das Land befriedet war. Denn ,,die Banditen waren die Feinde der
Landwirtschaft?? was dazu fiihrte, dass es in den Jahrhunderten zwischen
dem Ende der Safwidenherrschaft und dem Beginn der Pahlawi-Zeit Miss-
ernten und Hungersnote gegeben habe. Gleiches gilt fiir die ,,Errettung der
Menschen aus dem nomadischen Leben®? die immer wieder aus verschie-
denen Blickwinkeln beleuchtet wird und nicht nur fur das Land, sondern
auch fiir die Nomad-innen selbst von Vorteil gewesen sein soll, da diese
zuvor keine Perspektive im Leben hatten, als ,ein Zelt in der Wiiste auf-
zuschlagen®, und daher nicht an der Gesellschaft partizipieren konnten.?*
Insgesamt stellt Nafisi daher fest:

Darum sind die Militdrreformen die wichtigsten Arbeiten, die Riza Sah wihrend sei-
ner Amtszeit umsetzte. Man sollte im Kopf behalten, dass das Wort Reform jedoch
unpassend ist, da Reform bedeutet, dass etwas Vorhandenes verbessert oder verandert
wird. Aber eigentlich bestand kein wirkliches Militdr zur Qagarenzeit und es musste
aus dem Nichts neu erschaffen werden.25

Nicht nur die Themen, auch der Duktus ist martialisch. So spricht Nafis
in amikalen Zusammenhingen, wie beispielsweise der Familie, ebenfalls
von Zerstorung, Beseitigung und Ausloschung,?® wodurch der Eindruck
erzeugt wird, dass Riza Sah die Bevolkerung vor einer ubiquitéren, bis in
das Privateste hineinreichenden Bedrohung errettet hat. Gleichwohl fallt
auf, dass das Militir selbst sowie Riza Sahs Auftreten ohne nihere Hin-
weise auf Gewalt auskommen. Die Gewaltanwendung wird auf Seiten der
Banditen, Nomaden und teils auslandischen Krafte verortet. Zwar wird die
Beschaffung von Waften und der Ausbau des Militars betont und als grund-
legend fiir die Sicherheit betrachtet, doch gleichzeitig der Eindruck erzeugt,
es handle sich hierbei um trage Gegenstinde, deren Vorhandensein selbst
Ordnung produziere. Die permanente Assoziation von Riza Sih mit Frie-
den blendet das gewaltvolle Handeln im Vorlauf der Befriedung aus. Statt-
dessen handelt es sich um eine Abschaffung der Gewalt durch scheinbar
magische Mittel, wie es schon der oben zitierte Passus iiber die Gangaliyan
gezeigt hat. Deutlich wird dies nicht zuletzt bei der Beschreibung der Quali-
taten der Wehrpflicht, die Nafisi hauptsdchlich in Forderung von Bildung,
Nationalgefiihl und - dank korperlicher Ertiichtigung — Gesundheit sieht.?”
Eine Ausbildung im Waffengebrauch oder gar die gesundheitlichen Scha-

22 Nafist 1344/1965-66: 78.
23 bd. 79.

24 1bd. 62.

25 Ibd.31.

26 Tbd.

27 1bd. 27.

41

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

den bis hin zum Verlust des Lebens im Falle von Kampthandlungen finden
keinen Eingang in Nafisis Darstellung, auch nicht in Form eines positiv
konnotierten Begriff des Martyriums. Er rezitiert die Verse:

Das Vaterland ist dort, wo keine Schlacht stattfindet
und niemand mit niemandem im Streit liegt.?®

Die Gewaltanwendung wird also, wie aufgezeigt, einerseits durch die Krimi-
nalisierung der Gegner, andererseits durch Bagatellisierung bzw. Auslassung
legitimiert. Sein Sohn bestitigt in seiner Autobiographie diese Perspektive
und konstatiert, dass die Machtergreifung Riza Sahs ein wirtually blood-
less coup“? war, was freilich auch an der Schwiche der Vorgangerregierung
gelegen haben soll. Diese Beobachtung ist umso bemerkenswerter, als die
Autor-innen des Compendium Heroicum konstatieren, dass Held-innener-
zahlungen die Moglichkeit boten, zu bestimmen, welche Gewalt als ehren-
haft, gerecht oder erforderlich erscheint. Damit zusammen héngt allerdings
die Feststellung, dass physische Gewalt als eine Machtaktion wesensmaflig
nach ihrer Legitimation strebe. Legitimierung durch Gewalt stehe damit im
reziproken Verhiltnis zur Legitimierung von Gewalt.3® Der explizite Ver-
weis auf die Anwendung von Gewalt wiirde hier jedoch auch einen Hin-
weis auf die Gewaltanwendung gegeniiber der eigenen Bevélkerung, d. h.
der Nation, beinhalten und ist nicht heroisierbar, mithin unerzahlbar.
Muhammad Riza Sahs Erinnerungen an die Zeit nach der Abdankung sei-
nes Vaters zwei Jahrzehnte nach dem ,unblutigen Machtwechsel bestatigt
dennoch die Eroberungsleistung als Aspekt der Befriedung des Landes und
macht damit das Spannungsfeld sichtbar, in dem sich der Themenkomplex
Gewalt bewegt. Durch die ungewiss scheinende Zukunft und die Anwe-
senheit der Alliierten, notiert Muhammad Riza Sah, entstand ein voriiber-
gehendes Machtvakuum im Land, dass die tribes, die sein Vater noch
entmachtet hatte, nutzten, um sich wieder zu bewaffnen. Sie begannen die
Dorfer mit geschmuggelten Waffen zu pliindern, bis es Muhammad Riza
Sah gelang, Frieden zu stiften.?! Einerseits wird hier Riza Sahs Handeln end-
giiltig gerechtfertigt, indem darauf verwiesen wird, dass bereits ein kurzes
Nachlassen des Zentralstaates zu Gewaltexessen fuhrte, andererseits ver-
meidet Muhammad Riza Sah so, hinter seinem Vater zuriickzustehen. Hier
scheint die Eroberung als tradiertes Motiv legitimer Herrschaft durch, und
es gelingt dem Sohn, dieses Element so in die Erzéhlung zu verweben, dass
es sowohl den Dynastiegriinder legitimiert als auch die Vorstellung negiert,
er habe das Land nur ererbt und nicht erworben.

28 Tbd. 51.

29 Pahlavi 1961: 39.

30 CH, Gewalt und Heldentum.
31 Pahlavi 1961: 76.

42

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Neben der expliziten Heroisierung von Riza Sah identifiziert Nafisi auch
heroische Vorbilder, die, wie bereits erwédhnt, die Monarchie als System
legitimieren und Riza Sihs Handeln als einer natiirlichen Gesetzgebung
folgend erscheinen lassen.

Heroische Herrscher der Vergangenheit

Riza Sahs Strategie erscheint damit nicht beispiellos, sondern wiederholt
im Gegenteil die Geschichte, indem an die Vorvergangenheit angekniipft
wird. Diese Erzédhlstrategie ermoglicht es Nafisi, die teils dramatischen
Verdanderungen der letzten hundert Jahre einerseits als zukunftsgewandt,
andererseits als traditionsverbunden zu inszenieren. Das Neue, so der beru-
higende Unterton, ist nicht neu, sondern die Errettung der Vergangenheit
unter den verdnderten Vorzeichen der Gegenwart. So verdnderte etwa die
Kalenderreform, die Riza Sah - zu dem Zeitpunkt noch Premierminister -
an Naurtz 1304/1925 durchfiihrte, zwar die Zeitrechnung, doch ein derar-
tiger Beschluss selbst sei durchaus bekannt gewesen, zumal die Herrscher,
die solche Anpassungen vorgenommen hatten, stets in besonders ehrbarer
Erinnerung gehalten worden seien. Dies zeige sich darin, dass die Kalender
jeweils nach Herrschern benannt wurden, wie im Falle Yazdigird III. und
Galal ad-Din Sah Salguqqi. Sie brachten Ordnung in die Zeit und sicherten,
dass Nauriiz auf die Tagundnachtgleiche fiel.??

Nafisis Erwdahnung der Kalenderreform verweist auf einen groferen
gesellschaftlichen Diskurs, der einige Jahrzehnte um die veranderten Ver-
héltnisse, Wahrnehmungen und damit auch Messungen von Zeit kreiste
und bis heute noch nicht verwunden ist. Hamid Dabashi rasoniert in sei-
ner kiirzlich (2021) erschienenen Arbeit iiber den Intellektuellen Galal Al-i
Ahmad iiber seine personliche Haltung zu den verschiedenen Kalendern,
in denen er sich im Laufe seines Lebens bewegt hat, und ihren politischen
Implikationen:

The fact that I signed my first reading of the book [Sang? bar Giir] in the Persian
calendar very much describes my state of mind as a graduate student and a recent
immigrant still living according to the calendar of my homeland while living in the
US. More than forty years into my life in the US, I have now completely lost contact
with both the Islamic and the Persian calendars, except for academic and scholarly
purposes. The colonial conquest of the times of our lives has by now in fact reversed
itself. The postcolonial world has confiscated the commonality of that European/
Christian calendar to strike a chord of solidarity among all of us in Asia, Africa, and
Latin America. That fact and the full recognition of its veracity is one fundamental

32 Nafisi 1344/1965-66: 62.

43

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

difference between me and Al-e Ahmad. He was too close to the particularity of his
nations encounter with the tragedy to realise we have triumphed over it.3?

Dabashis Ausfithrungen verdeutlichen, dass die Kalender einen Schnitt-
stelle zwischen Politik und Gesellschaft kennzeichnen. Die Neujustierung
von Chronologie und Zeit stellte bereits unter Nafisi und seinen Zeitge-
noss-innen entsprechend nicht nur in der politischen Sphire einen zent-
ralen Aspekt dar, sondern manifestierte sich einerseits in der ausgepréigten
wissenschaftlichen Beschiftigung mit Kalendern und andererseits in der
scheinbaren Willkiir der verwendeten Zeitrechnungen in historiographi-
schen Texten. Ersteres deutet sowohl auf ein sich veranderndes Zeitver-
standnis hin, als auch auf das oben beschriebene Bewusstsein dafiir, an
einer Zeitenwende zu leben, die eine Neujustierung der Zeitrechnung erfor-
derlich machte. Der Intellektuelle Hasan Taqizada (1257-1348/1878-1970),
ein profunder Forscher in Kalenderfragen, erachtete die unterschiedlichen
Zeitrechnungen als Instrument, um verschiedene Zivilisationen abzugren-
zen.>* Denn an der Zeitrechnung werde deutlich, welche besondere Vor-
stellung eine Gesellschaft von sich selbst und ihrem Ort in der Zeit hat.
Die Auseinandersetzung mit den europdischen Quellen, aber auch euro-
péischen Sekundarquellen, die die christliche Zeitrechnung verwendeten,
bestirkte die Wahrnehmung, in einer eigenen Zeit, mithin einem abge-
grenzten Kulturkreis zu leben. Der aufkommende Nationalismus stellte
jedoch auch die Validitat dieser eigenen Zeitrechnung in Frage. Nachdem
neuere archdologische Forschung im grofen Maf3stab eine bis dato weitge-
hend unbekannte Geschichte zutage gefordert hatte, schien eine Rekapitu-
lierung der herkémmlichen Zeitrechnung notwendig. Wie Tavakoli-Targhi
es auf den Punkt bringt, ging damit auch eine veranderte Vorstellung histo-
rischer Ablaufe einher:

The narratological centrality of the entity ‘Iran’ signified the emergence of a new con-
ception of historical time that differed from the prevalent cyclical arrangement found
in chronicles. (...) Making Iran the ‘ultimate referent’ for the sequence of historical
events allowed for the emergence of new modes of historical emplotment.>®

Die erwéihnte Kalenderreform versprach, Sicherheit iiber die nationale Zeit
in Abgrenzung zum islamischen Mondkalender zu bringen, der zunehmend
mit einem nicht-iranischen Kulturkreis assoziiert wurde. Entsprechend war
es auch ein Anliegen der Geschichtswerke, Ordnung in die Zeit zu bringen,
und vor allem Uberblicksgeschichtsschreibung zielte darauf ab, den Ablauf
der Ereignisse festzuhalten und festzulegen. Durch die Verwendung mehre-
rer Kalender innerhalb eines Texts entstand eine multidimensionale Zeit-

33 Dabashi 2021: 83.
34 Ansari 2012: 58.
35 Tavakoli-Targhi 2001: 97.

44

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sicht. Unterschiedliche Kalender kénnen innerhalb einer Gesellschaft fiir
unterschiedliche Zwecke benutzt werden und erschaffen je nach Kontext
eine variierende Verortung und kniipfen insofern an verschiedene Wissens-
bestdnde an. Nafisi — wie auch andere Autoren - orientiert sich weitgehend
an den Quellentexten® und macht damit deutlich, dass er sich in den christ-
lichen wie auch den islamischen Zeitrechnungen zurechtfindet.’” Spates-
tens der Versuch, den islamisch konnotierten iranischen Kalender ebenfalls
zu verwerfen und gegen eine konigliche (Sahi) Zeitrechnung einzutau-
schen, macht deutlich, dass die Frage tiber Jahrzehnte hinweg gegenwir-
tig war. 1355/1976 erliel Muhammad Riza Sah eine neue Zeitrechnung,
basierend auf dem reformierten Kalender seines Vaters, aber rechnend ab
einem moglichen Beginn der Regierungszeit von Kyros dem Grofien (r.
ab 559 v. Chr.).3® Zwar wurde der Kalender bis zur Revolution beibehal-
ten, fand aber bekanntermaflen kaum Zuspruch, und nicht einmal in den
Staatsverlagsschriften wird die Anwendung der neuen Zeitrechnung kon-
sequent verfolgt. Im ultra-nationalistischen Lager gab es dennoch Recht-
fertigungsdruck, was urspriinglich iiberhaupt die langjéhrige Verwendung
des Mondkalenders begriindet habe. Nasr ad-Din Sah Husain konstatiert
beispielsweise in seiner kurzen Monographie Die Besonderheiten der irani-
schen Kultur und ihr Einfluss auf die Unabhdngigkeit des Landes, dass der
islamische Mondkalender eine iranische Kulturleistung sei und die Araber
zuvor gar keinen Kalender kannten, sondern sich jeder Stamm an den gro-
3en Ereignissen seiner eigenen Vergangenheit orientierte’® — ein Gedanke,
der auch bei dem Kunsthistoriker Azarta§ Azarnas$ auftaucht.?* Beide
Autoren gehen denn auch selbst der Frage nach, wann welcher Kalender
Anwendung findet und inwieweit diese Kalender Ausdruck der eigenen kul-
turellen Anschauungen und Leistungen sind. Die Verquickung dieser sich
aus unterschiedlichen Traditionen speisenden Zeitvorstellungen bringt aus
ihrer Sicht wiederum Neues hervor. So sei Nauriiz das iranische National-
fest par exellence, und sein vorislamischer, mithin genuin iranischer Cha-
rakter findet stets besondere Betonung, ja, es sei ,das einzige wirklich alte
Fest aus der Antike“#! Anders stehe es um die einige Tage vor Nauriz gefei-

3 Nafisi 1335/1956: ha.

37 Dieser Gedanke sollte freilich nicht uberstrapaziert werden, schliefilich ist es auch keine
ganz mithelose Kleinarbeit, Kalenderdaten hin und her zu rechnen. Jedoch ist es ein
grundsitzlicher Hinweis, dass Nafisi (und andere) sich in mindestens drei Kalendern
(higri qamari, higri Samsi, miladi) orientieren konnten. Gelegentlich wurde auch der
julianische Kalender verwendet, meist bezieht sich miladi jedoch auf den gregoria-
nischen Kalender.

38 Mit der zeitgendssischen Setzung dieses Termins ging der Schah iibrigens sehr offen um.

3 Husain 2536/1356/1977: 42.

40 Azarnas 1354/1975: 6 ff.

4 Ibd. 6.

45

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

erte ¢aharsamba-suri, die sich laut Azarnas ,,zweifellos nach der Islamisie-
rug verbreitete, da Iraner-innen Wochentage erst seit islamischer Zeit nach
dieser Art zahlen®*> Zuvor habe jeder Monat einen Namen und jeder Tag
innerhalb der Monate einen Namen gehabt. Das Konzept der Woche hin-
gegen habe sich erst durch die futithat, die islamischen Eroberungen in der
Spatantike, in Iran etablieren konnen.** Inzwischen wird die caharsamba-
siri mehr noch als das Neujahrsfest als genuin anti-islamisch verstanden
und von der Islamischen Republik entsprechend inszeniert.* Nafisis Dar-
stellung von Riza Sahs Kalenderreform als koniglicher Akt bzw. Merkmal
von Konigtum verfestigt sich folglich iiber die Jahrzehnte. Riza Sah erfiillt
die von Nafisi postulierten Maf3stibe von Herrschaft, indem er Sicherheit
und Ordnung iiber die Zeit sowie in der Zeit bringt, und setzt damit selbst
die Maf3stabe fiir seine Nachfolger. Die kalendarische Ordnung blieb in den
folgenden Jahrzehnten insofern strittig, als sie die zentrale Frage der Unab-
héingigkeit und damit der Souverénitit beriihrte, mit der das Verstandnis
der eigenen Vergangenheit verwoben war.
Nicht nur in der Reformation des Kalenders, sondern auch in anderen
Aspekten wiederholt Riza Sah das ehrenvolle Verhalten seiner Vorginger:
Die Verwaltung der Safawiden war fiir die damalige Zeit die beste der Welt. Besonders
unter Sah ‘Abbas I. wurde das Land Iran, das damals die doppelte Grofie von heute
hatte, in aller Gerechtigkeit verwaltet, war ruhig und sicher. [Erst] als die Safawiden

in Folge von Revolutionen (ingilab-ha-yi dahili) zerschlagen wurden, fiel das Land in
die schlimmste Phase des Chaos’ und der Anarchie.*®

Der zitierte Passus bettet die Verwaltungsreformen der Ersten Pahlawi-Zeit
in einen grofleren Zusammenhang der iranischen Geschichte ein und deu-
tet diese als Wiederherstellung eines vormaligen Zustandes. Der Verweis auf
Sah ‘Abbas 1. etabliert die Vorstellung, dass Monarchen Frieden und Sicher-
heit herstellen, so dass die Unterstellung, Riza Sah habe nach einer lan-
gen Phase der Unruhe und Gewalt das Land befriedet, ihn als Monarchen
erkennbar macht und garantiert, dass er sein Amt rechtmaflig bekleidet.
Sein Handeln ist mithin keineswegs kontingent, sondern erfiillt historisch
vorgesehene Abldufe, die an bestimmte Rollen gekniipft sind. Frieden und
Sicherheit sind an einen funktionierenden und durchsetzungsfahigen Zen-
tralstaat gekoppelt, der in dem Passus als Verwaltung zu Tage tritt. Dieser ist
dariiber hinaus mit einer Konigsfigur identifiziert. Diese Feststellung wird
von Nafisi regelméfiig in verschiedenen Variationen wiederholt, wobei die
Konigsfigur zumeist im Mittelpunkt steht. Aufierdem zeichnen sich die

2 Ibd. 7.

3 Ibd.

44 Funke 2017: 276-286. Funke zeigt und analysiert einige spektakulire Darstellungen gift-
griilner Ddmonen, die Ausgeburten des Neujahrsfestes sein sollen.

5 Nafisi 1344/1965-66: 34.

46

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Textabschnitte durch eine enorm beschleunigte Erzahlzeit aus. So konsta-
tiert Nafis1 beispielsweise innerhalb eines Absatzes, dass es Sah ‘Abbas und
Nadir Sah gelang, Sicherheit herzustellen,* und gibt so eine raffende Dar-
stellung einiger Jahrhunderte. Teil der Erzahlstrategie ist es, die Phasen der
Unruhe und Unsicherheit gesichtslos und passivisch zu halten: ,pas az an
andak andak Safawivan natawan sudand wa az gus-u kindar sarkisan bar-
hastand wa muntahi bi-fitna-yi Af¢gan sud“¥’ Hier werden keine Personen
namentlich aufgefiihrt, lediglich wird auf die Dynastie und die Afghanen als
unspezifische Gruppe verwiesen. Allerdings werden die beiden Monarchen
explizit benannt, so dass der Anschein erweckt wird, vor allem die Abwe-
senheit einer starken Personlichkeit wire kausal fiir die ,,dunklen Tage$
Irans. Die regelmifige Erwihnung Nadir Sahs verweist auch auf eine gute
Kenntnis der koniglichen Familie selbst, die durch mannigfaltige Vernet-
zung etabliert ist.*> So konstatiert Milani, dass jener Konig und Eroberer
Riza Sahs ~great hero“® war, da er Iran vereinte und versucht hatte, die Frei-
heiten des Klerus zu begrenzen.

Riza Sahs zentrale heroische Taten bestehen, wie bereits ausgefiihrt, in
der Befriedung des Landes, der Sicherung seiner Grenzen nicht nur gegen
militarische Feinde, sondern vor allem gegen subtilere Formen der Ein-
flussnahme durch auslindische Krafte, und im Ausbau des Staates durch
Reformen und die Bereitstellung der Infrastruktur. Die ihm zugeschrie-
benen heroischen Eigenschaften werden, wie oben ausgefiihrt, durch die
Assoziation mit verschiedenen historischen Personlichkeiten aufgerufen.
Daher weisen die Taten Riza Sahs jeweils verschiedene Vorlaufer auf. Der
scheinbar arbitrare Riickgriff auf diverse Ereignisse und Epochen der Ver-
gangenheit erschafft multiple Verkniipfungen und damit eine breite Ver-
wurzelung der Pahlawis in der iranischen Geschichte. Riza Sah wird durch
diese Mannigfaltigkeit der Beziige als exzeptionell selbst unter den grofien
Minnern der Geschichte konzipiert, da ihre Taten in Riza Sah zu kulminie-
ren scheinen. Dabei werden gezielt Eigenschaften mit ihm in Verbindung
gebracht, die als Voraussetzung zur Bewiltigung der oben genannten Auf-
gaben gelten sollen und seine Leistungen plausibilisieren:

4 Tbd. 19.

47 Ibd. Hervorhebung SSt. Ubers.: ,Danach wurden die Safawiden zunehmend machtlos
und erfuhren in allen Regionen des Landes Niederlagen, was im Biirgerkrieg der Afgha-
nen endete.

8 Nafisi 1344/1965-66: 19.

49 Nafisis Onkel, Mu’adib Nafisi, beispielsweise war der letzte Leibarzt des Schahs (Milani
2011: 43), der allerdings bereits vor der Abdankung in Ungnade fiel (ibd. 91). Er reiste
mit dem Kronprinzen in die Schweiz und verbrachte dort mit ihm die Jahre am Internat.
Pahlavi 1961: 59.

50 Milani 2011: 32.

47

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Notwendig fiir diese Aufgabe [Sicherheit herzustellen] ist vor allem ein starker Wille,
eine feste Absicht und unerschiitterliche Standfestigkeit und Schaffenskraft, wie sie
nur selten in groffen Mannern versammelt ist.>!

Diese Eigenschaften erméglichen es Riza Sah, die grofien Minner der Ver-
gangenheit zu iibertreffen, beispielsweise im Aspekt der innenpolitischen
Sicherheit. Die Autor-innen des Compendium Heroicum haben in ihrem
lemma zur Prifiguration festgestellt, dass diese Uberbietung ein zentrales
Element sei: Das Uberbietungsverhiltnis zwischen Ausgangsfigur und Ziel-
figur sei geeignet, eine ,Erfiillung einer im Prafiguranten angelegten Ver-
heifSung erscheinen zu lassen.“>? Diese scheinbare Erfiillung bestarkt auch
Riza Sahs Legitimitit. Nach Ansicht Nafisis konne jeder, der ein wenig die
militarische Geschichte Irans studiere, feststellen, dass Iran stets ein Land
mit einem Heer war, angefangen von der Zeit der Achdmeniden, den Par-
thern und den Sasaniden, aber auch in allen folgenden Epochen seiner alten
Geschichte bis zur Zeit der Safawiden, Nadir Sah und Karim Zand Han.
Dieses schiitzte nicht nur die Grenzen des Landes, sondern gebot auch den
Rebellionen und Aufstinden im Inneren des Landes Einhalt.>* In Nafisis
Die zeitgendssische Geschichte Irans weist er darauf hin, dass ein bedeu-
tender Fehler von Sah ‘Abbas, der letztlich zum Niedergang des Reiches
tithrte, die Verkleinerung der Qizilbas gewesen sei. Der Machtverlust dieser
Schutztruppe der Safawiden habe die Bewaffnung anderer Stimme, ins-
besondere der Afghanen, begiinstigt, die schliellich Isfahan pliinderten.>*
Riza Sah reiht sich mit seinem starken Fokus auf das Militir also in die
Riege dieser grofien Manner und Dynastien ein, vollendet dariiber hinaus
jedoch auch angefangene Projekte, wie im Falle der iranischen Marine:

Es folgte der Aufbau der Marine, welche im Jahre 1311 [1932/33] soweit fortgeschrit-
ten war, dass der erste Seekrieg am Persischen Golf stattfand. Dieser Punkt ist fiir die
iranische Geschichte ebenfalls von grofler Bedeutung, denn Iran ist im Siiden mit
dem Indischen Ozean verbunden, und der hat eine grofle Bedeutung fiir den Handel
und die Wirtschaft des Landes. In der langen Geschichte Irans hat es niemals eine
starke, schlagkraftige Marine gegeben. In der Zeit der Achdmeniden bat man die Grie-
chen um Beistand aus dem Phénizischen Meer, und auch die Sasaniden, die ein, zwei
Kriege auf dem Meer fiihrten, erbaten ebenfalls von anderen Hilfe. In der Zeit von Sah
‘Abbas L. unterstiitzte die englische Flotte Iran im Krieg gegen Portugal. Nadir Sah, der
auch die Absicht hatte, eine Marine zu erschaffen, brachte diese Arbeit nicht zu Ende.
Also wurde die erste Marine Irans in diesen [heutigen] Tagen erschaffen.>

>L Nafisi 1344/1965-66: 26.

52 CH, Prifiguration.

>3 Nafisi 1344/1965-66: 26.

>4 Nafist [1335]/1956: 23. Freilich verbirgt sich da auch eine Warnung,

55 Nafisi 1344/1965-66: 32. Auch Muhammad Riza Sah betont in dem Interview mit Karan-
jia noch 1977, dass sein Vater die Marine und Luftwaffe gegriindet habe, sowie den Rest
der Armee stark reformiert bzw. iranisiert habe. Ganz im Stile des Schahs spricht er von
laid foundation® und ldsst damit Platz fiir seine eigenen Leistungen. Karanjia 1977: 50.

48

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Absatz erhght nicht nur Riza Sah, sondern durchbricht auch den Ver-
dacht einer zyklischen Geschichte, die ausschliefllich von der Wiederho-
lung lebt. Dies implizierte schliefSlich, dass Iran irgendwann wieder der
Dekadenz anheimfallen wiirde. Es gilt also keineswegs, sich zuriick in die
Vergangenheit zu bewegen, sondern die nationalen Auftrdge, an denen die
Vorviter scheiterten, zu vollenden, gewissermaflen den verlorenen Faden
wiederaufzunehmen. Das erstreckt sich nicht nur auf die Verwirklichung
lang gehegter Pline, sondern auch auf die Uberwindung bereits verkruste-
ter Gepflogenheiten, die seine Vorganger nicht zu beseitigen vermochten.
Dies zeigt sich eindriicklich in dem Abschnitt iiber die Bekleidungsvor-
schriften fiir Frauen:

Die Befreiung der Frau und Abschaffung des higabs erfolgte am 17. Daimah 1314
[1936]. Man kann wagen zu behaupten, dass nirgends eine solch schwierige Aufgabe
mit einer solchen Leichtigkeit vollbracht wurde und alle Welt zum Staunen brachte. Es
besteht kein Zweifel, dass der grofle Mann, der dies veranlasste, selbst wenn er keine
anderen grofSen Taten vollbracht hitte, stets zu den bedeutendsten Mannern der ira-
nischen Geschichte gezahlt wiirde.>

Der nachfolgende Textabschnitt offenbart, dass Riza Sah mit seiner Reform
keineswegs eine europdisierte Neuerung eingefithrt habe, sondern den
(vermeintlich) ,arisch’-zivilisatorischen Urzustand, von dem die Iraner-in-
nen im Laufe der Geschichte durch (eine postulierte) ,semitische® Infiltrie-
rung abgeriickt waren, wiederhergestellt habe. Obwohl Nafisi nicht explizit
darauf hinweist, bedeutet dies, dass der Schah auch hierin seine Vorganger
tiberbietet, das heift, ein hoheres Maf3 an Fortschritt erzielt, in dem er eine
stairkere Verbundenheit mit den (vermeintlichen) iranischen Traditionen
an den Tag legt. Dieses Paradox soll Rechtmifligkeit erzeugen und zeigt,
wie apologetisch die Schrift gleichzeitig ist. Die Verherrlichung des Schahs
orientiert sich auch und ohne, dass kritische Stimmen jemals zitiert oder
erwdhnt werden, an Positionen von oppositionellen Stromungen, die ent-
kraftet bzw. delegitimiert werden sollen, und weist daher, wie es bereits im
Falle der Kalenderreform gezeigt wurde, mannigfaltige Verwobenheiten
mit langfristig aktuellen Diskursen der iranischen Gesellschaft auf.’” Die
besonders drastische Sprache konterkariert die eigentliche Umstrittenheit
dieses Gesetzes. Die Iranistin Bianca Devos bemerkt beziiglich der neuen
Pahlawi-Kleidung fiir Manner, hinter der nicht einmal die Mitglieder der
Regierung geschlossen standen,*® dass die Leser-in propagandistischer Arti-
kel ,den Eindruck von allgemeiner Begeisterung und Akzeptanz bekom-

%6 Nafisi 1344/1965-66: 56.

57 Vgl. auch den Satz: ,Kein billig denkender Mann (mard-i munsif) in einer Ecke dieser
Welt konne verleugnen, dass ...“ Nafisi 1344/1965-66: 56.

8 Devos 2006: 27.

49

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

men“* sollte. Dabei sei anfangs nicht einmal Riza Sah selbst frei von Skepsis
gegeniiber der européischen Kleidung gewesen.® Der Stil des zitierten Pas-
sus weist damit Parallelen zur Rezeption anderer historischer Ereignisse
auf. Etwa das Massaker des religiosen Fithrers Muqanna‘ (2./8. Jh.) an sei-
nen Anhinger-innen und der anschlieffende Selbstmord stellen potenziell
dessen Heroisierung in Frage, da sowohl Massenmord als auch Selbstmord
im schiitischen Kontext als siindhaft (haram) gelten. Um dem entgegenzu-
wirken, nahm Nafisi in seiner Kurzgeschichte tiber die historische Helden-
figur eine besonders deutliche Bewertung vor. Er leitet die Schilderung der
eigentlichen Entscheidung und Durchfithrung untypisch abschweifend ein,
um die Leser-in darauf vorzubereiten, dass
jener pahlawan-i niqab-pis,®! jener gawanmard-i sifid-gama-yi dilir,®? den nichts,
nicht einmal Millionen tyrannischer Soldner, das Fiirchten lehrte, dort am Rande
jenes Brunnens am Fufle des Berges eine Entscheidung traf, wie sie in 1.200 Jahren
nicht gewagt wurde. (...) Noch kein Mensch hatte eine Tat von solcher Grofle durch-
zufithren vermocht. [Doch] sein iranisches Blut (rag-i irani-yi way) erlaubte es ihm

nicht, sich selbst und seine Néchsten in die Hande der na-gawanmardischen Araber
fallen zu lassen.%?

Ahnlich verhilt es sich in dem Abschnitt iiber das Kopftuchverbot, in dem
die massive Umstrittenheit, die letztlich zum Scheitern der Initiative fiihrt,
tibergangen wird.** Man kann folglich davon ausgehen kann, dass Sa‘id
Nafisi in der radikalen Uberhohung eine grundsitzliche Strategie zur Dar-
stellung von kontroversen Sachverhalten sah, mit dem Ziel, divergierende
Stimmen mundtot zu machen, gewissermafSen mit rhetorischem Pomp zu
ibertonen. Nafisi blendet die eigentliche Gewalthandlung aus, ganz wie es
schon fiir tatsdchliche Kriegshandlungen gezeigt wurde. Die Konstruktion
der Darstellung soll zudem das Fortschrittsversprechen einlésen und sug-
geriert, dass Riza Sah der Vollbringer der heroischen Plidne seiner Vorgin-
ger ist.

Damit die Préafiguranten, auf die Nafisi rekurriert, ihren Zweck innerhalb
der Legitimationsstrategie erfiillen, miissen sie allerdings selbst als bedeu-
tende Personlichkeiten etabliert werden. Wie deutlich wurde, definiert die
Grofe ihrer Leistungen die Grofle Riza Sahs Leistungen und naturalisiert
diese. Dabei kann Nafisi an Narrative iber Herrscher ankniipfen, die spa-

9 Ibd. 26.

60 Ibd. 33.

61 Ubers. etwa ,verschleierter Held*.

62 Ubers. etwa ,tapferer, weilgekleideter Held"

63 Nafisi 1334/1955: 26.

64 Tatsichlich wurde das Gebot von einigen drastischen Mafinahmen begleitet; u. a. war es
Prostituierten verboten sich zu entschleiern, damit Frauen sich ohne Schleier gar nicht
erst auf die Strafle trauten, da nun mit Schleier gesehen zu werden - so die Hoffnung des
Gesetzgebers — als ehrenrithrig empfunden werden konnte. Shakibi 2020: 124.

50

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

testens seit der Qagarenzeit heroisiert worden sind. Die von ihm genannten
Konige wie Sapiir I, Sah ‘Abbas I. und Karim Han Zand dienten auch schon
der Vorgingerdynastie dazu, den Eindruck einer andauernden Institution
zu erzeugen und durch die Kombination aus pra-islamischen und islami-
schen Herrschern ein Idealbild persischen Konigtums zu zeichnen.®> Die
daher rithrende Vertrautheit der Argumentation verstarkt ihre Plausibilitat
fiir die Leser-in und zeigt auf, dass auch Nafisi sich in seinem Nachdenken
tiber Herrschaft auf tradierte Muster verlassen und diese neu arrangieren
konnte.

Nafisis Riza Sih rettet die iranische Vergangenheit auch in alltiglich
erfahrbaren Bereichen, wodurch ebenfalls auf Vorwissen der Leser-in auf-
gebaut wird. Beispielsweise stellt er hohe ,Summen zur Restauration des
safawidischen Viertels in Isfahan“® bereit. Nafisi verdeutlicht auch hier-
mit, dass Riza Sah sich explizit in der Nachfolge jener safawidischen Mon-
archen sieht, die Ordnung, Frieden und Gerechtigkeit hergestellt hatten.
Da das Viertel iiber die Jahre hinweg zu einem bedeutenden touristischen
Reiseziel avancierte, konnte sich die Leser-in gegebenenfalls selbst davon
tiberzeugen, dass die Pahlawis eben nicht einer europdischen Moderne
entgegeneilten, sondern Fortschritt im Sinne der Nation und in Uberein-
stimmung mit ihrer Geschichte brachten. Nafisi definiert auf diese Weise
die Kriterien fiir eine legitime Herrschaft und naturalisiert sie durch
Vergangenheitszuschreibungen.

Die beschriebene Parallelisierung von Konigsfiguren hat nachhaltig
das Denken iiber die rezente iranische Geschichte gepragt. Abbas Ama-
nat schreibt noch 2017, dass Riza Pahlawi der einflussreichste Herrscher
seit Ismail I. sei, und bringt ihn mit dem umfangreichen Wandel durch
Reformen in Verbindung, die die safawidische Gesellschaft, Kultur und
Okonomie betrafen.t” Die Eroberer- und Reichsgriinderfigur ist bereits in
der Ersten Pahlawi-Zeit so erfolgreich in Riza Sahs Nihe geriickt worden,
dass sich die Reproduktion dieses Wissens auch iiber ein Jahrhundert spa-
ter noch anbietet. Auffillig ist dabei, dass es weniger um konkrete histori-
sche Personlichkeiten geht, sondern um die Themenfelder Eroberung und
Gesellschaftsreform, die relativ beliebig aktiviert werden konnen, solange
die semantisch miteinander verkniipften Herrscher gleichermafen mit die-
sen Themenfeldern assoziiert sind. Darin wiederholt sich die von Nafisi
vorgenommene mannigfaltige Verwurzelung Riza Sahs in der iranischen
Geschichte.

5 Grigor 2015: 231.
66 Nafisi 1344/1965-66: 59.
67  Amanat 2017: 499.

51

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Scheitern am Heroischen

Neben der expliziten Heroisierung von Riza Sah und seinen koniglichen
Vorgingern stellt die Abwertung moglicher Konkurrenten und die Einbet-
tung der Ereignisse und Handlungen in einen aus Gegensitzen gezeichneten
historischen Kontext ein weiteres Element dar, um seine positiv markierten
Eigenschaften zu umreifen. Der Soziologe Ulrich Brockling schreibt:

Welche Figuren verdammt, verachtet, ignoriert oder verlacht werden, welche als
schlechthin unheroisierbar gelten, das gibt Aufschluss dariiber, welche Aspekte des
Heroischen in einer spezifischen Konstellation besonders hervorgehoben werden.%®

Brockling macht drei Grundmodalititen der Negation des Heroischen aus:
Die Quantitative Privation betreffe Figuren, die den heroischen Mafistab
unterschreiten, bei der Qualitativen Opposition sind die moralischen Vor-
zeichen vertauscht, so dass die Figuren sich dem Bosen zuwenden. Kate-
goriale Differenz meint Figuren, die vom heroischen Kraftfeld unberiihrt
bleiben.®” Insbesondere die Qagaren werden von Nafisi als Kontrastfolie
inszeniert, da es erforderlich war, ihre Ablosung zu rechtfertigen. Wie im
Folgenden gezeigt wird, lassen sie sich unter die Quantitative Privation sub-
sumieren. So bemerkt Nafisi, dass die Herrschaft der Qagaren einen so gro-
en Schaden am Land verursachte wie selbst die zahlreichen ausldndischen
Eroberungen nicht.”® Diese negativen Urteile fiihrt er auch an anderer Stelle
aus. In seiner Zeitgendssischen Geschichte Irans betont er die uniranische
Herkunft der Qagaren und ihre Geschichtsfdlschungen, mit denen sie ver-
suchten, sich als bedeutender zu inszenieren, als sie tatsdachlich waren.”! Im
zweiten Band konstatiert er, dass der Zustand der iranischen Gesellschaft
so gewesen sei, dass jene, die sich an die ,glanzvollen Tage der Safawiden
erinnerten, die Qagaren fiir Fremdlinge“’? hielten. Die damaligen Verhalt-
nisse, stellt Nafisi wiederholt fest, seien heutzutage ,unvorstellbar‘;’? so dass
die dadurch entworfene Distanz geeignet ist, die Entwicklung kenntlich zu
machen, die unter den Pahlawis stattgefunden haben soll. Dabei lésst sich
beobachten, dass es sich bei diesen Zuschreibungen um die Inszenierung
eines Scheiterns am Heroischen handelt und nicht etwa um Gegen- oder
Antiheldentum. Gegenhelden konkurrieren, nach der Definition Bro-
cklings, ,,mit den Helden auf einem antagonistischen Feld kontrarer Wert-
ordnungen und Handlungsorientierungen’’* wahrend Antihelden ,gegen

68 CH, Antiheld.

69 Tbd.

70 Nafisi 1344/1965-66: 15.
71 Nafisi [1335]/1956: 25 ff.
72 Nafisi 1354/1975: 144.
73 Nafisi 1344/1965-66: 10.
74 CH, Antiheld.

52

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

die heroischen Verhaltensnormen*”> opponieren. Nichthelden hingegen
»scheitern an den heroischen Anrufungen oder bleiben ihnen gegeniiber
immun.7¢ Die Qagaren werden von Nafisi also keinesfalls als Konkurrenz
der Pahlawi-Dynastie explizit gemacht, sondern ihre Bedeutung wird mar-
ginalisiert. Damit entfallt auch eine Ddmonisierung. Stattdessen erfolgt ihre
Abwertung, wie noch zu sehen sein wird, durch latente Ridikiilisierung.

Wie bereits erwdhnt, betont der Historiker, dass es ausgerechnet seine
Expertise in der Qagarenzeit war, die ihn in den Augen der Zustdndigen
dafiir qualifizierte, eine offizielle Darstellung der Pahlawi-Zeit zu erstellen.
Daher wird im Folgenden darauf eingegangen, wie die Exzeptionalitit Riza
Sahs in Abgrenzung von den Qagaren konstruiert ist. Denn ihre Abwer-
tung ist eine Gratwanderung, die nicht das monarchische System selbst in
Frage stellen darf, auf das auch Riza Sah angewiesen ist. Besonders vor dem
Hintergrund der anfénglich in der Luft liegenden Frage nach der Republik
stellte dies eine Herausforderung dar.””

Nafisi beginnt seine Erzahlung mit den ,dunklen Tagen Irans’’® um
die bereits im Titel versprochenen Fortschritte wahrend der Pahlawi-
Ara zu illustrieren, und verweist auch in der Folge auf die Periode der
Qagarenherrschaft als Ausgangspunkt von Riza Sahs notwendig geworde-
nem Eingreifen. Durch die Abwertung der Vorgangerdynastie gelingt es,
einerseits den Machtwechsel als erforderlich zu beschreiben, da die Epoche
zuvor eine Phase des ,schlimmsten Abstiegs® darstellte, die in die Auslo-
schung der Nation zu miinden drohte.” Andererseits werden so politische
und reformerische Kontinuititen iiberdeckt und - im Duktus des Textes:
Errungenschaften — ausschlieflich Riza Sih zugeschrieben. Nafisi the-
matisiert zuvorderst die territoriale Integritit der Nation. Obgleich es Aqa
Muhammad Han (t. 1211/1797) noch gelang, einige bedeutende Gebiete
zurickzuerobern, dominierten aus Nafisis Sicht in dieser Zeit die militari-
schen Niederlagen, wie sie sich in den Vertrigen von Gulistan (1228/1813)
und Turkmancay (1243/1828) manifestierten und eine Marginalisierung
Irans nach sich zogen. Als besonders schmerzhaft werden die Grenzver-
schiebungen empfunden, bei denen ,ein Drittel Irans aus der Hand gege-
ben wurde®® Die kriegerischen Auseinandersetzungen erstrecken sich
jedoch auch auf die innenpolitischen Verhiltnisse. Besondere Aufmerksam-

75 Tbd.

76 Ibd.

77 Vgl. Kashani-Sabet 1999: 168-174.

78 Nafisi 1344/1965-66: 6. Augenscheinlich gibt es einen Zusammenhang zwischen euro-
péischen Mittelalterdarstellungen und der Darstellung der Qagaren, doch dies wére an
anderer Stelle naher zu untersuchen.

79" Nafisi 1344/1965-66: 6.

80 Ibd. 12.

53

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

keit erfahren die ,bewafineten Nomaden im Norden und Siiden Irans, die
meistens Schiitzlinge von Auslandern waren und Tag fiir Tag dreister Stra-
lenrduberei betrieben und Chaos stifteten.**! Das flexible Regierungssys-
tem der Qagaren® wirkt nicht nur iiberholt, sondern erscheint als Wurzel
allen Ubels, was wiederrum das starke innenpolitische Durchgreifen Riza
Sahs erklarbar und gerechtfertigt erscheinen lisst:

Noch schlimmer als der Zustand des Biirgerlichen Rechts war der des Strafrechts. Man
kann sagen, dass es einfach kein Strafrecht gab und nicht nur bekannte Rduber und
Verbrecher frei ihrer Arbeit nachgingen, von denen in dieser ganzen Zeit nicht einer
verurteilt wurde, sondern auch jeder Abenteurer und Habgierige in seinem Schaffen
frei war und am helllichten Tag in den Stadten Leute getGtet werden konnten. Die
Geschichte jener Tage ist voll von schrecklichen Ereignissen, und manchmal waren
die Staatsdiener mit den Ubeltitern im Bunde. Und wenn doch einmal jemand gefasst
wurde, wurde er nicht bestraft, und die Wehrlosigkeit des Staates machte die Straftater
noch frecher.83

Die blof§ angedeuteten Gewalttaten des Kosaken bleiben heroisierbar, weil
das Gegeniiber sie erst erforderlich macht. Sie werden in die Néhe einer
Pflichterfiillung geriickt, deren Realisierung herausragende Eigenschaften
abverlangt, und erscheinen damit legitim und verehrungswiirdig zugleich.

Die Durchléssigkeit des qagarischen Staates bedroht in Nafisis Darstel-
lung zudem seine Widerstandskraft gegeniiber ausldndischen Interessen.
Auftillig allegorisch ist die Anekdote um den Dorfiltesten von Qulhak,
einem Viertel im Teheraner Norden. Die Sommerresidenz des britischen
Botschafters lag dort, weswegen ,landesweit dieses Fleckchen Erde zu
Grofibritannien gezdhlt und nicht nur das iranische Gesetz dort aufler Kraft
gesetzt worden war, sondern sogar die Bestimmung des Dorfaltesten von
Qulhak durch die britische Botschaft erfolgte.®* Die Erzdhlung gewinnt
dadurch an Attraktivitdt, dass sie ermdglicht, oppositionelle Erzéhlstrate-
gien, denen zufolge Riza Sah selbst und nach ihm sein Sohn von den Briten
inthronisiert wurde,% motivisch in das eigene Narrativ zu integrieren und
dadurch implizit zu negieren. Blumenberg schreibt:

Vor allem darin, daf§ Préfiguration ein singuldres Instrument der Rechtfertigung
in schwach begriindeten Handlungssituationen ist, kommt es auf die Prignanz der
Bezugsfigur an; zugleich wird es im Mafle ihrer Pragnanz schwierig, die Bezugsfigur
in sachlich nicht abgestiitzten Entscheidungssituationen ungenutzt liegenzulassen,
schon deshalb nicht, weil sie potentiell auch immer anderen zur Verfiigung steht.3¢

81 Ibd. 6.

82 Vgl. Martin, Vanessa: The Qajar Pact: bargaining, protest and the state in nineteenth-cen-
tury Persia. London, 2005.

83 Nafisi 1344/1965-66: 42.

8 Ibd. 11.

85 Kashani-Sabet 1999: 157.

86 Blumenberg 2014: 14.

54

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Geschichten, und das gilt auch fiir die Pahlawi-Historiographie, entstehen
nicht isoliert, sondern werden im Kontext anderer Geschichten erzéhlt.
Da der von ausldndischen Michten designierte Herrscher zu den erwar-
teten Motiven innerhalb einer Geschichte der rezenten, d. h. sich im glo-
balen Kontext des Kolonialismus verortenden, iranischen Vergangenheit
zahlt, wird dies aufgegriften und im Zuge der Delegitimierung qagarischer
Herrschaft verarbeitet. Genau wie Blumenberg es in anderen Zusammen-
héngen beobachtet, steht auch den Oppositionellen dieses Motiv zur Ver-
fiigung und wird dementsprechend von Nafisi verarbeitet und besetzt.
Dabei bedient sich der Historiker einer Denkfigur, derzufolge entweder die
Qagaren oder die Pahlawis von den Briten dominiert werden konnen, nicht
aber beide. Eine Geschichte, in der die qagarischen Herrscher selbst von
den Briten erméachtigt wurden, wiére schlechterdings unglaubwiirdig, doch
so gelingt es, das System als gleichermaflen instabil wie desintegrativ dar-
zustellen. Mit anderen Worten: Obzwar die Qagaren durch eigene Kraft an
die Macht gekommen waren, seien sie nicht in der Lage gewesen, in die
verschiedenen Gesellschaftsbereiche hineinzuwirken, sondern tiberliefien
dies ausldndischen Akteuren. Der Staat der Qagaren sei mithin zersplittert
und handlungsunfahig gewesen, was ihn anfallig fiir das Einwirken fremd-
landischer Interessen machte. Die Pahlawis werden als Kontrastfolie hierzu
etabliert und damit selbst als mogliches Verkniipfungsmoment fiir das
Motiv unbrauchbar. Dariiber hinaus wirkt die Anekdote nicht nur mit Blick
auf die Pahlawis legitimierend, sondern auch auf ihr Herrschaftssystem mit
einem starken Zentralstaat, da autonom agierende politische Akteure - so
der Text - eine Gefahr fiir die Integritat des Landes bergen. Dem Herrscher
obliegt es, das Land gerecht zu verwalten und dabei seine Einheit sowie
Unabhidngigkeit auf internationaler Ebene zu wahren und auf nationaler
Ebene Unabhingigkeitsbestrebungen zu vermeiden, da dies zu Anarchie
und Rechtlosigkeit fiihre:

Zu dieser Zeit [namlich unter Riza Sah] wurde Iran in grofie und kleine administrative
Einheiten unterteilt, und diese waren in abgesteckten Gréflen Beamten zugeteilt, was
nach den geographischen und politischen Notwendigkeiten festgesetzt wurde. Zuvor
hatte Iran keine festen administrativen Einheiten. Es kam daher gelegentlich vor, dass
bestimmte Regionen iibersehen wurden. Es war auch nicht so, dass die Kurden z. B.
Kurdistan oder Lur Luristan beherrschten, sondern einige Gebiete waren aus unbe-
kannten Griinden unabhingig. Es ist offensichtlich, dass so, wie es vorher war, nie-
mand in Ruhe und Wohlstand leben konnte. Es ist klar, dass je kleiner eine Einheit ist,
es desto leichter ist, sie zu verwalten und fiir Sicherheit und Ordnung zu sorgen, und
deshalb gehért dies zu den wichtigsten Verwaltungsreformen.®”

87 Nafisi 1344/1965-66: 38.

55

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anders als den Qagaren gelingt es Nafisi zufolge Riza Pahlawi, die Eigen-
standigkeit der Ethnien und lokaler Gruppierungen zu wahren, indem er
sie in den Nationalstaat integriert und die administrativen Tdtigkeiten nach
einem klaren Schliissel verteilt. Daraus ergibt sich die strukturierte Eigen-
verantwortlichkeit, die die Pahlawi-Verwaltung angeblich auszeichnet.®
Niedergang als Teil von Desintegration zeigt sich ebenfalls im nationalen
Bewusstsein der breiteren Bevolkerung, das, so Nafisi, in der iranischen
Bevolkerung zwar stets latent vorhanden gewesen sei, doch durch die Ver-
nachldssigung des Staates seit Ende der Safawidenherrschaft erodierte.®®

Einen weiteren Faktor bildet die Darstellung von Zeit. Unterschiedliche
Beschreibungen von Zeit und zeitlichen Abldufen tauchen wiederholt in
Nafisis Erzahlung auf und bieten ein weiteres Differenzmerkmal zu den
Qagaren:

Es ist sehr wichtig festzuhalten, dass die lange Episode der Rechtlosigkeit, des Chaos

und der Rebellion, die nach Sah ‘Abbas I. einsetzte und sich Tag fiir Tag zu neuen

Exzessen ausweitete, in der kurzen Zeit von acht Jahren beseitigt wurde und im gan-
zen Land die Menschen, die keine Ruhe kannten, nun Sicherheit genielen konnen.20

Die besondere Schnelligkeit der Reformen bzw. des Handelns von Riza Sah
wird als Qualitit seiner als dynamisch und energisch gezeichneten Person-
lichkeit und gleichzeitig des von ihm préferierten Herrschaftssystems hervor-
gehoben und mit einer angeblich schleppenden Langsambkeit der Qagaren
kontrastiert. Schnelligkeit und Dynamik tauchen auch in der Historiogra-
phie des nationalistischen Lagers wiederholt als heroisierbare Eigenschaf-
ten auf. Safa beispielsweise konstatiert in einem Artikel iiber Aba Muslim
aus der Ersten Pahlawi-Zeit, dass dieser ,in kurzer Zeit die Herrschaft der
‘Abbasiden errichtete und mit seinem Vorgehen Iran vor der Gefahr der end-
giiltigen Vernichtung errettete.! Die Stereotypisierung beider Eigenschaften
verhdrtet sich tiber die Jahrzehnte im Diskurs iiber heroisierte Herrschaft, so
dass Muhammad Riza Sah wihrend der Hochzeit der Weiflen Revolution die
gleichen Motive bedient. In der berithmten Rede am Bauerntag postulierte
er: ,What has taken others centuries to perform (...), we are performing in a
short period“*? Im Gegensatz dazu stehen bereits bei Nafisi die Qagaren, die
den Endpunkt eines schleichenden Niedergangs markieren:

8 Im Zuge der Konstitutionellen Revolution wurde der Plural mamalik in mamalik-

i mahrusa-yi Iran durch den Singular mamlakat ersetzt, um den vereinten National-
staat von dem qagarischen Herrschaftssystem abzugrenzen (Matin-asgari 2012: 184).
Dem offiziellen Pahlawi-Narrativ gelang es, diese Stimmen zu integrieren und somit an
Glaubwiirdigkeit zu gewinnen.

89" Nafisi 1344/1965-66: 49.

% Ibd. 26.

L Safa 1385/2006: 64. Hervorhebung SSt.

92 Zitiert aus Ansari 2001: 15. Ubers. derselbe.

56

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

In der Zeit der Safawiden war Iran eines der michtigsten und bekanntesten Lander
der Welt, und sogar die grofien Lander Europas folgten einige Male der Politik Irans.
Die Iraner vertrieben die Portugiesen, die damals einen der machtigsten Staaten der
Welt hatten, vom Persischen Golf und beschrankten ihren Einfluss auf die Inseln im
Persischen Golf. Aber nach und nach wurde Irans Machtlosigkeit deutlich, so dass am
Ende des Ersten Weltkrieges bei den Friedensverhandlungen, wo die Vertreter vieler
kleiner Lander akzeptiert wurden, die iranischen Vertreter nicht akzeptiert wurden
und ihnen keinen Raum fiir ihre Reden gegeben wurde.??

Der von Nafisi noch vorsichtig formulierte Gedanke, Wegweiser fiir andere
Lander und deren Politiker-innen zu sein, wird im Laufe der Jahrzehnte
ausgebaut. In seiner Autobiographie Mission for my Country (1961) kniipft
Muhammad Riza Sah daran an, Einfluss und Respekt unter westlichen
Politiker-innen zu genieflen, und erinnert sich, wie er bei einem gemein-
samen Treffen mit Churchill diesem Hinweise in der Kriegsfithrung gege-
ben habe, die dessen Augen zum Leuchten brachten.”* Das zweite Treffen
mit Churchill im Rahmen der Teheran-Konferenz®> 1322/1943 verlief fiir
Muhammad Riza Sah, der — obschon Gastgeber — weitgehend ausgeschlos-
sen wurde, demiitigend. Die Anekdote ist also Teil eines Ermachtigungsnar-
rativs, in dem der Schah die Ereignisse zu seinen Gunsten neu deutet. Vor
diesem Hintergrund kann die Idee der iranischen Nation, mithin des irani-
schen Herrschers, als Wegweiser fiir andere Staaten und Politiker-innen als
Teil der Auseinandersetzung mit der ;westlichen" Moderne verstanden wer-
den. Der Feststellung, dass diese sich in den Augen des Konigshauses und
vieler Zeitgenoss-innen als nachahmungswiirdig erwies, galt es etwas hin-
zuzufiigen, sowohl um den eigenen Handlungsspielraum zu erweitern, als
auch den eigenen Herrschaftsanspruch der Bevolkerung gegeniiber glaub-
wiirdig vertreten zu konnen. In eine dhnliche Kerbe schlagt der Schah mit
seinem noch in der Autobiographie aufgestellten Postulat, die Iraner-innen
seien genau wie Amerikaner-innen Individualist-innen, weshalb sie auch so
gut miteinander zurecht kimen.* Ende der 1350er/1970er Jahre heift es in
einem Interview dann (nur) noch, die Iraner-innen gehorten zu den indi-
vidualistischsten Menschen des Planeten.”” Obgleich es in diesem Passus
keineswegs um Nachahmung geht, verorten sich beide Aussagen im glei-
chen Unabhingigkeits-Diskurs und veranschaulichen die Suche nach einer

93 Nafisi 1344/1965-66: 12.

4 Pahlavi 1961: 79.

% Die Konferenz von Teheran im Jahr 1943 stellt das erste Zusammentreffen der Regie-
rungschefs der Alliierten im Zweiten Weltkrieg dar. Es kamen Franklin D. Roosevelt
(USA), Winston Churchill (GB) und Joseph Stalin (UdSSR) einschliefllich militarischer
Berater. Man entwarf neben weiteren Kriegsstrategien auch bereits Konzepte fiir eine
Nachkriegsordnung.

% Pahlavi 1961: 29.

97 Karanjia 1977: 24.

57

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

geeigneten Positionierung vis a vis dem Westen. Abbas Milani notiert tiber
die letzten Jahrzehnte der Pahlawi-Herrschaft:

It was a measure of the Shah’s resilience as a politician that, in spite of the great chasm
that separated his own vision from the new policy prescribed by the Americans, the
Shah not only stayed a close ally of the United States for the next seventeen years, but
also gradually forced a reconsideration of that policy.”

Hierbei handelt es sich folglich nicht ausschliefSlich um Propaganda, son-
dern es wird der Selbstanspruch von Muhammad Riza Sah personlich
formuliert.

Die Losungsstrategien der Qagaren, mit denen sie der Riickschrittlich-
keit des Landes beizukommen gedachten, verstrickten diese nach Ansicht
Nafisis allerdings noch weiter in ungiinstige Konstellationen:

Die Ausbildung vieler Iraner lag damals in den Handen von Auslander-innen, was zu
einer Zerrissenheit in der Bevolkerung fithrte, da der eine Bruder eine englische, der
andere eine franzésische Bildung genoss, keiner jedoch eine iranische.”

Riza Sah hingegen initiierte, wie bereits erwihnt, laut dem Historiker die
Griindung der Universitdt Teheran. Als mafigeblicher Beweggrund, der
Errichtung einer Universitit zuzustimmen, wird angefiihrt, dass es jenseits
der iranischen Staatsgrenzen selbstverstandlich keine Ausbildung mit einer
nationalistischen Ausrichtung gab. Absolventen solcher Institutionen waren
jedoch notwendig fiir den Aufbau eines sdkularisierten Nationalstaats und
fiir seine Modernisierungsprojekte, wenn gleichzeitig vermieden werden
sollte, in eine vollstindige Abhéangigkeit sog. auslandischer Krifte zu gera-
ten.!% Der aktive Beitrag des Schahs war nach Untersuchungen der Iranistin
Christl Catanzaros wohl sehr gering und bestand nur darin, Projektvor-
schldge abzunicken,!®! zumal die Universitit weniger eine Neugriindung
aus dem Nichts, als vielmehr eine Zusammenfassung bereits bestehender
Einrichtungen gewesen sei. Insofern stellte die Eroffnung auch keinen Wen-
depunkt dar, sondern manifestierte die aktuelle Situation einer Entwick-
lung, die mit dem dar al-funiin eingesetzt hatte.!> Kennzeichnend dafiir
sei laut Catanzaro, dass es eben nicht in erster Linie die Intellektuellen mit

8  Milani 2011: 265.

9 Nafisi 1344/1965-66: 13.

100 Catanzaro 2014: 44. So auch Nafisi iiber militirische Ausbildungseinrichtungen: ,In
fritheren Zeiten schickte man die Soldaten zum Studium ins Ausland, insbesondere
nach Frankreich, und auch zu Beginn dieser Epoche war das noch so. Doch nun gibt
es zahlreiche Hochschulen und Universititen, die jedes Jahr eine Anzahl von Absolven-
ten verabschieden. Es ist offensichtlich, wie wichtig die technischen Universititen fiir
eine Armee sind, die die Unabhingigkeit des eigenen Landes verteidigen will“ Nafisi
1344/1965-66: 32.

101 Catanzaro 2014: 45.

102 1bd. 49.

58

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ihren oft phantastischen Modernisierungskonzepten waren, sondern die
Pragmatiker, die die Modernisierung des Landes real initiierten und auch
vorantrieben.!® Der Unterricht, bei dem das unterschiedliche Lehrperso-
nal mit seinen diversen Ausbildungsbiographien aus aller Welt erstaunlich
frei agieren konnte, war ,a kind of patchwork teaching“1* gewesen und bot
keineswegs die lineare Ausbildung, die laut Nafisis Text durch die Univer-
sitét geleistet wurde. Nafisi spart die Aktivitdten, Rivalitdten und Initiativen
seiner Zeitgenossen aus und verweist wiederum auf eine Wiederherstellung
der Vergangenheit, indem er schreibt: ,Keine Universitdt zu haben, war
besonders niederschmetternd fiir Iran, da Iran die erste Nation gewesen
war, die eine Universitit gegriindet hatte:“1% Riza Sah fiillte folglich eine bis
dahin schmachvolle Liicke, da Iran das Geburtsland der Institution Uni-
versitit gewesen sei, die zur Zeit der Sasaniden in Gundisapir eréffnet wor-
den war,'% und entkréftet insofern den Verdacht der reinen Nachahmung
europdisch-amerikanischer Bildungskonzepte.!” Im Gegensatz zu der Uni-
versitat Teheran, die als Projekt des Schahs bewertet wird, wird die positiv
konnotierte Griindung des dar al-funiin dem Minister Amir Kabir zuge-
schrieben, der den Grundstein zu moderner Bildung in Iran legte. Auch der
grof3seldschukische Minister Nizam al-Mulk (408-485/1018-1092) habe die
Einrichtung etlicher Universititen in so weit entfernten Stadten wie Bag-
dad, Isfahan, Nisapir, Balh, Marw und Awaz veranlasst.'%® Die Heroisie-
rungsstrategien mit ihrem mafgeblichen Anteil an Abgrenzungsnarrativen,
die das (vermeintliche) Scheitern der Qagaren thematisieren, um Riza Sah
und das monarchische Herrschaftssystem zu legitimieren, schufen damit
Platz fiir die Heroisierung weiterer Figuren, in diesem Fall des Gelehrten als
Politiker. Atabaki stellt fest, dass die Historiker aller politischen Loyalitaten
vereinte, dass sie
exclusively assigned the agency in history to the elite with a distinct class association,

faith affiliation and political aspiration that in their multiplicity could be clerics, secu-
lar intelligentsias, colonialists and social or political institutions.!0?

103 Tbd. 47 .

10% Thd. 49.

105 Nafist 1344/1965-66: 94.

106 Thd. 94.

107 Wie auch Christl Catanzaro die Vorstellung eines reinen Wissenstransfers von West nach
Ost ablehnt, allerdings unter ganzlich anderen Vorzeichen. Sie spricht stattdessen von
einer eigenstandigen wie eklektizistischen Implementierung von Details, die Ergebnis
eines Aushandlungsprozesses waren und entsprechend keine Eins-zu-eins-Ubertragung
eines bestimmten europdischen oder amerikanischen Universitdtsmodells. Catanzaro
2014: 47 f.

108 Nafisi 1344/1965-66: 97.

109" Atabaki 2010: 69 f.

59

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eine wesentliche Einschrankung dieser Perspektive stellt die monarchisti-
sche Lesart dar, die zwar grundsatzlich davon ausgeht, dass eine gebildete
Elite der Priifstein fiir den zivilisierten Status einer Nation ist, sie aber der
Leitung eines starken Monarchen bedarf. Die Verdienste der Pahlawis um
die iranische Kultur verdeutlichen dies:

Dazu gehort die 1.000-Jahr-Feier von Firdausi, welche im Herbst 1313 [1934] stattfand
und zu den internationalen Ereignissen gezdhlt wird, denn es wurde nicht nur in Iran
ein pomposes Fest gefeiert und ein Kongress abgehalten, an dem viele Iranisten und
Vertreter aus aller Welt teilnahmen und damit anwesend waren, als das Mausoleum
von Firdausi durch den Sah eroffnet wurde, sondern auch in den wichtigen auslandi-
schen Hauptstéddten selbst (...) wurde man auf die Ereignisse aufmerksam. Auf diese
Weise wurde Iran und Irans Rang in der Welt bekannt. Zu nennen ist auch das Fest
zur 700-Jahrfeier von Gulistan und Bustan im Jahre 1316 [1938], wodurch die Grofie
Sa‘dis in der Welt bekannt wurde. Durch solche Ereignisse kehrte die verlorene Tap-
ferkeit (rith-i mardi-u mardanagi) zuriick.!1°

Nafisi verkniipft die ebenfalls junge Vorstellung, bei Firdausis Sahnama
handle es sich um ein Nationalepos,'! das als solches Schutz und Pflege
bedarf, mit jener von gerechter Herrschaft. Riza Sahs besondere Leistung
bestehe darin, dass es ihm gelungen sei, nach Jahrhunderten den Dichtern
Firdausi und Sa‘di ihren gebithrenden Platz in Iran und der Welt zuzu-
weisen. Wie exzeptionell diese Leistung ist, wird durch die negative Kon-
trastfolie der Qagaren deutlich. So berichtet Nafisi, dass zu ihrer Zeit der
Staatshaushalt dermafien desolat gewesen sei, dass ein §dhndma-Exemplar
verkauft werden musste,''? was von ihm als symptomatisch fiir den Aus-
verkauf der Nation gewertet wird. Durch die Verkniipfung dieser Vorstel-
lungen wird eine reziproke Verstirkung bewirkt. Denn dass Riza Sah den
Gelehrten den Raum bietet, von der Welt geehrt zu werden, bekraftigt die
Notwendigkeit dieser Ehrung. Gleichzeitig bespielt Nafisi damit einen vor-
handenen Diskurs: In einem zeitgendssischen Text konstatiert Safa, dass
Abta Muslim der grofite Held (qahraman) der iranischen Geschichte sei,
nicht etwa wegen seiner militdrischen Leistungen, sondern da er die irani-
sche Kultur mittelbar in der Welt verbreitete.!13

Ohne das Korsett eines streng gefithrten Staates sei diese intellektuelle
Elite allerdings geneigt, der Korruption anheim zu fallen. Die Integration
elitarer Kreise in den (angeblich) zentralistischen Staat durch ihre Subordi-
nierung folgt historischen Beispielen, in denen ein - so der Text — gerechtes
Herrschaftssystem verwirklicht werden konnte:

10 Nafisi 1344/1965-66: 53.
11 Dabashi 2019: 106.
12 Nafisi 1344/1965-66: 67.
113 Safa 1385/2006: 34.

60

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Unter den Sasaniden ging es ebenfalls gerecht zu, zumal die Priester sehr gebildet
waren. (...) Sogar in der islamischen Zeit herrschte Gerechtigkeit, besonders unter
Sah ‘Abbas. (...) In der Zeit der Safawiden gab es eine breite Verwaltung in Iran und
die Geistlichen waren in Ringe und Amter unterteilt, und in jeder Region war einer
fiir die Abwehr von Tyrannei und fiir die Rechtsprechung zustédndig. Und als die
Safawiden schwicher wurden, geriet diese Sitte langsam in Vergessenheit und die
Geistlichen judizierten nur noch aus Eigennutz und zur Selbstbereicherung.!14

Die umstrittene Rolle der religiosen Elite in der Pahlawi-Zeit spiegelt sich
in diesem Passus wider, und die von Riza Sah angestoflenen weitreichenden
Machtbeschrankungen finden eine historische Begriindung, zumal eine
herausragende Herrscherfigur mit einem Zeitalter der Bliite identifiziert
wird.

Eine unhinterfragt angenommene Ausnahme stellt die Qagarenzeit dar.
Die zahllosen Reformen wahrend der Regierungszeit hinterlief3en ein erkla-
rungsbediirftiges Vakuum: Da die Herrscher der Qagaren aus narrativischen
Griinden selbst keine mugaddids sein konnten, mussten die ,Erneuerungen’
ihrer Zeit anders erkldrt werden. Die Gedanken und Arbeiten der Intellek-
tuellen des 13./19. Jahrhunderts wurden als Vorbereitung auf die Konstituti-
onelle Revolution gedeutet und damit als in Opposition zu den qagarischen
Herrschern stehend, so dass die zeitgenossischen Gelehrten im Folgenden
von der Marginalisierung der qagarischen Regenten profitierten, indem sie
die im 13./19. Jahrhundert erfolgreich umgesetzten Reformen Politikern,
allen voran Ministern (die eng verkniipft mit dem Gelehrten sind), zuschrei-
ben konnten. Besonders zu nennen sind hier Amir Kabir, der den Grund-
stein moderner Bildung in Iran gelegt habe und Hagg Mirza ‘Ali Han. Die
Interessen der Pahlawis — ndmlich die Deklassierung der Qagaren, die ihren
eigenen Machtanspruch nicht nur gerechtfertigt, sondern sogar notwendig
erscheinen lassen — korrelierten mit den Interessen der Intellektuellen, die
Rolle des Gelehrten in der Gesellschaft auszubauen. Auf diese Weise gelang
es den Wissenschaftlern und Intellektuellen, den gesellschaftlichen Ort
ihrer eigenen Rolle zu definieren und sich als Sdule des nationalen und
herrschaftlichen Gefiiges zu etablieren, obwohl sie sich in den Narrativen
um die Universitatsgriindung und andere Kulturreformen an den Rand
gedrangt sahen.

114 Nafisi 1344/1965-66: 40.

61

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 21.01.2026, 18:16:11.


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Der Schah bei Hasan Pirniya

Die Themen aus Nafisis Text finden sich auch in der Geschichtsschreibung
jener Zeit verarbeitet, die sich nicht explizit mit Riza Sahs Herrschaft befas-
sen, aber im Kontext seiner Regierungszeit entstanden sind. Exemplarisch
soll das Werk des Historikers und Politikers Hasan Pirniya herangezogen
werden, der sich nach seinem Riickzug aus dem offentlichen Leben vor
allem mit der Antike beschaftigte.

Hasan Pirniya (1250-1314/1872-1935) entstammte der qagarischen
Elite und absolvierte sein Studium in Moskau, wo er hauptséchlich Jura
horte. Folglich war er kein ausgebildeter Historiker, doch verdankte er
seine methodisch skrupuldse und umsichtige Arbeitsweise vermutlich die-
ser Ausbildung. Er wirkte {iber 30 Jahre in der Politik, wo er diverse hohe
Amter, unter anderem mehrfach das des Premierministers bekleidete. Seine
historiographischen Schriften sind angereichert von diesen Erfahrungen
und ideologisch grundiert durch seinen Nationalismus, Konstitutionalis-
mus und sein aktivistisches Interesse an juristischen Reformen.! Dabei zeigt
Pirniya sich in seinen Arbeiten iiber dynastische Abfolgen von Ibn Haldin
(732-808/1332-1406) beeinflusst. Der Detailreichtum und die akribische
Aufbereitung der Quellentexte, die Grundlage seiner Studien sind, weisen,
in seinem Bestreben, die Geschichte, so darzustellen wie sie eigentlich war,
intellektuelle Verbindungen zu Ranke auf.? Sein umfassendes dreibandiges
Werk zur alten Geschichte Irans (Tarih-i Iran-i Bastan, haufig gebrauchter
Kurztitel: Iran-i Bastan) verfasste er zwar nach dem Riicktritt von seinen
politischen Amtern, allerdings stellte die Beschiftigung mit der vorisla-
mischen Zeit ebenfalls ein politisches Projekt dar, in dem er eine direkte
Verbindung jener Epoche mit seiner Gegenwart herstellte.’> Touraj Atabaki
hebt Pirniyas Beobachtung hervor, derzufolge Irans territoriale Integritat
»has been safeguarded by her own agents who act as savior rulers“* Diese
Strukturen der Geschichte einer Nation sind gepréagt durch Individuen, ihre
Taten und ihre Eigenschaften, weswegen seine Betrachtung der iranischen
Konige der Antike und die Bewertung ihrer Leistungen grofien Raum in
seiner Arbeit einnimmt. Dabei ldsst sich eine deutliche Perspektivverschie-
bung gegeniiber der bisherigen Geschichtsschreibung iiber jene Tage fest-
stellen, eine Verschiebung, in der sich der neue Zeitgeist verdichtet. In der

1 Azimi 2012: 370 f.

2 Ibd. 376; Ranke 1874: vii.

3 Atabaki 2010: 74. Den dritten Band konnte Pirniya nach einem Herzinfarkt nicht mehr
vollenden, er wurde aber dennoch publiziert. Auch Sa‘id Nafisi, den er damit beauf-
tragte, gelang es offenbar nicht. Azimi 2012: 375.

4 Atabaki 2010: 75.

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Qagarenzeit dominierte ein negatives Konigsbild der vorislamischen Ara in
den historiographischen Werken, in der die Herrscher grausam und brutal
erscheinen, in rauen Mengen Alkohol tranken und Inzest pflegten.” Zwar
tauchen solche Motive weiterhin auf, doch bemisst Pirniya Erfolg, Charak-
ter und Groffimannstum nicht langer an islamisch-moralischen Maf3staben,
sondern stellt den Dienst an der Nation in den Mittelpunkt seines Inter-
esses. Ein typisches Narrativ in Die Geschichte Irans in der Antike berich-
tet von einem hervorzuhebenden Herrscher, der bestindige Institutionen
geschaffen habe, die auch Krisen tiberdauern konnten. Das Werk war Teil
eines Mammutprojekts zur iranischen Geschichte, das sich auf drei Auto-
ren verteilen sollte: Neben Pirniya war geplant, dass Isa Sadiq und ‘Abbas
Igbal Monographien publizieren, die sich jeweils mit der Mittleren Periode
(Sadiq) und der Neuzeit (Igbal) befassen sollten.® Pirniya war jedoch der
einzige, der diese Aufgabe tatsachlich beendete. Der Premierminister hatte
in Folge des Zerwiirfnisses mit Riza Han sein Amt niedergelegt. Letzterer
war zu dem Zeitpunkt noch Kriegsminister und hatte Pirniya angedroht,
ihm den Zutritt zum Hof zu verweigern, wenn er nicht die von ihm heraus-
gegebene Zeitung Hagiqat schliefle.” Im Anschluss an den voriibergehen-
den Riickzug aus der Politik widmete er sich geschichtlichen Themen und
schrieb Die Geschichte Irans in der Antike, das tiber Jahrzehnte hinweg das
Standardwerk fiir antike, iranische Geschichte blieb und auch in Bildungs-
einrichtungen verwendet wurde. In seinem Vorwort postuliert er, dass es
zwei Moglichkeiten gebe, die Geschichte des alten Iran zu schreiben: zum
einen, indem man sich auf die européischen Arbeiten stiitze, die im Laufe
des letzten Jahrhunderts vielfach erschienen seien, da sich seit dieser Zeit
die europdischen Gelehrten besonders fiir Iran interessierten. Die andere
Moglichkeit sei, direkt zu den Quellen zuriickzukehren. Er habe sich fiir
letzteres entschieden, da das Zuriickkehren zu den urspriinglichen Quellen
oder ihren vertrauenswiirdigen Ubersetzungen gegeniiber Informationen
aus zweiter oder dritter Hand zu bevorzugen sei.® Deutlich wird hieran der
emanzipatorische Charakter dieser Quellenkompilationen, die dabei hal-
fen, sich von den Interpretationen und Arbeiten der Orientalist-innen abzu-
grenzen. Denn wie Asgharzdeh konstatiert, waren ,Orientalist methods of
knowing and research (. .) deeply imbedded in Iranian historiography*’
Pirniya befreit sich durch diese Herangehensweise von den Interpreta-
tionen der europdischer Historiker und bleibt dennoch anschlussfihig
an ihren Diskurs. Es gelingt ihm, eine Verschiebung der oben vorgestell-

Kazemi 2013: 53 f.

Vejdani 2015: 79.

Soleimani 2014: 182

Pirniya 1395/2016-17: Vorwort (ohne Seitenzahlen).
Asgharzadeh 2007: 79.

R N

64

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ten Annahmen zu erwirken und dabei an zeitgendssische Fragestellungen
anzukniipfen, die wihrend seiner politischen Karriere virulent waren.

Der Schah als Nukleus des starken Staates

Die Singularitdt und zentrale Bedeutung der Herrscher ergibt sich in For-
mulierungen, wie sie bereits von Nafisi bekannt sind. Ahnlich wie dieser
identifiziert Pirniya einzelne Manner, mit denen die Entwicklungen von
Jahrhunderten ihren Ausgang nehmen. Entsprechend urteilt Pirniya, dass,
wenn Darius I. (t. 468 v. Chr.) nicht den Thron bestiegen hitte, es wie einst
bei den Medern bald zu Ende gewesen wiére mit den Achdmeniden,!® wih-
rend Darius I. den Untergang des iranischen Staates und mit ihm des kultu-
rellen Lebens also vorerst abwenden konnte. Was ihn von anderen Autoren
jedoch unterscheidet ist, dass in seinem Geschichtswerk diese grofien Man-
ner ausschlief$lich Herrscher sind. Auch Touraj Atabaki beobachtet, dass in
Die Geschichte Irans in der Antike Irans Siege und Wohlstand sowie Nie-
derlagen und Hungersnéte von der Weisheit und Tatkraft der Herrscher
abhédngen. Unter diesen Voraussetzungen sei es die wesentliche Aufgabe
von ,savior-rulers’; nach Phasen des Chaos und Verfalls Gerechtigkeit und
Prosperitat wiederherzustellen.!!

Pirniya beschreibt das Leben dieser Herrscher en détail und erstellt iiber
sein Geschichtswerk hinweg eine flexibel-relationale Rangliste der Konige.
Darin vergleicht er ihre Taten miteinander, lobt ihre Tapferkeit und ihren
Mut (suga‘-u gangi) und kritisiert ihre Fehler. Tendenziell werden immer wie-
der die gleichen Eigenschaften referiert, neben den erwéhnten kriegerisch
konnotierten wie Tapferkeit auch Geschicklichkeit (mahir) und Entschluss-
freude (‘azmi rasih), Giite, die sich nicht nur in der Rede zeige, sondern auch
in Taten,'> des Weiteren sind Vorsicht und sogar Kunstgeschmack gelegent-
lich thematisierte Qualitdten.!* Einige Herrscher zeichneten sich dadurch aus,
dass sie unter schwierigen Bedingungen nicht aufgaben und trotz massiver
militdrischer Angriffe das Reich ohne territoriale Verluste an ihre Nachfolger
tibergeben konnten.!* Insgesamt lésst sich jedoch feststellen, dass militarische
Ereignisse und ihre erfolgreiche Beantwortung sowie der Ausbau des Staats-
wesens fiir Pirniya erfolgreiches Konigtum ausmachen.

Besonders deutlich artikuliert sich die kompetitive Bewertung der Konige
in seiner Beurteilung von Darius IIL (t. 330 v. Chr.), den er trotz seiner Nie-

10" Pirniya 1395/2016-17: 687.
11 Atabaki 2010: 75.

12" Pirniya 1395/2016-17: 2464 .
13 Ibd. 2246.

14 Tbd. 2488.

65

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

derlage gegen Alexander den Groflen (t. 323 v. Chr.) als einen der groflen
Konige Irans wiirdigt. Er sei ein guter Herrscher gewesen, der Iran aus der
Misere fiithren wollte und dessen Pline von dem Eroberungszug Alexanders
durchkreuzt wurden.!> Doch war er eben nicht der Herrscher, den Iran zu
diesem Zeitpunkt gebraucht habe.!® Nur eine aufSerordentliche Persénlich-
keit wie Alexander, so Pirniya, habe Iran damals erobern kénnen, und ohne
ihn wiéren die Makedonier gewiss niemals erfolgreich gewesen. Zweifellos
hitte es auch einer auflerordentlichen Personlichkeit bedurft, diese Erobe-
rung abzuwenden, eines Kyros des Grofien (t. 530 v. Chr.) oder eines Ardasir
III. (t. 630 v. Chr.), also eines Herrschers, der tiber Darius III. rangiere. Doch
obgleich dieser weder ihren Verstand, noch ihre Willenskraft hatte, bewahrte
er seinen Selbstrespekt bis zum letzten Atemzug und beendete sein Leben in
Ehre.l”

Wie hier schon deutlich wird, werden militérische Siege zwar positiv her-
vorgehoben, sind jedoch nicht ausreichend, um einen grofSen Herrscher zu
konstituieren. So zeigte sich Farhad IV. (ca r. 37-2 v. Chr.) im Krieg gegen
das Romische Reich zwar als entschlussfest (‘azmi), unerschiitterlich (rasih)
und starken Herzens (qawwat-qalb), aber weil er auch grausam und tyran-
nisch war, legte er gleichzeitig den Samen fiir den Untergang des Reiches.
So bewahrte er mit einer Hand das Partherreich davor, von den Romern
eingenommen zu werden, und leitete mit der anderen den Niedergang des
Staates ein.!® In dieser Darstellung wird die bedeutende Rolle der Staatsfiih-
rung und des Institutionenausbaus deutlich, welche Pirniya wéihrend seiner
politischen Arbeit begleiteten und seinen Blick auf die Geschichte infor-
mierten. Eine der zentralen Personlichkeiten der iranischen Geschichte ist
nach Ansicht von Pirniya daher Kyros der Grofie (t. 530 v. Chr.), ,einer der
wenigen Mianner aus der Geschichte der Antike, die den Menschen heute
noch vertraut“!® seien. Er sei einer von dreien, deren Namen in einem
Atemzug genannt werden: Kyros, Alexander und Julius Caesar. Eine denk-
wiirdige Auflistung, die zum einen anschlussfihig an die Arbeiten europdi-
scher Historiker jener Zeit ist, zum anderen den grofien Ménnern Irans
eine internationale Verortung bietet. Die Bekanntheit dieses Schahs unter
den Menschen habe laut Pirniya mehrere Griinde: Sein hohes Ansehen bei
den Juden (bani israil) und seine vorteilhafte Beschreibung in ihren hei-
ligen Texten sowie seine beeindruckenden Eroberungen, mit denen er das
Reich vom Oxus bis nach Agypten ausdehnte. Doch liege sein Ruhm eigent-

15 Pirniya 1395/2016-17: 1446.

Eben dieser Gedanke wird ja einige Jahre spiter ebenfalls von Muhammad Riza Sah in
Bezug auf seinen Vater und sich artikuliert.

17" Pirniya 1395/2016-17: 1447.

18 Ibd. 2387.

19" Ibd. 474.

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

lich nicht hierin begriindet, denn schon vor ihm hétten andere Herrscher
bedeutende Gebiete in Agypten, Babylon und Assur erobert. Vielmehr liege
seine Bekanntheit an seinem Verhalten und seinem Stil, denn beides wurde
im Alten Orient (masraq-i gadim) zum ersten Mal sichtbar. Er beseitigte
die Tyrannei der vorhergegangenen Konige insbesondere aus Assur, die die
eroberten Gebiete mit Schrecken {iberzogen, die Konigsfamilie ermorde-
ten und sogar die Tiere blendeten.?’ Kyros hingegen liefS die Konige und
Prinzen am Leben, pliinderte die eroberten Stadte nicht und behandelte
die Heiligtiimer anderer Nationen mit Respekt und erbaute ihnen Tempel.
Dartiber hinaus achtete er die lokalen Herrschaftsstrukturen, indem er bei-
spielsweise in Lydia einen Verwalter einsetzte, den die Bevolkerung selbst
wihlte. Aber dieses Verhalten sei nicht ausschliefilich auf die Personlich-
keit Kyros® zuriickzufiihren, sondern hange auch mit der alten iranischen
Religion zusammen.?! Der Schah bietet damit also ein Exempel fiir ideale
Herrschaft, wie sie auch noch in der Gegenwart des Historikers implemen-
tiert werden sollte; mit Augenmerk auf dem Spannungsverhaltnis zwischen
Zentralstaat mit seinen gebiindelten Institutionen in der Hauptstadt und
der Provinz mit ihren eigenen Anforderungen. Auch iiber die Eroberungen
von Darius I. bemerkt Pirniya, dass es eine Erkenntnis der Geschichte sei,
dass eine Nation, die allzu weit von ihrem Machtzentrum liegende Gebiete
erobert, irgendwann kollabiere, weswegen es eine weise Entscheidung des
Schahs gewesen sei, die Donau nicht zu iiberschreiten.?? Der Passus iiber
Kyros weist insgesamt starke Parallelen zu der Darstellung von Riza Sahs
idealer Herrschaft und seinen Verwaltungsreformen nach Nafisi auf. Der
Historiker wird damit auch zum Mahner, der darauf hinweist, welche Eigen-
schaften vorbildliche Herrschaft auszeichnen. Die Erwahnung der Religion
ist keinesfalls arbitrar, sondern erinnert daran, dass auch der Schah wer-
tegebunden agieren sollte und in einem kulturellen Kontext steht, der die
Voraussetzung und das Fundament fiir gerechte Regierungsgewalt bildet.
In solchen Textpassagen wird deutlich, dass sich insbesondere die friihe
Geschichtsschreibung einiges an Unabhéngigkeit bewahren konnte.
Militrische Uberlegenheit bleibt aber eine Voraussetzung. So schreibt er
tiber Ardasir, dass dieser zwar ein gerechter Herrscher und seinen Unter-
tanen gegeniiber milde gewesen sei, tapfer (dalir) und ein gawanmard® -
seine Zeit allerdings lieber mit Frauen verbrachte, als in den Krieg zu zie-
hen.?* Insgesamt ldsst sich beobachten, dass eine postulierte Anhénglich-
keit gegeniiber Frauen ent-ménnlichend ist und den Status einer starken

20 Tbd. 475.
21 Tbd. 476.
22 1bd. 690.
23 Etwa »mutiger Mann', Details siche Teil I ,Babak als [#ti, p. 112-130.
24 Tbd. 951.

67

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Herrscherfigur bedroht. Uber Darius IL. (t. 404 v. Chr.) urteilt Pirniya, dass
jener keinerlei Ahnlichkeit mit seinem Grofvater Darius 1. gehabt habe
und Frauen und Kastraten gestattete, sich in die Regierungsgeschafte einzu-
mischen.?> Dieses Verhalten erschiitterte laut Pirniya das Vertrauen seiner
Truppen und fithrte zum Niedergang der militarischen Disziplin, so dass er
Iran in einem degenerierten Zustand hinterlief3.2¢

Lobend hebt er allerdings einen der wenigen parthischen Konige her-
vor, der weder ein Vater- noch ein Brudermorder gewesen sei und danach
trachtete, die Einheit und Harmonie der herrschenden Familie zu starken,?”
was sich positiv auf den Zustand der Nation auswirkte, da die Herrscher ein
Spiegelbild des Landes seien. Explizit wird der direkte Zusammenhang zwi-
schen dem Zustand der Nation und den Eigenschaften des Herrschers bei
Konig Irduwan, der cholerisch (tundhii) und jahzornig (sadid al-‘aml) war
und zu dessen Regierungszeit das Land von Revolutionen und Biirgerkrie-
gen erschiittert wurde.?® An anderer Stelle erldutert er, dass daraus, dass Bes-
sos das Verbrechen beging, Darius III. zu betriigen und sogar umzubringen,
nur geschlossen werden konne, dass es zu dem damaligen Zeitpunkt keine
Einheit und keinen Zusammenhalt in Iran gab und die héfische Kultur ver-
dorben war.? Pirniya bewertet den Erfolg einer Schahfigur entsprechend
am Maf3stab des nationalen Erhalts und konstatiert einen unmittelbaren
Einfluss der Schahfigur auf die Nation. Ein gutes Leben der einfachen Bevol-
kerung kénne dieser Vorstellung nach nur gewéhrleistet werden, wenn der
Schah ein verbindendes Glied im politischen und sozialen Gefiige darstelle
und nicht lediglich seinen eigenen Machterhalt forciere. Entsprechend wer-
den Personlichkeiten lobend hervorgehoben, die mit ihrem Umfeld koope-
rieren. Darius I. (t. 486 v. Chr.) etwa wahlte die Menschen, die er mit der
Erledigung bestimmter Aufgaben betraute, sorgsam aus (saib) und machte
hierin keine Fehler.’* Im Gegensatz dazu stehe ein anderer Konig, der viele
gute Eigenschaften in sich vereinte: Ein gutaussehender (sakil) und stattli-
cher Mann, dessen Verhalten edel und dessen Ansichten klug waren. Er war
grofdziigig und tapfer, verstrickte sich aber mit seinen Nachfolgern in einen
Krieg, der seine Schwiche offenbarte: Er wahlte nicht die richtigen Perso-
nen in sein Umfeld und fehlte daher, so dass seine Herrschaft den Beginn

2> Die Vorstellung, dass die Einmischung von Frauen in die Regierungsgeschifte ein

Zeichen fur einen verweichlichten Herrscher sei, findet sich noch bei Gholam Reza
Afkhami. Er konstatiert in seiner Muhammad—Riié—géh—Biographie, dass die zweite Ehe-
frau Turaya Isfandiyari Bahtiyari eine Probe fiir den jungen Konig gewesen sei — die er
bestand, wie die Scheidung offenbare. Afkhami 2009: 43.

26 Pirniya 1395/2016-17: 989 f.

27 Ibd. 2464 f.

28 Tbd. 2413.

29 Ibd. 1447 f.

30 1bd. 687.

68

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

des Niedergangs seiner Dynastie markierte.3! Auch hier wird der Historiker
wieder zum Mahner, der den Rat und die Beratung als zentralen Aspekt von
gerechter Herrschaft in den Raum stellt und dabei gleichzeitig sein eigenes
politisches Milieu rhetorisch bestérkt.

Die militdrische wie autoritdre Zeichnung des Schahs, der immer dann
besonders erfolgreich ist, wenn es ihm gelingt, das Land zu befrieden und
staatliche Strukturen auszubauen, wirkt auch in der Geschichtsschreibung
dieser Phase in andere Epochen hinein. Dabei wird meist der (iiblicher-
weise namentlich nicht genannte) Text Pirniyas als Referenzquelle deutlich.
So schreibt der Historiker und Literaturwissenschaftler Zabihullah Safa in
einem Artikel tiber Sah ‘Abbas den Groflen, dass dieser zweifelsohne einer
der grofien Herrscher Irans gewesen sei, gleichzusetzen mit Darius dem
Groflen, Husruw I. und Antsirwan - die groflen Namen, die schon Pirniya
anfiihrt. Besonders mit Anti§irwan habe er eine grofie Ahnlichkeit, denn
wie dieser habe er sein Erbe angetreten, als das Land im Chaos versank,
und wie jenem gelang es ihm, dieser Probleme Herr zu werden, und genau
wie Antsirwan nahm er wichtige Reformen in Angriff. Seine Herrschaft
sei fraglos der Hohepunkt seiner Dynastie gewesen, die dank ihm in Kraft
und Fortschritt erstrahlte. Und genau wie es nach Husruw I. mit dem Staat
bergab ging, so ging es nach der Regierung von Sah ‘Abbas auch mit den
Safawiden bergab. Sah ‘Abbas, konstatiert Safa, sei ein mutiger und fahi-
ger Herrscher gewesen, ein Mann der Reform und der Politik. Besonders
forderte er den Handel und den Schutz der Wege, die das Land verbanden
und die bis heute noch sichtbar seien.?> Hier wird auch wieder der Gedanke
der Uberdauerung deutlich, der Schaffung von Bestindigem, das das Land
tiber Jahrhunderte zu pragen vermochte. Auffillig ist auch, dass Safa in
seiner Studie zu Heldenepen zur Beschreibung der Kénige des Sahnamas
ein ganz dhnliches Vokabular verwendet wie der Historiker Pirniya. Seine
Herrscherfiguren zeichnen sich durch die gleichen Eigenschaften aus, die
auch der Literaturwissenschaftler in den heroischen Herrschern identifi-
ziert. Hierzu zéhlt insbesondere der Begrift gawanmardi,>* der die Herr-
scher bereits semantisch als Helden kenntlich macht. Neben der gezielten
Preisung einiger Herrscher in der stets gleichen Systematik werden diese
Qualitaten auch durch den Kontrast mit besonders negativ zu bewertenden
Herrscherpersonlichkeiten deutlich. Alexander der Grof3e stellt eine solche
Figur dar. In der Auseinandersetzung mit dem Eroberer deutet sich auch
erstmals eine besondere Herausforderung der nationalistischen iranischen

31 Thd. 905.

32 Safa 1385/2006: 394.

33 Etwa: mannliches Heldentum; ausfiihrlich behandelt im Kapitel ,Der Krieger Babak-i
Hurramdin® p. 97-133.

69

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Historiker an. Sie bestand darin, dass das, was sie selbst als Iran definier-
ten, in den Quellentexten oft als das Andere konstituiert wurde. Damit
galt es umzugehen, wobei eine besondere Schwierigkeit darstellte, dass es
zur Arbeitsweise der Historiker gehorte, die Quellen moglichst wortlich
zuganglich zu machen. Sie mussten folglich gegen historiographische Tradi-
tionen - die europaische oder die islamische - anschreiben. Deutlich wird
dies in Pirniyas Bewertung Alexanders des Grofien, den er zum Antihel-
den aufbaut und der explizit das Gegenteil eines guten Herrschers darstellt.
Genau wie Nafisis Qagaren ldsst er ,ex negativo die disparaten Momente
des Heroischen hervortreten.* Anders als diese stellt Alexander der Grofe
jedoch ein Skandalon dar und lésst sich nach Brockling mit der Qualitati-
ven Opposition fassen.?®

34 CH, Antiheld. Hervorhebung i. O.
3 Details siehe im Unterkapitel ,,Das Scheitern am Heroischen® p. 90-105.

70

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Exkurs: Die Genese eines Antihelden

Pirniya pragt mit seiner Darstellung das Verstindnis von Alexander dem
Groflen iiber Jahrzehnte hinweg, ungeachtet der Tatsache, dass sie in
starkem Widerspruch zu bis dahin mehrheitlich iiberlieferten Alexander-
vorstellungen stehen. Die Alexanderrezeption ist damit geeignet, einer-
seits ein Schlaglicht auf das Verhiltnis zwischen Sahnama bzw. tradierten
Geschichtsaufassungen und moderner Geschichtsschreibung in Iran zu
werfen, andererseits die Entwicklung einer ddmonisierten historischen
Personlichkeit iber die Herrschaftsperiode der Pahlawis nachzuzeichnen.
Zunichst wird ein Uberblick iiber die im Sahnama erzihlte Geschichte
und die Perspektiven der europdischen Geschichtsschreibung gegeben, um
anschliefend diese mit den Arbeiten von iranischen Historikern ins Ver-
hiltnis zu setzen.

Alexander der Grofe im Sahnama

Firdausi beginnt die Geschichte Alexanders mit den klandestinen Ereignissen
um seine Zeugung und Geburt, deren Voraussetzung die erfolgreichen Feld-
ziige des persischen Grof$konigs Darab sind. Dieser zog, nachdem er bereits
die Araber besiegt hatte, gegen Filqis, Philipp von Makedonien, in den Krieg.
Philipp fiirchtete um seine Hauptstadt und machte ihm ein Friedensangebot.
Darab verlangte fiir seine Einwilligung dessen Tochter Nahid. Sie litt jedoch
unter einer Krankheit, die Mundgeruch verursachte, und obwohl Darabs
Arzt eine Heilung hierfiir in einer Pflanze namens Sikandar fand, schickte
Darab, abgestofien von ihrem Geruch, seine junge Frau zuriick zu ihrem
Vater. Dort gebar sie einen Sohn, den Filqis fiir den seinen ausgab, da er sich
schamte, dass Darab seine Tochter verschmiht hatte. Sie aber nannte ihren
schon gewachsenen, lieblich duftenden Sohn Sikandar, nach dem Kraut, das
sie hatte genesen lassen.! Bereits bei der ersten Begegnung der beiden fragt
Dara seinen Halbbruder ahnungsvoll: ,What’s your line and your lineage?
The royal farr shines from your forehead as if you were a Kayanid prince.?
Und im Sterben liegend bittet er seinen Bruder, seine Tochter Rusanak zur
Frau zu nehmen, die Feste Naurtiz und Sada sowie die Traditionen zu ehren
und jeden nach seinem Stand zu behandeln.?

Sekendar answered him, ‘Your heart is pure and your words are wise, O king. I accept
all you have said, and I shall not stray from your words while I am within the borders

Davis 2016: 560 ff.
2 Ibd. 567.
3 Ibd.576f.

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

of your kingdom. I shall accomplish the good deeds you recommended, and your wis-
dom will be my guide’ The master of the world began to weep bitterly.

He kissed Sekendar’s palm and said, ‘I pray
That God will keep and guide you on your way.
I give my flesh to dust, to God my spirit,

My sovereignty is yours now to inherit’*

Die enge Beziehung zwischen Alexander und seinem Bruder Dara, der ihm
das konigliche Amt wiirdevoll tibertragt, sowie Alexanders Abstammung
als solche gewihrleisten, dass nur eine mit farr ausgestattete Person Iran
beherrscht. Die durchaus ambivalente Zeichnung der Figur, als ,barbarous
[sic!] conqueror and an ethically motivated searcher for enlightment wird
davon nicht beriihrt. Insgesamt ist jedoch der Beobachtung der Kompara-
tistin Olga Davidson zuzustimmen, die feststellt, dass Alexander ,,is treated
with sympathy®, denn Firdausis Epos ,highlights the legendary life of Alex-
ander and portrays him as legitimate ruler of Iran"®

Alexander der GrofSe in Europa

Dennoch lehnt die moderne iranische Geschichtsschreibung eine solche
Uberlieferung ab, ja, ignoriert sie sogar, obwohl Alexander der Grofie brei-
ten Raum in der iranischen Geschichtsschreibung einnimmt und vor den
islamischen Eroberungen und dem sogenannten ,Mongolensturm' als erste
der drei grofien nationalen Heimsuchungen gilt.” Diese angeblich radikalen
Einschnitte in der nationalen Geschichte Irans beschiftigten die Historiker
zwar ebenfalls vor dem Hintergrund der Frage, wie ihr Land sie tiberdau-
ern konnte, doch gilt die moderne, europdische Geschichtsschreibung, die
nichts von einer Verwandtschaft zwischen Darius und Alexander weifs, als
mafigeblich. Sie hilt Alexander den Grof3en ,fiir die letzte, herrliche Ver-
korperung des Griechentums®, dessen Verdienst es ist, dass das ,hellenis-
tische Licht sich ergof3 iiber die Gestade Asiens und Afrikas bis weit ins

Ibd. 577.

Ibd. xxvii.

Davidson 2006: 15.

Safa identifiziert auch im Sahnama drei Heimsuchungen durch Vélker, die jeweils von
ihren Herrschern reprisentiert werden: Zahhak (Araber), Afrasiyab (Turaner/Tiirken)
und Alexander (ahl-i ram [,Romer‘]). (Safa 1396/2017-18: 257.) Beziiglich Alexan-
ders fiihrt er aus, dass dieser sogar mit Schimpfnamen (namlich intriganter alter Wolf)
bedacht werde, was im Sahndma sonst selten vorkomme (ibd. 209). Die Hervorhebung
dieser Beobachtung deutet an, dass der Literaturwissenschaftler sein Unbehagen an
der Alexanderfigur auch an das Sahndma herantrug. Seines Erachtens liutet Alexan-
ders Ankunft auch im Sghndma eine Zeitenwende ein und fithrt die diiran-i pahlawi zu
einem Ende. Ibd. 220.

NN Ul

72

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Land hinein und die Volker einander naherbrachte®,8 und dessen Erben das
romische Reich griindeten.’

Franz Leopold von Ranke (1795-1886) inspirierte mit seinem Anspruch,
die Geschichte so darstellen zu wollen, wie sie eigentlich war, die iranischen
Historiker-innen bis weit ins 20. Jahrhundert hinein.!? In seiner zwischen
1881 und 1885 erschienenen Weltgeschichte fiihrt er die europdischen Per-
spektiven des 19. Jahrhunderts auf den Eroberer und sein Verhiltnis zu
Iran, mit denen sich die iranischen Historiker auseinandersetzen mussten,
zusammen: Alexander der Grof3e, schreibt er, sah sich nach dem Sieg iiber
den persischen Groffkonig mit einer ,uralten, durch Jahrhunderte vererb-
ten einheimischen Religion® konfrontiert, die in der Architektur Persepolis’
ihren Ausdruck gefunden hatte, aber nicht an diese gebunden gewesen sei.
Die materielle Zerstérung durch Alexander vernichtete sie also keineswegs
mit. Diese Religion aber, schreibt Ranke, sei mit der politischen Macht des
Reiches untrennbar verwoben gewesen. Durch den Sieg iiber Darius trat
Alexander nach Ansicht der persischen Untertanen an dessen Stelle, wes-
wegen ihm nun die gleiche ,anbetende Verehrung“!! zuteil wurde, die das
Reich fiir die gottliche Autoritat des Konigs vorsah.'? An den jungen Erobe-
rer trat ,die Versuchung und vielleicht die politische Notwendigkeit heran,
sich eben diesen Begriffen hinzugeben.“!?

Konnte er aber, so muff man fragen, zugleich den orientalischen Despotismus adop-
tieren und ein Kénig des Okzidents bleiben; konnte er zugleich Perser und Grieche
sein? In seiner unmittelbarsten Umgebung stiefen diese Differenzen aufeinander. Thm
gefiel es, in der Tiara und der Tracht der persischen Kdnige zu erscheinen, aber seinen
Mazedoniern war es nicht genehm, die Perser nachzuahmen, ebensowenig den Grie-
chen, die ihn begleiteten. Die mazedonischen Kénige, obwohl von einer Herkunft, die
sie auf die Heroen zuriickfiihrten, hatten nie eigenmaichtig, sondern nach mazedoni-
schem Gesetz und Herkommen regiert.!

Der Passus zeigt, dass Alexanders Abstammung eindeutig als griechisch
bewertet wird, wihrend die dem Autor persisch scheinenden Elemente als
politisches Kalkiil und mogliche Charakterschwiche ausgelegt werden. Das
Prinzip der Préirogative des persischen Konigtums ,steigerte sich in ihm
durch die Unterwiirfigkeit, die man ihm bewies®, die freilich unmittelbar

8 Ranke 1942: 7 (Einfiihrung des Verlags).

9 Ibd. 8 (Einfithrung des Verlags).

10 Azimi 2012: 369.

11" Ranke 1942: 62.

Hierin ist Ranke sich mit dem Sahnama einig: ,When the Persians saw how Sekandar
honored Dara and mourned for him they offered the young king their homage and loy-
alty Davis 2016: 578.

13 Ranke 1942: 62.

4 Ibd.62f.

73

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

mit seinem Charisma, dem Eifer, mit dem er die Geschifte betrieb,'> und
seinem Erfolg zusammenhingen. Diese Tendenzen kulminierten darin, dass
er ,nicht allein als Nachfolger des Grofikonigs, sondern als dessen Racher
auftrat”!® Diese Entwicklung sei, wie bereits angedeutet, bedingt durch sei-
nen Charakter gewesen. Denn Alexander war ,durch und durch (...) leicht
ergriffen von entgegengesetzten Erregungen®’ mit einem untriigerischen
Sinn fiir ,das GrofSartige und das wahrhaft Grofe'® so dass seine Siege
»zugleich Fortschritte der allgemeinen Kultur, namentlich auch der tech-
nischen und kommerziellen” waren.!® Seine Adaption des ,Orientalischen’
ist nach Ranke also eine Verquickung von Hybris, tatsachlicher Grofie und
dem Wunsch, eine ,Verschmelzung beider Nationalititen“? herbeizufiih-
ren, weswegen er die Perser zwar besiegte, ihre ,religiosen Meinungen?!
jedoch nicht unterdriickte. Der im Europa des 19. Jahrhunderts noch von
der Aufkldarung getragene Diskurs zu Alexander dem Grofien sah in dem
Eroberer eine Figur humanistischen Fortschritts, die Asien bzw. den Ori-
ent aus Riickschrittlichkeit und Barbarei befreien sollte und insofern eng
verwoben mit dem imperialistischen Ehrgeiz der europaischen Eliten und
ihren orientalistischen Denkfiguren war.

Vor dem Hintergrund der seit dem 19. Jahrhundert prestigetrachtigen euro-
paischen Geschichtsschreibung erwies sich die Perpetuierung der Annahme,
Alexander sei der Halbbruder von Darius gewesen, als unhaltbar. Die irani-
schen Historiker hatten sich dem Vorwurf unmoderner und unwissenschaft-
licher Methoden ausgesetzt, wenn sie sich nicht ebenfalls auf die griechischen
Quellen, die europdische Historiker wie Ranke heranzogen, gestiitzt hitten.??
Der Historiker Fakhreddin Azimi vermutet sogar, dass Pirniya in seinen
Arbeiten an Ranke ankniipfte.> Bemerkenswert ist in der Tat, dass Pirniya,
der der Ansicht war, dass Sagen und Legenden tieferliegende Wahrheiten iiber
die Geschichte einer Nation beinhalten,?* in seiner Abhandlung Die Legenden
des antiken Iran (Dastanha-yi Iran-i qadim) aus dem Jahr 1307/1928 einen
vor allem durch seine Kiirze bestechenden Abschnitt dem Eroberer Alexan-
der widmet. Darin stellt er knapp fest, dass das, was tiber Alexander gesagt
oder geschrieben wurde, nicht historisch und von den Iraner-innen ausge-

15" Davis 2016: 34.

16 Ibd. 64. Indem er Bessos, den eigentlichen Morder Darius, hinrichtete.

17" Ibd. 77.

18 Ibd. 77 f.

19" Ibd. 77.

20" Tbd. 78.

21 Ibd. 77.

22 Pirniya beispielsweise betont, dass er ,ohne Beweis und Beleg keine Behauptungen auf-
stelle®. PIrniya 1395/2016-17: 1945.

23 Azimi 2012: 376.

24 Pirniya 1307/1928: 2.

74

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schmiickt sei (Sah-u barg-ha-yi afziida-and).> Er behandelt Alexander in sei-
ner Geschichte der Antike zwar ausfithrlich, klammert dabei das Sahnama
und den Alexanderroman jedoch ginzlich aus und stiitzt sich ausschliefilich
auf die Schriften der griechischen Historiker.

Alexander der Grofe in der Pahlawi-Ara

Seine Alexandererzahlung in Die Geschichte Irans in der Antike unter-
scheidet sich dennoch maf3geblich von der Rankes. Dies gelingt, indem er
die Ereignisse in die Perspektive einer longue durée riickt. Er verweist auf
Darius L., der sein Reich neu begriindete und in einer Weise strukturierte,
die auch von Alexander dem Grofien und spéter von den Arabern dankbar
beibehalten wurde. Dies mache Darius zu einem der wichtigsten Herrscher
Irans, der nur mit Husruw I. (t. 579 v. Chr.) und Sah ‘Abbas dem Groflen
(t. 1038/1629) verglichen werden konne.?* Die enorme Beschleunigung
des Erzahltempos, das mehrere Jahrtausende iiberspringt und markante
Personlichkeiten heraushebt, lasst Alexander den Groflen wie ein kurzes
Intermezzo erscheinen, dessen Wirken im Kontrast zu den dauerhaften
Errungenschaften der erwahnten iranischen Herrscher steht.

Pirniyas Ansicht nach verhinderte das starke iranische Staatswesen (bei
Ranke die religiosen Meinungen), das von starken Herrschern geformt
worden war, den volligen Zusammenbruch des Reiches im Angesicht eines
schwachen Schahs wie Darius III. (Dara). Darius 1. (t. 486 v. Chr.) sei ein
solch grofer, willensstarker, entschlussfester und verstandiger Herrscher
gewesen, der sein Reich vor dem baldigen Untergang bewahrte.”” Eine wei-
tere Akzentverschiebung erfahrt die Zerstorung Persepolis‘ gegeniiber dem
Text von Ranke. Aus dieser Tat sei laut Pirniya kein Nutzen fiir Alexander
und die Griechen erwachsen, denn die darauffolgenden Kriege zwischen
den Parthern und den Seleukiden sowie die Gegnerschaft der Sasaniden
und Roms seien eine Konsequenz dieser Tat gewesen. Beriicksichtige man
diesen Aspekt, sei festzustellen, dass der Feldzug des makedonischen Konigs
die Welt teuer zu stehen gekommen sei. Alexanders Ausruf, dass er mit der
Zerstorung Persepolis® die Entziindung des Tempels in Athen rachen wollte,
dirfe nicht iiberdecken, dass die Iraner-innen selbst das Niederbrennen der
Heiligen Wilder vergelten wollten. Zweifellos, schliefit Pirniya, begingen

25 Tbd. 39.

26 Pirniya 1395/2016-17: 687.

27 Ubrigens unter anderem dadurch, dass er die Menschen, mit denen er zusammenarbei-
tete, sorgsam wihlte (Pirniya 1395/2016-17: 687). Natiirlich sollte man sich davor hiiten,
sich in Texten allzu sehr auf die Suche nach dem Autor zu machen, doch in diesem Fall
scheint es angebracht, darin einen expliziten Fingerzeig auf die Pahlawis zu sehen.

75

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

beide Kriegsparteien ein Unrecht, das noch fiir ihre Nachkommen eine
schwere Last bedeutete, doch seien es die Griechen gewesen, die die Iraner
das Brandschatzen lehrten.28

Kritische Distanz zu seinen Quellen erwirkt Pirniya gelegentlich, indem er
ihre Unabhéngigkeit in Frage stellt oder durch gezieltes Arrangement Kont-
raste setzt. So zitiert er Alexanders Ausruf, jener sei mit Feuer und Eisen (ahan-
u atas) nach Asien gekommen, und bemerkt alsdann, dass der Herrscher laut
seinen eigenen Historikern, also jenen Leuten, die Alexanders Taten zustimm-
ten oder dazu berufen waren, ihn zu preisen, ein Mann von guter Statur, sehr
klug und tapfer war, ein Mann von Entschlusskraft im Angesicht von Gefahr.
Pirniya fiigt hinzu, Alexander sei ein tatkraftiger gawanmard gewesen, leiden-
schaftlich und genial bis an die Grenze des Wahnsinns, aber auch grausam
und blutriinstig, wenn es seinen Interessen diente. Ohne Zuriickhaltung habe
er Blut von Mannern und Frauen, Jungen und Alten vergossen sowie ganze
Stadte versklavt.?” Seine angeblich guten Eigenschaften werden so umrahmt
von kriegerisch-blutriinstigen Aspekten und dariiber hinaus in Frage gestellt,
indem die Zuverléssigkeit seiner Historiker problematisiert wird. Daher sub-
sumiert Pirniya die Eroberungen zwar unter Alexanders Errungenschaften,
wirft jedoch die Frage auf, zu welchem Preis diese Taten vollbracht wurden.>

Die Zerstorung von Persepolis, die Versklavung von Menschen und die
Lahmlegung des Handels, Punkte, die bei Leopold von Ranke keinerlei
Erwéahnung finden oder seine Ansichten sogar konterkarieren, haben sei-
nes Erachtens schweren Schaden fiir die Menschheit angerichtet.3! Doch
welchen Dienst habe Alexander der Menschheit erwiesen, fragt er weiter:

Baute er Straflen und Kanile? Brachte er der Menschheit Nutzen oder Neuerungen
in der Administration und einen neuen Lebenswandel? Nein, nichts davon ist der
Fall! Es wird behauptet, dass er Alexandria in Agypten und Stidte gleichen Namens
an anderen Orten errichtet habe und bedeutende Karten anfertigte. (...) Doch tiber
Alexandria muss gesagt werden: wir glauben nicht, dass die Errichtung einer Stadt all
diese Todesopfer ausgleicht. Wir sagen: die Erbauung eines Alexandrias, denn von den
anderen Stadten findet sich keine Spur, und selbst wenn es sie gébe, wie konnte es all
die Zerstérung und das Sterben ersetzen?*?

Alexander sei so von Krieg absorbiert gewesen, dass er keine Gelegenheit
hatte, seine Plane zu erfiillen, und daher auch kein guter Organisator war.
Er habe nie angehalten und war, wenn er einmal Rast machte, doch bald
gezwungen weiterzuziehen, um seine unzufriedenen Soldaten ruhig zu stel-
len. Pirniya vergleicht ihn mit iranischen Herrschern und gelangt zu der Ein-

28 Pirniya 1395/2016-17: 1429.
29 Tbd. 1939 f.

30 Tbd. 1940.

31 Ibd.

32 Tbd. 1941 f.

76

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sicht, dass Alexanders Regentschaft einen Riickschritt in der Weltgeschichte
verursachte. Kyros der Grof3e, schreibt Pirniya, habe gewiss auch gemordet,
aber lediglich zur Verteidigung seines Vaterlandes, und das sei etwas ginzlich
Anderes, als in ein fremdes Land einzufallen. Waren die Inder, so fragt er,
Alexanders Schuldner, oder haben sie ein Heer nach Griechenland geschickt?
Wozu diente dann also all die Zerstorung und das Morden? Die Frage,
warum Alexander nach Indien zog, sei hinfillig, er sei eben ein grenzenloser
Mensch gewesen und stand, so Pirniya, im Umgang mit den eroberten Natio-
nen (milal) hinter seinen Vorgiangern zuriick. Die Makedonier hatten, wie
wir gesehen haben, keinen Respekt vor der Moral der westasiatischen und
indischen Bevolkerung.33 Diese Ansicht widerspricht direkt Rankes Vorstel-
lung der hellenischen Toleranz, die bereits Alexander gepflegt haben und die
spater Grundlage im Romischen Reich geworden sein soll. Solche Passagen
verdeutlichen zudem die Aktualisierung der antiken Geschichte durch die
konkreten politischen Verhaltnisse in Pirniyas Gegenwart und stellen einen
direkten Bezug zum Kolonialismus her.3*

Schliefllich habe Alexander, um eine Revolte in seiner Armee zu verhin-
dern, die Tage der eitlen Feste hinter sich lassen miissen und sei erneut in
den Krieg gezogen. Vor dem Aufbruch versammelte der Eroberer seine Sol-
daten und verbrannte vor ihnen siamtliche seiner Luxusgiiter und anschlie-
f3end die Luxusartikel seiner Soldaten, wovon diese erst bestiirzt und dann
begeistert waren, weil sie, so Pirniya, Materielles aus der Hand gaben, aber
nicht den Mut und den Gehorsam der Armee.3> So komme man fraglos
zu dem Ergebnis, dass Alexander eine grofSe Personlichkeit war und viele
gute und schlechte Eigenschaften hatte, aber mit seiner Maf3losigkeit viel
Unbheil und Leid iiber die Menschen seiner Zeit brachte, denn militarische
Siege allein machen fiir ihn keinen grofien Herrscher aus. Gleichwohl halt
Pirniya die Herrschaft Alexanders fiir eine Zasur, die die Verhiltnisse im
,Alten Orient’ neu ordnete.>* Die besondere Betonung der Zerstorung von
Stadten ist sicherlich im Kontext der Zerstorung von Persepolis zu deuten,
vor allem jedoch im Spannungsfeld der Heroisierungen zu lesen, da die
Konstruktion von Infrastruktur und die Férderung von Bildung und Han-
del zu den zentralen, heroischen Handlungen in Pirniyas Text gehoren. Die
vorgebliche Kurzlebigkeit von Alexanders Reich und seine hervorstechende
Position als Eroberer konterkarieren diese Ideale. Wie der Soziologe Ulrich
Brockling es fiir den Typ des Berserkers bemerkt, ,verspielt [er] mit seiner
Raserei gleichermafien den Erfolg wie seine moralische Integritat®3”

3 Ibd. 1944 f.

34 Das gilt natiirlich auch fiir Ranke.
35 Pirniya 1395/2016-17: 1446.

36 Ibd. 1946.

37 CH, Antiheld.

77

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ferner ist Pirniya der Ansicht — und hier klingt Rankes Darstellung der
Ereignisse an -, es sei notwendig gewesen, dass Alexander Darius umbréchte,
da die Iraner-innen ihn andernfalls nicht als ihren Herrscher akzeptiert hat-
ten. Auflerdem sorgte Alexander sich, dass eine kleine Anzahl von Soldaten
gegen die Truppen aufbegehren und sich ,opferbereit’ zeigen konnten, eine
These, mit der Pirniya die Idee des angeblich Jahrtausende wéhrenden Unab-
héangigkeitkampfes der iranischen Nation aufgreift. An dieser Stelle verweist
Pirniya auf die im Sahndama verarbeiteten Legenden:

Die iranischen Geschichten berichten, dass Darius noch lebte, als Alexander ihn

erreichte, und dass der Konig drei Dinge von Alexander wollte: erstens, dass er keine

Fremdlinge zu Herrschern von Pars mache, zweitens, dass er seine Morder bestrafe,

und drittens, dass er seine Tochter Rusnak heirate. (...) Aber in Bezug auf Rusnak

muss erwahnt werden, dass sie nach den griechischen Historikern die Tochter eines
sogdischen Edelmannes war und nicht die Tochter von Darius.3®

Damit gibt er seinen (und Rankes) griechischen Quellentexten den Vorzug.
Auch die charakterlichen (ahlaq) Veranderungen Alexanders beschreibt
Pirniya entlang der Orientalisierungsvorstellungen der européischen His-
toriker des 19. Jahrhunderts und konstatiert, dass die antiken Historiker
darin iibereinstimmten, dass Alexander zu jener Zeit, da er die Hohe sei-
ner Macht erreichte, sein Verhalten der neuen Umgebung angepasst und
den Luxus und Glanz des persischen Hofes fiir sich angenommen habe.
Zunachst beschaffte er sich eine Leibgarde, die er komplett mit Médnnern aus
dem Konigreich Iran besetzte. Darunter sei sogar Oxathres, der Bruder von
Darius, gewesen. Auflerdem trug er persische Kleidung und wihlte schlief3-
lich, wie zuvor Darius, Konkubinen unter den schonsten Frauen Asiens aus.
Aus Angst, dass ihn die Makedonier verachten konnten, kehrte er gelegent-
lich zu seinen alten Gewohnheiten zuriick, und wenn er merkte, dass sie
sich beklagten, bestach er sie mit Geschenken. Nach Pirniyas Ansicht - und
auch hier ist seine Haltung kongruent mit der europdischen Geschichts-
schreibung - war dies die Zeit, da Alexander die Kontrolle aus der Hand
gab. Enthaltsamkeit und Askese, zwei Stirken, die die Zierde der gliick-
lichsten Menschen seien, verkamen bei ihm zu Grobsinn und Arroganz.
Er habe auch andere Sitten des Hofes ubernommen, wie das Niederwerfen
vor seinem Thron, Darius® Krone und persische Gewénder. Die Briefe, die
er nach Europa schickte, signierte er zwar noch mit seinem Siegelring, aber
die nach Asien mit Darius' Sogar seinen Truppen befahl er persische Klei-
dung zu tragen, doch das behagte den Séldnern nicht, und so weigerten sie
sich.?® Die griechischen Historiker seien sich zwar nicht sicher, konstatiert
Pirniya, ob er die fremden Gewohnheiten annahm, weil er die Einheimi-

38 Pirniya 1395/2016-17: 1446.
3 Tbd.

78

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schen fiir sich gewinnen wollte oder ob es daran lag, dass er Vergniigen
daran fand, dass sich die Leute vor ihm niederwarfen.*’ Allerdings hiefien
seine Soldner es nicht gut. Es sei, schrieb einer von ihnen, als ob sich der
Sieger den Hut des Besiegten aufsetze, wenn eine Person, die von Herakles
abstamme, die Kleidung der Meder der Kleidung ihrer eigenen Vorfahren
vorziehe. Die grofSen Taten Alexanders seien, fithrt er weiter aus, daher ein
Lehrstiick: Ein sterblicher Mensch,*! wie stark seine natiirlichen Féhigkei-
ten sein mogen, wie sehr seine Abstammung (nizad) und das Gliick (igbal)
und seine Ménnlichkeit (mardanagi) strahlen mogen, leiste der Welt doch
keinen Dienst, wenn die Gerechtigkeit in seinen Taten verlorengehe. Diese
Rede, urteilt Pirniya, sei richtig (sahih), denn die Erniedrigung der Tater
vor der Hinrichtung und andere Dinge, die Alexander iibernahm, betont
er, seien eine der schlechten Angewohnheiten der iranischen Herrscher
gewesen.*?

Pirniyas Auseinandersetzung mit Alexander und seinem Charakter wird
so zu einer grundsatzlichen Auseinandersetzung mit Herrschaft und ihren
Idealen. Er nutzt sie fiir Kritik an Kriegstreiberei, ohne sich dabei von den
orientalisierenden Beschreibungen zu distanzieren, die er sich in seiner
Alexander deheroisierenden Erzéhlung zu eigen machen kann. Es gelingt
ihm, diesen Aspekt von Rankes Geschichtsschreibung herauszustellen und
seine Alexanderfigur sowohl vom Sahndma als auch von der europiischen
Heroisierung abzugrenzen und innerhalb des nationalstaatlichen Para-
digmas neu zu bewerten. Alexander, der von den Waffen der Perser nicht
geschlagen werden konnte, fithrt Pirniya aus, wurde von schlechten Sitten
dahingeraftt:

Feste zur Unzeit mit mafflosem Trunk und unerhorte Nachte mit leichten Frauen,

alle diese Dinge zeigen, dass Alexander den fremden Sitten unterlag. Durch die Pflege

dieser neuen Sitten respektierten ihn die anderen Makedonier nicht mehr als ihren
Kénig, und seine besten Freunde wurden seine schlimmsten Feinde.*3

Pirniyas Perspektive auf Alexander, die darauf beruhte, orientalistische Ste-
reotype in einem eigenen Narrativ fruchtbar zu machen, erwies sich lange
als populir. In der Kurzgeschichte Trunkene Nacht (Sabb-i Masti) von Sin
Partuw, die er gemeinsam mit Sadiq Hidayat und Buzurg ‘Alawiin dem Kurz-

40 Tbd. 1650.

4l Die Betonung von Alexanders Status als Mensch verweist auf die Vorstellung Alexanders
als Halbgott, erinnert aber auch an die Bedeutung des Menschseins fiir die Deklaration
zur Held-in. Im Compendium Heroicum heifit es dazu: Held-innen teilen, auch wenn sie
vergottert oder vergéttlicht werden, ,,mit gewShnlichen Menschen korperliche und emo-
tionale Eigenschaften, Handlungs- und Leidensféhigkeit. CH, Held.

42 Pirniya 1395/2016-17: 1721.

4 Ibd. 1636.

79

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

geschichtenband Aniran* herausgab, in dem die drei eingangs genannten
groflen Heimsuchungen, die Feldziige Alexanders, die islamischen Erobe-
rungen und die der Mongolen literarisch verarbeitet wurden, macht diesen
Perspektivwechsel produktiv. Der erste Teil der Geschichte dhnelt einem
historischen Abriss. Dies gelingt durch externe Fokalisierung und eine dis-
tanzierte Schilderung, die auf der Kenntnis von Pirniyas Geschichtswerk
zu basieren scheint. Erst der zweite Teil macht sich die Innenwelt der Figu-
ren zu eigen und beleuchtet individuelle Handlungen, wodurch die Kurz-
geschichte an literarischer Eigenart gewinnt. Im ersten Abschnitt werden
die Iraner als moralisch iiberlegen eingefiihrt, da sie sich nicht verbrecheri-
schen Kriegstaktiken wie dem Verbrennen der Felder anschliefen wollen.*
Der zweite Teil widmet sich der Zerstorung Persepolis® durch Alexander
den Grof3en als Ergebnis einer jener durchzechten Néchte. Eine Sexarbeite-
rin mit dem Namen Tais iitberzeugt den betrunkenen Alexander, die Palast-
stadt anzuziinden.*® Im Gegensatz dazu steht die Alexander-Biographie von
Leopold Ranke, der mit einiger Verlegenheit auf die Zerstérung zu spre-
chen kommt und den Gedanken der Rache in den Vordergrund riickt:

Und leugnen méchte ich nicht, daf er in diesem Sinne auch die Burg, die er anfangs
zu schonen gedacht, im Rausche eines dionysischen Festes angeziindet habe; denn er
wollte nun einmal die griechischen Gétter an den Persern rachen. (...) Man hat gleich-
sam eine Vollendung des Schicksals darin zu sehen geglaubt, dal Thais von Athen (...)
als Geliebte dem Konig zur Seite die Fackel vorantrug.?”

Die Vorstellung der besonderen Grofe Alexanders bleibt jedoch in vielerlei
Hinsicht erhalten, wie sich bei Nafisi zeigt, der dem mongolischen Eroberer
Gahangir Bahtiyari den Rang eines Alexander zubilligt,’8 Fath ‘Ali Sah aber
abspricht, da dieser keineswegs die Grofie Alexanders gehabt habe: dieser
Vergleich seiner Anhinger-innen sei also schlicht eine Ubertreibung.4*

Die endgiiltige Entfremdung von Iran erfahrt Alexander jedoch in der
Darstellung des Intellektuellen Galal Al-i Ahmad.®® In Garbzadagi ver-
folgt er den sehnsiichtigen und unheilvollen Blick seiner Landsleute gen

4 sadiq Hidayats Kurzgeschichte befasst sich mit dem sog. ,Mongolensturm’ In einem

von ihm verfassten historischen Theaterstiick, Maziyar aus dem Jahr 1307/1934, geht
dem eigentlich unschuldigen Verrat durch den gutgldubigen Protagonisten interessant-
erweiser auch Alkoholkonsum voraus (Hidayat 1342/1963b: 117). Ganz dhnlich verhilt
es sich im Sahnama, wo auf die Katastrophe oft durch Weingenuss vorausgedeutet wird.
Davis 1992: 60.

45 Partuw 1313/1934-35: 4.

4 Ibd. 15f.

47" Ranke 1942: 61.

48 Nafisi [1335]/1956: 6.

49 Ibd. 27.

50" Nizheres zu Al-i Ahmad und dem Begriff garbzadagi im Kapitel ,Heroische Gelehrsam-
keit bei Al-i Ahmad*“ (p. 223-234) des zweiten Teils dieser Arbeit.

80

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Westen weit in die Geschichte zuriick und identifiziert Alexander den Gro-
Ben als klassisches Ubel, das aus dem Westen nach Iran eingedrungen sei,
und die darauffolgende Herrschaft der Seleukiden als den ersten Fall von
garbzadagi>' Damit wendet er sich implizit gegen die Vorstellung einer
Iranisierung Alexanders und treibt die Umdeutung angeblich orientalisch-
despotischer Eigenschaften als westlich-kolonialistische auf die Spitze.
Damit grenzt er sich sowohl von staatsnah-nationalistischen Narrativen, als
auch von den orientalistischen Lesarten ab.

Die Diamonisierung Alexanders stellte die Historiker des Pahlawi-
Regimes allerdings auch vor einige Herausforderungen. Da der Eroberer
eine bedeutende Rolle in der Folklore, in Legenden und Sagen spielte, fand
er bereits in der Vormoderne auch seinen Platz in der Koranexegese. Dort
wird Alexander der Grofle gelegentlich mit Za 1-Qarnain, dem Doppeltge-
hornten, identifiziert.> Za 1-Qarnain bekampft ein grausam wiitendes Volk
und ihre Anfiihrer, die sprichwortlich gewordenen Ya’'gag wa-Ma’'gug, zu
Deutsch Gog und Magog, indem er eine Mauer errichtet und sie so abwehrt.
In Sure 18:83-101 heifdt es, hier in der Ubersetzung von Rudi Paret:

(93) Als er [der Doppeltgehornte] schliefilich an die Stelle zwischen den beiden Wl-
len gelangte, fand er (diesseits) vor ihnen Leute, die, wenn man etwas zu ihnen sagte,
es kaum verstanden. (94) Sie sagten: ,Du mit den zwei Hérnern! Gog und Magog
richten auf der Erde Unheil an. Sollen wir dir nicht eine Gebiihr dafiir aussetzen, daf$
du zwischen uns und ihnen einen Wall machst?“>3

Die Geschichte ist in ihren Elementen Teil des kulturellen Gedichtnisses,
wie Safas Bericht iiber den ,Mongolensturm’ (sil) verdeutlicht:

Von der Stadt Utrar am Ufer des Saihtn bis zu den wohlhabenden, bevélkerungs-
reichen und fruchtbaren Stidten des antiken Hurasan wurde alles zerstort und ent-
volkert, und unter all den Befehlshabern und Anfiihrern der alten Nation Iran erhob
sich niemand, um gegen die Kinder Gog und Margogs (Ya$ug-u Magig) zu kimpfen
und einen Wall (sadd) gegen sie zu errichten.>*

Die erfolgreiche Ddmonisierung Alexanders macht es freilich unmoglich,
eine Heldenfigur wie den Doppeltgehornten weiterhin mit Alexander zu
identifizieren. Da Zi 1-Qarnain im Koran positiv besetzt und der Islam von

51 Al-i Ahmad 1385/2006: 35.

52 Freilich ist er nicht der einzige, der diesen Beinamen erhielt. In einem dem Histori-

ker H"andamir zugeschriebenen Text etwa heif3t es: ,,[ D]ann iiberfiel ihn Atarkarkis (=

Artaxerxes), totete ihn, lief§ die Haut seines Kopfes gerben und trug sie (fortan) auf dem

Kopf. Da zwei Zopfe der Haut herabhingen, nannte man Atarkarkis den ,Zweigeh6rn-

ten'. Bockholt 2021: 65.

Namlich: fa-hal nag‘alu laka hargan 1a an tag‘ala bainana wa bainahum saddan bzw. auf

Persisch: saddi biban.

54 Safa 1385/2006: 309. Der damalige Herrscher ‘Al2> ad-Din Muhammad H“arzm$ah
(t. 614 h. q./1220), der freilich kein Bollwerk gegen die Mongolen darstellte, sondern
floh, tragt zudem den Beinamen (lagab) Iskandar at-Tani (Alexander II.).

53

81

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

den Pahlawis als eine der beiden Saulen der iranischen Identitat installiert
ist, muss der Doppeltgehornte zwangslaufig auch im regimenahen Narrativ
eine positiv konnotierte Figur sein. Dieses Dilemma wird dadurch geldst,
dass Zii 1-Qarnain zunehmend mit Kyros dem Groflen identifiziert wird.>
Dies weist nicht nur auf den enormen Bedeutungszuwachs des Herrschers
in offiziellen Verlautbarungen seit Beginn der WeifSen Revolution hin, son-
dern auch auf die zentrale Bedeutung islamischer Legitimierung. Der indi-
sche Wissenschaftler ‘Abdu 1-Kalam Azad gilt als erster, der, in seiner Schrift
Kyros der Grofle (Kurtis-i Kabir), den achdmenidischen Herrscher mit dem
koranischen Helden identifiziert. Said Nafisi, der das Vorwort zur ersten
persischsprachigen Ausgabe verfasst hat, hilt dort fest, dass damit ein Jahr-
tausendritsel gelost worden sei. Der Autor beweise zweifelsfrei, dass der
Koran einen iranischen Konig in den héchsten Ténen lobe, wofiir Iran und
das iranische Volk dem Autor zu Dank verpflichtet seien.*

Zeitgleich zu Al-i Ahmads Garbzadagi entstanden ultranationalistische
Lesarten, die die Feldziige von Alexander dem Grofien als Fabel deuteten.
Dies wurde u. a. damit begriindet, dass Makedonien anders als Iran, China
oder Indien keine Kulturnation gewesen sei, sondern lediglich eine Provinz
und zu einer solchen Leistung folglich nicht befahigt, zumal es unmaéglich sei,
dass ein ,Knabe® all diese Taten vollbracht habe. Die griechische Geschichts-
schreibung der Antike sei ohnehin Sagen dhnlicher als Historiographie - eine
Aussage, die die vormals autoritativen griechischen Texte in die Néhe des als
historische Quelle diskreditierten Sahnama riickt und so versucht, die Hege-
monie der orientalistischen Geschichtsschreibung zu durchbrechen, indem
sie nicht langer nur neue Zugénge zu ihren Quellen sucht, sondern ihr statt-
dessen die Grundlage entzieht. Als Belege dafiir gelten die nach Ansicht der
Autoren Zabih Bihrz" und Aslan Gaffari zweifelhaften Zahlen beziiglich
der Soldaten und Truppen, die schwer nachvollziehbaren geographischen

55 Merhavy 2019: 94-100.

56 Tbd. 100.

57 Zabih Bihriz (1269-1350/1889-1971) war ein iranischer Satiriker, der seine Werke
hauptsichlich aus historischen Themen entwickelte. Er erwarb zunichst in Teheran
und dann in Kairo eine traditionelle islamische Ausbildung. Wihrend der zehn Jahre
in Agypten eignete er sich umfangreiche Kenntnisse der arabischen Literatur an und
zog 1921 nach England, wo er Mathematik studierte und am Lehrstuhl von Edward
Browne arbeitete. Vermutlich wihrend seines fiinfjahrigen Aufenthalts in England ent-
wickelte er seine anti-orientalistische und xenophobe Haltung. Zuriick in Teheran nahm
er Ubersetzertitigkeiten auf und arbeitete fiir das Bildungsministerium, wo er sich nach
Ansicht Gaffaris um die Reinigung der persischen Sprache verdient machte. (Gaffari
2535/1355/1976-77: 6 & El;, Behriiz, Dabih). Bemerkenswert an Gaffaris Darstellung
von Bihriiz* Biographie ist der gewohnt rege Kalenderwechsel zwischen der iranisch-
islamischen, der islamischen und der christlichen Zeitrechnung. Der neue $sahi-Kalender
taucht nur als Publikationsjahr auf. Aslan Gaffari (1296/1917-?) war Bankier, Historiker
und einer seiner Schiiler. Amanat bemerkt, dass Bihriiz’ ,.ideas and theories often seem

82

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Angaben sowie die unklare Chronologie der Ereignisse, aber auch mytho-
logische Tiere, die eben erwiesenermafien nicht existiert haben. Bihraz kon-
statiert in diesem Zusammenhang, dass Persepolis keineswegs die Hauptstadt
Irans gewesen sei, sondern Sas, und zweifelt auch hierin die Autoritit euro-
paischer Geschichtsschreibung in ihren grundlegendsten Erkenntnissen an.
Anders als behauptet, sei taht-i gamsid (Persepolis) die Grabstitte der ira-
nischen Konig-innen gewesen, die von ihnen einmal im Jahr an Nauriz zu
Ehren ihrer Vorfahr-innen aufgesucht wurde. Archdologische Hinweise auf
eine Stadt gebe es dort keine, so dass Alexander der Grofie auch unmoglich
ihre Zerstorung zu verantworten habe.>® Obgleich sich diese verschworungs-
ideologische Lesart in das bekannte Metanarrativ der permanenten Bedro-
hung Irans durch auslandische Krifte ebenso problemlos einfiigen liefSe wie
die angeblichen Verleugnungen, die Iran daran hindern soll, seinen Platz als
ranghdchste Zivilisation einzunehmen, kann eine solche Erzdhlung jedoch
keineswegs im Interesse der Pahlawi-Dynastie sein, die ihr eigenes Prestige
eng mit der Symbolik von Persepolis verkniipft hat. Diese Verkniipfung
hat sie freilich nicht erfunden. Schon der frithe Nationalist Mirza Fath-‘Ali
Ahundzada (1191-1256/1812-1878) beispielsweise hielt eine Moschee als
Logo fiir eine iranische Zeitung fiir ungeeignet, da sie ein Symbol fiir die
umma sei. Er schlug stattdessen ein pra-islamisches Symbol wie eben Perse-
polis und eine safawidische Moschee vor.>® Die Empfehlung zeigt einerseits,
wie stark sich die Pahlawis die Entwiirfe der Intellektuellen zu Nutze machen
konnten, denn das Regime verkniipfte seine eigene Legitimitét bekanntlich
in erster Linie mit der Antike und den Safawiden. Andererseits wird deut-
lich, dass die Pahlawis darauf angewiesen waren, an vorhandene materielle
Kultur anzukniipfen, die sich - genau wie in Ahundzadas Vorschlag - visuell
verarbeiten lasst. Eine Diskreditierung oder Infragestellung ihrer Bedeutung
konnte also selbst dann nicht gewiirdigt werden, wenn der dahinterstehende
Gedanke eine Verherrlichung Irans barg, wie es eben bei Bihriiz der Fall ist.®°

to travel in the netherworld between genius and the absurd.“ (Amanat 2008: 937.) Das
ist sicherlich auch hier der Fall. Bereits von einigen Zeitgenoss-innen wurde er fiir seine
Alexandertheorie verspottet. Ibd. 940.

58 Gaffari 2535/1355/1976-77: 151-157.

59" Tavakoli-Targhi 2010: 10.

60 Aslan Gaffara weist im Vorwort auf die breite Ablehnung seiner Thesen hin und kon-
statiert, dass der zentrale Einwand die Frage sei, wer wenn nicht Alexander der Grofle
Persepolis zerstort habe (Gaffari 2535/1355/1976-77: 3). Paul Sprachman attestiert ihm
trotz der oben genannten Einwande einen grofleren Erfolg seiner Thesen, als angesichts
ihrer Unwissenschaftlichkeit zu erwarten gewesen wire, da Bihriz als Lehrer einigen
Einfluss auf spater bedeutende Personlichkeiten ausiibte. Zu nennen sind etwa der Poli-
tiker und Professor fiir Alte Sprachen und Literatur Sadiq Kiya und der Sprachwissen-
schaftler Muhammad Muqaddam (spater umbenannt in Muqdam). Hinzu kommen
aufgrund ihrer Lehrtatigkeit an der Militdrakademie insbesondere spétere Offiziere. EI,,
Behruz, Dabih.

83

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Idee, dass Persepolis von einem als groften Feldherren der Weltgeschichte
gepriesenen Mann zerstort wurde, erhéht jedoch die Symbolkraft des Ortes,
der so gleichzeitig als Denkmal nationaler Gréfle und Mahnmal nationaler
Trauer inszeniert werden kann. Entsprechend tauchen Gaffaris und Bihriz'
Thesen in den staatsnahen Publikationen der Konferenz von Ramsar in den
1350er/1970ern nicht einmal widersprochen auf.

Nicht ohne Bedeutung ist freilich auch der Adressat: So iibergeht
Muhammad Riza Sah in seiner an eine angelsichsische Leserschaft gerich-
teten Autobiographie, der er Erlauterungen iiber sein ,ancient and modern
homeland“! vorangestellt hat, Alexanders Eroberungen nahezu: ,In 331
B.C. came conquest by Alexander the Great but upon his death eight years
later, the Greeks were unable to hold their newly won empire together.
Die wunderbare Hauptstadt des persischen Reiches, Persepolis, brannte
nieder, so schreibt er, als Alexanders Truppen gerade in der Stadt ihr Lager
aufgeschlagen hatten - ,some say accidently® fiigt er hinzu und entreif3t
die Ereignisse nahezu dem kausalen Zusammenhang. Alexander nachfol-
gend griindeten die Seleukiden ein Reich, das auch Iran umfasste. Es war

in one sense a Greek occupation, but in a truer sense it was not, since the invaders
adopted Persian customs and habits, relied on Persian administrators, married Persian
women, and in the end were assimilated by the Persian culture.®

Die einzige tatsdchliche Heimsuchung stellen fiir ihn die Eroberungen der
Mongolen dar, die die Bevolkerung dezimierten und seines Erachtens fla-
chendeckende Zerstérungen anrichteten.®

Der bereits in der Geschichtsschreibung angeklungene und auch von
Muhammad Riza Sah in seiner Autobiographie aufgegriffene Gedanke,
dass ,Fremdherrscher® die vorgefundenen Strukturen tibernehmen, wird
im Laufe der Jahrzehnte immer weiter ausgebaut. Ende der 1350er/1970er
heifit es in einer der Staatsverlagsschriften, dass Alexander anstatt Iran zu
hellenisieren, selbst iranisiert wurde.®® Die Geschichtsschreibung greift
damit zwar wieder zuriick auf eine schon im Sahnama angebotene Losung,
jedoch ohne Alexander und Darius zu Briidern zu erklaren. Die Argumen-
tation ist kulturalistisch und betriftt nicht Alexanders Herkunft. Sie orien-
tiert sich weiterhin an den griechischen Texten der Antike und entsteht
also in Auseinandersetzung mit européischer Geschichtsschreibung, deren
Interpretationen zwar angegriffen werden, deren Grundlagen aber weiter-

61 Pahlavi 1961: 15-28.

62 Tbd. 22.

63 Tbd.27.

64 Tbd. 22.

65 Ibd.24f.

60 Husaini 2536/1356/1977: 13.

84

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hin als maf3geblich gelten. Alexanders Nachfolger, konstatiert Nasr ad-Din
Sah Husaini, versuchten zwar die griechische Kultur in Iran zu verbreiten
und beispielweise Stadte nach dem heimatlichen Vorbild zu errichten, doch
konnten sie die edle iranische Kultur nicht vernichten. Hierin zeigt sich,
dass die immer gleichen Motive aufgegriffen und neu iiberdacht werden.
Bereits Pirniya, der Alexander als Gegenbild zum heroischen Erbauer ent-
warf, wies daraufhin, dass es mit einer Ausnahme am Mittelmeer keine Spur
von alexandrinischen Stidten gebe, und Gaffari diente diese Feststellung als
Beweis, dass die Eroberungen erfunden und nicht historisch seien. Husaini
jedoch verschiebt das Augenmerk von der institutionellen Bestandigkeit
auf die kulturelle Standhaftigkeit Irans, die es fremdlédndischen Akteuren
verwehrte, langfristigen Einfluss geltend zu machen. Er beobachtet eine
Iranisierung (und nicht etwa Orientalisierung) Alexanders nach der Erobe-
rung von Persepolis, die darauf beruhe, dass der makedonische Konig die
Bibliothek Darius’ entdeckte, nach Alexandria transportieren lief3 und dort
Ubersetzungen des gesammelten Wissens in Auftrag gab.” Sein Text steht
damit nur noch in mittelbarer Auseinandersetzung mit orientalistischen
Arbeiten. Zwar beziehen sich die iranischen Historiker wie Husaini weiter-
hin auf einerseits antike, griechische Darstellungen, die Pirniya zuganglich
gemacht hatte, und andererseits auf innereuropdische Diskussionen iiber
die angeblich zunehmende Orientalisierung Alexanders, die ihn zu einem
orientalischen Despoten korrumpierte. Der zentrale Adressat sind jedoch
tiers-mondisme-Texte®® wie jene von Galal Al-i Ahmad, der, wie bereits
erwidhnt, die Ereignisse in Persepolis zur Geburtsstunde der garbzadagi
erkldrte. Husaini widerspricht einer solchen Ansicht implizit. Die Epoche
bedeutete zwar eine Phase intensiven Austausches zwischen Ost und West,
doch sei vieles, was man heute fiir griechische Kultur halte, eigentlich irani-
schen Ursprungs.®® Die Seleukiden werden von ihm als nahezu bedeutungs-
loses Intermezzo betrachtet, gegen die sich eine (man mochte sagen: die
tibliche) patriotische Bewegung der Iraner-innen formierte.”” Mit Hellenis-
mus, schreibt er, sei jene Kultur gemeint, die sich in Iran entwickelte und
dann nach Kleinasien transferiert wurde.”! Pirniya konnte sich die negativ

67 Ibd. 16.

8 Der Begriff der ,Dritten Welt* war zunichst in Misskredit geraten und spiter durch den
- freilich ebenfalls nicht bedenkenlos zu verwendenden - Begriff des ,Globalen Siidens
ersetzt worden. Gemeint ist eine global agierende, politische Bewegung, die seit Mitte
der 1950er Jahre eine Erméachtigung blockfreier Staaten im Kontext des Kalten Krie-
ges anstrebte, und der Begriff bezeichnet damit eine spezifische historische Epoche.
Die pejorative Konnotation, die durch die globale Hierarchisierung auf Grundlage des
Modernisierungsparadigmas bedingt ist, wird hier abgelehnt.

% Husaini 2536/1356/1977: 14.

70 Ibd. 13.

71 Ibd. 15.

85

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

bewerteten Eigenschaften von Alexander dem Grofien noch patriotisch zu
Nutze machen, indem er sie ebenfalls verurteilte, daraus aber einen okzi-
dentalischen Schrecken erwachsen lieff und so die Notwendigkeit eines
starken Staates verdeutlichte, der sich gegen derartige Angriffe zur Wehr
setzen und gleichzeitig den Pahlawis einen warnenden Fingerzeig in Fra-
gen der gerechten Herrschaft und Tyrannei geben kénne. Husaini hingegen
setzt sich ein halbes Jahrhundert spiter mit der unter seinen Zeitgenoss-in-
nen virulenten Frage einer schleichenden Korrumpierung der iranischen
Kultur auseinander. Daran zeigt sich das Bestreben des Pahlawi-Regimes,
widerspenstige Diskurse zu vereinnahmen, um so die Oberhand iiber sie zu
gewinnen. So war 1357/1978 das Wort ,Revolution’ seit zwei Dekaden ein
konstanter Begleiter der iranischen Politik geworden’? und desorientierte
die Anliegen oppositioneller Akteur-innen, indem ein fiir die Dynastie mog-
licherweise gefihrliches semantisches Feld besetzt wurde. Ahnlich verhilt
es sich mit dem Authentizitatsdiskurs im Kontext des tiers-mondisme-Akti-
vismus. Dieser sah sich dem Dilemma ausgeliefert, einerseits den Natio-
nalstaat stirken zu wollen, andererseits staatliche Macht grundsitzlich zu
beschneiden, da diese oft in Konflikt mit individuellen Rechten stand. Hie-
rin die Balance zu finden, war eine Herausforderung und einem stindigen
Aushandlungsprozess unterworfen.”> Die Debatten um die ,authentische’
Kultur wurden von der staatlichen Propaganda in groflem Umfang aufge-
griffen und reformuliert, in dem Bestreben, auf den Diskurs einzuwirken.
Das Pahlawi-Regime zeigte in dieser Hinsicht von Beginn an eine hohe Fle-
xibilitdt: Das erklért einerseits Ttda-Mitgliedschaften von Personlichkeiten
wie beispielsweise Sa‘id Nafisi, der in der frithen zweiten Pahlawi-Ara dort
partizipierte,’* aber auch die wiederholten Versuche, einen Intellektuellen
wie Galal Al-i Ahmad in die staatlichen Institutionen einzubinden.

Zwischenfazit

Die Untersuchung der Alexanderrezeption hat gezeigt, dass die Annahme,
das Sahnama gestalte das Geschichtsbewusstsein der Historiker, nicht die
Unterstellung umfasst, dass die Historiker davon ausgingen, es handle sich
bei dem Epos um Ereignisgeschichte. Tatsachlich wird sich gegen eine
solche Vorstellung vielfach gewandt. Sowohl im Sahndma als auch in der
nationalistischen Geschichtsschreibung stellt sich die Frage nach Kontinui-
tit, wobei das zentrale Anliegen des S@hnamas ist, Kontinuitit hinsichtlich
der Herrschaftsverhaltnisse zu kreieren, wahrend die moderne Geschichts-

72 Milani 2011: 236.
73 Christiansen/Scarlett 2013: 5.
74 Naficy 2011b: 18.

86

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schreibungsich mit dem ununterbrochenen Fortbestehen der Nation befasst.
Fiir beide stellt Alexander der Grof3e eine Herausforderung dar. Wahrend
das Sahnama die ununterbrochene Kette der koniglichen Geschichte Irans
rettet, indem es Alexander zum Halbbruder von Dara (Darius) und Sohn
des Darab erklart, negiert die iranische Geschichtsschreibung der Pahlawi-
Zeit einen Einfluss Alexanders auf die iranische Kultur weitgehend. Die
literaturwissenschaftliche Forschung teilt das S@hnama seit der Disserta-
tionsschrift von Zabihullah Safa Die Entwicklung des iranischen Epos in
Iran (Hamasa-sard’i dar Iran) in drei grofe Abschnitte, ndmlich in einen
mythologischen Teil (dira-yi asatir), der sich moglicherweise mafigeb-
lich auf miindliche Traditionen bezieht, einen kriegerischen Teil (‘ahd-i
pahlawani) und einen historischen Teil (ditran-i tarihi), der sich vermutlich
weitgehend auf schriftliche Quellen stiitzt.”> Die Eroberungen Alexanders
markieren diese Schnittstelle im Epos und werden trotz des legendenhaften
Einschlags der Erzahlung bereits zum historischen Teil gezahlt.”® Indem die
iranischen Historiker sich nicht darauf berufen, sondern sich an Darstel-
lungen der europdischen Geschichtsschreibung orientieren, positionieren
sie sich in einem globalen, geschichtswissenschaftlichen Diskurs, der seinen
Ausgang an den europdischen Universitidten genommen hatte und bedingt
durch die politischen Verhéltnisse des 19. Jahrhunderts in die Welt diffun-
dierte. Zwangslaufig geht eine vollige Neubewertung des Eroberers in der
iranischen Historiographie damit einher. Pramisse dieses neuen Denkens
ist, dass Irans Existenz — anders als im S@hnama — nicht an das Vorhanden-
sein eines iranischen Herrschers gekoppelt ist. Innerhalb dieses erzéhleri-
schen Rahmens stellte es dennoch eine Herausforderung dar, eine nationale
Kontinuitat seit der Antike zu beweisen, die unabhéngig von der Zersto-
rung des iranischen Machtzentrums und der darauffolgenden sogenannten
Fremdherrschaft bestanden haben soll. Anhand von Alexander dem Gro-
flen konnte gezeigt werden, inwiefern die Damonisierung als Umkehrung
der heroisierten Eigenschaften einem historischen Wandel unterworfen
war. Damit unterscheidet sie sich von dem Scheitern am Heroischen, das,
wie gezeigt wurde, Nafisis Haltung gegeniiber den Qagaren kennzeichnete.

75 Safa 1396/2017-18: 216-224.
76 Davis 2016: xxiv.

87

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 21.01.2026, 18:16:11.


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Riza Sah als Vaterfigur

Die zeitgendssische Kontrastfigur des Antihelden und Nichthelden war frei-
lich in erster Linie Riza Sah. Die Bewertung des ersten Pahlawi-Herrschers
war allerdings trotz der wiederholten Auflage von Nafisis Monographie
auch staatlicherseits einem Wandel unterworfen, der vor allem auf einer
Verschiebung in der Kontextualisierung seiner Inszenierung und weniger
auf einer sich wandelnden Inszenierung selbst griindete. Mafigeblich ist das
Bestreben seines Sohnes, sich von ihm abzugrenzen, aber auch die sich ver-
andernden politischen und gesellschaftlichen Verhaltnisse, in denen Iran
sich wiederfand. Um deutlich zu machen, inwieweit Perspektiven auf Riza
Sah von Perspektiven seines Sohnes auf ihn und sich selbst abhingen, wird
im Folgenden Muhammad Riza Sahs Selbstinszenierung untersucht.

Etwa ein Jahrzehnt nach dem coup d'étatim Murdad 1332 / August 1953,!
gab der Schah seine Autobiographie Mission for my Country heraus.? In den
Jahren nach dem Coup war es ihm gelungen, seine Macht zu konsolidie-
ren und unabhéngige politische Akteure in den Hintergrund zu dréngen.
Der Text schliefSt daran an und ist Teil einer breit aufgestellten Propaganda,
die beispielsweise auch die Kronung umfasst® und sich gleichermaflen an
das nationale wie an ein internationales Publikum richtete. Der Erfolg des
iranischen Konigshauses lasst sich an dem Kommentar eines britischen
Diplomaten bemessen, der Schah sei bekannter als sein Land: ,,Persia was
something associated with carpets, and the rest. But the Shah was an inter-

Der Ausdruck coup d¥état (im Volksmund auch einfach ,coup) bezeichnet in den aller-
meisten Féllen den coup détat im Jahre 1332/1953. Damals versuchte der Schah gemein-
sam mit einer Mehrheit des iranischen Parlaments und mit Unterstiitzung des Militars,
des MI6 und der CIA, den iranischen Premierminister Muhammad Mussadiq abzuset-
zen. In den Jahren zuvor war es Musssadiq gelungen, soviel Macht zu akkumulieren, dass
er der royalistischen Fraktion als Bedrohung erschien. Eines seiner zentralen politischen
Anliegen war die Verstaatlichung der iranischen Olindustrie zum Schaden der britischen
und amerikanischen Regierung, die sich daher bereit erklarten, den Schah zu unterstiit-
zen. Der coup scheiterte jedoch beinah. Erst durch das Einschreiten schiitischer Geist-
licher unter der Fithrung von Husain Buragirdi konnte das Blatt gewendet werden. Der
Grofayatollah war damals als Grofie Quelle der Nachahmung (marg* at-taqlid) akzep-
tiert und rief zu Pro-Schah-Demonstrationen auf, die landesweit einen politischen Kli-
mawechsel initiierten.

Das Buch ist von dem amerikanischen Ghost Writer Donald Wilhelm Jr. verfasst wor-
den, der damals Gastdozent an der Universitat Teheran war. Shakibi 2020: 153.

Milani wendet freilich ein, dass die Krénung im Vergleich mit der 2.500 Jahr-Feier eher
bescheiden ausfiel, da der Schah ,waste and extravangance® abgelehnt hatte (Milani
2011: 321), aber die Krénung war dennoch ein ,dazzling display of ceremonial gran-
deur® und ,,one of the most widely covered international events of its time“. Hendelman-
Baavur 2019: 257.

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

national face ... He was a glamorous figure ... the word wasn’t invented in
those days, but you could almost call him a ,pop figure®

Das Buch wurde zunéchst auf Englisch und kurz darauf eine an einigen
Stellen abweichende persische Version publiziert.> Bereits 1961 erschien
auch eine deutsche Ausgabe. Die global ausgerichte Publikationsstrategie
markiert bereits den veranderten Anspruch Muhammad Riza Sahs. In dem
englischen Text driickt der Schah sein Bedauern dariiber aus, dass wenige
~people of the West“ iiber sein Heimatland informiert und ihnen die
bedeutenden Beitrage Irans zum ,progress of mankind“7 kein Begriff seien.
Im Text fallen zudem Erkldrungen auf, die eindeutig an eine angelsach-
sische Leser-innenschaft gerichtet sind, wie beispielsweise wer Imam ‘Ali
war,® wihrend Muhammad Riza Sah seine eigene Kenntnis des christlichen
Glaubens und damit seine Weltgewandtheit en passant verdeutlicht. Er ver-
gleicht Irans Salzwiisten mit denen Australiens,’ die Grofle des Landes mit
amerikanischen Bundesstaaten!® und seine Kultur mit der Chinas.!! Mithin
verortet er Iran in einem globalen Kontext und inszeniert sich selbst als
Weltbiirger. Iran fungiere dabei durch seine geographische Lage als histo-
rische Briicke der Kulturen. Allerdings ordnet er die Iraner-innen ,rassisch’
den Européer-innen zu, da auch erstere ,Arier-innen’ seien.!? Er weist darauf
hin, dass die Verfassung nach belgischem Muster gebildet ist'* und die Jus-
tiz nach franzosischem.! Die als dringend erkannte Notwendigkeit, sich
vor einem globalen Publikum zu inszenieren und das eigene Herrschafts-
system zu rechtfertigen, ist kennzeichnend fiir das Selbstverstindnis von
Muhammad Riza Sah. Aulerdem weist die Biographie die Integration von
Vorstellungen auf, die auch in historiographischen Schriften vermehrt eine
Rolle spielen und folglich in die Geschichte eingeschrieben werden sollen.
In ihr sind bereits die Grundziige der staatlichen Geschichtsdarstellung
und die Inszenierung von Konigtum seit Beginn der WeifSen Revolution

Iranian Oral History Collection, Harvard University, Desmond Harney. Interview Habib
Ladjevardi: 4-5. Zitiert in Hendelman-Baavur 2019: 244. Auslassungen i. O.

Sofern nicht anders gekennzeichnet, wird die englischsprachige Version herangezogen,
zum einen, um eine Einheitlichkeit der Quellen zu gewiéhrleisten (siehe Interview mit
Karanjia), zum anderen, da diese sich, wie beschrieben, an ein internationales Publikum
wendet und insofern an sich Auskunft tiber die spezifische Selbstdarstellung des Schahs
gibt.

6 Pahlavi 1961: 16.
7 Ibd.

8 Ibd.54.

°  Pahlavi 1961: 17.
10" Ibd. 16.

11 Tbd. 18.

12" Ibd.

13 Ibd. 169.

4 Ibd. 170.

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

angelegt. Daher wird hier und an anderen Stellen Mission for My Country
herangezogen, um Verschrankungen zwischen der Selbstdarstellung von
Muhammad Riza Sah und den damit zusammenhingenden divergierenden
Auffassungen von Konigtum sowie der Geschichtsschreibung als Legiti-
mationswissenschaft aufzuzeigen. Um Entwicklungen sichtbar zu machen,
wird auflerdem ein fast zwei Jahrzehnte spater publiziertes, mehrstiindiges
Interview mit dem indischen Journalisten Rustam Karanjia (1912-2008)
herangezogen. Das bietet sich auch deshalb an, weil die Texte bereits von
den Verfassern als zusammengehorend behandelt wurden: So verweist der
Schah auf seine Memoiren,!®> und es finden sich zahlreiche teils wortliche
Wiederholungen aus Mission for My Country in dem Interview.

Karanjia schreibt einleitend iiber das Interview: ,This drama of a super
monarch, re-enacted in the pages that follow, provides a working model from
which leaders and people of the world may learn the lessons of history:“1®
Der treffliche Hinweis Karanjias, dass der vorliegende Text als Interview
den optischen Eindruck eines dramatischen Skripts biete, als solches das
lebendige Geschehen ,re-enacte; wird verkniipft mit dem ,,super monarch,
dem Helden dieses Dramas, das als Genre bereits der gehobenen Literatur
zugerechnet wird und urspriinglich ausschliefllich in adligen Kreisen zu
spielen pflegte.’” Die an ,superhero’ angelehnte Bezeichnung erdffnet dar-
tber hinaus ein breites Feld an Assoziationsmoglichkeiten, die den Perso-
nenkult um Muhammad Riza Sah bestirken und das Interview semantisch
an zeitgendssische Popkultur anschlussfahig machen. Dass die Leser-in
den Eindruck gewinnen soll, einen ungefilterten Zugrift auf die Rede des
Monarchen zu erlangen, da die Art der textlichen Gestaltung (ndmlich als
direkte Rede) den Anschein erweckt, unmittelbar in das Gesprach gewor-
fen zu sein, driickt sich in eben dieser Formel aus. Bereits das globale Pub-
likum, das einerseits durch den indischen Journalisten, andererseits durch
die Wahl der globalen lingua franca Englisch als Zielgruppe imaginiert
wird, lasst den globalen Horizont des Monarchen aufscheinen. Doch auch
der Text selbst liefert mannigfache Hinweise auf Muhammad Riza Sahs
Anspruch, ein Weltpolitiker zu sein.

Der Stellenwert, den Geschichte auch in der Post-Mussadiq-Zeit im Rah-
men der Legitimation des Regimes einnahm, wird dadurch verdeutlicht,
dass der Schah iiberhaupt in groflem Stil auf zeitgendssische Geschichts-
schreibung zuriickgreift und sein Geschichtsverstandnis erlautert, um sein
Leben darzustellen. Nicht nur gibt der Schah in seiner Autobiographie

15 Karanjia 1977: 66.

16 Ibd. 16 f.

17" Dies gilt freilich fiir das europdische Drama, aber man kann hier Karanjias britische Bil-
dung in Rechnung stellen.

91

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

neben Geographie und Naturwissenschaften Geschichte als sein Lieblings-
fach an,!® sondern beantwortet auflerdem in dem Interview die Frage, wie
er Losungsstrategien fiir draingende auflenpolitische Probleme entwickelt
habe, mit seiner ,,deep study of history and politics”.!* Im Zusammenhang
damit steht, dass Muhammad Riza Sah die Vorstellung, bestimmte lebende
oder zeitgendssische Personlichkeiten hitten Einfluss auf seine Entwick-
lung genommen, ablehnt.?® Ursache hierfiir ist sicherlich, den Verdacht
eines Mangels an Unabhéngigkeit im Keim zu ersticken und sich durch das
Bekenntnis, eine andere Person als Vorbild mithin, als grofier als er selbst zu
rezipieren, zu diskreditieren. Dies ist insofern mehr als eine Geste, als darin
einstige Geriichte verarbeitet werden, nach denen es dem Schah dermafien
an Selbstbewusstsein und Durchsetzungsvermogen mangelte, dass er sich
bei jedem Schritt von alteren, erfolgreichen Méannern Rat holte.?! Stattdes-
sen werden in seiner Biographie Erlebnisse seiner Kindheit und Jugend in
den Vordergrund geriickt, allen voran die Jahre in der Schweiz, die ihm zu
Weltgewandtheit und demokratischen Einsichten verholfen haben sollen.??
Eine gezielte Ausnahme stellt allerdings sein Vater dar, von dem er angibt,
dass er einen groflen Einfluss auf seine Entwicklung gehabt habe.?* Sein
Vater, der Einheitsstifter und Kenner Irans, so scheint es, habe ihm seine
Expertise vermacht, ihn ausgebildet, nicht zuletzt durch Reisen, die Vater
und Sohn durch samtliche Provinzen unternahmen, so dass er, der Sohn,
gleich seinem Vater mit Klima, Geographie und der Geschichte des Landes
wohlvertraut sei.* Damit bedient er ein etabliertes Motiv: Wie die ameri-
kanische Historikerin Afsaneh Najmabadi notiert, wurde das iranische Ter-
ritorium ,,also constructed through nineteenth-century travelogues, which
described and marked the within and without of the homeland. Nasir al-Din
Shah himself traveled widely and wrote about the land > Muhammad Riza
Sah gibt folglich vor, die Kompetenzen seines Vaters als Erbe verinnerlicht
und weiterentwickelt zu haben. Gleichwohl konstatiert er, dass, obschon
sein Vater sowohl mit seiner Personlichkeit als auch mit seiner Férderung
einen grofien Einfluss (influence) auf ihn gehabt habe, er in vielerlei Hin-
sicht génzlich anders sei als dieser. Seine Darstellung oszilliert zwischen der
Betonung von Unterschieden und Gemeinsamkeiten, die seinen Vater und

18 Pahlavi 1961: 61.

19 Karanjia 1977: 66.

20" Tbd. 50.

21 Hendelmann-Baavur 2019: 251.

22 Karanjia 1977: 48.

23 Tbd. Eine Ausnahme, die natiirlich auch in die Kindheit als Zeitpunkt erwiinschter
Beeinflussung passt.

24 Karanjia 1977: 50.

25 Najmabadi 2005: 106.

92

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ihn auszeichnen.?® Die ihnen zugeschriebenen Eigenschaften sind dabei so
gewahlt, dass sie aufeinander aufzubauen scheinen und den Umstdnden
entsprechen, das heifit beide im jeweiligen historischen Kontext die Eigen-
schaften zu verkorpern scheinen, die Iran zu dem Zeitpunkt am meisten
dienten.”” Dieses in der Autobiographie anklingende, aber noch nicht ganz
ausgereifte Narrativ bringt der Schah 1356/1977 im Interview mit Karanjia
auf den Punkt, indem er erklart, dass die Personlichkeit seines Vaters zu
den Herausforderungen jener Zeit gepasst habe, seine eigenen Eigenschaf-
ten jedoch ,are of greater service to my country now.28

Muhammad Riza Sah beschreibt seinen Vater als einfachen Mann mit
klaren Zielen, die er kraftvoll und unbeirrt verfolgt habe. Dies schlug sich
auch in seinen Lebensgewohnheiten nieder. Er beschreibt ihn als schlicht,
aber sauber gekleidet, meist in Uniform. ,His home-made stockings were
not of very good quality, and he preferred well-worn short boots, which I
remember were often in a poor condition’,?* erinnert sich sein Sohn. Auch
die Einrichtung seines Arbeitsraumes war anspruchslos, aber durch einen
Teppich, eine ,map of Persia [sic!]“* und das europiische Sofa lediglich
»for visitors to sit upon! als iranisch markiert, wobei die geographische
Karte dariiber hinaus das nationalistische Blickfeld Riza Sahs definiert und
sein militarisches Denken signalisiert. AuSerdem pflegte er auf einer Mat-
ratze zu schlafen, die direkt auf dem Boden lag, und benutzte niemals ein
Bettgestell. Sein Sohn stellt fest, dass er, obgleich die Mobel seines Palas-
tes einen anderen Eindruck erwecken mdogen, sich aufrichtig wiinschte, in
eben dieser Manier schlafen zu konnen.?? Dank der Bescheidenheit seines
Vaters bezeichnete dieser sich selbst, sogar als er schon gekront war, noch

26 Vgl. Pahlavi 1961: 27.

27" Pahlavi 1961: 44.

28 Karanjia 1977: 44. Kursivierung iibernommen.

29 Pahlavi 1961: 46.

30 1bd. Obgleich Riza Sah veranlasst hatte, dass das Wort Persien/Persia etc. in interna-
tionalen Kontexten durch Iran ersetzt werden sollte, verwendet Muhammad Riza Sah
selber das Wort Persien und weist darauf hin, dass er ,in response to a petition from a
group of statesmen and scholars (...) approved the use of both names interchangeably for
all purposes® (Pahlavi 1961: 43). Auch damit inszeniert er sich als milder, kompromiss-
bereiter und umgénglicher als sein Vater. Dabei erscheint er als weltmannisch-kenntnis-
reich in den Belangen und Gepflogenheiten der europiischen Kultur. Das scheint so
bedeutsam, dass er es im Interview mit Karanjia wiederholt. (Karanjia 1977: 42.) Eine
Skizze in einer iranischen Tageszeitung, die Ahamd Sah zeigt, wie er liebevoll auf eine
Karte von Europa blickt, bildet entsprechend das Gegenstiick zu dieser Beschreibung.
Kashani-Sabet 1999: 174.

31 Pahlavi 1961: 46.

32 Ibd. In der nationalen wie internationalen Presse konkurrierten Bilder, die eine majestd-
tische Aura ausstrahlen sollten, mit solchen, die hdusliche Intimitit und Familienleben
zeigten und den Palast ,cozy and homey“ (Hendelman-Baavur 2019: 259) erscheinen
liefSen.

93

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

als ,simple soldier* Auch die tagliche Routine seines Vaters sei simpel,
aber geradezu mechanisch und arbeitsreich gewesen und begann bereits
um fiinf Uhr morgens, wie Muhammad Riza Sah herausstellt, mit einer
Rasur. Auch hier betont Muhammad Riza Sah den militirischen Charakter
seines Vaters, in der modernen Gepflogenheit der Rasur und der strikten
und disziplinierten Organisation seines Alltags nach der Uhr - der Insigne
der Moderne. Sein besonderes Zeitgefiihl schlug sich auch in dem siche-
ren, staatsmédnnischen Gespiir nieder, wann man ein Thema sofort ange-
hen und wann man es ruhen lassen sollte.3 Muhammad Riza Sah schreibt
seinen Vater und mithin sein Land nicht nur in die Moderne ein, sondern
konterkariert mit diesen Hinweisen auch orientalistische Stereotype.3
Jedoch habe Riza Sah grofle Anstrengungen unternommen ,to revive
interest in Persia’s great past, and he appealed to the people to modernize
their country in a manner worthy of its ancient glory.*® Er modernisiert
also, ohne dabei die Verbundenheit mit seiner Kultur aufzugeben. Anstatt
sich ganzlich einem europaiisierten Lebensstil zu verschreiben, scheint Riza
Sah Aspekte der modernen Askese mit jenen der traditionellen zu kombi-
nieren und aus dieser Vereinigung seine besondere Leistungsfahigkeit zu
beziehen. Er braucht offenbar weder Pausen noch Komfort. Die schlichte
und abgetragene Kleidung dient nicht nur als Hinweis auf die Absage an
Verschwendungssucht, sondern auch als Hinweis auf die anpackende und
bodenstindige Art des Vaters, die sich auch in einem permanenten Bewe-
gungsdrang niederschligt.’” Mit dieser Schaffenskraft befreite Riza Sah der
Biographie zufolge das Land von Jahrhunderte wahrender Lethargie.?® Dass
Muhammad Riza Sah hierin eine Qualitit sah, die allgemein bedeutende
Personlichkeiten auszeichnet, verdeutlicht sich an seiner Beschreibung
Kyros des Groflen, als ,,one of the most dynamic men in history“3 Spater
riickt er seinen Vater explizit in die Ndhe des einstigen Schahs, indem er
seine erfolgreiche Umsetzung royaler Aufgaben ins Verhaltnis zu anderen
Herrschern setzt: Sah ‘Abbas baute Straffen und unterdriickte Banditentum,
bemerkt Muhammad Riza Sah, ,just as Cyrus had done before him and my

33 Pahlavi 1961: 36.

3 Tbd. 48.

35 Die er allerdings auch an vielen Stellen reproduziert. Er selbst weist zum Beispiel darauf
hin, dass seine Landsleute gewéhnlich nicht nach der Uhr lebten. (Pahlavi 1961: 63.)
Orientalistische Narrative bieten so die Moglichkeit zur Rechtfertigung seiner eigenen
Handlungsweisen, wie beispielsweise die Vorstellung, Iran (der Orient) sei noch nicht
bereit fiir Demokratie. (Vgl. Ansari 2001: 18 £.)

36 Pahlavi 1961: 49.

37 Ibd. 47.

38 Ibd. 168.

3 Ibd.21.

94

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

father did after him“4° Auf diese Weise naturalisiert Muhammad Riza Sah
die Entscheidungen und Handlungen seines Vaters und lasst sie als zwin-
gend erscheinen. Blumenberg notiert in einer Fallstudie tiber Hitler und
Friedrich den Groflen:

Diese Jiingerschaft wird aber noch nicht als Nutznieflung des Schicksals, sondern
als handelnde Identifikation aufgefasst: Thm (Friedrich dem Groflen) eifert er (Hit-
ler) bewufst und unbewufst nach. Man wird auf das Wort ,unbewusst® achten miis-
sen, denn es ist der Beginn einer mehr schicksalhaften als tatigen Beziehung auf den
Prifiguranten.t!

Darin ist ausgedriickt, was von Muhammad Riza Sah angedeutet wird. Nam-
lich, dass sein Vater und auch er Kyros zwar als Vorbild identifizierten, eigent-
lich aber eine Schicksalsgemeinschaft mit ihm darstellen. Dabei kniipft er an
etablierte Epochenbildungen an, denn die iranische Geschichte wird von den
zeitgendssischen Historiker-innen iiblicherweise in drei grofie Zeitabschnitte
unterteilt: die Vorislamische Periode, die Islamische Periode und die Moder-
ne.*> Muhammad Riza Sah isoliert aus jedem dieser Zeitabschnitte eine zent-
rale Herrscherfigur, die symbolisch fiir die gesamte Epoche steht. Kyros wird
zum Sinnbild der Antike, Sah ‘Abbas der Mittleren respektive Islamischen
Periode, und sein Vater verkorpert die Moderne schlechthin. Damit werden
drei Herrscher zu den maf3geblich priagenden Personlichkeiten spezifischer
Zeitalter erkldrt und das Kénigtum zum verbindenden Glied dieser drei Epo-
chen. Gelegentlich iibertrifft Riza Sah in diesem Narrativ auch seine Vorgan-
ger: So ist Sah ‘Abbas beispielsweise grausam gegen seine Familie und baut
keinen Thronfolger auf,* was Riza Sah mit seinem Sohn, den er bereits in
seiner Jugend in die Staatsgeschéfte miteinbezieht,* weitsichtiger gelost habe.
Solche Textabschnitte sind praktische Hinweise auf den Anspruch, die Fall-
stricke vergangener Zeiten erkennen und aus der Geschichte lernen zu wollen,
die einleitend von Muhammad Riza Sah theoretisch formuliert wurden.

Vereinzelt schimmert auch unkommentierte Kritik durch, die das ambi-
valente Verhaltnis zu seinem Vater deutlich macht. Bereits im Vorfeld seiner
Abdankung habe Riza Sah realisiert, dass die Alliierten ihn nicht vollstindig
informierten:

Forgetting his dignity as a sovereign, he went so far as to request his minister in Lon-
don to ask the Allies if they would please explain their real wants and needs. But by
the time it was too late.%>

40" Tbd. 25.

41 Blumenberg 2014: 38.

4 Vgl. z. B. das umfangreiche Projekt zur iranischen Geschichte von ‘Abbas Iqbal, Hasan
Pirniya und Tsa Sadiq zu Beginn der Pahlawi-Zeit, das eben dieser Einteilung folgt.

3 Pahlavi 1961: 25.

* Ibd. 64.

4 Ibd. 72.

95

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Aussage oszilliert zwischen der Betonung eines losungsorientierten Prag-
matismus, der an das uneitle Gebaren des einfachen Soldaten ankniipft, und
der Verkennung der realen Umstinde durch die geringe Kenntnis interna-
tionaler Verhéltnisse. Die besondere Betonung der Wahrung von Ehre und
Wiirde, wie sie von anderen Autoren fiir Darius III. und weitere Herrscher
beschrieben wurde, die unfreiwillig abdankten, macht diese Bemerkung umso
erstaunlicher.% Riza Sah zeigt sich mit den neuen Gegebenheiten iiberfordert
und gelangt zu dem Ergebnis, dass sein Sohn den zeitgendssischen Herausfor-
derungen dank seiner Ausbildung und genauen Kenntnis der europaischen
Kultur und Eigenarten besser gewachsen sei. Spatestens nach diesen Ereig-
nissen sei ihm klar gewesen, dass es ihm, anders als seinem Sohn, unmég-
lich sein werde, mit den Alliierten zusammen zu arbeiten, weswegen ihm die
Alliierten mit ihrer Riicktrittsforderung entgegen kamen: ,You might say that
Reza Shah was exiled by mutual desire and consent®,*” postuliert sein Sohn.
Auf diese Weise raumt Muhammad Riza Sah Bedenken aus, er wire bei der
Amtstibernahme moglicherweise noch zu jung und nicht vorbereitet gewesen,
etabliert seinen Vater allerdings auch — nun doch - als eben wiirdigen Gegen-
spieler der Alliierten, der ganz wie Darius III. ohne Ehrverlust und gewisser-
maflen aus freien Stiicken abdankte. Solche narrativischen Ungereimtheiten
deuten auf die Unsicherheiten hin, die Abgrenzung und Vereinnahmung der
Vaterfigur umgab. In dem Interview mit Karanjia, in dem sich viele Passagen
nahezu wortlich wiederholen, fehlt der Hinweis auf den Verlust der Wiirde,
was die Festigung und Auslotung der Inszenierung illustriert. Muhammad
Riza Sah behauptet stattdessen, sein Vater ,smelt a rat long before the inva-
sion took place. He therefore asked our representative in London to find out
from the British Government what they really wanted from Iran and what
their real motive was behind the threatening notes:*® Als klar wurde, dass die
Situation anders nicht zu retten war, entschied der Schah ,to sacrifice himself
for the sake of his country and her people“* Die Abdankung seines Vaters,
der das ,,symbol of independence? gewesen sei, habe den damaligen Kron-
prinzen mit Verzweiflung erfiillt. Doch letztlich habe ihn eine ,divine force®
unterstiitzt, in der schweren Stunde, da er das Erbe seines Vaters antrat.>! Sein
Vater selbst, so gesteht er Karanjia, wollte ins Exil nach Indien gehen, ,anot-

46 Siehe Der Schah bei Hasan Pirniyd, p. 61-63.

47" Pahlavi 1961: 75.

48 Karanjia 1977: 53. Es sei darauf aufmerksam gemacht, dass auch Babak (um das Sprach-
bild ins Deutsche zu iibertragen) den Braten roch und Sahls Verrat vorhersehen konnte,
ohne diesem jedoch etwas entgegensetzen zu kénnen.

49 Karanjia 1977: 56.

50 Tbd.

1 Ibd. 56 f.

96

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

her ancient home of the Aryans‘*? was aber die Briten verhinderten und ihn
in einer Nacht-und-Nebel-Aktion nach Port Louis (Mauritius) einschifften.
Die Betonung dieses Sachverhalts ist zwar einerseits zweifelsohne dem indi-
schen Gesprachspartner geschuldet und fehlt in der Autobiographie, doch
bietet sich darin andererseits auch eine gezielte Verkniipfung mit herrscher-
verherrlichenden Diskursen an. Vergleiche Riza Sahs mit Napoleon (1769-
1821) drangen sich geradezu auf. So ruft denn auch Karanjia aus: ,So like
their behaviour with the great Napoleon! Obviously, the British were afraid of
even an exiled Reza Shah!“?* In The Cruel Way (1947) beschreibt Ella Mail-
lart, wie sie wahrend einer Reise durch Iran in den 1920er Jahren in einem
Gasthaus residiert, in dem u. a. ein Kalender mit Riza Sah Pahlawi héngt.
Dieser Kalender habe Bilder des frisch gekronten Herrschers neben Bildern
von Atatiirk, Jesus, Edison und anderen internationalen Personlichkeiten
gezeigt.5* Bereits in der Ersten Pahlawi-Periode gab es also propagandistische
Initiativen, den iranischen Herrscher in einem globalen Kontext zu verorten.
Diese greift Muhammad Riza Sah in dem Interview nun wieder vorsichtig
auf und assoziiert seinen Vater explizit und ausschlieflich mit europaischen
Personlichkeiten, die fiir militdrische Erfolge bekannt sind. Gelegentlich
wird dabei tiber das Ziel hinausgeschossen. So mutmaf3t er, sein Vater mochte
Hitler nicht, weil ein starker Mann den anderen gewohnlich nicht leiden
konne.> Eine Gleichsetzung mit Hitler allerdings wird zumindest ein europa-
isch-amerikanisches Publikum kaum goutiert haben. Das fiigt sich ein in die
Feststellung, dass Muhammad Riza Sah als grofite Errungenschaften seines
Vaters die Vereinigung und Befriedung Irans betrachtet, die ihm durch den
konsequenten Aufbau des Militédrs gelungen sei.>

Das Militir und die damit assoziierte Kultur markiert den entschei-
denden Unterschied in der Inszenierung von Vater und Sohn, der ein
Umdenken in der Legitimation von Herrschaft kennzeichnet. In der Kapi-
teliiberschrift ,,From Rustom zu Reza Shah®7 aus Karanjias Publikation
wird der Vater in die Nahe der Figur Rustam aus dem Sahndama geriickt,
eine Genealogie, die in Bezug auf seinen Sohn bezeichnenderweise nicht
erneut aktiviert wird und die in der Autobiographie ebenfalls noch nicht

52 Tbd. 57. Merhavy verweist auf die Verwobenheit indischer und iranischer Historiogra-

phie im Zeichen einer Emanzipation von jwestlichen® Narrativen, die durchtrankt sind
vom ,arischen’ Mythos und der damit verbundenen Idee einer gemeinsamen Herkunft.
Merhavy 2019: 95 ff. Nédheres zu rassistischen Konzepten unter iranischen Intellektuel-
len etwa bei: Zia-Ebrahimi, Reza: The Emergence of Iranian Nationalism: Race and the
Politics of Dislocation. New York, 2016.

53 Karanjia 1977: 57.

54 Maillart 2003: 84.

35 Karanjia 1977: 49.

56 Tbd. 40 f.

57 Ibd. 30.

97

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

auftaucht. Sie stellt somit eine Zuspitzung der kriegerischen Inszenierung
des ersten Pahlawis dar. Sein Sohn bemerkt, jener sei ein ,great and brave
son of Iran“>® gewesen, womit er explizit den kriegerischen Wagemut seines
Vaters in den Mittelpunkt riickt. Dies zeigt sich auch in seinen ausfiihrliche-
ren Charakterisierungen:

Everybody, even among his enemies, agrees that my father possessed a most amaz-
ing personality. He could be one of the pleasantest men in the world, yet he could
be one of the most frightening. As I have already said, strong men often trembled
just to look at him. He had an almost devastating ability to assess human nature. As
though he possessed some secret electronic ray, he could almost instantly size up a
man’s strengths or weakness, his integrity or his slipperiness. No wonder many men
feared to look him in the eye.>

Diese Art der Charakterisierung ist angelehnt an Beschreibungen der zahl-
reichen Unabhéngigkeitskdmpfer, die vorgeblich die iranische Nation in
ihrer langen Geschichte zu erhalten suchten. Diese Heldenfiguren sind eng
verkniipft mit der Darstellung kriegerischer Fihigkeiten im Sahnama. Der
Historiker Nafisi, der ja auch den Aufstieg Riza Sahs fiir die Dynastie ver-
schriftlicht hat, sowie der Literaturwissenschaftler Safa haben sich in diver-
sen Artikeln mit diesen Helden beschiftigt. Nach einer knappen Analyse,
worin diese Beschiftigung griindete und welche Implikationen sie barg,
wird eine dieser Kriegerfiguren exemplarisch vorgestellt, um den Umbruch
in der Darstellung Riza Sahs zu veranschaulichen.

38 Ibd. 59.
59 Pahlavi 1961: 45. Das wiederholt der Schah in dem Interview mit Karanjia nahezu wort-
lich. Karanjia 1977: 31 {.

98

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Der Krieger Babak-i Hurramdin

Allen Kriegerfiguren ist gemein, dass sie letztendlich besiegt werden und
untergehen. Genau hierin liegt das grofie Interesse der Historiker an ihnen
begriindet. Dies ist keineswegs ungewohnlich. Geschichtsschreiber-innen
haben sich, bemerkt White, stets mit ,solchen Ereignissen in der Geschichte
ihrer Kultur befasst, die ,traumatischen’ Charakter besaflen! Wie Reinhart
Koselleck festhilt, besteht im Besiegtsein ein ,unausschopfbares Potential
des Erkenntnisgewinnes‘,? und da die Historiker sich und die iranische
Nation auf der Seite derer wiederfanden, ,die sich in Frage gestellt sahen®?
suchten sie nach Antworten darauf, weshalb ,alles anders gekommen ist
als geplant oder gehofft“* Explizit ist hier natiirlich die Frage nach dem
Uberleben der iranischen Nation gemeint. Die postulierte Kontinuitit des
iranischen Selbst bis in die Antike hinein gerdt in Beweisnot angesichts lan-
ger Perioden, die von den Autoren selbst als unter nicht-iranischer Herr-
schaft identifiziert wurden und die die Aneignung ,fremder Kulturgiiter*
wie beispielsweise des Islams zur Folge hatten. Die Feststellung, Held-in-
nengeschichten berichteten von einer agonalen Welt,> zeigt sich in diesen
Geschichten daher als zutreffend. Denn es stellt sich aus der Perspektive
einer nationalistischen Geschichtsschreibung die Frage, wie die iranische
Nation diese ,Angriffe’ iiberlebte und was sie unternahm, um sie abzuweh-
ren. Ohne eine sinnvolle Kldrung dieses Problems ist ein historiographi-
scher Anschluss an die Antike nicht moglich, und so erklart sich das nicht
abflauende Interesse an diesen Krisenzeiten und ihren Helden. Dariiber
hinaus zeigt sich fiir die Historiker in deren Wirken eine zutiefst iranische
Disposition. Nafisi macht dies explizit, wenn er schreibt, dass

unter den Bannertrigern dieser Nationalbewegung [des ersten und zweiten Jahrhun-
derts nach der higra] einige waren, die zu den Lebenserhaltern Irans gezihlt werden
miissen. Darum betrachten die Iraner-innen sie als wiirdige Nachfolger von Zal und
Rustam sowie Bahman und Isfandyar.®

Durch die Verkniipfung mit dem Sahndma setzt er die narrativischen Struk-
turen beider Genres gleich und billigt dem Epos eine iiber das Fiktive hin-
ausweisende Wahrheit zu. Nach Ansicht des Literaturhistorikers Safa sind
die Kriegerhelden, die pahlawanan des Sahnama, die vorbildlichsten Iraner.
Alle guten nationalen Eigenschaften wie Patriotismus und Vaterlandsliebe

1 White 1986: 108.

2 Koselleck 2003: 77.
3 Ibd. 69.

4 Ibd. 68.

5

6

Brockling 2020: 34.
Nafisi 1384/2005: 11.

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

(mihan-parasti, Iran-disti), Gehorsam (ita‘at), Mannlichkeit (mardanagi),
Tapferkeit (Suga‘at) und Geistesgrofle (‘azmat-i rith-u fikr) seien in ihnen
vereint. All diese pahlawanan seien lebensfrohe (hiisguzaran) Menschen
(mardum), gro8spurig, tapfer, schlicht, prahlerisch, beredsam und kundig
(kar-agah). Grofler Appetit, Resilienz gegeniiber Leiden und Qualen seien
die Eigenschaften, die sie auszeichnen. Zusitzlich werden endlose Reisen
zwischen den Grenzen und ein langes Leben aufgefiihrt. Sie liebten ihren
Konig und betrachteten es als Siinde, von seinem Befehl abzuweichen. Zum
Schutz des Thrones sei ihnen Leben und Besitz, Ruhe und Bestidndigkeit,
Frau und Kind kein zu geringer Preis. Sie agierten rasch im Krieg und ken-
nen keine Furcht vor dem Feind. Ein iranischer pahlawan fiirchte jedoch
die Liige und die Zauberei (gaduwi), und deshalb seien alle Zauber-innen
und Magier-innen seine Feinde. Sie halten sich fern von Intrige, Gauke-
lei und Betrug, es sei denn zur Rettung Irans, des Schahs und zur Wah-
rung des Namens — und das auch nur, wenn sie keine andere Moglichkeit
sehen. Sie ehrten im Krieg die Grundsitze der Méannlichkeit und Tapfer-
keit, Flucht hingegen sei fiir sie eine grofle Schande, und eine Niederlage
im Angesicht des Feindes treffe sie hérter als der Tod.” Nafisis Verkniip-
fung der nicht-kalifalen Militdrfithrer der islamischen Friihzeit mit den
pahlawanan des Sahnama bewirkt, dass ersteren die von Safa dargelegten
Eigenschaften zugeschrieben werden. Zudem erzielt er eine Iranisierung
jener Heldenfiguren, die keinesfalls selbstverstandlich war, wie das Beispiel
Babak-i Hurramdin zeigt, der sowohl in Iran als auch in Aserbaidschan als
Nationalheld verehrt wird. Diese Figur und historische Personlichkeit ist
besonders geeignet, die kriegerischen Qualitdten dieses frithislamischen
bzw. post-sasanidischen Pantheons darzustellen. Zum einen, da der ,Hof-
historiker Nafisi sich intensiv mit diesem Helden befasst hat, zum anderen,
weil er ihn als exzeptionelle Personlichkeit bewertet. Er schreibt:

Viele Epen (hamasa-ha) huldigen den Anfithrern dieser groffen Leute (mardum-i
buzurg) wie Mah Afrid und Sundbad und Muganna‘, Abi Muslim und Ustazasts, Ishaq,
‘Abdullah p. Rawanda und Hamza p. Azrak, ‘Ali p. Muhammad Barqfi, Mazyar und
Af$in, Babak, Tahir p. Husain Fasangl und Marawiz Dailami, ‘Amr p. Lait, Rayigar
Sistani und Ismafl p. Ahmad Samani sowie die Pisaran-i Baya. In dieser Gruppe grofSer
Minner nimmt Babak-i Hurramdin hinsichtlich der auflergewéhnlichen Ménnlich-
keit und aufsehenerregenden Tapferkeit einen hervorgehobenen Rang ein, ebenso aus
der Perspektive maskuliner Standhaftigkeit und Unbeugsambkeit (sarsahti-u paydari-u
ustori-yi mardana). Die einzigen, die sich mit ihm messen konnen, sind Muganna‘ und
Mazyar.?

Er berichtet auflerdem von drei Proben, die der Kalif wahrend seiner
Regierungszeit habe bestehen miissen, namlich den Krieg gegen Rom, die

Safa 1396/2017-18: 242 fF.
8 Nafisi 1384/2005: 11.

100

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eroberungen Babaks und die Auseinandersetzungen mit Mazyar. Wenn er
bei einer dieser Proben unterlegen wire, so Nafisi, dann hitte es den Islam
geschwicht (zabiin).? Diesen Satz zitieren auch Mugtaba Minuwi und Sadiq
Hidayat in der Einleitung zu Hidayats Theaterstiick Mazyar, was darauf
hindeutet, dass die drei Autoren eben daraus die grofie Bedeutung ablei-
teten, die sie den Rebellen beimaflen.!® Das allgemeine Interesse an Babak
unter Nafisis Zeitgenossen duflert sich in den zahlreichen Publikationen
von weiteren namhaften Personlichkeiten wie ‘Abbas Iqbal, ‘Abd al-Husain
Zarrinkib und Zabihullah Safi. Gulimhusain Sadiqi verdffentlichte in
Paris seine Dissertationsschrift, Les mouvements religieux Iraniens au I et I1
siecle de 'hégire (1938), die jedoch erst Jahrzehnte spéter ins Persische tiber-
setzt wurde. Nafisi ist jedoch der erste, der saimtliche Quellen iiber Babak
in persischer Sprache zugénglich gemacht hat.!! Dies ist ein Verdienst, das
ihm gerade wegen der herausragenden Bewertung Babaks unter den Histo-
rikern hoch angerechnet wird.!? Seine Arbeit erschien zunachst von 1312-
1313/1933-1934 als Artikelserie in der Zeitschrift Mihr, die etwa zwanzig
Jahre spiter zu einem Buch zusammengefasst und um Texte von anderen
Autoren erganzt wurde. Zuletzt hat Touraj Atabaki in seinem Artikel Iranian
History in Transition: Recasting the Symbolic Identity of Babak Khorramdin
aus dem Jahr 2012 nachgezeichnet, auf Grundlage welcher ideologischer
Pramissen Babak iiber die Jahrzehnte des letzten Jahrhunderts hinweg von
Historiker-innen beurteilt wurde und wie dies die Darstellungsweise beein-
flusste. In ihr zeige sich seines Erachtens die ,endeavor to construct dis-
tinct national identities and craft histories based on political schemes.“!3 In
Babak konzentrieren sich daher die multiplen Versuche, zu definieren, was
Iranertum bedeutet.

Babak-i Hurrami (t. Safar 223 / Januar 838) war einer der Anfiihrer der
Hurramdini, die, aus der Region siidlich des Flusses Aras operierend, fiir
etwa zwanzig Jahre in kriegerische Auseinandersetzungen mit den Trup-
pen des Kalifen in Bagdad verwickelt waren. Die sogenannten islamischen
Eroberungen (futithat) im Nordwesten des heutigen Iran bis nach Aser-
baidschan waren bereits wahrend der Regierungszeit ‘Umar Ibn al-Hattabs
(t. 6/644) erfolgreich gewesen. Die gebirgige und schwer zugingliche
Region erwies sich aber rasch als schlecht regierbar, so dass es regelma-

Ibd. 141. Das Prestige generiert sich freilich durch die Gleichsetzung der iranischen

,Rebellenfithrer mit dem méchtigen Rémischen Reich.

10" Minawi 1342/1963: 12.

1 Nafisi 1384/2005: 215.

12 Siehe z.B. Tabari 1387/2008-09: 280. Thsan Tabari (1295-1368 h. § / 1917-1989) kritisiert
allerdings, dass dieser die gesellschaftlichen Aspekte, fiir deren Verstandnis ausschlief3-
lich eine marxistisch-leninistische Lesart geeignet sei, vernachlissigt habe.

13 Atabaki 2012: 75.

101

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8ig zu Revolten gegen die kalifale Herrschaft kam. Ein Friedensvertrag
schliefllich sicherte den Bewohner-innen der Region Schutz ihrer religiosen
Statten und kulturellen Gepflogenheiten zu. Mit der Zeit erlangte Aserbaid-
schan einen semi-autonomen Status und wurde {iber Jahrhunderte hinweg
im Wesentlichen von lokalen Herrschern regiert. Babak ist eine schon zu
Lebzeiten prominente Personlichkeit im Kontext dieser Auseinanderset-
zungen gewesen und wird von diversen bekannten muslimischen Histo-
rikern besprochen.!* Seine Herkunft und sein Lebensweg sind, wie Nafisi
dennoch feststellt, unklar:
Ungliicklicherweise liegen die Details dieses auflerordentlich groflen Mannes hinter

einem Schleier des Fanatismus, Egoismus und der Selbstverherrlichung der Geschichts-
schreiber verborgen.!®

Der Historiker macht hier auf ein grundsatzliches Problem aufmerksam,
mit dem sich das Fach konfrontiert sah: Man konnte den Quellen nur
abringen, was die muslimischen Historiographen den ,Feinden des Islams’
zugebilligt hatten, um das Prestige zu erhohen, sie vernichtet zu haben.
Vermutlich wurden in der islamischen Geschichtsschreibung ,,urspriinglich
regional-partikulire Ereignisse im Uberlieferungsprozess vor einem global-
islamischen Horizont auserzdhlt”!” Damit einher ging eine Ddmonisierung
bestimmter gegnerischer Militérfithrer, die zu Feinden des Islams aufgebaut
wurden.!® In der Historiographie der Pahlawi-Zeit kam es jedoch zu einer
nationalistischen Umdeutung dieser Personen, die nun als heroische Figu-
ren rezipiert wurden. Die Quellentexte der Pahlawi-Historiker operieren
allerdings zwangsldufig innerhalb des nun verblassten und weniger attrak-
tiv gewordenen religiosen Bezugsrahmens. Diese Bedingung - die iibrigens
auch fiir die Antike gilt, da man sich in der ersten Halfte des 14./20. Jahr-
hunderts bekanntlich gezwungen sah, sich auf Herodot und andere griechi-
sche Historiker zu stiitzen - bildete den Ausgangspunkt fiir den Umgang
mit den Primirtexten. Ermoglichten in Bezug auf die Antike auch die
archdologischen Funde ein Umschreiben der Geschichte,'® so ist es in Bezug
auf islamische Historiographie vor allem der Perspektivwechsel, der eine
Neubewertung einleitete. Die Umstrukturierung des Bezugsrahmens weg
vom Religiésen und hin zu einem Nationalen fiihrte zu einer Integration

4 Ibd. 64 f.

15 Nafisi 1384/2005: 11. So auch Zarrinkiab, der meint, die Berichte iiber Babak seien par-
teiisch und fabelhaft (garaz-alid wa afsana-amiz). Zarrinkab 1368/1989-90: 236.

Eine Strategie, die auch den Autoren selbst nicht unbekannt war. So schreibt Safa tiber
die Osmanen, dass sie iiber eine mutige und fahige Armee verfiigten — und die Safawiden
die Ersten waren, denen es gelang, diese zuriickzuschlagen. Safa 1385/2006: 387.

17" Leube 2017: 224.

18" Crone 2012: 48.

19" Koselleck 2003: 53 ff.

102

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

vorher randstandiger Gestalten der Geschichte. Dies beschrankt sich freilich
nicht auf Babak. Safa schreibt iiber den religiosen Fithrer Muqanna“ (t. ca.
163/780) in Sogdien:

Wie bereits gesagt wurde, haben die islamischen Historiker Muganna“ in sehr schlech-
ter Erinnerung behalten und von keinem Fluch und keiner {iblen Nachrede iiber
diesen Mann Abstand genommen. Offensichtlich ist der Grund fiir diesen heftigen
Hass der grofie Schlag, den Muqanna‘ dem Islam zufiigen wollte und nah dran war
zuzufiigen. Aus diesem Grund wurden seine schlechten Taten, die gewiss jeder einmal
begeht, stets hervorgehoben, sowie jegliche Morde und Pliinderungen ihm und seinen
Anhiangern zugeschrieben. Sie wissen iiber ihn nichts zu berichten als Heuchelei, Ver-
rat, Anmafiung und List. Aber nach allem, was wir iiber das Verhalten der Geschichts-
schreiber islamischer Konfession sahen, ist dies keine neue Erkenntnis. Man sieht
rasch in diesen Biichern, dass jegliche Gruppierung, die sich gegen die islamischen
Uberzeugungen der Verfasser richtete, mit Diffamierungen und Beschimpfungen
tiberzogen wurde. Wie soll es denn auch moglich sein, dass ein Mann, der dermafien
verdorben, bésartig und verlogen ist, in so wenigen Jahren eine solche Macht erlangt?
Ja, sogar so viele Anhdnger-innen um sich scharte, dass er die ‘abbasidischen Kalifen
aus Bagdad nach Hurasan lockte, um den Rebellen niederzuschlagen und Transoxa-
nien anzugreifen.20

Safa reproduziert hier freilich auch den Gedanken, dass legitime Herrschaft
die Zustimmung der breiten Bevolkerung verlangt. In die gleiche Kerbe
schlagt der Marxist Thsan Tabari (1295-1368/1917-1989), einer der fithren-
den Ttda-Theoretiker seiner Zeit, in Bezug auf Babak und seine Anhéanger-in-
nen. Er bemerkt, dass eine Bewegung (nahzat), die solch hohes Ansehen in
der Bevolkerung genossen habe, keinesfalls so verdorben und verkommen
sein konnte, wie es die islamischen Historiker unterstellten.?! Zwar beschif-
tigten sich zahlreiche Quellen mit Babak, doch da deren Verfasser im Dienste
der herrschenden Schicht geschrieben hitten, seien die iranischen Revolu-
tiondre (sic!) verunglimpft und ihnen jede Form von Gewalt und Unrecht
angedichtet worden.?? Offensichtlich sei es also nicht moglich, die Person-
lichkeit Babaks unmittelbar aus den Quellen abzulesen, sondern die Wahr-
heit miisse aus den Liigengeschichten extrahiert werden. Diese befangene
(mugizana) Arbeitsweise der islamischen Historiker erschwere die Forschung
zu Babak. Die Bewegung, die jener anfiihrte, sei allerdings, betont er, eine
der bedeutendsten und grof8artigsten der islamischen Friihzeit. Dies sei, allen
Versuchen der islamischen Historiker, die beeindruckenden Leistungen des
Kriegers zu verschleiern zum Trotz, ersichtlich.?

20 Safa 1385/2006: 120 f.

21 Tabari 1387/2008-09: 285.
22 Ibd. 281.

23 Tbd.

103

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Analyse Tabaris verdeutlicht, dass diese Einordnung der Quellen-
texte sich fraktionsiibergreifend durchsetzte.?* Sie verhirtete sich zudem
iiber die Jahrzehnte, so dass noch der Historiker ‘Abbas Parwiz Mitte der
1350er/1970er Jahre in einem im Staatsverlag erschienenen Text eine
Grundhaltung darin erkennt und konstatiert, dass die Schriften der (islami-
schen) Historiker weder Gutes noch die Wahrheit iiber jene radmard (Hel-
den) zu sagen haben, die in dem Versuch, die iranische Unabhéngigkeit zu
erneuern, in Kriege verwickelt waren.?> Besonders eindriicklich wird dies
in dem Artikel der Parteizeitschrift Kargaran-i Rastahiz (Die Arbeiter-innen
der Rastahiz) von ‘Abbas Pazisgi deutlich, der die Geschichte der Rebellion
Babaks von Bagdad aus erzahlt: Der Kalif und seine Ratgeber sitzen bei-
sammen und schmieden Rénke, wie sie Babak schlimmstmaglich diffamie-
ren konnen. Dies sei unumgénglich, da es die einzige Moglichkeit darstelle,
ihn zu besiegen. Die Uberlegung am Hof ist, dass ein Iraner, der seine Ehre
in Frage gestellt sehe, daran frither oder spater zerbreche. Auflerdem leide
sein Ansehen bei den restlichen Iraner-innen derart, dass sie ihm fortan die
Loyalitdt verweigerten. Die beste Strategie sei also nicht der offene Kampf,
sondern Intrigen und falsche Propaganda, die Babak seiner Wiirde beraub-
ten. In dem fingierten Gesprich werden alsdann die verschiedenen Uberlie-
ferungen, die bei Nafisi zusammengetragen sind, erdacht und entschieden,
welche von Boten verbreitet werden sollen. Zu diesem Zweck mobilisiert
der Kalif sein Spionagenetzwerk, das sich {iber ganz Asien spannt und an
allen Ecken des Kontinents nun falsche Informationen iiber Babak streut.?

An dieser Stelle sei angemerkt, dass die Geschichtsschreibung insgesamt
nach Ansicht der Pahlawi-Historiker von ,Verschmutzungen“”’ betroffen
ist, nicht nur jene der islamischen Friihzeit, sondern insbesondere auch
die rezente Geschichtsschreibung. Fiir diese konne man sich beispielsweise
auf zahlreiche europiische Reiseberichte stiitzen, miisse diese jedoch mit
Bedacht lesen, da das Eigeninteresse der Autor-innen die wahren Ereignisse
vielfach verfélsche. Hieran wird deutlich, dass sich die Autoren mit einer
Verschworung umfassender Geschichtsfilschung konfrontiert wiahnten, die
Geschichte als solche fragwiirdig und schwer zugingig erscheinen lief3. Das
Nachdenken tiber Geschichte sah sich daher stets begleitet von der Frage,
wer hier von welcher Darstellung profitierte. Hannah Arendt bemerkt in
Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft aus dem Jahr 1951 die

skandalose Tatsache, dafd die Elite sich mit den phantastischen Geschichtsfalschun-
gen totalitdrer Propaganda und totalitdrer Regierungen so leicht hat abfinden konnen.

24 Eine Ausnahme stellt freilich die iranisch-islamische Geschichtsschreibung der Pahlawi-

Zeit dar.
25 Parwiz 1354/1975: 56.
26 Kargaran Nr 280: 48 ff.
27 Nafisi 1335/1956: 4.

104

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uberzeugt, daf alle traditionelle Geschichtsschreibung, die ja notwendigerweise die
Benachteiligten und Unterdriickten aus dem Gedachtnis der Menschheit ausschliefit,
ohnehin eine Félschung sei, sahen sie in den faustdicken Liigen totalitarer Propaganda
nur den faustdicken Spaf3, der die Giiltigkeit der {iberlieferten Geschichte {iberhaupt
in Frage zog.8

Wie hier angedeutet, 1idt die Uberzeugung, dass die Geschichtsschreibung
ohnehin verzerrt und die Vergangenheit daher uneinsehbar bleibt, dazu
ein, die Giberlieferten Geschichten entsprechend den eigenen Vorstellun-
gen auszuerzédhlen. Das kann auch unter den Historikern der Pahlawi-Zeit
beobachtet werden, fiir die die Diagnose der Geschichtsfélschung eine Ein-
ladung darstellt, die Geschichte nach ihren Pramissen neu aufzuziehen. Der
aserische Historiker und Literaturwissenschaftler Rustam Oliyev (1308-
1373;1929/30-1994/95) stellt in diesem Sinne fest, dass es Nafisi gelungen
sei, all den Liigen und Verleumdungen der muslimischen Historiker zum
Trotz das wahre Gesicht Babaks und seines Aufstands herauszuschilen.?
Die islamische Friihzeit stellt die spezifische Herausforderung mannigfal-
tiger Uberlieferungen. Georg Leube weist im Rahmen seiner Untersuchung
zu den Kinditen in der arabisch-islamischen Geschichtsschreibung darauf
hin, dass die tiberlieferten Texte jener Epoche als unfest betrachtet werden
miissen, da sie im Erzahlen und Abschreiben jeweils neu ausgestaltet und als
verdnderliche Grofie betrachtet wurden.® Damit wendet er sich gegen die
Vorstellung, dass es einen urspriinglich verbindlichen Text gegeben habe,
der im Uberlieferungsprozess verfilscht wurde. In Bezug auf Babak lasst
sich aus dieser Erkenntnis schliefden, dass die Berichte tiber ihn durch nar-
rative Muster geprégt sind. So tragen viele der mit seinem Lebensweg ver-
kniipften Figuren sprechende Namen. Sein Vater beispielsweise soll nach
einer Darstellung Mirdas geheiflen haben, wie der Vater von Zahhak aus dem
Sahnama, was nach Ansicht mancher ,Menschenfresser’ bedeutet.3! Dies
erinnert daran, dass Literatur und Geschichte bereits lange vor dem 14./20.
Jahrhundert einen Kosmos bildeten und nicht getrennt voneinander gedacht
werden konnten. Andere haben die Auffassung vertreten, der Name seines
Vaters sei ‘Abdullah gewesen, was thn moglicherweise als Muslim markie-
ren sollte. Nicht weniger ambig ist seine Mutter, Mahra, Mondgesicht, was
ein Kompliment fiir eine schone Frau war, obgleich sie nur ein Auge gehabt
haben soll. Patricia Crone kommentiert den korperlichen Makel damit, dass
es nach Ansicht der islamischen Historiker eben etwas Widerwirtiges an
der Mutter eines so fiirchterlichen Rebellen gegeben haben miisse.3? Yasof1

28 Arendt 2019: 713.

29 Nafisi 1384/2005: 219.
30 Leube 2017: 54.

31 EI,, Babak.

32 Crone 2012: 48.

105

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hingegen hebt den Widerspruch zwischen Merkmal und Name hevor, den
er fiir Sarkasmus halt.?* Plausibler ist allerdings, dass die Sympathien und
Antipathien der Uberlieferer in den Narrativen verschmolzen sind. Leube
spricht beziiglich der Kinditen von einer horizontalen Kontamination, womit
gemeint ist, dass die einzelnen, widerspriichlichen Uberlieferungen inner-
halb der kontroversen Diskussion bereits vor der Niederschrift, spatestens
aber in diesem Zuge gemeinsam gedacht wurden.** Bei der Eindugigkeit han-
delt es sich vermutlich um einen wiederkehrenden Topos, der dazu diente,
die Ubeltiter schon durch kérperliche Makel kenntlich zu machen. Denn
Mugqanna’, der in Hurasan sein Unwesen trieb, soll nach einigen Uberliefe-
rungen ebenfalls eindugig gewesen sein, und Tahir Zi l-Yaminain trug sogar
den Beinamen al-A'war, der Eindugige.** Bei Prokop heifit es schliefilich, dass
Kawis seinen Sohn Zamasp von der Nachfolge ausschloss, da er ein Auge
verloren hatte und daher von Gesetzes wegen nicht Konig der Perser werden
konnte, obgleich nahezu alle ,,admired the manliness of Zamasp (for he was
capable warrior)“3¢ Doch eine makellose physische Erscheinung gehorte zu
den Voraussetzungen des Konigtums,?” so dass Babaks bereits motivisch fiir
eine Fiithrerrolle je nach Narrator-in aus- oder eingeschlossen werden kann.
Dazu passen die Versuche, Babaks Stammbaum auf Aba Muslim bzw. irani-
sche Konige zuriickzufiihren.? Die unterschiedlichen Uberlieferungen lassen
vermuten, dass es bereits in der islamischen Frithzeit selbst eine Kontroverse
um die Bewertung Babaks gab, die Geschichtenerzahler-innen dazu anhielt,
ihre Haltung durch die Anreicherung einschlagiger Topoi wie Schonheit ver-
sus Haisslichkeit der Frauen und verschiedene noble Abstammungen ver-
sus unbekannte Abstammungen kenntlich zu machen. Eine eingehendere
Beschaftigung mit den denkbaren Abldufen der Ereignisgeschichte um Babak
verdeutlicht exemplarisch die narrativischen Herausforderungen und Mog-
lichkeiten, mit denen sich die Historiker konfrontiert sahen.

Einer Uberlieferung zufolge war Babaks Vater ein Olhindler, vielleicht
aus Madain.® Er zog an die Grenzen Aserbaidschans und verliebte sich

33 EI, Babak.

3% Leube 2017: 223.

35 Thsan Tabari hilt es fiir Verleumdung, dass die Mutter von Babak als hissliche, eindugige
Hure bezeichnet wird (Tabari 1387/2008-09: 281). Auch Zarrinkab gilt vor allem dieser
Passus als Beweis fiir die Parteilichkeit der Uberlieferungen: ,dar In rawayat atar-i garaz-
u kina-yi rawayan askar-st. Zarrinkiib 1368/1989-90: 237.

36 Procopius, Wars 1.11.2.-6 tr. Drewing/Kaldellis 2014: 23. Erginzung i. O.

37 Es sei hier noch einmal an Safa erinnert, der ja ebenfalls feststellt, dass im Sahnama die
$ahan zu den schonsten Wesen der Schépfung zahlten.

38 Safa bevorzugt letzteres (Safa 1385/2006: 195). Diese Ansicht setzt sich auch durch und
findet sich beispielsweise in dem Artikel der Arbeiter-innenzeitschrift Kargaran (Nr. 280:
48).

39 Nafisi 1384/2005: 12 ff. Zarrinkib folgt dieser Uberlieferung. Zarrinkiib 1368/1989-90:
237.

106

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dort in die erwdhnte eindugige Frau (zani a‘war ra dilbahta sud), mit der
er sich heimlich auflerhalb des Dorfes traf, wo sie allein Wein tranken.
Doch eine Gruppe von Frauen, die Wasser holen wollte, entdeckte das Paar.
‘Abdullah (sic!) floh Hals tiber Kopf, Mahra aber wurde an den Haaren
durch das Dorf gezerrt. Erneut weist Crone darauthin, dass die Anekdote
darauf abziele, ,to sling mud at Babak via his mother: it went without say-
ing that the enemy of Islam was the son of a whore.“®* Der Wein dient nicht
nur an dieser Stelle und nicht nur in Babaks gesamter Biographie, sondern
auch in anderen Kontexten immer wieder als Omen - folgt auf den Alko-
holkonsum doch stets Unheil. So hat Dick Davis fiir das Sahnama gezeigt,
dass Trunkenheit der epischen Vorausdeutung dient und ihr eine Strafe
meist durch Schicksalsschldge folgt.*! Dariiber hinaus konstatiert er, dass
»drunkenness by heroes is invariably a token of a fall from heroic status®*?
Multiple Erzahlbausteine ordnen die Figur ein. Eine berithmte Anekdote
schildert, wie Babaks Mutter ihn eines Tages nackt unter einem Baum schla-
fend findet und beobachtet, dass aus den Wurzeln seiner Kopf- und Brust-
haare Blut hervorquillt. Doch als er erwacht, ist das Blut verschwunden. Da
wusste sie, dass ihrem Sohn Grofies bevorstand.** Eine andere Anekdote
berichtet, dass Gawidan p. Sahrak, der Anfiihrer der Hurramiyan, einst in
Babaks Elternhaus einkehrte. Dort sah er, dass Babak, trotz der widrigen
Umstdnde, unter denen seine Mutter ihn hatte grofiziehen miissen, gebildet
(dana) war und, obgleich er stotterte, die iranische Sprache gut beherrschte
(ba an ki zabanis migirad zaban-i irani ra hib midanad) und ein kluger
(husiyar) und gescheiter (zirak) Mann war.** Patricia Crone kommentiert
die Stelle damit, dass Gawidan ihn fiir klug hielt, obgleich ,ta‘agqud lisanihi
bi I-a‘jamiyya, his tongue being tied by the fact that he normally spoke
an Iranian language.“ Yisof1 hingegen iibersetzt: Babak ,,impressed Javidan
with his shrewdness despite his lack of fluency of speech.4> Gewiss wer-
den Babak und Gawidan sich keineswegs auf Arabisch ausgetauscht haben,
weswegen Babaks Arabischkenntnisse fiir letzteren unerheblich gewesen
sein diirften — genauso wenig allerdings auf Persisch, sondern vielmehr, wie
auch Crone anmerkt, in einem aserischen Lokaldialekt. Der hier von Nafisi

40 Crone 2012: 48.

4l Davis 1992: 60. Man denke auch an Alexander den Grofien und die Sabb-i masti, die zur
Zerstérung von Persepolis fithrt.

4 Davis 1992: 213.

43 Andernorts auch als Hinweis auf seine Blutriinstigkeit verstanden. So Zarrinkib
1368/1989-90: 238.

44 Nafisi 1384/2005: 13.

4 EI,, Babak.

107

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

zitierte Chronist Waqid,*® schrieb jedoch fiir ein arabisches Publikum und
hob daher hervor, dass Babak ein fiirchterliches Arabisch sprach.*” Hinzu
kommt, dass Babak sich als Stotterer fiir das Uberbringen einer heiligen
Botschaft disqualifizierte und damit als falscher Prophet enttarnt werden
konnte. Nafist hingegen schrieb fiir ein persophones und zunehmend saku-
lares Publikum und wollte herausstellen, dass Babak gut ,,iranisch sprach.
Hier sei auch an Ahmad Kasrawi erinnert, der das Experiment unternahm,
das Aseritiirkisch der indoeuropéischen Sprachfamilie zuzuordnen mit der
eher politischen Absicht, es zu einem ,iranischen Dialekt® zu erkldren.*
Nafisi urteilt mit dhnlichem Ansinnen in der Rezenten Geschichte Irans
(pers. Kurztitel meint: Tarih-i Mu‘asir), dass die iranische Geschichte der
beste Beweis dafiir sei, dass die Tirk-innen auch ,Arier-innen‘ seien (und
lange vor den Mongolen in Iran siedelten).*

Beide Vaterfiguren Babaks (ndamlich der leibliche und der Anfiihrer
der Hurramiya) sterben zudem durch einen Hinterhalt, indem sie nach
einer zugefiigten Verletzung ihren Gegner noch téten und anschliefiend
ihren eigenen Wunden erliegen. Die wiederholte Erzahlung eines solchen
Ablaufs deutet auf einen Topos hin, zumal die beiden Manner darin dem
Helden Rustam gleichen, der arglos in eine Falle geht und stirbt, dabei
aber noch seinen verrdterischen Bruder t6tet.>® Zeichnet sich die Lebens-
spanne der Ménner durch eine ausgesprochene Kiirze aus, sind die Frauen
in Babaks Umgebung tendenziell sexuell verdorben. Gawidans Ehefrau
schmiedet bereits an seinem Sterbebett Plane, wie Babak seinen Platz ein-
nehmen konne. Die Ehefrau seines verstorbenen Mentors hatte — ,,needless
to say“s! — namlich wohl noch zu dessen Lebzeiten eine Affare mit Babak.
Nach seinem Tod verkiindet sie den versammelten Anhdnger-innen, dass
Gawidan seinen Tod vorausgesehen und ihr prophezeit habe, dass seine
Seele auf Babak iibergehen werde. Jener werde Gott auf Erden werden und

46 Der umfangreichste Bericht iiber Babak, Uberlieferungen iiber Babak (Ahbar-i Babak),
wurde von einem gewissen Wagqid b. ‘Amr Tamimi verfasst. Uber den Autor ist nichts
bekannt.

47" Crone 2012: 51.

8 Amanat 2008: 948.

49 Nafisi 1335/1956: 6. Der Hamburger Iranist Bertold Spuler urteilt Anfang der 1950er

Jahre, dass ,Papak selbst (...) nur mangelhaft persisch® (Spuler 1952: 203) sprach, wes-

wegen er eine nationale Gesinnung der Bewegung und ihres Anfiihrers ausschliefit.

Damit kniipft er an die Diskussion iiber Babaks Sprachkenntnisse an und bringt den ihr

zugrundeliegenden Antrieb auf den Punkt. Spulers Einwand zeigt zudem, dass Arbeiten

von Nafisi, Safa und anderen iranischen Historikern sowie ihr Bezugsrahmen interna-
tional zur Kenntnis genommen wurden.

Safa identifiziert das Motiv der Rache am Morder bereits im Sterben als zentral im

Sahnama. Safa 1396/2017-18: 245.

31 Crone 2012: 49.

50

108

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

die Religion Mazdaks wiederbeleben.>> Zum Zeichen ihrer Eheschlieffung
warf Gawidans Witwe alsdann Babak einen Strauf Basilikum zu, den die-
ser auffing.’® Crone vermutet, dass dies im Zusammenhang stehe mit einer
Redewendung, derzufolge Frauen wie ,fragrant herbs/basil sprigs or flow-
ers“ seien, ,that people passed around to sniff at>* man pfliicke sie, die
Frau, den Basilikum, wann man wolle ,and after smelling it one greets one’s
brother with it denn ,,basil is for smelling, and so you may sleep with any-
one, weather relatives or not, any woman who offers herself to you is your
property, and there is no need for a marriage contract.*® Mit anderen Wor-
ten: nach Ansicht aller Quellen, auf die Nafisi und Safa sich berufen kénnen
und miissen, waren Babak (und alle anderen ,Unabhangigkeitskampfer‘ der
islamischen Friihzeit) sowie sein Umfeld moralisch und kérperlich verdor-
ben, nach religiosen Maf3staben insbesondere auch in sexueller Hinsicht.
Uber die religiésen Praktiken wird berichtet:
Dabei handelt es sich um jene Hurramiya, und sie haben in jedem Jahr eine Nacht, in

der die Manner und ihre Frauen sich versammeln und alle Lichter l6schen, und dann
liegt ein jeder Mann bei jeder beliebigen Frau.>”

Ihsan Tabarl kritisiert, dass bestimmte Motive wie die Legalisierung von
Unzucht verbreitete Unterstellungen zur Diskreditierung von Revolutio-
nér-innen (sic!) seien, die sich durch die gesamte iranische Geschichte zie-
he.’® Auch NafisT selbst meint, dass es sich um die iiblichen Diffamierungen
der Araber handelte.” Die Quellentexte selbst bargen gleichzeitig aber auch
Konternarrative, in die bekannte Wandermotive zur Markierung von Helden-
tum eingewebt waren, wie der Rustam-Tod beider Vaterfiguren zeigt.®® Dass
Amoretti in jhrer Untersuchung aus den 1970er Jahren von einem ,feminist

52 7Zarrinkab verkiirzt diese Uberlieferung; er lasst sowohl den Widerspruch der Anhén-

ger-innen weg als auch die Affire mit der Frau. Gawidan habe Babak zu seinem Nach-
folger (halifa-yi hiid) ernannt, damit er {iber die Menschen (ahl) dieser Lander (nawahi)
herrsche, und ihm seine Fithrerschaft vermacht (wasiyat karda), und der Geist (rih)
von Gawidan sei auf ihn {ibergegangen. Zarrinkiib lisst die Frau mit den Worten schlie-
Ben: ,Er hat euch versprochen, dass jener [Babak] euch zum Sieg ( fath-u zafar) fithre
Zarrinkab 1368/1989-90: 239.

53 Nafisi 1384/2005: 15.

>4 Crone 2012: 446.

55 Ibd. 447.

36 Tbd. 448. Der Blumenstraufs ist aufierdem sprichwértlich fiir eine Frau mit wechselnden
Liebhabern. Vgl. Najmabadi 1997: 453.

57" Nafist 1384/2005: 17.

58 Thsan 1387/2008-09: 281.

% Nafisi 1384/2005: 18.

0" Das Motiv kann sicher noch weiter zuriickverfolgt werden. Wie Olga Davidson in ihren
Arbeiten mehrfach aufzeigen konnte, weisen die iranischen Mythen vielfaltige Verkniip-
fungen mit anderen indoeuropaischen Mythen auf (siche Davidson 2006). AufSerdem
bleibt das Motiv bis in die Pahlawi-Zeit hinein lebendig, wie der Rustam-Tod von Das
Akul im Film von Mas‘Gd Kimiya1 (1320/1941) zeigt. Nacify 2011: 274.

109

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

trend which seems to underlie the Khurramiyya movement“! spricht und den
Frauen in einigen Uberlieferungen eine starke agency zubilligt,®? sowie die
verschiedenen Stellungnahmen und Ubersetzungen von Spuler, Yiisofi und
Crone zeigen, dass Babak auch in der nicht an iranischen Universititen ver-
orteten Wissenschaft bis weit ins 20. Jahrhundert hinein politisch und ideo-
logisch aufgeladen werden konnte und wurde. Georg Leube bemingelt indes
gerade die interne Schliissigkeit einiger islamwissenschaftlicher Arbeiten zur
Historiographie der islamischen Friihzeit und bemerkt, dass nahezu jegliche
Interpretation plausibel sei, wenn man die einschlagigen Quellen heranziehe.
Daraus resultiere allerdings, dass die einzelnen Positionen nur schwer einer
Diskussion zu unterziehen seien, da ,letztlich Quellenbeleg gegen Quellenbe-
leg“®3 stehe. Dies ist auch fiir beispielsweise Amorettis Interpretation zu beob-
achten, denn in weniger schmeichelhaften Uberlieferungen als denen Wagids
wird durchaus ein anderes Bild von Babaks Aufstieg zur Macht gezeichnet.
So iibersetzt Nafisi aus Muhammad ‘Awfis® (7./13. Jh.) Sammlungen und
Illustrationen von Geschichten (Gawami‘ ul-Hikayat wa Lawami‘ ur-Riwayat)
einen Passus tiber Babaks Rebellion (der Nafisis Auffassung nach blofd mar-
ginale Abweichungen von anderen Berichten aufweise), in dem es heif3t, dass
ein Nabatder die Mutter vergewaltigt habe und sie bettelnd den Sohn habe
grofiziehen miissen.®> Mehr noch als schon bei Waqid findet sich hier die
Annahme niedriger und unwiirdiger Tétigkeiten, mit denen die ,Ungldubi-
gen' ihren Lebensunterhalt bestreiten. Spiter, als Gawidan ihn bei sich aufge-
nommen hatte, so die Uberlieferung, verfithrte Babak dessen Frau. Er agierte

61  Amoretti 1975: 508. Auch Oliyev stellt fest, dass ,aus zahlreichen Quellen zu erkennen

sei, dass Frauen dieser Bewegung gleichberechtigt und vollig frei (azadi-yi kamil) gewe-

sen seien und sogar in der Schlacht mitkdmpften (Nafisi 1384/2005: 222). Daran, dass

auch Oliyev betont, dass Babak nur eine Frau gehabt habe, ndmlich die Witwe Gawidans,
wird deutlich, wie zentral das Thema sexueller Integritdt im Sinne der modernen Klein-

familie fiir die Historiker war. Nafis1 1384/2005: 222.

Babak ist derjenige, der sowohl dem Plan seiner Mutter, ihn mit Gawidan auf seine Fes-

tung zu schicken, als auch den Ehe- und Herrschaftsplénen seiner Geliebten lediglich

zustimmt anstatt sie selbst anzuregen. Sogar den Basilikumstrauf$ wirft seine Frau ihm
aus eigener Initiative zu, und sie lasst auch das Rind zum Schwur schlachten. Darin
besteht iibrigens eine Parallele zu Muqanna’, der ebenfalls mit Hilfe seiner ,giitigen Ehe-
frau’ die anderen Frauen vergiftet und dessen Geschichte nur iiberliefert ist, weil eine

Verriterin den dargebotenen Wein in ihren Kragen gief3t, anstatt ihn zu trinken.

63 Leube 2017: 12.

64 Auch Sadid ad-Din ‘Awfi, Niir ad-Din oder Gamal ad-Din. Der Historiker und Litera-
turwissenschaftler lebte und wirkte {iberwiegend in Transoxanien, unternahm ausge-
dehnte Reisen und verstarb in Sind, wohin er zur Zeit der mongolischen Eroberungen
gefliichtet war. In seinen Sammlungen und Illustrationen von Geschichten stellt ‘Awf1
Prosaanekdoten, Briefe, Geschichten und Berichte zusammen. Neben dem zitierten
Geschichtswerk ist nur noch ein weiteres Werk erhalten, Das Herz der Herzen (Lubab
al-Albab), die ilteste iiberlieferte Anthologie persischsprachiger Dichter samt ihren Bio-
graphien. EI, ‘Awf1, Sadid-al-Din.

5 Hamin suhanan ra ba andak tagiri“ Nafisi 1384/2005: 15.

62

110

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

strategisch, horchte sie zunachst aus und machte sie nach dem Ableben ihres
Gatten zu seiner Marionette. Alsbald verteilte er Waffen und lief3 die gesamte
muslimische Bevolkerung von seinen Anhédngern ermorden. In den Herzen
der Menschen, so ‘Awf1, breiteten sich Angst und Schrecken aus. Die kraft-
strotzende Maskulinitit konterkariert die in Waqids Bericht aufschimmernde
Atmosphire femininer Dominanz, die Babak wohl urspriinglich diffamieren
sollte.5

Anders als im Roman, wo hdufig auf multiperspektivische Erzahlverfah-
ren zuriickgegriffen wird, drangt die Geschichtswissenschaft iiblicherweise
auf eine integrierende und synthetisierende Perspektive. Stephan Jaeger
betont, dass die wenigen Ausnahmen eine ,Reaktion auf die Reprisenta-
tionsprobleme“”’ der Historiker-in darstellten. Indem unterschiedliche
Geschichten iiber dasselbe historische Ereignis berichtet werden, ohne dass
die dadurch entstehenden Spannungen in einem geschlossenen Bild auf-
gelost werden, entstehen textuelle Leerstellen, und die Leser-in wird mit der
Vielfalt und den Widerspriichen der historiographischen Quellen konfron-
tiert.6¢ Die zahlreichen und unvereinbaren Uberlieferungen, die sich um
Babak ranken und die von Nafisi zwar skrupulds wiedergegeben werden,
denen aber das Urteil von Babak als tapferen Helden (qahraman-i dilir)
vorgelagert ist, machen deutlich, dass fiir den Autor nicht der stringente
Ablauf einer Geschichte im Mittelpunkt stand, sondern dass sich tiberhaupt
etwas ereignete. Die Nation als Fluchtpunkt heroischen Strebens ist das
Entscheidende und nicht, was sich genau ereignete. Dies bleibt aufgrund
der ,Geschichtsfélschung’ der muslimischen Geschichtsschreiber ohnehin
im Dunkeln verborgen. Einzig, dass sich Figuren wie Babak um die Nation
verdient machten und damit ihre Existenz in der Vergangenheit bezeugen,
kann mit Sicherheit gesagt werden. Somit ist also nicht nur die eigentliche
Heldengeschichte ungewiss, sondern des Helden gesamtes Umfeld. Er lebte,
teilen uns die Quellen mit — und er hat zwei Dekaden erfolgreich gegen die
Truppen der Kalifen gekdmpft.

Nach zwanzig Jahren militarischer Auseinandersetzungen, die von Nafisi
en détail in mehreren Kapiteln geschildert werden, gerét Babak schliefSlich
in eine Falle, durch die er zunichst in Gefangenschaft und dann nach Bag-
dad geridt, wo er hingerichtet wird. Diese Wendung der Ereignisse umran-
ken in Nafisis umfangreicher Studie einige Legenden; u. a. soll der Kalif in
ein Kopfgeld itiber 10.000 Dirham eingewilligt haben,* da ihn nichts ande-
res beschiftigte, als wie er des Rebellenfiihrers habhaft werden konne. Nach

66 Najmabadi hat hervorgehoben, dass Geschichten weiblichen Heldenmuts bzw. weibli-

cher Dominanz Ménner beschiamen sollten. Najmabadi 2005: 221 ff.
67 TJaeger 2002: 253.
68 Tbd.253 f.
9 Nafisi 1384/2005: 128.

111

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

einer anderen Uberlieferung jedoch hat Babak Sahl b. Sinbat aus Hochmut
und Selbstsucht heraus bei Tisch beleidigt und dieser ihn dann gefangen
genommen.”® Sahl benachrichtige alsdann Afsin,”! der sich sogleich mit
4.000 Mann auf den Weg machte.”? Safa allerdings entscheidet sich in sei-
nem Artikel iiber den Krieger fiir die Uberlieferung, in der Babak von Sahl
aus ehrloser Habgier verraten wird. Bei einem gemeinsamen Jagdausflug
treffen sie auf die von AfSin angefiihrten Méanner des Kalifen:

Da begegneten ihnen die beiden Manner von Af$in, und Babak fragt erneut voller

boser Vorahnung, wer sie seien, und sie nannten ihre Namen, und Babak rief: ,Wusste

ich es doch! stieg ab und sagte fluchend zu Sinbats Sohn: ,Du hast mich an diese

Juden verkauft, obwohl du von mir mehr bekommen hittest, wenn du mich nach
Besitz gefragt hittest, als was dieses Volk (gaum) dir gibt:7

Babak ist freilich nicht der einzige Unabhéngigkeitskampfer, der durch
Verrat eines Opportunisten in den eigenen Reihen scheitert. Im Gegenteil.
Safa konstatiert, dass wenn Galal ad-Din Mengiibirti, der letzte Sultan der
Hvarazmsah, nicht durch Idioten (sabuk-mugz-i nadani) in permanente
Scharmiitzel verwickelt gewesen wire, dieser ,eiserne Mann (mard-i ahanin)

70 Tbd. 118.

71 Der ebenfalls iranisch gelesene Militirfiihrer Af3in dient sich in den Truppen des Kalifen
hoch und versucht auf diese Weise fiir die Nation einzustehen, was ihm zwar zunachst
gelingt, jedoch ebenfalls mit seiner Hinrichtung endet: ,,Unter jenen, die fiir die politische
und militdrische Unabhéngigkeit Irans in der islamischen Zeit kampften, fithrt Safa aus,
»gab es eine Gruppe, die dufSerlich (‘ald z-zahir) keinen Aufstand machte und in keine
Schlachten zog. Doch aus der Position des Regierungsapparats und des Kalifats der Ara-
ber konnten sie wie ein fester Damm (sadd-i ahanin) die Interessen der iranischen ,Rasse’
bewahren und gelegentlich Mafinahmen zum Nutzen ihrer eigenen Nation und Rasse
ergreifen (Safa 1385/2006: 213.) Obwohl Af$in nach Ansicht Safas einen seiner gréfiten
Fehler beging, als er Babak bekdmpfte - versetzte er der iranischen Unabhangigkeit damit
doch einen herben Riickschlag (Safa 1385/2006: 215) —, konnte AfSin in der Folge doch
das Vertrauen des Kalifen gewinnen und erhebliche Macht akkumulieren. Dies brachte
ihn in die Lage, gegen die Araber und die tiirkischen Elemente (‘unsur-i turk), die sich
neuerdings im Machtapparat des Kalifats verbreiteten, vorzugehen (Safa 1385/2006: 217).
Babak erfiille in AfSins Strategie folglich die Funktion eines Bauernopfers, das gebracht
werden muss, damit er iiberhaupt die Aufmerksambkeit des Kalifen erregen konnte. Denn
AfSIn, so stellt Safa fest, tritt in den Quellen iiberhaupt erst in Erscheinung, als er vom
Kalifen nach Aserbaidschan entsandt wird, um die Rebellion niederzuschlagen. Neben-
bei klingt auflerdem an, dass es ohnehin eines Iraners bedurft habe, um Babak zu besie-
gen, denn gegen Afsins Vorginger, den tiirkischen Baga 1-Kabir, war der Rebellenfiihrer
noch siegreich gewesen (Safa 1385/2006: 215). Auch Nafisi urteilt, Af$in sei ein standhaf-
ter Patriot gewesen, dessen Gedanken wihrend all der Zeit, die er in Bagdad verbrachte,
stets bei seinem eigenen Land weilten (Nafisi 1384/2005: 46). Dabei greift der Historiker
sogar den Begriff des eisernen Dammes (sadd-i ahanin) auf (ibd).

72 Nafisi 1384/2005:126.

73 Safa 1385/2006: 207. Hervorhebung i. O. Der hier sichtbar werdende Antisemitismus
war weit verbreitet. So erldutert etwa Safa selbst in einem anderen Zusammenhang, dass
Babak und seine Anhédnger-innen die Muslim-innen als Jiid-innen bezeichneten, mit der
Absicht, sie zu erniedrigen und zu verspotten (ibd. 202). Bei Nafisi heifit es: ,Du hast
mich billig verkauft an diese Juden. Nafisi 1384/2005: 125.

112

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

mit starker Tatze (panga-yi ziirmand) und ununterbrochenem Mut“7* den
Mongolen die Stirn geboten und sogar das Konigreich zuriickerobert hitte.
Doch die ganzen Bemiithungen dieses stahlernen Mannes (mard-i piladin)
wurden von einer ,Handvoll Generilen > durchkreuzt. Safas Wahl des Ver-
ratsnarrativs ist daher vermutlich nicht beliebig, sondern verweist auf sein
Geschichtsdenken und seine Positionierung Irans in einer agonalen Welt.
Das Motiv des wiederholten Verrats verdeutlicht nicht nur die vulnerable
Stellung der Nation, sondern setzt seinen Helden Bosewichte und Versager
hinzu, die die heroischen Eigenschaften der Protagonisten erst herausschalen.

Auch Babaks Tod ist in verschiedenen Versionen iiberliefert. Afsin bit-
tet den Kalifen Mu‘tasim um dessen Leben,”® Mu‘tasim selbst bereut, ihn
umgebracht zu haben,”” Babak und sein Bruder ritten auf einem indischen
Elefanten und einer Kamelstute in Samara’® ein, was wahlweise Babaks
Ruhm vergroflert” oder den des Kalifen.®® Als Babak vom Kalifen gefragt
wird, ob er Babak sei, antwortet er mit Schweigen,®! gibt dann jedoch nach
und willigt in das Gespréach ein® oder erwidert von vornherein banda
amiram (Ich bin der Sklave meines Herren).®? Einig sind Nafisis Quellen
sich allerdings darin, dass er dem Kalifen begegnet ist und alsdann dem
Tod kaltbliitig entgegenblickte, worauthin seine zerteilte Leiche im Reich
zur Schau zirkulierte.®* Eine besonders héufig zitierte Anekdote betrifft die
Folterung des Rebellen kurz vor seinem Tod:

Es ist Uiberliefert, dass als man Babak eine Hand abhackte, er mit der anderen eine
Menge Blut auf seinen Wangen verteilte. Einige der Anwesenden fragten: ,Wozu ist
diese Bewegung?“ Er antwortete: ,,Ich fiirchtete, ich konnte blass aussehen und die
Leute dies fiir Angst halten (mardum haml bar gaz' kunand): %>

Der Literaturwissenschafler Georg Feitscher bemerkt, dass ,,physische Leis-
tungen eine wichtige Voraussetzung und haufig auch einen Anlass fiir Hero-
isierungsprozesse“s bilden. Die Korperlichkeit heroischer Figuren fungiere

74 Safa 1385/2006: 326. Siehe auch Muhammad Riza Sah, der an seinem Vater eine ,iron
determination® feststellt. Pahlavi 1966: 12.

75 Safa 1385/2006: 327 f.

76 Nafisi 1384/2005: 139.

77 Tbd.

78 1. 0. wechselnde Orthographie zwischen Simara und Samara.

79 Nafisi 1384/2005: 143.

80" Tbd. 145.

8L Tbd. 140.

82 Tbd. 144.

8 Ibd. 142.

84 Beispielsweise: Nafisi 1384/2005: 144.

85 Nafisi 1384/2005: 118. An anderer Stelle erlautert Babak, dass er wegen des Blutverlus-
tes erblasse. Sein Gesprachspartner ist dort Mu‘tasim, der ihn foltert, als er sich weigert,
dessen Fragen zu beantworten. Ibd. 140 £.

86 CH, Korperlichkeit.

113

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

zudem ,als Vorbild und Projektionsfliche fiir kulturspezifische Ideale und
Normen“%” Von dieser Uberlegung ausgehend, lsst sich beobachten, dass
in der Anekdote vormoderne Kennzeichen von Heldentum, die korperliche
Stirke mit mutigem Charakter verkniipfen, und moderne Kennzeichen von
Heldentum, in denen das standhafte Aushalten und Erdulden von Leid in
den Vordergrund riicken, von Nafisi verschmolzen werden.®® Auch Ihsan
Tabari urteilt, das Verhalten Babaks seit seiner Gefangennahme und bis
zu seinem tapferen (mardana) Tod sei bis zur Legendenhaftigkeit (rih-i
afsana-amiz) heldenhaft, standhaft und unbeugsam.®® Das eigentliche
Scheitern der von den Autoren so deklarierten Unabhiangigkeitsbewegung
wird durch den heroischen Tod ihres Reprasentanten folglich tiberblendet.
Mit den Worten Hannah Arendsts: ,In einer fiktiven Welt gibt es gar keine
Instanz, die MifSerfolge als solche verbuchen konnte®*° Dass die Historiker
jedoch keineswegs Zyniker waren, sondern ihre Schriften ernst gemeinte
Uberzeugungen propagierten, scheint auf, wenn beispielsweise Nafisi sei-
nen Sohn Babak nennt — nach dem iranischen Nationalhelden.®! Die Idee,
dass man sich nach dem Bild des Helden formen soll oder jedenfalls in Aus-
einandersetzung mit ihm, wird in dieser Geste auf die Spitze getrieben.

Babak als lati

Eine prominente Figur, die die Ambivalenz der Krieger grundsatzlich ver-
koérpert und sie damit anschlussfahig an gangige Strategien der Heroisierung
macht, ist der /iit1.%2 Olmo Golz zeigt in seiner Arbeit zu den i, die er als
»Fachleute im Verbreiten politischer Botschaften durch die Anwendung von
Gewalt“? bezeichnet, dass es eine Beziehung zwischen dem Regime und
damals bekannten liitis wie Saban Ga‘fari und Tayyib Hagg Riza1 gab, die
auf zeitgendssische und tagespolitische Entsprechungen zu den heroisier-
ten Figuren der Pahlawi-Historiographie hinweist.”* Die zentrale Fahigkeit

87 Ibd.

8 Tbd.

89 Tabari 1387/2008-09: 286.

%0 Arendt 2019: 812 f.

91 Der Name ist bis heute unter Iranern aus verschiedenen Regionen verbreitet.

92 Eine Verbindung, die schon in den Quellen selbst gezogen wird. Crone weist darauf hin,
dass der von einigen der islamischen Historiker verwendete Begrift sulitk bereits diese
Doppeldeutigkeit einfangt. Der Ausdruck suTiik ,could be a term of flattery. But to most
people saalik were the very opposite of nobles. Crone 2012: 56.

9 Gélz 2017: 165.

94 Saban Ga‘fari (t. 1385/2006), auch genannt der Hirnlose, war ein politischer Aktivist,
der mit der damals noch weit verbreiteten Krafthauskultur (ziirhana) verbunden war. Im
Krafthaus versammelten sich Manner - oft einer Nachbarschaft - zu traditionellen Lei-
besiibungen. Wegen des hohen Ansehens, das sie genossen, konnten sie oft viel Macht
akkumulieren, teils {iber die Grenzen ihres Viertels hinaus. So erlangte Saban Ga‘fari

114

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

beider Personlichkeiten lag in der Mobilisierung des subalternen Teheraner
Milieus, das sie in den Dienst politischer Interessen stellten. Diese Beféhi-
gung zur Mobilisierung generiere sich, so Golz, aus einem ,,Genderdiskurs
im historischen Moment, der Maskulinitit als eine Ideologie prasentiert
und das Prinzip des Schutzes (...) als Prarogative des Mannes darstellt. %>
Die politische Bedeutung der litis bestand darin, dass seit der Absetzung
Riza Sahs bis in die 1340er/1960er Jahren alle politischen Fraktionen und
Individuen einschliefilich des Schahs zur Durchsetzung ihrer Ambitionen
auf gewaltsame Akteure der Strafle angewiesen gewesen waren. Der zent-
rale Begriff zu ihrer Charakterisierung ist gawanmardi, ein Ausdruck, der
auch zur Beschreibung der pahlawanan des Sahnama und der historischen
Kriegerhelden herangezogen wird. Gawanmardi ist eng verkniipft mit dem
Begrift mardanagi, Méannlichkeit, wobei letzterer eine Voraussetzung fiir
ersteren ist, so dass sich in gawanmardi auch die Geschlechterordnung aus-
driickt.” Die tiblichen Eigenschaften eines liit7 umfassten Ehre und Freund-
schaft, Klugheit und Giite sowie Gerechtigkeitssinn und Selbstaufopferung,
Mut, Wahrheitsliebe, Loyalitit und Frommigkeit.”” Olmo Go6lz definiert
den schwer fasslichen Begrift folgermafien:

The term lutigari defines this specific configuration of masculinity idealizing strength,
honour, action and the capability to protect areas, families or disciples — in short,
being able to stand one’s ground. It is a configuration formulated in opposition to
state structures and elitism and hence it is mostly anti-intellectualist. The concept may
also - but does not have to - include religious references, whereby piety is seen as
a sign of ideal manhood. In addition, the term lutigari not only legitimizes deviant
and insubordinate behaviour through its idealization of alternative orders but rather
expects actions in opposition to rules and norms. Accordingly, the luti does not play
by the rules of the state, he creates and enforces his own order — while allegedly only
respecting the traditions of his environment and the luti concept itself.

wihrend des coup d¥tat 1332/1953 gar nationale Bekanntheit. Er unterstiitzte im Rah-
men der gewaltsamen Demonstrationen zur Absetzung des Premierministers Mussadiq
den Schah, weswegen er den epischen Titel ,Kénigsmacher (tagbahs) verliehen bekam.
Nach der Islamischen Revolution floh er in die USA, wo er verstarb. Tayyib Hagg Riza1
(1342/1963) war ebenfalls ein bekannter politischer Aktivist dieses Milieus, der im Jahre
1332/1953 Aufsehen erregte. Entsprechend betrieb auch er traditionellen Sport wie
Ringkampf und fithrte Schldgertrupps an. Fiir seine Gewalttaten, u. a. sogar Mord, safl
er mehrfach im Gefangnis. Als Obst- und Gemiisehdndler hatte er zudem zahlreiche
Kontakte in den Bazar. Wegen seiner Treue zu islamisch rezipierten Werten gilt er als
Beispiel par exellence fiir die Lutikultur. Details zu beiden Akteuren sind nachzulesen in
Golz, Olmo: Dangerous Classes and the 1953 Coup in Iran. In: Stephanie Cronin (Hg.):
Crime, Poverty and Survival in the Middle East and North Africa: “The Dangerous Clas-
ses’ since 1800. London et al., 2009; 177-90.

%5 Gélz2017: 171

% Rochard 2002: 318.

%7 Ibd. 339.

115

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Welche Bedeutung dieses ,Manichean image“® in der offentlichen Wahr-
nehmung hatte, zeigt sich in Sadiq Hidayats Kurzgeschichte Das Akul aus
dem Jahre 1311/1932, die von Mas ud Kimiya 1 Anfang der 1350er/1970er
verfilmt wurde.®® Das Prosastiick erzahlt die Geschichte zweier liti, die
jeweils eine der beiden moglichen Formen des Daseins als pahlawan dar-
stellen. Der Protagonist Das Akul erscheint als reine Verkérperung des
ehrenhaften Beschiitzers, sein Antagonist Kaka Rustam als brutaler Ban-
dit. Die historischen Ereignisse, von denen Hidayat sich inspirieren lief3,
weisen allerdings keineswegs diese Dichotomie auf, was auf ihre mediale
Konstruktion hindeutet.! Philippe Rochard merkt an, dass die Ambigui-
tat der pahlawanan vor allem von den idealisierten Texten riihre, die iiber
sie geschrieben wurden. Etwa seit der Millenniumsfeier fiir den Poeten
Firdausi bemiihte sich der Staat um eine explizite Férderung dieser Kultur
sowie ihres Milieus und der damit verbundenen Ideale.!?!

Auch der Literaturhistoriker Safa konstatiert in seiner Dissertations-
schrift zu iranischen Epen, dass die iranischen Konige des Sahnama voll-
umfénglich mit den Eigenschaften und Qualitdten der iranischen Krieger
(pahlawanan) ausgestattet seien. Sie wiirden den pahlawanan weder
im Krieg noch im Kampf (mubariz) nachstehen, hitten jedoch Kampfer
(pahlawanan), die fiir sie in den Krieg (gang) zogen. Es sei die Pflicht einer
jeden Iraner-in, dem Ko6nig Treue und Gehorsam zu leisten, und das gelte
auch fiir die pahlawanan.'%? In seiner Analyse wird das Spannungsverhalt-
nis zwischen der Herrscherfigur und der Kriegerfigur deutlich, die beide
mit einem Fithrungsanspruch auftreten, weswegen auch in der Geschichts-
schreibung die Grenzen zwischen beiden Typen oftmals verschwimmen.
Der Assoziationsrahmen, den der Iifi bietet, mit dazugehorigen Eigen-
schaften, die ihn zwar heroisierbar, aber auch explizit dem Schah untertan
machen, bietet die Moglichkeit, die wegen ihrer Gewaltaffinitdt moralisch
fragwiirdigen Fiihrerfiguren sinnvoll in die historiographischen Narra-
tive zu integrieren. Die einstigen ,Feinde des Islams® konnen, dank der
bereits bestehenden Verwobenheit mit dem Sahndma, im nationalistischen
Bezugsrahmen als Helden gedeutet werden, ohne die schwierig zu verwer-

9 Ibd. Bereits an dieser Begriffsfindung wird deutlich, wie sehr der lizfi als Kernstiick ira-

nischer Kultur und Identitdt verstanden und aufgebaut wurde.

9 Der bereits erwihnte Sadiq Hidayat (1281-1330/1903-1951) gilt als einer der einfluss-
reichsten iranischen Schriftsteller des 14./20. Jahrhunderts und als Mitbegriinder der
modernen iranischen Literatur. Amanat 2008: 867-872.

100" Siehe hierzu Naficy 1985: 244 f.

101 Saban Gafari wurde fiir seine Verdienste im coup d’état gegen Mussadiq zum Direk-
tor des Instituts fiir Antiken Sports ernannt und fithrte alljahrlich zum Geburtstag
Muhammad Riza Sahs und dhnlichen Gelegenheiten synchronisierte Ubungen hunder-
ter Athleten im Stadium von Teheran auf. Chehabi 2002: 279 £.

102 Safa 1396/2017-18: 244 f.

116

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

tenden Quellentexte vollstindig verwerfen zu miissen. Damit passen sie
in die Entstehungszeit dieser Arbeiten und verhandeln driangende Fragen
ihrer Zeitgenoss-innen. Neben der Diskussion des bereits zuvor erwahnten
geschichtstheoretischen Problems, stellen sie den Versuch dar, mit historio-
graphischen Mitteln Antwort auf die Gegenwart zu geben.

In Bezug auf den Ersten Weltkrieg konstatiert George Mosse, dass dieser
seine Einladung zu Miannlichkeit“!%* gewesen sei, eine Feststellung, die auf
die Arbeiten der iranischen Autoren der ersten Hafte der Pahlawi-Herrschaft
tibertragbar ist. Besonders Nafisi und Safa zeichnen ein kriegerisches Nar-
rativ der iranischen Geschichte und arbeiten dabei Mannlichkeitsideale
heraus, die auf die von Gewalt geprégte Zeit seit der Konstitutionellen
Revolution (ca. 1284-1290/1905-1911) bis hin zu den ‘astra-Protesten
in den 1340er/1960er Jahren verweisen. Cornelia Brink und Olmo Golz
bemerken, dass die Heroisierbarkeit einer Gewalttat Konjunkturen unter-
liege, da ,,der moralische Referenzrahmen, in welchem Gewalt veriibt wird,
(. .) kontextgebunden“!* ist. Die Vorbildfunktion, die der Heldenfigur qua
definitione innewohne, mache bestimmte Formen der Gewaltanwendung
erst denkbar bzw. fordere sie ein. Die Gewalttat, begriffen als Machtaktion,
strebe wesensmaf3ig nach ihrer Legitimation, und Held-innenerzahlungen,
konstatieren die Autor-innen, leisten einen mafigeblichen Anteil bei der
Festlegung, welche Gewalt als ehrenhaft, gerecht oder erforderlich erschei-
ne.!% Zweifelsohne ist es gerade die Auserzdhlung seiner Maskulinitat,
die es Nafisi und Safa ermdglicht, Babak zum Helden zu erkldren. Hier-
bei ist jedoch nicht die Ereignisgeschichte zentral, sondern die Aktivierung
bestimmter semantischer Felder unabhiangig von der Ereignisgeschichte.
Dazu gehort die energiegeladene Fiirchterlichkeit Babaks, die Kraft und
Wehrhaftigkeit signalisieren. Die permanente Furcht von Babaks Wider-
sachern verdeutlicht den Schrecken, den der Anfithrer in den Menschen
erweckt:

Af$in stellte an den Wegen (...), bei denen es moglich war, dass Babak sie nutzte, eine
Gruppe von Soldaten auf (...). Alsdann gab er den Befehl, dass in der Nacht der Weg
beobachtet werden sollte, sodass niemand unbemerkt dort vorbeikommen konne,
und dies ereignete sich, als ein Brief des Kalifen fiir Babak eintraf. Darauthin beor-
derte AfSin einige von den gefangenen Jiingern Babaks zu sich, unter denen auch der
alteste Sohn des Rebellenfiihrers war. Af§in sagte zu ihnen: ,Ich hétte mir nicht trau-
men lassen, dass der Amir al-Mu ‘minin Babak einen solchen Brief schicken wiirde!
Wer unter euch wird diesen Brief nehmen und ihn Babak tiberreichen?“ Niemand
jedoch wagte es, den Brief zu nehmen, und einer sagte: ,Unter uns ist keiner, der sich
trauen wiirde, Babak gegeniiberzutreten. Af§in erwiderte: ,Schande {iber euch! Er

103 Mosse 1985: 138.
104 CH, Gewalt und Heldentum.
105 Thd.

117

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wird tiber diese Tat zufrieden sein!“ Jener Mann sagte: ,,Gott hat den Amir giitig (niki1)
gemacht, aber in dieser Angelegenheit sind wir wissender als Du!“ Af§in meinte:
»Dann seid ihr gezwungen, mir eure Leben und ihm diesen Brief zu geben. Unter
den Leuten waren zwei, die meinten: ,,Schwort, dass Ihr unsere Frauen und Kinder
schiitzen werdet!“ AfSin schwor, und die beiden nahmen den Brief und gingen zu
Babak. Der Sohn von Babak gab ihnen ebenfalls einen Brief fiir seinen Vater mit, in
dem er ihn iiber die Situation in Kenntnis setzte und ihm riet, Schutz zu suchen. Die
beiden Ménner gaben Babak zuerst den Brief seines Sohnes, und er las ihn und fragte:
»Was habt ihr gemacht?“ Sie antworteten: ,,Unsere Frauen und Kinder wurden in jener
Nacht gefangen genommen, und wir wussten nicht, wo Du warst, um zu Dir zu kom-
men, und wir waren in der Ortschaft und fiirchteten gefangen genommen zu werden,
und darum suchten wir Zuflucht“ Da sagte er zu dem anderen, der den Brief von
Mu‘tasim bei sich trug: ,Davon weifd ich nichts, aber du, Sohn einer Hure, wie hast
du es gewagt, von jenem Hurensohn zu mir zu kommen?“ Und dann erwiirgte er ihn
und legte den versiegelten Brief [des Kalifen] auf seine Brust, ohne ihn zu 6ffnen oder
zu lesen und schrieb eine Antwort an seinen Sohn: ,Wenn Du bei mir geblieben wirst
und Deiner eigenen Mission (da‘wat) gefolgt wirst, bis zu dem Tag, an dem die Arbeit
in Deine Hand gefallen wire, so wérst Du mein Sohn geblieben. Aber so bin ich der
Verdorbenheit Deines Charakters und Deiner Herkunft (nizad) gewahr geworden. Es
ist moglich, dass ich (nur noch) einen Tag am Leben bleibe und die Fithrung weiter-
zugeben habe, aber Du bist nicht unter den Leuten, die sich Gutes davon versprechen.
Ich bezeuge, dass Du nicht mein Sohn bist. Wenn Du einen Tag in der Fiihrerschaft
(riyasat) verweilst und dann stirbst, ist es besser, als wenn Du 40 Jahre lebst und ehrloser
Sklave (banda-yi zalil) bist.\00

Die aufbrausende und grausame Unerbittlichkeit Babaks tritt hier nicht nur
gegen seine Anhédnger-innen, sondern sogar gegen seinen Sohn zutage. Sie
oszilliert zwischen irrationaler Kompromisslosigkeit und aufrechter Prinzi-
pientreue, fiir die er — und zwar wohl fiir beides - so beriichtigt ist, dass seine
Anhiénger nicht nur um ihr eigenes, sondern sogar um das Leben ihrer Fami-
lien fiirchten. In einer von Nafisis Uberlieferungen heift es gar:

[AfS§in:] ,Nun nimm diesen Brief und bring ihn deinem Vater Der Sohn antwortete:

,Ich werde nicht in die Nahe meines Vaters kommen, denn wo immer er mich sieht,

wird er mich t6ten, dafiir, dass ich mich von euch habe gefangen nehmen lassen <107

Safa hat diesen Teil offenbar bewusst ausgelassen, denn darauf folgt der oben
zitierte Abschnitt nah am Wortlaut von Nafisis Ubersetzung. Das mag darauf
hindeuten, dass auch Safa Babaks Hérte gegen seinen Sohn nicht ganz geheuer
war. Eine Anekdote aus der Anfangszeit der Kleiderreform, die sich einige
Jahre vor Safas Publikation zutrug, veranschaulicht die propagandistische
Brisanz: Ein Verwaltungsbeamter, der damit beauftragt war, die neue Kleider-
verordnung durchzusetzen und sich dabei der Sabotage seitens einiger Akti-
visten ausgesetzt sah, verunglimpfte den Anfiithrer dieser Gruppe, indem er

106 Safa 1385/2006: 203 f. Hervorhebung i. O.
107 Nafisi 1384/2005: 121.

118

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

behauptete, der ,,Fanatiker“1% habe sogar seinen Sohn verstof3en, weil dieser
Pahlawi-Kleidung trug. Durch das VerstofSungsmotiv soll der Aktivist Sympa-
thien einbiiflen und sein Anliegen diskreditiert werden. Es wundert folglich
nicht, dass Safa einen @hnlichen Passus {iber Babak als unterschlagenswert
erachtet. Gleichwohl ist es gerade diese grenzwertige Prinzipientreue Babaks
gegeniiber seinem Sohn und seinen Vertrauten, die ihn von dem Verdacht
der Parteilichkeit und egoistischer Machtgier freispricht. Babak agiert in
Safas Erzahlung in einer gewaltsamen Welt, ,in der nur Stérke zahlt und aus-
schliefilich jene eine Chance haben, die kein Mitleid kennen®.®® Der Soziolge
Ulrich Brockling konstatiert, dass Held-innenverehrung zwar ein moralisches
Urteil voraussetze, aber keine Bewertung einer Gesamtpersonlichkeit impli-
ziere. Auch zweifelhafte Existenzen konnen affizieren, denn das Entschei-
dende sei die Intensitdt der Gefiihle und nicht der ,,makellose Lebenslauf “11°
derjenigen, die sie hervorrufen. Nur wenn sich die auflerordentliche Leistung
mit dem selbstlosen Einsatz fiir ein hoheres Ziel verkniipfe, werde die-jenige,
die AufSerordentliches leiste, zur Held-in. In ihr verdichteten sich moralische
Forderungen auf eine bewegende Weise. In der oben zitierten Anekdote wird
offenbar, dass die Idee, fiir die Babak nach Ansicht Safas einsteht — ndamlich
die Idee der unabhingigen iranischen Nation — hoher und grofier ist, als er
selbst und seine unmittelbaren Bediirfnisse. Das verweist auf Safas Analyse
der Eigenschaften der pahlawanan des Sahnama. Wie bereits erwahnt, ver-
dichten sich in ihnen alle iranischen Eigenschaften wie Patriotismus und
Vaterlandsliebe (mihan-parasti, Iran-disti), Gehorsam (ita‘at), Mannlichkeit
(mardanagi), Tapferkeit (Suga‘at) und Geistesgrofle (‘azmat-i rith-u fikr). Sie
lieben ihren Schah und betrachten es als Frevel, von seinem Geheif3 abzu-
weichen. Zum Schutz des Thrones, so Safa, opfern sie Leben und Besitz,
Ruhe und Bestindigkeit, Frau und Kind.!!! Die Liebe zum Schah ist in der
Geschichte um Babak durch die Liebe zur Nation ersetzt, auf die sich seine
heroischen Bestrebungen nun richten. Als Krieger ist er zudem kein gefalliger
Redner; vielmehr bricht Moral und Wirklichkeit aus ihm hervor und zeich-
net sich gerade deshalb durch ihre gewaltige Kraft aus. Dennoch ist Babaks
exzeptionelle Gewalt freilich nur deshalb legitim und damit auch heroisierbar,
weil sie im Kontext einer exzeptionellen Situation erfolgt. Der Umstand, dass
die lebensbedrohliche Situation nicht speziell Babak meint, sondern dariiber
hinaus auf den Uberlebenskampf der iranischen Nation verweist, legitimiert

108 Devos 2006: 55.

109 Brsckling 2020: 14.

10 Tbd. 53.

11 Safa 1396/2017-18: 242 ff.

119

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sein gewaltvolles Agieren und ldsst es notwendig erscheinen.!!? Als Nachweis
der Gewaltanwendung zirkulierten verschiedene Anekdoten, in denen Babak
Auskunft dariiber gibt, wie viele Menschen er umgebracht habe:

Da fragte Mu‘tasim jenen Schwertkdmpfer: ,,Babak, wieviele Menschen (kas) haben in

diesen zwanzig Jahren von deiner Hand ihr Leben gelassen?® Er antwortete: ,Jene, die
von meiner Hand gegangen sind, zihlen 255.500 Ménner (mard):113

Einer anderen Uberlieferung zufolge antwortet Babak, dass er 36.000 Mus-
lime getotet habe.!'# Safa entscheidet sich in seinem Artikel fiir eine aus-
fithrliche Uberlieferung, nach der er 255.500 Menschen umgebracht haben
soll, unter denen auch einige bedeutende Generile waren.'!> 3.309 Men-
schen habe er gefangen genommen und 7.600 Frauen mit ihren Kindern
von ihren muslimischen Eheménnern befreit (raha7 ydftand).!'® Nafisi
Uibersetzt eine Quelle, bei der die Zahlen mit denen von Safa tibereinstim-
men, wie folgt: ,7.600 Frauen von Muslimen und ihre gemeinsamen Kinder
sind in die Hdnde von Babak gefallen (ba dasta Babak uftada).''” Dabei
wird die verdnderte Perspektive durch den nicht mehr religiosen, sondern
nationalistischen Erzahlrahmen deutlich, der Safa dazu anhailt, die Frauen
und Kinder als befreit zu betrachten. An anderer Stelle berichtet er:

Von einem Tag auf den anderen entledigten sich die Bewohner-innen von Tabaristan
der Araber und Muslime und t&teten sie. Sogar die Frauen, die Muslime geheiratet hat-
ten, packten ihre Manner am Bart und warfen sie hinaus und iibergaben sie Sarwin,
damit er sie tote, und so wurde an einem einzigen Tag Tabaristan von den Ménnern
des Kalifen gesaubert (hali sud).!18

Safa betont, diese Geschichte gehore zu den wunderlichsten Ereignissen des
Widerstands gegen die Araber in Mazandaran. Bedeutend hieran ist, dass auch
die Zivilbevolkerung im weitesten Sinne, namlich jene, die von der ,natiirli-
chen Ordnung der Welt® explizit nicht zu Kampf und Verteidigung bestimmt
sind, also Frauen, in der Anstrengung, die Fremdherrschaft loszuwerden,
heroisch vereint auftreten. Selbst die Schwachen tragen ihren Teil bei, ohne

12 Das zeigt sich nicht zuletzt darin, dass die ,Nomaden und Banditen’ nicht mehr oder
weniger gewaltvoll agieren, ihre Gewalt jedoch illegitim ist, da sie nach Ansicht der
Autoren der hoheren Idee entbehren.

113 Nafist 1384/2005: 135.

114 Thd. 141.

115 Bei Nafisi werden diese Generile aufgezahlt und gesagt, dass er ihnen Niederlagen
zufiigte (Sikast dad). Nafisi 1384/2005: 138.

116 Safa 1385/2006: 208 f.

117" Nafist 1384/2005: 138.

18 Safa 1385/2006: 170. Bei Zarrinkib heifit es: ,,dar yak riiz mardum sarasar-i Tabaristan
bar ‘araban biriin amadand anan ra bibad kustar giriftand (...) hata zanha’1 az Iraniyan
ki ba‘qdzanasawi-yi ‘araban dar amada budand ri$-i Suhar-i$an hud ra girifta az hana bar
mi awarand wa ba-dast-i mardan misipurdand ta anha ra bukusand.“ Zarrinkab 1368/
1989-90: 231.

120

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dass jedoch die zuvorderst giiltige Autoritét der mannlichen Fithrungsperson-
lichkeit, hier verkorpert durch Sarwin, in Frage gestellt wird. Solche Passagen
wirken im Gegenteil legitimierend: Sie sind wichtig, weil sie die Loyalitat der
zeitgendssischen Bevolkerung gegeniiber den Heldenfiguren der Geschichts-
schreibung des 14./20. Jahrhunderts unterstellen,''® und erinnern daran, dass
(ggf. fingierte) Zustimmung und Verehrung der Bevolkerung einen bedeu-
tenden Aspekt legitimer Herrschaft in der Pahlawi-Zeit darstellen. Der Passus
fungiert zudem offenbar als Blaupause fiir Safa: Er legt diese Ereignisse der
Interpretation von Babaks Verhaltnis zur Bevolkerung bzw. den Frauen und
Kindern zu Grunde. Das ermoglicht es ihm, die aus muslimischer Perspektive
geschilderten Ereignisse (ba dasta Babak uftada) in einen nationalistischen
Kontext zu tiberfithren (raha? yaftand). Dies lief§ sich dadurch rechtfertigen,
dass, wie eingangs bereits festgestellt wurde, die Geschichtsschreibung von
Verfalschungen betroffen sei. Blumenberg bemerkt: ,Mythisierung heif3t
dann auch, wenn nicht vor allem: Dies braucht nicht bewiesen zu werden.“12°
So eriibrigt sich fiir die Autoren dann auch der Quellennachweis, der der kor-
rumpierten Historiographie nicht abgerungen werden kann. Auf der Ebene
der Rezipient-in bedeutet dies zudem, dass sie sich durch Identifikation mit
dem hier als nationale Gemeinschaft inszenierten Kollektiv in das Heroische
einschreiben kann. Hierin liegt ein zentraler Aspekt der Legitimationsstrate-
gie verborgen, zumal die Identifikation geeignet ist, sich stabilisierend auf die
angestrebte Ordnung auszuwirken.

In der zitierten Anekdote tritt allerdings auch die geschlechtliche Dimen-
sion der sozialen Ordnung zu Tage. Brockling bemerkt, dass die Stereotype
der heroischen Geschlechterordnug ,jenes hierarchische Regime sexueller
Differenz® spiegeln, ,das den Kern patriarchaler Herrschaft ausmacht2!
Dies zeigt sich nicht nur in Babaks Darstellung, die bei aller Exzeptiona-
litat keineswegs ein Einzelfall ist. Vielmehr wirkt die Ausgestaltung seiner

119 Bertold Spuler kommentiert die Anekdote damit, dass diese Frauen ihre arabischen Ehe-
manner ,,dem persischen Racheschwert des Fanatismus“ (Spuler 1952: 235) auslieferten.
Dies verdeutlicht, wie stark diese Uberlieferung im Kontext nationalistischen Den-
kens affizierte. Sowohl Safa als auch Spuler gehen hier von einer rassisch determinier-
ten Wesenhaftigkeit aus, die in der Szenerie zum Tragen komme. Doch wihrend Safa
von einer unbeugsamen Wiirde und Freiheitsliebe ausgeht, klingt bei Spuler das Unbe-
herrschte, mithin Unzivilisierte an. Die Stichworte Racheschwert und Fanatismus sind
eng verkniipft mit Darstellungen Irans in der europdischen Reiseliteratur des 19. und
20. Jahrhunderts, beziehen sich in der Regel dann aber auf Beschreibungen @sira’s, bei-
spielsweise bei Stratil-Sauer (1927: 107 ft.). Der Geograph mahnt allerdings an, diesen
Kult nicht allzu leicht als ,eine Barbarei fanatischen Wahnsinns® (ibd. 114) zu verwer-
fen, und spart auch nicht an Lob fiir die ,ausgezeichnete(.) Disziplin der Rihza-Chan-
schen Truppen® (ibd. 110) und den Polizeichef, der ,vorbildlich Ordnung“ (ibd. 111)
schuf sowie den mit ,duflerstem Geschick (ibd. 113) agierenden Soldaten.

120 Blumenberg 2014: 36.

121 Brgckling 2020: 37.

121

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

mannlich-heroischen Eigenschaften kontextualisiert durch das Pantheon
post-sasanidischer Heldenfiguren geradezu schablonenhaft:
Asfar war ein tapferer (Suga’) Mann, kimpferisch (laskar-kis wa gang-giy1) und reak-
tionsfreudig (sari I-aml), und diese Eigenschaften verhalfen ihm zum Sieg. Seine grofie
Schwiche (‘ib) aber war, dass er wie die meisten der dailamitischen und tabaristanischen
Feldherren sehr streng (sahtgir) und aggressiv (hasin) war, bis hin zur Blutriinstigkeit
(hunrizi) und Tyrannei (zalim), und diese schreckliche (mazmum) Eigenschaft war

der Grund dafiir, dass die Herzen vor ihm entflohen (ramidigi) und sie zerstorte ihn
letztendlich.122

Ahnlich verhilt es sich mit Tahir Zii 1-Yaminain (t. 206/822). Dieser war ein
tapferer (zirak, mudbir, fatih) Mann und der Grund fiir seine Siege miisse
in seiner Schnelligkeit gesucht werden. Er konfrontierte seine Feinde meist
selbst und hielt nichts davon, Burgen zu belagern. Dieser grofie iranische
Feldherr war aber auch streng (sahtgir) und hart (ba suddat) im Umgang
mit seinen Widersachern.!?> Auch hier erinnern sie wieder an Safas Analyse
der pahlawanan des Sahnama, die rasch im Krieg agieren und keine Furcht
vor dem Feind kennen.!?*

Mit Hannah Arendt ldsst sich festhalten, dass Originalitét ,,in der ideo-
logischen Konzeption nur ein Hindernis® ist.”>> Die Konstellationen des
Heroischen im Widerstandskampf gegen fremdlandische Angreifer werden
von Safa und Nafisi so oft durchexerziert, dass ihre Regelmafligkeit den
Eindruck einer Regelhaftigkeit erweckt. Dadurch scheinen ihre Helden das
Schicksal der iranischen Nation zu erfiillen, bzw. mit Hans Blumenberg
gesprochen:

Wiederholung der Geschichte hiel nun nicht mehr, daf§ sie wiederholt werde, son-
dern daf§ sie sich wiederholen werde. Denn immer ist auch im Kalkiil, die anderen
werden fiir sich die Préafiguration akzeptieren und ihrer Rolle verfallen. Es gibt Verhal-
tensmuster, deren Realitdt auf dem Glauben beruht, dass es sie gibt; dazu gehort, dafl
Staaten Handlungssubjekte seien, die sich in ihrer Geschichte charakteristisch ver-
halten, in gleichen Situationen Bestimmtes nie, anderes immer getan hétten und tun
wiirden. Die Selbstmythisierung fungiert unter der Bedingung, dafd auch die anderen
sie fiir sich vollziehen. Was so entsteht, ist eine Gegenwelt des Realismus.!2°

Die Gegner dieser Helden hingegen wirken effeminiert und greifen zu
meuchlerischen Methoden, um die iranischen Rebellen zu beseitigen: Aba
Muslims Feinde brachten ihn heimtiickisch (na-mardana) um,'?” und AfSin
wird vom Kalifen feige (na-gawanmardana) vergiftet.!8 An anderer Stelle

122 Safa 1385/2006: 149.

123 1bd. 163.

124 Safa 1396/2017-18: 242 ff.
125 Arendt 2019: 762.

126 Blumenberg 2014: 32 f.
127 Safa 1385/2006: 35.

128 Thd. 228.

122

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

berichtet Safa, dass der bereits erwdhnte Militarfithrer Tahir al-Yaminain
acht Jahre nach der Eroberung Bagdads durch den Kalifen Ma'min die
Regierungsgeschifte im Osten iibertragen bekam. Zwei Jahre spiter lief3
al-Yaminain den Namen des Kalifen wihrend der hutba unerwéihnt und
verkiindete auf diese Weise seine Unabhangigkeit. Doch noch in derselben
Nacht schickte die Zentralregierung einen Mann, um ihn im Bett zu ver-
giften, und weil er erwachte und sogleich verstand, dass er vergiftet war, rief
er: dar marg niz mard bayad.'?

Sowohl die Islamische Friihzeit als auch die rezente iranische Vergan-
genheit etwa seit der Konstitutionellen Revolution bis zum coup détat
1299/1921 werden von den Historikern gleichermafSen als Phasen politi-
scher und gesellschaftlicher Unruhe identifiziert, die Potenzial zum Verlust
der nationalen Identitit aufweisen. Der von den zeitgendssischen Verhilt-
nissen geschulte Blick auf die Geschichte erklart das grofle Interesse der His-
toriker fiir die sogenannten Widerstandskdampfer. Die Beschiftigung mit
den kriegerischen Retterfiguren spiegelt die Lebenserfahrung der Autoren.
Das macht sich beispielsweise an dem Militarfithrer Sattar Han' fest, aber

129 Tbd. 38. Etwa ,,Sei noch im Tod ein Mann / tapfer und unbeugsam!“

130 Sattar Han wird von Anja Pistor-Hatam als eine ,mythical personage as lieu de mémoire*
(Pistor Hatam 2010: 35) beschrieben. Sie stellt heraus, dass der Tabrizer Kampfer der
Konstitutionellen Revolution zwischen Straflenrduber und verehrtem Nationalheld os-
zilliert (ibd 36). Sie bemerkt, dass die Erinnerung an Sattar Han an etablierte Darstel-
lungen der liitis ankniipfe, die mit Gewalt, Gliicksspiel und exzessivem Alkoholkonsum,
aber auch mit Ehre, Gerechtigkeitssinn und Mut assoziiert werden (ibd 41). Sattar Han
(ca. 1284-1293 h. q. / 1867-1914) zog in seiner Jugend mit seiner Familie aus dem Hei-
matdorf fort nach Tabriz, wo er bereits einige Jahre spater erste Konflikte mit dem Gesetz
hatte. Sein familidres Umfeld préadestinierte ihn dafiir: sein altester Bruder war zu dem
Zeitpunkt bereits wegen Wegelagerei hingerichtet worden und auch sein Vater unter-
hielt Kontakte in das kriminelle Milieu. Sattar safy wiederholt Straftaten oft in Verbin-
dung mit Gewaltverbrechen im Gefédngnis ab, nahm jedoch schliefilich eine Position in
Muzaffar ad-Din Sahs Heer als Musketier (tufangddr) an, in dessen Dienst er Turkme-
nen bei Mashad bekdmpfte. Spater nahm er jedoch sein Leben als StrafSenrduber wieder
auf und griff unter anderem das sunnitische Personal der schiitischen Pilgerstatten im
Osmanischen Reich an, weil er sich von diesen ungebiithrend behandelt fiihlte. Ermiidet
von seinem Leben zwischen Wegelagerei, Flucht und Gefangnis, schwor er Imam ‘Ali
1318 h. q./ 1901-02 in Nagaf ein gesetzestreues Dasein und begann, als Pferdehdndler
in Tabriz zu arbeiten. Im Zuge der Konstitutionellen Revolution wurde er gemeinsam
mit dem Maurer Baqir Han (t. 1295 h. §. / 1916) Mitglied der konstitutionellen Gendar-
merie. Tabriz wurde schliefllich - zu dem Zeitpunkt nationales Zentrum der politischen
Unruhen - von den Regierungstruppen belagert, und Sattar Han entwickelte sich zu dem
hervorstechenden militdrischen Fiihrer der Revolution. Die Belagerung wurde alsdann
von russischen Truppen beendet, und der Pferdehdndler erlangte besondere Berithmt-
heit mit seiner heroischen Weigerung zur Kapitulation. Thm gelang die Flucht ins Osma-
nische Reich, doch kehrte er infolge Muhammad ‘Ali Sahs Entthronung nach Iran zuriick
und wurde zum Gouverneur von Ardabil ernannt, auf einen Posten, den er allerdings
nicht langer als zwei Monate bekleidete: besiegt von starken externen Gegnern, aber auch
der Aufgabe offenbar nicht gewachsen. So weist Pistor Hatam darauf hin, dass er regel-
mafig trank und die Bevolkerung misshandelte. Nun wieder verschrien, sandte man ihn

123

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sogar an Personlichkeiten wie dem Widersacher Riza Sahs Muhammad
Taqihan Pasiyan (1280-1300/1892-1921).13! Die von den Historikern als
minnlich rezipierten Eigenschaften werden auch mit Riza Sah selbst in
Verbindung gebracht, der, wie Najmabadi feststellt, bereits zu Lebzeiten als
,male savior® eines ,,female vatan“!32 inszeniert wurde:

Masculinity of the state and femininity of the homeland are symbolically constructed
in numerous visual representations from this period. (...) Riza Khan as a hypermas-
culine savior of a female vatan is depicted in many other paintings, curtain drawings,
and postcards of this period.!33

Sie fithrt aus, dass man dabei auf ein seit der Qagarenzeit iibliches Reper-
toire zuriickgreifen konnte, das eng mit Rustam assoziiert war und ermog-
lichte, die ,,popular aura of Rustam’s heroic chivalrous masculinity“!3* auf
den Herrscher zu iibertragen. An diese Uberlegungen ankniipfend, lasst
sich folgern, dass Riza Sah dezidiert mit den Eigenschaften eines Kriegers in
Erscheinung tritt. Das kriegerische Element wurde damit zu einem Baustein
der Legitimation seiner Herrschaft. Nafisis Darstellung hat, wie oben aus-
gefithrt, militarische Erfolge und innere Befriedung als Grundbedingung
jeder Herrschaft markiert und Riza Sah als in exzeptioneller Weise diesen
Herausforderungen gewachsen. Der Sohn Muhammad Riza Sah greift in
seiner Autobiographie Mission to My Country das Narrativ um seinen Vater
als Mann des Militars auf. Er kniipft daran an und erweitert das Bild seines
Vaters zu dem eines Kriegerkonigs. Bereits zitiert wurde die zweischneidige
Beschreibung von Seiten des Sohnes, derzufolge Riza Sah einer der liebens-
wiirdigsten, aber auch einer der fiirchterlichsten Méanner sei.!?>

Diesen Gedanken entwickelt er an verschiedenen Stellen seiner Autobio-
graphie. So berichtet er, dass er nach Beendigung seiner Schulausbildung
in der Schweiz seinen Vater tiglich viele Stunden bei der Arbeit begleitete,
um von ihm angelernt zu werden und wichtige Staatsgeschifte zu diskutie-
ren. ,Yet the word discussion is really a misnomer®, konstatiert Muhammad
Riza Sah, ,I and the officials of my father’s Government, had such a respect

nach Teheran, wo er zu Beginn des Ersten Weltkrieges nach politischen und gewaltsamen
Unruhen verstarb (ibd. 35-39). Er galt als ungebildeter Analphabet, ein schlichter Mann,
aber nobel und stolz, aufrichtig und ehrlich. Stets steche in Beschreibungen seines Cha-
rakters die Anerkennung fiir seinen Mut und seine Unbeugsamkeit hervor. Pistor-Hatam
bezeichnet die iranischen Intellektuellen als verantwortlich fiir Sattar Hans Uberleben als
Nationalheld, die ihm in ihren Schriften ein Denkmal setzten (ibd. 40).

Vgl. die hagiographische Biographie ,einiger Freunde und Bewunderer” Colonel Moha-
mad Taghi Khan des Orientalischen Zeitschriftenverlags Iranshahr GmbH Berlin-Gru-
newald aus dem Jahr 1306/1927.

132 Najmabadi 1997: 466 f.

133 Najmabadi 2005: 128.

13% Tbd. 74.

135 Pahlavi 1961: 45.

131

124

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

for him and were so much in awe of him that ‘discussion’ with him had
none of the give-and-take the word implies“!3 Vermutlich um selbst nicht
schwach zu wirken, schiebt Muhammad Riza Sah dann doch noch nach,
dass sein Vater allerdings stets seinen Rat achtete.!3” Da der Schah diese
Worte nahezu unverdndert im Gesprach mit dem Journalisten Karanjia
wiederholt,!3¥ scheint man auch 15 Jahre spéter keine Losung fiir diesen
Widerspruch gefunden zu haben. Dass die Darstellung dennoch beibehal-
ten wurde, zeigt, wie zentral das kriegerische Element in der Abgrenzung
von Vater und Sohn war, anhand dessen die Zeitenwende markiert werden
konnte. Dazu gehort auch, dass Riza Sahs Klugheit ungeschliffen und von
bodenstindiger Art gewesen sein soll. Sein Sohn bemerkt, er habe als ,more
than intelligent, (...) but by any means an educated man“1*® zu gelten. Beide
Aspekte erinnern an Babak, der sich scharfsinnig von seinen Instinkten lei-
ten lasst, Sahls Verrat erahnt, ohne jedoch die Katastrophe abwenden zu
konnen und iiber eine furchteinfloflende Autoritét verfiigt.

Adelkah verweist auf die Bedeutung, die dem liebevollen Umgang in der
Familie zukommt, und schreibt iiber einen bekannten liti, dass er ,had a
sense of family, of sharing, of giving and of justice, qualities crowned by the
courage (shoja‘at) which he proved by sacrificing his life”!4° Diese Beschrei-
bung weist Parallelen mit Safas Babak auf, der von seiner Familie tridnen-
reich verabschiedet wird. In Bagdad werden seine engeren Verwandten
(gurihi az zanan-u haramiyan-i Babak) zu ihm gefithrt, und als sie ihn
sehen, fangen sie an zu klagen und zu schreien, schlagen sich ins Gesicht
und rufen, dieser Mann habe ihnen Gutes getan.!*! Diese Anekdote cha-
rakterisiert den gewaltbereiten und unnachgiebigen Babak als den Schwa-
chen - hier in Gestalt seiner Frauen und Kinder - zugewandt und giitig.
Weitere Parallelen sind zu Muhammad Riza Sahs Darstellung von Riza Sah
erkennbar:

Yet contrary to what many believed, my father was kind and tenderhearted, especially
towards his family. His forbidding sternness seemed to melt into love, kindness, and
easy familiarity when he was with us.!4?

Er mutmafit weiter, dass die meisten wohl glauben, dass Riza Sah keinen
Humor besaf3, was aber keineswegs der Fall war. Im Kreise seiner Familie

136 Pahlavi 1961: 64. Das wiederholt der Schah nahezu wértlich im Gespréch mit Karanjia
1977: 51.

137" pahlavi 1961: 65.

138 Karanjia 1977: 51.

139 pahlavi 1961: 48.

140" Adelkhah 1999: 37.

141 Safa 1385/2006: 207.

142 Pahlavi 1961: 45. Das wiederholt der Schah in dem Interview mit Karanjia nahezu wort-
lich. Karanjia 1977: 31 {.

125

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

scherzte er ,in the most informal and affectionate manner®!43 Anders als
einzelne Frauenfiguren, die unter Umstidnden als Priifung des Mannes auf-
treten,'#* ist die Familie in ihrer Gesamtheit bedacht. Die Familie zeigt das
Verhalten des Mannes gegeniiber Schwachen auf, das gepragt sein sollte von
Barmherzigkeit. Safa bemerkt in Bezug auf die pahlawanan des Sahnama,
dass sie allem Blutvergiefien zum Trotz barmherzig und mild (rahim-u ruf)
seien. Krieg und Morden sei im Sahndma nur auf die Feinde Irans gerich-
tet, und die Iraner-innen erheben die Schwerter nur zur Verteidigung (difa’)
der sahan und ihrer Familien. Auch der Held Rustam erscheine trotz des
Blutvergieens (hinrizi) liebenswert.'*> Dick Davis hat zusétzlich darauf
hingewiesen, dass die Krieger des Sahnama von dubioser Herkunft sind, als
temperamentvoll und schlicht gelten. Rustam selbst wurde iiber Jahrzehnte
in die Nahe der it geriickt und seine unpassenden Eigenschaften wurden
abgedréngt.4¢ Solche Anekdoten bieten die Moglichkeit, Grausamkeit und
Gewalt als Instrument auszuweisen, dessen sich der Held zur Durchsetzung
tibergeordneter Interessen bedient, ohne jedoch mit dieser Gewalt identi-
fiziert zu sein.

Ein wichtiger Unterschied in der Inszenierung von Rustam, Babak und
Riza Sah, der deutlich macht, dass Riza Sah vor allem ein Schah ist, betriftt
das Temperament: ,Contrary to common opinion, I think that during
his entire reign he never really lost his temper. He was often angry when
he thought it necessary, but he never lost control.“!*” Einerseits wird mit
dieser Aussage zwar Riza Sahs kraftvolles Temperament in den Raum
gestellt, mithin reproduziert (anders sein Sohn, der gar nicht erst in die

143 Pahlavi 1961: 50.

144 5o berichtet Safa, dass es eine von Ab@ Muslims sonderbarsten Eigenschaften gewesen
sei, dass er trotz seiner Jugend keinerlei Interesse an Frauen zeigte, denn er betrachtete
regelmafligen Umgang mit ihnen als Wahnsinn (diwanagi) und es reiche, ,einmal im
Jahr wahnsinnig zu sein” (Safa1385/2006: 99). Auch Hasan Pirniya konstatiert, dass Ale-
xander der Grof3e in seiner Jugend den Frauen derart abgeneigt war, dass seine Mutter
fiirchtete, er wire impotent. Dies dnderte sich erst nach seinen Eroberungen, als er seine
Schlichtheit (sadagi) verlor (Pirniya 1395/2016-17: 1005). In diesem Sinne kommen-
tiert der spite Biograph des Schahs, Gholam-Reza Afkhami, dass Muhammad Riza Sah
in seiner Ehe mit Turaiya Isfandiyari Bahtiyari (1311-1380/1932-2001) gepriift wurde,
denn da er sie aus Liebe heiratete, erlaubte er ihr, sich in die Geschafte einzumischen.
Er bestand die Priifung aber, lief§ sich scheiden und behandelte alle anderen Frauen mit
Gleichmut. Afkhami 2009: 53.

145 Safa 1396/2017-18: 257 f.

146 Vgl. Davis 2012: 42 fI. Die trickreiche Schlaue, die Rustam charakterisiert, sei lange in
den Hintergrund geschoben worden und werde erst seit neuestem wieder thematisiert.
Davis bemerkt, dass Rustam-i Dastan nicht unbedingt auf Zal verweisen muss, eine
Deutung die als etabliert gilt, sondern urspriinglich vermutlich Rustam der Trickrei-
che bedeutete (ibd. 43). Dies konterkariert freilich Safas Diktum, dass die pahlawanan
Tricks und Intrigen ablehnen. Safa 1396/2017-18: 242 ff.

147 Pahlavi 1961: 48.

126

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nahe potenziell iiberwaltigender Gefiihle geriickt wird), andererseits wird
dieses jedoch auch negiert. Sein Zorn wird offenbar als Kalkiil gewertet,
der dann aufbraust, wenn es taktisch klug erscheint. Unter den Zeitge-
noss-innen wird Tyrannei bzw. Grausamkeit hingegen unter Umstdnden als
explizit unménnlich bewertet. Nafisi schreibt: ,,Es ist gewiss so, dass Kast-
raten besonders hartherzig und grausam sind. Dies kann man auch an Aqa
Muhammad Han erkennen.“148

Uber Abit Muslim, den méglichen Vorfahr Babaks und eine legendire
Gestalt der ‘abbasidischen Revolution, wird berichtet, dass er niemals lachte
oder herumalberte, sondern stets die Contenance (hin-sardi) bewahrte.!*
Abbas Amanat bemerkt, dass die Englander im zeitgendssischen Kontext
dieser Schriften in hohem, wenn auch ambivalentem Ansehen standen fiir
ihre

discipline, devotion, and above all ,self-control® (khunsardi; lit. ,cold-bloodedness®).

These qualities, as they saw it, made it possible for the people of a small and far away
European island to build a vast and durable empire all over the globe.!0

Kaltbliitigkeit verweist also anders als das {iberschdumende Temperament
Babaks auf strategisches Handeln, das die Grundbedingung zur Erschaf-
fung und Verstetigung von Herrschaft darstellt. Aba Muslim, fithrt Safa
aus, begegnete allen Dingen mit Gleichmut, sei es der grofite Sieg oder der
schlimmste Gram.

Mitte der 1340er/1960er Jahre gelang es dem Schah (bzw. der royalisti-
schen Fraktion), den Sicherheitsapparat so auszubauen, dass die erwahnte
Praxis, die in der Gewalt eine legitime Option zur Durchsetzung von Interes-
sen sah, ein Ende fand.!*! Die sogenannten ‘asiira-Proteste stellen das Ende
dieser Artikulationsformen von Politik dar.!? Der iranische Geheimdienst
(SAVAK) begann nun, die zuvor vom Militér erfiillten Aufgaben der natio-
nalen Sicherheit und Integritét zu iibernehmen. Das klandestine Netzwerk
verschob die Gewalt von der Strafie hinter verschlossene Tiiren und machte
sie unsichtbar. Ashkan Rezvani-Naraghi stellt klar, dass die /iti-Kultur und
die damit verkniipfte Gemeinschaft mit dem Ausbau institutionalisierter
Staatsgewalt, wie beispielsweise der Polizei, ihre Aufgabe als Beschiitze-

148 Nafisi 1335/1956: 55.

149 9afa1385/2006: 99.

150 Amanat 2012: 126 f.

151 Golz 2016: 76 f.

152 Tbd. 1. Die ‘@siira-Proteste nahmen ihren Ausgang, als der spitere Revolutionsfiihrer
Ayatullah Humaini 1963 in einer Rede wihrend der religiosen Feierlichkeiten die Weifle
Revolution des Schahs und die damit verbundenen Reformprogramme einer scharfen
Kritik unterzog. Er wurde daraufhin verhaftet und des Landes verwiesen, was gewalt-
same Demonstrationen ausloste, die ebenso gewaltsam niedergeschlagen wurden.
Wegen der prominenten Rolle Humainis werden sie von der IRI bis in die Gegenwart
zur Geburtsstunde der Revolution stilisiert.

127

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

rin ihres Stadtteils verlor.!>> Damit einher ging auch ein neuer Politikstil
Muhammad Riza Sahs, der sich spatestens Mitte der 1340er/1960er Jahre
gegen konkurrierende Fraktionen durchgesetzt hatte.!>* Dies schlug sich
auch in der Art der Verehrung seiner Person in der staatlichen Propaganda
sowie der Inszenierung von Herrschaft und der Figur des Schahs nieder,
wobei Befriedung, d. h. Gewaltanwendung, und das Militdr in den Hinter-
grund riickten. Dadurch verlor der [iifi - letztlich durch Marginalisierung -
seine Rivalitit gegeniiber dem Staat. Wihrend Riza Sah noch selbst Triger
einer Form von Maskulinitdt war, in der die erfolgreiche Anwendung von
Gewalt eine Rolle spielte, wird sie unter Muhammad Riza Sah zunachst aus-
gelagert — ndmlich weg von seiner Person hin zu Gewaltakteuren, die in sei-
nem Namen handeln. So lag der Ehrgeiz der besten pahlawanan nun explizit
darin, dem Schah aufzufallen.!>> Damit steht der Trager dieser Eigenschaf-
ten nicht mehr in Konkurrenz zur Schahfigur, sondern ist ihr subordiniert.
Dies erméglicht zunéchst eine Rehabilitation von historischen Personlich-
keiten, die einst - teils sogar unmittelbar — in einem Konkurrenzverhéltnis
zu Riza Sah standen. Besonders deutlich wird dies an Mirza Kuc¢ak Han.
Ahmad Ahrar, Journalist bei Ittila‘at, brachte 1346/1967 einen Roman iiber
den Rebellenfithrer heraus. Ein Mann aus dem Wald (Mardi az Gangal)
vollzieht eine Neubewertung des Kampfers, die moglich geworden ist, weil
er ein Vorbild fiir eine nicht vom Schah, sondern seinen Schergen gepflegte
Maskulinitat und Autoritét darstellt. Gleichzeitig féllt die Veroftentlichung
auf einen Zeitpunkt der Historisierung der Ersten Pahlawi-Zeit und ihres
Herrschers. Die Ereignisse liegen nun einerseits so lange zuriick, dass die
erfolglosen Gegner Riza Sahs neu bewertet werden konnen, andererseits ist
es auch als Merkmal der dynastischen Festigung der Pahlawis zu betrachten,
dass die Heroisierung einer Gestalt wie Mirza Kuc¢ak Han ertragen werden
kann. Entscheidend diirfte aber sein, dass der Heldentypus Krieger seman-
tisch in der Nahe von Figuren wie Babak und Muqanna‘ verbleibt, wiahrend
der Schah fortan die begrifflichen Felder der Staatsverwaltung und Diplo-
matie besetzt, die Militarisches verdrangen.!*® G6lz hat darauf hingewiesen,
dass die ehemaligen Gewaltakteure in der politischen Kultur marginalisiert
und in Représentanten einer vergangenen Folklore umgedeutet wurden.!>
Die Strategie ist keineswegs neu, sondern wurde bereits im Rahmen der

153 Rezvani-Naraghi 2018: 112.

1% Golz 2016: 78.

155 Rochard 2002: 338.

156 Ein dhnliches Vokabular wird auch fiir Sattar Han bedient. Pistor-Hatam hat herausge-
arbeitet, dass der Revolutionir als dumm, ungebildet, roh, gewalttétig, wahrheitsliebend
und furchteinfléfend galt und diese Zuschreibungen in einer Wechselwirkung mit dem
Konzept des liti standen, das zur Grundlage seiner Mythologisierung wurde. Pistor-
Hatam 2010: 41 f.

157 Golz 2020: 190.

v

128

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kleiderreformen zur Anwendung gebracht. Man propagierte Bekleidung
nach westlichem Modell und stellte gleichzeitig traditionelle iranische Klei-
dung in Museen aus, die so — kraft des Mediums - ausdriicklich der Ver-
gangenheit zugeordnet wurden.'>® Die Integration des [iif7 in die Popkultur
zeigt sich nicht zuletzt im Film. Das Genre Tough-Guy Movies erlebte einen
fulminanten Aufschwung und es wirkten auch viele tatsachliche liitis in die-
sen Filmen als Schauspieler mit.!>® Die stereotype Zeichnung der Figuren
erzielte einen hohen Wiedererkennungswert. Auch in der popkulturellen
Ausdeutung ist ein zentraler Aspekt, wie der iranisch-amerikanische Fil-
memacher und Medienwissenschaftler Hamid Naficy bemerkt, dass ,lutis
wield their power against their nemeses by means of violence, at the same
time that they display gentleness toward children and sometimes towards
women. 1% In der Folge der Monopolisierung von Gewalt erfuhr auch die
gawanmard-Ethik einen Richtungswechsel und verkniipfte sich mit einer
anderen sich stetig wandelnden moralischen Anforderung: dem Menschen
in der Gesellschaft (adam-i igtima 1), der durch seine Einsatzbereitschaft
fiir andere ausgezeichnet ist.!6!

Dieser Wandel war verortet in einer regen kontroversen Debatte iiber
die Frage nach einer authentischen iranischen Kultur. Der Ringer und liiti
Gulamriza Tahti (1309-1346/1930-1968) stellte einen Kristallisationspunkt
dar.’2 Seine Herkunft aus einfachen Verhéltnissen sowie seine Verbunden-
heit mit dem nationalistisch aufgeladenen Sport Ringen boten sich dafiir
an. Seine Fiirsprecher-innen betonten, iranische Sportarten kombinierten,
anders als in den zeitgendssischen westlichen Sportarten iiblich, korper-
liche und geistige Ertiichtigung, was zu einer Stirkung von Moral- und
Ehrgefiihl fithre. Dies unterscheide den gahraman von dem pahlawan; sei
ersterer ein blof8er Sieger im technischen Sinne (das Wort hangt zusammen
mit arab. qahr, Zwang, Bezwingen), so verweise pahlawan auf eben jene
menschliche Ganzheit, die Kérper und Geist zusammenfiihre. Die Vereh-
rung eines Sportlers als pahlawan deutet bereits auf die Abstumpfung der
Kraftvorstellung hin, deren gewalttatiges Potenzial in friedfertige Bereiche

158 Shakibi 2020: 120.

159 Naficy 2011b: 268. Diese Phase des iranischen Films entwickelte sich synchron zum glo-
balen Erfolg des Actionsfilms seit den 1960ern. Diese Filme wurden vor allem in den
USA und Hong Kong produziert und propagierten einen dhnlichen Ménnlichkeits- und
Korperkult wie die iranischen Tough-Guy Movies. Letztere boten nicht nur ein ver-
meintlich authentisch-iranisches Gegengewicht zu den ausldndischen Filmen und fiig-
ten sich in genuin iranische gesellschaftliche Diskurse ein, sondern partizipierten auch
an einem globalen Trend, der sich an Schauspielern wie Bruce Lee kristallisierte.

160 Naficy 2011b: 292.

161 Adelkhah 1999: 5.

162 S0 wird einigen Darstellungen zufolge auch Tahti von seiner verwestlichten Ehefrau in
den Ruin bzw. Selbstmord getrieben. Shakibi 2020: 182.

129

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

transferiert wird. Gleichwohl verbirgt sich dahinter auch eine Erméchti-
gungsstrategie, die Iran vis a vis dem Westen' nicht langer in einer alten
kranken Mutter symbolisiert sieht,'¢*> sondern in einem muskulosen Kraft-
sportler. Auch die zunehmende Betonung der Spiritualitdt steht in Kont-
rast zu der Inszenierung von Nafisi bzw. Safas pahlawanan. Beiden Autoren
galt die religiose Komponente der Rebellion als vernachlassigbare Strategie,
die dem eigentlichen Ziel, der handfesten Verteidigung, diente und keinen
Wert an sich bildete. Die kriegerischen Helden werden zudem vermehrt mit
Dummbheit assoziiert und grenzen sich damit stark von der Inszenierung
des Schahs ab.!%* Hierin zeigt sich nicht zuletzt die verringerte Legitima-
tionskraft von Gewaltanwendung auf Herrschaft insgesamt. Muhammad
Riza Sah und den Royalist-innen gelang es damit einerseits, den Schah von
der Darstellung seines Vaters zu emanzipieren und ihm einen eigenen Platz
in der Geschichte zuzuweisen, wie auch andererseits den verdnderten glo-
balpolitischen Anforderungen Rechnung zu tragen.

Die Verehrung des Gangsters als Helden findet sich mittels Figuren wie
Babak in historiographischen Werken gespiegelt. Er vereint das Oszillie-
ren des ,starken Mannes® zwischen Edelmann und Verbrecher durch seine
auflergewohnliche Unbeugsamkeit und sein Ehrgefithl mit martialischer
Brutalitat und liebevoller Barmherzigkeit gegeniiber den schwachen Mit-
gliedern seiner Familie in idealisierter Weise. Die Darstellung der Unab-
hingigkeitshelden wie Babak korreliert mit der Rezeption der heroischen
Krieger des Sahnama. Das zeigt sich am Beispiel Rustam, der als Retter und
Beschiitzer Irans gilt, aber auch oft voll unweisen Zorns erscheint. Dieser ist
zwar Ausdruck seiner einschiichternden Kraft, evoziert jedoch auch immer
wieder Probleme. Sichtbar wird dieser Konnex durch die enge semanti-
sche Verbindung mit den zeitgendssischen liiti und den pahlawanan des

163 Vgl. Iqbal 1325/1946: 67.

164 Dies gilt auch fiir die zeitgendssischen Handlanger Muhammad Riza Sahs, wie den
SAVAK-Direktor Ni‘matullah Nasiri, der den Beinamen Gipskopf getragen haben soll
(Gélz 2016: 133), und Saban Gafari hief ,der Hirnlose' (bi-muh). Gélz weist dar-
auf hin, dass sowohl Tayyib Hagg Riza1 als auch Ga‘fari eine politische Agenda in der
Geschichtsschreibung weitgehend abgesprochen wird (ibd. 166), und bestitigt, dass
der bereits erwahnte Nasirl ,,ohne jegliche eigenen Ambitionen den Zwangsapparat des
Shahs (und nur des Shahs) koordinierte und befehligte” (ibd. 162 f.). Bezeichnender-
weise galt sein in Ungnade gefallener Vorganger Pakrawan als Intellektueller: ,General
Hassan Pakravan had been named (...) as head of SAVAK in 1961, and the change was
profound in terms of SAVAK’s culture and image. Pakravan was known as the intellectual
of the Iranian security organizations. He was a man of considerable erudition and refine-
ment himself, and some of Iran’s well-known intellectuals, including famed writer Sadeq
Chubak, acclaimed poet Mohammad Zohari, and Mozzafar Baghai were amongst his
friends. Immediately after take over, he ordered an end to all torture in SAVAK prisons.*
(Milani 2011: 271.) Der Passus macht den Zusammenhang von Intellektualitit und einer
Ablehnung von Gewalt im Konstruktionsprozess der Narrative deutlich.

130

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sahnamas. Dies gelingt nicht nur durch rhetorische Gleichsetzung, bei-
spielsweise, wenn bekannte litis genau wie Rustam im Epos als tagbahs,
Konigsmacher bezeichnet werden,'*> sondern auch durch die materielle
Kultur, die seit der Ersten Pahlawi-Zeit eine hohe Identifikation mit dem
Sahnama erfahrt.166 In spateren Jahren gab es staatlich initiierte Versuche,
den [iti mit der iranischen Philosophie der Antike und dem Mithraskult zu
verkniipfen'®” und den liit7 so zu einem historisch verbrieften Kernelement
der iranischen Identitdt zu erheben. Dies fithrt zu einer Koppelung der Hel-
den des Sahnama, der Krieger der iranischen Geschichte in den Erzdhlun-
gen von Autoren wie Nafisi und Safa, die, wie erwdhnt, teils explizit als
deren Nachfolger gehandelt werden, und zeitgenossischen liti. Letztere
erfahren uber die Jahrzehnte einen deutlichen Wandel in der offentlichen
Wahrnehmung, mit dem eine empfindliche Veranderung ihrer gesellschaft-
lichen Machtposition einhergeht, was auch zu Interessenverschiebungen
innerhalb der Geschichtsschreibung fiihrt. Die Historiographie verlor seit
der politischen Marginalisierung der [iti fiir Jahrzehnte das Interesse an
den post-sasanidischen Helden. Zwar geht Nasr ad-Din Sah Husain in Die
Besonderheiten der iranischen Kultur und ihr Einfluss auf die nationale Ein-
heit und Unabhingigkeit der Iraner aus dem Jahr 2536/1356/1977 auf die
Unabhiéngigkeitskampfer ein, doch verlieren die Figuren sichtlich ihren
Glanz. Muhammad Gafrani konzentriert sich in seinem Text Die grofSen
Mdnner Irans in der islamischen Friihzeit aus dem Jahr 1354/1975 auf
erfolgreiche Gelehrte wie ‘Abd al-Hamid Katib oder Ibn Mugqaffa‘ und ver-
weist dariiber hinaus auf von ihm so bezeichnete Gelehrtendynastien, wie
die Al-i Barmak und die Al-i Nubaht. Denn diese hitten einen groflen Ein-
fluss auf die islamische Kultur gehabt und seien der Stolz Irans.!¢8

In der Parteizeitschrift Kargaran-i Rastahiz (Die Arbeiter-innen der
Rastahiz) allerdings erschien eine ganze Serie iiber die post-sasanidischen
Rebellenfiihrer mit dem Titel Die Generdle der Unabhdngigkeit Irans.'®®
Diese Prosastiicke begradigten und rationalisierten die widerspriichlichen
Uberlieferungen, um sie als zusammenhingende Geschichten auserzihlbar

165 Golz 2020: 183.

166 Naficy weist ebenfalls auf diese Verbindung hin, die in dem von ihm analysierten Film
Qaisar (1348/1969) aufgegriffen wird. Nahaufnahmen aus einem zirhana zeigen die
mythologischen Tattoos der Protagonisten; litis, die sich ihre Helden aus dem Sahnama
als Zeichen ihrer Bereitschaft, Schmerz zu ertragen, und als Zeichen ihrer Werteorien-
tierung in den Korper eingraviert haben. Naficy 2011b: 295.

167 Naficy 2011b: 266.

168 Gafrani 1354/1975: 5.

169 Andere Serien reproduzieren Geschichten aus dem Sahndma bzw. der schiitischen
Heilsgeschichte.

131

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

zu machen, die im historischen Kontext der Publikation Sinn ergaben.!7
Dies bestéirkt jedoch eher den Eindruck der Marginalisierung, als dass er
ihn konterkariert. Wie Meuser/Scholz bemerken, setzt die ,im traditio-
nellen Arbeitermilieu vorherrschende, korperliche Stirke akzentuierende
Minnlichkeit (...) zwar Standards fiir Ménner, die diesem Milieu angehd-
ren, vermag aber nicht iber Milieugrenzen hinweg das gesellschaftliche
Mainnlichkeitsideal zu bestimmen.!”! Der liti verweist einerseits auf Vor-
stellungen herausragenden Ehrgefiihls, wie sie sich im gawanmard-Konzept
verwirklicht sehen, steht im historischen Kontext der Pahlawi-Zeit ande-
rerseits jedoch einem Banditentum der urbanen Unterschicht nahe. Die in
der Zeitschrift abgedruckten Bilder und Zeichnungen, die sowohl kraftige
Minner bei korperlicher Arbeit und an Maschinen, als auch historische
Unabhéngigkeitskdmpfer in dynamischen Bewegungen zeigen, etablieren
Parallelen und verbinden Gewalt und Stirke mit subordinierten bzw. der
Vergangenheit zugeordneten Konzepten von Mannlichkeit.

Integrativer Regionalismus: Der aserische Iraner Babak

Die besondere Bedeutung, die Babak in der offiziellen iranischen Historio-
graphie der Pahlawi-Zeit einnimmt, liegt nicht nur an den fiir die Legiti-
mation des Staates zentralen Ankniipfungspunkten, die seine Geschichte
bietet, etwa der Bedrohung durch ausldndische Fremdherrschaft, die hier
reprasentiert wird durch die Araber und der Abwertung des Islams mit
seinen von einem iranischen Helden bekdmpften Wiirdentragern. Es galt
auch, moglicherweise strittige Figuren — wie Babak - in das Nationalnarra-
tiv zu integrieren. Der Rebellenfiihrer ist nicht nur ein iranischer, sondern
auch ein aserbaidschanischer Nationalheld. Dort wurde seine Geschichte
1979 im damals sowjetischen Aserbaidschan von Eldar Guliyev (geb. 1951),
heute einem aserbaidschanischen Parlamentarier, verfilmt. Inzwischen gibt
es sogar einen Weinbrand namens Babak.!”? Nicht nur im Staat Aserbaid-
schan, sondern auch in der iranischen Provinz wird der Unabhéngigkeits-
kampfer als aserischer, mithin regionaler Held verehrt. Bis in die Gegenwart

170 Muqanna“ beispielsweise, der der Legende nach den Mond aus dem Brunnen scheinen
lief3, tritt hier nun explizit als Erfinder auf. Kargaran Nr. 4.

171 Meuser/Scholz 2005: 217.

172 Das Getrank liuft mit der Intention exportfihig zu sein, entgegen der landesiiblichen
Terminologie nicht unter Cognac, sondern explizit unter Weinbrand. Dass ausgerech-
net der Babak-Cognac exportiert werden soll, mag als Hinweis auf die identitétsstiftende
Aufladung des Namens gewertet werden. Interessant ist natiirlich auch die Konnotation
von Weinbrand als besonders ,maskulinem’ Getrdnk und der rustikalen Mannlichkeit
des Rebellenfiihrers. Es gibt eine Ubersetzung von Nafisis Monographie ins Aserbaid-
schanische, die direkt nach der Auflsung der Sowjetunion erschienen ist. Lohnenswert
wire sicherlich ein ausfiithrlicher Vergleich mit dem persischen Original.

132

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hinein findet alljahrlich Anfang Juli ein Volksfest im Namen Babaks statt.
Der aserisch-iranische Aktivist Alireza Asgharzadeh beschreibt die Fest-
lichkeiten, die nordlich des Dorfes Kalibar in Aserbaidschan-Provinz auf
der einstigen Burg Babaks und seiner Anhanger abgehalten werden als Aus-
druck von aserischem Kulturbewusstsein:

The Azerbaijani Festival of Babek is a major decolonizing movement initiated by the
people of Azerbaijan in an attempt to resist the Iranian government’s politics of assim-
ilation, and cultural/lingustic annihilation of non-Persian communities.!”3

»Pilgrims [sic!]“ aus ganz Aserbaidschan kommen in jenen Tagen ins Herz des
»sacred sanctuary that sheltered a local resistance movement centuries ago’,
um den Geburtstag des ,ancient hero® zu feiern. Zelte werden um die Babak
Qalasi aufgestellt und die Ménner, Frauen, Studierenden, Arbeiter-innen und
Bauer-innen erkunden die Burg, singen, tanzen, rezitieren Gedichte und ver-
sammeln sich um ein Feuerwerk.!”* Entsprechend dem prekdren Stand des
Festes, das immer wieder davon bedroht ist, seitens der Regierung abgesagt
zu werden, birgt es nach Ansicht Asgharzadehs eine politische Haltung:

The Festival of Babek is a manifestation of the living soul of Azerbaijan’s history. It
embodies the continuous movement of the South-Azerbaijani people for equality and
justice. We are all responsible to carry out this movement to its final destination within
the guiding principles of democracy, human rights, and antiracist vision.!”>

Asgharzadeh zitiert im Anschluss emport einen Bericht der Iranian Cul-
tural Heritage News Agency vom 12. Juli 2004, der also kurz nach den
Festlichkeiten publiziert wurde und sich - iiberraschend genug — an der
Darstellung der offiziellen Historiographie der Pahlawi-Zeit orientiert.!7¢
Dort wird Babak als ,,Iranian national hero resisting Arab Caliphs® bezeich-
net, der einer der ersten war, ,to take arms against the Arab rulers during
the reign over Iran’, und der ,a purely Persian religion alternative to Islam*
propagierte. Jene, die sich heutzutage zu den Festlichkeiten an der Burg,
bekannt als ,Immortal or Republic Castle®, versammelten, seien ,mostly
Iranian nationalists und feierten unter anderem durch die Befolgung von

173 Asgharzadeh 2007: 181.

174 1bd. 179. Feuer, mithin auch Feuerwerk, ist in Ankniipfung an den Zoroastrismus fiir das
aserische Nationalbewusstsein iiber den allgemein iiblichen Ausdruck von Freudenfeu-
ern etc. hinaus von Bedeutung. Symbolisch sind beispielsweise die Flammenden Tiirme
in Baku.

175 Asgharzadeh 2007: 182.

176 Murtaza Mutahhari schreibt schon in den 1960ern, dass die ,newly discovered nationa-
list heroes such as Babak, Maziar or Sinbad* die islamischen Helden wie ‘Ali und Hosain
niemals ersetzen konnten, wie auch der Ausdruck millat den Mythen einer inkohérenten
Staatsideologie entspringe. Fischer/Abedi, 1990: 191 f.

133

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

straditional rituals of ancient Persia®!”” Asgharzadeh kritisiert die Darstel-
lung als einen ,act of appropriation and falsification, der zeige, dass

those in positions of power and authority are capable of presenting an upside-down
version of reality, no matter how unethical, immoral and even ridiculous such an act
may be. It also shows the importance of having power over the means of publication
and dissemination of knowledge. Falsification of this magnitude leaves one wonder at
the degree to which realities can be easily distorted and misrepresented by the domi-
nant group.!”8

Nafisi und Safa haben in Babak freilich genauso wenig einen Verteidiger
der aserischen Lokalkultur gesehen wie die Verfasser des Zeitungsartikels.
Einen Schwerpunkt in Nafisis Darstellung bildet zudem die geographi-
sche Ausdehnung der Revolte und der von ihr eroberten Gebiete. So halt
er fest, dass die Hurramdin ,etwa landesweit in Iran“17® verbreitet waren,
von Tabaristan bis nach Balh, Isfahan, Karag, Huzistan, Luristan, Hamadan
und Basra, Armenien, Qumm, Kasan und Hurasan. Er macht ferner deut-
lich, dass sich das Einflussgebiet von Babak zusdtzlich auf ,einen Teil des
Westens und des Zentrums des heutigen Aserbaidschans und den Stidwes-
ten des alten Arans“!8 erstreckte, eine Region, die immer wieder einmal
unter iranische Herrschaft gelangt sei. Das Herz seines Herrschaftsbereichs
lag jedoch in Iran, in Ardabil, Gulfa und Marand: den Stidten, mit denen
Nafisi seine Aufzahlung beginnt. Er verdeutlicht den iranisch-nationa-
len Bezugsrahmen Babaks und macht ihn fiir separatistische Narrative
unbrauchbar. Das auffillig grofie Interesse fiir heroisierte Krieger aus den
Regionen und Gebirgsziigen um das Kaspische Meer kniipft zudem an
offizielle Stellungnahmen des Staates aus jener Zeit an, denen zufolge die
Menschen aus Mazandaran, der Herkunftsregion Riza Sahs, sich im Laufe
der Geschichte weniger mit anderen ,Rassen; wie Tiirk-innen, Araber-innen
und Mongol-innen, gemischt hitten, weil sie besonders wehrhaft waren.
Das mache die Familie Riza Sahs zu reinen ,Arier-innen:!8! Noch Oliyev
hilt fest, dass die grof3e Bedeutung Babaks darin lag, dass er die kleinen und
verstreuten Rebellionen vereinigte,'s2 und bekraftigt damit nicht nur dessen

177 News Service: Iran July 12, 2004 8:36, zitiert nach Asgharzadeh 2007: 182. Das sollte
jedoch nicht tiber die problematisierende Haltung des Regimes hinwegtauschen, so wur-
den bei den Feierlichkeiten 2018 25 Personen festgenommen und wurde seit 2019 keine
Genehmigung fiir das Babak Festival erteilt.

178 Asgharzadeh 2007: 182.

179 Nafist 1384/2005: 34.

180 Tbd. 42.

181 Die namlich aus der Gegend kamen. Shakibi 2020: 109.

182 Nafisi 1384/2005: 212. Die sowjetische Ausbildung des aserbaidschanischen Historikers
und Literaturwissenschaftlers zeigt sich in der starken Betonung der anti-feudalistischen
Ausrichtung von Babaks Kriegsziigen. Auch er konstatiert zudem, dass es kaum verifi-
zierbare Informationen iiber Babak gebe. Ibd.

134

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anspruch auf Fithrerschaft, sondern verweist auch auf die geographische
Ausdehnung.

Durch die Ambivalenz der Figur ist ihre Vereinnahmung fiir eine natio-
nal-iranische Geschichtsschreibung also nicht nur attraktiv, sondern ihre
semantische Besetzung auch unumginglich. Die Phase des Regionalismus
nach Ende des Ersten Weltkrieges sorgte unter den Lokalhistorikern fiir ein
hintergriindiges Unbehagen gegeniiber dem Regionalismus in den kom-
menden Jahrzehnten.!®3 Nur eine Interpretation im Sinne des iranischen
Nationalstaates vermochte die Kraft lokaler Traditionen so zu steuern, dass
sie sich nicht gegen den Nationalstaat wenden und in Forderungen zu mehr
Distinktion munden konnten. Es wird deutlich, dass lokale Geschichte
immer nationale Geschichte ist — oder gar keine. Vejdani bemerkt, dass
»[1]ocal histories championed the right of subnational communities to cit-
izenship by virtue of their martial defense of the nation.“!%* Der Provinz
Aserbaidschan kommt in der rezenten iranischen Geschichte jedoch eine
besondere Bedeutung zu, die in der Geschichte um Babak mitbedacht wer-
den muss:

Azerbaijan, and Tabriz in particular, had been at the forefront of Constitutional Revo-
lution, and formed the second, if not the primary axis, along with Tehran, for political
activity, agitation, and importance. That this was so reflected not only that Azerbaijan
had traditionally been the seat of the heir apparent to the Qajar throne, and there-
fore in royal terms was second only to the capital in importance, but perhaps more
important, its location as a frontier province bordering both the Ottoman and Russian
empires. More than a trading, it was the gateway for new ideas and a refuge for failed
revolutionaries.!8°

Dass der Staat die Integration lokaler Heldenfiguren zur Wahrung seiner
Einheit als notwendig erachtete, wird daran sichtbar, dass die Islamische
Republik - wie sich aus den Ausfithrungen von Asgharzadeh ergibt - die
Verehrung Babaks latent beibehailt, sogar unter Fortsetzung des Narrativs,
das sich zumindest auf den ersten Blick wahrlich nicht fiir eine Islamische
Republik anzubieten scheint.

Die im Kapitel zum pahlawan dargelegte Uberschneidung von Krieger
und Schah sowie die Bedeutung dieses Typus fiir die Wahrung von Unab-
héngigkeit und Einheit der Nation 16st sich, wie bereits ausgefiihrt, mit der
Machtkonsolidierung Muhammad Riza Sihs auf. Die an seine Stelle tre-
tenden Zuschreibungen an den Schah und seine Verortung im zeitgendssi-
schen Diskurs werden im folgenden Kapitel untersucht.

183 Vejdani 2015: 126.
184 Thd. 171.
185 Ansari 2012: 121 f.

135

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 21.01.2026, 18:16:11.


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Die Verbeamtung des Schahs: Der Sohn

Qluestion]: How did your Majesty feel as you ascended the throne of Cyrus, Darius,
Nushirwan, Shah Abbas and Reza Shah? Could you summarise the state of your king-
dom on the day of your accession.

Alnswer]: Well, you can just imagine a regime based on the prestige of my father tum-
bling down, the country going to pieces under the occupation by foreign troops, the
resurgence of the feudal system, some of the tribal chieftains going back to their almost
autonomous regime, the creation of imperialist colonies, the resurgence of the mullahs
and their black reaction, and the breakdown of law and order. In eftect the country was
falling back about three to four hundred years.

Q: All that your father had built up was being destroyed?
A: True.!

Unverbliimt konstatiert Muhammad Riza Sah hier, dass es seinem Vater sei-
ner Auffassung nach nicht gelungen sei, einen tatsichlichen Staatsaufbau zu
forcieren. Als charismatischer Kriegerkonig mit den starken Eigenschaften
eines Eroberers und Kéampfers blieben Staat und Nation, so die Ansicht des
Sohnes, mit dem Herrscher verbunden und an seine Regentschaft gekniipft.
Sein erzwungener Riickzug lief} das Errichtete wie ein Kartenhaus zusam-
menbrechen, und es erstand das von Nafisi beschriebene Chaos der Post-
Revolutionszeit von neuem.? Diese Schilderung bot die Moglichkeit, das
Legitimationsrepertoire des Sohnes durch eine Eroberungserzéhlung zu
erganzen. Der Schah versucht, die erste Zeit seiner Herrschaft, wahrend
der er sich weitgehend an den Rand gedrangt sah, zu reformulieren und die
Ereignisse so in die bekannten Strukturen von Eroberungserzahlungen ein-
zufiigen. Wie das vorangegangene Kapitel deutlich gemacht hat, biifite einer
der tragenden Pfeiler der Legitimation von Riza Sahs Herrschaft seit der
WeifSen Revolution an Attraktivitit ein, weswegen die Eroberungserzahlung
nicht das Kernstiick von Muhammad Riza Sahs Legitimationsnarrativ dar-
stellt, sondern ein verkniipfendes Element mit dem Vater und die Garantie,
den Thron nicht nur ererbt, sondern erworben zu haben. Das Narrativ zielt
auf das Postulat ab, dass der Schah die Leistungen seines Vaters zunachst
wiederholte und ihn dann kraft Verstaatlichung bzw. Biirokratisierung in
seiner Herrschaft iibertraf. Weitere Legitimitdt gewinnt der Schah, indem
er konstatiert, der Erfiiller der Pline seines Vaters zu sein, und gleichzeitig

1" Karanjia 1977: 62.

2 Anders als noch in der Autobiographie fallt hier — obschon in der Frage, aber man kann
davon ausgehen, dass auch die Fragen orchestriert waren — das starke Ungleichgewicht
zu Ungunsten von Herrschern der Islamischen Periode auf. Sah ‘Abbas und Riza Sah
bleiben zwar als Epochenmarker erhalten, doch auf ein breites Fundament antiker Herr-
scher gestellt.

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

kenntlich macht, dass Riza Sah nach Auffassung seines Sohnes an dieser
Vision eines sich selbst stabilisierenden Staates gescheitert ist:

Father suddenly disclosed his mind, saying that he wanted to improve the State’s
administrative machinery to such a perfect degree that if he should die the next day the
entire process of administration would operate automatically from day to day without
the need of supervision from the top. At that my young blood revolted. What does he
mean?; I thought to myself. ‘Does he think that if he were gone, I should not be able
to take over and continue his work?’ (...) [Y]et in a few months I realized the truth
behind them, when Iran was plunged into chaos and he was obliged to abdicate and
hand over the reins of power to me.3

Obgleich schon der Vater die Notwenigkeit staatlicher Institutionen erkannt
hatte, sei das System zu seiner Regierungszeit an sein Charisma gebunden
geblieben. Gelungen sei es Riza Sah allerdings, seine Nachfolge vorzuberei-
ten und einen Nachfolger zu installieren. Der Schah machte sich globale und
inneriranische Verschiebungen im Diskurs zunutze, um sich von seinem
Vater abgrenzen und seinen eigenen Politikstil vermarkten zu kénnen. Abbas
Amanat bemerkt, dass das Attentat von 1328/1949 und der sich vier Jahre
spater ereignende coup détat den Schah transformierten von einem ,reactive
maneuverer into a shrewd, even devious, manipulator. Especially after the
tumultuous Mosaddeq years he learned to dominate the political stage at the
expense of any independent voice within or outside his immediate reach.*
Seine anschlieflende Riickkehr ins Zentrum der Politik ldutete eine neue
Phase ,more determined imperial rule“ ein, die bis zur Revolution anhielt.
In dieser neuen Verkleidung, so Amanat, war er der Erretter der entrechte-
ten Bauer-innen und Arbeiter-innen, eine nahezu revolutionare Geste, die
sein Image als Marionette des Westens konterkarieren sollte. Mit der WeifSen
Revolution bzw. der Revolution von Schah und Volk (Ingilab-i Sah-u Mar-
dum) leitete die Regierung ein umfassendes Reformprogramm ein. Die alten
Machtstrukturen sollten dabei dekonstruiert und vor allem Mittlerperson-
lichkeiten, die zwischen den Herrschern und den Herrschaftsunterworfenen
standen, eliminiert werden.® Abgesehen von der Restrukturierung des Land-
besitzes, betrafen die wichtigsten Reformen den Bildungssektor, wobei die
Alphabetisierungsbestrebungen die weitreichendsten gesellschaftlichen Kon-
sequenzen zeigten. Sie entzogen den ‘ilama’eine traditionelle Einflusssphére
und sorgten fiir einen fulminanten Anstieg der Grundbildung in der lind-
lichen Bevélkerung. Denn junge Menschen, vor allem jedoch junge Manner
mit einem hoheren Schulabschluss, konnten sich freiwillig oder als Ersatz zur
zweijahrigen Wehrpflicht fiir einen Lehreinsatz in abgelegenen Orten mel-

3 Karanjia 1977: 51.
4 Amanat 2017: 574.
5 Ibd.584.

6 Ibd.

138

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

den. Dort bekleideten sie i. d. R. nach einer kurzen Einweisung prestigevolle
Positionen im gemeinschaftlichen Gefiige des Dorfes.”

Im Zuge dieser Transformation markiert Muhammad Riza Sah die Eigen-
schaften seines Vaters als antiquiert bzw. einer vergangenen Zeit zugeordnet,
in deren Kontext sie allerdings wegweisend gewesen sein sollen. Uber die
Eroberungserzahlung hinaus werden bestimmte Eigenschaften, die an Riza
Sah als royal identifiziert wurden, herausgegriffen und in einem verinderten
Assoziationsnetz aufbereitet. Dazu gehoren insbesondere Aspekte der Kor-
perlichkeit, deren Darstellung sich bei beiden Herrschern signifikant unter-
scheidet. Wie Georg Feitscher im Compendium Heroicum herausstellt, ist
die Korperlichkeit von heroischen Figuren ein wichtiger Bezugspunkt von
Heroisierungen. Zum einen werden die heroischen Eigenschaften eben von
den Figuren verkorpert und im Habitus inszeniert, zum anderen ,fungiert
ihr Korper als Vorbild und Projektionsflache fiir kulturspezifische Ideale
und Normen"?

Sport: Krieg in Friedenszeiten

Muhammad Riza Sahs zarte Statur als Kind und sein durch Fleify und Hin-
gabe errungener athletischer Korper werden der scheinbar natiirlicherweise
vorhandenen Kraft Riza Sahs gegeniibergestellt.” Anders als sein Vater, der
sogar als Saugling eine harte Winterwanderung {iberstand, ist Muhammad
Riza Sah ein krinkliches Kind, das regelmifig von Arzten behandelt wer-
den muss. Dennoch verweist der Schah auf eine vergniigte Kindheit:

I may not have been strong in those days, but I was certainly lively. (...) I was always
running and jumping, climbing trees, playing with mud, and doing all the things that
normal small boys anywhere seem to do. I began to enjoy wrestling (a major sport in
my country), and I remember reprimanded for violating the principles of health by
having wrestling matches just after meals. In winter we had fierce snowfights. (...) As I
became more mature, I began to spend much time on horseback, riding and hunting.
(...) We also played a game which we called bicycle polo.!°

Bis ins Erwachsenenalter sind seine bevorzugten Freitzeitvergniigen sport-
lich, wie Tennis Schwimmen, Volleyball, Ski, Golf, Reiten und Jagen, Flie-
gen und Autofahren.!! Darin kommt einerseits seine Risikoaffinitdt zum

EI,, Literary Corps.

8 CH, Korperlichkeit.
°  Vgl. Karanjia 1977: 45.
10" pahlavi 1961: 53.

11 Ibd. 319.

139

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ausdruck,? andererseits die bestandige korperliche Ertiichtigung, beides
Dispositionen, die als koniglich rezipiert werden und gleichermafien als
modern gelten, wie sie auch auf das Sahnama verweisen. Sie ordnen den
Schah den Idealen hegemonialer Maskulinitdt zu. Wie Connel betont, ver-
korpert ,hegemoniale Ménnlichkeit eine ,derzeitig akzeptierte® Strategie®
und stellt kein kohidrentes System dar. Vielmehr handelt es sich um eine
Konfiguration von Praxis innerhalb eines Systems von Geschlechterverhalt-
nissen, und sobald sich ,,die Bedingungen fiir die Verteidigung des Patriar-
chats verandern, wird dadurch auch die Basis fur die Vorherrschaft einer
bestimmten Mannlichkeit ausgehdhlt 1 In der Darstellung von Riza Sah
und seinem Nachfolger lasst sich dieser Wandel nicht nur nachvollziehen,
sondern wird auch als bewusstes Distinktionsmerkmal installiert.
Houshang Chehabi berichtet, dass Warzanda, der Begriinder des moder-
nen Sports in Iran in der frithen Phase der Pahlawi-Herrschaft, wegen sei-
ner eher athletischen als massigen Statur vermutlich noch von Riza Sih
selbst kritisch bedugt wurde, zumal die europdischen Sportarten bzw. alle
Sportarten aufler Ringen als effeminiert wahrgenommen wurden.!* Als-
bald jedoch wurden europdische Sportarten mit Disziplin, Offenheit und
Gesundheit assoziiert, standen fiir die Wahl eines modernen Lebensstils
und wurden als Katalysator fiir nationale Stirke, Unabhéngigkeit und Fort-
schritt gehandelt.’> Seit der frithen Pahlawi-Zeit wurde der Diskurs von
Regierungskreisen aufgegriffen und in die nationalen Curricula iibernom-
men.!¢ Schlieflich partizipierte Muhammad Riza Sah in seinen Darstel-
lungen selbst an diesem Wandel. Der Schah identifizierte sich durch seine
Freizeitbeschéftigungen mit diesen Anliegen.!” Er definierte sich als Vorbild
fiir die Durchschnittsbevolkerung, erhob sich selbst zum heros und blieb
doch im unscheinbaren Leben der urbanen Mittelschicht nachahmbar. Die
Diversitit seiner Aktivitaten erinnert daran, dass sich korperliche Mann-
lichkeit vor allem aus einer Kombination von Kraft und Kénnen speist, wie

Milani notiert, dass der Kronprinz in Le Rosey beim Fuf3ballspiel zundchst Schwierig-
keiten hatte, weil er davor zuriickschreckte, Risiken einzugehen (Milani 2011: 47). Ohne
entscheiden zu wollen, was wahrer gewesen sein mag, kann dies als Hinweis gewertet
werden, wie zentral Risikoaffinitdt zur legitimen Darstellung eines (mannlichen) Herr-
schers ist. Ahnlich argumentiert auch Hendelman-Baavur, die konstatiert, dass die breite
mediale Darstellung des Schahs bei Risikosportarten den Verdacht von Schwiéche und
Effemination zerstreuen sollte (Hendelman-Baavur 2019: 252). Conell hat darauf hinge-
wiesen, dass Risikofreudigkeit bei den Versuchen, Méannlichkeit essentialistisch zu defi-
nieren, eine Rolle spielt. Conell 1999: 88.

13 Conell 1999: 98.

14" Chehabi 2014: 57 f.

15 Ibd. 60.

16 Ibd. 65.

17" Der Kronprinz wurde vor seiner Abreise in die Schweiz von ebenjenem Warzanda im
Fechten unterrichtet. Chehabi 2014: 65.

140

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sie laut der australischen Soziologin Raewyn Conell eben im Sport symbo-
lisiert sei!® und die ,verbunden ist mit einem umfassenden Muster von Ent-
wicklung und Gebrauch des Korpers®,'® da es stets der harmonische Einsatz
des ganzen Korpers ist, der bewundert wird.?® Koyagi notiert:

Physical education and sporting events in the Reza Shah period became an import-
ant measure through which the state, staffed and endorsed by the new middle class,
attempted to create the modern Iranian man and woman in relation to each other and
to present them to the wider public through the censored press, whose readership was
principally constituted by the same new middle class.?!

Sport diente folglich auch in diesem Kontext der Erziehung mannlicher
Werte,22 und Muhammad Riza Sah schreibt sich ein in dieses Idealbild, das
er im gleichen Zug mitgestaltet. Angesichts des zarten Korpers des jungen
Muhammad Riza Sah sind seine Hobbys auch eine auf Leistungsbereitschaft
abzielende Erfolgsgeschichte, die iiber die Jahrzehnte an Gewicht gewinnt.
In dem Interview mit Karanjia Ende der 1970er / Mitte der 1350er Jahre geht
er auf die Mithen ein, die es ihn gekostet habe, Muskeln aufzubauen mit dem
Ziel, eine gute Figur in den militdrischen Uniformen zu machen.? Hier klingt
auch die Néhe von Sport und Militér an, die es erméglicht, Muhammad Riza
Sahs Talente als Verwirklichung kriegerischer Neigungen in zivilen Kontex-
ten zu begreifen. Sport, konstatiert Mosse, sei als Test der Méannlichkeit in
Friedenszeiten zu betrachten.?* Eine auf ausschliefllich Militarisches rekur-
rierende Konstruktion von Ménnlichkeit ist in Iran seit den 1960er/1340er
Jahren nicht langer funktional, kann aber durch sportliche Leistungsfahigkeit
ersetzt werden. Denn dhnlich wie beim Militdr beeinhaltet die institutionelle
Organisation des Sports bestimmte soziale Beziehungen: Wettstreit und Hie-
rarchie unter Mannern, Ausschluss oder Unterordnung von Frauen.?> Conell
bemerkt, dass die ,ménnliche Leistungsfahigkeit im Sport (...) zu einem
symbolischen Beweis der ménnlichen Uberlegenheit und ihrem Recht auf
Herrschaft“? geworden ist. Die vom Schah préferierten Sportarten wurden
(und werden) zudem als Beschaftigungen gehobener gesellschaftlicher Kreise
betrachtet?” und zeigen Muhammad Riza Sah als in die globale Elite integ-

18 Conell 1999: 77.

19 Ibd. 74.

20 Thd.

2L Koyagi 2009: 1671.

22 Tbd. 1684.

23 Karanjia 1977: 45.

24 Mosse 1985: 165.

25 Conell 1999: 74.

26 Tbd.

27 Genau aus diesem Grund waren sie nach der Revolution teils verpont. Dies gilt zum Bei-
spiel fiir Tennis (Chehabi 2002: 282). Fufiball hatte unter den Revolutionér-innen gar
den Ruf, ,Opium fiir’s Volk’ zu sein. Ibd. 291.

141

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

riert. Die Erfindung von Fahrradpolo ist besonders aufschlussreich, verortet
sie den Schah doch einmal mehr auf der Schnittstelle zwischen Iran und der
Welt, ohne darauf zu verzichten, den Schah im royalen Lichte erscheinen zu
lassen. Das Polospiel gilt nicht nur als iranische bzw. parthische Erfindung
(3. Jh. v. Chr.), sondern ist auch ein explizit konigliches Spiel.?® Dies verweist
auf die milieuspezifische, mithin hierarchische Verortung bestimmter Sport-
arten. Polo ist assoziiert mit traditionsreichen und nationalistisch aufgelade-
nen Orten wie dem Nags-i Gahan in Isfahan, wo noch heute die fiir das Spiel
vorgesehenen Tore zu besichtigen sind. Das vom Schah hinzugefiigte Fahrrad
hingegen ist geeignet, die progressiven und innovativen Neigungen zu beto-
nen - nichtsdestotrotz reitet der Schah auch: ein nicht nur nationalistisch ver-
wertbarer, sondern wegen der Kosten weltweit als gehoben geltender Sport.

Im Gegensatz dazu stellt Houshang Chehabi in seinem Artikel {iber das
Ringen in persischen Epen heraus, dass ,wrestling was not quite the right
exercise for kings‘? was insofern bemerkenswert ist, als Muhammad Riza
Sah auch nur fiir seine Kindheit Ringen als Beschiftigung hervorhebt. Che-
habi identifiziert drei konigliche Ringkiampfe im Sahnama, wobei Darab
das Ringen vor dem Erwachsenenalter pflegt, Bahram Girs Ringkampf
inkognito stattfindet und Kay Husruws Ringen gegen die Konvention ver-
stof3t.3° Muhammad Riza Sahs Ringen, das ohnehin spielerischer Natur ist,
setzt ihn folglich - auch in der Nachfolge Darabs - als aufgeweckten Jungen
ins Licht, der versucht, sich der Kontrolle durch Erwachsene zu entziehen.
Ringende Erwachsene sind dem Schah durch den Beinamen Konigsma-
cher (tagbahs) explizit subordiniert und verkorpern zudem eine antiquierte
Form von Mannlichkeit.

All dies unterscheidet ihn deutlich von seinem Vater, der keinerlei Sport
trieb und keinen Geschicklichkeit abverlangenden Freizeitbeschaftigungen
nachging: ,Perhaps once or twice a year he would go hunting for two or
three hours. ! Zweifelsohne ebenfalls eine Freizeitbeschaftigung der gehobe-
nen Gesellschaft, erinnert das Jagen allerdings an Riza Sahs Kriegertum und
schlichte Traditionsverbundenheit. Die Befahigung zu korperlicher Kraft und
Ausdauer ist bei dem ersten Pahlawi jedoch bereits durch seine militdrischen
Leistungen verbiirgt. Der Sohn beweist mit seiner sportlichen Betdtigung,
dass er solchen Aufgaben in Zeiten, in denen es erfolderlich wire, ebenfalls
gewachsen wire. Gleichzeitig wird hiermit angedeutet, dass es eben dank der
erfolgreichen Befriedung des Landes nicht linger notwendig ist.

28 Chehabi 2002: 276.
29 Chehabi 2019: 256.
30 Ibd.

31 Ppahlavi 1961: 47.

142

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Muhammad Riza Sahs oben zitierter Hinweis, dass alle ,,normal small
boys anywhere® die gleichen Gewohnheiten wie er einst pflegen, ist, wie
bereits kurz angedeutet, in dem Spannungsfeld der Pahlawi-Inszenierung
angesiedelt, die zwischen gewohnlicher Mittelschichtsfamilie und royalem
Pomp oszilliert. Sie ist um den Spagat bemiiht, gleichzeitig nachahmbar
und entriickt zu erscheinen.’? Diesen Gedanken wiederholt der Schah spa-
ter im Interview mit Karanija, wo festgestellt wird, dass seine Kindheit nicht
anders als die eines ,ordinary boy* gewesen sei.>* Auch in der nationalen
wie internationalen Presse konkurrierten Bilder, die eine majestitische Aura
ausstrahlen sollten, mit solchen, die hausliche Intimitiat und Familienleben
zeigten und den Palast ,cozy and homey“3 erscheinen lieflen. Beide Pole
bildeten die Grundlage verschiedener Strategien, die Dynastie als verehrbar
zu markieren und auf diese Weise in die Gesellschaft hineinzuwirken. Dass
es der herrschenden Elite tatsachlich gelang, Sportarten einzufithren und
gesellschaftsfahig zu machen, zeigt sich exemplarisch in der Etablierung
ostasiatischer Kampfsportarten zunédchst im Militdr durch einen Neften
von Muhammad Riza Sah einige Jahre vor der Islamischen Revolution®
und in den iiber die Jahrzehnte hinweg ansteigenden Zahlen sporttreiben-
der Frauen gegen den konservativen Widerstand.3¢ Hierbei bietet sich also
tiber die fiir eine Inszenierung interessanten Attribute des Sports hinaus
auch das Potenzial, den Schah als Anfiihrer einer avantgardistischen Bewe-
gung kenntlich zu machen. Damit lassen sich an den korperlichen Eigen-
schaften Muhammad Riza Sahs die im Umbruch begriffenen Ideale, die an
Koérper herangetragen werden, sowie die sich wandelnden Vorstellungen
von Maskulinitét ablesen. Sein starker Kérper dient allerdings auch als Hin-
weis auf mentale Stirke, Disziplin und einen ausgebildeten Geist, die Herr-
schaft neuerdings als rechtmaf3ig erscheinen lassen sollen.

Bildung als Insigne

Das Talent des Schahs zum Sport hatte sich erst in dem Schweizer Inter-
nat Le Rosey (1931-1936) entwickelt, in dem der Kronprinz seine hohere
Bildung erhielt. In Abwesenheit des strengen Vaters sei er aufgebliiht und
entwickelte sich so, dass er diverse Preise erhielt, wohlgemerkt nicht nur
tiir seine sportlichen, sondern ebenfalls fiir seine schulischen Leistungen.?”

32 Hendelman-Baavur 2019: 259.
33 Karanjia 1977: 43.

34 Hendelman-Baavur 2019: 259.
35 Chehabi 2002: 281.

36 Tbd.280f.

37 Pahlavi 1961: 60 f.

143

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Damit unterscheidet er sich markant von seinem Vater, dessen schlichte
Bildung legendir war und auch von Muhammad Riza Sah selbst hervor-
gehoben wird. Seine eigenen favorisierten Facher waren Geschichte, Geo-
graphie, Naturwissenschaften und Franzosisch.®® Die hervorragenden
Leistungen in der Schule, sowohl fachlicher als auch sozialer Natur - so
erinnert sich der Schah, dass sein ,, room became a meeting place for the
boys, who often filled it to capacity“*® —, eignen sich als Garant der unpar-
teiischen und unabhangigen Bewertung. Auch hier in der Fremde wird der
Kronprinz zum natiirlichen Anfiihrer, denn ,the other boys tended to judge
me by own merits and not according to my position“*® Damit erfiillt der
Schulaufenthalt in Europa im Narrativ eine dhnliche Funktion, wie die Zita-
tion europdischer Historiker in den historiographischen Schriften seiner
iranischen Zeitgenossen, ndmlich die einer vermeintlich tiberparteilichen
Kritikerin.

Zudem zeichnet sich der Schah durch Fleifd und Disziplin aus. Diese Dar-
stellung ist informiert von dem modernen, eigentlich biirgerlichen Prestige,
das Arbeit innewohnt und v. a. Fithrungskriften Legitimitét verleiht. Laut
Conell werden Ménner der westlichen Mittelschichten seit Mitte des 20.
Jahrhunderts zunehmend zu ,Représentaten beruflicher Fihigkeiten, was
in Zusammenhang steht mit einem tiefgreifenden historischen Wandel des
Arbeitsmarktes, der wachsenden Bedeutung der beruflichen Qualifika-
tion und eines Erziehungssystems, das nach Klassenkriterien férdert und
selektiert. 4! Es ist zwar festzustellen, dass beide Herrscher, Vater und Sohn,
als hart arbeitend dargestellt werden, doch grenzt sich der Sohn in seiner
Selbstdarstellung auch hier von der seines Vaters ab. Bereits sein Arbeitstag
beginnt einige Stunden spiter, gegen neun Uhr, und gleicht darin dem eines
leitenden Biiroangestellten, wahrend sein Vater offenbar noch naturver-
bunden genug ist, mit dem beginnenden Tageslicht aufzustehen. In seiner
Autobiographie wirft er ein, dass die Leser-in seinen Tagesablauf wohl fiir
recht langweilig halten mag, er selbst aber Erfiillung in seiner Arbeit finde.*?
Anders als seinem Vater ermdéglichen ihm - so das Narrativ — sowohl seine
Ausbildung als auch sein Charakter die staatsmannische und angemessene
Bewiltigung dieser Aufgaben. Das ist eine implizite Gegendarstellung zur
verbreiteten Auffassung, er sei in den ersten Jahren ein ,figurehead mon-
arch who cared more for fast cars, fancy living, and pretty women than the
tasks of kingship“?®* gewesen. Sowohl der Aspekt der hervorragenden Aus-

38 Ibd.61.

39 Ibd.

40 1bd.

41 Conell 1999: 76.

42 Pahlavi 1961: 319.

43 Hendelman-Baavur 2019: 267.

144

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

bildung als auch die Unterstellung, sein Arbeitsalltag sei wenig glamords,
gar langweilig, fiigen sich in der spaten Pahlawi-Zeit zu der Vorstellung
zusammen, der Schah sei ein Philosophenkonig.

Die Biirokratisierung und Entmilitarisierung des Herrschaftskonzepts
erforderte einen neuen ideologischen Uberbau, der die Bedeutung der
Eroberungen und der Etablierung des Gewaltmonopols in die Vergangen-
heit verschieben konnte. Vor diesem Hintergrund ist die Publikation des
Journalisten Karanjia zu bewerten, der in seiner Einleitung zu dem ausfiihr-
lichen Interview mit Muhammad Riza Sah postuliert, dass jener ein Philo-
sophenkonig im Sinne Platos gewesen sei.* Tatsdachlich werden im spéteren
Gespriach Elemente von Platos Theorie zum Philosophenkonig aufgegrif-
fen. Dort heifit es:

[W]eifit du nicht, dafl ehrgeizig und geldgierig zu sein fiir einen Schimpf gehalten
wird und es auch ist? - Das wohl, sagte er. — Deshalb nun, sprach ich, mogen die
Guten weder des Geldes wegen regieren noch der Ehre wegen. (...) Also muss ein
Zwang vorhanden sein und eine Strafe, wenn sie sollen regieren wollen; daher denn
freiwillig an die Regierung gehen und nicht eine Notwendigkeit abwarten beinah fiir
schandlich gehalten wird. Die grofite Strafe aber ist, von Schlechteren regiert zu wer-
den, wenn einer nicht selbst regieren will; und aus Furcht vor dieser scheinen mir die
Rechtschaffenen zu regieren, wenn sie regieren.*>

Der Schah selbst fiihrt angelehnt an diesen Passus aus:

I became monarch immediately after the abdication of my father, as the Constitu-
tion bestowed on me the right to ascend the throne automatically, and I was assured
that there was no alternative for me except to take over the responsibility. I was then
22 years old and I wondered whether I should be able to shoulder the tremendous
burdens thrust on me. (...) Reza Shah’s abdication was a bolt from the blue, and for
a moment I felt that the ground had been cut from under my feet. At the same time,
I thought I should be failing in my duty if I did not rise to the occasion and stand by
my people in their hour of grave crisis. I felt I should not be doing justice to my father,
under whose personal guidance I had been trained for the day when I would be called
upon to govern in his place. Any hesitation on my part would have been nothing short
of a betrayal of my dynasty, my people and my country.*6

Der Schah verdeutlicht, dass er selber keineswegs nach Macht gestrebt
habe, sondern ihm diese als Teil seines Schicksals auferlegt wurde und qua-
lifiziert sich erst hierdurch fiir das Amt. Zwar war die Vorstellung einer Not-
wendigkeit auch schon in Riza Sihs Legitimationsnarrativ angelegt, doch
erst der Griff nach Macht, ihre Verwendung und Ausgestaltung galten, wie
zuvor gezeigt, als Beweis seiner rechtmiafSigen Herrschaft. Anders der Sohn,
den nicht Ehrgeiz, sondern Alternativlosigkeit und seine jahrelange Aus-

44 Karanjia 1977: 13.
45 Platon 2016: 235.
46 Karanjia 1977: 61.

145

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

bildung auf den Thron brachten. Der Hinweis auf das Chaos, die mégliche
Zersplitterung des Landes und das damit einhergehende Aufkommen von
eigentlich ehrgeizigen Lokalherrschern sowie ausldndischen Kriften, die
aus Einfluss- und Geldgier zur Desintegration des Landes beitriigen, grenzt
den Schah von diesen ab und ldsst seine Amtsiibernahme als zwingend
erscheinen. Eine Verweigerung ware dann sogar Vaterlandsverrat.

Der Journalist setzt alsdann die militdrischen Auseinandersetzungen der
antiken Konige ins Verhiltnis zu Muhammad Riza Sahs ,Krieg‘ gegen die
okonomische und soziale Ungerechtigkeit.*” Die Verbindung zu den Altvor-
deren wird so aufrecht erhalten, ihr gewaltvolles Agieren bei aller konstru-
ierter Parallelitit in Bezug auf den Schah aber in einen friedfertigen und mit
nationalem Fortschritt assoziierten Zusamenhang gebracht, der den neuen
Pramissen entspricht. Seine bereits beschriebene Ausbildung ist freilich der
andere Aspekt, der ihn zum Philosophenkonig erhebt. Sie erméglicht es ihm
tiber die Jahrzehnte, Iran einen prominenten Platz im Gefiige der Staaten-
gemeinschaft zu verschaffen.

Royale Eigenschaften historischer Personlichkeiten

Wie bereits der Historiker Nafisi es fiir Riza Sah anstrebte, identifiziert
auch Muhammad Riza Sah trotz seiner Abneigung, lebende Vorbilder aus-
zumachen, historische Herrscher, deren (vermeintliches) Wirken er als Vor-
laufer seines eigenen Schaffens betrachtet und die entsprechend dhnliche
,Projekte’ ins Leben gerufen haben sollen wie er selbst. Der Schah verortet
sich auf diese Weise in der Geschichte, markiert seinen Vater wie sich selbst
als zu einigen abzéhlbaren, bedeutenden Personlichkeiten der nationalen
Geschichte gehorend und sanktioniert gleichzeitig seine politischen und
wirtschaftlichen Vorhaben. Dabei gibt es einige thematische und personelle
Uberschneidungen mit Nafisis Text, die insbesondere die Schaffung von
Bau- und Infrastrukturmafinahmen betreffen bzw. den antiken Herrscher
Kyros den Grofien (t. 530 v. Chr.). Dariiber hinaus lassen sich auch Ver-
anderungen in der Darstellung ausmachen, die auf ein abweichendes Ver-
stindnis der Herrscherrolle schliefien lassen:

For example, wherever Cyrus the Great conquered, he would pardon the very people
who had fought him, treat them well, and keep them in their former posts. Even high
administrators were often drawn from among the former enemy. Refusing to use these
officials as puppets, our king would delegate real responsibility to them and at the same
time encourage them to maintain their people’s cultural and religious traditions.*8

47 Ibd. 14.
48 Pahlavi 1961: 164.

146

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Administrative Aufgaben werden hervorgehoben und die Herrscher, wie es
hier der Fall ist, in ein deutlich friedfertigeres Licht geriickt. Hier klingt
einerseits bereits der internationale Rechtfertigungsdruck an, der sich wah-
rend des Kabinetts Carter (1977-1981) zuspitzen sollte und aus dem der
politisch forcierte Diskurs iiber Kyros den Grofien als Erfinder der Men-
schenrechte erwuchs.* Auch andere iranische Konige wie Yazdgard I
(t. 651) zeichneten sich durch religiose Toleranz aus,* so dass der Eindruck
eines genuin iranischen Wesenszugs erweckt wird, der sich in bedeuten-
den Herrschern verwirklicht habe. Andererseits verweist er auch schon auf
die zunehmende globale Verortung der iranischen Monarchie und auf die
an Relevanz gewinnende Frage, welchen Beitrag die iranischen Herrscher
bzw. die iranische Nation fiir die Menschheit geleistet haben. Fremde Kul-
turen, und auch das sei ein Verdienst der iranischen Toleranz, fanden stets
Platz am Hof, da die iranischen Herrscher seit jeher Gelehrten einen Raum
tiir ihre Forschung boten, eben selbst dann, wenn diese aus dem Ausland
kamen.>!

Nicht zuletzt verbirgt sich hinter den Worten iiber Kyros eine pointierte
Apologetik, die Bezug auf orientalistische Diskurse zur persischen Despotie
nimmt. Denn obwohl Iran zu dem Zeitpunkt von Kyros® Herrschaft nichts
von demokratischen Institutionen gewusst habe, demonstrierte der Schah
einige der Qualititen, die die Stirke moderner Demokratien ausmachen.>?
Die Darstellung kniipft dariiber hinaus an zeitgendssische Darstellungen des
Romischen Reiches an, dessen Erfolgsrezept gerade darin bestanden habe,
dass es lokale Besonderheiten sowie die lokale Elite in seine Herrschaftsstruk-
tur integrieren konnte. Das Prestige dieses Erklarungsversuchs fiir die Langle-
bigkeit und GrofSe des Romischen Reiches wird auf die iranische Geschichte
tibertragen, was insbesondere einer europdischen Leser-innenschaft Bezugs-
punkte bieten kann. Neben den Fragen nach religioser Toleranz verkniipft
sich der Passus auch mit dauerhaften Herausforderungen des iranischen
Nationalstaats. Nafisi ist bereits auf die Frage der gerechten Administration
der unterschiedlichen Ethnien innerhalb des iranischen Staatsterritoriums
eingegangen, und die seines Erachtens von Riza Sah konstruierte Losung,
kleinere Verwaltungseinheiten zu erschaffen (s. 0.), wird hier in Bezug auf
Kyros den Grofien reproduziert. Eine dhnliche Interpretation zeigt Nafisi in
seinem Werk Die zeitgendssische Geschichte Irans. Er stellt einen Zusammen-

49 Ansari 2012: 176.

>0 Pahlavi 1961: 30.

51 Tbd. 31. Andersherum bezieht Iran auch Prestige aus dem internationalen Renom-
mee solcher Dichter wie Firdausi, Hafiz, Saadi, Rami und ‘Umar Hayyam. Der Schah
bemerkt: ,Persia possesses the greatest body of fine poetry in any language®. Pahlavi
1961: 20.

32 Pahlavi 1961: 164.

147

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hang mit den Sasaniden her, zu deren besonders bemerkenswerten Grofitaten
(Sahkar-ha) die Einrichtung einer von Stimmen (tawa’if) besiedelten Grenz-
zone gehore, die von diesen noch ,mutig und tapfer“>® verteidigt wurde, als
das Zentrum bereits gefallen war. Er schreibt, diese Stimme seien von unter-
schiedlichen iranischen ,Rassen’ gewesen, und jeder Stamm lebte in relati-
ver Unabhingigkeit und konnte seinen eigenen Anfiihrer gemaf3 der eigenen
,Rasse’ bestimmen. Diese Fragestellung durchzog die gesamte Regierungszeit
der Pahlawi-Dynastie. Noch in dem Persischlehrbuch fiir die erste Klasse aus
dem Jahr 1353/1974-75 des Ministeriums fiir Bildung und Erziehung tanzen
Kinder in verschiedenen Trachten Hand in Hand einen Reigen. Die kolo-
rierte Zeichnung verweist auf die Vielfalt in der Einheit, das Mosaik, das fiir
Iran charakteristisch sein soll.>* Die kulturelle Bliite des vermeintlich Loka-
len erscheint mithin als fest verankert in der iranischen Geschichte und der
Schah als das verkniipfende Band:

Opver this great time-span, the monarchy has brought unity out of diversity. We have
always had differences of race, colour, creed and economic and political situation and
conviction; but under the monarchy, the divergencies have been sublimated into one
larger whole symbolized in the person of the Shah.>®

Konkrete Taten vergangener Herrscher bekriftigen auch Muhammad Riza
Sahs Anspruch nicht nur Iran, sondern gar die Welt zu gestalten. Wie gezeigt
wurde, galt Nafisis Interesse noch dem innernationalen Staatsaufbau und
Reformen, die von Herrschern iiber die Jahrhunderte durchgefiithrt und
von den Pahlawis erneuert wurden. In den 1350er/1970er Jahren werden
Reformen und Infrastrukturmafinahmen peu a peu in einen internationalen
Zusammenhang geriickt und neue Schwerpunkte sichtbar. In dem Inter-
view wird nun als relevant hervorgehoben, dass Darius den ersten Suez-
kanal erbaute und dadurch das Rote Meer mit dem Mittelmeer verband.>
Der Schah wird dem nationalen Kontext enthoben und tritt als Gestalter
der Menschheitsgeschichte hervor.

Ideologisch daran ankniipfend, verweist Karanjia auf die iiberregio-
nale politische Bedeutung der vom Schah initiierten Weiflen Revolution,
die beispielsweise die Schaffung einer 6konomischen Union im Indischen
Ozean anvisierte.”” Die welt- und zeitenumspannende Bedeutung seiner
eigenen Person bekriftigt der Schah damit, dass er seine biographische
Skizze im Gesprach mit dem Journalisten mit den ,Ariern’ am Kaspischen

53 Nafisi [1335]/1956: 12.

5 Wizarat-i amazi$-u parwari3 1353/1974-75: 91. Die Kinder sehen, abgesehen von den
Kleidern, bemerkenswerterweise alle gleich aus, insbesondere sind alle weif, mithin als
,arisch’ zu lesen.

55 Pahlavi 1961: 23.

56 Karanjia 1977: 22.

57 Ibd. 15.

148

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Meer beginnen lasst.>® Durch diesen propagandistischen Schachzug veran-
kert er sich an den - vermeintlichen — Wurzeln der Nation und verkniipft
diese mit der Herkunft seiner direkten Verwandtschaft, die aus der Region
des Kaspischen Meeres kommt.

Ein Herrscher, der von Muhammad Riza Sah wiederholt erwahnt wird, ist
Anusirwan (t. 579), der ebenfalls als Philosophenkonig eingeordnet wird. Er
sei einer der grofiten Konige der iranischen Geschichte gewesen, baute Stra-
Ben, Briicken und Karawansereien in Iran — und dartuber hinaus.”® Bereits
in seiner Jugend orientierte sich Muhammad Riza Sah nach eigenen Anga-
ben an diesem Herrscher, den er fiir seine Zugénglichkeit und Verbunden-
heit mit der einfachen Bevolkerung geachtet habe.® Sowohl in Mission for My
Country als auch im Interview mit Karanjia referiert der Schah eine populdre
Geschichte mit einer Glocke, die der Herrscher an seinem Palast angebracht
habe, um Beschwerden der Bevolkerung entgegennehmen zu konnen. Sich
dies zum Vorbild nehmend, habe der Schah ein System ins Leben gerufen,
das garantieren solle, dass auch einfache Leute sich direkt an ihn wenden
kénnen, ohne dass ihr eigenes Umfeld bzw. ihre Vorgesetzten mdoglicher-
weise den Informationsfluss beeinflussen konnen.®! Bei Besichtigungen von
staatlich geférderten Projekten wie beispielsweise der Inspektion von neuen
Flughéfen oder Fabriken versuche er gezielt, Kontakt zu den einfachen Arbei-
ter-innen aufzunehmen und die etablierten Hierarchien zu storen, indem er
niedrig gestellten Personen Botschaften an ihre Vorgesetzten mitteile.®? In
dem spiteren Text, der auf dem Gespréach mit Karanjia beruht, spielen wei-
tere Erganzungen eine prominente Rolle, die sich in die bisher geschilderte
zunehmende Globalisierung der iranischen Monarchie einfiigen. So heif3t es
dort beispielsweise nun auch, Antsirwan habe gute diplomatische Kontakte
nach Griechenland gepflegt.® Stellt Nafisis Geschichte der Pahlawi-Zeit noch
dar, wie Riza Sah sein eigenes Land bereist, um sich des Fortschritts zu ver-
gewissern,® wird Muhammad Riza Sah als globale Figur gezeichnet, die die
Welt bereist. Im Laufe der Jahrzehnte setzt sich das Narrativ durch, dass Riza
Sah die nationale Integration gelang und sein Sohn, darauf aufbauend, die
Integration Irans in die Weltgemeinschaft bewirkte.

>8 Ibd. 23.

39 Pahlavi 1961: 23.

60" Ibd. 63.

61 Ibd. 177.

62 Tbd. 321. Dass diese populistische Initiative erfolgreich als genuin iranische Institu-
tion verkauft werden konnte, ist daran ersichtlich, dass sie von Mahmud Ahmadinizad
(r. 1384-1392/2005-2013) aufgegriffen wurde. Funke 2017: 130.

Karanjia 1977: 48. Auflerdem habe er sich besonders um die Bauer-innen gekiimmert,
was als Anschluss an die Landreformen gewertet werden kann: eine Vorstellung also, die
die Organisation der Landwirtschaft als royale Aufgabe markiert.

64 Naflsi 1344/1965-66: 27.

63

149

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 21.01.2026, 18:16:11.


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Der Schah und die WeifSe Revolution

Die Verschiebungen in der Darstellung von koniglicher Herrschaft schlugen
sich auch in der eigentlichen Geschichtsschreibung nieder. Das ist einerseits
wenig iiberraschend, schliefllich wurde die Autobiographie von bekannten
Hothistorikern ausgearbeitet, die ihrerseits am zeitgendssischen Nachdenken
tiber Geschichte partizipierten, andererseits verweist dies auch auf die Strahl-
kraft der staatlichen Leitlinien fiir Historiographie. Im Folgenden wird eine
zeitgendssische Monographie auf diesen Sachverhalt hin untersucht. Auf3er-
dem werden thematische Parallelen in der Darstellung zwischen den Texten
und der Autobiographie ausgemacht.

Die erwiahnte Schrift ist von dem Lokalhistoriker Lutfullah Hunarfar
(1298-1385/1920-2006) verfasst worden.! Seine Arbeit tiber die Stadt und
Provinz Isfahan ist besonders geeignet fiir eine Analyse des Schahs in der His-
toriographie seit Beginn der sogennanten Weiflen Revolution, weil der Stadt
nationaler Symbolcharakter zugesprochen wurde. Sie gilt als Manifestation
des ,islamischen Irans‘ der Mittleren Periode, in gleicher Weise wie Teheran
den modernen Iran und Persepolis die Antike symbolisieren. Jeder dieser Orte
ist eng mit der Inszenierung spezifischer Herrscher verkniipft und stadtpla-
nerisch entsprechend ausgestaltet. Fiir Persepolis ist natiirlich an die Anstren-
gungen um die Ausgrabungsstitte gedacht und in Teheran an die aufwendige
architektonische Umgestaltung, die das Stadtbild von den qagarischen Ein-
fliissen befreien sollte. Isfahan steht mit seiner durch safawidische Architektur
gepragten Ambiance, die durch nicht weniger aufwendige Restaurationsar-
beiten der Gesellschaft fiir das Nationale Erbe von neuem erstand, fiir eine
islamisch gepriagte Hochkultur. Schon Sadiq Hidayat begriindet eine Reise
nach Isfahan im Frithjahr 1311/1932 damit, dass es ihm, nach allem was er
gehort hatte, als Stadt der Fabeln (afsana) vorschwebte, wie ein Ort in den

1 Hunarfar hatte den Lehrstuhl fiir Geschichte an der Universitit Isfahan inne und gilt bis

heute als herausragender Lokalhistoriker. Er studierte Geschichte und Geographie in
Isfahan und Teheran, wo er auch promoviert wurde, leitete in Isfahan zunachst die stad-
tische Antikenabteilung und unterrichtete spater an der staatlichen Universitit der Stadt.
Er war Mitglied in der Gesellschaft fiir das Nationale Erbe (Anguman-i Atar-i Milli), dem
Gremium zum Schutz der historischen Bauten Isfahans (Sura-yi Hafazat-i Atar-i Tarihi-
yi Isfahan) und der Internationalen Vereinigung der Iranistik (Ittihadiya-yi Gahani-yi
Iransindsi). Sein bedeutendstes Werk ist Gangina-yi Atar-i Tarihi-yi Isfahan (Speicher
der historischen Monumente Isfahans), mit dem er 1344 (1965-66) den Koniglichen Preis
fiir das Buch des Jahres (Gayiza-yi Kitab-i Sal-i Saltanati) gewann. Es gilt bis heute als
das kunsthistorische Standardwerk fiir Isfahan und ist in zahlreichen Encyclopaedia-
Iranica-Eintrégen zitiert. Die hier herangezogene Lokalgeschichte ist eine komprimierte
Version davon. Hunarfar selbst empfiehlt das umfangreichere Werk in der Einleitung
von Isfahan als weiterfithrende Lektiire fiir jene, die sich besonders fiir die Bauwerke der
Provinz interessieren. Hunarfar 1386/2007: hast.

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Geschichten aus 1001 Nacht, ein Ort, der zur Zeit der Safawiden die grofite
Stadt der Welt gewesen war, deren Glanz und Bliite bis heute unversehrt ist.2
Seine Worte erinnern nicht nur daran, dass Isfahan ein Symbol fiir Irans
grofle Vergangenheit ist, sondern auch an den engen Zusammenhang zwi-
schen Isfahan und einer romantisierten Vorstellung der Safawiden. An Isfa-
han manifestiert sich das Nachdenken iiber Monarchie am stirksten. Denn
anders als in Teheran kann ihr historisches Erbe hier uneingeschréankt positiv
markiert werden, da die Safawiden, im Gegensatz zu den Qagaren, in keinem
Konkurrenzverhaltnis zur Pahlawi-Dynastie standen.

In Hunarfars Monographie offenbart sich dariiber hinaus die Bedeut-
samkeit der Lokalgeschichte fiir die Nationalgeschichte. Vejdani beobach-
tete bereits bei den Historikern der Frithen Pahlawi-Zeit einen integrativen
Nationalismus, dessen Ansinnen es gewesen sei, ethnische, tribale, lingu-
istische und religiose Unterschiede in ein nationales Narrativ sinnvoll ein-
zubinden.? Er bemerkt, dass ,,Pahlavi-era historians of cities held up urban
centers as the embodiment of both Iranian civilizational continuity and
modernization. Dies ist auch noch in Isfahan feststellbar. Hunarfar identi-
fiziert lokale Besonderheiten, die er ihrerseits als Puzzleteile im Gesamtbild
der Nation betrachtet. Dabei lasst sich feststellen, dass die Geschichte der
Stadt allerdings auch nur dort von Bedeutung ist, wo sie mit der Nationalge-
schichte kongruent ist, so dass Hunarfar konstatiert, der Naqs-i Gahans sei
Zeuge der iranischen Geschichte.® Tatsachlich befasst sich seine Geschichte
Isfahans gemafd der eben vorgestellten Pramissen schwerpunktmaflig mit
der Safawidenzeit und sein Erzahltempo zeichnet sich nach deren Ende
durch eine deutliche Raffung aus, da sie, als sie authort, royal-nationale
Geschichte zu sein, nicht langer berichtenswert erscheint. So unterstreicht
er, dass die Stadt nach dem Uberfall der Afghanen der Vergessenheit anheim-

2 Hidayat 1342/1963: 60. Den Reisebericht verdffentlichte er im gleichen Jahr wie
Nairangistan, ebenfalls ein Sachtext, der sich mit Volkslegenden beschiftigt. In seiner
Arbeit verfolgte er das Ziel, die Bedeutung und Glaubwiirdigkeit dieser Volkslegenden
zu mindern und zu kritisieren. Kriiger 1977: 67.

3 Vejdani 2015: 118.

4 Ibd. 137.

Den er genau so und nicht etwa, wie es gemafd der Staatsdoktrin korrekt wire, als

Maidan-i Sah bezeichnet. Hunarfars Haltung wirkt dadurch weniger ideologisch und

bietet ein Indiz dafiir, dass es nie nur darum ging, Richtlinien von oben’ umzusetzen,

selbst dort, wo es personelle Uberschneidungen in den Institutionen bzw. personliche

Interessen der Autoren gab. Roxane Haag-Higuchi konstatiert auf einer breiteren Ebene,

dass es durch eben diese institutionellen Affiliationen ebenso moglich wurde, dass poli-

tische Trends ,not fully align with the straight-forward rhetoric of nationalism and

modernization ihren Weg in die staatlichen Institutionen fanden (Haag-Higuchi 2014:

21). Es entstehen natiirlich dennoch Briiche, und diese konnen als Erkennungsmerkmal

der dankbaren Ubernahme und freiwilligen Integration des eigenen Schaffens in den

politischen Kurs betrachtet werden.

6 Hunarfar 1386/2007: 133.

152

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

fiel” und sich unter den Qagaren, als sie den Status als Hauptstadt einbiif3te,
in einem unwiirdigen Zustand befand.® Damit fiigt sich die Stadtgeschichte
nahtlos in die herrschende Nationalgeschichtsschreibung ein. Erst wie-
der die Pahlawi-Zeit mit ihrer forcierten Industralisierung erscheint ihm
berichtenswert.

Hunarfars Monographie kann bereits an zuvor erschienene Lokalge-
schichten Isfahans ankniipfen, die nicht nur dhnliche Schwerpunkte im Auf-
bau des Textes aufweisen, sondern auch einen dhnlichen Grundgedanken
verfolgen. So schreibt Husain Nursadiqi im Vorwort zu seiner Geschichte
Isfahans, dass er in seiner Jugend die Bauwerke der Stadt fiir sich entdeckte,
und gibt damit den reisefithrerahnlichen Anspruch seiner Monographie
preis.” Gerade der Anblick der Gebdude sei es wahrend einer spateren Stu-
dienreise gewesen, der den Wunsch zum Verstandnis der Stadtgeschichte in
ihm weckte und den Entschluss begiinstigte, die Monographie tiberhaupt
zu verfassen.!? Darin gleicht er Hunarfar, der umfangreich die historischen
Gebdude der Stadt bespricht und der Leser-in die bauliche Substanz der
Stadt vergegenwirtigt. Muhammad Riza Sah selbst notiert: Sah ‘Abbas der
Grofle brachte ,,Persia prosperity such as she had not known for centuries.
His splendid capital at Isfahan became known throughout the civilized
world, and today you see it much as it was in those times.“!! Dort kdnne
man noch Zeuge werden von Jahrhunderte altem Handwerk wie traditio-
nellen Herstellungsverfahren von Mehl und Schmiedewerk und der grof3ar-
tigen Architektur, die jene Zeit hervorgebracht habe.!2 Das verdeutlicht, wie
sehr das Pahlawi-Regime in der Instrumentalisierung von Geschichte auch
von ihrer Visualisierbarkeit abhing. Ganz wie spéter Hunarfar preist bereits
Narsadiqi, dass es den Pahlawis gelungen sei, die Stadt aus einem ruing-
sen und unwiirdigen Zustand zu erretten.!’> Dadurch wirkt die bauliche
Substanz der Stadt legitimierend auf die herrschende Dynastie, die mit der
Konigsstadt verbunden erscheint und sich zu ihren (vermeintlichen) histo-
rischen Wurzeln bekennt. Auch die bekannten Pole Erbauen und Erhalten
werden in ein ausgewogenes Verhiltnis gesetzt. In einem eigenen Kapitel
erlautert Narsadiqi die neu erstandenen Fabriken, die den Aufschwung seit
dem Putsch versinnbildlichen,'* wahrend Hunarfar umfangreich sowohl
die Restaurationsarbeiten als auch die Staudammprojekte bespricht.!> Dar-

7 Ibd. 187.

8 Ibd. 191.

°  Niirsadiqi 1316/1938: alif.
107 1bd. gim.

11 Ppahlavi 1961: 25.

12 1bd.27f.

13 Niirsadiqi 1316/1938: ba’.
14 1bd. 174-177.

15 Hunarfar 1386/2007: 187 ff.

153

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

tiber hinaus wird Isfahans Vorzug als monarchische Stadt deutlich, die nicht
nur nicht durch die Qagaren vorbelastet ist, sondern sich im Gegenteil in
das offizielle Narrativ des Niedergangs durch die Qagaren, die die Stadt laut
Hunarfar und Nursadiqi verfallen lieflen, einbetten lésst.

Seit der Weiflen Revolution gewinnt auch die Darstellung von iiberre-
gional agierenden Schahfiguren zunehmend an Bedeutung. Dabei werden
allerdings nicht andere, neue Personlichkeiten herangezogen, sondern die
bereits zu Heroen aufgebauten Herrscher beibehalten und ihr Lebenswerk
neu gedeutet. Hunarfars Sah ‘Abbas beispielsweise wird in der ersten Szene
des dritten Kapitels von Isfahan vorgestellt, in dem historische Stitten Isfa-
hans behandelt werden. Die Szene spielt auf dem maidan, dem zentralen
Platz, und berichtet, wie Sah ‘Abbas der Grofle auslindische Giste emp-
fangt. Der Schah erscheint dabei als Mann von Welt, Forderer kultureller
Diversitat und herausragende Personlichkeit, deren Wiirde und Weitsicht
im Vergleich mit seinen Gésten hervorsticht. Die europdischen Gesandten
treten als Bittsteller auf und ersuchen den Schah um die Genehmigung,
eine Kirche bauen zu diirfen, die er sofort gewahrt, wohl wissend, dass die
christlichen Portugiesen Muslim-innen nicht den gleichen Grofimut ent-
gegenbringen. Der Schah geht als klarer politischer und moralischer Sieger
aus der Anekdote hervor, nicht nur durch seine iiberlegene religiose Tole-
ranz, sondern auch weil er anders als frankische Herrscher nicht treulos
und wortbriichig ist. Gleichwohl er um die Tiicken seiner Gesprachspart-
ner weif$, bewahrt er seine moralische Integritit und erscheint hierdurch
umso iiberlegener.!® Das von Hunarfar so beschriebene Hofleben wirkt
international und mithin der Ort international - eine Kontinuitit, die in die
Gegenwart zu reichen scheint, wenn Hunarfar versichert: ,Nach allgemei-
ner Ansicht der auslandischen Tourist-innen ist dieser Platz einer der grof3-
ten der Welt."'7 Auflerdem haftet der Szene tatsachlich etwas Marchenhaftes
an, das die Stadt und das Herrschaftssystem geheimnisvoll und prunkvoll
erscheinen ldsst.

Eine von Hunarfar ausfiithrlich geschilderte Szene ist die Eroberung der
Stadt Isfahan im Rahmen der futithat. Dabei spart er allerdings das eigent-
liche Schlachtgeschehen und die Entwicklungen im Vorfeld weitgehend aus
und erhebt einen Zweikampf zwischen den Fithrungspersonlichkeiten zum
zentralen Ereignis:

‘Abdullah belagerte Gay [Isfahan], und Padaspan, der Herrscher von Isfahan, ritt hin-
aus vor die Stadt und schickte ihm die Botschaft, dass es besser sei, wenn weder aus
seinem noch aus ‘Abdullahs Heer jemand get6tet werde. ,Darum kdmpfe Du pers6n-
lich gegen mich, und wenn ich getotet werde, ergibt sich meine Armee, und wenn ich

16 Tbd. 133.
17 1hd.

154

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dich tote andersherum, oh Arab!“ ‘Abdullah, der ein mutiger Mann war, stimmte dem
Zweikampf zu, und als die beiden die Pferde bestiegen und sich gegeniiber standen,
da fragte Padaspan: ,Beginne ich den Kampf oder Du?“ ‘Abdullah sagte: ,Beginne
Du.“ Padaspan liefs den Speer den Sattel hinunter, Sattel und Zaumzeug nahm er weg.
‘Abdullah tat es ihm ohne Zdgern nach und stieg ohne Sattel und Zaumzeug wieder auf.
Padaspan sagte: ,,Ich habe deinen Mut (diliri) und deine Ménnlichkeit (mardanigi)
gesehen, und von Anfang an wollte ich Dich nicht téten und meinen Speer in Deine
Brust werfen. Doch jetzt, wo ich Deine Tapferkeit gesehen habe, reute es mich, Dich
zu toten. Wir sind bereit zum Frieden. Ich kehre in meine Stadt zurtick, und Du kehre
zu Deiner Armee zuriick, und wir bringen dies ohne Blutvergiefien zu Ende. Wisse,
dass meine Armee viele fihige und talentierte Bogenschiitzen hat. Paduaspan kehrte
zur Stadt zuriick und ‘Abdullah zu seiner Armee, und so geriet Isfahan unter die Herr-
schaft der Araber.!®

Der Zweikampf konstituiert eine heroische Praxis, die dazu geeignet ist,
den Mut und die Féhigkeiten der Kontrahent-innen sichtbar zu machen.!
Der Literaturwissenschaftler Safa beobachtet zudem, dass der Bericht von
Zweikimpfen in den Kriegen des Sahnama von hervorgehobener Bedeu-
tung ist und {blicherweise einem Muster folge: Die Kontrahent-innen
stellen sich einander vor und versuchen, sich gegenseitig vom Kampf abzu-
bringen, indem sie ihrem Gegeniiber den nahenden Tod vor Augen fiihren.
Alsdann greifen sie zu den Waffen, deren Reihenfolge wiederum weitge-
hend festgelegt ist.20 Dieser Ablauf wird in der Schilderung angedeutet und
dann kunstvoll durchbrochen. Der Zweikampf erfiillt sich bereits darin,
Tapferkeit zu demonstrieren, so dass die eigentliche Gewalt abgewendet
werden kann. Der iranische Herrscher Padiispan erscheint hier nicht nur
als ebenbiirtiger Gegner ‘Abdullahs, sondern als Akteur und Wortfiihrer.
Das vorausgegangene Gemetzel vor den Toren der Stadt bleibt unerwéhnt,
genauso wie der nahezu sichere Ausgang der Schlacht, hitte sie denn statt-
gefunden. Stattdessen wird implizit Padaspans Mut und Ménnlichkeit
(mardanigi) herausgestrichen, denn er ist es ja — und nicht etwa der nach-
ziehende ‘Abdullah - der Tapferkeit demonstriert, als er sich entblof3t vor
seinen noch bewaftneten Gegner stellt. Wie Brink/Golz bemerken, kann die
~Gewalt einer Handlung (...) als Heldentat verschleiert werden“?' Dies gilt
insbesondere fiir den Zweikampf, in dem der Zusammenhang von Helden-
tum und Gewalt explizit zur Geltung kommt. Da an diesem Nexus die hege-
moniale Miannlichkeit verhandelt wird, ist die Feststellung, dass die Gewalt
im Sinne einer physischen und unmittelbaren Machtaktion hier umgangen
wird, aufschlussreich fiir die herrschende Vorstellung sowohl von Masku-
linitat als auch von Herrschaft. Die gewaltfreie Losung, die als Resultat von

18 Tbd.91.

19 CH, Zweikampf.

20 Safa 1396/2017-18: 240.
2L Brink/Gélz 2020: 11.

155

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Padaspans diplomatischem Geschick zu bewerten ist, steht als eigentlicher
Triumph im Raum. Die ohnehin bereits verlorene Stadt wurde durch sein
kluges Taktieren in Wiirde iibergeben und iiberfliissiges, da vergebliches
BlutvergiefSen unter den Menschen abgewendet. Aus einer Position der
Schwiche heraus konnte so durch exzeptionellen Mut in Kombination mit
weitsichtigem Verhandlungsgeschick weiteres Unheil abgewendet und die
Wiirde des Herrschers und seiner Stadt bewahrt werden.

156

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Zwischenfazit Teil 1

Die Analyse der heroischen Eigenschaften und Leistungen von Herrschern
des Sahnama und der Geschichtsschreibung hat gezeigt, dass die Betrach-
tung beider Textarten der gleichen Denkfigur folgt. Das erschaftt Parallelen
zwischen der Rezeption der Texte und der Lebenswirklichkeit der Histori-
ker, die weit iiber die Schahfigur hinausgehen. In seiner Dissertationsschrift
zu iranischen Epen aus dem Jahr 1321/1943 konstatiert der Historiker und
Literaturwissenschaftler Zabthullah Safa, dass sich im Legendenteil (dira-
yi asatiri) des Sahnama zunichst die Regierung (hukiimat) formiere und
der Mensch dann ein Verstandnis gewinne fiir die Zubereitung von Essen,
Kleidung, Wohnstatt, die Entdeckung des Feuers und das Erlernen von
Landwirtschaft und der Gewinnung von Wolle. Die Herrscher seien es,
die den Menschen die Geheimnisse der Zivilisation vermittelten wie das
Schreiben und das Erbauen von Hausern.! An dieser Stelle ist gut ablesbar,
welchen Status die Regierung und der Zentralstaat auch in Safas literatur-
wissenschaftlichem Denken einnehmen. Als erstes Element der Ereignis-
kette entsteht der Eindruck, der Staat sei die Voraussetzung fiir samtliche
folgenden Errungenschaften. Weiter fiihrt er aus, dass die damals unruhi-
gen Zeiten zu einem Ende kamen, nachdem die Menschen die Herrschaft
von Tahmaurt und Gamsid anerkannten. Sie seien es auch, die die Menschen
in Klassen und Schichten einteilten und somit Ordnung in die Gesellschaft
brachten.? Diese Lesart bildet sich parallel zu jener von der Befriedung und
Einigung des Landes durch Riza Sah sowie andere historische Herrscher.
Spater, fahrt Safa in seiner Analyse fort, stiirzten die Menschen immer ein-
mal wieder in Kriegsgeschehen und unruhige Zeiten, bis es anderen Herr-
schern erneut gelang, Land und Leute zu einen und zu befrieden.’ Das von
Safa im Sahnama identifizierte Narrativ korreliert nicht nur mit der gro-
3en Erzdhlung tiber die Griindung der Pahlawi-Dynastie, sondern bedingt
auch die Pramissen der Geschichtsschreibung. Die eingehendere Untersu-
chung des Anti-Helden Alexander des GrofSen hat allerdings die Grenzen
der Kausalitat aufgezeigt und deutlich gemacht, dass historiographische
und literarische Texte in einem gemeinsamen Diskurs verortet sind. IThre
Erzahlungen sind jedoch nicht nach dem genauen Abbild eines etablierten
Préfigurats geformt, sondern Prafigurat und Préfigurant stehen in einem
reziproken Verhdltnis zueinander. In der Inszenierung des heroischen,
unheroischen und antiheroischen Herrschers haben sich mit dem gesell-

1 Safa 1396/2017-18: 216.
2 Ibd.217.
3 Ibd.

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schaftlichen Wandel einhergehende Verschiebungen gezeigt, die teils eine
blofle Schwerpunktverschiebung bedeuteten, teils eine Marginalisierung
bis dato glorifizierter Eigenschaften, die als Legitimitétstrager des Systems
aufgebaut worden waren. Zentral ist die Repositionierung von Gewalt, die
sich in Muhammad Riza Sahs Geschichtsverstandnis zeigt. Er bemerkt: ,I
have already made clear that while for many centuries we were famous as
warriors, we have been even better known as a nation of civilizers.*

Die weiterhin erforderliche Gewalt zum systemischen Erhalt wird zuneh-
mend ausgelagert und auf Akteure verschoben, die in Anlehnung an die zeit-
genossische Rezeption des Sahnama zum Konigsmacher (tagbahs) erhoben
werden. Golz erinnert daran, dass bestimmten politischen Akteuren, die als
latis bekannt sind, seit dem Coup im Jahre 1332/1953 und der Riickkehr des
Schahs nach Teheran zum Dank der Unterstiitzung ebenjener Titel zuge-
schrieben wird.® Darin liegt eine bemerkenswerte Neubewertung verborgen:
Riza Sah verkorperte noch selbst die ausgeiibte Gewalt, und die Verweise auf
Napoleon schliefSen das Bild der Kronung durch die eigene Hand ein, die
einen tagbahs nicht nur iiberfliissig, sondern wegen der Uberschneidungen
in den zugewiesenen Kompetenzen gar als Konkurrenz erscheinen lassen.
Bereits Napoleon als Referenz enthélt einen Hinweis auf die Verkniipfung
mit Diskursen, die {iber die Landesgrenzen hinausreichen. Diese Verwoben-
heit verhartet sich tiber die Jahrzehnte, und auf}enpolitische Faktoren werden
zu einem mafigeblichen Kriterium in der nach innen gerichteten Inszenie-
rung von Herrschaft, wobei insbesondere die erwahnte Diskreditierung von
Gewalt als politischem Mittel zu nennen ist. Dass es sich hierbei um keinen
unumkehrbaren, linearen Prozess handelt, zeigen die Entwicklungen seit der
Islamischen Revolution: In seinem Artikel zu den Pasdaran weist Olmo Golz
darauf hin, dass ,sowohl die Kriegsgewalt als auch das heroische Selbstop-
fer legitimiert und sogar zur Pflicht erhoben werden. Hier zeichnet sich die
Rehabilitation von Gewalt als legitimem politischem Instrument ab, mit der
sich auch die Neuauflagen der historiographischen und literarischen Beitrdge
tiber iranische Krieger erkldren lassen.

Als Kontinuum ist der Ausspruch von Muhammad Riza Sah zu identi-
fizieren, der Schah miisse als der ,focal point for a unity that transcends
all lesser interests“ dienen. Obgleich Iraner-innen von Natur aus Individua-
list-innen seien, so der Schah, habe die Geschichte bewiesen, dass ,we can
respond to the need for a higher loyalty“” Die damit herausgehobene Stel-

Pahlavi 1961: 30.

Golz 2016: 197.

Golz 2020: 169.

Pahlavi 1961: 328. Diesen Satz wiederholt der Schah im Interview mit Karanjia nahezu
wortlich. Karanjia 1977: 24.

NN e

158

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

lung des Herrschers, der allerdings im Dienst der Nation steht und sich der
Zustimmung der Bevolkerung gewiss ist, bleibt tiber die Jahrzehnte erhalten
und spiegelt sich auch in den historiographischen Werken. Fragwiirdig ist
ein Schah nur dann, wenn er den abgefragten Idealen nicht gerecht wird. In
dem Versuch, iiber nationale Grenzen hinweg in den internationalen Dis-
kurs hineinzuwirken und dies zum wesentlichen Element seiner Selbstdar-
stellung zu machen, unterscheidet Muhammad Riza Sah sich maf3geblich
von der Inszenierung seines Vaters, dessen Wirkungskreis im Wesentlichen
auf Iran beschrankt gezeichnet wird. Formale Bildung wird zeitgleich zu
dieser Entwicklung ein immer wichtigeres Merkmal der Verehrung. Das
wird nicht zuletzt daran deutlich, dass Muhammad Riza Sah selbst als
Historiker in Erscheinung tritt, indem er sein Leben und das Leben sei-
nes Vaters schildert, wiahrend jener diese Aufgabe noch dem Experten Sa‘id
Nafisi iiberlassen hatte. Muhammad Riza Sah tritt nun an die Stelle dieses
Experten, da sein Fachwissen es scheinbar unnotig macht, das Schreiben zu
delegieren. Scheinbar - denn tatsdchlich geschrieben wurden diese Texte
freilich doch von Berufshistorikern. Nicht nur die konkreten historischen
Personlichkeiten, sondern mit ihnen auch der im zweiten Teil der Arbeit
untersuchte Typus des Gelehrten werden so in den Hintergrund gedréangt
und in ihrer Bedeutung beschnitten, da ihre Kompetenzen auf den Schah
verschoben werden. Um diese Entwicklung nachvollziehbar zu machen,
wird im zweiten Teil der Arbeit die Genese des Gelehrten dargestellt.

159

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 21.01.2026, 18:16:11.


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II

Der Gelehrte

am 21.01.2026, 18:16:11.


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 21.01.2026, 18:16:11.


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Der Historiker als Gelehrter

Verehrte und geschiatzte Leser-innen,
wir widmen dieses hervorragende Buch
mit allem Respekt und beiden Héanden
uns

selbst.!

Die Literaten Sadiq Hidayat und Masd Farzad greifen in der Widmung
von Wag Wag Sahab humoristisch die Autoritit des Autors auf.? Die in der
Textsammlung verdffentlichten gaziyas befassen sich satirisch mit zeitge-
nossischer Literatur und stellten in vielerlei Hinsicht eine Herausforderung
fir die literati dar. Denn die Stiicke parodieren deren linguistische Nor-
men und verspotten ihren sozialen Status, ,at a time when scholars would
take themselves seriously for the sake of social status®,* wie der Komparatist
Omid Azadibougar treffend erinnert. Solche parodistischen Dekonstruk-
tionen waren ohne Prazedenzfall, unerhort ,,and did not sit well with the
ethics and etiquette of literary and cultural establishments.“* In der For-
schung ist inzwischen unumstritten, dass die iranischen Intellektuellen sich
seit mindestens der spaten Qagarenzeit als treibende Kraft gesellschaftlicher
Transformation begriffen: als elitire Avantgarde, die damit beauftragt war,
die einfache Bevolkerung in die Moderne zu fithren,> so dass sie der Spott
empfindlich traf. Doch nicht nur die literati storten sich daran. Bald nach
der Publikation wurde Hidayat von der Polizei verhort und vom Kulturmi-
nisterium mit einem Schreibverbot belegt, was auf das politische Gewicht
der humoristischen Textsammlung hinweist. Azadibougar bemerkt, dass
Hidayat Witz verwendete, um soziale und kulturelle Diskurse zu kommen-
tieren.® Er schreibt konkret {iber Wag Wag Sahab:

1 Hidayat/Farzad 1341/1962-63: Widmung. Hervorhebung i. O.

Die gemeinschaftlich veréffentlichte, parodistische Anthologie soll aus der Feder der
Schriftsteller Yamug-u Magng-u Qumpani: limitid. (Gog und Magog & Co. limited)
sein. Sie besteht aus 35 Stiicken, die von den beiden als gaziya (Angelegenheit, Ereignis)
bezeichnet werden, ein Genre, das Hidayat erfunden hat. Es gibt keine konkrete Defi-
nition, was eine gaZziya, notabene eine Verballhornung von gasida, eigentlich umfasst
- abgesehen von der ihr eigenen parodistischen Pietdtlosigkeit. Da das Genre keine
Nachahmer-innen gefunden hat, bleibt es spezifisch fiir den Schriftsteller Hidayat. Aza-
dibougar 2020: 143.

Azadibougar 2020: 37.

Ibd.

Vgl. bspw. Epkenhans 2005 und Devos 2014.

Azadibougar 2020: 191.

N U1 R W

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

The humorous element (...) changes the relationship between the author, the text, and
the reader: The first is no longer the classical poet-prophet but a character who could
either be whimsical or simply make mistakes; the second is not a storehouse of truths
or moral lessons; and the third is forced into a position to interact with the text more
actively.”

Umgekehrt, ldsst sich hier herauslesen, galt es im historischen Kontext des
Erscheinens von Wag Wag Sahab im Allgemeinen, den Autor als Prophe-
ten, den Text als Wissensspeicher und die Leser-in als weisungsbediirftig
zu begreifen. Auf dieser Erkenntnis aufbauend, soll untersucht werden, wie
sich diese Grundannahme in den Geschichtsbildern der intellektuellen
Elite niederschlug, welche Zuginge sie zu dem historiographischen Mate-
rial wahlte und welche Narrative sie aufbereitete. Der Historiker Sa‘Td Nafisi
offenbart in seinem Geschichtswerk uiber die Erste Pahlawi-Zeit, dass auch
Gelehrte in der Vergangenheit heroische Personlichkeiten darstellen und
perpetuiert gleichzeitig seinen Anspruch als Autor, mit seinen Texten einen
wertvollen politischen Beitrag in der und fiir die Gesellschaft zu leisten:
Wichtig ist, dass (...) die Verehrung der Groflen [ Manner] gestarkt und die Namen der
groflen Wissenschaftler, Dichter und Gelehrten unsterblich gemacht wurden. Denn
diese Gelehrten sind nicht nur das standhafte Pfand und der unsterbliche Stolz Irans,
die das Wissen Irans und das Wissen um Iran in der Welt bekannt gemacht haben,
sondern dies ist auch die beste Methode, wahrhaftigen Respekt in der Welt zu erlan-

gen. Auflerdem kann man sich die Groflen [Manner] so zum Vorbild nehmen und
sich miihen, ebenso grofie Taten zu vollbringen.®

Der Literaturhistoriker Safa konstatiert, dass Gelehrte (danismandan) im
Sahnama eine eigene Gruppierung heroischer Figuren darstellten. Beson-
dere Bedeutung erlangten sie seines Erachtens im dritten Teil des Epos, den
er als historischen Abschnitt (diran-i tarihi) bezeichnet. In ihm spielten
u. a. wissenschaftliche Debatten, das Ubersetzen von Biichern, das Erfin-
den von Spielen, Krieg und politische Angelegenheiten sowie Konflikte am
Hof eine Rolle. Die in dem Teil auftauchenden Gelehrten (danismandan)
Irans l6sten ihm zufolge die bedeutendsten Probleme der Welt und pfleg-
ten ein internationales Netzwerk. Der wichtigste Gelehrte (danismand)
des Sahnama sei Buzurgmihr, der die Weisen (dandiyan) und Gelehrten
(fazilan) Indiens und Roms durch seine exzeptionelle Klugheit und Bil-
dung besiege.” Er bewertet ihn auch als herausragendes Beispiel fiir guten
Rat, der in erster Linie den Schah in seinen Regierungsgeschiften unterstiit-
zen soll.!° Die Figur des Buzurgmihr informiert die iranische Geschichts-
schreibung der Pahlawi-Zeit, die in der Ausbildung dieses Heldentypus

7 Ibd. 143.

8 Nafist 1344/1965-66: 100.
9 Safa 1396/2017-18: 257.
10 1bd. 263.

164

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

eine genuine iranische Eigenart entdeckt, und damit auch das Selbstver-
standnis der Autoren.

Hayden White bemerkt, dass es eine gute Fachhistoriker-in auszeichne,
der Leser-in die ,unbegrenzte Revidierbarkeit,!! mithin den vorlaufigen
Charakter der eigenen Arbeiten regelmiaflig vor Augen zu fithren. In den
hier untersuchten Texten hingegen féllt auf, dass die Autoren ihre Quellen-
kommentare regelméflig mit Redewendungen einleiten, die den Spielraum
fir Interpretationen stark einschréanken. Der Historiker Zabihullah Safa
schreibt:

Es ist offensichtlich, dass die Gerichtsverhandlung nicht der Wahrheitsfindung diente,
sondern der Kalif Af$in loswerden wollte, denn dieser war von iranischer Abstam-
mung und ,von Familie$12

Nafisi schreibt:

Es ist offensichtlich dass ‘Abdullah Han, der Gouverneur von Isfahan, das Ziel des
Fabrikbaus vereiteln wollte, indem er Notwendiges nicht herbeischaffte, die Arbeiter
anstachelte und auch zu illegalen Methoden griff.!3

Und an anderer Stelle:

Es ist offensichtlich, dass die Ubersetzung nicht gut ist. Auferdem ist klar, dass Mirza
Muhammad Riza beim Unterschreiben etwas hinzufiigen wollte.!4

Dabei wird allerdings nicht herausgearbeitet, wieso es sich bei diesen Fest-
stellungen um schliissige Interpretationen handelt. Besonders deutlich
wird dies in Zusammenhéngen, die nicht auf die Quellenanalyse abzielen
und in denen ebenfalls Floskeln zur Anwendung gebracht werden. Bei-
spielsweise in seiner Geschichte der Ersten Pahlawi-Zeit schreibt Nafisi:
»Baltcistan ist zwar offensichtlich ein Teil Irans, war aber wahrend der
gesamten Qagarenzeit unabhingig:“!> In dieser Schreibhaltung bringt sich
die in der Einleitung geschilderte Kooptation im Modell von Gerschewski
et al. zum Ausdruck, die ambivalente, vage und skrupul6se Interpretationen
nicht gebrauchen kann, sondern danach strebt, Weltdeutungen im Sinne
der politischen Fithrung anzubieten. Die Unzéhmbarkeit der Geschichte,
verantwortet durch ihre grundsdtzliche Mehrdeutigkeit, wird von Nafisi,
Safa und anderen mittels der oben genannten rhetorischen Wendungen
konterkariert und die Pramissen ihres Denkens so als unverriickbar und
unhinterfragbar installiert. Zudem manifestiert sich hierin die Gesinnung
der Historiker und ihr Verhaltnis zur Leser-innenschaft, von der erwartet
wird, die Deutung des Autors zu iibernehmen.

11 White 1986: 102.

12 Safa 1385/2006: 227.

13 Nafisi 1335/1956: 215.
14 1bd.270f.

15 Nafisi 1344/1965: 21.

165

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

An anderen Stellen verzichtet Nafisi auf eine ausfiihrliche Argumentation
und ersetzt diese ebenfalls durch den Ausdruck ,offensichtlich® (paidast). In
seiner Geschichte tiber den post-sasanidischen Rebellenfithrer Babak zahlt
er die liberlieferten Namen von Babaks Bruder auf und erwiahnt als letzten:
»An einer Stelle heif3t es, dass sein Bruder Ishaq b. Ibrahim geheifSen habe.
Aber es ist offensichtlich, dass dies nicht richtig ist.“1¢

Danach endet der Abschnitt, und Nafisi wendet sich dem Schicksal
der Tochter Babaks am Hofe des Kalifen al-Mu‘tasim zu. Ishaq b. Ibrahim
(t.235/850) war der Name eines engen Vertrauten und Beraters von al-
Mu‘tasim!” und der Widersacher Babaks, der nach Ansichten einiger die
Hinrichtung des Bruders beaufsichtigt haben soll. Dies wird von Nafisi an
dieser Stelle jedoch weder erwédhnt noch in Zusammenhang gebracht, son-
dern als bekannt vorausgesetzt. Die Leser-in ist aufgefordert, gedanklich
daran anzukniipfen und selbst zu kombinieren, dass der Hingerichtete ver-
mutlich nicht den gleichen Namen wie sein Morder getragen haben wird.
Das Verschweigen der Argumentation sowie die Voraussetzung von Detail-
wissen deuten darauf hin, dass die Leser-in zumindest an dieser Stelle als
Person mit grundsatzlich dhnlichem Bildungshintergrund imaginiert wird.
Nichtsdestotrotz wird auch hier davon ausgegangen, dass die Leser-in sich
der Haltung des Autors anschliefit. Die Erzéhlrolle und mit ihr das Verhalt-
nis zur Leser-in gestaltet sich, wie hieraus hervorgeht, als ambivalent und
héngt von dem Publikationsort ab. Das macht es erforderlich, die Erzahl-
rollen, die die Historiker einnehmen, naher zu beleuchten.

16 Nafisi 1384/2005: 152.
17" EI,, Al-Mu'tasim Billah.

166

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Die Erzahlrollen

Roland Barthes konstatiert, dass

le discours littéraire comporte trés rarement les signes du ‘lecteur’, on peut méme dire
que ce qui le spécifie, cest détre — apparemment — un discours sans tu, bien quen réa-
lité toute la structure de ce discours implique un ‘sujet’ de la lecture.!

Das ist im Kontext der Pahlawi-Ara nicht der Fall. Wie zu sehen sein wird,
spielt die direkte Ansprache in allen besprochenen Texten bis zu einem
gewissen Grad eine Rolle, und man darf annehmen, dass die Historiker
sich hierin — im Zweifel nicht intentional, wenn man White folgt — an den
tradierten poetischen Konventionen orientierten, insbesondere an der tra-
ditionellen Erzahlperformance naqqali, in der die Zuschauer-innen iibli-
cherweise durch Ansprache in die Erzahlwelt einbezogen werden. Die
wiederholte Ansprache der Leser-in deutet auf eine hohe Ausrichtung auf
das Publikum hin, bei der das Erzahlmedium sich als Mittlerfigur zwischen
der Diegese und der Leser-in begreift. Durch direkte Ansprache wird nicht
nur die Leser-in einbezogen, sondern auch die Erzahler-in sichtbar, wie in
einem solchen Fall das Erzahlmedium auch eher geneigt ist, etwas von sich
selber preiszugeben. Hierfiir gibt es berithmte Prazedenzfille, nicht zuletzt
in Firdausis Sahnama, in dem der Erzihler beispielsweise den Tod seines
Sohnes beklagt. Dabashi konstatiert, dass ,such personal remarks are a ver-
itable feature of the Persian epic, where we are always conscious and aware
of the person and the poet behind his magnum opus.*

Diese Erzahlkonventionen ermdglichen es auch den Historikern, die
Leser-in durch wiederholte Ansprache aktiv einzubinden und eine person-
lich scheinende Verbindung zu entwerfen. Ali Gheissari deutet das Phiano-
men in Iranian Intellectuals in the 20th century (1989) mit dem Ausdruck
»mental bridge“ an. Solche Einschiibe leisteten seines Erachtens die ,,pro-
duction and reproduction of a tactic criterion of trust“ und erfiillten den
Anspruch der Intellektuellen, sich selbst als ,distinct social type® wahr-
zunehmen.> Entscheidend fiir das Gelingen der Verbindung zwischen
Autor-in und Leser-in ist die Gleichsetzung von Autor-in und Erzéhler-in.
Uberdies ist sie eine unabdingbare Voraussetzung dafiir, dass ein Text iiber-
haupt als historiographische Schrift rezipiert werden kann.* Damit ist nicht
gesagt, dass es keine Erzdhler-in, sondern nur die Autor-in gébe, da auch die

1 Barthes 1967: 68.

2 Dabashi 2019: 11. Man beachte, dass der Erzihler und der Dichter nach dieser Auffas-
sung allerdings als miteinander identifiziert betrachtet werden.

3 Gheissari 1998: 69.

Riith 2005: 34. In fiktionalen Texten hingegen sind sie wegen des suspendierten Wahr-

heitsanspruchs iiblicherweise dissoziiert. Riith 2005: 32.

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Historiker-in nicht mit einer irgendwie gearteten ,authentischen® Stimme
spricht, sondern, wie in der Rhetorik tiblich, die Wahlméglichkeit zwischen
verschiedenen narrativen Rollen hat, die das Erzahler-innen-Ich auszeich-
nen.® Der Historiker Axel Riith unterscheidet daher zwei Erzahlrollen. Zum
einen die Detektiv-in, ein ,akribischer Spurensucher, der sich auf einen kri-
tischen Leser“® ausrichtet, und zum anderen die Mystagog-in:

Unter einem Mystagogen ist ein Erzdhler zu verstehen, der besonderen Wert auf
die Anschaulichkeit der von ihm rekonstruierten Vergangenheit legt. Auf die Fuf3-
noten kann er weitgehend verzichten, da er fiir einen tendenziell unkritischen Leser
schreibt, der die Autoritét des Historikers anerkennt und sich von ihm bereitwillig an
die Hand nehmen lésst, um sich in die Tiefen der historischen Vergangenheit hinab
fithren zu lassen.”

Wie sich zeigen wird, hdngt es mit dem Selbstbild der Historiker zusammen,
sich in spezifischen Publikationen als Mystagogen zu inszenieren, in ande-
ren als Detektiv. Inwieweit dies gelingt, hdngt einerseits davon ab, wie iiber-
zeugend der Leser-in die gewahlte Plotstruktur erscheint und anderseits
von der eben erwdhnten Verbindung, die die Historiker durch konsequente
Vergegenwirtigung der Leser-in oder ggf. des Lesens etablieren. Maf3geb-
lich ist dabei nicht nur die Gewissheit der Historiker, der zeitgendssischen
Elite anzugehoren, sondern auch die Imagination der Leser-in als signifi-
kant jiinger und weisungsbediirftig oder eben als Teil des gleichen Milieus.
Exemplarisch sei auf den Historiker ‘Abbas Igbal verwiesen, der konstatiert,
Gelehrsamkeit sei kein Selbstzweck, sondern vielmehr Mittel zum Zweck
und darum besonders fiir junge Menschen von Relevanz.® Das politische
Klima, in dem die Texte produziert werden, kann zudem einschrankend auf
die Moglichkeit der Wahl wirken, da die detektivische Erzéhlrolle geeignet
ist, etablierte Narrative herauszufordern.

Ibd. 35. Der Unterschied zu fiktiven Texten liegt vielmehr in der unmittelbaren Verant-
wortlichkeit der Autor-in fiir die Aussagen der Erzdhler-in.

6 Riith 2005: 194.

7 Ibd.

8 Iqbal 1323/1944: 8.

168

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Der Detektiv in der Fachzeitschrift Yadgar

Im Zeitraum von 1323/1944 bis 1328/1949 gab der bereits erwahnte Histo-
riker und Staatsmann ‘Abbas Igbal (t. 1334/1953) ein geisteswissenschaft-
liches Periodikum mit dem Titel Yadgar heraus. Es umfasst insgesamt 50
Ausgaben und gilt bis heute als eine der bedeutendsten Fachzeitschriften
Irans.! Im Vorwort der ersten Ausgabe heifdt es, dass Igbal anstrebe, der
Leser-in grofle Manner der iranischen Vergangenheit und ihren Lebens-
weg vorzustellen,”> womit sich die Artikel besonders eignen Heroisierungen
von historischen Personlichkeiten nachzuspiiren. Sie eignen sich zudem
auch besonders zur Untersuchung des Detektivhistorikers, da sie sich an
ein gebildetes, dem Autor als ebenbiirtig imaginiertes Publikum wandten.
Auflerdem machen sich die Autoren umfangreiche Gedanken iiber die
Bedeutung von Gelehrsamkeit und die Rolle des Gelehrten in der Gesell-
schaft, die auch aufSerhalb des Periodikums wirksam waren. Diese Gedan-
ken entwickeln sich i. d. R. aus einer universalistischen Grundannahme.

Igbal etwa erldutert, dass es grofe Gelehrte und Kritiker der alten Wissen-
schaften gewesen seien, die Europa aus den verdunkelten Zeiten des Mittel-
alters gewiesen hatten. Namentlich fiihrt er etwa Alexander von Humboldt,
Charles Darwin, Ernest Renan an. Durch die Auflistung exzeptioneller Per-
sonlichkeiten, die mit dem Ursprung der ,wahren Wissenschaft® verkniipft
seien, wird diese genealogisch verfolgbar gemacht und ein ideeller Stamm-
baum konstruiert. Igbal begreift sich und seine Kollegen auf dem Fundament
seines universalistischen Ansatzes als Nachfolger dieser grofien Manner.? Die
Auflosung von kulturspezifischer Gelehrsamkeit zugunsten eines Universa-
lismus der Grofie zeigt sich auch, wenn europdische ,grofle Manner* durch
iranische ,grofle Méanner® erhoht werden. Der Schriftsteller $adiq Hidayat
schreibt in dem Gedicht ,Qaziya Freudism® aus Wag Wag Sahab:

Wir wollen einen philosophischen Abschnitt vorlegen und présentieren, damit ihr

wissen moget, dass wir uns in die Worte und Uberzeugungen der Groflen der Welt
versenkt haben und ihre Forschung und ihre Absichten aus diesen Tiefen hervorholen.

Amanat etwa bemerkt, dass die Zeitschrift ,one of the most influential literary journals
of modern Iran“ sei. Auflerdem war das Magazin ein besonderes Anliegen von Igbal: Als
es im fiinften Jahr aus politischen Griinden eingestellt wurde, verlie8 er frustriert das
Land und migrierte erst in die Tiirkei und dann nach Italien. Amanat 2008: 945.

2 Iqbal 1323/1944: 1-4.

Hierin offenbart sich die Vorstellung einer Zeitachsenverschiebung, in der die Iraner-in-
nen zwar global-rdumlich gleichzeitig mit den Européer-innen leben, aber historisch-
zeitlich einige Jahrhunderte zuriickversetzt sind. Tavakoli-Targhi spricht in diesem
Zusammenhang treffend von einer ,schizochronic conception of history® Tavakoli-
Targhi 2001: 4.

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Herr Sigmund Freud, der bekannte dsterreichische (namsa) Autor, schrieb Biicher von
der Grofle (buzurgi) Hamsas, und was er sprach, hatte vor ihm noch keiner erdacht.?

Der Wiener Psychoanalytiker Freud (1856-1939) gewinnt hier an Prestige,
indem er mit dem Literaten Nizami (t. 535/1141) und Freuds Werk mit
dessen Epos Hamsa verglichen wird.> Die Verbindung, die Hidayat zieht,
besteht in Nizamis Reputation, dem Epos eine ,lyrische Haltung und (...)
psychologische[n] Untergrund“ beigefiigt zu haben, wihrend seine Werke
»philosophische Vertiefung und soziales Verstandnis“’ zur Wirkung brach-
ten bzw. ein in der ,Psychologie vollendetes Bild“ entwarfen.® Dies fiigt
sich darin ein, dass die Intellektuellen zu dieser Zeit sehr damit befasst
waren, welche iranischen literati in Europa Wirkung entfaltet hatten. Der
Historiker ‘Abd al-Husain Zarrinkab (1301-1378/1923-1999) etwa publi-
zierte 1326/1947 in der Zeitschrift Suhan einen Artikel tiber den Einfluss
des Lyrikers Sa‘di in Europa. Angefangen bei den ersten Ubersetzungen in
verschiedene europdische Sprachen, spiirt er der gedanklichen Auseinan-
dersetzung europdischer Schriftsteller und Philosophen mit dessen Dich-
tung nach. Dabei bringt er ,Sa‘dis Weltruhm® in Zusammenhang mit der
Weltliteratur und vor allem mit dem innereuropéisch konstruierten Kanon,
wobei er sich im Wesentlichen auf die Einschitzungen europdischer Lite-
raturwissenschaftler stiitzt und ihre Vergleiche mit Werken von beispiels-
weise Horaz (t. 8 v. Chr.) verfolgt. Er konstatiert, dass einige Stromungen
wie etwa die Romantik ohne den iranischen Dichter undenkbar gewesen
wiren.!? Bis heute sei Sa‘di in Europa unvergessen, schliefSt er, denn seine
,Gedanken werden niemals alt“!! Solche historischen Formen kulturellen
Austauschs genossen die Aufmerksamkeit der literati, die darin ihre zeit-

4 Hidayat 1341/1962-3: 61. Eberhard Kriiger bewertet die Zuschreibung von Hidayat als
Verfasser dieser Qaziya als zumindest fragwiirdig (Kriiger 1977: 40). Als weitere Autoren
kdmen am ehesten der Mitherausgeber Mas@id Farzad oder Freunde der beiden aus der
literarischen Gruppe Rab‘a in Betracht.

Die Epopoe besteht aus fiinf (arab. hamsa) eigentlich unabhéngigen Dichtungen, die

erst von spéteren Generationen als zusammengehorig betrachtet wurden: Mahzan al-

Asrar (Schatzkammer der Geheimnisse), Husrau wa Sirin, Lailiwa Magniin, Haft Paikar

(Sieben Bilder) und das Iskandarnama (die Alexandersage). Die Werke sind spatestens

seit William Jones in den européischen Sprachen rezipiert worden. 1798 legte Joseph

von Hammer-Purgstall eine Nachdichtung ins Deutsche vor, durch die Husrau wa Sirin

Eingang in die deutsche Literatur fand. Nizami gilt seither auch in Europa als universale

und nicht kulturspezifische Grofie.

Rykpa 1959: 204.

Ibd.

Ibd. 203.

Zarrinkab 1326/1947: 573.

10 1bd. 574. Er bemerkt aulerdem, dass der beschriebene Transfer der Arbeit von Orienta-
listen, im besonderen Falle Sa‘dis allen voran Henri Massé, zu verdanken sei. Zarrinkab
1326/1947: 574.

11 Zarrinkib 1326/1947: 574.

O 0 Ny

170

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

gendssische Praxis gespiegelt sahen. Der Gelehrte und die Konstruktion
seines Habitus spielten eine kritische Rolle im Denken und Arbeiten der
erwidhnten literati. Daher sollen nun die genannten zentralen Aspekte in
der Geschichtsschreibung der frithen zweiten Pahlawi-Zeit anhand eines
Fallbeispiels aus der einflussreichen Historikerzeitschrift Yadgar untersucht
werden.

Fallstudie: Don Juan von Iran

Vielleicht ist der obige Titel jenen, die mit der westlichen Literatur bekannt sind, ver-
traut und sie stellen sich zunéchst vor, dass sich dieser Artikel mit dem beriihmten
Don Juan befasst, iiber den schon zahlreiche Fabeln und Texte geschrieben wurden.
Doch tatsachlich ist es so, dass sich dieser Artikel mit einem iranischen Literaten
namens Don Juan befasst, der seine Erzahlungen, wie wir sehen werden, vor einigen
Jahrhunderten auf Spanisch veréffentlichte und von denen es in einer anderen Spra-
che lange keine Spur gab. Zweifellos werden die meisten Leser-innen der Zeitschrift
Yadgar mit den Beziehungen zwischen dem safawidischen Iran und den europdischen
Staaten vertraut sein und die beriihmte Reise der Gebriider Sherley an den Hof von
Sah ‘Abbas Safawi in Erinnerung haben.!?

Diese Zeilen erschienen im Abanmah 1324 / Oktober-November 1945 in der
Zeitschrift Yadgar und sind der Anfang eines Artikels von Muhammad Hasan
Gangi,® in dem er sich mit der etwa zwei Jahrzehnte zuvor von Guy Le Strange

12 Gangi 1324/1945: 72. Yadgar thematisiert die Expedition tatsichlich in einem weite-

13

ren Artikel, in dem ‘Abbas Igbal sich in einer mehrteiligen Serie mit dem Persischen
Golf beschiftigt. In dem Artikel sind mehrere Bilder abgedruckt, aber nur drei Portraits:
eines von Anthony Sherley, eines von Husain ‘Ali Bik und eines von Robert Sherley, was
den Stellenwert der Anekdote herausstreicht (und die gute Dokumentationslage). Das
Unterkapitel Die Gesandtschaft der Gebriider Sherley (Safarat-i Baradaran-i Sherley) ist
auflerdem das am ausfithrlichsten geschilderte ,Golfereignis. Allerdings ist der Artikel
erst 1326/1947 erschienen, also nach Gangis Aufsatz. Es handelt sich folglich nicht um
einen Hinweis darauf, dass der Leser-in die Ereignisse bereits aus der Zeitschrift selbst
bekannt sind, sondern sie werden von Gangl offenbar fiir kanonisches Wissen gehal-
ten. Iqbal ‘Abbas: Qismati az Magara-yi Halig-i Fars (Ein Stiick Geschichte des Persi-
schen Golfs). In: Yadgar, Jahrgang 4, Ausgabe 3, Aban 1326 / Oktober-November 1947,
16-40. Sadiq Hidayat veréffentlichte 1321/1943 den Kurzgeschichtenband Sag-i Wilgard,
der auch eine Kurzgeschichte mit dem Titel Don Juan enthielt. Sie berichtet von einem
Mann, der von seiner Geliebten fiir einen Namensvetter des europdischen Frauenhelden
verlassen wird. Die Figur war zu dem Zeitpunkt offenbar nicht nur ein Begriff, sondern
auch von gesteigertem Interesse.

Muhammad Hasan Gangi wurde am 21. Hurdad 1291 / 11. Juni 1912 in Birgand gebo-
ren. In Erinnerung an seine Jugend schreibt er, dass er das Lesen von Zeitungen und Zeit-
schriften sehr genossen habe und gerne die 6ffentliche Bibliothek aufsuchte (Muhaqqaq
1385/2006-07: 11), wodurch angedeutet wird, dass er sich schon in frithen Jahren durch
Wissensdurst ausgezeichnet habe. Das gesamte Leben in den Dienst der Bildung zu stel-
len, ist ein typisches Element in der Selbstdarstellung der literati. Besonders gilt dies fiir
die Kindheit, aber auch fiir das Alter, in dem man sich iiblicherweise mannigfaltiger
Hiirden (wie beispielsweise Blindheit) ausgesetzt sieht, weswegen sich der intrinsische

171

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

publizierten englischen Ubersetzung der Relaciones von Don Juan von Per-
sien befasst. Dabei handelt es sich um den Reisebericht eines safawidischen
Hoflings, der der Entourage eines von Sah ‘Abbas dem Grofien (978-1038/
1571-1629) entsandten Diplomaten angehorte. Der von Gangi geschickt
gewihlte Auftakt seines Artikels Don Juan von Iran (Diin Ziian-i Iran)' spielt
mit der Neugier der Leser-in, stof3t sie dazu an, ihr eigenes Leseverhalten zu
beobachten und spricht die Vermutung aus, dass diese in der Erwartungs-
haltung, etwas tiber eine europdische, literarische Figur zu erfahren, mit dem
Lesen begonnen habe. Stattdessen werde sie nun aber mit einer iranischen,
historischen Personlichkeit konfrontiert. Indem Gangi diese — vermeintliche
oder tatsachliche — Erwartungshaltung aufgreift, macht er sich zum Kompli-
zen seiner Leser-in und verortet sich mit ihr in einem Milieu, das Zugrift zu
fremdlandischer Literatur und einen exklusiven Bildungshintergrund vorzu-
weisen hat. Die enttduschte Erwartung der Leser-in, nun doch nichts iiber

Drang und die exzeptionelle Hingabe besonders gut hervorheben lassen. In Teheran
studierte Gangl am Lehrerkolleg (dar al-mu‘alamin-i ‘ali) Geschichte und Geographie.
Zwei seiner Dozenten, erinnert er sich, haben einen bleibenden und formenden Ein-
druck auf ihn hinterlassen: der eine war sein Geschichtslehrer ‘Abbas Igbal und der
andere der Geograph Mas‘Gid Gihan (Sahab 1389/2010-11: 54). An solchen Hinweisen
zeigt sich die Bedeutung der Vernetzung fiir die Historiker, die sich weiterhin nicht an
Institutionen, sondern bestimmten Personlichkeiten festmachte. Als bester Schiiler sei-
ner Klasse erhielt er die Mdoglichkeit, seine Studien in Europa fortzusetzen und ging
wegen seiner guten Englischkenntnisse an die Victoria Universitit in Manchester, wo
er sich im Fach Geographie einschrieb. Im Anschluss an seine Riickkehr nach Iran
arbeitete er als Dozent an der Uni Teheran, wo er half, die Strukturen des Faches auszu-
bauen, iiberhaupt Geographie als eigenstindige Disziplin an der noch jungen Universi-
tat zu etablieren. Seiner Karriere stand jedoch letztlich der fehlende Doktortitel im Weg
(Muhaqqaq 1385/2006-07: 19), weswegen er sich an der Clark Universitdt in Worcester,
Massachusetts einschrieb, wofiir er erneut ein Stipendium erhielt. Zwischen 1331/1952
und 1333/1954 absolvierte er dort sein Promotionsstudium in Geographie. Die Uni-
versitat war bekannt fiir das Fach und zog Student-innen aus allen Landern an. Aber
nicht nur hinsichtlich der Erweiterung seiner fachlichen Kompetenzen und der Erfah-
rung, in einem internationalen Umfeld studieren zu kénnen, sondern auch aus karrie-
ristischer Perspektive sei es die richtige Entscheidung gewesen, bemerkt er in seinen
Memoiren: Im Anschluss an seine Riickkehr nach Iran wurde er zunéchst Assistent des
Lehrstuhls und fiinf Jahre spéter selbst auf den Lehrstuhl berufen und schliefllich zum
Direktor seiner Fakultat (daniskada-yi adabiyat-u ‘ulim-i insani) ernannt (Muhaqqgaq
1385/2006-07: 21). Wegen seiner Anstrengungen in seinem Fachbereich bezeichnen ihn
seine Kolleg-innen heute als den Vater der Geographie Irans; und so sei zu Recht, urteilt
sein Biograph Mahdi Muhaqqaq, auf dem Gelidnde der Universitit Ki$ eine Statue von
ihm neben 14 grofen Personlichkeiten (piskiswat) anderer Facher aufgestellt worden
(Muhaqqaq 1385/2006-07: 58). Solche Statuen, wie sie fiir Gangl und seine Kollegen
aufgestellt wurden, aber auch Bezeichnungen wie Vater der Geographie Irans, die bis
in die Gegenwart der Islamischen Republik virulent sind, verdeutlichen, wie erfolgreich
man damit war, den Gelehrten als heroische Figur zu etablieren.

Gangis Entscheidung, Don Juan mit 2@’ zu transkribieren anstatt mit ha’, deutet darauf
hin, dass er mit der spanischen Aussprache nicht vertraut war und sich daher an einem
englischen J orientierte.

172

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

den fiktiven Don Juan zu erfahren, wird durch diesen rhetorischen Kunstgriff
nicht nur kompensiert, sondern in Interesse an einem iranischen Gegenstand
umgemiinzt, mit dem sich die Leser-in von Yadgar, so wie Gangi sie imagi-
niert, ebenfalls auskenne. Der Blick auf das vermeintlich Europdische wird
damit iiberraschend zum Blick auf das Eigene'> und weist auf die Verschrén-
kungen dieser Lebenswelten hin.

Diese Haltung zur Leser-in verweist auf die Vernetzung von Editor,
Leser-innengemeinschaft und Autorengemeinschaft. Denn als einstiger
Schiiler des Herausgebers Igbal veréftentlichte Gangi gelegentlich Artikel in
Yadgar.' Er selbst behauptet in der Riickschau, seine Artikel seien metho-
disch und thematisch innovativ und richtungsweisend fiir die nachfolgende
Forschung gewesen.!” Der Wissenschaftler macht nicht nur stolz seine ers-
ten Erfolge als junger Akademiker deutlich, sondern rekurriert auch auf den
Anspruch, den Yadgar erhob: neue Themen, neue Methoden und interna-
tionale Reputation. Die Zeitschrift verstand sich als Teleskop in die Welt,
und Gangis Buchbesprechung, mit der er seine Englischkenntnisse kapita-
lisieren konnte, passte damit hervorragend in das Konzept. Don Juan bot
zudem mit seiner Reise nach Europa eine Identifikationsflache fiir den teils
im Ausland ausgebildeten Wissenschaftler. Der Herausgeber der Relaciones,
Guy Le Strange,'s hatte bereits einige Zeit zuvor in Iran Widerhall gefun-
den und der Artikel versprach daher, auf das Interesse der Leser-innenge-

15 Zum Begriff des Eigenen und Anderen bzw. Fremden und Vertrauten siehe Andrea Pola-

schegg: Der andere Orientalismus. Regeln deutsch-morgenldndischer Imagination im 19.

Jahrhundert. Berlin/New York, 2005.

Neben dem hier besprochenen beispielsweise einen iiber seine Heimatstadt Birgand im

Jahre 1325/1946. Gangl 1325/1946: 54-63.

17" Muhaqqaq 1385/2006-07: 44.

18 Der britische Orientalist Guy Le Strange (1855-1933) ist besonders bekannt fiir die
Erforschung der vormodernen Geographie, fiir die er unter seinen Zeitgenoss-innen
breite Anerkennung genoss, obwohl er nicht an einer Universitét studiert hatte. Zu nen-
nen ist hier The Lands of the Eastern Caliphate: Mesopotamia, Persia, and Central Asia
from the Moslem Conquest to the Time of Timur, das 1905 in Cambridge erschien. Dort
wurde ihm 1913 auch ein Ehren-M.A. verliehen, und er pflegte engen Austausch mit
Edward Browne (1862-1926). Zwar war er Autodidakt, doch hatte ihm seine Herkunft
diverse Reisen ermdglicht, etwa in jungen Jahren nach Paris, wo er die fithrenden Ori-
entforscher seiner Zeit kennenlernte, und spater einen dreijahrigen Aufenthalt in Iran
(1877-1890). Im Anschluss an diese Reise veréffentlichte er 1882 eine Ubersetzung von
Fath-‘Ali Ahundzadas Satire The Vazir of Lankurdn mit dem Untertitel A Persian Play: A
Text-Book of Modern Colloquial Persian for the Use of European Travellers, Residents in
Persia, and Students in India, was Clifford E. Bosworth als Hinweis darauf deutet, dass
Le Strange stets die praktischen Aspekte seiner Arbeit im Auge behalten habe (EI,, Guy
LeStrange), aber auch sein Interesse an Reiseberichten aufzeigt. Neben den Relaciones
(1926) tibersetzte er noch einen Reisebericht aus dem Spanischen: Embassy to Tamer-
lane, 1403-1406 (1928), der einen kastilischen Botschafter nach Zentralasien fiihrt.

16

173

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

meinde zu stofSen. So hatte Ahmad Kasrawi® 1305/1925 fiir die Zeitschrift
Ayanda Le Stranges Opus Magnum The Eastern Lands of the Caliphate
(1905) rezensiert. Wie die Uberschrift Peinliche Genauigkeit und Kleinlich-
keit schon andeutet, durchsucht er in der Besprechung Le Stranges Text
nach Fehlern. Als Anlass hierfiir gibt er den Wunsch eines Studenten an,
Le Stranges Werk ins Persische zu iibersetzen, was Kasrawl zwar begriifit,
weil das Buch ,,gut und gelehrig“?® sei, doch fiir noch sinnvoller erachte er
es schlechterdings, wenn jener Student seine eigene Forschung betreibe, um
auf diese Weise die Fehler Le Stranges zu korrigieren.?! Die Rezension zielt
damit weniger auf Le Strange, als sie vielmehr Kasrawis iranische Kollegen
mahnt, sich nicht ausschliefSlich auf européische Wissenschaft zu verlas-
sen und sich auf dieser auszuruhen, sondern stattdessen Vertrauen in die
eigene Forschung zu entwickeln.?? Gangi bespricht noch Jahrzehnte spater
in seinem Werk zur Geschichte der Disziplin Geographie in Iran ebenfalls
Le Stranges Buch. Dort hélt er es fiir das ,beste und tauglichste {iber die
historische Geographie“?* des Vorderen Orients. Le Stranges Werke sind
nach Ansicht Gangis deshalb von Bedeutung, weil weder vor noch nach
diesem Gelehrten (danismand) weder iranische noch auslandische Wissen-
schaftler-innen mit solch einer Geduld, wissenschaftlichen Gelehrsamkeit
(sawad-i ‘ilmi) und akademischer Tiefe (‘umgq-i tafahhus) auf dem Gebiet
der historischen Geographie gearbeitet haben.?* Obzwar es eine Gruppe
von Wissenschaftler-innen gebe, die das Buch schmiahten, nachdem sie The
Eastern Lands of the Caliphate detailliert (‘amiqan) studierten und sehr
erhellende (ritsankunanda) und kluge (sawadmand) Kritikpunkte vorge-
bracht hatten, kdnne niemand, der sich fiir das Thema interessiere, dieses
Buch aufler Acht lassen.?> Es zeige eben jene Fehler, die in vielen Werken
der westlichen Orientalist-innen sichtbar werden, und Gangi wolle diese
Fehler nicht verteidigen, aber dennoch die wissenschaftlichen Leistun-
gen und das Verdienst Le Stranges sowie seines Ubersetzers Muhammad
‘Irfan wiirdigen.?s Der explizite Hinweis auf den iranischen Ubersetzer und
seine Erwdhnung in der Wiirdigung von Gangis Seite deuten auf die Ima-
gination transnational-kollegialen Handelns in der Wissenschaft hin. Er

19" Der Historiker und Jurist wurde 1269/1890 in Tabriz als Sohn eines Hindlers geboren.

Gemif der Familientraditon sollte er Kleiker werden, brach im Laufe seiner Ausbildung
jedoch mit religidsen Vorstellungen.

20" Kasrawi 1305/1925: 614.

21 Ganz wie oben bereits Gangi stellt auch Kasrawi sich seine Leser-in als Abonnent-in der
Zeitschrift, also regelmafiige Leser-in vor. Vgl. Kasrawi 1305/1925: 613.

22 Tbd.

23 Gangi 1380/2001-02: 224.

24 Ibd.

25 Ibd. 225.

26 Tbd. 226.

174

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

artikuliert damit nicht nur Wertschatzung fiir die allgemeinen Verdienste
der Ubersetzertéitigkeit, die Kasrawi zwar nicht bestreitet, aber auch nicht
weiter beachtet, sondern lehnt auch eine Vorstellung von Hierarchien zwi-
schen europdischen und iranischen Wissenschaftler-innen ganz in dem von
Kasraw1 intendierten Sinne ab.

Es ist allerdings davon auszugehen, dass sogar die meisten Leser-innen
einer Zeitschrift wie Yadgar keinen Zugrift auf englischsprachige Biicher
hatten.?” Daher diirfte Gangis Préasentation dieses Werks stark meinungs-
formend fiir den Leser-innenkreis gewesen sein. Uberhaupt war es ein
Anliegen der iranischen Intellektuellen in der ersten Halfte des 14./20. Jahr-
hunderts, durch das Zeitungswesen die 6ffentliche Meinung zu pragen?® —
ein Umstand, der die Darstellung der Ereignisse um Don Juan-i Iran und
die Auswahl seiner Ubersetzungen als besonders bedeutsam vermuten lisst.
Scot Aghaie konstatiert bezugnehmend auf die Geschichtsschreibung der
Islamischen Republik, dass die andauernde Edition von Primarquellen und
das Zusammenstellen von Kompilationen als wesentliche Arbeit der his-
torischen Wissenschaften auch politisch begriindet sein konne. In einem
restriktiven Umfeld boten die Primarquellen die Moglichkeit, sich hinter
diesen zu verstecken bzw. mittels des Zitats eine Distanz zwischen Text und
Editor-in zu unterstellen, da sie sich vermeintlich auf die Wiedergabe von
Fakten beschrankten. Tatsdchlich begiinstigten die Historiker-innen aber
bereits durch die Wahl des Themas, ferner durch die Wahl der Dokumente
und schliefilich durch das Arrangement der Texte die erzdhlte Geschich-
te.?? Dass iibersetzte Texte unabhdngig von den urspriinglichen Texten
stehen und sogar kontrar zur Intention des Autors politische Wirkung ent-
falten konnen, hat Hamid Dabashi am Beispiel von James Moriers Hajji
Baba of Ispahan und dessen Ubersetzer Mirza Habib Isfahani gezeigt.3
Diese Beobachtung lasst sich auf die iranischen Historiker der Pahlawi-
Zeit anwenden und gilt {iber die staatliche Zensur hinaus im besonderen
Mafe fiir die Ubersetzungen von Arbeiten europdischer Historiker, da die
Auseinandersetzung mit diesen, wie oben ausgefiihrt, mafgeblich fiir das
Selbstverstandnis der iranischen Autoren war. In dem an die Introduction
angelehnten Reisebericht und in den iibersetzten Textausschnitten wird
daher der Uberlegung nachgespiirt, dass sich jede Mimesis bei genauerer

27 Abrahamian schreibt, dass die am meisten verbreitete Fremdsprache im Parlament

Franzésisch war — mit 35 Abgeordneten, die sie beherrschten (Abrahamian 2008: 67).
Erst ab den 1960er Jahren verbreitete sich Englisch (Amanat 2008: 868). Auch gebildete
Leser-innen werden folglich {iberwiegend auf persischsprachige Literatur beschrankt
gewesen sein.

28 Ghahari 2001: 3.

29 Scot Aghaie 2010: 259-62.

30 Dabashi 2019: 160-172.

175

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Analyse als verzerrt erweist. Hier soll nun gezeigt werden, welche Auswir-
kungen die Ubersetzungsleistung auf historiographische Texte sowie ihre
Erzéhl- und Heroisierungsstrategien nach sich zieht. Dies ist besonders
bedeutsam, da Ubersetzungen einen mafigeblichen Teil der oft kompila-
torischen Werke der Historiker darstellen. Die Herangehensweise bietet
folglich die Moglichkeit, einen Uberblick iiber Gangis Arbeitsweise zu ver-
schaffen, die exemplarisch fiir die Arbeitsweise seiner Zeitgenossen steht.
Dabei werden ausgewdhlte Textabschnitte mit denselben Passagen aus
Gangis Quelle verglichen und in den Kontext des gesamten Textes gesetzt.
Der Artikel Don Juan von Iran befasst sich mit einer diplomatischen Reise-
gesellschaft, die sich von Iran nach Europa aufmachte. Initiiert wurde sie von
dem Englédnder Sir Anthony Sherley (1565-1635), der im Jahre 1007/1599
gemeinsam mit seinem Bruder Robert Sherley (1581-1628) und weiteren
Englandern in Iran eintraf. Zwar hatte er keinen Auftrag von Konigin Elisa-
beth, stellte sich aber in ihrem Namen dem Schah vor und erreichte damit,
dass er eine Delegation des Schahs in die Konigreiche Europas geleiten sollte.
Sah ‘Abbas, der grofSes Interesse am Aufbau von diplomatischen Beziehun-
gen mit den Konigreichen des Westens zeigte, ernannte einen Botschafter
mit dem Namen Husain ‘Ali Bik sowie dessen Entourage, darunter auch
Ulag Bik p. ‘Ali Bik, den spéter zum Christentum konvertierten Don Juan-i
Iran. Gangis Artikel orientiert sich zwar stark am Wortlaut von Le Stranges
Introduction, verknappt dessen Darstellung jedoch, was teils zu deutlichen
Sinnverschiebungen fiihrt. Unerwéhnt bleibt etwa ein fiir Ulag Biks Taufe
mittelbar bedeutendes Ereignis, das sich zu Beginn der Riickreise nach Iran
ereignete: Gangi verschweigt, dass der Mulla, ,,as one might say, the ambass-
ador’s travelling chaplain’®! wie Don Juan selbst erkldrt, der die Reisegesell-
schaft laut Le Strange begleitete, damit die Muslime ,walked in the path of
Moslem orthodoxy**? von einem ,fanatic Spaniard‘;** wie Le Strange weiter
urteilt, ermordet wurde. Ulig Bik, den spéteren Don Juan, schickte man in
dieser Angelegenheit alleine zuriick zum spanischen Kénig, um Gerechtigkeit
zu fordern, wo er dann konvertierte.>* In dem von Le Strange {ibersetzten Text
urteilt Don Juan, der Téter, der den Nachfahren des Propheten Muhammad
ohne Provokation und grundlos erstochen habe, sei von ,insolent temper”
gewesen, ,lacking bowels of compassion3> Der von Le Strange unterstellte
religiose Fanatismus als Tatmotiv gibt also zumindest der Text nicht her
(auch wenn man sicher davon ausgehen kann, dass Don Juan ohnehin kei-
nen christlichen Fanatiker in einem Werk beschworen hitte, das ,,his Most

31 Le Strange 1926: 297.
32 Tbd. 8.

3 Ibd.9.

34 Tbd.

3 Ibd. 297.

176

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Catholic Majesty“3® gewidmet ist). Gangi ignoriert den Vorfall jedoch voll-
standig, und bedenkt man, dass zuvor bereits Konflikte zwischen Sir Anthony
und Husain ‘Al Bik von Gangi knapp gehalten und stark bedauert wurden,?”
liegt der Schluss nahe, dass dem Geographen daran gelegen war, eine harmo-
nische Reise, mithin eine harmonische Begegnung zwischen den Kulturen
zu schildern. Die Konversion von Ulag Bik fiihrte Le Strange zufolge auch zu
einigen Verwerfungen innerhalb der iranischen Reisegruppe, die von Gangi
nicht erwahnt werden.’® Der Konvertit verbrachte den Rest seines Lebens in
Europa, wo er 1013/1605 von einem Spanier ermordet wurde. Die von Le
Strange geschilderten, besonders unschonen und ehrriihrigen Umsténde sei-
ner Ermordung werden von Gangi wiederum verschwiegen.*

Nicht nur die Ermordung, sondern auch die Arbeit am Manuskript ist
bei den beiden Historikern unterschiedlich dargestellt. Das urspriingliche
Buch Rawayat, das von Don Juan-i Iran erhalten geblieben ist, erldutert
Gangi, sei auf Spanisch, in elegantem und poetischem kastilischem Dialekt
verfasst und es sei offensichtlich, dass Ulag Bik nicht personlich dieses Spa-
nisch verfasst habe:

Sein Freund Alfonso Remoén, der in der Einleitung des Buches [nicht die Introduction]
benannt wird und sich dort zu den engen Freunden Don Juans zdhlt, gibt, nachdem
er zunichst Ulag Bik fiir seine Gelehrsamkeit in der Geschichte, Geographie sowie
den Sitten und Bréuchen Irans preist, an, dass er zur Unterstiitzung von Ulag Bik
sein Buch, das urspriinglich auf Persisch geschrieben worden war, Seite fiir Seite in
poetisches Kastilisch tibersetzt hatte. Aus dem Vorwort wird auch deutlich, dass er
[Uliig Bik] seit Beginn der Reise ein Tagebuch gefiihrt hat, um Sah ‘Abbas bei seiner
Riickkehr berichten zu kdnnen, was er gesehen und erlebt hat, und es wird deutlich,
dass Ulag Bik diese Aufzeichnungen miindlich vortrug und Remén diese ins Spani-
sche iibersetzte. 40

Liest man den gleichen Passus aus der Introduction von Le Strange, die zwei-
fellos von Gangi herangezogen wurde, als er den obigen Abschnitt verfasste,
fallen einige wichtige Auslassungen und Umformulierungen ins Auge, die
eine vollig andere Bewertung nach sich ziehen:

Of the book of the Relaciones and how it got itself written, something must now be

said. The work, as judged by competent critics, is composed in excellent Castilian, and
Uruch Beg, as he then was called, had come to Spain at the close of 1601 knowing

36 Tbd. 35.

37 Gangi 1324/1945: 75.

38 Le Strange 1926: 301-4.

39 Le Strange schreibt in der Introduction: ,On the 15" of May of 1605, when still resident
in Valladolid, he was involved in a scuffle with the men attending a law officer, an Alcalde
de Corte, and in the brawl he came to be stabbed, cut down and killed. To spare embar-
rassing questions his body was then and there flung into a desolate gulley near the capi-
tal, where, as reported, it was eaten by the town dogs.“ Le Strange 1926: 10.

40 Gangi 1324/1945: 75.

177

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

no Spanish to speak of. The Aprovacién to print is dated February 1604, and Sefor
Cotarelo is of opinion that during the previous two years Uruch Beg, now become Don
Juan, was unlikely to have learnt Spanish enough to have composed it. How the book
was produced is explained in a letter prefixed to the text of the Relaciones, in which the
Licentiate Alfonso Remén, who states that he is an intimate friend of Don Juan’s, intro-
duces the book to the special notice of the Royal Chaplain and Almoner, Don Alvaro de
Caravajal. This ecclesiastic had superintended the conversion of Don Juan in 1602, and
had baptized him by royal command in the Palace Chapel at Valladolid. Remén, after
praising his new friend, as a man well educated in accordance with eastern standards,
stating further that his knowledge of the history and geography of Persia was aston-
ishingly profound, continues that he, Remén, had recently been helping Don Juan to
compose in Castilian the work following, translating it page by page from the original
draft which Don Juan had written out in Persian. Now in the penultimate chapter of
his Relaciones Don Juan has taken occasion to tell us that from the moment when he
left Isfahan he had carefully kept his Diary, and daily had noted down during the long
journey all incidents that had seemed to him of interest; in order, as he adds, that when
he should return home to Persia this Diary might be presented to Shah ‘Abbas and
copied out for the instruction of his countrymen. This Diary, of course, had been kept
in Persian, as indeed Remén mentions incidentally, adding that for many months after
coming to Spain Don Juan was quite incapable of writing Spanish.

Wihrend Gangi das Bild einer Freundschaft zwischen zwei Mannern ent-
wirft, die sich auf Augenhohe begegnen und einen gelehrten Austausch
pflegen, geht Le Strange offenbar von einer klaren Hierarchie aus und weist
eindringlich darauf hin, dass es dem iranischen Konvertiten unmaglich
gewesen sei, in dieser kurzen Zeit iiberhaupt Spanisch zu lernen. Bereits
der erste Satz des Passus legt Zeugnis tiber diese mahnende Haltung ab und
stellt klar, dass in Le Stranges Augen seine folgenden Ausfithrungen den
Wert des Textes und mithin die Leistung des Autors Don Juan einschrin-
ken. Da Le Strange den erwihnten Brief von Alfonso Remén an Don Alvaro
de Caravajal (den Hofkaplan des spanischen Konigs und der Konigin)
nicht ebenfalls tibersetzt hat, konnte Gangi nicht darauf zugreifen und sich
ein Bild von dessen Wortlaut machen,*! doch der Ton deutet an, dass Le
Strange eine mdgliche Unsterblichkeit Don Juans, wie sie Gangi postuliert,
wenn tiberhaupt der mithevollen Arbeit seines Freundes Remoén zu verdan-
ken hatte. Dem an der zitierten Stelle nachgeschobenen Hinweis Gangis,
dass Don Juan Remén den Text miindlich vorgetragen habe, geht bei Le
Strange eine lingere Beweisfithrung vorweg, mit der er die vielen Fehler in

41 Eg ist nicht allzu vermessen davon auszugehen, dass Le Strange tatsichlich stark inter-

pretierend eingegriffen habe diirfte, wenn man sich die Beschreibung der Ereignisse um
die Ermordung des Faqih Amir vor Augen halt. Im Vorwort zu The Land of the Eas-
tern Caliphate schreibt Le Strange, dass ,,a work almost entirely composed from eastern
sources, many errors will doubtless be found (Le Strange 1930: vii), was doch stark
an Reméns (angeblichen) Hinweis auf Don Juans passable Bildung nach ,eastern stan-
dards® erinnert. Ein Blick auf den Brief wire sicher interessant.

178

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

der Orthographie der Ortsnamen erklaren mochte.*? Zwar erwahnt Gangi
diese Fehler an anderer Stelle,* an dieser ldsst er sie jedoch unerwéhnt,
obwohl so gar nicht nachvollziehbar ist, woran eigentlich ,deutlich’ wird,
dass es sich um einen miindlichen Vortrag gehandelt haben miisse. Durch
die Auslassung tritt allerdings das gleichzeitige Arbeiten an dem gemein-
schaftlichen Buchprojekt in den Vordergrund.* Insofern es bei einer Uber-
setzung ja durchaus moglich ist, sich sukzessive Einzelarbeit vorzustellen,
tragt Gangis Formulierung zur Vision eines lebendigen Austauschs zwi-
schen den beiden Mannern bei. So iibernimmt er auch wortlich Le Stranges
Ausdruck ,Seite fiir Seite;, der durch den verdnderten Kontext freilich ganz
anders zur Geltung kommt. Da bei Gangi die sprachliche Leistung Remoéns
im Vordergrund steht — betont er doch, dass das Kastilische sogar poetisch
gewesen sei —, verweist der Ausdruck mithin auf die mithevolle Kleinarbeit
des Ubersetzungsprozesses, die auch eine implizite Auszeichnung von Don
Juans Original darstellt. Denn offenbar befanden seine Zeitgenossen ihn
tiir wert, diese Arbeit ,Seite fiir Seite’ durchzufiihren. Le Strange hingegen
hélt Don Juans Vorarbeit lediglich fiir einen ,draft*> und das miihevolle
Seite-fiir-Seite-Abarbeiten ist bedingt durch eben jene Unfertigkeit. Beim
Schreiben der Riwayat haben die beiden — namlich Remén und Don Juan,
die bei Gangl wieder als Partner auftauchen, wahrend Le Strange weiter-
hin davon ausgeht, dass dieser Teil im Wesentlichen von Remén verfasst
wurde* — nach Ansicht des englischen Ubersetzers sehr viel Gebrauch von
einem Buch gemacht, das von Giovanni T. Minadoi verfasst wurde. Der
italienische Historiker hatte zuvor ein Buch {iber die osmanisch-iranischen
Kriege verdffentlicht. Gangl hingegen geht weiterhin davon aus, dass der
Teil iiber die iranische Geschichte auf Don Juans Kenntnissen griinde.*’ Der
Einwurf, dass an dieser Stelle explizit die Ansicht des englischen Uberset-
zers vorgetragen werde, kreiert eine gewisse Distanz, die strittig erscheinen
lasst, wieviel Gebrauch Don Juan und sein Freund von dem Werk wirklich

42 Le Strange 1926: 12.

43 Gangi 1324/1945: 76.

44 Wie freilich auch die verschiedenen Wissenschaftstraditionen, die zu einer sich unter-

scheidenden Imagination des wissenschaftlichen Betriebs fiihren. Fiir die islamischen

Kulturen ist in diesem Zusammenhang insbesondere die igdza zu nennen. Dabei handelt

es sich um eine Lehrerlaubnis, die vergeben wird, nachdem der Student dem Lehrmeis-

ter das bei ihm Gelernte fehlerfrei miindlich vorgetragen hat.

Diese Zusammenarbeit erinnert an ein weiteres berithmtes Paar, namlich Ibn Battata,

den Weltreisenden des 8./14. Jahrhunderts, und Ibn Guzayy, seinen Sekretdr, dem er

die Arbeit diktierte. Die Methode des Diktats war nicht nur beim Abfassen von Reise-

berichten, sondern im Kontext islamischer Gelehrsamkeit tiberhaupt verbreitet. EI3, Ibn

Battuta.

46 Le Strange 1926: 13.

47" Den zweiten in der Introduction erwihnten Historiker Giovanni Botero streicht Gangi
hier wie auch im Folgenden.

45

179

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

gemacht haben. Gangi konstatiert, durch die Ergdnzungen von Don Juans
eigenen Erfahrungen und die {iber ihn tradierten Berichte von betagten
Isfahaner-innen enthalte das Buch Informationen, die man in Geschichts-
biichern sonst selten zu lesen bekomme. Auch hier verdndert Gangi wieder
den Wortlaut, der sich sonst nah an der Introduction bewegt, empfindlich,
schreibt Le Strange doch: ,Don Juan, however, has here and there added a
few details of interest from personal recollections of his native land.“4

Gangis Interesse an Ulag Bik bzw. Don Juan-i Iran macht sich daran fest,
dass dessen Reisebericht ein frithes Gegenstiick zu den europdischen Reise-
berichten jener Zeit war und so betont er, dass der Autor durch das Buch
unsterblich (gawidan) wurde. Gangi unterscheidet dabei zwei Felder, in
denen dieser Bericht von Relevanz ist. Zum einen sei das Buch aus Sicht
der iranischen Geschichte von Bedeutung, da der Verfasser an den meis-
ten Kriegen zwischen Iran und dem Osmanischen Reich beteiligt gewesen
sei und seine Erfahrungen und Beobachtungen in dem Reisebericht nie-
dergeschrieben habe. Zum anderen sei es aus globalgeschichtlicher Pers-
pektive von Bedeutung, da die Gedanken eines Iraners, der die Welt und
einen bedeutenden Teil von Europa gesehen und bereist habe, darin zum
Vorschein kommen. Daher erachtete er diesen Reisebericht als den bedeu-
tendsten Reisebericht seiner Zeit nach dem von Marco Polo*’ und Magel-
lan.*® In diesen Ausfithrungen wird nun deutlich, dass sich auch Don Juan
bereits in explizit zwei Bedeutungszusammenhdngen bewegt haben soll,
namlich einem nationalen und einem internationalen, wie es bereits fiir die
zeitgendssischen literati gezeigt wurde.

Gangl bietet ,,der verehrten Leser-in [dariiber hinaus] einige Ausschnitte
aus diesem wichtigen historischen Buch’, die im Gegensatz zu den zum Teil
wortlich iibersetzten Passagen aus Guy Le Stranges Einleitung als direkte
Ubersetzungen markiert sind, allerdings ebenfalls Kiirzungen und Ande-
rungen enthalten. Die Zitate sind von Gangi sorgsam gewihlt, grofitenteils
aus der Mitte der Kapitel gegriffen oder Puzzleteile aus mehreren Abschnit-
ten von Don Juans Text. Die Wahl dieser Zitate erweist sich bei naherer
Betrachtung als politisch bedeutsam.

Ein Textabschnitt etwa behandelt ,den Stil der iranischen Regierung und
Staatsbildung“>! Dies ist ein Hinweis darauf, wie zentral der Gedanke an
den Staatsbau in den 1320er/1940er Jahren war. Der wesentliche Aspekt

48 Le Strange 1926: 13.

49 Diese unverhohlene Bewunderung fiir Marco Polo steht in deutlichem Kontrast zu Galal
Al-i Ahmads spiterer Einschitzung, der christliche Hindler sei nur zu den Mongolen
gereist, um diese zum gemeinsamen Krieg gegen die Muslime aufzuwiegeln. Al-i Ahmad
1339/1960: 71.

50" Das sieht auch Don Juan-i Iran selbst so.

51 Gangi 1324/1945: 78.

180

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dieses Passus ist jener der Beratung und eng verkniipft mit den politischen
Ereignissen der 1320er/1940er Jahre. Gangi iibersetzt:
Um Iran beschiitzen und regieren zu kénnen, halt der Schah immer Rat mit den Adli-
gen (nugba) Irans. Er bespricht alle personlichen und staatlichen Fragen mit jhnen,

seien es Angelegenheiten des Krieges oder der Gerichtsbarkeit, und dies sind die bei-
den wichtigsten Angelegenheiten in Iran.>?

Die Beratung und der Berater sind zentrale Bausteine in der Erzéhlung tiber
konigliche Herrschaft. Der Archetyp des weisen Beraters ist der auch histo-
risch tiberlieferte Gelehrte Buzurgmihr, der im zweiten Teil von Firdausis
Sahnama eine entscheidende Rolle in Kisra Nii§in-Rawans Herrschaft ein-
nimmt. Dick Davis notiert, dass ,much of Ferdowsi’s account of Kesra’s reign
consists of Bozorjmehr’s advice on how to rule“> Zahlreiche Geschichten
ranken sich um die Figur, in denen sie den Ruhm Irans und seines Schahs
mehrt.>* Der Gedanke der Beratung taucht auch in anderen historiographi-
schen Schriften auf und avancierte tiber die Jahrzehnte zum festen Baustein
beim Erzéhlen iiber politische Strukturen. Das gilt bereits fiir das akade-
mische Milieu der Zeitschrift Yadgar, in der ‘Abbas Iqbal konstatiert, dass
kein Mann, wie erfahren er auch sein moge, ohne Rat auskomme und dies
entsprechend besonders fiir die Staatsfithrung zu gelten habe. Denn Rat
diene dazu, von der Lebenserfahrung anderer zu profitieren und ungewis-
ses Terrain festen Schrittes zu beschreiten.>> Auch der Parlamentarier Hasan
Pirniya hilt es, wie bereits erwéhnt, fiir eine zentrale herrschaftliche Auf-
gabe, kluge und weitsichtige Méanner in das eigene Umfeld zu befordern,
um so von ihrem Rat zu profitieren.® Nafisi pflichtet ihm darin bei, bei-
spielsweise wenn er es Fath ‘Ali Sah als gravierendes Versagen ankreidet,
dass er sich mit niemandem im Land beraten habe.”” Noch in den Mono-

52 Ibd. ,The method of government of the Persian kings being peculiar, we shall treat of the

affairs of this kingdom in some detail in order to make the matter perfectly clear. The
king of Persia for his support and guidance always has recourse to his nobles, this both
for the service of his person, and for the government of the state in all affairs, both those
pertaining to the administration of justice and to the conduct of war, and these two are
the matters which in Persia take precedence over all others.“ Le Strange 1926: 45.

Davis 2016: 801. Buzurgmihr gelangt noch als Heranwachsender an den Hof, nachdem
der Schah im Schlaf einen Traum hatte, den ihm niemand erklaren konnte. Er lasst im
ganzen Land nach einem kundigen Deuter suchen. Schliellich wird durch einen Zufall
der junge Buzurgmihr angetroffen, der mit Hingabe an seinen Studien sitzt, und als er
hort, wonach gesucht wurde, angibt, er konne den Traum des Konigs deuten. Er wird
an den Hof gebracht, wo er Kisras Gunst gewinnt und sein Wesir wie engster Vertrau-
ter wird. Im Rahmen eines diplomatischen Austauschs mit dem indischen Hof errat
Buzurgmihr die Regeln des Schachspiels und ersinnt im Gegenzug das Spiel nard.

3% Davis 2016: 806-11.

% Iqbal 1323/1944: 1.

56 Vgl. diese Arbeit Teil I, Der Schah als Nukleus des starken Staates, p. 63-69.

57 Nafisi [1335]/1956: 57.

53

181

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

graphien des Staatsverlags, die im Zuge der Bildungsevolution wéihrend
der 1350er/1970er Jahre entstanden sind, schreibt der Historiker ‘Abbas
Parwiz, dass der Schah zur Zeit der Parther ein Beratergremium aus Magi-
ern und anderen groflen Ménnern hatte.’® Gute Berater zu wahlen, bleibt
also tiber die Jahrzehnte hinweg als Merkmal legitimer Herrschaft erhalten
und wandelt sich von oppositioneller Mahnung zu einem festen Bestandteil
des monarchistischen Narrativs. Als entscheidend hat hier zudem die starke
Identifikation des Gelehrten mit der Figur des Beraters zu gelten, die bereits
im Archetyp zusammenfallen. Der politische Aktivismus der hier vorge-
stellten literati und ihre enge Verzahnung mit den staatlichen Institutionen,
in denen sie teils fithrende Positionen einnahmen,* schlug sich auch in
ihrem geschichtswissenschaftlichem Schaffen nieder und ist im politischen
Klima der Ersten Pahlawi-Zeit bzw. frithen Zweiten Pahlawi-Zeit noch in
mindestens latent oppositionellen Kontexten verortet.* Die Auswahl des
eben zitierten Passus kann in diesem Zusammenhang als Hinweis sowohl
an die Leser-in als auch an die Dynastie verstanden werden, der iranischen
milliyat nicht untreu zu werden, indem die (angeblich) tausendjahrigen
herrschaftlichen Institutionen wie etwa die Beratung missachtet werden.

Insgesamt féllt auf, wie sorgsam die zitierten Passagen gewahlt wur-
den. An einigen Stellen ist aus einem ganzen Absatz lediglich ein Satz oder
sogar ein Satzteil herausgegriffen und mit den anderen zu einem neuen
Text zusammengefiigt worden. In der Beschreibung der Stadt Gazan etwa
entscharft Gangi die besonders starken Urteile des reisenden Diplomaten
tiber die dortigen Bewohner-innen. Doch die Schilderung des ohrenbetédu-
benden Kirchengelduts an Festtagen, mit der sich der Konvertit Don Juan
offenbar kritisch gegen religiose Ubertreibung wendet, bleibt in der Uber-
setzung erhalten:

Nach zwei Monaten der Reise auf diesem Fluss kamen wir an eine wichtige Stadt, die
hie Gazan, und in ihr wohnen 50.000 Familien oder 225.000 Personen. Sie sind alle
Christen und die ganze Stadt ist voller unterschiedlicher Kirchen, die jede fiir sich
zahlreiche Glocken hat, so dass es an Festtagen unmoglich ist, Schlaf zu finden oder in
der Stadt zu verweilen, wegen des ganzen Glockengeliuts.®!

Er ist damit ein interessantes Vorbild fiir Gangi und seine Zeitgenossen, die
sich von dem Verdacht, farangi-maab zu sein, freimachen wollten, ohne

58 Parwiz 1354a/1975: 19. Vgl. Farzin Vejdani, der herausgearbeitet hat, dass die Furagis
das Partherreich als konstitutionelle Monarchie dargestellt haben. Vejdani 2015: 42.
Bestes Beispiel ist der eben zitierte mehrfache Premierminister Hasan Pirniya, aber auch
Safa, Nafisi und Gangi hatten strategische und/oder kulturpolitische Amter inne.

Es sei daran erinnert, dass Pirniya begann, seine Geschichte der Antike zu schreiben,
nachdem ihm der Zutritt zum Hof verweigert worden war. Siehe diese Arbeit Teil I, Der
Schah als Nukleus des starken Staates, p. 63-69.

61 Gangi 1324/1945: 79.

59

60

182

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

jedoch damit zur Abkehr vom Blick in den Westen® aufzurufen. Gangis Text
weist folglich in die Geschichte hinein nach, dass es eine Ubernahme frem-
den kulturellen Wissens geben kann und gegeben hat, ohne dass dies zwangs-
laufig eine Untreue gegeniiber der eigenen Kultur nach sich zieht. SchliefSlich
bezeichnet sogar Le Strange ihn als ,very patriotic Persian”%? Auch die von
Kasrawi geforderte Emanzipation von européischer Wissenschaft, ohne diese
ganzlich beiseite zu lassen, wird von Gangi in die Geschichte verfolgt.®> Er
schildert die ,Belagerung von Tabriz, in der Don Juan selbst anwesend war®,
und bemerkt, dass dieser dabei ,die Geschichtsschreibung seiner Zeit kri-
tisiert"5* Diese Korrekturen Don Juans beschreiben ein eigenstandiges und
unabhiéngiges Schaften des Historikers. Der Gedanke der Kritik findet bei Le
Strange kein Aquivalent, erinnert aber an Kasrawis Diktum, der europaischen
Geschichtsschreibung konstruktiv-skeptisch zu begegnen. Eine Methode, der
Gangi selbst im Laufe seiner Karriere offenbar treu geblieben ist, wenn er, wie
bereits zitiert, Jahrzehnte spater in seiner Fachgeschichte schreibt, dass man
Kritik an Orientalist-innen iiben und ihre Arbeiten dennoch verwerten und
sogar wertschatzen konne. Diese Kritik wird als genuin konstruiert, indem sie
von Gangi in die Vergangenheit verschoben und an Don Juan-i Iran entdeckt
wird. Dieser kritisiert und korrigiert die europdischen Historiker seiner Zeit,
ohne ihre Arbeiten deshalb zu verwerfen, sondern tritt stattdessen in Gangis
Textarrangement ebenso, wie es Gangi vorschwebt, mit ihnen in einen Dia-
log. Mit anderen Worten: Gangis Zeitgenoss-innen miissen sich im Umgang
mit europaischer Historiographie lediglich auf ihre eigenen historischen Vor-
bilder besinnen. Durch den Nachweis solcher Kontinuititen findet gleichzei-
tig eine Legitimation des eigenen Handelns statt. Das historische Vorbild Don
Juan-i Iran steht dabei als Patriot und Weltbiirger an der gleichen Schnittstelle
wie Gangi und seine Zeitgenossen selbst. Denn der Text wandert zundchst
durch zwei europiische Sprachen, bis er zumindest in Teiliibersetzungen
wieder in persischer Sprache vorliegt; an dessen Editionsprozess sind sowohl
Iraner als auch Europier beteiligt. Aber auch inhaltlich zeigte sich Ablehnung
und Zustimmung jenseits des vordergriindigen Bekenntnisses zu Le Stranges
Arbeit in der Auseinandersetzung mit dem englischen Herausgeber sowohl
in der Kompilation der iibersetzten Abschnitte als auch in der Rezeption von

62 Le Strange 1926: 14.

63 Die Auseinandersetzung mit der europaischen Orientalistik spielt auch an anderen Stel-
len in Yadgar eine Rolle. Besonders markant ist ein Artikel zur Geschichte der deut-
schen Orientwissenschaften von Dawtid Munsizada, der zu dem Zeitpunkt in Miinchen
war und der deutschen Orientalistik wie lange iiblich eine entpolitisierte Sonderrolle
zuschrieb. Der Artikel erschien in einer der letzten Ausgaben von Yadgar in der Kolumne
»Ein Blatt tiber die Geschichte der Orientalistik® in: Yadgar, Jahrgang 5, Ausgabe 8 & 9.
Farwardin-Urdibihist 1328 (April-Mai 1949); 73-81.

64 Gangi 1324/1945: 78. Hervorhebung SSt.

183

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Guy Le Stranges Introduction. Gangi vollbringt den Spagat, selber Teil der
transnationalen Sphare zu sein und dabei patriotische Interessen zu bedienen.

Zwischenfazit

Die Analyse des Artikels und der Vergleich der iibersetzten Passagen mit
Le Stranges Original hat gezeigt, mit welcher Sorgfalt der Text konstruiert
wurde. Damit ist deutlich geworden, dass Gangi nicht nur wissenschaftli-
che, sondern auch politische und habitusorientiete Anliegen verfolgte. Der
Text wirft daher ein wichtiges Schlaglicht auf die genealogische Selbstveror-
tung der iranischen literati der frithen Pahlawi-Ara. Der Historiker Kamran
Safamanesh bemerkt, dass die Zeitgenossen von Yadgar in dem Bestreben,
den Fortschritt (progress) so bald als moglich herbeizufithren, ungeduldig
und hastig ihre Ziele verfolgten, und konstatiert eine ,uncertainty in the
correctness of their choices“% Die Konstruktion einer Genealogie mit his-
torischen Vorbildern muss also vor dem Hintergrund dieser Unsicherheit
und des grofien Bedarfs an Bestatigung und Bestarkung verstanden werden,
die in direktem Zusammenhang mit der immer wieder artikulierten Bedro-
hung durch einen méglichen Riickfall in das Chaos stehen. Gangi repro-
duziert den Anspruch auf Weltbildung und weist ein Bewusstsein fiir die
politische Brisanz des eigenen Schreibens nach, indem die ausgewéhlten
Passagen wahlweise eine blithende Vergangenheit beschreiben, Mahnungen
fir die Gegenwart enthalten oder aber gekiirzt werden, wenn sie unlieb-
same Themen beriihren. Auffillig ist, dass Gangi sich in seiner Erzdhler-
rolle als Sprachrohr der Vergangenheit inszeniert. Dies ermdglicht es ihm,
hinter seine Quelle zuriickzutreten. Er préasentiert seinen Leser-innen
scheinbar willkiirlich gewéhlte Passagen der Quellentexte und erweckt den
Eindruck, ein moglichst breites Spektrum an behandelten Themen aufzu-
greifen und vorzustellen. Das zeigt sich nicht zuletzt daran, dass aus jedem
Teil des Buches ein oder mehrere Abschnitte zitiert werden. Bei der naheren
Betrachtung entpuppte sich jeder der Abschnitte als eng verwoben mit der
politischen Gegenwart Gangis. Unterschiedliche editorische Strategien, wie
die bereits eben erwahnte Vermeidung durch Herauskiirzung, aber auch
Hervorhebung durch Herauskiirzung oder Nebeneinanderstellung, kamen
dabei zur Anwendung. Bemerkenswert ist nicht zuletzt die bewusst konst-
ruierte mental bridge zwischen Leser-in und Autor. Sie kommt ohne direkte
Anprache aus, thematisiert jedoch das Lesen als Handlung und fordert die
Leser-in so zur unmittelbaren Reflexion auf, was nicht zuletzt mit dem Ver-
stindnis von Yadgar als Wissenschaftszeitschrift und der Imagination einer

65  Safamanesh 2010: 123.

184

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

miindigen Leser-in zusammenhéngt. Es ist deutlich geworden, dass die
Darstellung reisender Intellektueller und die voraussetzungslose Neugier in
Iran weilender Gelehrter in der Begegnung mit Ausldndern einen mafigeb-
lichen Beitrag zum Fortschritt und dem Erhalt des Staates aufzeigen sollen.
Eine kritische Haltung ist ein zentrales Element dieser Gelehrsamkeit, da
sie die Unabhéngigkeit des Geistes nachweist.

Igbal und die Wissenschaftsjournalisten, die in seinem Periodikum publi-
zierten, waren auf der Suche nach historischen Vorbildern, die in den Zeiten
des stark empfundenen Umbruchs Orientierung zu bieten vermochten und
schufen eine Gelehrtengenealogie,* in die sie sich einfiigen konnten. Damit
einher ging die Legitimation des eigenen Handelns und der eigenen Ideale
sowie eine Herausstellung des grundsatzlichen Wertes des Gelehrten und sei-
ner politischen Bedeutung fiir die Gesellschaft nicht nur in der Gegenwart,
sondern auch in der Geschichte. Figuren wie Don Juan-i Iran schufen Sicher-
heit dariiber, dass dieser Spagat fiir Gangi und seine Zeitgenossen maglich
war und sich in der Vergangenheit bereits ereignet hatte. Die Themenwahl
der Historiker, ihr Augenmerk auf Gelehrte und deren Verhaltnis zur Gesell-
schaft wie zur Welt, offenbart die Suche nach Strategien im Umgang mit
der eigenen Gesellschaft. Damit stand die Historikerfachzeitung Yadgar im
politischen Feld, was auch von der herrschenden Elite registriert wurde, die
das Periodikum im fiinften Erscheinungsjahr einstellte.®” Die Historiker pub-
lizierten jedoch nicht nur in Fachzeitschriften, sondern wandten sich auch
an die allgemeine Bevolkerung, teils mit populdrwissenschaftlichen Artikeln,
teils mit Kurzgeschichten. Daher wird im néchsten Kapitel das Verhiltnis die-
ser beiden Textgattungen zueinander beleuchtet.

66 Gelegentlich ist das sogar im Wortsinne zu verstehen, wenn beispielsweise Sa‘id Nafisi in
Yadgar einen Artikel iiber seinen Vater veroffentlicht. Siehe Duktur ‘Ali Akbar Han Nafist
Nazim al-ataba’, Yadgar Jahrgang 3, Ausgabe 4; 34-65.

67" Amanat 2008: 945.

185

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 21.01.2026, 18:16:11.


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Historische Literatur und Geschichtsschreibung

Romane und Kurzgeschichten mit historischen Themen florierten seit
der frithen Pahlawizeit.! Zwar hofften die Autor-innen der wissenschaftli-
chen Arbeiten in der Regel auf die gleiche Breitenwirkung, die man auch
mit literarischen Texten erzielen wollte, doch waren die Publikationen
teils an verschiedene Zielgruppen gerichtet. Im Ubrigen stammten auch
die schongeistigen Texte {iberwiegend von den Historikern selbst. Bereits
Riza $adiq fiihrt in seiner Anleitung zum Lehrer-innenberuf aus den spaten
1310er/1930er Jahren aus, dass man Geschichte lehren solle wie ein naqqal,
eine Geschichtenerzdhler-in, um die Aufmerksamkeit der Schiiler-innen
zu gewinnen und ihr Interesse an den Erklarungen zu wecken.? In diesem
Sinne publizierte etwa Said Nafisi einige Kurzgeschichten, die sich mit
s. E. heroischen Gestalten der iranischen Geschichte auseinandersetzten.
Diese Kurzgeschichten sind abgesehen von Die Anhdnger-innen der weifSen
Religion, die sich mit dem Aufstand von Mazyar in Tabaristan befasst, in
iranischen Zeitungen oder Journalen abgedruckt worden. Die erste Kurz-
geschichte erschien 1312/1933 unter dem Titel Nach tausend Jahren anlass-
lich des Firdausi-Jubildums und berichtet die Ereignisse um die Entstehung
des Sahnama. Die anderen folgten Mitte der 1320er/1940er Jahre und den
Abschluss bildete 1333/1954 Der Mann von tausend Jahren, eine Geschichte,
die sich mit ,Par Sina® auseinandersetzt und ebenfalls mit einer von den
Pahlawis organisierten Jubildumsfeier zusammenfallt. Dass der Histori-
ker zu beiden propagandistischen Groflereignissen jeweils Geschichten
publizierte, zeigt, wie sich Dynastie und Historikerzunft gegenseitig stabi-
lisierten. Autoren wie Nafisi gelang es u. a. mit solch leicht zugénglichen
Kurzgeschichten, sich vor der Dynastie glaubhaft als Sprachrohr hin zur
Bevolkerung zu inszenieren.

Die Faktualitdt des Literarischen

Sa‘id Nafisi erldutert in dem Vorwort der ersten Auflage von Mah Nahsab,*
dem aus den einzelnen Publikationen erwachsenen Sammelband aus dem
Jahr 1328/1950, dass er mit seinen ,historischen Geschichten> beabsich-

1 Gheissari 1998: 52.

2 Vejdani 2015: 73.

Ibn Sina bzw. Avicenna, Universalgelehrter des 5./10. Jahrhunderts, ist besonders
bekannt fiir seine Erkenntnisse im Bereich der Medizin.

4 Ubers. Der Mond von Nahsab.

5 Nafisi 1396/2017-18: 13.

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

tige, die ,Iraner-innen zu erwecken (bidar)"® Besonders der tapferen und
enthusiastischen (pursiir) Jugend sollen sie Vorbilder liefern, indem die
Taten der ,pahlawanan des altehrwiirdigen Landes und ihre Hingabe und
ihr Mut im Kampf gegen die Auslander (biganigan)“’ geschildert werden.
Die erste, 1.000 Exemplare umfassende Auflage sei, laut Nafisi selbst im Vor-
wort zur zweiten etwas unbescheiden, ,,so schnell vergriften [gewesen], wie
die Buchhéndler es noch nie erlebt hatten®® Doch da er in anderer Arbeit zu
ertrinken drohte, verschob er lange die ,heilige Pflicht (wazifa-yi muqad-
das)*® rasch eine zweite Auflage herauszubringen. In dhnlicher Manier
entschuldigt er sich fiir die verzogerte Fertigstellung des zweiten Teils der
Zeitgendssischen Geschichte Irans, von der ihn ,zahlreiche Reisen!® abge-
halten hiatten. Offenbar handelt es sich hierbei also um ein rhetorisches
Mittel, das dazu dient, gleichermaflen die Bedeutung der Geschichtsver-
mittlung hervorzuheben wie auch die eigene Geschiftigkeit in den Vorder-
grund zu riicken. Die Geschichte soll der Leser-in in bester und einfachster
Sprache, ins Gewand einer Geschichte gekleidet und ohne sie zu ermiiden,
nahegebracht werden.!! Nafisi rithmt sich denn auch damit, diesen ,,Dienst
an Iran® begonnen zu haben, und er hoffe umso mehr auf Nachahmer-in-
nen, die sein Werk fortfithrten.!> Obschon er gleich im ersten Satz von
~Novellen“!? spricht und damit den literarischen Anspruch bestatigt, den er
an seine Kurzgeschichten iiber die pahlawanan-i buzurg (grofien Helden)
hat, zeigt eine exemplarische Analyse von Zeit und Raum in der Geschichte
tiber Maulana, Der absolute Gott (1332/1953), dass gemafs des Anspruchs
Geschichte zu vermitteln, ein starker Eindruck von Authentizitit erzeugt
werden soll. Die Geschichte beginnt mit dem Satz:

Am Sonntag, dem Fiinften des Monats gumada I-uhra des Jahres 672 qamari, vor sie-
benhundert Jahren, starb kurz vor Sonnenuntergang in der Stadt Konya in Kleinasien,
das auf dem Boden der heutigen Tiirkei liegt, in einem Konvent, der noch heute, sie-
benhundert Jahre spiter, fast unverandert besteht, ein kranker Mann, der nicht nur
einer der wundervollsten Manner seiner Zeit, sondern einer der erstaunlichsten Man-
ner der Welt war.14

6 Ibd.14.

7 Ibd.

Ibd. 17. Ein verbreitetes Motiv. Der Geograph Gangi etwa schreibt ganz wie Nafisi,
dass sein Werk Der klimatische Atlas in allen grofien Bibliotheken der Welt zu finden
und seine Fachgeschichte bereits nach kurzer Zeit vergriffen gewesen sei. Muhaqqaq
1385/2006-07: 42.

°  Naflsi 1396/2017-18: 17.

10" Nafisi 1344/1965: ohne Seitenzahl.

1 Nafist 1396/2017-18: 13.

12 Tbd. 13 f.

13 Ibd. 13.

14 Nafis 1396/2017-18: 283.

188

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die exakten Angaben, insbesondere der Hinweis, dass sich dieses Ereig-
nis vor siebenhundert Jahren zutrug, deren Friichte in Form des Konvents
noch heute Bestand haben und im Nachbarland Tiirkei besichtigt werden
konnen, erschaffen trotz der feierlichen Sprache eine sachlich-niichterne
Distanz zwischen der Leser-in und dem Protagonisten. Die Leser-in wird
gemeinsam mit dem Erzdhler in einer Zeit verortet, die die Gegenwart
bezeichnet und von der Leser-in zwangslaufig als real wahrgenommen wird,
der Protagonist hingegen wird einer Vergangenheit zugewiesen, die sich
mehrere Jahrhunderte vor der Gegenwart der Leser-in zutrug und, da sug-
geriert wird, man befande sich auf einem Zeitstrahl, ebenso real erscheint.
Zwar bezieht sich literarisches Erzahlen oft auf eine angebliche Vergangen-
heit, doch erhebt der Erzdhler hier Anspruch auf den Modus der Wahr-
haftigkeit, indem er Verschriankungen von realer Gegenwart und erzahlter
Vergangenheit nachweist. Der Protagonist ist weder in einer fiktiven Zeit,
noch in einer fiktiven Welt verortet, sondern in einer heute noch existie-
renden Stadt, in einem unverandert bestehenden Konvent und hat daruber
hinaus durch seine Grofle, die ihn zu einem der ,erstaunlichsten Manner
der Welt“ machte, in der realen Gegenwart der Leser-in Aktualitét. Selbst
die Nachfahr-innen des Protagonisten, so wird am Ende offenbar, leben
noch heute in der Tirkei.l> Diese besondere Form des Nachruhms, die
sich in den erkennbaren Spuren der Gegenwart manifestiert, ist fiir Nafis
und Safa ein entscheidendes Kriterium fiir GrofSe. So konstatiert Nafist in
seiner Kurzgeschichte Der Held aus Hurdsan iiber Abi Muslim aus dem
Jahr 1325/1947, dass noch nach 1229 Jahren die Menschen die Erinnerung
an diesen Groflen Mann in ihren Herzen und Miindern trugen'® und iiber
Mugqanna“ heif3t es, dass der Baum, den er site, noch heute unsterbliche
Friichte trage,'” d. h. seine Glaubensgrundsitze noch heute unter den Men-
schen Hurasans verbreitet seien. Auch Safa weist darauf hin, dass trotz der
augenscheinlichen Niederlage sein Aufstand nicht ohne Folgen (bi-atri)
blieb.!® Die Wiederholung des Baum-Frucht-Motivs in beiden Geschichten
zeigt, dass dies nicht zufillig gewdhlt ist, sondern in den Taten der Groflen
Minner ein Anstof3 zu neuem Leben gesehen wird. Es handelt sich bei dem
Konvent folglich um kein blofles Denkmal, sondern es beweist die leben-
dige Gegenwart von Rimis Vision {iber die Jahrhunderte hinweg.

Der Protagonist aus Der absolute Gott lebte 68 Jahre und 89 Tage!® und
davon seit 628 higri qamari 44 Jahre in Konya,? heiratete im Jahre 618 im

15 1bd. 291.

16 1bd. 34.

17" 1bd. 58.

18 Safa 1385/2006: 112.

19 Nafisi 1396/2017-18: 283.
20 Tbd. 284.

189

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alter von 14 Jahren?! und traf im Jahre 642 higri gamari seinen Weggefahr-
ten Sams ad-Din Muhammad b. ‘Ali Malakdad Tabrizi, was das ,wichtigste
Ereignis im Leben Maulanas“? war. Diese Exaktheit erweckt den Eindruck
von nachpriifbarer Historizitit, die dem Rest der Geschichte, dem Narra-
tiv, das um die vielen Zahlen gebildet ist, Glaubwiirdigkeit verleihen und sie
zu Geschichte machen soll. Dariiber hinaus vermitteln auch die in voller Lange
wiedergegebenen Namen, wie es schon im Falle von Sams ad-Din deutlich
wurde, den Anschein hoher Expertise, nicht weniger jedoch auch die gegen-
teilige Feststellung, dass {iber Maulanas Geféhrten und die Art des Einflusses,
den er aufihn ausiibte, ,keine genauen Informationen iiberliefert sind‘,?* bote
das Genre der Kurzgeschichte doch fraglos die Moglichkeit, der Phantasie
freien Lauf zu lassen. Aber das macht Nafisi an dieser Stelle nicht. Denn hier
mochte er prézise vorgehen, schliefSlich ,,schreiben etwa alle Biicher, die {iber
Maulana forschten (bahs kardan)‘?* was in seiner Novelle zu lesen stehe.

In dem vorliegenden Fallbeispiel ist festzustellen, dass sich die gedankli-
chen Pramissen und Schlussfolgerungen des historiographischen Textes iiber
den Rebellenfithrer Muganna“ von Zabihullah Safa (links) und des literari-
schen Textes von Sa‘ld Nafisi (rechts) gleichen und sich teils kaum unter-
scheiden lasst, welcher der faktuale und welcher der fiktionale Text ist:

Die Glaubenssitze Muqanna‘s fanden
rasch Verbreitung in Transoxanien, denn
erstens liegt dieses Gebiet weit entfernt
von den urspriinglichen islamischen
Zentren und die Menschen hatten sich
den Sitten des Islams noch nicht ver-
schrieben und zweitens war die arabi-
sche Sprache fiir sie unverstandlich und
jene, die den Islam einst gebracht hatten,
pflegten noch auf parsi zu beten. Es ist
offensichtlich, dass der Fortschritt (pis-
raft) von jemandem, der mit den Men-
schen auf parsi spricht, rascher ist als von
jenen, die mit ihnen auf Arabisch (tazi)
sprechen. Zumal Muqanna‘ gute Missio-
nare (daiyan) hatte.?”

21
22
23
24
25
26

Ibd. 286.

Ibd. 288.

Ibd.

Ibd. 285.

Safa 1385/2006: 114.

Zur damaligen Zeit hatten die Sitten, die
die Araber mit sich brachten, noch keine
Wurzeln in Hurasan und Transoxanien
geschlagen. Die Menschen beteten noch
auf parsi und nachdem sie den Zoroast-
rismus abgestreift hatten, hatten sie noch
keine richtige Religion angenommen.
Fiir jemanden wie Muqanna’, dessen Ziel
es war, sein geliebtes Iran aus den Klauen
der Auslander zu befreien, war es daher
am kliigsten dies zu tun, indem er den
Menschen eine neue Religion brachte
und so in ihren Herzen Platz fand.2°

Nafisi 1396/2017-18: 46. Ubrigens ist anzumerken, dass diese Interpretation keines-
wegs ein Alleinstellungsmerkmal iranischer Historiker ist, sondern eine im historischen
Moment allgemein verbreitete Skepsis der Religion gegeniiber zum Ausdruck bringt, die

190

am 21.01.2026, 18:16:11.


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wie Umberto Eco feststellt, erkennen wir das kiinstliche, also fiktive Erzah-
len gewohnlich am Paratext.”” Da Texte nicht zwingend Fiktionssignale
beinhalten, kann die Fiktionalitdt textintern nicht unbedingt entschieden
werden, sondern ergibt sich erst aus dem kommunikativen Zusammen-
hang. Erst die Einbeziehung sowohl der Intentionen der Autor-in als
auch der Leser-in und nicht zuletzt der Konventionen der Leser-innenge-
meinschaft kennzeichnen den Fiktionsgehalt eines Textes, der in einem
bestimmten sozialen und historischen Kontext als fiktional erkennbar ist.?s
Auch der Name des Autors kann, wie Eco anmerkt, zum Paratext gehoren.?
Der Name des bekannten Historikers Nafisi ist dazu geeignet glauben zu
machen, dass in den Geschichten eine grofie Fachkenntnis der Geschichte
verborgen liegt, und halt den Text in einem Zustand der Liminalitit. Die ver-
schwommene Grenze zwischen faktualem und fiktionalem Erzéhlen wird
folglich durch die Doppelidentitit des Autors als Historiker und Roman-
cier verstirkt und erméglicht die Ubertragung des Wahrheitsanspruchs der
Erzéhlstimme innerhalb der Diegese auf die Realitét. Nafisi ist offenbar mit
der Erzdhlerstimme gleichzusetzen. Hierfiir liefert das bereits zitierte Vor-
wort des Sammelbandes weitere Anhaltspunkte. Dieses lasst einen Reali-
tatsanspruch erkennen. In seinem Vorwort vergewissert Nafisi der Leser-in,
dass er in dem Text mit seiner eigenen Stimme spricht und macht klar, dass
er die Rolle des Erzahlers auch in den Kurzgeschichten beibehalt.3

Wenn es Nafisi folglich in erster Linie darum ging zu belehren, wes-
halb schrieb er dann keinen Traktat? Die literarische Ausarbeitung von
Geschichte macht sie fliissig erzéhlbar, wie ein Hinweis auf die im ersten Teil
der vorliegenden Arbeit besprochenen Monographie {iber Babak verdeut-

auch unter zeitgendssischen europdischen Historiker-innen verbreitet war. So wurde die
romische Religion lange ,bevorzugt als Instrument einer damit rational umgehenden
Elite“ aufgefasst. Albrecht 2020: 62.

27 Eco 2021: 37 f.

28 Scheffel 1997: 42 f. Ein fiktionales Vorwort wire freilich durchaus denkbar. Ein neueres
Beispiel ist Amir Hassan Cheheltans Der Kalligraph von Isfahan (2015), in dem ein fik-
tiver Herausgeber seine Handschriftenedition erlautert.

29 Eco 2021: 37 .

30" Nafisi 1396/2017-18: 13 f. Ein dhnlicher Fall stellt Sadiq Hidayats Das sasanidische Méd-
chen Parwin aus dem Jahr 1309/1931 dar. Dort wird die Figurenrede gelegentlich durch
Fufinoten erginzt, um das Gesagte historisch-fachlich zu verifizieren (siehe z. B. Hidayat
1342/1963a: 13). Die Fufinoten reiflen die Leser-in aus der Diegese und halten sie dazu
an, deren Fiktionalitét zu iberdenken. Seinem gemeinschaftlich mit Minuwi entstande-
nen Theaterstiick iiber den Rebellenfithrer Maziyar (1307/1934) ist dariiber hinaus eine
von seinem Partner verfasste historische Einfithrung vorgeschaltet. Ein Unterschied zu
dem Sammelband von Nafisi besteht darin, dass es in diesen beiden Texten allerdings
einen Wechsel der Erzahlerstimme gibt. Die sogar von einem anderen Autor in einer
eindeutig in der Erzdhlerrolle eines Historikers verfasste Einleitung schwebt {iber dem
fiktionalen Text und offeriert der Leser-in die Méglichkeit, den fiktiven Text mit histori-
schen Ereignissen zu synchronisieren.

191

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

licht. Nafisi bleibt dort einem Verstandnis des Historikers als Quellensamm-
ler, mithin als ,Detektiv* treu. Die Aufgabe — und Leistung - besteht dann
darin, simtliche Quellen zu Babak in persischer Sprache zur Verfiigung zu
stellen und fiir sich selbst sprechen zu lassen. Die literarisierte Form bietet
die Gelegenheit zur Abkehr von der Kompilation, ohne in den Verdacht der
Unredlichkeit zu geraten. Auftéllig in dem oben zitierten Fallbeispiel iiber
Muganna® ist zudem die sogar in der Ubersetzung rasch erkennbare, einfa-
chere Sprache im Vergleich mit dem historiographischen Text von Safa. Der
Leser-in werden die Widerspriichlichkeiten und die anspruchsvolle Sprache
der von ihm sonst oft in voller Lange zitierten Quellen - i. d. R. seine eige-
nen Ubersetzungen - erspart und eine vereinfachte Version prasentiert, die
dariiberhinaus eine Zuspitzung der Ereignisse ermoglicht.

In der Folge lassen sich Unterschiede zwischen den Quellentexten und den
Kurzgeschichten ausmachen, die wichtige Hinweise auf das Geschichtsver-
standnis Sa‘1d Nafisis liefern. Etwa durch die Bevorzugung eines bestimmten
Quellentextes, Verknappungen oder Ergéanzungen, wird ein fliissiges Narra-
tiv entwickelt. Zusitzlich wird dem Quellentext, auf dem die Kurzgeschichte
beruht und an den sie nicht selten eng angelehnt ist, die Subjektivitit ent-
zogen. Die Quelle berichtet nicht ldnger als eine Zeugin unter vielen mogli-
chen, sondern ihre Worte werden der heterodiegetischen Erzéahlerstimme in
den Mund gelegt, der eine besondere Ein- und Ubersicht der Diegese zuge-
billigt wird.

Dies zeigt eine vergleichende Detailanalyse eines weiteren Abschnitts der
Geschichte Mah Nahsab von Nafisi (rechts) und eines Artikels von Safa
(links) iiber Muganna“ deutlich. Muganna® Hasim (oder Hisam) b. Hakim
(gestorben ca. 141/780) gilt als bedeutender Rebellenfiihrer aus Hurasan,
der in der Nachfolge von Abi Muslim vierzehn Jahre lang Widerstand gegen
die Truppen des Kalifen geleistet haben soll.3! Schliefilich jedoch wurde der
militarische Druck, den seine Feinde auf seine Gemeinschaft ausiibten, zu
grof3:

Dies war der letzte Schlag (latma),
der Muqanna“ zugefiigt wurde und er
wusste, dass es nun keine Hoffnung
mehr gab.

Sein [Muqanna's] iranisches Blut (rag-i
irani) gestattete es ihm nicht, sich
und seine Nachsten den na-gawan-
mardischen Arabern (taziyan) zu tber-
lassen. In der Nacht hatte er einen
Plan geschmiedet und erhob sich also
am frithen Morgen. Er feuerte (garm
bar-afruht) den grofien Ofen (tanur-i
buzurg) an, dass er so heif8 werde wie

31 Safa 1385/2006: 111.

192

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Also feuerte er (garm bar-afritht) den
Ofen (tantir) an und schmolz (zib)
Eisen und Kupfer (ahan-u miss) darin,
und so wurde der Ofen drei Tage befeu-
ert (musta‘al). Wir tragen nun vor, was
Abi Bakr Muhammad b. Ga‘far Narsahi,
der Verfasser der Tarih-i Buhara, von
einem Dihqan aus Ki$ namens Aba ‘Ali
Muhammad b. Hartn, der es von sei-
ner eigenen Grofimutter, die eine von
Mugqanna‘s Frauen gewesen war, erzahlt
bekommen hatte:

»Eines Tages hief Muganna‘, wie es
seine Gewohnheit war, die Frauen sich
zu Speis und Trank (taam-u $irab) zu
setzen. In dem Wein war Gift (zahr),
und zu den Frauen sprach er: Wihrend
ich einen Schluck aus meinem Becher
trinke, so trinkt ihr euren aus.

So tranken alle (pas hama hurdand),
aber ich trank nichts (wa man nahur-
dam), sondern schiittete den Wein in
meinen Kragen (wa dar gariban-i hud
rihtam) und er merkte es nicht (wa
way nadanist). Alle Frauen sanken
zur Erde und starben (hama-yi zanan
biyuftadand wa bimurdand), und auch
ich sank zwischen ihnen nieder und tat
so, als wire ich tot, und er begriff nichts
(wa man niz h*istan dar maiyan-i isan
andahtam wa h"istan ra murda sahtam
wa way hal-i man nadanist).

Da stand Muganna‘ auf und schaute
sich um und erachtete alle Frauen als
verstorben.

der Mittelpunkt der Holle. Er schmolz
(gudahta) Eisen und Kupfer darin und
steigerte die Hitze drei Tage lang. Am
Ende des dritten Tages rief er seine giitige
Ehefrau (hamsar-i mihraban-i h*is) zu
sich, die Tochter von ‘Abdullah p. ‘Amar,
der zu den treuesten Feldherren gehort
hatte und der bei der letzten Schlacht
um die Burg sein Leben gelassen und
damit seinen Namen in die Herzen der
Sgawanmardan eingeschrieben hatte.

Er sagte, heif} die Frauen sich zu Speis
und Trank zu setzen, und dann fiillte er
Gift (zahr) in den Wein, und er gab jeder
Frau einen eigenen Becher (gadah) und
sprach: Wenn ich von meinem Becher
(gam) trinke, musst ihr euren Becher
(gam) in einem Zug austrinken.

Unter all diesen Frauen war eine Ver-
raterin, die den Tod fiirchtete und
ahnte, was ihr Schicksal sein sollte. Sie
trank nicht von ihrem Becher, sondern
schiittete den Wein in den Kragen (az
gariban-i b'is riht), stellte sich tot und
lief§ sich zwischen die anderen Frauen
fallen (wa hiad ra murda sahta wa dar
maiyan-i zanan-i digar andaht). Sie floh
dann bei der ersten Gelegenheit, die sich
ihr bot, in eine versteckte Ecke. Von dort
aus beobachtete sie die Vorkommnisse.

(...)

Der Anfiihrer der gawanmardan erhob
sich und warf einen Blick nach rechts
und nach links, wo er niemanden sonst
noch stehen sah. Er hob seine zierli-
che (lagar) Hand an seine mannliche
(mardana) Stirn und wischte sich den
kalten Schweif$ fort, der in den Bro-
kat seines Schleiers sickerte. Er zog
seinen Gesichtsschleier zur Seite und
,Muganna“ [Anf. i. O.] trat hinter dem
Nigab hervor. Die Weltkonnte noch ein-
mal das tapfere (mardana) Antlitz dieses
50-jahrigen sehen und sein schwarzes,
warmes (dil-Sikaf) Auge warfnoch einen

193

am 21.01.2026, 18:16:11.


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Also trat er zu seinem gulam, zog ein
Schwert und enthauptete ihn (wa samsir
bizad wa sar-way bar dast) und trat an
den Ofen, den zu befeuern er drei Tage
lang befohlen hatte.

Er legte seine Kleider ab und warf sich
in den Ofen. Es stiegen Rauchwolken
auf (didi bar-amad) und ich trat an den
Ofen heran, sah aber keine Spur von ihm
(hi¢ atri nadidam) und niemand in der
Festung war noch am Leben. Der Grund
dafiir, dass er sich selbst verbrannt hatte,
war, wie er stets gesagt hatte: damit meine
Anhinger-innen aufrithrerisch (‘as?) wer-
den, muss ich in den Himmel aufsteigen
und dort die ruhigen Engel erziirnen. Er
warf sich ins Feuer, damit das Volk sage,
dass er in den Himmel gestiegen sei und
die Engel uns zu Hilfe eilen und seine Re-
ligion auf Erden verbleibe.

Da alle Bewohner-innen der Festung ver-
storben waren, Offnete die verbliebene
Fraudie Tore,und die Soldaten des Kalifen
stromten in die Burg. Muganna‘ und sei-
ne Nichsten waren abgesehen von die-
ser Frau nicht gefallen, aber alle Schat-
ze und Besitztimer von Muganna“ fie-
len den Pliinderern in die Hinde.3?

Blick auf diese erstaunliche Welt. Er trat
zu seinem parda-dar, der in der Festung
immer in seiner Nahe blieb, und nahm
das Schwert, das jener in der Hand hielt,
und dessen Kopf rollte zu Boden, damit
auch dieser letzte Verbliebene der Fes-
tung (daz) Siyam nicht in die Héande des
Feindes fallen moge. Danach schlang er
seine Arme (bagal) um jeden einzelnen
Mann und warf sie nacheinander in den
brennenden Ofen und als schlieSlich
niemand mehr iibrig war, néherte er sich
wieder dem Ofen und zog seine langen,
weiflen Kleider aus. Er warf einen letz-
ten Blick auf den blutigen Himmel im
Westen, wo bereits das Abendrot ver-
glomm und langsam den jungen Mond
zu erkennen gab, dessen Sichel drei Tage
alt war. Er blickte in jede Richtung, Ab-
schied nehmend von dem Himmel Irans,
der Erde Irans, hob seine rechte Hand zu
einem letzten Grufl zum Sonnenunter-
gang im Westen [ndamlich in Richtung
des heutigen Staatsterritoriums Iran] und
warf sich mit einem Sprung in den Ofen
und verschwand in der Asche des Feuers,
das er so lange flammend gehalten hatte.
Im selben Moment stieg eine Rauchwol-
ke (didi) aus dem Ofen heraus, und sein
zierlicher (lagar) Korper verbrannte, so
dass auch von ihm nichts als Asche blieb.
Jene Frau, die den Wein in ihren Kragen
geschiittet hatte und so ihr Leben an all
den Mirtyrer-innen vorbeigeschmuggelt
hatte, eilte in die Nahe des Ofens und sah
keine Spur (nisani) von seinem Leib.3?

Die Zeugin und Ich-Erzéhlerin wird von Nafisi zum Verstummen gebracht
und ihre in Safis Quellentext noch erhaltene trickreiche Uberlegenheit,
dort kenntlich gemacht durch die wiederholte Aussage, Muqanna‘ habe
nichts gewusst und nichts verstanden, eliminiert. Stattdessen wird sie zur
Verraterin umfunktioniert, weil sie anders als ihre Mitstreiter-innen nicht
ebenfalls das Martyrium wihlt. Safa sieht das zwar durchaus dhnlich, da
er ja schlussfolgert, aufler jener iiberlebenden Frau sei niemand gefallen
bzw. erobert worden, doch erméglicht die lange ,Figurenrede® der Leser-in

32 Safa 1385/2006: 118 f.
33 Nafisi 1396/2017-18: 55 fF.

194

am 21.01.2026, 18:16:11.


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

eine von dem Erzahlmedium unabhingige Rezeption des Geschehens. Die
semantische Nahe der beiden Texte ist - trotz der sentimentalen Ausschmii-
ckungen Nafisis - offenkundig. Nafisi hat den Bericht der Zeugin einer
Erzéhlstimme mit olympischem Standort zugeeignet, die zwar keineswegs
allwissend ist — iiber das Innenleben Muqanna‘s erfahren wir so gut wie
nichts,** sondern sind darauf angewiesen, sein Handeln zu deuten -, aber
wie schon der Erzahler in der Rimi-Geschichte {iber eine Jahrhunderte
{iberspannende Ubersicht verfiigt. Mithin ist auch dieses Erzihlmedium in
der Lage, die Zeiten vor und nach den Kernereignissen der Geschichte zu
schildern und einzuordnen. Die Leser-in bleibt durch diese Erzahltechnik
gewohnlich auf Distanz zu den Figuren. Im Zusammenhang damit féllt auf,
dass Nafisis Text weniger von arabischen Fremdwortern durchzogen ist. So
wahlt er an Stellen, in denen Safa arabische Termini verwendet, dezidiert
persische: An zwei Stellen taucht dort, wo Safa von qadah spricht, gam auf;
tiir das zusammengesetzte Verb ziib sudan steht bei Nafisi gudahtan und atri
ist bei Nafisi nisani usf. Abgesehen von der einleuchtenden Annahme, dass
sich darin das nationalistische Anliegen der Geschichte spiegelt, offenbart
sich auch eine Verschiebung in der Haltung der Leser-in gegeniiber. Wil-
liam Beeman hat tiberzeugend dargelegt, dass sich selbst an der Aussprache
fest ins Persische integrierter arabischer Termini soziale Faktoren ablesen
lassen. Arabische Begriffe weisen auf eine formale, persische hingegen auf
eine intimere Situation hin.** Folglich wird insgesamt eine grofiere Néhe
zwischen Text und Leser-innenschaft kreiert und auf diese Weise das Poten-
zial zur Identifikation mit den Figuren verstarkt. Durch die Spannung zwi-
schen distanzerzeugender Nullfokalisierung und intimer Erzdhlweise tritt
die Grofde der Figuren hervor: Nicht die Leser-in schwebt kraft des Erzéh-
lers tiber den Figuren, sondern die heroisierten Figuren thronen iiber der
Leser-in. Die intime Lesesituation erreicht ihren Hohepunkt, als der Erzah-
ler die Leser-in duzend anspricht: ,Du sagst [vielleicht] Hisam p. Hakim sei
niemals auf dieser Welt gewesen. [Schliefilich ist keine Spur seines Korpers
tibriggeblieben. Anm. SSt.] Aber nein! Es gab niemals etwas (¢izi) Grof3eres
auf der Welt als ihn!“3¢ Das ist ein verbreitetes Verfahren fiktionaler Texte
mit einer intimen Erzahlsituation. In Simin Dani§wars Kurzgeschichte Wen
griif$e ich noch? (1359/1980) sagt das Erzahlmedium zu der Leser-in: ,In

34 Der Hinweis, er habe in der Nacht einen Entschluss gefasst, liegt irgendwo auf der

Grenze zwischen Kenntnissen des Innenlebens und duflerer Beobachtung.

Beeman 1986: 129. Allerdings gilt dies nicht grundsatzlich, ndmlich dann nicht, wenn
Worter so mannigfaltig in den alltiglichen Wortschatz integriert sind, dass sie nicht
mehr als Fremdworter auffallen, bspw. gadim vs. bastan (ibd. 241), also gerade bei Wor-
tern, die nationalistisch aufgeladen sind und daher vor allem in elitiren Kreisen Verwen-
dung fanden.

36 Nafisi 1396/2017-18: 57.

35

195

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

der Nachbarschaft hatten sie ihm den Spitznamen (lagab) Herr Panirpir
gegeben, denn er fiihrte eine Kiserei in der Zala-Strafle und er lief§ nie-
manden anschreiben, nicht einmal Sie (hata suma) [wiirde er anschreiben
lassen].>” Anders als im Falle von Nafisi wird die Leser-in hier allerdings
gesiezt. Dass Nafisi seine Leser-innenschaft duzt, ist als Hinweis auf ein hie-
rarchisches Gefille zu verstehen. Im Vorwort ist bereits angedeutet, dass die
Leser-in als leitungsbediirftig und woméglich jugendlich imaginiert wird,
was sich auch im Text selbst noch als bedeutsam erweist.3® Eine Deutung
des persophilen Vokabulars als Versuch Nahbarkeit zu erzeugen, ist deshalb
umso iiberzeugender, als auch Safas Text fraglos ein nationalistisches Anlie-
gen transportiert und auch $afa an Schliisselstellen im Text arabische durch
persische Worter ersetzt hat (etwa ‘arabi und tazi bzw. farsi und parsi). Sol-
che persischen Neologismen wurden urspriinglich im Bereich der Litera-
tur und Linguistik entwickelt, von frithen Historikern wie Ahmad Kasraw1
und Hasan Pirniya aufgegriffen und fanden auf diese Weise schnell Ver-
breitung in historiographischen Schriften.* Die Wahl arabischer Begrifte
in Kombination mit den persischen Schliisselbegriffen in Safas Text diirfte
in Anschluss an Beeman ebenfalls eine kulturelle, mithin soziale Botschaft
tragen: Die Wortwahl gibt Auskunft tiber das hohe Niveau des Textes und
die Expertise seines Verfassers. Teils er6ffnen sich durch die begrifflichen
Abweichungen jedoch auch neue Assoziationsfelder wie im Falle des frei-
lich der Bildungssprache zuzuordnenden Wortes parda-dar. Dessen seman-
tisches Feld unterscheidet sich erheblich vom Bedeutungsbereich des von
Safa verwendeten Begrifts gulam. Der Linguist ‘Ali-Akbar Dihhuda schreibt
in seinem Worterbuch der persischen Sprache:
Die urspriingliche Bedeutung des Wortes gulam ist Junge oder Heranwachsender
(amrad), weil aber Koénige, Feldherren (umara) und Dichter gulam als Diener in

Krieg und Luxus verwendeten und mit den Schénen unter ihnen Liebesbeziehungen
pflegten, wird gulam in der persischen Literatur als Geliebter verstanden.

Die Definition von parda-dar geht eher in die Richtung des Pfortners, Auf-
sehers. Im Sahnama ist der parda-dar Begleiter eines pahlawan:

Bi-$ud parda-dar-i girami rawan

Cinin ta hana-yi pahlawan.*!

Es eilte der verehrte parda-dar,

Bis er das Haus des pahlawan erreichte.

37 Danigwar 1380/2001: 68. Der Wortteil panir im Namen Panirpiir bedeutet Kise.

% Nafisi 1396/2017-18: 15.

39" Tavakoli-Targhi 2010: 16.

40 Lugatnama-yi Dihhuda, gulam. Das Wort taucht allerdings ebenfalls im Sahnama auf,
genauso aber im Koran.

41 Lugatnama-yi Dihhuda, parda-dar.

196

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Wahl von parda-dar bedeutet also eine semantische Einengung,
die ausschlief3t, dass der junge Mann fiir einen Geliebten gehalten wird,
wodurch die Méglichkeit, den Abschnitt mit Muganna‘s angeblich freizii-
gigem Sexualleben*? zu assoziieren, unterlaufen wird. Hinzu kommt die im
Zuge der Feminisierung von Schonheit in Misskredit geratene Homoerotik,
die vielen Autoren der frithen Pahlawi-Zeit mit einem modernen Lebensstil
unvereinbar erschien und darum in ihrem Milieu iiberwiegend als riick-
schrittlich abgelehnt wurde.** Darauf deutet auch die von Nafisi prominent
inszenierte Ehefrau des Helden hin, die bei Safa nicht auftaucht, bei Nafisi
aber Muqanna‘ vom Verdacht der Promiskuitat sowie homoerotischer Prak-
tiken freispricht. Die kriegerische anstatt dienende Funktion des parda-
dar wird dariiber hinaus durch das Schwert betont, dass er bereits in den
Hénden tragt. Die Einvernehmlichkeit des Geschehens wird durch Nafisis
Erganzung herausgestellt.

Bereits die Wahl des Quellentextes auf den Nafisi seine Kurzgeschichte
stiitzt, stellt eine Entscheidung fiir ein bestimmtes Narrativ dar: So wahlt
Mugqanna‘ den Freitod offenbar mit Zustimmung seiner Gefahrt-innen, als
sich unverkennbar zeigt, dass er von seinen bzw. den Feinden Irans besiegt
werden wird.* Durch die Selbstverbrennung verweigert sich der Rebellen-
fithrer noch im Tod seinen Bezwingern, entzieht sich gewissermaflen der
Bezwingung, einerseits durch seinen Freitod und die Ermordung seiner
Jiinger-innen, andererseits indem er — anders als es Imam Husain (t. 61/680)
vergonnt war — seinen Korper dem Sieger entzieht, was besonders fiir den
Kopf als entscheidend zu gelten hat, der von den Muslimen als Beweis und
Trophde vom restlichen Kérper abgeschlagen und dem Kalifen vorgefiihrt
und oftmals verschandelt wurde. Noch im Tod verfiigt Muganna“ also iiber
seinen Korper und verkehrt damit seine Niederlage in einen Sieg, da seine
Feinde weder iiber seinen Geist noch seinen Korper verfiigen konnen. Die
Textgattung Kurzgeschichte erméglicht Nafisi Uberlieferungen, die davon
ausgehen, dass Muqanna“ sich wie alle anderen auf der Festung weilenden
Menschen ebenfalls vergiftet habe und die Truppen des Kalifen Mahdi sei-
nen Kopf nach Aleppo schickten aufler Acht zu lassen.* Diese Lesart sollte
sich zudem langfristig durchsetzen, wie sich an ‘Abbas Parwis Arbeit zeigt,
der Mitte der 1350er/1970er Jahre in Anstrengungen und Opferbereitschaft
der Iranerinnen zum Schutz der monarchischen Tradition Irans erlautert,

42 Es heifdt, er habe unehelichen Geschlechtsverkehr fiir erlaubt (mubah) erklrt. (Safa
1385/2006: 113 und Nafisi 1396/2017-18: 51.) Beide Autoren lehnen diese Ansicht ab.

43 Siehe hierzu Najmabadis Women With Mustaches and Men Without Beards (2005).

44 Nafisi 1396/2017-18: 55 ff.

45 Safa 1385/2006: 120 f.

197

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dass der Nigab-dar-i Hurasani (also Muganna‘) sich selbst verbrannte,
»damit seine Leiche nicht in Feindeshand“ falle.

Auch Auslassungen lassen sich feststellen: So bleibt bei Nafisi die reli-
giose Begriindung der Zeugin unerwéhnt. Die Erklarung hierfiir findet sich
bereits vor dem dramatischen Ende Muganna's:

Tag fiir Tag vergroflerte sich die Zahl der Weiflkleider [also der Anhanger-innen
Muganna's]. Sie verbreiteten sich in Hurasan und Transoxanien und erschiitterten die
Macht der tyrannischen Ausldnder. Jene sahen keine andere Losung, als die Weifiklei-
der zu beschimpfen und als Unglaubige (kafir) und Sektierer (zandiq) zu bezeichnen,
um so die einfachen und ungebildeten Leute von ihnen abzubringen, und erstaunli-
cherweise sind 1.200 Jahre spater noch immer in den Herzen der einfachen Menschen
Spuren von dieser verleumderischen Nachrede zu finden.*”

Waihrend Nafisi die unliebsamen Elemente einfach streichen kann, wid-
met sich Safa in einer ausfiihrlichen Betrachtung der Wiederauferstehung
(hulil) und deren christlichen wie islamischen Formen insbesondere im
Kontext der Mystik, wobei er auf den Stfi Mansar al-Hallag (t. 309/922)
und seinen berithmten Ausruf ana I-haqq (Ich bin die Wahrheit [respektive
Gott]) und auf Reinkarnationsvorstellungen innerhalb der Schia eingeht.*®
So kommt er zu dem Ergebnis, dass huliil unter den islamischen Glaubens-
richtungen insbesondere abseits der Zentren und im Zirkel von Abt Mus-
lim, dem Muganna‘ entstammte, keine Neuheit darstellte, zweifelt jedoch
gleichzeitig an, dass die Historiker iiber die Details der oft geheimen Glau-
benssdtze informiert gewesen seien.*

Zusammenfassend ldsst sich feststellen, dass die Kurzgeschichten die
Hemmschwelle zur Lektiire senken und der jungen - oder vielleicht auch
der alten - Leser-in einen leichten, beinah beildufigen Einstieg in die
Geschichte der Nation bereiten sollen. Die Texte biiflen durch das allzu
enge Zeitkorsett und die Dominanz der Erzahlstimme, die insbesondere in
Nafisis Kurzgeschichten selten die Figuren zu Wort kommen ldsst, zudem
ein wesentliches Merkmal von Literarizitdt ein: Sie prasentieren sich nicht
langer als vieldeutig. Wihrend fiktionale Texte prinzipiell polyvalent und
damit auslegungsbediirftig sind, wird die Leser-in in den hier untersuchten
literarischen Texten dazu angehalten, sich von der Deutung des Erzéhlers
abhingig zu machen. Der freiere Umgang mit den Quellen - und auch dies

46 Parwiz 1354/1975: 46.

47 Nafisi 1396/2017-18: 47. Safa konstatiert, dass die islamischen Historiker Mugqanna‘ in
schlechter Erinnerung behalten haben und vor keiner Verleumdung und Verfluchung
zuriickgeschreckt seien, wofiir er den enormen Riickschlag verantwortlich macht, den
der Rebellenfiihrer der Ausbreitung des Islams zugefiigt habe. Doch es sei unsinnig zu
glauben, dass jemand, der tatsdchlich dermafien niedertréchtig sei, in so kurzer Zeit so
viele Anhénger-innen habe gewinnen kénnen. Safa 1385/2006: 120.

48 Ibd. 123 ff.

49 Safa 1385/2006: 128.

198

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wird bei Nafisi insbesondere in den Beschreibungen des Erzahlmediums
deutlich - erméglicht eine Zuspitzung der vorbildhaften Eigenschaften der
qahraman und ist somit geeignet, den Patriotismus und das Nationalbe-
wusstsein des Publikums zu stirken. Denn wenn nur eine einzige seiner
jungen Leser-innen einen einzigen pahlawan aus seiner Kurzgeschichten-
sammlung zum Vorbild wihle, schreibt er, wird es sein grofiter Stolz und
sein grofites Verdienst (padas) sein.®® Der Anspruch, sich an die Bevolke-
rung (mardum) zu richten, anstatt sich auf die Resonanz innerhalb eines
elitiren Zirkels zu konzentrieren, steht im Zusammenhang mit dem ver-
anderten Denken iiber Textproduktion insgesamt, deren Ergebnisse nun
einfach, verstandlich und schlicht sein sollten.5! Nicht zuletzt stellen Nafisis
urspriinglich in Zeitungen publizierte Novellen daher auch ein Experiment
mit neuen Textformen dar, die von europdischen Vorbildern inspiriert
sind.*? So konstatiert er selbst, dass seit Beginn der Pahlawi-Herrschaft die
persische Literatur zu neuer Bliite kam, wodurch Irans Status in der Welt
erhoht wurde.>

Die Literarizitdit der Geschichte

Die Nahe zwischen Literatur und Geschichtsschreibung ist auch in den im
engeren Sinne historiographischen Texten selbst ersichtlich. Noch in den
1340ern/1960ern beweist Lutfullah Hunarfar, der im ersten Teil der Arbeit
bereits besprochene Kunsthistoriker und Autor der Stadtgeschichte Isfahan,
seine Nahe zu Literatur durch diverse Gedichte, die er zitiert. Zabihullah
Safas Die Helden von Irans Unabhdngigkeit ist vor allem wegen seiner lite-
rarischen Sprache beispielhaft. Die erste Auflage des Sammelbands erschien
unter dem Titel Die tapferen Soldner (Diliran-i Ganbaz) im Jahre 1353/1974.
Das Buch fasst die seit den 1310ern/1930ern sukzessive in diversen Zei-
tungen erschienenen Artikel des Autors zusammen.** Auf sprachlicher
Ebene stellen auch Safas Arbeiten ein Experiment mit Textgestaltung dar.
Bereits die Titel seiner Aufsitze, wie Die Léwen von Herat (Siran-i Hirat)
und Der Armeebezwinger Sufi (Sifi-yi Laskarsikan), ebenfalls aus dem Jahr
1333/1954, deuten auf ein spannungsreiches, literaturnahes Erzdhlen von

>0 Nafisi 1396/2017-18: 15.

51 Tavakoli-Targhi 2010: 17.

2 Es wurde festgestellt, dass Ubersetzungen die ,,primary source for changing the literary
system, importing new form, and providing a space for literary modernization® waren
(Azadibougar 2020: 8). Da die hier vorgestellten Autoren alle auch als Ubersetzer aus
europdischen Sprachen wirkten, waren sie Teil dieses Transferprozesses.

>3 Nafisi 1344/1965-66: 95.

5% Die zweite Auflage ist als unverdnderter Nachdruck im Jahre 1385/2006-07 unter dem
erwihnten Titel veroffentlicht worden.

199

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Geschichte hin. Die exemplarische Analyse eines Passus aus dem ebenfalls
im Jahre 1333/1954 erschienenen Artikel Der Krieger unter den Kriegern
(Mubariz-i Al-i Mubariz) veranschaulicht die durchldssige Grenze zwi-
schen Geschichtsschreibung und Literatur:

Sah Mansiirs blankes Schwert elektrisierte die Luft, als es um Timirs Kopf schwang
und wenn es beim Hinabsausen sein Ziel getroffen hatte, dann wire eine der finsteren
Seiten (waraq-ha-yi siyah) in der iranischen Geschichte tiberblattert worden, und eine
blithende Epoche des nationalen Lebens hitte begonnen.>

Die atmosphirische und lebendige, eben literarische Sprache in einem als
Sachtext intendierten Aufsatz tiberschreitet durch die Erzeugung von Par-
teilichkeit die Grenzen der wissenschaftlichen Analyse. Die romanhafte
Spannung des Passus ergibt sich aus der starken Beschleunigung des Erzdhl-
tempos, die zunéchst eine Szene in Zeitlupe schildert, um dann einen Aus-
blick in die Weite der Zeit zu ermdglichen. Zudem riickt die Metapher der
Seiten Geschichte eindeutig in den Kontext des Buches. Zwei Figuren agie-
ren nach vorgeschriebener Weise und bestimmen mit ihren Handlungen
den Ablauf der Geschichte bis in die Gegenwart hinein. Denn wire es in
dem Moment anders gewollt gewesen und Timirs Kopf gerollt, so wire
alles ganz anders gekommen - jedenfalls fiir die Dauer einiger Jahrhun-
derte, die es nun, dank dieses einen historischen Augenblicks, brauchte,
bis sich die iranische Nation erholte. Einerseits ergibt sich aus dieser Vor-
stellung eine zwangslaufige wie permanente Verantwortung eines jeden
Einzelnen fiir die Geschichte und andererseits findet auch die Idee vom
Schicksal herausgehobener Personlichkeiten hier ihre Bestdtigung. Diese
Art der Sinngestaltung hat sich tief eingeschrieben in die moderne irani-
sche Geschichtsschreibung und zeigt sich auch in Muhammad Riza Sahs
Mission for My Country, wo er nicht nur seine eigenen frithkindlichen Nah-
toderfahrungen herausarbeitet,’® sondern auch die seines Vaters.”” Sowohl
aus dem Aufbau der Narration als auch den Redundanzen, die iiber die Lek-
tiire der Autobiographie hinweg die Ereignisse in verschiedenen Kontexten
aktualisieren, ergibt sich die Schlussfolgerung, dass sich aus dem Uberleben
von Vater und Sohn wider jede Wahrscheinlichkeit eine gottliche Vorher-
bestimmung und damit auch ein gottlicher Auftrag herleiten lasse. Pointiert
zeigt sich dies in verschiedenen Anekdoten, die gottliche Einwirkung sug-
gerieren. Nafisi tradiert in Die zeitgendssische Geschichte Irans ein Bonmot
aus Aqa Muhammad Hans Georgienfeldzug:

Zu jener Zeit [als Paul I. von Russland den Thron bestieg] nahm Aga Muhammad
Han die Vorbereitungen fiir den Marsch in den Kaukasus in Augenschein. Nach dem

55 Safa 1385/2006-07: 344.
56 Pahlavi 1961: 54.
57 Ibd. 36.

200

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tod Katharinas saf8 er an einem besonders kalten Abend am Rande eines Feuers und
stocherte lange mit einer Zange darin herum. Er weilte die ganze Nacht in diesem
Zustand und als der Morgen anbrach, warf er voller Zorn die Zange in die heife Glut,
so dass die Funken sprithten und rief: ,Bei Gott! Vernichte sie oder mich!“ Und einige
Tage spiter erreichte ihn die Nachricht vom Tode Katharinas.”®

Durch die Einbettung der Anekdote in den Erzahlfluss der russischen Erb-
nachfolge, die AqQa Muhammad Hans Nacht am Feuer rahmt, wird die
Kontingenz dieses Ereignisses betont. Anders als es Muhammd Riza Sah
fiir sich reklamiert, billigt Nafisi dem Qagarenherrscher keinen exklusiven
Zugang zum Transzendenten zu, doch wird genau wie bei Safa durch die
Hervorhebung des Unwahrscheinlichen die Fiigung umso plausibler. Vor-
sehung gestaltet den Lauf der Geschichte, der an bestimmte Personlichkei-
ten gekniipft ist: Sah Mansiirs Handeln markiert einen (gewissermafien
unsichtbaren) Wendepunkt, der Tod Katharinas II. wendet Schlimmeres
von der iranischen Nation ab und Irans Schicksal gehort untrennbar mit
dem der Pahlawis zusammen. Eine solche Lesart der Geschichte negiert
jedoch die unbegrenzte Revidierbarkeit der Annahmen von Historiker-innen.
Insofern ist die Literarizitdt der iranischen Historiographie der Pahlawi-Zeit
nicht nur bedingt durch ihre sprachliche Gestaltung, sondern auch durch
die dramatische Zuspitzung.

Obwohl die Méglichkeit einer internen Fokalisierung fiir die Historiogra-
phie ausgeschlossen ist und die Einsicht in die Gedanken- und Gefiihlswelt
»ein Privileg des fiktionalen Erzéhlers®>® entsteht eine empathische Nahe der
Autoren zu den von ihnen gewihlten historischen Figuren, die bis zur Iden-
tifikation reicht. Da die Autoren gemeinsame politische Ziele annahmen,
bedeutet dies gelegentlich auch Kritik. So bemerkt Safa, obzwar man nicht
genau wisse, wann AfSin in den Dienst des Kalifen getreten sei und obgleich
er seinen Sieg iiber Babak genutzt habe, um in der Administration der
‘Abbasiden aufzusteigen und dort die iranischen Interessen zu protegieren, sei
sein Feldzug gegen den Rebellen ,einer seiner grofiten Fehler, denn er war ein
Schlag gegen die Unabhidngigkeit Irans.*® Eine dhnliche Beurteilung erfahrt
Aba Muslim, der ,als der grofite Mann oder jedenfalls als einer der grofiten
Minner der islamischen Geschichte Irans“! gewertet werden miisse, aber am
Ende seines Lebens einen ,,unverzeihlichen Fehler“? zum Schaden der irani-
schen Nation begangen habe, als er dem Kalifen vertraute. Die oft rigoros und
anklagend formulierten Bewertungen, in denen beurteilt wird, ob die Helden
der Geschichte ihre Ziele (bzw. die der Historiker) erreicht haben und was sie

58 Nafisi [1335]/1956: 69.
59 Riith 2005: 38.

60 Safa 1385/2006-07: 215.
61 Tbd. 98.

62 Tbd.

201

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

scheitern lief3, erklédrt sich damit, dass die hier besprochenen Kulturschaffen-
den auch politische Aktivisten waren, die sich einer Vorstellung von Kultur
als Mittel der Politik verpflichtet fithlten. Vermeidbare Fehler, die zu meiden
die Geschichte lehrt und sie studierenswert macht, werden einzelnen ,gro-
len Mannern® angekreidet, die durch ihren Irrtum den Lauf der Geschichte
umlenkten - oder hatten umlenken kénnen.

Die Uberschneidung von Geschichte und Literatur wird begiinstigt durch
die weitverbreitete Personalunion von Historiker, Poet und Literaturwis-
senschaftler, wie die Beispiele von Sa 1d Nafisi und Zabihullah Safa zeigen.
Die daraus erwachsene wechselseitige Beeinflussung bzw. sogar Abhingig-
keit von historischer Literatur und Historiographie fiihrte zu Schriften, die
teils nicht mehr eindeutig einem der beiden Genres zugeordnet werden
konnen.®® Zweifellos ist dabei jedoch festzustellen, dass die historiographi-
sche Literarizitat mit den radikalen Entwicklungen, die sich spatestens seit
der Pahlawi-Zeit in der persischsprachigen Literatur ergaben, nicht Schritt
halten konnte.* Datfiir ist sie zu eng verflochten mit der ebenfalls konser-
vativen englischen und franzdsischen bzw. in geringerem Ausmaf3 auch
der deutschen Geschichtsschreibung.®> Der damit etablierte Zusammen-
hang zwischen historischer Literatur und Historiographie soll als Grund-
lage dienen, um Fragen der Inszenierung des Heroischen zu untersuchen.
Dabei wird davon ausgegangen, dass die spezifischen Eigenschaften eines
Mediums beeinflussen, welche Dispositionen des Heroischen dargestellt
werden und iiberhaupt dargestellt werden konnen.® Im Folgenden werden
Texte der beiden bereits besprochenen Historiker Zabthullah Safa und Sa‘id
Nafisi als Fallbeispiele herangezogen, in denen sie zum einen der Installa-
tion des Gelehrten als Nationalheld Vorschub leisten und sich zum anderen
die Rolle des Mystagogen aneignen. Es wird davon ausgegangen, dass ein
Kausalnexus zwischen diesen beiden Aspekten besteht.

63 Dies ist nicht so ungewdhnlich, Jordan stellt zhnliches fiir die europaische Geschichts-

schreibung im 19. Jahrhundert fest. Jordan 2018: 46.

Man denke nur an den innovativen Stil Sadiq Hidayats oder Nima Yiisigs in ihren litera-

rischen bzw. lyrischen Schriften.

65 Vgl. Riith 2005: 188 f. Wihrend sich der avantgardistische Roman durch Erkenntnis-
kritik, d. h. ,intellektuelle[s] Spiel und Selbstthematisierung® auszeichne, verlange die
Vergegenwirtigung des Vergangenen als édsthetische Illusion” nach einem Darstellungs-
verfahren, das die ,ganze Vielfalt menschlicher Handlungen® abbilden kénne. Hierfiir
halt Riith traditionelle Varianten des Schreibens eher geeignet. Riith 2005: 197.

66 CH, Held.

64

202

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Der Mystagoge im Dienst der Nation

Die Historiker der frithen Pahlawi-Zeit haben in ihren Schriften dem Typus
des Gelehrten zu einer prominenten Rolle in der iranischen Historiogra-
phie verholfen, die sich dank der zentralen Bedeutung der literati fiir das
nation building, die Reformprogramme und die biirokratischen Struktu-
ren langfristig festigen konnte. Einige Gelehrtenfiguren entwickelten sich
zu dieser Zeit zu Nationalhelden, die noch heute im nationalen Selbstver-
stindnis eine mafgebliche Rolle spielen, wie beispielsweise der Universal-
gelehrte und Dichter ‘Umar-i Hayyam (ca. t. 517/1131), die Dichter und
Mystiker Sa‘di (ca. t. 690/1292) und Hafiz (ca. t. 792/1390) und der Ver-
fasser des bekanntesten Sahnama Abu 1-Qasim Firdausi (ca. t. 416/1020).
Nationalheld-innen sind ein bedeutender Baustein in der Nationalstaats-
bildung, da sie geeignet sind, die neu entstehenden Institutionen dabei zu
unterstiitzen, einer grofien Gruppe von Menschen erfolgreich zu suggerie-
ren, eine Gemeinschaft zu bilden, obwohl sie einander unbekannt sind und
sich grofdtenteils auch nie kennenlernen werden.! Hierfiir bedarf es einer
Symbolik, und Nationalheld-innen konnen diese Funktion erfiillen. Bereits
in Ansitzen als solche etablierte Personlichkeiten wurden darum von dem
jungen Pahlawi-Regime dankbar aufgegriffen. Nationalheld-innen sind
nach der Definition der Islamwissenschaftlerin Johanna Pink ,Personen,
denen zugeschrieben wird, ebendiese Nation mitbegriindet oder verteidigt
oder aber ihr zu Macht oder Ansehen verholfen zu haben.? Die Figur der
Held-in kénne die Nation fiir ihre Mitglieder greifbar machen und ermog-
liche zudem eine Abgrenzung von anderen Gruppen, deren Mitglieder die
Held-in nicht verehren und sie moglicherweise gar nicht kennen. Anders
als in anderen Fillen wirkt diese Gleichgiiltigkeit nicht deheroisierend in
Bezug auf die Figur, sondern konstituierend auf die im medialen Kontext
der Held-innenverehrung angesprochene Gruppe. Der Zuschreibungspro-
zess sei jedoch meist konfliktbehaftet, da diverse staatliche, gesellschaftliche
und mediale Akteure an ihm partizipieren. In der Nationalheld-in entwerfe
die Gesellschaft ihr Selbstbild, mit dem sie in die Geschichte blicke, ,,um
die Gegenwart aus der Vergangenheit zu rechtfertigen oder auch zu kritisie-

«

ren”3 Langewiesche fiihrt aus, dass mit dem Geschichtsbild
immer auch Zukunft eingefordert wird, ganz gleich ob es die Gegenwart preist oder
verwirft. Der Nationalheld dient dazu, diese Geschichtsvisionen, mit denen die Ver-

gangenheit auf die Gegenwart ausgerichtet wird, vor aller Augen zu stellen, ihnen
offentliche Geltung zu verschaffen und damit Wirkungsmacht zu verleihen. In dem

Vgl. Anderson 2006: 6.
CH, Nationalheld.
3 Langewiesche 2004: 376.

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bild, das man von dem Nationalhelden zeichnet, werden die Eigenschaften formu-
liert, in denen sich ein Staat, eine Gesellschaft nach innen als Einheit erkennen will
und mit denen sie sich nach auflen abgrenzt. Im Angesicht des Nationalhelden ent-
scheidet sich also, wer zur Nation gehort und wer nicht, wie sich diese Nation in ihrer
Eigenheit bestimmt und was sie ausschlief3t. Deshalb ist der Nationalheld immer eine
umstrittene Figur. Wer einen Nationalhelden erschafft, wer festlegt, welche Tugenden
er verkorpert, fiir welche Vergangenheit und Ziele er steht, darf hoffen, im Deutungs-
kampf um das Selbstverstdndnis der Nation zu siegen. Bei der Erschaffung von Natio-
nalhelden geht es also um Machtkdmpfe. Gekampft wird um die politische Symbolik,
in der sich die Nation reprisentiert sieht.*

Die Zielsetzung, der allgemeinen Bevolkerung Vorbilder zu prasentieren,
die im Dienste der Nation gewirkt haben, schldgt sich ebenfalls in der
Bewertung und Darstellung heroisierter Gelehrter nieder. Die Geschichts-
schreibung, die sich einer nationalistischen Agenda verpflichtet sah, wurde
nutzbar gemacht fiir eine heroische Uberhéhung des Gelehrten. Die Gelehr-
ten fungierten als eine der Sdulen der iranischen Nation und garantierten
deren Uberdauern durch die Zeiten, besonders in Momenten des Staats-
versagens oder militdrischer Niederlagen. Dies soll im Folgenden veran-
schaulicht werden. Die Fallstudie untersucht eine heroisierte Personlichkeit
anhand einer Kurzgeschichte von Sa‘id Nafisi aus dem Jahr 1312/1933.

Fallstudie: Nach tausend Jahren

Heute sind 1023 Mondjahre seit seiner Geburt und 936 Mondjahre seit dem Tod die-
ses grofien Mannes vergangen. Seit mehr als 900 Jahren herrscht sein Wort iiber alle
Landesteile Irans. Von allen Menschen, die sich in diesen 1.350 Jahren fiir Iran auf-
opferten, selbst von den 100.000 grofien Mannern, die ihr Blut gaben, auf dass es in
unsere geliebte Erde sickere, und die Frauen, Kinder und Besitz fiir diesen Boden, der
die Ruhestitte unserer Viter ist, opferten, selbst als diese ist er gréﬁer.5

Gemeint mit dieser Lobpreisung ist der Poet und Nationalheld Aba I-Qasim
Firdausi, der Verfasser des bekanntesten Sahnama. Er wurde um das Jahr
329/940in Baz, einem der Dorfer in Tabiran-i Tas, geboren.® Das (ungefahr)

4 1bd. Zitiert bei CH, Nationalheld.
Nafisi 1396/2017-18: 257.

6  Heute Tas; die Ortschaft liegt nérdlich von Mashad. Sowohl der ,biirgerliche’ Name des
Dichters als auch sein Geburtsdatum und die Einzelheiten seiner Herkunft sind unklar.
Selbst der Kiinstlername Firdausi taucht nur einmal im Sdhnama auf, so dass seine
Bedeutung Gegenstand von Spekulation war (Dabashi 2019: 71). Ab dem 40. Lebens-
jahr soll er mit dem iiber drei Jahrzehnte wihrenden Projekt seines Epos begonnen
haben. Zwar verfasste er wohl zuvor schon Lyrik, diese gilt jedoch als verloren (Safa
1396/2017-18: 183-84). Dariiber hinaus hat man versucht, biographische Details hat
aus dem Sahnama zu extrahieren. Nach dieser Lesart wird der Erzahler im Sahnama
mit dem Autor Firdausi identifiziert und die im Sahnama enthaltenen Hinweise auf die
finanzielle bzw. familidre Situation sowie die allgemeinen Lebensumstidnde des Erzédh-
lers als historische Situation des Autors erachtet. Da Firdausi das Sahnama nicht chro-

204

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

tausendjahrige Jubilaum 1313/1934 nahm Riza Pahlawi auf Initiative eini-
ger Historiker und Literaturwissenschaftler zum Anlass, ihm zu Ehren ein
Gedenkfest ausrichten. Bei dieser Gelegenheit wurde auch ein neu errich-
tetes Mausoleum in Tas eingeweiht und der Ort in Firdaus umbenannt.
Das Denkmal kniipft an eine Anekdote um die Bestattung Firdausis an,
dem wegen seiner konfessionellen Zugehorigkeit zur Schia méglicherweise
ein Grab auf dem Friedhof in Tas verweigert worden war. Dem Totenkult
kommt allerdings auch global betrachtet eine herausragende Bedeutung bei
der Verehrung von Nationalheld-innen zu, wobei Pflege und Prasentation
des Grabes, aber auch die Exhumierung und Umbettung sowie die Erin-
nerung an Jahrestage oder die Achtung bzw. Etablierung von Ritualen eine
Rolle spielen. Dabei ist auf Ahnlichkeiten zu religidsen Kulten hingewiesen
worden, die bestitigen, dass die Verehrung von Nationalheld-innen frii-
here, insbesondere religiose Formen der Held-innenverehrung absorbiert
hat.” Der wiederholt bemiihte Vergleich des Sahnama mit dem Koran, die
Vorstellung, das Sahnama habe sich in gleicher Weise verbreitet wie der
Koran oder sei sogar schlicht und ergreifend ein iranischer Koran,? sakra-
lisiert folglich nicht nur das Sahnama selbst, sondern erhebt auch den Poe-
ten in den Rang eines Propheten. Die geographische Nahe zu Mashad war
fiir die Pahlawis von Interesse, da sie die Moglichkeit bot, eine alternative
Pilgerstitte zu dem nahegelegenen Schrein Imam Rizas zu etablieren.” Es
wurden zahlreiche Mausoleen und Denkmiler fiir gelehrte Nationalhelden
errichtet, doch genoss Firdausi einen Sonderstatus, der sich auch in dem
Jubildum artikulierte. Etliche namhafte Wissenschaftler und Schriftsteller
wie Hasan Taqizada und Muhammad Qazwini nahmen publikatorischen
Anteil an den Festlichkeiten. Der Historiker Sa‘ld Nafisi veréffentlichte
neben einem wissenschaftlichen Text, Dichtung und Prosa (Nazm-u Natr),
auch die Kurzgeschichte Nach tausend Jahren, die sich an ein breiteres
Publikum richtete. In dem oben zitierten Passus erscheinen die Krieger als
gesichtslose Masse, die zwar Grof3es vollbracht, aber einer Sisyphusarbeit
gleich stets von neuem gegen den Untergang ankdmpfen miissten, wohin-
gegen es letztlich das Wort des Dichters sei, das {iber die Nation herrsche
und ihren Zusammenhalt gewéhrleiste. Dies gelinge dem Dichter dadurch,
dass er tiber der iranischen Geschichte throne und sie kraft seiner hervor-
gehobenen Position umfasse. Die Geschichte setzt mit dem Beginn der ira-
nischen Geschichte ein, schildert im Mittelteil das Leben und Wirken des

nologisch schrieb, sondern die einzelnen Geschichten spiter in die jetzige Reihenfolge
brachte (Safa 1396/2017-18: 194), bieten sich vice versa insbesondere Kommentare {iber
das Alter zur Rekonstruktion der Schreibabfolge an.

7 CH, Nationalheld.

8 Vejdani 2015: 165.

?  Abrahamian 2008: 87.

205

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dichters und endet in der Gegenwart. Der Anfang einer jeden Erzéhlung
ist, wie Riith treffend bemerkt, eine Setzung!'® — und damit eine so notwen-
dige wie aussagekriftige Entscheidung der Autor-in. Denn ohne diese Set-
zung geriete man in eine Endlosschleife des Riickgriffs, in welcher stets von
neuem die Bedingungen des immer vorherigen Beginns geschildert werden
miissten. Die Kurzgeschichte beginnt — anders als wir es bereits im Falle
der zwanzig Jahre spater publizierten Geschichte {iber Rimi gesehen haben
- nicht etwa mit einer Handlung des Protagonisten, sondern mit einer Dar-
stellung des Sasanidenreiches. Die Figur Firdausi erscheint damit erstmalig
am eigentlichen Hohepunkt der Erzéhlung. Ausfiihrlich wird die Vorge-
schichte erzahlt, die zu Firdausis Geburt fihrt und die offenbar bis nach
Ktesiphon reicht. Die Beschreibung von Witterung und Landschaft sowie
der geographischen Beschaffenheit nehmen dabei einigen Raum ein. Nafisi
beginnt seine Geschichte mit den Worten:

Vor 1.400 Jahren schien die goldene Sonne, die in diesen Zeiten fiir uns scheint und
jeden Morgen den wolkenlosen Himmel schmiickt, auf eine andere Welt (gahani).
Dieser silberweifle Mond, der jeden Abend die Geheimnisse aus dem Inneren der
Haiuser seinem Gedachtnis anvertraut, war der Zuschauer einer anderen Welt (‘alam).
Diese blinkenden Sterne, die jede Nacht die blaue Himmelsdecke golden besprenkeln
und den Nichte durchwachenden Liebenden so vertraut sind wie dem bediirftigen
Frithaufsteher, sahen diese Welt anders.!!

Nafisi lasst die Geschichte durch ein Medium erzdhlen, das figiirlich in
Erscheinung tritt, wie das ,uns’ des ersten Satzes offenbart. Dadurch lasst
er die Kaffeehausszenerie aufleben, in der das Sahnama traditionell erzahlt
wird. Dariiber hinaus ist es zeitlich gebunden und verortet sich in der
Gegenwart der imaginierten Leser-in, wie das Stichwort ,heute® offenbart.!
Es ist der Welt der Leser-innengemeinde dadurch néher als der erzéhlten
Welt, deren Andersartigkeit sich durch die zeitliche Distanz ergibt. Durch
die bereits im Kapitel zuvor ausgefiihrte Gleichsetzung von Nafisi und dem
Erzédhler scheint zudem er selbst es zu sein, der die Rolle des naggal ein-
nimmt. Eine weitere Anniaherung an das Sahnama gelingt dem Autor durch
die empathischen Naturbeschreibungen, die ein charakteristisches Stilele-
ment des Epos sind. Er verkniipft den Duktus des SGhndma mit seiner eige-
nen Prosa. Nafisis Natur nimmt dergestalt Anteil an Irans Schicksal, wie die
Umwelt des Sahndamas Anteil an dem Schicksal ihrer Held-innen nimmt. So
lassen Mond- und Sonnenverse am Beginn der Geschichten ihren Ausgang

10" Riith 2005: 153.

1" Nafisi 1396/2017-18: 225 f.

12 Dies ergibt sich ja aus der anlassbezogenen Veréffentlichung des Textes, die die Vor-
stellung einer tagesaktuellen Rezeption nahelegt. Ahnlich auch der Satz: ,Dieses Dorf
existiert noch heute in der Niahe von Tas und ist in unserer Zeit unter dem Namen Baz
bekannt. Nafisi 1396/2017-18: 240.

206

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schon erahnen. Oftmals wird die Umgebung gar zur Akteurin im Gesche-
hen, etwa wenn eine vom Sturm verwiistete Palastruine versucht, einen
Bogengang nicht einstiirzen zu lassen, weil Konig Darab dort Schutz vor
dem Unwetter suchte. Erst als er sich wieder erhebt und darunter hervor-
tritt, bricht sie endgiiltig ein.!> Safa zufolge sind die beschreibenden Passa-
gen des Sahnama von herausragender Bedeutung, da Firdausi mit ihnen die
Leser-in in sein Narrativ einfithre und ihr damit seine Perspektive auf die
Ereignisse sanft aufzwinge, so dass die Leser-in schlieflich dazu neige, sich
dem Dichter in allen Urteilen anzuschlieflen.!* Sie machen seines Erach-
tens die besondere Qualitat der Dichtung aus, da die Geschichten selbst,
wie er schreibt, tiberliefert und nicht von Firdausi erfunden oder verandert
seien.!> Der zuvor zitierte Passus ordnet folglich en passant auch die Gegen-
wart der Leser-in historisch ein und soll ihr Nafisis Perspektive aufzwingen.
Der wolkenlose Himmel und die scheinende Sonne markieren eine Epoche
der Bliite, die das Sasanidenreich und die Pahlawi-Ara miteinander ver-
binden. Dies wird deutlich, wenn man den Textabschnitt ins Verhaltnis zu
einem weiteren Passus setzt, der bescheibt wie Iran unter Fremdherrschaft
geraten sein soll:

Zu jener Zeit war es auch, dass sich der Himmel wieder mit Wolken zuzog und die
Patriot-innen Irans finsteren Tagen entgegenblickten: Die Tiirken machten sich unter
dem Befehl der Auslinder auf den Weg nach Iran.'®

Auch wihrend der sog. ,islamischen Eroberungen’ hatte sich der Himmel
verdunkelt und der Glanz der Sonne sich verborgen.

Die Jahrhunderte Erzahlter Zeit werden in Nach tausend Jahren von einer
iterativ-durativen Raffung zusammengehalten.!” Die damit einhergehende
Selektion bietet dem Verfasser die Moglichkeit, Schwerpunkte zu setzen,
die den Informationsgehalt und die Kausalitdten seines Narrativs verdich-
ten und an anderen Stellen lockern. Dieses sprunghafte Erzéhlen macht
die wiederkehrenden Elemente, die das (vermeintlich) zyklische Schick-
sal der iranischen Nation prdgen, iiberhaupt erst sichtbar. So kdmpfen

13 Davis 2016: 555.

14 Safa 1396/2017-18: 239. Das gilt auch fiir die Heldengeschichten um Rustam und
Isfandiyar, die um Giw und Suhrab sowie jene um Bizan und Faridan, die keinesfalls
Firdausis Phantasie entsprungen seien, sondern sich so, wie sie im Sahnama stiinden,
ebenfalls auf Uberlieferungen beriefen. Safa 1396/2017-18: 203.

15 Ibd. 265.

16 Nafisi 1396/2017-18: 237.

Die Kurzgeschichte bzw. Novelle ist, wie das Wort selbst schon andeutet, aus dem

europdischen bzw. angelsdchsischen Kulturkreis entlehnt, doch muss es nicht stéren,

dass damit gegen die Grundprinzipien dieser Textart, namlich einen dichten Zusam-
menhang zwischen Erzahlzeit und Erzdhlter Zeit zu wahren, verstoflen wird. (Vgl.

Petersen 1993: 45.) Hierin offenbart sich einmal mehr eine kreative Handhabung der

Inspirationsquellen.

207

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

die ,pahlawanan-i Iran“'® Tahir Zu l-Yamanain, Ibn Mugann‘ und Ya‘qab
p. Lait zwar standhaft gegen die ,sil-i taziyan®,'® die Flutwelle der Araber,
die einst eine Stadt nach der anderen fortgespiilt habe, doch seien sie stets
von neuem zuriickgedrangt worden. Fanden sich die Bewohner-innen von
Tas durch die Anstrengungen von Isma‘l Samani und seinen Nachfolgern
erneut in der Zeit der Sasaniden wieder, die alle qualvollen Erinnerungen
der vergangenen 260 Jahre unter Fremdherrschaft ausgeloscht habe, so
blieb auch dieses Intermezzo eben nur ein Intermezzo. In diesen Zeiten, so
berichtet der Erzdhler, lebten die alten Sitten und Brauche allerdings wieder
auf; der samanidische Konig etwa spielte Polo, ritt Pferde und kreuzte zum
Vergniigen die Klingen. Er richtete Nauraz?° und Mihrgan?! aus, entziindete
an Sada?? die Feuer, und die alten Herrscher waren den Menschen wieder in
Erinnerung.?* Die beschriebenen Szenen hoéfischen Lebens, die Nafisi auf-
greift, fungieren als pars pro toto des Iranertums und sind eng verkniipft mit
den Darstellungen kéniglichen Lebens im Sahndama. Bald sei dieses Leben
zwar erneut von ausldndischen Kriften bedroht gewesen, doch was die poli-
tische wie militdrische Unterdriickung iiberstand, seien die Geschichten
von Sam, Zal und Rustam, iiber Suhrab und Isfandyar, Bahman, Tas und
Siyawa$ gewesen, die man sich einst schon in den Sdulenhallen von Kte-
siphon (Tsiftin) erzahlt habe.?* Bemerkenswert hieran ist, dass die Legen-
den des Sahnama einer anderen fiktiven Welt zugeordnet sind, als die
Geschichte selbst darstellt. Die Legenden sind innerhalb des Narrativs nicht
als historischer Ursprung zu begreifen, sondern ihr Erzihlen als performa-
tiver Akt stellt diesen historischen Ursprung dar und perpetuiert das Iraner-
tum.?> Daher wussten die Menschen in Transoxanien noch lange um Bliite

18 Nafisi 1396/2017-18: 234.

19" Ibd. 229.

20" Das u. a. im persischen Kulturraum gefeierte Neujahrsfest, das auf das Friihjahrsiqui-
noktium fallt.

21 Ein Herbstfest, das auf den Monat Mihr am Tag Mihr fillt. Im antiken Iran gab es keine

Wochentage, sondern jeder Tag eines Monats hatte einen Namen. Hatte der Tag den glei-

chen Namen wie der Monat, wurde dies iiblicherweise festlich begangen.

Ein Mittwinterfest, das 50 Tage vor Nauruz (sad bedeutet 100) mit grof3en Feuern gefei-

ert wird. Genau wie Nauriiz taucht es auch im Sahndma auf. Pirniya 1307/1928: 15-17.

> Nafisi 1396/2017-18: 235 f.

24 Tbd. 227.

25 Die Ansichten gehen hier auseinander. Safa zufolge ist das Thema des Sahnama die
Geschichte des antiken Iran seit Beginn der Zivilisation der iranischen ,Rasse’ bis
zur Zerstorung (ingiraz) ihrer Regierung (hukamat) durch die Araber (a‘rab). (Safa
1396/2017-18: 216.) Zwar merkt er an, dass das Buch der Konige voller historischer und
geographischer Fehler sei, gibt damit aber zu erkennen, dass das Epos von ihm letztlich
als Geschichtsschreibung, wenn auch als fehlerhafte Geschichtsschreibung, noch ernst
genommen wird. Als ursdchlich hierfiir erachtet er, dass sich FirdausI an die ihm zur
Verfiigung stehenden, teils ungeniigenden Uberlieferungen halten musste. So konsta-
tiert Safa, dass die tiberraschende Kiirze, mit der die Parther abgehandelt werden, darin

22

208

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

und Glanz der ehrwiirdigen Zeiten Ktesiphons, denn sie erzihlten sich und
ihren Kindern die Geschichten iiber die grofien Kriege ihrer Vorfahren in
Paldstina und Kleinasien, die sie selbst von ihren Vitern gehort hatten. ,Was
weif$ man, welche Empfindungen im Blut der Kinder dieser Familien in
500 Jahren Monarchie und Weltherrschaft (gahan-giri) der Sasaniden ange-
sammelt wurden!“?¢ ruft der Erzdhler aus und bringt Nafisis Vorstellung
einer Verbindung von Schah und Bevodlkerung zum Audruck, die durch
das Erzahlen entsteht und bewahrt wird. Allerdings seien die Sitten und
Brauche stets in Gefahr, von den vergesslichen Menschen vernachlissigt zu
werden. In diesen von Nafisi diagnostizierten Zeiten national-kultureller
Flaute erheben sich Kulturgréflen zur Bewahrung der iranischen Identitét
und Firdaust ist eine von ihnen. Um sich aus den ,Klauen der Ausldnder®?
(Cangal-i biganigan) zu befreien, schldgt der Dichter vor, einen Kulturkampf
gegen sie zu fithren. Die Menschen, so lasst Nafisi ihn sprechen, miissten
die Religion und Sitten ihrer Vorfahr-innen studieren. Indem Firdausi kon-
statiert, kulturelle Bildung sei das Fundament des iranischen Patriotis-
mus, verweist die Figur Firdausi auf die hohe Relevanz von Nafisis eigener
Arbeit. Denn im Schreiben folgt Nafisi dieser Leitlinie der national-kultu-
rellen Aufklarung und identifiziert sich auf diese Weise mit dem - so die
Geschichte - grofiten aller Méanner.?® Seine Arbeit erfahrt eine historische
Legitimation durch eine in der Geschichte von ihm zum heros aufgebau-
ten Figur. Nach tausend Jahren macht sich aufierdem eine kulturelle Praxis
der Zeitgenoss-innen zunutze. So beruft Firdausi fiir seinen Kulturkampf
Sitzungen ein. Im Kontext des Abfassens dieser Geschichte bestehen infor-
melle Patronagenetzwerke neben den modernen Institutionen und beein-
flussen das politische und kulturelle Geschehen.?” Die von Nafisis Firdausi
abgehaltenen politischen Sitzungen (galasat-i hizbi) gleichen der sozialen
Praxis der Eliten der Pahlawi-Ara:

Dowreh (literally: circle) is the Persian word which has gained currency since the end
of World War II to describe upper and middle class groups that meet regularly for
reasons of common interest. The term dowreh has a general meaning of social circle,

begriindet sei, dass Firdausi nur wenige Moglichkeiten zur Verfiigung gestanden hitten,
um diese Epoche zu studieren (Safa 1396/2017-18: 216). Eine diplomatische Ansicht
ist, dass die Legenden keine Geschichte im engeren Sinn seien, aber einen wahren Kern
haben. Vgl. Pirniya 1307/1928.

26 Nafisi 1396/2017-18: 235.

27 Tbd. 241.

28 Ahnlich deutlich wird dies in dem biographischen Film von ‘Abd al-Husain Sipanta, der
als Produzent selbst die Rolle von Firdausi spielt (Marashi 2010: 110; der Film ist lei-
der nicht auflindbar, worauf Marashi selbst schon hinweist, ibd. 290; ausfithrlich Naficy
2011a: 240 ff.). Hieran wird auch deutlich, dass es sich nicht zwangsldufig um eine per-
sonliche Neigung Nafisis handelt, sondern eine verbreitete Praxis war.

29 Vejdani 2015: 62.

209

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

salon or clique. (...) Dowrehs meet, as a rule, weekly, but some may meet only once
a month, others more often. While most Iranians attend only one or two dowrehs a
week, those who are socially or politically active will go to three or four each week.

Die Anzahl der Teilnehmer-innen wihrend einer daura sei durch die Grof3e
des Raumes begrenzt und da die Zusammentreffen fiir gew6hnlich in Pri-
vathdusern stattfanden, partizipierten in der Regel 12 bis 16 Personen.’!
Die dauras substituierten das Fehlen politischer Parteien und waren aus
den angumans (Organisationen) der Konstitutionellen Revolution her-
vorgegangen. Diese daura-dhnlichen Vereinigungen hatten das Potenzial,
grofle Teile der Bevolkerung zu mobilisieren und wurden daher im Laufe
von Riza Sahs Machtzuwachs zuriickgedringt. An die Stelle der angumans
traten eben jene auf die Elite bzw. den Hof begrenzten dauras. Die Praxis
erstreckte sich jedoch auf weite Teile der politisierten urbanen Bevolkerung
und umfasste auch oppositionelle Gruppierungen.’? Die nationalistische
Aufladung des Konzepts zeigt sich in William Green Millers Vergleich des
daura-Systems mit dem ganat-System, ,the ancient waterworks of Iran.33
Er konstatiert zudem, dass viele Iraner-innen die daura als eine der ,native
Iranian institutions® bewerteten, die es unnotig mache, westliche Modelle
zu imitieren.3* Die Abwesenheit politischer, sozialer, 6konomischer und
technischer Bedingungen, die gesellschaftliche Partizipation in groflerem
Maf3stab moglich machen konnten, begiinstigte die Langlebigkeit der Ins-
titution daura.®

Wie gezeigt wurde, gilt das Werk Firdausis gleichsam als ominipréasent.3
Der Dichter scheint die nationale Geschichte zu umfassen, indem er ihre
Anfénge in seinem Epos auferstehen lasst und bis in die Gegenwart trans-
portiert. Das erhebt ihn zum grofiten Helden der iranischen Geschichte
und den Gelehrten zum bedeutensten Heldentypus der Nation. Das funk-
tioniert natiirlich nur deshalb, weil Firdausi auch auferhalb dieses spe-
zifischen Textes, ja tiberhaupt auflerhalb von Texten heroisiert wird. Die

30" Miller 1969a: 163 f.

1 Ibd. 164.

32 Miller 1969b: 344 f.

33 Miller 1969a: 164. Fraglos spielen dabei auch orientalistische Vorannahmen eine Rolle.
So schreibt er, der Informationsfluss sei so ,unperceived wie die unterirdisch gelegenen
Kanile. Ibd.

3 Miller 1969b: 343.

5 Bill 1973: 133.

36 Dies scheint auch in Zabihullah Safas Dissertationsschrift zur Entwicklung iranischer
Epen, Hamasa-yi-sarayt dar Iran, auf. Auflerdem verweist er wiederholt auf die enge
Verwobenheit von Firdausis Dichtung mit dem {iberliefertem Material und untersucht
eingehend seine Quellen (Safa 1396/2017-18: 214 ff.). Dabashi konstatiert noch 2019:
~Before Abu a-Qasem Ferdowsi Tusi (...) was born in person he was born poetically —
the literary imagination of the world into which he was born willed and gave birth to
him. Dabashi 2019: 67.

210

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Geschichte steht, wie eingangs erldutert, in einem Netz sich gegenseitig legi-
timierender und stabilisierender Bedeutungszuschreibungen. Gerade die
auflertextuelle Geschichte macht diese erfahrbar und verleiht ihr Gewicht.
Firdausis Bedeutung liegt innerhalb der Kurzgeschichte in seiner Funktion
als Verbindungsglied begriindet. Er hélt nicht nur die iranische Geschichte
zusammen, sondern gewihrleistet eine dichterische Genealogie, die von
Gelehrtem zu Gelehrtem tradiert wird. Firdausi wird zum herausragenden
Glied einer genealogischen Kette stilisiert, die sowohl Bewahrung als auch
Fortschritt moglich gemacht hat. Seine geistigen Vorfahren und Nachfahren
schufen den Akteuren der politischen und militarischen Unabhangigkeit
einen ideologischen Uberbau, indem sie die Erinnerung an Irans einstige
Grofle wachhielten. Dieser Uberbau ist die Voraussetzung aller militiri-
schen Erfolge. In seiner Geschichte der Pahlawi-Zeit konstatiert Nafis:

Seit alters her war eine der natiirlichen Eigenschaften der Iraner-innen, dass sich das
Nationalgefiihl auf Sagen und Legenden stiitzt, und seit jener Zeit gab es immer Bewe-
gungen und edle Aufstande (giyam-ha-yi mardana), bei denen es darum ging, Aus-
linder-innen zu vertreiben.’

Firdausi ist stets der Kliigste, Weiseste und Gebildetste in seinem Debat-
tierkreis, und seine Exzeptionalitdt legitimiert seinen Machtanspruch. In
seinen Qualitdten ist er zwar unerreichbar, doch auch er hat die Legenden
von seinem Vater erfahren und lauschte seit seiner Kindheit den tradierten
Ratschldgen von Burziiya und Buzurgmihr.?® Damit ist sein Lebensweg und
seine Haltung beispielhaft und nachahmbar. Nafisi zeichnet ausfiihrlich
nach, wie die Sagen und Legenden Eingang in die epischen Vorgénger®® des
Sahnama fanden und so letztendlich in das Sahnama Firdausis aufgenom-
men wurden. Firdausi war also keineswegs — wie man es bei einem Dich-
ter meinen konnte - in erster Linie schopferisch, sondern das konservative
Gedachtnis der Nation.

37 Nafisi 1344/1965-66: 49.

38 Nafisi 1396/2017-18: 239. Burziiya lebte im 6. Jahrhundert und war wohl Arzt und
Staatsmann unter Husruw (r. ca. 531-579); als sein Hauptverdienst gilt aber eine Uber-
setzung von Kalila wa Dimna aus dem Sanskrit ins Pehlewi. Sein Zeitgenosse Buzurg-
mihr war Minister unter demselben Konig und gilt als herausragender Gelehrter, iiber
den auch im Sahnama berichtet wird.

Namlich das Huday-nama (Buch der Herrscher), ein vermutlich ehemals mittelpersi-
scher Text, der sich mit der Sasanidenzeit befasst und spater ins Arabische iibersetzt
wurde, sowie das Sahnama des Poeten Abii Mansir Daqiqi (4./10. Jh).

39

211

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 21.01.2026, 18:16:11.


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Held-innenverehrung um das Jahr 1332/1953

Bevor auf historiographische Arbeiten nach der politischen Wende einge-
gangen wird, soll kurz aufgezeigt werden, wie erfolgreich die Intellektuellen
darin waren, den Gelehrten als Heldentypus zu etablieren. Dazu wird eine
Studie von Irag Aiman herangezogen, die er im Bahman 1332/1954 in der
Zeitschrift Suhan publizierte. Er versucht mit Hilfe einer Umfrage Erkennt-
nisse dariiber zu gewinnen, welche Personlichkeiten sich iranische Jugend-
liche und junge Erwachsene zum Vorbild nehmen, und stellt fest, dass diese
vor allem [iterati wihlten.! Die Studie muss einmal mehr als Hinweis ver-
standen werden, dass das Heroische sowohl als integrative, aber eben auch
als progressive Kraft einigen Raum im Denken der Historiker und ihrer Kol-
legen aus verwandten Fichern einnahm. Aiman geht davon aus, dass sich
anhand der Wahl der Held-innen erkennen lasse, welche Themen in der
Gesellschaft verbreitet seien und welche Themen starke Emotionen hervor-
rufen.? Es fallt auf, dass die Personen, die von ihm namentlich angefiihrt
werden, sich unter dem Heldentypus des Gelehrten subsumieren lassen.
Personlichkeiten aus nicht genauer betrachteten Kategorien stehen naher
an der Politik. Gelehrte sind offenbar politisch unbedenklich, weswegen
Aiman ihre Namen und die Haufigkeit ihrer Erwahnung explizit aufzahlen
kann. Zudem koénnen sie anscheinend auch von den Befragten sogar unter
widrigen politischen Bedingungen bedenkenlos genannt werden. Die Iden-
tifikation von Gelehrten wie Sa‘di und Firdausi mit der Nation bezeugt in
der Umfrage ihre integrative Kraft iiber politische Grenzen hinweg. Anders
verhilt es sich mit den anderen Kategorien, die vermutlich nicht en détail
besprochen wurden, da moglicherweise Muhammad Riza Sah nicht den
ersten Rang unter den verehrten Konig-innen einnahm oder aber religiose
Wiirdentrager-innen verehrt wurden, die sich in die Ndhe des politischen

Die Wahl einer oder mehrerer Held-innen, die man sich in allen oder einigen Bereichen
des Lebens zum Vorbild nehme, schreibt Aiman, einleitend sein Forschungsvorhaben
begriindend, sei ein bedeutendes Ereignis der Jugend. Heranwachsende Menschen fass-
ten Zuneigung zu einer oder mehreren bedeutenden Personlichkeiten oder auch zu sol-
chen Menschen, die man als ,durchschnittlich’ bezeichnen mag, und wiinschten sich,
dass ihr eigenes Leben in dhnlichen Bahnen verlaufen mége. Auch wenn sich das bei
jeder Person anders gestalte und unterschiedlich wichtig sei, {ibe das Verlangen, diesen
Menschen nachzueifern, einen mafigeblichen Einfluss auf die eigene Lebensgestaltung
aus, und frithen Held-innen bleibe manch eine-r bis zum Tod treu. Erwéhlte eine Person
eine Held-in aus Kultur und Bildung, so orientiere sich auch ihr Leben an Fortschritt
und Perfektion. Wahlte sie hingegen jemanden aus der Gruppe der Kultur- und Bil-
dungslosen, so nahere sich auch ihr Leben einem niedrigeren Niveau an. Diese Worte
erinnern an Sa‘id Nafisis Feststellung, wie wichtig Heldenfiguren seien, und seinen
Wunsch, die Wahl des Helden (Frauen schligt er keine vor) zu beeinflussen.

2 Aiman 1332/1954: 210.

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Widerstands riicken lassen. Aufschluss dariiber konnte nur Archivmaterial
der Zensurbehorden geben. Auffillig ist zudem, dass sogenannte Unabhén-
gigkeitskampfer keinerlei Widerhall in der Umfrage finden. Dies mag daran
liegen, dass militdrische Fiihrer gelegentlich auch als Konig-in eingeordnet
werden konnten, wie beispielsweise Mardawig (t. 323 h. q. /935), oder als
Politiker-in, beispielsweise Sattar Han (t. 1293/1914). Es deutet aber eben-
falls darauf hin, dass - im Sinne Aimans — militdrische Held-innen> wenige
Ankniipfungspunkte fiir das Leben der Heranwachsenden boten und der
Krieger sowie seine heroische Eigenschaften nicht nur in der Historiogra-
phie, sondern auch in der breiten Gesellschaft an Relevanz verloren.

Dass Dichter-innen so hdufig gewdhlt wurden, lasse laut Aiman vermu-
ten, dass die Jugendlichen mit diesen besonders vertraut seien, da sie ihnen
auf ithrem Bildungsweg regelméaflig begegneten* — eine Ansicht, der man
sich auch 70 Jahre spater noch anschlieflen kann, wobei auch die haufige
Nennung Ibn Sinas im Jahr des Jubilaums darauf hindeutet, dass dieses von
den Heranwachsenden wahrgenommen und rezipiert wurde. Darin kann
man einen Hinweis auf den Erfolg der damit einhergehenden Propaganda
sehen.

Doch in erster Linie muss die Tatsache Beachtung finden, dass die drei
mit Abstand am haufigsten verehrten Personlichkeiten iranische National-
helden aus der Kategorie Dichter-in sind und an vierter Stelle ein Philosoph
steht. Auch das Spektrum in der Kategorie Dichter-in ist deutlich grofer als
in den anderen Rubriken.

Insgesamt kann diese Studie als Hinweis verstanden werden, dass die
doppelte Strategie der Historiker, den Gelehrten sowohl als Nationalhel-
den erhéhten Ranges aufzubauen, als auch einen besonders nachahmungs-
wiirdigen Lebenswandel zu inszenieren, bei den Rezipient-innen Anklang
gefunden hat. Nicht zuletzt ist es den Historikern auch gelungen, selbst in
das Pantheon einzugehen, wie die Beriicksichtigung Sa‘id Nafisis, Rizazada
Safaqs, Muhammad ‘Ali Furiigis und Ahmad Kasrawis deutlich macht. Zwar
wurden sie nicht oft angefiihrt, aber dass sie iiberhaupt denkbar waren,
kann als Ausgangspunkt fiir die Schlussfolgerung dienen, dass die Selbst-
heroisierung der Historiker von der Offentlichkeit als glaubwiirdig bewertet
wurde. Das brachte den Gelehrten in Konflikt mit dem Schah.

Frauenfiguren werden m. W. im grofleren Umfang erst seit jiingerer Zeit verehrt. Ein
Beispiel hierfiir ist Saida Hatan (r. 385-407 h. q.), von der Lutfullah Hunarfars noch
schrieb, dass sie mit Hilfe ihrer S6hne regierte (1386/2006-07: 108), und der 2019 im
Kunstmuseum Isfahan eine Ausstellung mit Kunstwerken von Gahangir Sahdadi gewid-
met wurde, wo sie als herausragende Herrscherin erschien.

* Aiman 1332/1954: 215.

214

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Der Gelehrte in der Krise

Der seit dem coup détat von 1332/1953 zunehmenden politischen Enge
zum Trotz nahmen Intellektuelle weiterhin eine zentrale Rolle im gesell-
schaftlichen Gefiige ein. Dabei wurden sie vermehrt als Konkurrenten der
royalistischen Fraktion gehandelt. Geriichten zufolge soll Muhammad Riza
Sah von ,an-tellectuel® bzw. »goh-tellectuel” gesprochen haben, ,the pun
being that the first syllable in both terms meant ‘crap’ in Persian.“! Gleich-
wohl versichert sein Biograph Gholam-Reza Afkhami, dass der Schah
obzwar er selbst kein Intellektueller gewesen sei, er Intellektuelle oft beein-
druckt habe. Er verfolgte die Debatten islamischer und sakularer literati in
den Medien, zeigte sich stets wissensdurstig und reagierte bewegt auf Rezi-
tation.? Der Schah lud regelmafSig Intellektuelle ein, um ihren Diskussionen
zu lauschen - in Afkhamis Augen ein weiterer Beleg fiir seinen Bildungs-
drang. Milani bemerkt dazu, dass Muhammad Riza Sah ~despised their dis-
position, yet desired their approval®? Die Pahlawis schwankten im Umgang
mit der intellektuellen Szene zwischen Abwertung und dem Bestreben,
die offentlichkeitswirksamen Personlichkeiten und ihre Positionen in die
Staatsdoktrin zu integrieren. Dennoch gelang es deren Angehorigen, eine
ungewohnliche Autonomie zu bewahren,* die einerseits auf ihrer internati-
onalen Vernetzung, andererseits gerade auf ihren 6ffentlichkeitswirksamen
Debatten fufite. Dies driickt sich auch in der Geschichtsschreibung seit den

1 Afkhami 2009: 616.

Der Biograph bemerkt selbst dazu: ,Quoting verse was the way of tradition and of giving
assurance that one’s connection to Persian culture was firm and unpolluted.“ Afkhami
2009: 55.

Milani 2011: 329. Abbas Milani verhandelt das Thema an weitaus weniger prominenter
Stelle, verweist aber ebenfalls darauf, dass der Schah anfangs noch versuchte, sich mit
»men of intelligence and erudition” zu umgeben, weswegen die meisten seiner frithen
Berater ,seasoned, thoughtful men of politics“ waren, mit den Jahren aber das Inter-
esse an diesen Zirkeln verlor (Milani 2011: 180 f.). Afkhamis posthume Einschitzung
verortet sich in dem Kampf der exilierten Familie um die Deutungshoheit ihrer Regie-
rungszeit und der iranischen Geschichte im 13./20. Jahrhundert. Dies zeigt schon die
Widmung, ein Vers von Rumi: ,They knew me as they were, / Not as I am“ Angesichts
der Kehrtwenden, die Muhammad Riza Sah im Laufe seines politischen Lebens voll-
zog, kann Afkhamis Apologetik keineswegs als Hinweis darauf gelesen werden, wie es
tatsdchlich um die literarischen Neigungen des Schahs zu Beginn seiner Regierungszeit
stand, sondern illustriert lediglich die langfristige Bedeutung der Position des Intellektu-
ellen im gesellschaftlichen Gefiige. Als Beispiel fiir eine dieser Kehrtwenden mag genii-
gen, dass im Marz 1975 dank eines Kraftakts des SAVAK samtliche im Land verstreuten
Exemplare Misson for My Country (1961) eingesammelt wurden, da der Schah in seinen
Memoiren noch den fulminanten Wert eines Mehrparteiensystems bejubelt (Pahlavi
1960: 172 ft.), was nun nicht mehr zu der neuen Politik unter der Fithrung von Rastahiz,
der ab dato einzigen Partei des Landes, passen wollte. Abrahamian 2008: 150.

*  Dabashi 2015: 190.

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1330er/1950er Jahren aus, die sich starker als zuvor repressiver Zensur aus-
gesetzt sah.

Der Wunsch des Schahs, an den Diskussionsrunden von Intellektuellen
teilzunehmen, von denen bereits herausgearbeitet wurde, dass sie, als Modell
verstanden, zu den heroischen Insignien des Gelehrten gehoren, verweist
auf deren symbolische Macht. Der Staat konnte den Gelehrten als Typus
nicht ignorieren, und obgleich er die damit assoziierten zeitgendssischen
Personlichkeiten, wie bereits erwdhnt, nur bedingt integrieren konnte,
musste das Pahlawi-Regime ihn mit einer eigenen Semantik belegen und
so nicht nur nutzbar, sondern auch beherrschbar machen. Dabei zeichnet
sich jedoch eine zunehmende Aushohlung der Figur des Gelehrten ab. Dies
wird anhand der Monographie tiber Isfahan aus den 1340er/1960er Jahren
und in einschlagigen Quellen des Staatsverlags aus den 1350er/1970er Jah-
ren exemplarisch gezeigt. Das besondere Potenzial Isfahans fiir die folgende
Untersuchung liegt darin begriindet, dass die Monographie sich auf Artikel
aus Yadgar stiitzt. Damit steht die Weiterentwicklung des Gelehrtentypus in
direktem Zusammenhang mit den zuvor besprochenen Arbeiten der Histo-
riker im Umbkreis von Yadgar und ist besonders geeignet, die unterschiedli-
chen Imaginationen von Gelehrtenfiguren hervorzuheben. Die progressive
Kraft, die den Gelehrten in dem Mileu von Yadgar zugesprochen wird,
verliert sich in Isfahan. Die Monographie kniipft stattdessen an die Dar-
stellungsverfahren der frithen nationalistischen Agenda an, ohne jedoch
dem Gelehrten die dort unterstellte Funktion als Sdule der Nation zuzubil-
ligen - eine Entwicklung, die mit dem seit Beginn der Weifien Revolution
(1341/1963) endgiiltig veranderten politischen Klima korreliert.

Der gelehrige Verrdter

Lutfullah Hunarfar widmet in seiner 1346/1967-68 erschienenen Monogra-
phie iiber Isfahan den Gelehrten der Provinz ein eigenes Kapitel. Gewiss ein
Hinweis auf die Bedeutung, die er der Rolle des Gelehrten in der Geschichte
beimafs. Er beschiftigt sich darin mit Prominenten (musahir), Gelehrten
(hukama), Philosophen (failasifan), Mystikern (‘irfan), Wissenschaftlern
(danismandan) und Historikern (muwarrahan). Das Kapitel fallt in der
Anordnung aus dem Rahmen, denn anders als die anderen ist es nicht chro-
nologisch, sondern enzyklopadisch angelegt, so dass sich kein zusammen-
héngendes Narrativ ergibt.> Trotz diverser Querverbindungen steht jeder
Eintrag fiir sich und dariiber hinaus abseits der eigentlichen, der politisch-

5> Dasist schon in Isfahdn von Nirsadiq (1316/1938) so, der ebenfalls den Gelehrten ein
eigenes Kapitel widmet. Ein zentraler Unterschied ist, abgesehen von dem zahlenmifiig
deutlich grofleren Umfang von Hunarfars Enzyklopadie, dass Nursadiq verstarkt auf die

216

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

militdrischen Geschichte. Die Darstellung der Gelehrten in den Eintrdgen
unterscheidet sich zudem stark von dem politischen Selbstverstindnis der
literati um Yadgar. Etwa {iber Gahangir Han (1243-1328 / ca. 1827-1910)
berichtet Hunarfar, dass er ein Gelehrter (danismand) mit vorbildlichem
Charakter (mani* at-tab‘) gewesen sei, gesittet (munazzam) und fest in der
Religion, wie im Gang (gadam). Sein Herz war voller Giite (mihr) und floss
tiber an Liebenswiirdigkeit (lutf) und Liebe (‘isq). Seinen Schiilern war er
ein guter Vater und seine Sprache war klar und legte Zeugnis ab von seiner
Moral. Donnerstags und freitags pflegte er Mathematik und Astronomie zu
unterrichten und gelegentlich auch Rhetorik.® Die Gelehrten in Hunarfars
Enzyklopadie verfiigen iiber kein gesamtgesellschaftliches, progressives
Transformationspotenzial mehr, weswegen eine Einordnung in ihren histo-
rischen Kontext {iberfliissig erscheint. Da sie im Schongeistigen verharren,
sind sie als Vehikel des Fortschritts unbrauchbar.” Allerdings gibt Hunar-
far auch an, dass das Kapitel mit expliziter Unterstiitzung von Kolleg-innen
entstanden sei.® Dies offenbart die Diskussion und kollegiale Absicherung
tiber die Frage, welchen literati es gebiihre, in das Personenlexikon der Pro-
vinz aufgenommen zu werden. Das erscheint zundchst paradox: einerseits
ist der Gelehrte aus der Geschichte abgeschoben, anderseits wird ihm ein
Ehrenplatz zugewiesen. Die Gelehrten werden von ihm jedoch in den ein-
zelnen Beitragen als Bewahrer und Gedachtnis der Nation ausgestaltet, wie
es schon bei Nafisi angedeutet ist. Die Eintrdge zeigen die Gelehrten trotz
breiter Kenntnisse in diversen Gebieten zwar nicht als Vordenker gesell-
schaftlicher und sozialpolitischer Fragen, aber als moralisches Vorbild.

Die Abgeriicktheit des Gelehrten von der Geschichte verdeutlicht sich
jedoch auch durch die Ausgestaltung von Gelehrsamkeit und gelehrten
Personen innerhalb Hunarfars politisch-militarischer Geschichte der Pro-
vinz. Eindringlich zeigt sich das ambivalente Verhaltnis zu dem Typus und
seinen Attributen in seiner Schilderung der Eroberung Isfahans durch die
Mongolen, in die zwei beriihmte Familien involviert gewesen sein sollen:

Isfahan wurde im Jahre 632 [1234], obgleich es bis dahin von den Mongolen verschont
geblieben war, auf Grund der Feindschaft zwischen zwei Familien, die sehr bekannt
waren, namlich den $a‘di und den Hugandi, dem Ruin und dem Verfall anheimgege-
ben. Die Al-i $a'di waren Hanafiten und die Al-i Hugand waren Safiiten. Die Zwistig-
keiten dieser Familien, der Mord und Totschlag [der aus diesen hervorging], storte
natiirlich die Ruhe und den Frieden der Menschen der Stadt. Der beriihmte zeitgenos-

eigentlichen Arbeiten eingeht, indem er beispielsweise Ausziige aus Gedichten abdruckt.
Nuarsadiq 1316/1938: 178-260.

®  Hunarfar 1386/2006-07: 256 ff.

7 Sobeispielsweise der Mathematiker Gahangir Han (t. 1328/1911) [Hunarfar 1386/2006-
07: 256-257] oder der Mystiker Baba Rukn ad-Din (t. 769/1367) [ibd. 231 f.] oder der
Universalgelehrte Hazin (t. 1181/1766) [ibd. 247].

8 Hunarfar 1386/2007: 23.

217

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sische Dichter Kamal ad-Din Isma‘l beklagte sich dariiber mit den Versen: ,Solange
es Dardast und Gibara gibt,’ gibt es auch Mord und Totschlag! O Gott der sieben
Planeten, schicke einen blutriinstigen K6nig, damit er aus Dardast eine Steppe mache
und einen Ort des Blutes aus Giibara! Multipliziere Deine Schopfung, indem Du aus
jeden von ihnen einhundert Fetzen machst.”

Der Fluch (nafrin) Kamal ad-Din Isma‘ils wurde erhort (igabat sud) und im Jahre 633
higri [1235], gleichzeitig mit der Regierungszeit von Uktaya Qa-An, dem Nachfolger
von Gingiz, kamen die Streitigkeiten zwischen den Safiiten und Hanafiten zu einem
Hohepunkt und die Safiten planten — obwohl die Stadt Isfahan bis zu dem Zeitpunkt
noch von den Mongolen verschont geblieben war — ihnen die Tore zu 6ffnen. Unter
der Bedingung namlich, dass jene die Hanafiten umbréchten. Aber die Mongolen
toteten die Hanafiten und Safiten nach der Offnung der Tore gleichermafien und
Isfahan, das zuvor vor diesem blutriinstigen Volk verschont geblieben war, wurde dem
Erdboden gleichgemacht. Kamal ad-Din Ismafl bemerkte dazu: ,Es gibt niemanden,
der seine Heimat so beweinte wie die korrupten Leute [selbst]; sie klagten iiber die
Képfe von zweihundert Leichen,'? doch heute gibt es niemanden mehr, der weint.“1!
Nach dem Morden in der Stadt verschanzte sich Kamal ad-Din Isma‘ll in einem Kon-
vent, geriet aber zwei Jahre spiter ebenfalls in die Hinde der Mongolen und wurde
getdtet. Sein Grab ist heute in Gubara, ebendort wo er starb.!2

Gleich dreimal wird hier erwidhnt, dass die Stadt von den Feldziigen der
Mongolen und der oft damit einhergehenden vollstandigen Entvolkerung
und der Zerstorung der Bausubstanz durch einen gliicklichen Zufall ver-
schont geblieben war, bis schliefSlich die Streitigkeiten zweier traditions-
reicher Familien verschiedener Rechtsschulen dem Frieden endgiiltig ein
Ende setzten. Thr Zwist verleitete sie zu einem Verrat an der stadtischen
Gemeinschaft, dessen Konsequenzen der Stadt tiber Jahrhunderte hinweg
die Grundlage fiir Wohlstand und Prosperitit entzogen. Die geschilderte
Begebenheit erscheint Hunarfar daher auch so bedeutsam, dass er sie
bereits in der Einleitung seines Kapitels in einer FufSnote erwéahnt und dort
auf den im Jahre 1325/1946 in der Zeitschrift Yadgar publizierten Artikel
von Muhammad Sadr Hasimi verweist.!?

Zwei Stadtteile in Isfahan, die mehrheitlich von den erwiahnten Familien bewohnt
wurden. Dardat (was iibrigens Steppe bedeutet) war schafiitisch, Gibara hingegen
hanafitisch. Auch in der Pahlawi-Zeit sind die Stadtteile noch iibel beleumundet. Der
Schriftsteller Hidayat erfahrt auf seiner Reise 1311/1932, dass es in Isfahan blofl zwei
dreckige (katif) Stadtteile gebe, Giibara und Dardast. Dort lebten jiidische Handler und
Geldwechsler, die Nachfahren jener Jid-innen, denen Kyros der Grofie Asyl gewéhrt
habe. Der Tenor ist im 14./20. Jahrhundert also weiterhin konfessionell, aber antise-
mitisch. Des Weiteren zitiert er eine Variation des oben tibersetzten Gedichts. Hidayat
1342/1963: 79.

Gemeint sind die Toten aus vorherigen Kampfen der verfeindeten Familien.

Dieser Halbvers bezieht sich entsprechend darauf, dass im Anschluss an den Verrat in
den Familien niemand mehr zum Trauern am Leben blieb.

12 Hunarfar 1386/2006-07: 119 .

Ibd. 53. Sa‘ld Muhammad Sadr Hasimi gehorte zu den ,herausragenden [sic!] Gelehr-
ten, Schriftstellern und Journalisten Isfahans“ (www.takhtefoulad.ir [zuletzt eingesehen:

218

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der von Hunarfar zitierte Artikel mit dem Titel Die Familie Hugand in
Isfahan wurde ebenda in der Rubrik Beriihmte Familien der Geschichte
im Sahrivar 1320 (August-September 1946) publiziert und spiirt den
Al-i Hugand durch die Epochen nach, von ihrer Migration aus der Stadt
Hugand in Transoxanien nahe Samarkand bis zu ihrem Erléschen in Isfa-
han. In dem genannten Artikel Sadr Hasimis erscheinen die oben zitierten
Ereignisse allerdings in einem anderen Zusammenhang:

Aus dem, was die Historiker sagen, wird klar, dass die Streitigkeiten zwischen Safiiten
und Hanafiten zur Zeit der Salgtiqiyan in Isfahan das Ergebnis der Provokationen
jener Hugand waren und es lieflen einige dabei ihr Leben. So auch im Jahre 542
[1147; sic!], als in Isfahan konfessionelle Tumulte ausbrachen und Sultan Mas‘Gd b.
Muhammad Salgiiqi die meisten Safiiten totete und die Familie Hugand auch nicht
ohne Schaden blieb. Die Familie war zu jener Zeit allerdings sehr machtig und wohl-
habend. Sie gehorte zu den Protegés der Salgligiyan und der Kalifen. Die Salgaqiyan,
die eine Weile ihre Hauptstadt in Isfahan hatten, mussten auflerdem zwangslaufig
mit ihnen verkehren, denn es waren die Hugand, die die administrativen und religic-
sen Geschicke der Stadt lenkten. Manchmal war deren Agitation aber auch zu ihrem
Nachteil. Bandari schrieb in der Geschichte der Salgigiyan, dass, als Isfahan von dem
rebellierenden Biizaba Wall aus Fars angegriffen wurde, Sadr ad-Din Hugandi ihm
die Tore 6ffnete und ihm die Stadt {ibergab. Zu dieser Zeit war Nagm ad-Din der
Gouverneur, der ein Feind der Safi'iten war. Nagm ad-Din war so erbost, dass er die
Hugand-Schule angriff und Sadr ad-Din nach Mausil fliehen musste. Die Bevolkerung
schloss sich an, und auf diese Weise wurde die Bibliothek verbrannt und die S6hne der
Familie Hugand verteilten sich auf der Flucht im Land.!4

Spater heifit es:

Der wazir von Mausil gab ihnen [Sadr ad-Din und seinem Bruder Gamal] Zuflucht,
so dass sie trunken wurden von seiner Grof3ziigigkeit. Spiter ging Gamal nach Makka,
doch Sadr ad-Din blieb noch eine Weile in Mausil. Zu Ehren des wazirs und seiner
Grofiziigigkeit dichtete er [in arab. Sprache]: ,Einsam kam ich durch Dein Tor und
verlie§ es mit Deinem Segen in einer Karawane.“ Dann kehrte er nach Isfahan zuriick,
und die Menschen empfingen ihn dort in Ehren und betrachteten es als ihre Pflicht,

12.01.2019]) seiner Heimatstadt, in der er 1284 h. 8. / 1905-06 geboren und 1344/1965-
66 auf dem alten Friedhof taht-i fulad bestattet wurde. In Teheran studierte er franzo-
sische und persische Literatur, Ficher, die er spéter sowohl an der Universitit als auch
am Gymnasium (dabiristan) unterrichtete. Zusitzlich publizierte er zahlreiche Artikel
in verschiedenen nationalen und regionalen Zeitschriften bzw. Zeitungen und eine Zeit-
lang gab er das in Isfahan verlegte Periodikum Cihil Sutiin heraus. Die Pahlawis betrau-
ten ihn einige Jahre mit der Lehradministration in Zangan. Seine ,Liebe zu Biichern®
(ibd.) habe sich in der Betreuung der Stadtbibliothek Isfahans gezeigt und darin, dass
er noch im Alter, als er langsam erblindete, das Lesen nicht aufgab; ein Motiv, das eine
gangige Inszenierung von Gelehrsamkeit darstellt. Er leistete auch sporadisch Beitrage
in der Zeitschrift Yadgar und stand offenbar in regem Austausch mit ‘Abbas Igbal, dem er
beispielsweise eine Photographie von Baba Rukn ad-Dins Grab aus Isfahan iibersandte,
als dieser den im Kapitel zuvor erwdhnten Artikel iiber das Gebéaude verfasste. Iqbal
1324/1945: 46.
14 Sadr Hasimi 1325/1946: 13 f. Hervorhebung SSt.

219

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ihm zu gehorchen. Nach kurzer Zeit war der Sultan zufrieden mit ihm, und Sadr ad-
Din wurde um zwei Ringe erhoben.!®

Durch die zeitliche Verschiebung des Ereignisses entsteht ein ganz anderes
Narrativ, das andere Wirklichkeitsdeutungen bedingt.!® Da die Tor6ffnung
sich bei Sadr Hasimi1 knapp hundert Jahre frither im Kontext der militari-
schen Ambitionen von Biizaba Wali ereignet, sind die Konsequenzen hier
weitaus weniger drastisch, sowohl fiir Isfahan als auch fiir den Akteur. Sadr
Hasimi beschreibt wie Sadr ad-Din Hugandi versucht, die politischen Ver-
héltnisse der Stadt zu seinen Gunsten zu verandern, indem er den seiner
Familie feindlich gesonnen Herrscher beseitigt. Da der Coup missgliickt,
schadet der Akteur in erster Linie sich selbst und seinen Angehorigen. Der
tiberlegene Herrscher richt sich, indem er die Bibliothek und das schulische
Zentrum zerstoren lasst. In dieser Darstellung wird die Familie allerdings
nicht ausgeldscht, sondern lediglich zur Flucht gezwungen und versohnt
sich einige Jahre spéter sogar wieder mit Nagm ad-Din. Versuch einer politi-
schen Einflussnahme, Scheitern, Flucht und triumphale Riickkehr tauchen
hier in dem iiblichen Zyklus der Hofpolitik auf und werden nicht einmal
moralisch verurteilt. Ganz anders bei Hunarfar, der darin auch weniger eine
politische Fehlkalkulation sieht, sondern Verrat. Die Historiker Jorg Leon-
hard und Stefan Schubert beschreiben Verrat konzeptuell als Gegenstiick
zur Held-innentat. Er stelle eine Handlung dar, die die Gemeinschaft mora-
lisch als Vertrauensmissbrauch interpretiere oder als Treuebruch normiert
habe. Als das Gegenstiick zur Held-innentat provoziere Verrat entsprechend
negative Reaktionen, denn erst durch die Illoyalitét der Verrdter-in wird die
Gemeinschaft ihrer verletzten moralischen Grenzen gewahr.'” Besonders
niedertrichtig ist dieser Verrat, da er nicht nur heimtiickisch die Gemein-
schaft in Gefahr bringt, sondern auch die Motive, die die Téter-in antreiben,
als moralisch verwerflich beurteilt werden miissen. Jegliche Ambivalenz in
der Bewertung der Verriter-in wird daher von vornherein negiert. In der
Figur der Verrdter-in manifestiert sich, welche Normbriiche nicht akzeptiert
werden. Es handelt sich folglich um ein soziokulturelles Zuschreibungspha-
nomen, in dem nicht nur die ,Grenzen des Norm- und Wertgefiiges einer
Gemeinschaft, sondern auch die Zugehorigkeit zu dieser Gemeinschaft

1> Ibd. 17.

16 ‘Was Hunarfar dazu bewog, die Geschichte sich knapp hundert Jahre spiter ereignen zu
lassen und in den Kontext des sogenannten ,Mongolensturms’ zu stellen, obwohl er den
Artikel von Sadr Hasimi nicht nur nachweislich kannte, sondern sogar selbst auf ihn
verwies, lasst sich nicht klaren. Vermuten lasst sich, dass er an der Stelle unaufmerksam
gearbeitet hat, denn Sadr Hasimi erwihnt die Offnung der Tore erstmalig kurz in seiner
Einleitung und geht gleich darauf auf die Eroberung Isfahans durch die Mongolen ein.

17" CH, Verrat.

220

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

selbst“!® markiert werden. Hunarfar konstruiert einen Vertrauensbruch an
der stadtischen Gemeinschaft, dessen Konsequenzen fiir die Stadt und die
Gemeinschaft verheerend sind. Dieser Verrat erscheint als Folge religiosen
Fanatismus, mangelnden Patriotismus und der Unféhigkeit des Staates,
sein Gewaltmonopol durchzusetzen. Hunarfars Anklage an den Staat ergibt
sich vornehmlich aus der Erwdhnung der leidenden Stadtbevolkerung, auf
die er explizit hinweist, anders als Sadr Hasimi, der nur lapidar feststellt:
»-Und da die beiden [Familien] sich nicht ausstehen konnten, gab es einige
Jahrhunderte immer wieder Unruhen (fitna) in Isfahan.!® Das beklagte
Staatsversagen unterstreicht Hunarfar durch das Zitat des Dichters, dessen
Urteil iiber die ,korrupten Leute, die in seiner Darstellung in erster Linie
mit religiosen Eiferern gleichgesetzt sind, er sich anschlief3t.

Auf semantischer Ebene dufiert sich dies darin, dass Hunarfar, anders als
Sadr Hasimi, nicht die nisba,?® sondern die konfessionelle Zugehorigkeit als
Unterscheidungskriterium verwendet. Damit ordnet Hunarfar die Familie
einem spezifischen Wertesystem zu, das ihre unpatriotische Handlung erkla-
ren kann. Ist es bei Sadr Hasimi zudem das Oberhaupt der Gelehrtenfamilie,
das die Tore offnet, ist es dagegen bei Hunarfar das Kollektiv der Schafiiten.
Die Opposition der konfessionell verbundenen Gemeinschaft fiihrt zu einer
Missachtung der Stadtgemeinschaft, in die sie de facto eingebettet ist, und ver-
leitet sie zu moralisch verwerflichen Sehnsiichten wie der Vernichtung ihres
Gegners durch einen iiberlegenen Feind. Hunarfars Narrativ wirkt sich also
letztlich delegitimierend auf zum Patriotismus in Konkurrenz stehende Wer-
tesysteme aus. Mafigeblich diirfte dabei sein, dass es sich bei den Familien um
zwei sunnitische Gruppierungen handelt. Die 12er-Schia hingegen ist seit der
Konstitutionellen Revolution von der Verfassung als die Religion des Staates
ausgewiesen und iiber die Jahrzehnte hinweg zum Bestandteil des iranischen
Nationalismus und seiner Identitatspolitik geworden und spielt auch in den
historiographischen Schriften immer wieder eine identitétsstiftende Rolle.
Die Installierung der 12-er Schia in der damaligen Hauptstadt Isfahan durch
die Safawiden wirkt vor diesem Hintergrund wie eine befriedende Maf3-
nahme, mit der ein Ausschluss destruktiver Elemente einhergeht.

Ferner wird der Eindruck, dass Sadr Hasimis Artikel Hunarfar eher
einen Anhaltspunkt lieferte denn als Quelle diente, auch dadurch verstérkt,
dass das zitierte Gedicht bei dem Kunsthistoriker einen Doppelvers (bait)
langer ist als in seinem Quellentext. Eine semantische Nahe lasst sich in der
direkten Einbettung des Gedichts erkennen. Sadr Hasimi schreibt dort:

18 Ibd.

19 Sadr Hasimi 1325/1946: 12.

20 Namensbestandteil, der den Herkunfts- oder Wirkungsort oder die Abstammung der
Person angibt.

221

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Folgen des Fluchs (nafrin) von Kamal ad-Din zeigten sich bald (ba-igabat
mirasad), und die blutriinstige Armee der Mongolen fiel in Isfahan ein, und beide
Parteien, die Safiiten und der Hanafiten, wurden vernichtet. So wurden auch die
safiftischen Hugandiyan, die in Dardast gewohnt hatten, beim Massaker an der Bevol-
kerung vernichtet. Ibn Abi 1-Hadid schrieb, dass die mongolische Armee die Stadt
dergestalt in Brand setzte, dass sie in Asche verwandelt wurde.?!

Beide Autoren betrachten das Gedicht als einen Fluch (nafrin), dem ent-
sprochen wurde (igabat sud bzw. ba-igabat mirasad) und das dadurch den
Charakter einer Prophezeiung erlangte.?? Hunarfar zitiert in seinem enzyklo-
padischen Eintrag zu Kamal ad-Din Ismafl erneut das Gedicht.?> Die wieder-
holte Erwahnung der Verse verdeutlicht den Stellenwert, den Hunarfar ihm
beimaf3, so wie der brutale Tod die besondere Grausamkeit der Feinde und
Verriter in den eigenen Reihen herausstreicht. Auch Sadr Hasimi beschreibt
die restlose Zerstérung der Bausubstanz mit drastischem Vokabular und die
Mongolen, genau wie Hunarfar, als blutriinstig.* Mit keinem Wort erwahnt
er allerdings, dass Isfahan zunichst von den Mongolen verschont worden sei
oder es Intrigen gegeben habe, die eine Eroberung erst erméglichten. Dass die
Stadt durch die Machtkédmpfe der beiden Familien stark in Mitleidenschaft
gezogen war, steht jedoch auch fiir ihn auf8er Frage.

Aus den variierenden Narrativen ergibt sich auch eine Varianz in ihren Affi-
zierungspotenzialen. Hunarfars Narrativ hat das Potenzial, zu emp6ren und
zu polarisieren, indem er ,aus einer komplexen sozialen Konstellation eine
simple Opposition® herausschélt, an der nach Leonhard und Schubert ,,Kol-
lektive ihre Identitit und vor allem ihre Affekte orientieren konnen.?> Sadr
Hasimis Kernanliegen ist hingegen, die Geschichte der Familie zu erforschen
und darzustellen. Er wahlt die Erzahlrolle Detektiv-in, wahrend Hunarfar als
Mystagoge spricht. Die Biographie Sadr ad-Din Hugandis geniefit deshalb
besondere Aufmerksambkeit, weil sie das am besten iiberlieferte Ereignis der
Familiengeschichte darstellt. Seinen Artikel beginnt er mit den Worten:

Eine der Familien, die in den historiographischen Werken fiir ihre Wissensliebe
und Kulturpflege positiv verzeichnet sind, ist die Familie Hugand. Ihnen oblag fiir
die Dauer von eineinhalb Jahrhunderten die religiose und administrative Fithrung
Isfahans und sie wichen vor keiner Férderung der literati und Dichter zuriick.2®

21 Sadr Hasimi 1325/1946: 13.

22 Rykpa ist der Ansicht, dass Kamal ad-Din Isma‘ils Stil vor allem durch Satire gekenn-
zeichnet ist, zu der ihn, seiner Auffassung nach, die Umstinde seiner Zeit geradezu
dringten (Rypka 1959: 207). Aufierdem halt er ihn fiir den ,letzten grofieren Dichter
Esfahans aus élterer Zeit.“ Ibd. 206.

23 Hunarfar 1386/2006-07: 265.

24 Die Mongolen gelten meist als blutriinstig (hinh*dar), siehe auch Pistor-Hatam 2014.

25 CH, Verrat.

26 Sadr Hasimi 1325/1946: 10.

222

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der spitere Toroffner Sadr ad-Din, so zitiert er alsdann einen anderen His-
toriker, sei ein politisch aktiver, eigensinniger (suturg) Gelehrter, eloquen-
ter Prediger und von edelmiitigem Charakter gewesen.?” Da in Hunarfars
Narrativ ein Kollektiv die Stadttore 6ffnet und keine einzelne Figur, bleibt
eine Charakterisierung des Gelehrten aus. Doch findet nicht einmal die
Reputation der Hugand als machtige Gelehrtenfamilie Eingang in seine
Darstellung.?® An beiden Stellen, an denen er sie in seiner Monographie
erwahnt, benennt er lediglich ihre Konfession. Sie wirken demgemaf3 auch
weniger wie Minister oder Rechtsgelehrte, sondern vielmehr wie litis. Da
es unmoglich scheint, dass Hunarfar direkt den ersten Satz und damit das
ganze Ansinnen von Sadr Hasimis Artikel iiberlesen hat, ist die Begriindung
hierfiir in seinem Verratsnarrativ und der den Gelehrten gewohnlich umge-
benden heroischen Semantik zu suchen, die einander diametral entgegen-
stehen. Leonhard und Schubert konstatieren:

Gerade bei heroisierten Akteuren wiegen Verratsvorwiirfe und der darin implizierte
Vertrauensbruch schwer, da davon ausgegangen werden kann, dass heroischen Figu-
ren ein besonders hohes Maf3 an Vertrauen entgegengebracht wird. Ihre kontingenzre-
duzierende Funktion lasst sich nicht zuletzt auf diese soziale Ressource zuriickfithren,
die essentiell fiir den gesellschaftlichen Zusammenhalt ist.?’

Eine Geschichte, in der ein Gelehrter — und sei es ein sunnitischer — fur die
Zerstorung Isfahans und die Ausrottung der Stadtbevolkerung verantwort-
lich ist, ist offenbar unerzahlbar geworden. Sie konterkariert zum einen die
Berufung des Gelehrten als Gedachtnis der Nation und spricht ihm zum
anderen auch eine politische agency zu, die inzwischen (freilich als kons-
truktive Kraft) auf den Schah iibertragen wurde. Der Hinweis auf Hunar-
fars Gelehrtenenzyklopédie in Isfahan hat einerseits gezeigt, dass sich der
Gelehrte als Heldentypus innerhalb der Geschichtsschreibung soweit eta-
bliert hatte, dass er nicht mehr umgangen werden konnte. Andererseits
wurde deutlich, dass die Pahlawis Werke goutierten,*® die eine semantische
Umbesetzung vollzogen und den Gelehrten nicht langer als gestaltenden
Akteur begriffen. Dabei konnte an bereits zuvor von den Historikern selbst
etablierte nationalistische Ausdeutungen, wie sie sich bei Safa und Nafisi
finden, angekniipft werden.

27 Ibd. 17.

28 1In seiner Gelehrtenenzyklopidie erwihnt er lediglich in dem Eintrag des Erzihlers
(giiyand) Raft ad-Din Lunbani, dass dieser im Austausch mit der Familie Hugand stand.
Hunarfar 1386/2006-07: 264.

29 CH, Verrat.

30 Es sei an dieser Stelle noch einmal daran erinnert, dass Hunarfar mit der ungekiirtzen
Version 1344/1965-66 den Kéniglichen Preis fiir das Buch des Jahres (Gayiza-yi Kitab-i
Sal-i Saltanati) gewann.

223

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 21.01.2026, 18:16:11.


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Heroische Gelehrsamkeit bei Al-i Ahmad

Die Aushohlung der Gelehrtenfigur in Teilen der iranischen Geschichts-
schreibung und die einsetzende Uberschreibung durch monarchistische
Narrative fithrten unter den literati erneut zu einer intensiven Auseinan-
dersetzung mit der Frage, wie sich Gelehrsamkeit manifestiert und wann
sie als Vorbild taugt. Kernelemente der bisherigen Heroisierungsstrategien
wurden dekonstruiert und die Bedeutung des Heroischen selbst in Frage
gestellt. An anderen Stellen wurden Neuverortungen vorgenommen, die
v.a. die Zugehorigkeit des Gelehrten zur Globalgemeinschaft und sein
Verhaltnis zum Staat betreffen. Beides sind Bereiche, in denen die Intel-
lektuellen ein Machtungleichgewicht zu Ungunsten iranischer Wissen-
schaftler-innen beobachteten und die deshalb als kritische Momente der
Verehrung nicht linger geeignet schienen. Die neuen Positionen konnten
die bisherigen nicht verdrangen, wirkten sich jedoch delegitimierend auf sie
aus. Fiir die Geschichtsschreibung war dafiir der anhaltenden Stellenwert
von Geschichte als ,,,Leitwissenschaft’ fiir die kulturelle Orientierung der
Gesellschaft! zentral und ferner, daraus folgend, die gegliickte Verkniip-
fung von Geschichtswissenschaft und Staat, dessen Opposition daher nun
versuchte, ihn {iber den Weg der Geschichtsschreibung anzugreifen. Die
Autor-innen mussten in ihrer Auseinandersetzung mit Geschichte von der
herkémmlichen Geschichtsschreibung auf publizistische Nischen auswei-
chen, da diese inzwischen weitgehend den Universititen bzw. den staatli-
chen Institutionen zugeordnet war.

Als besonders einflussreich innerhalb dieses Diskurses erwiesen sich
die Schriften von Galal Al-i Ahmad,? Gber dessen bekanntestes Werk
Garbzadagl' Mehrzad Boroujerdi schreibt, es sei gepriesen worden als ,,intel-
lectual bombshell*> und das ,holy book for several generations of Iranian
intellectuals“* Ali Mirsepassi urteilt, Al-i Ahmad sei der ,most powerful
social critic of the last two decades of the Shah’s regime.*> Er reprasentiere

1 Jordan 2018: 36.

2 Galal Al-i Ahmad (1302-1348/1923-1969) wurde in eine religiose Teheraner Familie
hineingeboren. Er besuchte ein stadtisches Gymnasium und spiter das Polytechnikum
(dar al-funiin). Im Anschluss studierte er an der Universitit Teheran Persische Litera-
tur, wo er seine spatere Ehefrau, die in dieser Arbeit bereits zitierte Schriftstellerin und
Literaturwissenschaftlerin Simin Daniswar (1300-1390/1921-2012), kennenlernte. Der
Lehrer und Essayist gilt als genauer Beobachter und versierter Kritiker der gesellschaft-
lichen und politischen Verhaltnisse im Iran der Pahlawi-Zeit. Die jiingste ausfiihrliche
Darstellung seiner Biographie liefert Hamid Dabashi in The last Muslim Intellectual aus
dem Jahr 2021 (9-64).

3 Boroujerdi 1996: 67.

Ibd. Man beachte hier wieder die Gleichsetzung von Autor und Prophet.

5 Mirsepassi 2000: 98.

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

eine Generation von iranischen Intellektuellen, die in ihrer frithen Schaf-
fensphase eben jenen radikalen Universalismus fiir sich akzeptierten und
als bestmogliche — oder gar einzige — Losung fiir die draingenden Probleme
ihrer Zeit erachteten, sich dann aber enttauscht abwandten und sich statt-
dessen auf die Suche nach lokalen und ,authentischen‘ Alternativen mach-
ten.® Seine als exzeptionell rezipierte intellektuelle Entwicklung steht damit
auch programmatisch fiir die seiner Zeitgenoss-innen. Diese Zuschreibun-
gen markieren ihn selbst als Kulturheros, weswegen zur Untersuchung alter-
nativer Narrative eine exemplarische Analyse gerade seiner Texte besonders
geeignet ist.

Seine Programmschrift Garbzadagi (etwa: Verwestkrankung) entstand
in engem Austausch mit anderen Intellektuellen und nahe an den staatli-
chen Institutionen des Pahlawi-Regimes. Urspriinglich war sie als Bericht
(guzarasi) tir den Rat fiir Bildung und Kultur in Iran gedacht, der dem
Bildungsministerium zugeordnet war. Die Kommission hatte Muhammad
Darahsas ins Leben gerufen, der Prasident der Lehrervereinigung Irans, der
im Kabinett von ‘Ali Amini gerade zum Bildungsminister ernannt worden
war.” Die zehnkdpfige Kommission, der auch Al-i Ahmads Mentor Ahmad
Fardid® angehorte, diskutierte Al-i Ahmads Bericht im Azar und Day
1340 / Nov.-Jan. 1961-62 und entschied, dass dieser zu regimekritisch sei,
um publiziert zu werden. Al-i Ahmad bemerkt im Vorwort lapidar:

Es ist noch nicht die Zeit gekommen, da ein solcher Bericht von einer Kommission

des Bildungsministeriums offiziell gedruckt werden kann, doch immerhin war schon

die Zeit gekommen, da die verehrten Mitglieder der Kommission die Geduld hatten,
sich mit einem solchen Bericht zu befassen.’

Er schildert die mithsamen Versuche, seinen Text zu publizieren, nach-
dem er nicht durch die Zensur gekommen war. Unter anderem schickte
er sein Manuskript nach Europa (farang), wo er sein Buch von jungen
Student-innen, die dort niedergelassen waren, drucken lassen wollte.* Der
Plan misslang zwar, doch enthilt die Auskunft eine Botschaft, die tiber die
Publikationsschwierigkeiten hinausweist und Sinn ergibt, wenn vergegen-
wartigt wird, wie fixiert Historiker wie Nafisi und Safa, aber auch Igbal
auf die Jugend waren. Immerhin war das Lehrerausbildungskolleg lange der

6 Tbd.98.

7 Boroujerdi 1996: 66 f.

Ahmad Fardid war ein in Paris und Heidelberg ausgebildeter Philosoph und Schii-
ler Martin Heideggers. Er prigte den durch Al-i Ahmad bekannt gewordenen Begriff
garbzadagi. Fardid gelang es (vor allem dank seiner anti-demokratischen Grundhal-
tung), sich sowohl zur Zeit der Pahlawis als auch noch wéhrend der Islamischen Repu-
blik als einflussreiche 6ffentliche Stimme zu behaupten.

9 Al-i Ahmad 1385/2006: 9.

10 Ibd. 10 f.

226

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nukleus der 1314/1935 gegriindeten Universitit Teheran.!! Der Lehrer Al-i
Ahmad konterkariert den mystagogischen Duktus, indem er postuliert, dass
er mit seinen Schriften nicht die Jugend beeinflussen und anleiten méchte,
sondern auf ihre Unterstiitzung in gemeinsamer Sache hoftt. Eine rhetori-
sche Geste, die allerdings nicht nur dazu geeignet ist, sich von etablierten,
zeitgenossischen Intellektuellen abzugrenzen, sondern auch Al-i Ahmads
Verbundenheit mit der globalen tiers-mondisme-Bewegung andeutet. Zu
dem Zeitpunkt war die Bewegung auf ihrem Héhepunkt in Fragen des Akti-
vismus und der globalen Vernetzung; auch unter Student-innen, wodurch
Bildungsthemen im sogenannten Westen, aber auch in ehemaligen Kolo-
nien ein zentrales Thema waren.!?

Es ist folglich keineswegs so, dass die alternativen Narrative fernab der
staatlichen Institutionen entstanden. Vielmehr entwickelten sie sich im
unmittelbaren Austausch mit ihnen. Wie der Soziologe Heinrich Popitz tref-
fend bemerkt, bleibt die Entmachtung nichtstaatlicher Méachte stets unvoll-
kommen, da die Zentrale weder alle Normen setzen, noch alle Handlungen
tiberwachen konne. Das Gewaltmonopol bleibe entsprechend unvollstdn-
dig.’® Da auch die staatlichen Institutionen von einzelnen Akteur-innen
gepragt werden, sind die Grenzen hierbei flieflend. Wie bereits eingangs
erwahnt, beobachten Gerschweski et al., dass es ausreicht, wenn sich eine
gewisse Anzahl an Akteur-innen den Regeln und Normen, die die Inter-
aktionsbeziehung zwischen den Herrschenden und Herrschaftsunterwor-
fenen strukturieren, unterwerfen und somit Regelméfliigkeit, d. h. Stabilitét
erzeugen, womit die Kapazitat gemeint ist, Herausforderungen flexibel zu
begegnen.* Der Fall Al-i Ahmad zeigt, dass das Regime gezwungen war,
sich mit divergierenden Auffassungen auseinanderzusetzen und sie u. U.
in die Staatsdoktrin zu integrieren, um ihre politische Schlagfihigkeit zu
entkriften. Daher wurde gegen Mitte der 1350er / Ende der 1970er Jahre
Garbzadagi schlieflich zur Publikation freigegeben, als der Staat sich die
nativistische Rhetorik, die Al-i Ahmads Text auszeichnet, lingst selbst
angeeignet hatte.!” Problematisch an dem Text war zu dem Zeitpunkt (nur)
noch, dass die Pahlawi-Dynastie darin als treibende Kraft der Verwest-
lichung und nicht als Schutz vor derselben erscheint. Der Staat hatte die

11 Catanzaro 2014: 37.

12 Christiansen/Scarlett 2013: 7. Damit soll jedoch im Anschluss an Christiansen/Scarlett
nicht die verbreitete Ansicht reproduziert werden, es habe sich um eine Jugendbewe-
gung gehandelt (ibd.). Wie der Fall Al-i Ahmad selbst zeigt, waren diverse Individuen,
Institutionen und Organisationen Teil der Bewegung.

13 Anter 2012: 86 f.

14 Gerschweski et al. 2012: 8.

15 Vgl. Shakibi 2020: 226.

227

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Herausforderung, die die alternativen Narrative bedeuteten, erkannt und
flexibel darauf reagiert.

Nicht nurin Garbzadagi, sondern auch in anderen Schriften wie Verdienst
und Verrat der Intellektuellen beschiftigt sich Al-i Ahmad intensiv mit der
Bedeutung von Intellektuellen und Gelehrsamkeit in der iranischen Gesell-
schaft, was fiir den Literaturwissenschaftler mit einer widerspriichlichen
Auseinandersetzung mit der iranischen Geschichte und Geschichtsschrei-
bung verkniipft war. Seine Thesen waren gepragt von nationalistischen und
nativistischen Vorstellungen, fiir die Geschichte unerlésslich ist. Doch war
diese Geschichtsschreibung bekanntlich nicht ausschliefSlich im nationalen
Raum entstanden und damit in seinen Augen diskreditiert. In Gargbzadagi
schreibt er:

Inzwischen ist es auch nicht mehr so, dass sie [die Westler'] kommen und Rohél aus
Hazistan oder Qatar wollen (...), sondern es verhalt sich so, dass wir Asiat-innen oder
Afrikaner-innen unsere Kultur, Literatur, Musik und Religion bewahren sollen wie
eine Antiquitét, die aus der Erde gegraben wurde, bis die Herrschaften kommen und
danach suchen und sie mitnehmen, um sie in die Museen zu bringen, wo sie ausrufen:
Ja, dies ist [also] noch eine Art von Primitivitit (badawiyat).1®

In dem Passus ist auf den Punkt gebracht, wie die Machtverhaltnisse inner-
halb der transnational public sphere nach Ansicht von Al-i Ahmad struk-
turiert sind und wo die Kerninteressen der ,westlichen® Partizipant-innen
liegen. Er bringt die 6konomischen mit den wissenschaftlichen Interessen
in Verbindung, indem er sie semantisch gleichsetzt als das Aus-der-Erde-
Gegrabene und damit eine inhaltliche Gleichsetzung erwirkt. Beide
Aspekte dienen seines Erachtens also der Unterwerfung Irans und eignen
sich damit nicht zur Heroisierung iranischer Gelehrter, die widerspruchs-
los in diesen Strukturen aufgingen. Selbst in nationalen Kernkompetenzen
halte Iran sich fiir auf den Westen' angewiesen und der Westen' sich fiir
iiberlegen. Im repetitiven Schlusssatz der Kapitel in Garbzadagi wird deut-
lich, dass Geschichte ihre Funktion als Sinnstifterin jedoch auch fiir ihn
nicht einbiifit. Dort heifit es: ,,Baz gardim ba tarih’!” kehren wir zuriick zur
Geschichte.

In seiner Studie @iber die im Golf gelegenen Insel Harg spielt die hier auf-
gezeigte Verkniipfung und damit auch die Dekonstruktion des transnatio-
nalen Gelehrten eine zentrale Rolle. Al-i Ahmad erforschte fiinf Jahre nach
dem Versuch, die Erd6lvorkommen zu nationalisieren, die Insel, deren Kul-
tur und Lebensweise seit Beginn der Olférderung starken Verdnderungen
ausgesetzt war. Die Krise hatte Al-i Ahmads sogenannte ,Zeit des Schwei-
gens’ beendet, die ausgelost worden war durch seine Enttauschungen wih-

16 Al-i Ahmad 1385/2006: 25.
17" Bspw. Al-i Ahmad 1385/2006: 41.

228

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

rend der politischen Arbeit mit der Tada-Partei. Mit einem Mitstreiter hatte
er die Dritte Streitkraft ins Leben gerufen, eine linksnationale Gruppierung
mit sozialdemokratischen und tiers-mondisme-Tendenzen. Doch nach dem
coup d'état wandte er sich erneut enttduscht von der Politik ab, ,feeling dis-
gust at the impotence of organized politics™!® Seine Studie {iber Harg fallt
in diese ,Zeit des Zweiten Schweigens' (1332-1342/1953-1962), in der er
durch Iran reiste und ethnographische Studien anfertigte.!® Entsprechend
pflegt er in der Monographie iiber weite Teile die Konventionen eines Rei-
seberichts. Sie ist allerdings eine explizit im politischen Widerstand zu ver-
ortende Schrift,?’ bilanziert die Entwicklungen der vergangenen Jahrzehnte
und begegnet den Idealen der Intellektuellen mit ermiideter Ironie.2! Al-i
Ahmad kniipft damit an vorhergegangene Arbeiten an, die insbesondere in
den 1310er/1930er Jahren von seinem einstigen Mentor Hidayat, aber auch
von Dihhuda und anderen verfasst worden waren.2? Bereits diese Arbei-
ten hatten — im Kontext der Repression unter Riza Sih entstanden - eine
Atmosphdre des Riickzugs aus dem Politischen mit erschaften und stellten
eine Antwort dar, auf die fiirderhin unméglich gewordene Partizipation am
offentlichen, urbanen Leben.?

Al-i Ahmads Forschung entstand zwar nicht im Umfeld wissenschaftli-
cher Institutionen, hatte aber grofien Einfluss auf das urbane Milieu.?* Auf
diese Weise wurde die Universitit Teheran auf ihn aufmerksam und beauf-
tragte ihn damit, ihre ethnographischen Publikationen zu betreuen?® - eine
Arbeit, die er nach kurzer Zeit wieder aufgab, weil er nicht nach objek-

18 Mirsepassi 2000: 104.

19 Tbd.

20 Lenze 2008: 80.

21 Man beachte beispielsweise das Kapitel {iber das Nomandenleben in Zeiten der Olforde-

rung (Al-i Ahmad 1385/2006: 36-43), in dem der Beschreibung der Zelte und dem entwur-

zelten Leben der Beteiligten, die aus aller Welt anreisen, breite Aufmerksamkeit geschenkt

wird. Der Historiker Nafisi betont noch, dass die Nomad-innen keine andere Chance im

Leben hatten, als ,ein Zelt in der Wiiste aufzuschlagen (Nafisi 1344/1965-66: 62), und

legitimiert so ihre Versesshaftigung durch Riza Sah und Muhammad Riza Sah. Al-i Ahmad

fithrt diese Vorstellung, sie an eine ,moderne Zivilisation heranzufiihren, ad absurdum.

Die Zelte des Olkonsortiums stehen fiir eine moderne Form des Nomadismus, die eine

unwirtliche Lebenswelt erschafft, der offenbar alle gleichermaflen entfliehen wollen.

Rypka 1959: 368. Galal Al-i Ahmad wurde neben einer Reihe anderer junger Autoren

von Hidayat gefordert, der damals fiir die einflussreiche Kulturzeitung Suhan arbeitete.

Hillmann 1982: 26.

23 Lenze 2008: 82.

24 Hillmann 1982: 17.

25 Das ist nicht allzu ungewdhnlich. Ahnlich verhalt es sich mit dem Autodidakten Gulam
Riza Insafpir (t. 1379/2000), einem Dichter und Betreiber eines tradtionellen Kraft-
hauses (zirhana), der sich nebenher der Erforschung der im zirhana betriebenen
Sportarten (warzaskari-yi bastani) widmete. Das Institut fiir Sozialwissenschaften der
Universitat Teheran wurde auf ihn aufmerksam und stellte ihn ein. Pistor-Hatam 2014:
18.

22

229

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

tiver Wissenschaft strebte, sondern nach politischem Aktivismus.?® Lenze
merkt an, dass Al-i Ahmads Monographie durch eine genaue Kenntnis der
Geschichte der Insel gekennzeichnet sei und als Sonde zur Untersuchung
der Nationalgeschichte aufgefasst werde.2” Al-i Ahmads profunde Recher-
chen bieten den Ausgangspunkt fiir eine konsequente Dekonstruktion des
Heroischen und Pompdsen. Er zéhlt akribisch auf, in welchen bedeutenden
Werken Harg nicht erwdhnt wird,?® und bekennt:

In 1.400 Jahren islamischer Geschichte hatten es nicht mehr als fiinf, sechs Personen
aus Harg halbwegs zu Beriihmtheit gebracht und es in die Biicher und Biographien
grofler Méanner geschafft.’

Der Anthropologe William Orman Beeman untersucht in seiner einige Jahre
nach der Islamischen Revolution erschienenen Studie den Zusammenhang
von Sprache und Alltagskultur, der sich als aufschlussreich zur Einordnung
dieses Passus erweist. Uber die Funktionsweise von Humor stellt er fest,
dass ,a paradox is being created through the attempt to impose a proposi-
tion contrary to that which is clearly known’ in a given situation:3 Al-i
Ahmad geht offenbar davon aus, dass der Leser-in in diesem konkreten Fall
bewusst ist, dass ,appropriateness conventions are being violated for the
purpose of humor3! Hidayats Reisebericht aus dem Frithjahr 1311/1932
liefert einen Hinweis darauf, dass Al-i Ahmad in diesem Passus nicht nur
die Konventionen der Geschichtsschreibung unterlduft, sondern dariiber
hinaus auch ihre Rezeption und damit den gesellschaftspolitischen Stellen-
wert dieser Texte einbezieht. In Murcahurt, schreibt Hidayat, begegnete
ihm ein Kaffeehausbesitzer, der Isfahans kluge und findige Einwohner-in-
nen pries: Wenn es in der Welt vier Berithmtheiten gibe, postuliert der
Mann, dann wiéren zwei von ihnen aus Isfahan; Hidayat kommentiert:
»Es war offensichtlich, dass er den letzten Satz aus einem Buch auswendig
gelernt hatte.? Beeman hat festgestellt, dass ,,by existing totally apart from
normal language use, the clown allows the audience to distance itself from
the structure of normal speech interaction and laugh at its conventions and
mechanisms.* Al-i Ahmad distanziert sich gleichermaflen von den Kon-
ventionen der Geschichtsschreibung wie ihrer Obsession mit dem Heroi-

26 Hillmann 1982: 17.

27 Lenze 2008: 85. Dies erinnert ja auch an Hunarfars Schrift Isfahan.

28 Al-i Ahmad 1339/1960: 32.

29 Ibd. 21. Darin kniipft er an den Stil seines einstigen Mentors an, dem nachgesagt wird, er
habe die Literatur demokratisiert, indem er das Gewdhnliche als berichtenswert gekenn-
zeichnet hat. Azadibougar bemerkt, Hidayat habe damit die ,irrelevance of classical nar-
rativity“ herausgestellt. Azadibougar 2020: 143.

30 Beeman 1986: 205.

31 Ibd.

32 Hidayat 1342/1963: 74.

33 Beeman 1986: 207.

230

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schen und Pompdsen, die sich schon wihrend der ersten Pahlawi-Zeit als
erfolgreiches Instrument der Geschichtspolitik erwiesen hatte. Durch die
humoristische Ausgestaltung wendet er sich gleichzeitig auch gegen die
Vorstellung der Autor-in als Mystagog-in und lddt die Leser-in ein, beide
Konventionen gemeinsam zu entlarven und zu verlachen.

Al-i Ahmad widmet sich in dem Text ausfiihrlich den historischen Bau-
ten, die Zeugnis von den vielen Gruppierungen ablegen, die auf der Insel
sesshaft waren und teils bis in die Zeit der Achdmeniden zuriickreichen.
Besondere Aufmerksamkeit schenkt er Muhammad b. al-Hanafiyas (t. ca
81/ 700) Grabmal. Der Sohn von ‘Ali b. Abi Talib und seiner Sklavin Hawla
war in die politischen Machtkdmpfe der islamischen Friihzeit verwickelt
und anscheinend weitgehend gegen seinen Willen als méglicher Nachfolger
des Propheten im Gespréch. Der Anfiihrer einer pro-‘alidischen Bewegung
al-Muhtar b. Abi ‘Ubaid at-Taqafi (t. 67/687) erklarte ihn zum Mahdi.**
Einigen Uberlieferungen zufolge war er auch auf Harg, wovon das Grabmal
aus mongolischer Zeit sowie mehrere Inschriften Zeugnis ablegen sollen.
Al-i Ahmad bemerkt hierzu lakonisch:3 ,,Obgleich Muhammad-i Hanafiyas
einstige Anwesenheit auf Harg zu bezweifeln ist, kann man an die [einstige]
Anwesenheit seiner Anhédnger-innen [getrost] glauben.3

Auch tiblicherweise heroisierte Figuren werden von ihm in ein ungiinsti-
ges Licht geriickt: Marco Polo, so Al-i Ahmad, sei nur an die mongolischen
Hofe gereist, um die dortigen Herrscher zum gemeinsamen Krieg gegen die
Muslim-innen aufzuwiegeln,”” und Sah ‘Abbas ging seines Erachtens eine
unheilige Allianz ein, als er die Portugiesen 1031/1622 mit Unterstiitzung
der britischen und niederldndischen Marine aus dem Golf vertrieb, die dies
nicht aus Selbstlosigkeit (‘asig-i ¢ism-u abri-yi Imam Qulthan nabidand)
taten, sondern um ihren eigenen Konkurrenten vom Platz zu rdumen (az
maidan badar mikardand)>® Unheroisch ist auch die von Langeweile
gepragte Gegenwart. Die Arbeiter auf der Insel erscheinen als Gefangene
von sengender Hitze und tragem Trott, der keine Abwechslung und keine
Unterhaltung bereithilt. Das Erdulden der widrigen klimatischen Verhalt-
nisse und Lebensumstiande wird von Al-i Ahmad - anders als es bei Gangi
zu beobachten war - keinesfalls heroisiert. Das Durchhalten der Anwesen-
den ist kein ,aktives, duratives Tun’, dem ,,ein subjektiver Sinn“ innewohnt,

34 van Ess 2017: 5; al-mahdi, arab. der Rechtgeleitete, Endzeitfigur.

35 Mirahmadi bezeichnet gar Al-i Ahmads gesamten literarischen Stil als Lakonismus, der
ihr sowohl von Hidayat als auch von franzgsischer Literatur inspiriert scheint und fiir
den besonders die elliptische Satzstruktur charakteristisch sei. Mirahmadi 1977: 138 f.

36 Al-i Ahmad 1339/1960: 69.

7 Ibd. 71.

38 Ibd. 72.

231

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sondern nichts als ,,das Aufschieben einer spater einzulgsenden Tat"** nam-
lich der Flucht von einem Ort, an dem man deplaziert ist und den man aus
nicht heroisierbaren, kapitalistischen Erwagungen aufgesucht hat. Gleich-
wohl ist die Insel in Al-i Ahmads Text ein Schaukasten des Globalen. Er
zeichnet eine Geschichte des Kommens und Gehens, des Eroberns und
des Handels. Seines Erachtens ist die Insel nicht nur wegen der dort vor-
handenen Rohstoffe von internationalem Interesse, sondern auch wegen
der historischen Statten, die dort erhalten sind. Er berichtet, dass diese
bereits von Ernst Herzfeld* aufgesucht wurden und nun im Kontext der
Errichtung eines Erdolterminals weiter Beachtung finden - ein Hinweis,
dass er beide Entwicklungen als zusammengehorig betrachtet. Dies fiihrt
in seiner Darstellung zum vollstindigen Ausverkauf der Insel respektive
des iranischen Nationalstaates, sowohl hinsichtlich der Ressourcen als auch
der kulturellen Identitdt. Dass er selbst ebenfalls auf Einladung des Inter-
nationalen Olkonsortiums auf die Insel reist,*! zeigt genau wie schon die
Entstehungsgeschichte von Garbzadag, dass Al-i Ahmad sich selbst nah an
den Institutionen bewegt, an denen und im Austausch mit denen sich sein
Unbehagen manifestiert. Dariiber hinaus befindet er sich auch in Bezug
auf die transnational sphere in einem Zwischenraum, da er sich einerseits
als Iraner betrachtet, andererseits sein europdischer Bildungshintergrund
Identifikationsmoglichkeiten mit den zahlreichen Auslindern bietet, die
auf der Insel arbeiten. In seiner Studie beschreibt Al-i Ahmad jedoch die
Unméglichkeit einer Zusammenarbeit mit diesen Ausldndern und konter-
kariert damit die Idee der in den Jahrzehnten zuvor aufgebauten transnatio-
nalen Gemeinschaft. Er verdichtet diese Erkenntnis in der Rekonstruktion
eines Gesprachs mit einem hollandischen Geologen. Zunachst stellt er sich
vor, dass seine Vorfahren moglicherweise bereits in der Neuzeit die Insel
bereisten und deutet damit eine Genealogie an, wie sie von Historikern wie
Igbal erdacht wurde (s. 0.), in dieser Version aber eine historisch gewach-
sene, kontinuierliche Fremdheit beschreibt. Alsdann heifit es:

Ich wollte sehen, wie viel Persisch er eigentlich konnte. ,Wie kommen Sie mit der
Hitze klar?“ Er machte eine Pause, wohl um die Bedeutung des Wortes Hitze zu ver-
stehen, und sagte: ,Noch nicht warm [haniiz garm na] Gott sei Dank hatte er so
viel Persisch gelernt. Er sah mich an und lachte. Er wartete. Aber woriiber sollte ich

noch reden? Uber die Einsamkeit? Uber das Wetter? Uber den Alltag, den er selbst

3 Vgl. CH, Durchhalten. (Das lemma beschreibt eigentlich das Durchhalten als heroische
Handlung, und die Erkentnisse der Autorinnen Claudia Miiller und Isabell Oberle wer-
den hier im Umkehrschluss angewendet.)

40 Der Altorientalist lebte von 1879 bis 1948 und gilt als Begriinder der Iranischen Archio-
logie. Er leitete u. a. die Ausgrabungen in Persepolis in den Jahren 1934-35. Vgl. Devos,
Bianca: ,,History is repeated”: The representation of Persepolis in the Iranian press of the
1930s. In: Welt des Islams 58 (2018), 326-356.

41 Lenze 2008: 80.

232

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

kannte? Da kam er mir zu Hilfe: ,,Sie haben das Grabmal gesehen? [Suma duhma-ha
did?]“ - ,Seltsam. Hier sind alle Archdologen!“ - ,Bitte?“ Ich hatte wahrscheinlich zu
schnell gesprochen, er hatte mich nicht verstanden. Umso besser. Es war nichts, das
zu wiederholen lohnte.*2

Die Kommunikation erscheint trotz der scheinbar geteilten Lebenswirk-
lichkeit, die sich im Inselalltag ergibt, unméglich. Zum einen weil der Hol-
lander kaum Persisch spricht, zum anderen weil man sich auch nichts zu
sagen hat. Ublicherweise erzeugt eine Ich-Erzihlung durch die ,Identitit
des Ichs in seiner Differenz“® eine Dipoligkeit des Leseerlebnisses, d. h.
dass die Ich-Narrator-in von ihrer Moglichkeit, sich kritisch zum Erleben-
den-Ich zu verhalten, Gebrauch machen kann. In diesem Passus folgt auf
die Erlebte Rede, bei der sich der Erzihler die Blickrichtung der Figur stark
zu eigen macht, dariiber hinaus ein Moment, in dem er die Leser-in mit
dem Erlebenden-Ich (und dem Geologen) allein ldsst. Dieser voriiberge-
hende Riickzug des Erzdhlers aus dem Geschehen in dem Abschnitt iiber
die Grabtiirme, der durch den Verzicht auf die Inquit-Formel einen sze-
nischen Charakter annimmt, rickt nicht nur das rudimentire Persisch
des Geologen in den Vordergrund, sondern betont das Bruchstiickhafte
der Konversation insgesamt. Die Leser-in wird zur Zeug-in des scheinbar
unvermittelten Gesprachs und erfahrt dessen Substanzlosigkeit iiber die
Identifikation mit dem Erlebenden-Ich. Die Vision eines gemeinschaftli-
chen historiographischen Projekts, wie es beispielsweise von Muhammad
Hasan Gangl entworfen wurde, wird verneint. Ironie, oft erzeugt durch
auf den ersten Blick unpassende Metaphern, unkonventionelle Einschiibe
oder elliptische Sprache, ist charakteristisch fiir den rhetorischen und lite-
rarischen Stil Al-i Ahmads. In dem Passus zeigt sich dies, indem er eine
ironische Brechung erzeugt, durch die Unterstellung, die Olférderer und
Geschiftsleute seien allesamt auch Archdologen. Dies bringt die Archdo-
logie als Fach in Misskredit, wird sie doch zum Abfallprodukt der Indust-
rie deklassiert, und deutet bereits die scharfe Kritik in dem zuvor zitierten
Abschnitt aus Garbzadagi an. Ein gemeinschaftliches Projekt wire allein
deshalb moglich, weil dem Intellektuellen Al-i Ahmad zwar die Kompetenz
erhalten bleibt, sich wie ein Westler zu verhalten. Ein solches Verhalten
implizierte jedoch eine Unterordnung unter die westliche® Kultur.** Diese
Fahigkeit bezeichnet folglich nicht linger die Schnittstelle der globalen
und der nationalen Zeitachsen und gilt mithin nicht ldnger als erstrebens-
wert, so dass er seine Entscheidung, der englischen Sitte gemaf3 den Tee

4 Ibd. 100. Ubersetzung Franz Lenze.Al-i Ahmad 1939/1960: 42f. Die dubhma-ha
bespricht Al-i Ahmad ab Al-i Ahmad 1939/1960: 62. Pers. Erginzungen SSt.

43 Petersen 1993: 56.

44 Al-i{ Ahmad 1939/1960: 41. Wortlich: ,wa man dar in fikr badam ki farangi-ma’abi buku-
nam ya na‘

233

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

mit Milch zu trinken, auch gleich bereut.*> Des Weiteren wird sie zu einer
Moglichkeit unter vielen, die situationsbedingt passend sein mag, aber
nicht der eigenen Identitdt inharent ist.*¢ Er ist den Auslindern zwar auch
fachlich iiberlegen, da er anders als sie nicht nur Zugang zu englischer und
franzosischer Literatur hat, sondern auch zu arabischer und persischer, was
den Europédern wegen ihrer defizitiren Sprachkenntnisse verwehrt bleibt,
doch muss er angesichts ihrer nicht einmal feindseligen Ignoranz resignie-
ren.”’ In einer qaziya aus Wag Wag Sahab mit dem Titel Ein sogenannter
freundlicher Disput treten die fiktiven Autoren Gog und Magog in ein phi-
losophisches Streitgespréach, in dem sie sich - in fiir das Genre gewohnt
satirischer Weise — Gedanken uber den Literaturbetrieb, das Schreiben und
die Gelehrsamkeit sowie den damit verkniipften sozialen Status machen.
Wenn man Geschichte (tarih) zu seiner Fachrichtung erwiéhle, bemerkt
Magog, sei es gut, zundchst ein wenig von einer Fremdsprache zu erler-
nen, um dann mit Leichtigkeit die hochsten Rénge zu erreichen.*® Dies ist
eine scharfe Kritik am zeitgendssischen wissenschaftlichen Betrieb, die die
Abhiéngigkeit der iranischen Geschichtsschreibung von der Orientalistik
kommentiert. Gleichwohl deuten die beiden Erzédhler an, dass die zeitge-
nossischen Historiker wegen ihres Mangels an Hingabe und der monetéren
Ausrichtung ihrer Interessen sogar hinter den ;westlichen® Wissenschaftlern
zuriickbleiben. Dieser Tadel wird von Al-i Ahmad aufgegriffen und gewen-
det. Hidayat und Farzad kritisierten im Jahr 1313/1933-34 ihre iranischen
Kollegen, die ihres Erachtens nicht an das damals noch postulierte Ideal der
international vernetzten Gelehrtenfigur heranreichen. Al-i Ahmad schlief3-
lich dekonstruiert dieses Ideal. Der Ich-Erzdhler in der Studie erfiillt zwar
die Kriterien der universalen Gelehrsamkeit in idealer Weise, muss aber
dennoch scheitern. Der freundlich-tumbe Geologe wird in dem Gespréach
zum pars pro toto der europdischen Wissenschaftler-in und sowohl diese
als auch die Zusammenarbeit mit ihr vollstindig deheroisiert. Es gibt keine
Ankniipfungspunkte zwischen Iran und der Welt, die eigentlich auch selbst
aus Iran entfliehen will, wie der Kalender des britischen Transportchefs

45 Seine Reue rithrt daher, dass er gleich im Anschluss realisiert, dass es zwei Essensberei-

che gibt, einen fiir Iraner und einen fiir die Auslinder, weswegen der Arzt des Zeltlagers

sich nicht zu den Auslindern setzen darf, das System also rassistisch ist. Al-i Ahmad

1939/1960: 41.

Das Durchmischen von Arabisch und Persisch in den Gesprichen der Inselbewohner

bewertet Al-i Ahmad hingegen als positiv. Al-i Ahmad 1339/1960: 73.

47 Al-i Ahmad 1339/1960: 37. So zeigt es sich ja auch im Lachen des Geologen, der im
Gegensatz zu Al-i Ahmad iibrigens auch nur mangelhaftes Franzdsisch spricht, was die
Figur des Europiers als des schlechthin Uberlegenen dekonstruiert und darauf hinweist,
dass nicht jede Européer-in per se einer gebildeten Elite angehort.

48 Hidayat/Farzad 1341/1962-63: 139 f.

46

234

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

zeigt, der jeden Tag, den er hinter sich gebracht hat, rot durchstreicht.*
Der Intellektuelle Al-i Ahmad verfallt angesichts der tiberwiltigenden Igno-
ranz in eine stoische Resignation, wie nicht zuletzt das Gesprach mit dem
Geologen zeigt. Er untergribt den von Kasraw1 formulierten Anspruch, die
Fehler europidischer Wissenschaftler-innen zu korrigieren, und verweist auf
die Sinnlosigkeit eines solchen Unterfangens.>® Bemerkenswert ist zudem
die autobiographische Gestaltung des Textes, die verdeckt, dass der Text
hochgradig konstruiert und literarisiert ist, wie bereits der zitierte Passus
zeigt. Eine Ich-Erzahler-in erweckt grundsitzlich einen hohen Anschein
von Authentizitit und erzeugt einen starken Eindruck von Unmittelbar-
keit. Al-i Ahmad ibertragt dem Erzéhler seine eigene Glaubwiirdigkeit,
und indem er explizit die Verantwortung fiir dessen Ansichten iibernimmt,
bestirkt er deren Authentizitit. Es entsteht ein Raum der Vertraulichkeit
zwischen Erzidhler und Leser-in in Abgrenzung von den anderen Figuren,
der der Leser-innenschaft die Identifikation mit seinem Anliegen erleich-
tert. Die Wahl des Ich-Erzdhlers ist folglich ein politischer Akt, der die
Suche nach dem Authentischen durch eine authentische Erzahlerstimme
markiert. Obwohl Al-i Ahmad explizit eine Erzahlerstimme mit erhohter
Verlisslichkeit wéhlt, entspricht sie, wie bereits angedeutet, keinesfalls den
Erzéhlrollen von Nafisi oder Safa. Er inszeniert sie weder als belehrender
Mystagoge, noch als forschender Detektiv. Vielmehr erscheint er als tra-
gischer Erzdhler, der bereits vor seiner Ankunft weif}, was er an Erkennt-
nissen vorfinden wird, sich in diesem Vorwissen bestitigt sieht, sich aber
innerhalb der Erzahlung kein Gehor verschaffen kann. Er tragt dem Raum
der Vertraulichkeit Rechnung, indem er das Identifikationsangebot an die
Leser-in richtet. Wie bereits im Vorwort zu Garbzddagi festzustellen war,
betrachtet Al-i Ahmad sich als Mitglied einer (Leidens-)Gemeinschaft, die
seine ihm ebenbiirtige Leser-innenschaft einschliefit. Die Erzdhlung arti-
kuliert somit auch die Hoffnung, einen Weg in die Gesellschaft zu finden,
indem der Raum der Vertraulichkeit zwischen Erzéhler und Leser-in die
Ausgrenzungserfahrung der Figur innerhalb der erzahlten Welt konterka-
riert. Das soll nicht dariiber hinwegtdauschen, dass der Gelehrte als zentrale
Figur in Al-i Ahmads Denken erhalten bleibt. Doch ist nicht linger seine
im globalen Raum verortete progressive Gelehrsamkeit verehrenswert, son-
dern seine authentische Stimme der Nationalkultur. Sie bildet das Funda-
ment einer politischen Haltung, die danach strebt, das Durchschnittliche
wie Alltagliche zu bewahren und Gerechtigkeit herzustellen. Die regime-

49 Al-i Ahmad 1339/1960: 37. (Wortlich: ,be diwar-i pahluwi taqwimi awihta dast ki har
ruz guza$ta-yi anra bamdad qirmiz-u-ba diqqat kusta sud"”)

50 Al-i Ahmad hat sich in seiner Jugend intensiv mit KasrawT auseinandergesetzt, der sei-
nem Denken eine neue Richtung gab (Lenze 2008: 20), und erwihnt ihn explizit in sei-
ner autobiographischen Skizze. Hillmann 1982: 14.

235

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

treue Geschichtsschreibung ringt in den folgenden Jahren darum, diese kri-
tische Haltung gegeniiber ihren zentralen Bedeutungstrigern zu integrieren
und dem Eindruck eines Ausverkaufs der sog. Nationalkultur entgegen
zu wirken. Besonders eindriicklich zeigt sich dies in historiographischen
Schriften, die explizit im Auftrag des Staates publiziert wurden.

236

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Geschichtsschreibung im Staatsverlag

Im Jahre 1317/1938 wurde die Organisation zur Erziehung der Gedanken
gegriindet, nachdem die Regierung zu dem Schluss gekommen war, dass
das erst etwa ein Jahr zuvor gegriindete Amt zur Forderung des Rechtschaf-
fenen Schreibens, von dem es inzwischen in allen Teilen des Landes Nie-
derlassungen gab, nicht ihren Anforderungen gerecht werden konnte. Die
Organisation bestand aus sechs Kommissionen: Presse, Klassische Litera-
tur, Offentliche Vortrage, Drama und Theater, Radio und Musik. Diese soll-
ten nun zusatzlich zur Zensur die Moglichkeit erhalten, aktiv Schriften im
staatlichen Interesse zu publizieren, Vortrage zu halten und ein kulturelles
Programm auszurichten.! Ein Schwerpunkt lag auf den Schulbiichern, von
denen explizit in der Satzung festgehalten wurde, dass sie so iiberarbeitet
werden sollten, dass sie den Nationalstolz und die Loyalitdt zum Konigs-
haus forderten. Entsprechend sollten auch Lehrer-innen und Universitéts-
dozent-innen auf die neuen Richtlinien eingeschworen werden.?

Die Organisation widmete sich noch in den 1350er/1970er Jahren
diesen Zielen. Den Hohepunkt ihres Schaffens erreichte sie im Zuge der
Bildungskonferenzen in Ramsar (eine Stadt am Kaspischen Meer) wih-
rend der 1350er/1970er Jahre. Dort verabschiedete man Leitlinien und
gab explizit Texte bei renommierten Wissenschaftler-innen in Auftrag u.
a. auch propagandistische Geschichtsschreibung. Die einzelnen Traktate
(risala) waren als Sammelhefte gedacht, obgleich der Umfang der Uber-
blickswerke oft stark variiert. Es wird ,der Leser-in empfohlen, samtliche
risala, die unter der Nummer 39 publiziert werden, aufzubewahren und
in einem gemeinsamen Buch zusammenzufassen.*> Im Vorwort eines jeden
Bandes heifit es, dass die Auswahl der Themen auf Veranlassung des Konigs
(bi-farman-i mubarak A° lihizrat-Humdyin Sahansah Ariyamihr) und
gemafl dem Beschluss der sechsten und siebten Konferenz zur Evaluation
der Bildungsrevolution (ingilab-i amiizisi) in Ramsar durch das Zentrum
fiir Studien und Kultur und den Hohen Rat fiir Kultur und Kunst getrof-
fen wurde. Darauf folgt stets eine Liste der bereits publizierten Titel, die
dementsprechend in der Lange variiert, je nachdem, zu welchem Zeitpunkt
der jeweils vorliegende Band gedruckt wurde. Bereits ein rascher Blick lasst
mehrere Themenkomplexe ins Auge springen: zum einen die Einheit der
Nation, die sich in solchen Titeln wie Der geographische Raum (bastar) in
der Geschichte Irans (Band 24), Verbundenheit des iranischen Lebens und

1 Soleimani 2014: 11.
2 Ibd.192.
3 Azarnas 2535/1355/1976: i.

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

der Geschichte und der Kultur mit dem Land Iran (Band 27) und Besonder-
heiten der iranischen Kultur und ihr Einfluss auf die nationale Einheit und
Unabhdngigkeit der Iranerinnen (Band 28) oder auch ganz direkt Natio-
nale Verbundenheit und Einheit der Iraner-innen (Band 21) ausdriickt. Ein
weiterer Themenkomplex ist, ebenfalls wenig tiberraschend, die besondere
Bedeutung der iranischen Monarchie, die gleich in den ersten Bianden
besprochen wird, wie schon die Titel andeuten: Die kénigliche Geschichte
Irans und das Niveau seiner Moral (Band 1), Die Verbindung der koniglichen
Sitten mit dem Leben und den Uberzeugungen der Iraner-innen wird in Band
2 ausgefiihrt, Band 3 schlieflich widmet sich der Anstrengung und Hingabe
der Iraner-innen zur Bewahrung der koniglichen Sitten Irans. Spiter folgen
ahnliche Titel, nachdem sich einige Bande anderen Bevélkerungsschichten
wie den Dorfbewohner-innen (Band 4) gewidmet haben. Weitere zentrale
Themen, die wiederholt auftauchen, behandeln die Verortung der Nation
Iran in der Welt und deuten auch auf den regen Austausch mit dieser Welt
hin, wie beispielsweise in Die Kultur Irans im Zusammentreffen mit anderen
Kulturen (Band 9) und mit Fokus auf militdrische Auseinandersetzungen
in Griinde und Hintergriinde der Siege und Niederlagen der Iraner-innen
(Band 7), wahrend diplomatische Kontakte in Eine kurze Geschichte der
Beziehungen zwischen Iran und der Welt von Anbeginn bis heute (Band 8)
ausgefiihrt werden. Die meisten Schriften offerieren zudem gute Griinde fiir
Patriotismus, geht es doch um die Errungenschaften der Iraner-innen, wie
in Der Anteil der Kultur und Zivilisation Irans am Fortschritt der Menschheit
(Band 14), aber auch wie in Band 13, Reichtum und Segen des iranischen
Bodens, der nicht nur auf die Nutzung von Ressourcen in allen Epochen
eingeht, sondern eine gute Zukunft prophezeit. Im Vorwort dieser Schriften
ist das Ziel formuliert, vaterldndische Bildung zu vermitteln und ,,nicht For-
schung, denn es ist offensichtlich, dass Forschung zu diesen Fragestellungen
mehr menschliche Kraft und Zeit verlangt®* als den Autor-innen in diesem
Zusammenhang zur Verfiigung stiinde. Darin driickt sich nicht zuletzt eine
Distanzierung von den Texten aus, deren wissenschaftlichen Standards
einige Historiker-innen offenbar kritisch gegeniiberstanden. Hinzu komme
ferner, dass ,deren Ergebnisse auch nicht auf diesen wenigen Seiten dar-
gelegt werden™ konnen; und obschon sich einige der Verfasser-innen, wie
der Hohe Rat fiir Kultur und Kunst einrdaumt, dann doch auf Detailfragen
und kompliziertere Themen einlassen, bewahrten ,die meisten der anderen
Kolleg-innen die Kiirze, damit es fiir die Student-innen nicht zu schwierig
werde.“® Der geringe Umfang der Biicher, der selten 100 Seiten iiberschrei-

4 Beispielsweise Azarnii§ 2535/1355/1976: iii.
Beispielsweise Azarnas 2535/1355/1976: iii.
Ibd.

238

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

tet, soll dazu verhelfen, den Inhalt leicht im Gedachtnis zu behalten, und die
Hemmungen senken, die Broschiiren zu lesen. Im Folgenden werden die in
den Texten dominanten Heldentypen Schah und Gelehrter und ihre Funk-
tion im Diskurs herausgearbeitet und zueinander ins Verhiltnis gesetzt.

Schah und Gelehrter als Kulturheroen

Der in der vorliegenden Arbeit bereits oft herangezogene Historiker und
Literaturwissenschaftler Zabihullah Safa steuerte ebenfalls mehrere Publi-
kationen fiir den Staatsverlag (Amuzis-i Farhang-i Mihani) bei. Zwei dieser
Schriften lohnen, ob ihrer Verschiedenheit in Bezug auf die Ausarbeitung
des Heroischen, eine nahere Betrachtung. Beide Texte befassen sich im wei-
teren Sinne mit der iranischen Literatur- und Wissenschaftsgeschichte. Ein
Blick auf die Geschichte der Philosophie und Wissenschaften in Iran erschien
im Frithjahr 2535/1355/1976 und stellt eine stark verkiirzte Version der
bereits 1347/1968-69 erschienenen Geschichte der iranischen Wissenschaft
und Literatur dar. Der Text steht zweifellos in der nationalistisch-mystagogi-
schen Tradition, denn Safas Ziel ist es, ,junge Menschen iiberblickshaft mit
den wissenschaftlichen Gedanken Irans® vertraut zu machen, damit sie um
die ,Anstrengungen unserer Vorvater (igdad-i ma) auf diesem Boden® wis-
sen, die diese auf dem Weg des Fortschritts des Wissens (dar rah-i pisraft-i
danis) bewiltigt haben und von denen die Weltbevolkerung (gahaniyan)
profitierte.” Die andere Publikation wurde im Jahr 2535/1355/1976 vom
Staatsverlag unter dem Titel Geschichte der iranischen Sprachen und Litera-
tur herausgegeben. Darin schlagt Safa einen Bogen von den frithen Sprach-
zeugnissen aus der Zeit der Besiedlung des Iranischen Plateaus bis in die
Gegenwart hinein. Er verengt iiber die Jahrhunderte hinweg den Gegen-
stand seiner Untersuchung von der grofitmoglichen Betrachtung iranischer
Dialekte und Sprachen auf die offizielle Standardsprache des iranischen
Nationalstaats im 20. Jahrhundert. Die anfénglich grofiziigige Beschrei-
bung des Gebiets gehort zum Grundrepertoire der Texte und dient dazu,
den Macht- und Einflussbereich der persischen Kultur zu vermessen, als
dessen Zentrum das Gebiet des heutigen Iran imaginiert wird. Safa unter-
teilt die iranische Sprachgeschichte in drei Phasen, die sich an politischen
Umbriichen orientieren, und spiirt der kulturellen Bliite der alten, mittle-
ren und neuen Formen nach, indem er ihre wichtigsten Zeugnisse identi-
fiziert. Dabei befasst er sich zunachst mit einigen Sprachen und Dialekten
wie beispielsweise dem Sogdischen,® konzentriert sich in der neueren Zeit
jedoch, wie bereits erwédhnt, auf die Standardsprache des iranischen Nati-

Safa 2535/1355/1976a: 1.
8 Safa 2535/1355/1976b: 19 f.

239

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

onalstaates.” Dies entspricht dem Einheitsgedanken der nationalistischen
Agenda, die bestrebt ist, nicht-persische Sprachen oder Sprachvarianten
innerhalb des Staatsgebiets weitgehend zu ignorieren. Die mafigeblichen
sprachlichen und schriftlichen Kulturleistungen erweisen sich in seiner
Darstellung als direkt mit der Figur des Schahs verkniipft: Die wichtigsten
Schriftzeugnisse im antiken parsi, erldutert Safa, seien von den achdmeni-
dischen Konigen mit Keilen in Stein gemeifielt worden.!® Es sei die Hof-
und Schriftsprache gewesen und der bedeutendste erhaltene Text sei jener
von Darius dem Grofien und umfasse ganze 400 Zeilen.!! Die wichtigsten
Textzeugnisse des Mittelpersischen seien am sasanidischen Hof entstanden
und erzahlten die Geschichten (tarih-u dastan) der Nationalhelden, aber es
entstanden auch Biicher {iber Heilkunst, Sport und Kindererziehung. Viele
der Literatur- und Sprachzeugnisse seien wiahrend der arabischen (taziyan)
Eroberungen zerstort worden. Was blieb, sei heute nur noch als arabische
Ubersetzung iiberliefert.”> Der Nukleus von Kultur und Wissenschaft ist in
Safas Darstellung der Hof, weshalb die Desintegration von politischer Herr-
schaft auch zu einem Zusammenbruch der Kultur fiihrt. Der andere Text
von Safa hingegen orientiert sich in der Epochenbildung nicht an Dynas-
tien, sondern an Jahrhunderten, um die darin erwahnten gelehrten Manner
historisch einzuordnen.! Dies schldgt sich auch im Narrativ nieder. So hat
in dieser Erzahlung der Zusammenbruch des sasanidischen Konigreiches
nicht den sofortigen Zusammenbruch jeglicher Kultur zufolge. Stattdessen
berichtet Safa, dass das Zentrum medizinischen Wissens in Ahwaz fortbe-
stand'* und die groflen Errungenschaften der iranischen Astronomen in
der islamischen Friihzeit auf die Sasanidenzeit zuriickzufiithren seien.!> Bei
dem Herrschaftswechsel werden also vor allem kulturelle und epistemische
Kontinuitaten gewiirdigt. In seiner Sprach- und Literaturgeschichte betont
Safa ostentativ, dass nach dem Ende der Sasanidendynastie Pahlawi nicht
linger die offizielle Sprache der Herrschenden war und damit ein Nieder-
gang die iranischen Kultur einherging.’® Die iranischen Gelehrten kon-
zentrierten sich, so Safa, deshalb auf die arabischen Sprache, dichteten auf

Ibd. 59.

10 Safa 2535/1355/1976b: 13.

1 bd. 11.

12 Tbd. 26.

13 Gelegentlich werden auch Herrscher zur Orientierung genannt, wie beispielsweise Fath
‘Ali Sah (Safa 2535/1355/1976b: 43) oder Anasirwan (ibd. 8). Einige seltene Erwdhnun-
gen beziehen sich auch auf Herrscher als Forderer von Wissenschaften, wie beispiels-
weise Maliksah Salgaqi (t. 485/1092), in dessen Namen (ba-nama) Umar-i Hayyam und
Abu 1-Muzaffar Asfizari ein Observatorium erbauten (ibd. 39). Freilich stehen auch an
dieser Stelle die Gelehrten im Vordergrund.

14 Safa 2535/1355/1976a: 9.

15 Ibd. 3.

16 Safa 2535/1355/1976b: 50.

240

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Arabisch und schrieben ihre wissenschaftlichen Werke auf Arabisch. Dies
fithrte schliefllich sogar zu einer Kontamination der persischen Sprache,
die darum bis heute von arabischen Fremdwdortern durchzogen sei.!” Offen-
bar fehlte den Gelehrten ohne die Existenz des politischen Zentrums die
Richtschnur. Sie stellten sich ohne die konigliche Anleitung in den Dienst
fremder Herren, obgleich dies nationale Interessen konterkarierte.!s Der
Glanz der alten Zeiten ging damals entsprechend verloren und erst als die
iranischen Samaniden im Nordosten die Macht errangen und einiges Geld
(dirham-u dinar) investierten, um die Dichter und Schriftsteller zu férdern,
kam es zu einer erneuten Bliite der Kultur, erldutert Safa in seiner Sprach-
und Literaturgeschichte. Die samanidischen Herrscher unternahmen heroi-
sche Anstrengungen (ba kamal-i gawanmardi), um die persischen (parsi)
Gelehrten zu fordern, und veranlassten gelegentlich sogar Ubersetzungen
arabischer Texte ins Persische wie beispielsweise die Weltgeschichte bzw.
den Korankommentar von Tabari!® oder Kalila wa Dimna — also Texte, die
der iranischen Kultur zugeordnet werden. Vor dem Hintergrund der zuvor
postulierten Verirrung der Gelehrten wirkt es nun geradezu so, als eilten die
samanidischen Herrscher zur Rettung herbei, nachdem der ,Iraner‘ Tabari
- fehlgehend im zuvor beschriebenen Sinne - seine Werke auf Arabisch ver-
fasst hatte. Die Ubersetzungsleistungen ins Arabische sind nun keineswegs
mehr die Rettung der iranischen Kultur und Sitte in widrigen Zeiten,? son-
dern Teil eines Verrats, der anscheinend hauptsachlich aus Riickgratlosig-
keit erwuchs. In der fast zeitgleich erschienenen Wissenschaftsgeschichte
bleibt Safa der etablierten Vorstellung, die Gelehrten hitten die iranische
Kultur gerettet treu und fiigt auch Tabarl im Gegensatz zum oben bespro-
chenen Text lobend in die iranische Genealogie der Gelehrsamkeit ein.
Seine besondere Leistung liege darin, das damalige Weltwissen in sich ver-
einigt zu haben und neben iranischen unter anderem auch von indischen
und griechischen Traditionen Kenntnis gehabt zu haben.?!

In seiner Sprach- und Literaturgeschichte fithrt Safa aus, dass die
Methode der Samaniden, die persische Literatur erblithen zu lassen, gott-
lob Verbreitung bei anderen kleinen und grofien Dynastien gefunden habe.

17 Tbd. 51.

18 Es sei noch einmal an das zitierte Gesprich Muhamad Riza Sahs mit Karanjia erinnert, in
dem er konstatiert, dass die Presse unter der Besetzung der Alliierten ,began betraying the
country openly without shame, it was a disgusting situation which revolted me.* (Karanjia
1977: 72.) Die propagandistische Lesart der rezenten Vergangenheit bzw. Lebenserinne-
rungen des Schahs wird auch hier in die Historiographie hineingeschrieben.

19 Aba Gafar Muhammad b. Garir at-Tabari (t. 923) war ein Historiker und sunnitischer
Korankommentator, der am Hofe des “abbasidischen Kalifats in Bagdad wirkte.

20" S0 noch Jahre zuvor Safa selbst; vgl. Safa 1385/2006-07: 51 fF.

21 Safa 2535/1355/1976a: 18. Mit ,unter anderem" sind moglicherweise vor allem arabische
Traditionen gemeint.

241

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die persische Kultur hatte so {iber Jahrhunderte bis hin zu den Seldschu-
ken Bestand. Einige der grofiten iranischen Dichter wirkten daher in die-
ser Zeit, und die wichtigsten Genres der persischen Literatur entstanden
oder erhielten neue Formen. Auch die Nationalepen Irans erlebten einen
Aufschwung (barwari), und talentierte Dichter widmeten sich ihnen wie
Daqiqi (t. ca. 368/980), Firdausi Tusi (t. 411/1020) und Asadi Tusi (t. ca.
465/1072) sowie einige andere, die in der Weltliteratur weniger bekannt
seien.? Im Gegensatz dazu wiirdigt Safa in seiner Wissenschaftsgeschichte
erneut die Ubersetzungsleistungen?? und macht fiir das abermalige Erblii-
hen des Persischen als Hochkultursprache Gelehrte wie Ibn Sina und Aba
Raihan verantwortlich ohne Herrscherpersonlichkeiten zu erwahnen.?*
In der Wissenschaftsgeschichte fithrt er aufSerdem aus, dass die Gelehrten
selbst Machtpositionen bekleideten. Sie zogen in die politischen Zentren
des Kalifats und wurden dort zu Feldherren, Ministern und Mannern der
Politik (rigal-i siyasi).?

Hierarchische Aushandlungsprozesse der heroischen Typen

Wie passen diese trotz thematischer Uberschneidungen vollig kontriren
Schriften etwa gleicher Lange vom selben Autor, nur um wenige Monate
verschoben am selben Publikationsort verlegt, nun zusammen? Fraglos
fallt auf, dass Zabihullah Safa seine beachtliche Karriere hindurch seinen
Themen treu geblieben ist. Doch auch der Staat ist sowohl diesen The-
men als auch seinen Intellektuellen treu geblieben, wie die Namen der
Autor-innen zeigen, die im Staatsverlag veroffentlichten. Dabei wurden
einige bereits zuvor publizierte Werke in die Reihe aufgenommen. Neben
der besprochenen Geschichte der ,iranischen® Wissenschaften von $afa sind
beispielsweise auch Schriften von Nafisi wieder aufgelegt worden. Bei der
Anpassung der Texte an die Vorgaben der Reihe ging man allerdings nicht
allzu sorgfaltig vor. Besonders auftillig ist, dass in Safas Wissenschaftsge-
schichte die abschlieflenden Worte aus der koniglichen Staatspropaganda
fehlen. Es scheint, als habe der Historiker bei der Neuauflage seines Werkes
freiere Hand gehabt als bei dem neuen Text {iber die Sprach- und Literatur-
geschichte.? Endet diese mit einem Ausblick auf eine strahlende Zukunft
unter ,Seiner Majestdt dem Licht der Arier-innen; die nicht nur die persi-

22 Safa 2535/1355/1976b: 55.

23 Safa 2535/1355/1976a: 11 f. & 30 f.

24 Ibd. 17.

2 Ibd. 10.

26 In Marburg entsteht zurzeit unter der Leitung von Bianca Devos ein Projekt, das sich
mit den Arbeitsweisen der Zensurbehérden in der Spiten Pahlawi-Ara beschiftigt. Dies
wird hoffentlich die Publikationsprozesse, die auch die vorliegenden Texte durchliefen,

242

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sche Sprache, sondern auch das Leben der Bevélkerung revolutionieren,?”
so schliefit Safas Wissenschaftsgeschichte in der Qagarenzeit, ohne Riza
Sah, geschweige denn Muhammad Riza Sah iiberhaupt zu erwihnen.

Das Changieren der Bedeutung des Gelehrten in beiden Texten deutet
auf den kontinuierlichen Aushandlungsprozess und die Verschiebung der
Machtverhaltnisse zwischen Dynastie, Staatsapparat und seinen obersten
Bediensteten hin, denen es immer wieder, aber eben nicht immer gelingt -
selbst im Herzen der Staatspropaganda -, ihren Platz zu behaupten, nicht
zuletzt dadurch, dass sie, wie das Beispiel Zabihullah Safa zeigt, diese Stel-
len selbst besetzt hielten. Die Eigenschaften, die in den Jahrzehnten zuvor
den Gelehrten auszeichnen sollten, wurden zudem in einigen Texten auf die
iranische Bevolkerung iibertragen, so dass sie nicht mehr den Gelehrten,
sondern das Iranertum an sich kennzeichneten. Damit einher geht unwei-
gerlich eine Degression des heroischen Potenzials des Gelehrtentypus.
Etwa Sayyid Muhammad Baqir Huggati erkldrt in seiner Geschichte iiber
Irans Anteil am Fortschritt der Menschheit, dass das zentrale Thema der ira-
nischen Nation seit jeher Bildung und Erziehung der Jugend war. Dies sei
nirgendwo sonst in den Landern des Ostens ausgepréagt worden, behauptet
er, und selbst im antiken Griechenland, das doch offensichtlich einen Bei-
trag zum Fortschritt geleistet habe, sei diese Art von Erziehung unbekannt
gewesen.?® Er prazisiert:

In der iranischen Geschichte gilt es vor allen anderen Dingen zu verstehen, dass der
moralische und intellektuelle Geist, der das gesellschaftliche Leben der Iraner-innen
dominiert, im Stil der Bildung und Erziehung begriindet liegt. Diese Bildung und
Erziehung seit frithster Kindheit an ist in Iran die Quelle des Guten und der Weg zu
Wahrheit und Fortschritt.?

in Zukunft erhellen. An dieser Stelle geniigt es jedoch festzustellen, dass an der Ober-
flache, das heif3t in den Texten selbst und den Geschichten, die sie erzahlen, der Macht-
kampf um die Deutung der Geschichte zu Tage tritt.

Seine Sprach- und Literaturgeschichte endet in der Pahlawi-Zeit, die s. E. einen kultu-
rellen Neuanfang begriindete. Seit Beginn des 14. Jahrhunderts (ab 1921) fithrte unter
anderem der Austausch mit Europa zu neuen Gedanken und einem v6llig gewandelten
Lebensstil, der sich auch auf die Literatur auswirkte, so dass ihr grundlegende Verdnde-
rungen widerfuhren. Safa blendet die Entwicklungen der Qagarenzeit aus und stilisiert
den coup détat von 1299/1921 zu einem Wendepunkt in der iranischen Literaturge-
schichte. Er betont, dass all diese Ereignisse nicht nur in der ,Revolution des Schahs und
der Nation ($ah-u millat) bzw. den synchronen Anstrengungen des Sahan$ah Ariyamihr
und der Bevolkerung zur nationalen Erweckung (rastahiz-i milli) im Bahman 1341
(1963) miindeten (Safa 2535/1355/1976b: 61), sondern auch eine vollig neue Position
der Lyrik (nazm), Prosa (natr) und sogar der persischen Sprache hervorbrachten, die
sich bald in einem neuen Denken und einem neuen Stil der persischen Dichter-innen
und Schriftsteller-innen zeigen werde. Safa 2535/1355/1976b: 62.

28 Huggati 1354/1975: 1.

2 Ibd. 14.

27

243

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kurz darauf erlautert er:

Die Ursache fiir Irans bemerkenswerte und einflussreiche Zivilisation ist zweifach:
Zum einen hegen Iraner-innen eine natiirliche Liebe (‘i$q) zu Kultur und Wissen, zum
anderen geniefit Wissen und Bildung grofie Anerkennung bei den Kénigen Irans, so
dass ihre Forderung von Gebildeten und Gelehrten (danismandan-u ‘ulama’) eine
grof3e Kultur hervorbrachte.>

Der Schah wird in diesem Narrativ zu einem dynamischen Strategen von
Gelehrsamkeit und Kosmopolitismus, der iiber einer friedlichen, gebilde-
ten und weltgewandten Bevolkerung thront. Auch die engen Verbindungen
mit der restlichen Welt und ihrem Geschehen, die fiir Igbal und seine Mit-
streiter noch den modernen Gelehrten auszeichneten, halt Huggati fiir eine
typische iranische Verhaltensweise:

Wenn man nun in alle vier Ecken der Welt schaut von China und Indonesien bis
Europa, so findet man tiberall Familien, deren Name und Wurzel nach Iran reichen,
weil ihre Vorfahr-innen Jahrhunderte zuvor aus Iran gekommen sind und in dem
neuen Land Aufgaben {ibernommen und Familien gegriindet haben.3!

Auftillig ist auch die nahezu vollstindige Verdrangung der kriegerischen
bzw. militdrischen Geschichte. Sowohl Eroberungserzéhlungen werden
ausgespart, wie der eben zitierte Textausschnitt zeigt, als auch die frither
zentralen ,Unabhéngigkeitskriege' Stellte sich in Safas frithen Schriften der
Kampf der Nation gegen die Fremdherrschaft noch in physischen Hand-
lungen dar, wie das Beispiel der iranischen Frauen gezeigt hat, die ihre ara-
bisch-muslimischen Ehemanner umbrachten, so ist es nun ihre mentale
Stirke, die sie ihre Feinde {iberwinden ldsst. Gemeinsam ist den Texten,
dass sie den Eindruck einer sehr langen und immobilen Geschichte der ira-
nischen Nation erwecken, die in einem statischen iranischen Wesen begriin-
det liegt. Sie sollen einen tiefen Blick in die iranische Mentalitét offerieren
und den Status quo der gesellschaftlichen Organisation der 1350er/1970er
Jahre legitimieren.

30 Thd.
31 1bd. 4.

244

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10. Zwischenfazit Teil 11

Der Gelehrte wurde in besonderem Mafle nationalistisch aufgeladen, um
Iran anschlussfahig an die Moderne bzw. das ,Neuhinzuzulernende® zu
machen. Diesen Typus zeichnet zudem aus, dass er politisch konnotiert
sein kann, aber nicht sein muss. Das macht ihn gegeniiber politischen
Umbriichen besonders resistent. Die erfolgreiche Etablierung des Gelehrten
als heros ist bedingt durch die Identifikation der Autoren mit diesem Typus,
den sie sich zum Vorbild und nach ihrem Ebenbild schufen. Anders als es
tiir die anderen Typen des Heroischen gilt, handelt es sich hierbei eben
um keine Fremdheroisierung, da die Personen, die sich mit diesen Figuren
identifizieren, sie auch selbst historiographisch und literarisch ausgestalte-
ten. Zusatzlich zu den Artikeln mit einer eher elitistischen Stofirichtung wie
etwa in Yadgar, deren Texte sich vornehmlich an andere Akademiker-innen
richteten, versuchten die Historiker mithilfe von Veroffentlichungen an brei-
tenwirksamen Publikationsorten, die gebildete Mittelschicht zu erreichen,
im Laufe der Jahrzehnte mithin an immer gréflere Teile der nach und nach
alphabetisierten Bevolkerung. Zentrale Wirkorte ihrer Texte waren Schule
und Universitét, was sich in der Imagination der Leser-in als jugendlich und
leitungsbediirftig niederschlug. Zielte die Erforschung der Bedeutsamkeit
von Gelehrsamkeit mittels Geschichtsschreibung in Yadgar auf eine Selbst-
vergewisserung, deutete sie eher auf eine Suche und Selbstverortung hin,
so dienten die an ein breiteres Publikum gerichteten Texte der Etablierung
des eigenen Status im gesellschaftlichen und politischen Gefiige. Es gelang
den Autoren zunéchst, diese Anliegen der Bevolkerung gegeniiber glaub-
haft zu vertreten, wie die Studie von Irag Aiman aufzeigt. In eine Glaub-
wiirdigkeitskrise geriet der Gelehrte mit der Zeit allerdings durch die ihm
eigene Nahe zur Politik. In der fithen Pahlawi-Zeit zeichnete ihn die Néhe
zur koniglichen Familie, dem Parlament und den Ministerien noch aus, da
man iiberzeugt war, dass er dort eine gestaltende Funktion innehatte. Mit
der zunehmend kritischer werdenden Haltung der Offentlichkeit zur Tages-
politik wurde aber auch der Gelehrte diskreditiert, zumal man staatsnahe
Intellektuelle nun als kraftlose Handlanger des Schahs wahrnahm, die ihre
eigenen Anliegen nicht durchzusetzen vermochten. Dies fiihrte zu einer
Neuaushandlung der Zuschreibungen an den Gelehrten, wie Texte von
Galal Al-i Ahmad zeigen. Im Laufe der Jahrzehnte wurden die Attribute des
Gelehrten auf die iranische Bevolkerung iibertragen. Gelehrsamkeit und
insbesondere Dichtung wurden in der Folge mit Iranertum und kultureller
Bliite per se identifiziert, so dass sich im Typus des Gelehrten der iranische
Volkscharakter zu verdichten scheint.

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 21.01.2026, 18:16:11.


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schlussbetrachtungen

Die Heldenfiguren der iranischen Historiographie der Pahlawi-Zeit sollten
authentische, nationale Eigenschaften verkorpern und ein Pantheon kons-
tituieren, das in seiner Gesamtheit die iranische Nation abbildet. Dabei
haben sich die drei Heldentypen Schah, Gelehrter und Krieger herauskris-
tallisiert, die von traditionellen, iranischen Erzahlweisen prafiguriert wer-
den. Sie gerieten in Konkurrenz zueinander, weil sie Interessengruppen der
gestaltenden Elite zugeordnet waren, die diese Helden zu ihren Galions-
figuren erhoben. Jede Neuordnung einer Gesellschaft, wie sie sich spates-
tens nach der Konstitutionellen Revolution in Iran ergab, verlangt auch
nach einer neuen Erzahlung ihrer Vergangenheit. Die Herausbildung einer
neuen Elite, deren Werte sich fundamental von jenen der Vergangenheit
unterschieden, bedurfte nicht weniger einer Rechtfertigung als das neue
Herrschaftssystem selbst. Die Geschichtswissenschaft etablierte sich daher
als Legitimatitatsstifterin und bot die Narrative an, die die politischen und
gesellschaftlichen Verhéltnisse zu plausibilisieren vermochten. Auf diese
Weise fanden auch tagesaktuelle Konflikte zwischen verschiedenen Interes-
sengruppen Eingang in die Historiographie. Uber die Jahrzehnte reagierten
der akademische Betrieb und die Staatspropaganda flexibel auf neue Her-
ausforderungen. Es gelang ihnen daher zunichst stérende Denkfiguren und
Erzahlbausteine in das eigene Narrativ zu integrieren. Der Schah als zent-
rale heroische Figur des politischen Systems in Pahlawi-Iran durchlief den
markantesten Wandel, als dessen entscheidende Zasur sich das Verhaltnis
von Vater zu Sohn erwiesen hat, an deren Inszenierung sich die Transfor-
mationen hegemonialer Maskulinititen ablesen lassen. Der Vater Riza Sah
stand noch fiir eine kraftvoll-raue, von militdrischen Qualititen gekenn-
zeichnete Mannlichkeit, die durch ihren allmahlichen Funktionsverlust in
einem weitgehend befriedeten Land bald in den Hintergrund trat. Der Sohn
Muhammad Riza Sah iibertrug diese Eigenschaften in einen zivilen, meist
sportlichen Kontext und inszenierte ein von westlich™-biirgerlichen Idealen
gepragtes Arbeitsethos. Die im engeren Sinne politische Geschichte wurde
mit einem Modell stufenweisen Fortschritts behandelt. Diesem Modell
zufolge ist Riza Sah fiir die Errichtung Irans als unabhingiges, geeintes
Land verantwortlich, sowie dessen innere Befriedung und die Konstruk-
tion eines starken Zentralstaats. Seinem Sohn hingegen wird das Verdienst
zugeschrieben, Iran als ebenbiirtigen Partner in die internationale Staa-
tengemeinschaft integriert zu haben. Es lasst sich eine enge Verkniipfung
des Personenkults sowie der damit verbundenen Darstellung der rezenten
Geschichte und der heroischen Schahfiguren in der Historiographie ausma-
chen, die auch in den Herrschern vergangener Epochen jene Eigenschaften

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

heroisiert, die an Vater und Sohn identifiziert werden sollen, weswegen die
thematischen Schwerpunkte aber vor allem die Zuschreibungen an spezifi-
sche Herrscher iiber die Jahrzehnte variieren. Die Pahlawis scheinen diesen
Erzéhlungen gemaf$ den vorgeschriebenen Lauf der Geschichte zu wieder-
holen und zu erfiillen, wozu sie dank ihrer jeweils im historischen Moment
abverlangten Dispositionen fahig sind. Darin zeigt sich, dass Préfigurant
und Prifigurat in einem reziproken Verhéltnis zueinanderstehen und auch
der Prifigurant in seinen Eigenschaften nicht fixiert ist, sondern entspre-
chend den jeweiligen Bediirfnissen aktualisiert wird.

Die Herrschenden waren auf die Kooperation der sich reformierenden
Elite angewiesen. Diese definierte sich im Iran der frithen Pahlawi-Zeit
mafigeblich iiber moderne Bildung und ihre vielfachen Verbindungen ins
europaische Ausland. Thr oblag es, die Legitimiationsnarrative der herr-
schenden Dynastie zu entwerfen, eine Aufgabe, die sie mit ihrer Selbstrecht-
fertigung kombinierte. Das fiihrte zu einer mannigfaltigen Verkniipfung
beider Erzahlstrange, was nicht zuletzt auch eine konstante Auseinanderset-
zung dariiber beinhaltete, ob der Schah oder der Gelehrte in erster Instanz
ursdchlich fiir den Erhalt und den Zusammenhalt der Nation sei. Die Art
des Nachdenkens tiber die Vergangenheit offenbart die Wechselbeziehung
der Elite und der Dynastie, die in den Texten stets zusammen gedacht und
mit sich verschiebender Gewichtung als abhdngig voneinander gezeichnet
werden. Durch den Anspruch, die Gesellschaft auch politisch zu gestalten,
wird der Gelehrte in den historiographischen Schriften im Zentrum der
politischen Macht positioniert. Die Ausgestaltung und interne Hierarchisie-
rung der Heldentypen variierte jedoch iiber die Jahrzehnte und korrelierte
mit den jeweils zeitgendssischen Debatten. Personelle Kontinuititen in den
Institutionen, die auch politische Umbriiche iiberlebten, begiinstigten aller-
dings die erfolgreiche Etablierung von dauerhaft glaubwiirdigen Narrativen.

Es hat sich gezeigt, dass das Sahndma die Perspektiven iranischer
Geschichtsforschung pragt. Dies lasst sich bis in die jiingere Gegenwart hin-
ein beobachten, so dass eine genauere Untersuchung der zeitgendssischen
Historiographie diesbeziiglich sicher aufschlussreich wire. Etwa Abbas
Amanat und Farzin Vejdani stellen ihrem Sammelband Iran facing Others
aus dem Jahr 2012 die Geschichte von Rustam und seinem Sohn Suhrab
vorweg, aus der Amanat eine ,politico-cultural message” ableitet.! Ein

Amanat 2012: 2. Anders als Firdausi vorschlage, sei nicht einfach Pech fiir das Schicksal
der Figuren verantwortlich, sondern Suhrab durch seine Herkunft aus der Peripherie
mit Aniran identifiziert. Deshalb miisse er als Bedrohung der Integritit des Systems Iran
zwangslaufig von Rustam beseitigt werden. Dieser sei nicht nur der Hiiter territorialer
Unversehrtheit und Kénigsmacher (tagbahs), sondern auch ,a champion of the Iranian
self-asserting identity that resists powerful personal, familial, and ethnic appeals detri-
mental to the very essence of a constructed Self Amanat 2012: 3.

248

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

weiteres rezentes Beispiel fiir die Uberblendung von iranischer Geschichte
mit den Geschichten des Sahnama ist Fereydoun Hoveydas The Shah and
the Ayatollah: Iranian Mythology and Islamic Revolution (2003). Er argu-
mentiert an Dick Davis® Epic and Sedition (1992) ankniipfend, dass Iran in
einem Zirkel des Filizid gefangen sei, der sich ebenfalls in der Legende von
Rustam und Suhrab begriinde. Um diesen zu durchbrechen, miisse Iran
sich an dem gerechten Herrscher Kai Kaws orientieren und seine Verbin-
dung mit Rustam aufheben.? In beiden Beispielen zeigt sich die nationa-
listische Aufladung der Prafiguranten und das erneuerte Interesse an dem
Krieger Rustam, die im publikatorischen Moment auf eine Relegitimierung
von Gewalt im politischen Diskurs hindeutet.

Damit ist freilich nicht gemeint, dass sich das historische Erzahlen in den
poetischen Wissensbestinden des Sahndma erschopft, zumal in den letzten
Jahrzehnten signifikante Veranderungen in der Gestaltung von historischen
Erzéhlungen gewirkt haben diirften. Die jiingere Gegenwart selbst hat
ihre eigenen ikonischen Bilder und Préfiguranten hervorgebracht, in die
sich moderne Formen des Erzdhlens von Geschichten eingewoben haben.
Etwa der Mirtyrerkult und damit verbunden der Iran-Irak-Krieg hat eine
eigene Bilder- und Sprachwelt hervorgebracht, die sich mit der Schlacht
von Karbala” (41 h. q./680) und der frithschiitischen Heilsgeschichte ver-
kniipft. Ein pragnantes Beispiel bietet die deutsche Islamwissenschaftlerin
und Journalistin Katajun Amirpur in ihrem Buch iiber die Juristin und
Menschenrechtlerin Sirin ‘Ibadi (geb. 1326/1947). Wihrend ‘Ibadi noch in
Paris weilte, erfuhren sie und die Welt, dass ihr der Friedensnobelpreis ver-
liehen wurde:

Tausende Menschen warten auf Schirin Ebadi, als diese in die Hauptstadt der Isla-
mischen Republik zuriickkehrt. Sie kommt aus Paris, wo sie sich zu einer Konferenz
tiber Menschenrechte aufgehalten hatte (...). Als die Boeing 747 in Teheran landet und
Schirin Ebadi sich den Menschen zeigt, rufen diese ihr zu: ,Freiheit ist siif§, Unabhén-
gigkeit ist siiff, und Schirin Ebadi ist s8>

Der im Pridsens verfasste Text verschaftt der Erzéhlerstimme Amirpurs die
Rolle einer Kommentatorin zum Zeitpunkt der Ankunft und versetzt die
Leser-in in das der Vergangenheit enthobene Geschehen. Amirpur erzielt
dadurch eine geradezu filmische Unmittelbarkeit, die eine Uberblendung
des Passus mit den Erinnerungen an die bekannten Bilder von Ayatullah
Humainis Riickkehr nach Teheran Jahrzehnte zuvor erzwingt. Die Islam-
wissenschaftlerin weist auch selbst darauf hin, dass es fiir viele, die zum
Flughafen gekommen seien, einen ,groflen Symbolcharakter“ habe, dass

2 Hoveyda 2003: 102-105.
3 Amirpur 2004: 7
4 Ibd.157.

249

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

‘Ibadi ausgerechnet aus Paris angereist sei, denn schon einmal habe eine
Boeing der Air France ,einen Iraner zuriick gebracht, der alles verandert®
habe. Spétestens seit der Revolution hatte sich der hier gemeinte Ayatullah
Humaini als Volksheld und Revolutionir etabliert, sowie als ,,Referenzfigur
explizit schiitisch formulierte[r] messianische[r] Bediirfnisse und Hoffnun-
gen“® Seine Riickkehr nach Teheran im Moment der Abreise des Schahs
bestdrkte damals den Eindruck, dass es Humaini war, der die Revolution
und das Ende der Monarchie abgewickelt hatte.” Sirin Tbadi als Juristin und
Frau mit religioser Reputation wird in dieses bestehende Bild und seinen
assoziativen Gehalt eingefiigt und so zur Hoftnungstragerin fiir eine neue
Revolution in Verbindung mit einem freundlichen Islam, der garantiert,
dass die schiitisch-iranische Identitét nicht aufgegeben werden muss, wenn
Menschenrechte und Demokratie gewiirdigt werden. Amirpur modelliert
die Darstellung entlang der Zuversicht, dass sich der zyklische Ablauf von
Revolution und Befreiung an und durch ‘Ibadi erneut verwirklicht, wie sie
in der ikonischen Riickkehr des religiosen Gelehrten Humaini festgehal-
ten ist und in der Riickkehr der Juristin vorgeblich neu belebt wird. Dass
Sirin ‘Ibadi nicht als Heldin gesehen werden wolle, bestitigt sie in Amir-
purs Augen nur in diesem Status.® Wie gezeigt wurde, werden durch wie-
derholtes Erzdhlen und der damit einhergehende Verfestigung von als
zusammenhédngend bzw. kausal wahrgenommenen Ereignisketten Prafigu-
ranten und Prafigurate neu erschaffen. Dass Amirpur die Rolle einer Kom-
mentatorin und eine filmische Erzahlweise wéhlt, wundert angesichts der
Diftusionswerkzeuge — namlich mehrheitlich Nachrichtensendungen und
Dokumentarfilme - des Prafiguranten nicht. Die amerikanische Anthropo-
login Narges Bajoghli verfolgt in Iran Reframed (2019), wie die Islamische
Republik Iran in den vergangenen Jahren vermehrt von Text- auf Filmpro-
duktion umgestiegen ist, um die inzwischen schauende statt lesende Bevdl-
kerung mit ihren propagandistischen Inhalten zu erreichen. Interessant
wire vor diesem Hintergrund, inwiefern sich das historiographische Erzéh-
len durch die starke Prisenz der neuen Medien auch in den inneriranischen
Geschichtswerken inspiriert zeigt.

Ibd.

Pink/Golz 2019: 238.
Ibd.

Amirpur 2004: 139.

[S=RERN B N

250

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Abedi, Medi / Fischer, Michael: Debating Muslims. Cultural Dialogues in Post-
modernity and Tradition. Madison, 1990.

Abrahamian, Ervand: A History of Modern Iran. Cambridge, 2008.

Adelkhah, Fariba: Being Modern in Iran. Ubers. Jonathan Derrick. London,
1999.

Afary, Janet: The Contentious Historiography of the Gilan Republic in Iran: A
Critical Exploration. In: Iranian Studies, 1995. Bd. 28, Nr. 1/2; 3-24.

Afkhami, Gholam Reza: The life and times of the Shah. Los Angeles, 2009.

Afshari, M. Reza: The Historians of the Constitutional Movement and the Mak-
ing of the Iranian Populist Tradition. In: International Journal of Middle
East Studies, 1993, Bd. 25, Nr. 3; 411-494.

Aiman, Irag: Tahqiqi darbara-yi QahramanguT dar Iran (Untersuchung zur
Heldenverhehrung in Iran). In: Suhan 1332/1954; 210-218.

Albrecht, Janico: Die Religion der Feldherren: Vermittlung und Inszenierung
des Krieges in der spdten romischen Republik. Berlin / Heidelberg, 2020.
Al-i Ahmad, Galal: Durr-i yatim-i Halig: Gazira-yi Harg (Die Perle des Golfs:

die Insel Harg). Tihran, 1339/1960.

—: Gharbzadegi [ Weststruckness]. 1. Aufl.1340/1962 Ubers. Ahmad Alizadeh /
John Green. Lexington, 1982.

—: Garbzadagi (Verwestkrankung). Tihran, 1385/2006.

Amanat, Abbas: Eminent Persians. Bd. 1 & 2. New York, 2008.

—: Through the Persian Eye: Anglophilia and Anglophobia in Modern Iranian
History. In: Abbas / Farzin (Hg.): Iran Facing Others: Identity Boundaries
in a Historical Perspective. New York, 2012; 125-150.

—: Introduction: Iranian Identity Boundaries: A historical Overview. In: Ama-
nat, Abbas / Vejdani, Farzin (Hg.): Iran Facing Others: Identity Boundar-
ies in a Historical Perspective. New York, 2012; 1-36.

—: Iran: A Modern History. New York, 2017.

Amirpur, Katajun: Gott ist mit den Furchtlosen. Schirin Ebadi — Die Friedens-
nobelpreistragerin und der Kampf um die Zukunft Irans. Freiburg / Basel /
Wien, 2004.

Anderson, Benedict: Imagined communities: reflections on the origin and
spread of nationalism. London, 2006.

Ansari, Ali: The Myth of the White Revolution: Mohammad Reza Shah,
‘modernisation’ and the consolidation of power. In: Middle Eastern Studies,
2001, Bd. 37, Nr. 3; 1-24.

—: The Politics of Nationalism in Modern Iran. New York, 2012.

Anter, Andreas: Theorien der Macht zur Einfiihrung. Hamburg, 2012.

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Arendt, Hannah: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Antisemitismus,
Imperialismus, totale Herrschaft. Miinchen, 1986/2019.

Asgharzadeh, Alireza: Iran and the Challenge of Diversity. Islamic Fundamen-
talism, Aryanist Racism, and Democratic Struggles. New York, 2007.

Atabaki, Touraj: Agency and Subjectivity in Iranian National Historiography.
In: Touraj Atabaki (Hg.): Iran in the 20™ century Historiography and Poli-
tical Culture. London / New York, 2010; 69-92.

—: Iranian History in Transition: Recasting the Symbolic Identity of Babak
Khurramdin. In: Amanat, Abbas / Vejdani, Farzin (Hg.): Iran Facing
Others: Identity Boundaries in a Historical Perspektive. New York, 2012;
63-78.

Azadibougar, Omid: World Literature and Hedayat’s Poetics of Modernity.
Singapore, 2020.

Azarnis, Azarta$: Hunar-hd-yi Iran wa Atar-i Bargasta-yi an (Die Kunst
Irans und ihre erhabenen Zeugnisse) In: Stira-yi Ali-yi Farhang wa Hunar.
Tihran, 2535/1355/1976.

—: Adab-u Rusim-i Milli-yi Iran (Irans nationale Briuche und Sitten). In:
Stira-yi ‘Ali-yi Farhang wa Hunar. Tihran, 2535/1355/1976.

—: Farhang-i Iran dar hird ba Farhang-ha-ya Digar (Die iranische Kultur
in der Begegnung mit anderen Kulturen). In: Siira-yi ‘Ali-yi Farhang wa
Hunar. 2. Aufl,, Tihran 2535/1355/1976.

Azimi, Fakhreddin: Historiography under the Pahlavis. In: Charles Mel-
ville / Ehsan Yarshater (Hg.): Persian Historiography. London / New York,
2012; 367-429.

Baberowski, Jorg: Der Sinn der Geschichte. Geschichtstheorien von Hegel bis
Foucault. Miinchen, 2005.

Bajoghli, Narges: Iran Reframed: Anxieties of Power in the Islamic Republic.
Stanford, 2019.

Barthes, Roland: Le discours de Ihistoire. In: Information sur les sciences
sociales. 1967, Bd. 6, Nr. 4; 63-75.

Beeman, William: Language, Status and Power in Iran. Advances in Semio-
logy. Bloomington, 1986.

—: Iranian Performance Traditions. Contra Costa, 2011.

Bill, James: The Plasticity of Informal Politics: The Case of Iran. In: Middle
East Journal, 1973, Bd. 27, Nr. 2; 131-151.

Blumenberg, Hans: Préifiguration. Arbeit am politischen Mythos. Berlin, 2014.
Bockholt, Philip: Weltgeschichtsschreibung zwischen Schia und Sunna. Hvan-
damirs Habib as-siyar im Handschriftenzeitalter. Leiden / Boston, 2021.
Boroujerdi, Mehrzad: Iranian Intellectuals and the West. The Tormented Tri-

umph of Nativism. Syracuse, 1996.

Brink, Cornelia / Gélz, Olmo: Das Heroische und Gewalt: Uberlegungen zur

Heroisierung der Gewalttat, ihres Ertragens und ihrer Vermeidung. Einlei-

252

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

tung. In: Brink / Go6lz (Hg.): Gewalt und Heldentum. Baden-Baden, 2020;
9-29.

Brockling, Ulrich: Postheroische Helden. Ein Zeitbild. Berlin, 2020.

Catanzaro, Christl: Policy or Puzzle? The foundation of the University of Teh-
ran between ideal conception and pragmatic realization. In: Bianca Devos /
Christoph Werner (Hg.): Culture and Cultural Politics under Reza Shah.
The Pahlavi State, New Bourgeoisie and the Creation of a Modern Society
in Iran. London / New Yok, 2014.

Chehabi, Houshang: The Juggernaut of Globalization: Sport and Moderniza-
tion in Iran. In: The International Journal of the History of Sport, 2002, Bd.
19, Nr. 2-3; 275-294.

—: Mir Mehdi Varzandeh and the introduction of modern physical education
in Iran. In: Bianca Devos / Christoph Werner (Hg.): Culture and Cultu-
ral Politics under Reza Shah. The Pahlavi State, New Bourgeoisie and the
Creation of a Modern Society in Iran. London / New York, 2014; 55-72.

—: Wrestling in the Shahnameh and Later Persian Epics. In: A. A. Seyed-Gho-
rab (Hg.): The Layered Heart. Essays on Persian Poetry. A Celebration in
Honor of Dick Davis. Washington DC, 2019; 237-282.

Christiansen, Samantha / Scarlett, Zachary: Introduction. In: Samantha
Christiansen / Zachary Scarlett (Hg.): The Third World in the Global
1960s. New York / Oxford, 2013; 1-22.

Conell, Raewyn [Robert]: Der gemachte Mann. Konstruktion und Krise von
Miinnlichkeiten. Ubers. Christian Stahl. Opladen, 1999.

Crone, Patricia: The nativist prophets of early Islamic Iran: rural revolt and
local Zoroastrianism. Cambridge, 2012.

Dabashi, Hamid: The Shahnameh. The Persian epic as World Literature. New
York, 2019.

—: The Last Muslim Intellectual: The Life and Legacy of Jalal Al-e Ahmad.
Edinburgh, 2021.

Davidson, Olga: Poet and hero in the Persian Book of Kings. Costa Mesa, 2006.

Daniswar, Simin: Ba ki salam bukunam (Wen konnte ich noch griiflen?)
In: Ba ki salam bukunam (Kurzgeschichtensammlung), 1. Aufl. Tihran,
1359/1980, zitiert Tihran 1380/2001.

Davis, Dick: Epic and Sedition. The Case of Ferdowsi's Shahnameh. Arkansas,
1992.

—: Iran and Aniran. In: Abbas Amanat / Farzin Vejdani (Hg.): Iran Facing
Others. Identity Boundaries in a Historical Perspective. New York, 2012;
37-48.

—: Shahnameh: The Persian Book of Kings. London, 2016.

Devos, Bianca: Kleidungspolitik in Iran. Die Durchsetzung der Kleidungsvor-
schriften fiir Médnner unter Riza Sah. Wiirzburg, 2006.

253

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

—: Engineering a modern society? Adoptions of new technologies in eraly Pah-
lavi Iran. In: Bianca Devos / Christoph Werner (Hg.): Culture and Cultu-
ral Politics under Reza Shah. The Pahlavi State, New Bourgeoisie and the
Creation of a Modern Society in Iran. London / New York, 2014; 266-287.

Ebadi, Shirin / Moaveni, Azadeh: Iran awakening. New York, 2007.

Eco, Umberto: Verschwérungen. Eine Suche nach Mustern. Ubers. Martina
Kempter / Burkhart Kroeber. Miinchen, 2021.

Epkenhans, Tim: Moral und Disziplin. Seyyed Hasan Taqizade und die Konst-
ruktion eines ,progressiven Selbst“in der friihen iranischen Moderne. Berlin,
2005.

van Ess, Josef: Theology and society in the second and third centuries of the
Hijra: a history of religious thought in Early Islam. Ubers. John O’Kane.
Leiden / Boston, 2017.

Funke, Christian: Asthetik, Politik und schiitische Reprisentation im zeitgenos-
sischen Iran. Leiden / Boston, 2017.

Gafari, Aslan: Qissa-yi Sikindar wa Dara: Pazithis-i Tarih-i Pairamuin Safar-i
Gangi-yi Iskandar Maqadiini ba Hawar ba Dibaca-yi Zarf az Ustad Zabih
Bihriiz(Die Geschichte um Alexander und Dara. Historische Forschung zu
den Feldziigen Alexanders von Makedonien in den Osten mit einem pro-
funden Vorwort von Zabih Bihraz). 2. Aufl. Tihran, 2535/1355/1976-77.

Gafrani, Muhammad: Buzurgan-i Iran dar diira-yi nuhastin-i Islam (Die gro-
en Ménner Irans in der islamischen Frithzeit). In: Stra-yi ali-yi farhang
wa hunar. Tihran, 1354/1975.

Gangi, Muhammad Hasan: Din Zudan-i Iran (Don Juan von Iran). In: Yadgar
Jg. 2, Ausg. 3, Abanmah 1324 / Okt.-Nov. 1945; 71-80.

—: Inhitat-i Sahr-i Birgand (Niedergang der Stadt Birgand). In: Yadar Jg. 3
Ausg. 2, Mihrmah 1325 / Sept.-Okt. 1946.

—: Gugrafiya dar Iran az Dar al-Funiin ta Inqilab (Die Disziplin ,Geographie
in Iran’ vom dar al-funiin bis zur Revolution.) 1. Aufl. Isfahan / Tihran,
1367 (1987/88); zitiert 2. Aufl.: Isfahan / Tihran, 1380/2000-01.

Gerschewski, Johannes / Merkel, Wolfgang/ Schmotz, Alexander / Stefes,
Christoph / Tanneberg, Dag: Warum iiberleben Diktaturen? In: PVS, Son-
derheft 47/2012; 1-26.

Ghabhari, Karimdokht: Nationalismus und Modernismus in Iran in der Peri-
ode zwischen dem Zerfall der Qagaren-Dynastie und der Machtfestigung
Reza Schahs: eine Untersuchung iiber die intellektuellen Kreise um die Zeit-
schriften Kaweh, Iransahr und Ayandeh. Berlin, 2001.

Gheissari, Ali: Iranian Intellectuals in the 20" Century. Austin, 1998.

Golz, Olmo: Gewaltakteure in Iran: Rackets, Racketeers und der Kampf um
das Gewaltmonopol in Teheran 1941-1963. Freiburg, 2016.

-/ Pink, Johanna: Die Drohung der ungewissen Zukunft. Der Tod Nassers und
Khomeinis als Epochenumbruch. In: Cornelia Brink / Nicole Falkenhay-

254

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ner / Ralf von den Hoft (Hg.): Helden miissen sterben. Von Sinn und Frag-
wiirdigkeit des heroischen Todes. Baden-Baden, 2019, Bd. 10; 231-246.

—: The Dangerous Classes and the 1953 Coup in Iran: On the Decline of lutgari
Masculinities. In: Stephanie Cronin (Hg.): Crime, Poverty and Survival
in the Middle East and North Africa. The ‘Dangerous Classes’ since 1800.
London / New York / Ofxord et al., 2020; 177-190.

—: Der Heroismus der Revolutionsgarden im Iran-Irak-Krieg. Von der Gewalt-
gemeinschaft zur Avantgarde des Martyriums. In: Cornelia Brink / Olmo
Golz (Hg.): Gewalt und Heldentum. Baden-Baden, 2020; 151-178.

Grigor, Talinn: Kingship Hybridized, Kingship Homogenized: Revivalism
under the Qajar amd the Pahlavi Dynasties. In: Sussan Babaei / Talinn Gri-
gor (Hg.): Persian Kingship and Architecture. Strategies of Power in Iran
from the Achaemenids to the Pahlavis. London, 2015; 219-254.

Haag-Higuchi, Roxane: Modernization in Literary History: Malek al-Shoara
Bahar’s Stylistics. In: Bianca Devos / Christoph Werner (Hg.): Culture and
Cultural Politics under Reza Shah. The Pahlavi State, New Bourgeoisie and
the Creation of a Modern Society in Iran. London / New York, 2014; 19-36.

Hendelman-Baavur, Liora: Creating the Modern Iranian Woman. Popular
Culture between Two Revolutions. Cambridge, 2019.

Hidayat, Sadiq / Farzad, Mas‘ad: Wag wag sahab, ba-aqalam: Yamig-u
Magig-u Qumpani: limitid. (Wag Wag Sahab aus der Feder von Gog
und Magog & Co. limited.) 1. Aufl. 1313/1934-5, zitiert 3. Aufl., Tihran,
1341/1962-63.

—: Isfahan Nisf-i Gahan (Isfahan, die Halfte der Welt). In: Parwin Duhtar-i
Sasan ba-hamrah-i Isfahan Nisf-i Gahan. Tihran 1342/1963; 57-118.

- (a): Parwin, Duhtar-i Sasan. Tihran, 1342/1963.

- (b): Maziyar. Tihran, 1342/1963.

—: Buf-i kir (Die blinde Eule). Tihran, 1351/1973.

Hedayat, Sadek: Die blinde Eule. Ubers. aus dem Franzosischen von Gerd
Henniger. Bonn, 2003.

Hillmann, Michael C.: Iranian Society. An Anthology of Writings by Jalal Al-e
Ahmad. Lexington, 1982.

Hoveyda, Fereydoun: The Shah and the Ayatollah: Iranian Mythology and
Islamic Revolution. London, 2003.

Huggati, Sayyid Muhammad Baqir: Sahm-i Farhang-u Tamaddun-i Iran dar
Pisraft-i Basariyat (Der Anteil der Kultur und Zivilisation Irans am Fort-
schritt der Menschheit). In: Stira-yi ‘Ali-yi Farhang wa Hunar. 1354/1975.

Husaini, Nagr ad-Din Sah: WiZagi-ha-yi Farhang-i Irani wa Tatir-i an dar
Wahdat-u Istiglal-i Milli-yi Iraniyan (Die Besonderheiten der iranischen
Kultur und ihr Einfluss auf die Einheit und die Unabhéngigkeit der ira-
nischen Nation). In: Stra-yi ‘Ali-yi Farhang wa Hunar. Tihran, 2536/
1356/1977.

255

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Igbal, ‘Abbas: Qismati az Magara-yi Halig-i Fars (Ein Stiick Geschichte von
den Ereignissen des Persischen Golfs). In: Yadgar, Jg. 4, Ausg. 3, Aban
1326 / Okt.-Nov. 1947; 16-40.

—: Mustasar-i harigi (Auslandische Berater). In: Yadgar, Jg. 1, Ausg. 2,
Mihrmah1323 / September-Oktober 1944; 1-6.

—: Mauz"-i ‘Ilm-i Tarth (Zum Thema der Geschichte als Wissenschaft.) In:
Yadgar Jg. 5, Ausg. 1 & 2, Sahbir und Mihrmah 1327, Sept.-Okt. 1948;
36-40.

Jaeger, Stephan: Erzdihltheorie und Geschichtswissenschaft. In: Ansgar Niin-
ning / Vera Niinning (Hg.): Erzédhltheorie transgenerisch, intermedial,
interdisziplinar. Trier, 2002.

Jordan, Stefan: Theorien und Methoden der Geschichtswissenschaft. 4. Aufl.
Paderborn, 2018.

Karanjia, Rustam Khurshedji: The Mind of a Monarch. New Delhi / Bom-
bay / Bangalore et al., 1977.

Kashani-Sabet, Firoozeh: Frontier Fictions: shaping the Iranian nation, 1804-
1946. Princeton, 1999.

Kasrawi, Ahmad: Hurda-giri wa Mii-sikafi (Peinliche Genauigkeit und Klein-
lichkeit). In: Ayanda, Bd. 1, 1305/1925; 613-20, 692-97, 741-48.

Kazemi, Mohammad-Reza: Alte Mythen - neue Mythen: das iranische
Geschichtsschulbuch von der spdten Qadscharenzeit bis zur Islamischen
Republik (ca. 1900-2003); eine textzentrierte und problemgeschichtliche
Lingsschnittanalyse. Hamburg, 2013.

Khaleghi-Motlagh, Djalal: Zabihollah Safa und sein Werk. In: Iranzamin,
1981, Bd. 1, Nr. 3-4; 40-42.

Koselleck, Reinhart: Zeitschichten. Studien zur Historik. Frankfurt am Main,
2003.

Koyagi, Mikiya: Moulding Future Soldiers and Mothers of the Iranian Nation:
Gender and Physical Education under Reza Shah, 1921-41. In: The Inter-
national Journal of the History of Sport, 2009, Bd. 26, Nr. 11; 1668-1696.

Kriiger, Eberhard: Zum Verhiiltnis von Autor und Werk bei dem modernpersi-
schen Erzdhler Sadeq Heddyat. Freiburg, 1977.

Langewiesche, Dieter: Vom Scheitern biirgerlicher Nationalhelden. Ludwig
Uhland und Friedrich Ludwig Jahn. In: Historische Zeitschrift, 2004, Bd.
278, Nr. 25 375-397.

Lenze, Franz: Der Nativist Galal-e Al-e Ahmad und die Verwestlichung
Irans im 20. Jahrhundert. Eine Analyse der ethnographischen Monogra-
phien Awrazan, Tat-nesinhd-ye bolik-e Zahra und Gazire-ye Harg, dorr-
e yatim-e halig unter besonderer Beriicksichtigung seiner Programmschrift
Garbzadegt. Berlin, 2008.

Le Strange, Guy: Don Juan of Persia. A Shi‘ah Catholic (1560-1604). New
York / London, 1926.

256

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

—: The Lands of the Eastern Caliphate: Mesopotamia, Persia, and Central Asia
from the Moslem Conquest to the Time of Timur. Cambridge, 1905.

Leube, Georg: Kinda in der friihislamischen Geschichte: eine prosopogra-
phische Studie auf Basis der frithen und klassischen arabisch-islamischen
Geschichtsschreibung. Wiirzburg, 2017.

Maillart, Ella: Der bittere Weg. Mit Annemarie Schwarzenbach unterwegs nach
Afghanistan. Ubers. Carl Bach, 1. Aufl. 1948, zitiert 3. Aufl., Basel, 2003.
Matin-asgari, Afshin: The Academic Debate on Iranian Identity: Nation and
Empire En-tangled. In: Abbas Amanat / Farzin Vejdani (Hg.): Iran Facing

Others. New York, 2012; 171-190.

Merhavy, Menahem: National Symbols in Iran. Syracuse, 2019.

Meuser, Michael / Scholz, Sylka: Hegemoniale Mdinnlichkeit: Versuch einer
Begriffskldrung aus soziologischer Perspektive. In: Martin Dinges (Hg.):
Minner — Macht — Korper: Hegemoniale Mannlichkeiten vom Mittelalter
bis heute. Frankfurt / New York, 2005.

Milani, Abbas: The Persian Sphinx. Amir Abbas Hoveyda and the Riddle of the
Iranian Revolution. Washington, 2001.

—: The Shah. London, 2011.

Miller (a), William Green: Political Organization in Iran: From Dowreh to
Political Party, Part II. In: Middle East Journal, 1969, Bd. 23, Nr. 2; 159-167.

— (b): Political Organization in Iran: From Dowreh to Political Party, Part II.
In: Middle East Journal, 1969, Bd. 23, Nr. 3; 343-350.

Minawi, Mugtaba / Hidayat, Sadiq: Maziyar: tarih-i zindagani wa a‘mal-i i
(Maziyar, sein Leben und seine Taten). Tihran, 1342/1963.

Mirahmadi, Maryam: Analyse der Werke Galal-e Al-e Ahmads unter Beriick-
sichtigung sozialer Aspekte. Berlin, 1977.

Mirsepassi, Ali: Intellectual Discourse and the Politics of Modernization: Nego-
tiating Modernity in Iran. Cambridge, 2000.

Mosse, George L: Nationalismus und Sexualitdt. Biirgerliche Moral und sexu-
elle Normen. Ubers. Jorg Trobitius. Miinchen / Wien, 1985.

Muhaqqaq, Mahdi (Hg.): Zandaginama wa Hidmat-ilmi-u Farhangi Duktur
Muhammad Hasan Gangi (Biographie und akademischer Werdegang von
Muhammad Hasan Gangi). In: Anguman-i Atar-u Mafahir-i Farhangi. 1.
Aufl. 1379/2001, zitiert 2. Aufl. Tihran, 1385/2006-07.

Naficy, Hamid: Iranian Writers, the Iranian Cinema, and the Case of “Dash
Akol”. In: Iranian Studies, 1985, Bd. 8, Nr. 2/4; 231-251.

- (a): A Social History of Iranian Cinema. Vol. 1. The Artisanal Era, 1987-1941.
Durham / London, 2011.

- (b): A Social History of Iranian Cinema. Vol. 2. The Industrializing Years,
1941-1978. Durham / London, 2011.

Nafisi, Sald: Mah Nahsab (Der Mond von Nahsab). 1. Aufl. 1328/1949, zitiert
Tihran, 1396/2017-18.

257

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

—: Tarih-i Igtima‘-u Siyasi-yi Iran dar Dira-yi Mu‘asir az Agaz-i Saltanat-i
Qagar-ha ta Payan-i Gang-i Nuhastin ba Riisiya (Rezente Politische und
Gesellschaftliche Geschichte Irans vom Beginn der Kascharen bis zum
Ende des ersten Krieges gegen Russland). Tihran, 1335/1956.

—: Tarih-i Sahriyari Sahansah-i Riza Sah Pahlawi (Die herrschaftliche
Geschichte Riza Sah Pahlawis). Tihran, 1344/1965.

—: Babak-i Hurramdin dilawar-i Azarbaiygan (Babak Hurramdin, der Held
Aserbaidschans). Tihran, 1384/2005.

Najmabadi, Afsaneh: Women with mustaches and men without beards: gender
and sexual anxieties of Iranian modernity. Berkeley / Los Angeles / Lon-
don, 2005.

—: The Erotic Vatan [Homeland] as Beloved and Mother: To Love, to Posess,
and to Protect. In: Comparative Studies in Society and History, 1997, Bd.
39, Nr. 3; 442-467.

Niinning, Ansgar (Hg.): Grundbegriffe der Literaturtheorie. Stuttgart / Wei-
mar, 2004.

Nuarsadiqi, Husain: Isfahan. Tihran, 1316/1938.

Pahlavi, (His Imperial Majesty) Mohamed Reza Shah (Shahanshah of Iran):
Mission for My Country. London, 1961.

Partuw, Sin: Sabb-i Masti (Trunkene Nacht). In: ‘Alawi, Buzurg / Hidayat,
Sadiq / Partuw, Sin (Hg.): Aniran (Jenseits von Iran). Tihran, 1313/1934-35.

Parwiz, ‘Abbas: Kusis-u Ganbazi-yi Iraniyan bardya Pasdari-yi Ayin-i
Sahansahi-yi Iran (Anstrengungen und Opferbereitschaft der Iraner-innen
zum Schutz der monarchischen Traditon Irans). In: Siira-yi ‘Ali-yi Farhang
wa Hunar. Tihran, 1354/1975.

Petersen, Jiirgen: Erzdhlsysteme. Eine Poetik epischer Texte. Stuttgart, 1993.

Pirniya, Hasan: Dastanha-yi Iran-i qadim (Die Legenden des antiken Iran).
Tihran, 1307/1928.

—: Tarth-i Iran-i Bastan (Die Geschichte Irans in der Antike). 1. Aufl.
1307/1928 zitiert 9. Aufl. Tihran, 1395/2016-17.

Pistor-Hatam, Anja: The Iranian Constitutional Revolution as lieu(x) de
mémoire: Sattar Khan. In: Houshang Chehabi / Vanessa Martin (Hg.):
Iran’s Constitutional Revolution. Popular Politics, Cultural Transformati-
ons and Transnational Connections. London / New York, 2010.

—: Geschichtsschreibung und Sinngeschichte in Iran. Historische Erzdhlungen
von mongolischer Eroberung und Herrschaft, 1933-2011. Leiden / Boston,
2014.

Platon: Sdamtliche Werke. Bd. 2. Lysis, Symposion, Phaidon, Kleitophin, Politeia,
Phaidros. Ursula Wolf (Hg.). Ubers. Friedrich Schleiermacher. 35. Aufl.
Reinbek, 2016.

Ranke, Leopold von: Geschichten der romanischen und germanischen Volker
von 1494 bis 1514 (= Samtliche Werke 33-34) Leipzig, 1874.

258

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rawandi, Murtiza: Zandagi Rizmarra-yi Iraniyan dar Hilal Rizigaran (Das
tagliche Leben der Iraner-innen im Laufe der Epochen). In: Siira-yi ‘Ali-yi
Farhang wa Hunar. Tihran, 1354/1975.

Rezvani-Naraghi, Ashkan: Middle Class Urbanism: The Socio-Spatial Trans-
formation of Tehran, 1921-1941. In: Iranian Studies, 2018, Bd. 51, Nr. 1;
97-126.

Riza, ‘Inayatullah: Paiwastigi-yi Aiyyn-i Sahansahi ba Zandagiwa Mu‘atqadat-
i Iran (Die Verbindung der koniglichen Traditionen mit dem Leben und
dem Glauben in Iran). In: Stira-yi ‘Ali-yi Farhang wa Hunar. Cab II, Tihran
2536/1356/1977.

Rizwani, Ismail: Siri dar Tarihéa-yi Rawabit-i Iran ba Gahan az Agaz ta
Imriz (Eine kleine Geschichte der Beziehungen Irans mit der Welt vom
Beginn bis heute). In: Stira-yi ‘Ali-yi Farhang wa Hunar. Tihran 1354/1975.

Rochard, Philippe: The Identities of the Iranian Ziirkhanah. In: Iranian Stu-
dies, 2002, Bd. 35, Nr. 4; 313-340.

Riith, Axel: Erzihlte Geschichte. Narrative Strukturen in der franzdsischen
Annales-Geschichtsschreibung. Berlin / New York, 2005.

Rypka, Jan: Iranische Literaturgeschichte. Leipzig, 1959.

Sadr Hasimi, Muhammad: Handan-i Hurgand (Die Familie Hurgand.) In:
Yadgar, Jg 3, Ausg. 1, Tihran, 1325/1946; 10-31.

Safa, Zabihullah: Siri dar Tarihi-yi Zaban-ha wa Adab-i Irani (Iranische Spra-
chen und Literatur im Laufe der Geschichte). In: Stira-yi ‘Ali-yi Farhang
wa Hunar. Tihran, 2535/1355/1976.

—: Nazar-i ba Tarth-i Hikmat wa ‘Ultiim dar Iran (Ein Blick auf die Geschichte
der Philosophie und Wissenschaften in Iran). Tihran, 2535/1355/1976.

—: Qahramanan-i Istiglal-i Iran (Helden der Unabhéngigkeit Irans). 1. Aufl.
unter dem Titel: Deliran-e Ganbaz (Tapfere Krieger), 1355/1976. Tihran,
1385/2006.

(Epen in Iran von der Friihzeit bis ins 14. Jahrhundert). 5. Aufl. Tihran,
1396/2017-18.

Safamanesh, Kamran: Architectural Historiography 1921-42. In: Touraj Ata-
baki (Hg.): Iran in the 20" Century. Historiography and Political Culture.
London / New York, 2010.

Sahab, Gulam Riza: Mard-i gahani az Birgand. Hatirat-i Ayam-i Tahsil-i
Duktur Muhammad Hasan Gangi, Mard-i Sal Hawasinasi-yi Gahan dar
sal 2001 (Ein Mann von Welt aus Birgand. Studienerinnerungen von Dr.
Muhammad Hasan Gangi, Mann des Jahres der Globalen Meteorologie
2001). Tihran, 1389/2010-11.

Scheftel, Michael: Formen selbstreflexiven Erzihlens. Eine Typologie und sechs
exemplarische Analysen. Tiibingen, 1997.

259

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Scot Aghaie, Kamran: Islamist Historiography in Post-Revolutionary Iran. In:
Touraj (Hg.): Iran in the 20" Century. Historiography and Political Cul-
ture. London / New York, 2010; 233-264.

Shakibi, Zhand: Pahlavi Iran and the Politics of Occidentalism. The Shah and
the Rastakhiz Party. London / New York / Oxford/ New Delhi / Sydney,
2020.

Soleimani, Karim: Press censorship in the Reza Shah era, 1925-41. In: Bianca
Devos / Christoph Werner (Hg.): Culture and Cultural Politics under Reza
Shah. The Pahlavi State, New Bourgeoisie and the Creation of a Modern
Society in Iran. London / New York, 2014; 181-198.

Spuler, Bertold: Iran in friih-islamischer Zeit. Politik, Kultur, Verwaltung und
offentliches Leben zwischen der arabischen und der seldschukischen Erobe-
rung 633 bis 1055. Wiesbaden, 1952.

Stratil-Sauer, Gustav: Fahrt und Fessel. Mit dem Motorrad von Leipzig nach
Afghanistan. Berlin, 1927.

Tabari, Ihsan: Barhi bar-rasi-ha darbara-yi gahan-bini-yi-ha-u gunbis-ha-yi
igtima‘ dar Iran (Studie iber die Weltanschauungen der sozialen Bewe-
gungen Irans). Zitiert 4. Aufl., Berlin, 1387/2008-09.

Tavakoli-Targhi, Mohamad: Refashioning Iran. Orientalism, Occidentalism
and Historiography. St. Antony, 2001.

—: Historiography and Crafting Iranian National Identity. In: Touraj (Hg.):
Iran in the 20* Century. Historiography and Political Culture. London /
New York, 2010; 5-22.

Vejdani, Farzin: Making History in Iran. Education, Nationalism, and Print
Culture. Stanford, 2015.

Wehler, Hans-Ulrich: Nationalismus. Geschichte, Formen, Folgen. Miinchen,
2011.

White, Hayden: Auch Klio dichtet oder Die Fiktion des Faktischen: Studien
zur Tropologie des historischen Diskurses. Ubers. Brigitte Brinkmann-Siep-
mann. Stuttgart, 1986.

—: Metahistory. Die historische Einbildungskraft im 19. Jahrhundert in Europa.
Ubers. Peter Kohlhaas. 2. Aufl. Frankfurt, 2015.

Wizarat-i amazis-u parwaris: Farsi, awwal-i dabistan (Persischlehrbuch fiir
die erste Klasse Grundschule). Tihran, 1353/1974-5.

Zarrinkub, ‘Abd al-Husain: Sa'di dar Uripa (Sa‘di in Europa). In: Suhan,
1326/1947; 572-576.

—: Dii qarn-i sukiit (Zwei Jahrhunderte des Schweigens). 1. Aufl. Tihran,
1330/1951-52, zitiert 6. Aufl. Saarbriicken, 1368/1989-90.

260

am 21.01.2026, 18:16:11. @]


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lexika

CH Compendium Heroicum

herausgegeben von: Sonderforschungsbereich 948 Helden
Heroisierungen Heroismen
https://www.compendium-heroicum.de/

EL, Encyclopaedia of Islam I

herausgegeben von: M. Th. Houtsma, T. W. Arnold, R. Basset
und R. Hartmann
https://referenceworks.brilonline.com/browse/
encyclopaedia-of-islam-1

EL, Encyclopaedia of Islam II

herausgegeben von: P. Bearman, Th. Bianquis, C.E. Bosworth,
E. van Donzel und W.P. Heinrichs
https://referenceworks.brillonline.com/browse/
encyclopaedia-of-islam-2

El, Encyclopaedia of Islam III

herausgegeben von: Kate Fleet, Gudrun Kramer, Denis
Matringe, John Nawas und Everett Rowson
https://referenceworks.brillonline.com/browse/
encyclopaedia-of-islam-3

EI, Encyclopaedia Iranica
herausgegeben von: Elton Daniel
https://referenceworks.brillonline.com/browse/
encyclopaedia-iranica-online

DWDS Digitales Worterbuch der deutschen Sprache
herausgegeben von: Berlin-Brandenburgische Akademie der
Wissenschaften
https://www.dwds.de/

261

am 21.01.2026, 18:16:11. @


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 21.01.2026, 18:16:11.


https://doi.org/10.5771/9783987400698
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Einleitung
	I  Der Schah
	1. Der Schah als Zentrum des politischen Systems
	2. Der Aufstieg Irans unter Riżā Šāh
	Der Schah als militärischer Führer
	Heroische Herrscher der Vergangenheit
	Das Scheitern am Heroischen

	3. Der Schah bei Ḥasan Pīrniyā
	Der Schah als Nukleus des starken Staates

	4. Exkurs: Die Genese eines Antihelden
	Alexander der Große im Šāhnāma
	Alexander der Große in Europa
	Alexander der Große in der Pahlawī-Ära
	Zwischenfazit

	5. Riżā Šāh als Vaterfigur
	6. Der Krieger Bābak-i Ḫurramdīn
	Bābak als lūṭī
	Integrativer Regionalismus: Der aserische Iraner Bābak

	7. Die Verbeamtung des Schahs: Der Sohn
	Sport: Krieg in Friedenszeiten
	Bildung als Insigne
	Royale Eigenschaften historischer Persönlichkeiten

	8. Der Schah und die Weiße Revolution
	9. Zwischenfazit Teil I

	II  Der Gelehrte
	1. Der Historiker als Gelehrter
	2. Die Erzählrollen
	3. Der Detektiv in der Fachzeitschrift Yādgār
	Fallstudie: Don Juan von Iran
	Zwischenfazit

	4. Historische Literatur und Geschichtsschreibung
	Die Faktualität des Literarischen
	Die Literarizität der Geschichte

	5. Der Mystagoge im Dienst der Nation
	Fallstudie: Nach tausend Jahren
	6. Held·innenverehrung um das Jahr 1332/1953
	7. Der Gelehrte in der Krise
	Der gelehrige Verräter

	8. Heroische Gelehrsamkeit bei Āl-i Aḥmad
	9. Geschichtsschreibung im Staatsverlag
	Schah und Gelehrter als Kulturheroen
	Hierarchische Aushandlungsprozesse der heroischen Typen

	10. Zwischenfazit Teil II

	Schlussbetrachtungen
	Literaturverzeichnis

