IIl. Islamische Bildungsraume schaffen

1. Sie gehen uns verloren!

An einem Sonntagabend im April 2019 fand ich mich gegen 20 Uhr in der Al-Tagwa Mo-
schee ein, um im Anschluss an den Abendvortrag an der Lehrersitzung, die tiblicher-
weise zweimal im Jahr stattfindet, teilzunehmen. Abdullah, den vielen der Profession
nach den>Doktor« nennen und der die Klasse der dltesten Jungen unterrichtet, hatte ei-
nen Vortrag iiber die Hadithwissenschaft vorbereitet und zeigte sich enttiuscht, dass
zum geplanten Beginn des Vortrags auler mir lediglich zwei Briider anwesend waren.'
Erst nach Beginn des Vortrags stiefSen nach und nach weitere Manner hinzu. Nach ei-
ner guten halben Stunde beendete der Gebetsruf den Vortrag und die mittlerweile etwa
zwanzig Anwesenden stellten sich zum Abendgebet auf. Im hinteren Raum der Moschee,
der freitags als Erweiterung des Gebetsraumes und am Wochenende als Klassenzimmer
dient, hatte der >Direktor<« Ahmad Lahbabi bereits den Tisch vorbereitet, an dem sich
nach dem Gebet wiederum erst nach und nach die Lehrer einfanden. Sechs der sieben
anwesenden Moscheelehrer, darunter der bereits vorgestellte Abdelkarim (Kap. 1.1), die
modebewussten Briider Ayoub und Raschid, Ahmad der >Direktor< und auch der Imam
Abdellatif, der deutlich verspitet zur Sitzung erschien, schickten ihre eigenen Kinder in
den Unterricht. Ahmad eréffnete die Sitzung und nachdem man sich auf Termine fir
den Jahresausflug mit den Kindern und das Fest zum Abschluss des Schuljahres geeinigt
sowie das Anmeldeverfahren besprochen hatte, bedeutete Doktor Abdullah — der einzi-
ge kinderlose unter den Moscheelehrern —, dass man iiber ein Problem sprechen miisse,

1 Der Begriff Hadith (hadit, Pl. ahadit, turk. hadis, Erzahlung, Bericht, Mitteilung) bezeichnet die
Uberlieferungen von Ausspriichen und Handlungen des Propheten Mohammed, sowie von Aus-
spriichen und Handlungen Dritter, die dieser still gebilligt haben soll. Der Begriff kann die Text-
gattung des Hadith ebenso bezeichnen, wie eine einzelne Uberlieferung. Die Bedeutung der Ha-
dithe im Islam ist enorm, da sie die Handlungsweise (sunna) des Propheten dokumentieren, die
nach dem Koran die zweite Quelle islamischer Normenlehre (figh) darstellt. Ein charakteristisches
Merkmal eines Hadith ist sein zweiteiliger Aufbau: Der eigentliche Text (matn) wird durch die Ket-
te der Uberlieferer (isndd) eingeleitet, anhand derer die Hadithwissenschaft die Authentizitit der
Uberlieferung iiberpriift (Pavlovitch, 2018).

https://dol.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:48. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68  Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

das ihn persoénlich akut betreffe, aber letztlich ein Problem der gesamten Gemeinschaft
sei:

Abdullah: »Ich habe diese Klasse von, sagen wir mal 13- bis 22-Jahrigen, die unterrichte
ich seit sechs Jahren und im Sommer ist diese Klasse beendet. Was passiert mit den
Jungs? Deren Bindung zur Moschee besteht ja derzeit schon nur darin, vielleicht frei-
tags zum Gemeinschaftsgebet zu kommen und sonntags die zwei Stunden zum Unter-
richt. [...]Jetzt waren Ferien. Zwei Wochen lang. Kaum jemand ist nach Hause gefahren.
Und was haben wir gemacht? In zwei Wochen Ferien nicht eine Veranstaltung!«
Ahmad Lahbabi wirft ein: »Und wir haben Geld!«

Abdullah: »Wann um Gottes Willen wollen wir eigentlich mal mehr sein als Lehrer und
Schiler? Leute, wir miissen jetzt echt mal die Hose runterlassen, wie es die Deutschen
sagen! Und ganz ehrlich: Ihr steckt tiefer im Dreck als ich! Ihr habt Kinder!«

Abdullah geht die Briider einzeln durch, indem er sie mit Namen anspricht: »Ahmad hat Kin-
der, Raschid hat Kinder... Wir haben es doch gerade gesehen. Wir machen Sitzungen
und keiner von uns ist da! Wie sollen wir da Vorbilder sein, wenn wir uns nicht wei-
terbilden und interessieren!? Und auch diese Sitzung! Hier fehlen der Scheikh, Jamal
und Adam z.B.! [...] Leute ich weif3 eine Sache: Mein Unterricht niitzt gar nichts mehr.
Jeder von uns sollte sich, wenn er abends schlafen geht, fragen, was habe ich heute da-
flr getan, dass unsere Kinder sich wohl fithlen! Die Gruppe der Jungs hat bei mir eine
Menge Fragen aufgeworfen. Leute. Wir haben die Alten kritisiert... Jetzt habe ich hier
diese super Jungs, aber die werden weggehen...« (Protokoll, 29.04.2019).

Die Lehrer der Al-Tagwa Moschee unterrichten am Wochenende in neun Klassen iiber
120 Kinder und Jugendliche auf Deutsch zu den Grundlagen des Islam. Wihrend die
Nachfrage nach dem Unterrichtangebot grundsitzlich gegeben ist und sich die Gemein-
de tiber Zulauf kaum Gedanken machen muss, zeigt der Gesprachsausschnitt, dass die
Einbindung der Jugendlichen und jungen Erwachsenen in den Moscheealltag, insbeson-
dere nach dem Schulabschluss, ein massives Problem darstellt. Wihrend manche Ju-
gendliche - wie die in Kapitel I vorgestellten 15-jihrigen Jungen Bassem und Younes —
schon frith den Unterricht verlassen, bleibt fiir die jungen Erwachsenen etwa aufgrund
des Wohnortwechsels zur Aufnahme eines Studiums oder einer Ausbildung, der Ein-
bindung in den Job und/oder der Familiengriindung hiufig wenig Zeit fir ein aktives
Engagement in der Moschee. Hieraus ergibt sich fiir die Gemeinden die grundsitzliche
Frage, wie Islam in der mehrheitlich nicht-islamischen Umwelt der deutschen Gesell-
schaft an die nichste Generation weitergegeben werden kann, ohne dass die Jugendli-
chen den Moscheen oder gar der Religion verloren gehen. Nicht zuletzt hingt von die-
ser Frage mafigeblich auch der Fortbestand der Moscheen selbst ab, die auf engagierten
Nachwuchs zur Ausgestaltung ihrer Angebote angewiesen sind. Die Frage nach der Ge-
staltung islamischer Bildungsriume berithrt zentral auch die Frage nach der Zukunft
des islamischen Lebens in Europa, denn aus ihnen gehen die Ideen und Akteure*innen
hervor, welche dieses mafigeblich pragen und gestalten werden (vgl. Hefner, 2007: 4).
Die Aushandlungen, welche die Genese islamischer Bildungsraume mit sich bringen,
finden ganz entscheidend im Spannungsfeld verschiedener Rechtfertigungsordnungen
— dem jeweiligen Islamverstindnis, den Traditionen der Herkunftslinder, der 6ffentli-
chen Meinung oder der politischen Kultur der bundesrepublikanischen Gesellschaft —

https://dol.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:48. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Islamische Bildungsraume schaffen

statt und drehen sich maf3geblich um Fragen der Legitimitit und Autoritit. Ich werde
im Folgenden anhand eines Vergleichs der Sultan Mehmet Camii und der Al-Tagwa Mo-
schee aufzeigen, wie unterschiedlich die Ansitze der Bildungs- und Jugendarbeit in Mo-
scheen organisiert sein kénnen, welche Faktoren diese historisch bedingen und welche
Herausforderungen und Potenziale sie fiir die Moscheen mit sich bringen. Als Grundla-
ge zur Einordnung der Fallbeispiele und ihrer Spezifika skizziere ich zuvor die zentralen
Merkmale einer Moschee, die allen Gebetshiusern der sunnitischen Tradition gemein
sind.

2. Der Sozialraum Moschee

Ein zentrales Charakteristikum der Genese der Moscheenlandschaft in Deutschland ist,
dass die Institutionalisierung des Islam durch die Selbstorganisation einfacher Glaubi-
ger von unten her stattfand und weder von oben durch einen Klerus oder eine religiése
Organisation implementiert, noch politisch reguliert wurde (vgl. Akca, 2020: 171; Schiff-
auer, 2010:47-48).” Dieses Vakuum machten sich Ende der 1970er Jahre schlieflich Orga-
nisationen und Strukturen der Heimatlinder zunutze, um in den im Entstehen begriffe-
nen Diaspora-Gemeinden Gefolgschaft zu akquirieren (Sunier, van der Linden & van de
Bovenkamp, 2016).? Diese Findungsphase, die bis in die 1990er anhielt, war mafigeblich

2 Die Erforschung von Moscheen zielte bislang auf jene Aspekte ab, die fiir die Integration von Mus-
lim*innen in die deutsche Gesellschaft als entweder forderlich oder aber hinderlich angesehen
werden (Ceylan, 2008; Yasar, 2012), die Stellung der Frau in der Moschee, (N6kel 2002), die Funktio-
nen und Typen von Imamen (Ceylan, 2010; Schmid, 2007), das Verhaltnis von Religionsunterricht
inder Moschee undin der 6ffentlichen Schule (Ceylan, 2008, 2015; Karakog, 2019; Kiefer, 2005) oder
die Teilnahme am interreligiésen Dialog (Klinkhammer & Satilmis, 2007; Schmid, Akca & Barwig
2008).

3 Im Osmanischen Reich wurde die religiose Wissensvermittlung zuvorderst von den religiésen Bru-
derschaften getragen, die im Zuge der Griindung der Republik verboten wurden. Die Bruderschaf-
ten verlagerten hernach ihre Aktivititen in den Untergrund, wo sich sukzessive eine spezifische
Organisationsform religioser Vergemeinschaftung entwickelte — die cemaat (Pl. cemaatlar). Ver-
schiedene Autoren beziehen sich fiir die Charakterisierung der cemaat auf den tiirkischen Sozio-
logen Ali Bulag (Agai, 2008: 50-54; Schiffauer, 2010: 141-142), demzufolge sie als ein Netz von
reziproken Beziehungen verstanden werden kann, das teils formellen, teils informellen Charak-
ter hat und durch den Bezug auf Religion und Tradition zusammengehalten wird. In der Entste-
hungsphase kénnen die cemaatlar »...als Versuch verstanden werden, den islamischen Diskurs auf
der nichtstaatlichen Ebene zu erhalten und den Anhédngern durch ihre Einrichtungen Raume zu
schaffen, in denen ihre Ideale weiterhin Giltigkeit besafien.« (Agai, 2008: 64—65). Sie gehen in
ihrer Weiterentwicklung allerdings deutlich Gber diese Ebene hinaus und etablieren soziale und
6konomische transnationale Netzwerke und Konsummarkte aus (Schiffauer 2010, 142). Die Zu-
gehorigkeit erlangt man durch kontinuierliche Teilnahme an den Aktivitaten lokaler Kleingrup-
pen, wie religiosen Gesprachskreisen sohbetler (Sg. sohbet, Gesprach) die nahezu idealtypisch dem
entsprechen, was Jean Lave und Etienne Wenger bereits 1991 communities of practice beschrieben
haben. Diese 6ffnen einen Erfahrungsraum fiir die legitime periphere Partizipation (legitimate pe-
vipheral participation) von Neulingen, welche grundsatzlich die Méglichkeit haben, zu etablierten
Teilnehmenden zu werden, als welche sie dem Diskurs der Praxisgemeinschaft gleichsam Gestalt
geben. Nach Agai entsteht in der cemaat so ein »old boys-network« (2008: 68), durch welches die
einzelnen Praxisgemeinschaften zusammengehalten werden und dessen Teilnehmer fihig sind,

https://dol.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:48. - ET—

69


https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

von der Frage der Zugehorigkeit geprigt und wurde von Angliederungen, Abspaltungen
und Neugriindungen begleitet. Nach und nach hatten die meisten lokalen Gemeinden
sich entweder einem der tiirkischen Dachverbinde oder einer der auslindischen Ver-
tretungen in Deutschland angeschlossen und ein entsprechendes dogmatisches Profil
etabliert oder sich als unabhingige Moschee konsolidiert. Aufgrund des politisch-regu-
lativen Drucks von auflen, wie auch interner Erwartungen nahmen die muslimischen
Vereinigungen nun sukzessive jene Organisationsform an, durch die Interessengruppen
in der Bundesrepublik zu juristischen Triger*innen von Rechten und Pflichten werden —
die Verfasstheit als Verein.* Die Implementierung der fiir Vereine obligatorischen Orga-
nisationsstrukturen resultierte nun etwa in der Herausbildung einer historisch uniibli-
chen dualen Leitungsstruktur aus administrativer Autoritit in Person des Vorsitzenden
und der religiésen Autoritit des Imams (vgl. auch Akca, 2020: 171-172). Von Beginn an
ging die Bedeutung von Moscheen weit iiber die eines religiésen Dienstleisters hinaus
und umfasst auch heute hiufig eine breite Palette sozialer Angebote (Schiffauer, 2010:
45). Sie sind »..Gemeindezentren, und Selbsthilfeorganisationen: Anlaufstellen fir Neu-
ankdmmlinge, Versorgungskassen fiir Notfille, soziale Clubs und Informationsbérsen.«
(Ebd.). Mittlerweile haben integrationspolitische Erwartungen sowie der intergenera-
tionale Wandel hin zur zweiten und dritten Generation neue Erwartungsgruppen — et-
wa in Europa geborene Akademiker*innen — entstehen lassen, die Moscheen mit ver-
inderten Bedarfslagen konfrontieren. Vor dem Hintergrund des negativen 6ffentlichen
Islamdiskurses erwartet etwa die Lokalpolitik Transparenz durch Ansprechpartner*in-
nen;die Eltern méchten ihren Kindern Grundwissen iiber ihre Religion mit auf den Weg

beachtliche Ressourcen zu mobilisieren. Dieses Netzwerk erzeugt »counter educational zones«
(Yavuz, 1997: 205), Gegendffentlichkeiten islamischer Bildung unterhalb der 6ffentlichen Spha-
re der laizistischen Tiirkischen Republik. Diese Netzwerke hatten schon frith die Muslim*innen in
der europdischen Diaspora als Zielgruppe entdeckt und versucht, die Moscheegemeinden in ihre
Strukturen einzubinden (Mohammed Mutlu, 29.11.2018). Mit Ausnahme der DITiB sind die zen-
tralen Dachverbidnde des tiirkischen Islam sowie die informell organisierte Hizmet-Bewegung aus
den cemaatlar hervorgegangen.

Auch der makhzen, der marokkanische Herrschaftsapparat unter dem autokratisch regieren den
Kénig Hassan I1. strebte danach, Einfluss auf die Diaspora-Muslim*innen zu nehmen und griinde-
te in den 1970ern im Umfeld der ersten marokkanischen Moscheen Vereine, die in direkter Ver-
bindung zu Botschaften und Konsulaten standen, die sog. amicales (Sunier, van der Linden & van
de Bovenkamp, 2016: 411). Diese marokkanischen Organisationen sollten vordergriindig den Mi-
granten Unterstiitzung in der Fremde leisten, fungierten aber zugleich als Kontrollinstanzen des
makhzen und seines Geheimdienstes (ebd.).

4 Die in der Bundesrepublik vorgesehene Organisationsform, um zivilgesellschaftliche Vergemein-
schaftungen mit Rechten und Pflichten zu versehen, ist der Verein, fir dessen Griindung die Auf-
stellung eines Vorstandes obligatorisch ist. Art. 9, Abs. 1 GG: »(1) Alle Deutschen haben das Recht,
Vereine und Gesellschaften zu bilden« (Bundesministerium derJustiz, 0.). a). Hierauf baut das Ver-
einsrecht auf, das im Biirgerlichen Gesetzbuch (BGB) §§21-79 niedergelegt ist und das Griindungs-
prozedere, Organisationsprinzipien und Haftung regelt. Demnach giltein Verein durch Eintragung
in das Vereinsregister des zustindigen Amtsgerichts als juristische Person und erhalt den Status
einer rechtsfahigen Korperschaft, d.h. er wird Trager*in von Rechten und Pflichten. Das Vereins-
recht wird juristisch vom Gesetz zur Regelung des Vereinsrechtes, kurz dem Vereinsgesetz reguliert, das
obigen Grundgesetzparagraphenin §1, Abs.1 (»Die Bildung von Vereinen ist frei (Vereinsfreiheit)«;
Bundesministerium der Justiz. 0.].b.) auch auf Auslander*innen anwendet.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:48. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Islamische Bildungsraume schaffen

geben, sind aber oft selbst nicht im Stande dazu. Hierauf miissen die Gemeinden mit
einer weiteren personellen Ausdifferenzierung von Leistungstrigern®innen wie Presse-
sprecher*innen oder Lehrer*innen reagieren. (Riickamp, 2021: 331). DieMoscheen ha-
ben, wie etwa Veronika Riickamp in ihrer Studie Alltag in der Moschee fiir die Schweiz
und Osterreich aufgezeigt hat, letztlich Strukturihnlichkeiten aufgrund gleicher Kon-
textfaktoren herausgebildet, was in der Organisationssoziologie als »institutionelle Iso-
morphie« (DiMaggio & Powell, 1991; vgl. auch Rickamp, 2021: 44—46; Schiffauer, 2010:
249) bezeichnet wird.

Rezenten Angaben zufolge gibt es in Deutschland etwa 2800 Moscheen, wovon le-
diglich ca. 300 stidtebaulich markant, also durch Kuppel oder Minarett deutlich als Mo-
schee identifizierbar sind (Schmitt & Klein, 2019: Abs. 3). Die zentrale Bedeutung der
Moschee liegt in ihrer Rolle als Ort des gemeinschaftlichen Gebets.® Eine Moschee wird
somit zuvorderst durch die in ihr vollzogenen religiésen Praktiken und Angebote defi-
niert, wie die Organisation des Gemeinschaftsgebets, das rituelle Fastenbrechen (iffar),
Begribnisfeiern, Spendensammlungen und die Vermittlung religiésen Wissens an Kin-
der und Jugendliche und auch Erwachsene.

Moscheen mogen sich in der Ausgestaltung architektonischer Details oder hinsicht-
lich ihrer funktionalen raumlichen Erweiterungen unterscheiden, ihr Herz ist aber im-
mer der Gebetsraum. Dessen Zentrum ist wiederum die Gebetsnische (mihrab), deren
Symbolgehalt Schiffauer (2010) eindriicklich beschreibt:

Die Nische ist baugeschichtlich ein rémisches Zitat. Wo aber in romischer Zeit die Sta-
tue eines Cottes stand, in christlicher ein Heiligenbild oder eine Marienstatue, steht
in der Moschee — nichts! Ein starkeres Bild des einen Gottes, der durch jedes Abbild
reduziert wiirde, lasst sich kaum denken. In diesem Symbol, das die Unaussprechlich-
keit, die Unfassbarkeit und gleichzeitig Unendlichkeit Gottes fasst, klingt die grofie
Einheitsvision des Islam an.>Wenn man einmal verstanden hat, dass alles letztendlich
eines ist, hat man den Islam verstanden.< Der Gedanke des einen, alles umfassenden
Gottes ist mit dem Gedanken der einen, ungeteilten Gemeinde verbunden (Schiffauer,
2010: 37; Hervorh. im Orig.).

Diesem Gedanken wird im salat (tiirk.: namaz), dem rituellen Gebet, das Muslim*innen
fiinfmal am Tag zu festgelegten Zeiten praktizieren, symbolisch Ausdruck verliehen. Das
Gebetwird idealerweise in der Moschee und dort immer Richtung mihrab verrichtet, wo-
durch sich die Kongregation nach Mekka, dem spirituellen Zentrum der globalen islami-
schen Gemeinschaft (umma) ausrichtet (ebd.). Durch die zentrale Bedeutung des Gebets
riickt allzu leicht auch der Leiter desselben, der Imam, als vermeintlich zentrale Auto-
ritat der Moschee in den Blick (vgl. Ceylan, 2010). Wihrend die Imame der tiirkischen

5 Diese kann sich entweder aufgrund formellen oder informellen Drucks, als erzwungene oder —
durch Nachahmung von best-practice-Modellen —als mimetische Isomorphie vollziehen. Von einer
normativen Isomorphie gesprochen, wenn sich neue Leistungsrollen zunehmend professionalisie-
ren und eigene Orientierungsrahmen etablieren (DiMaggio & Powell, 1991: 150-156).

6 Im Arabischen bzw. Tiirkischen werden kleinere Moscheen als masgid (tirk. mescit;>Ort der Nieder-
werfungq bezeichnet, grofe stadtische Moscheen werden zumeist gami* (tirk. camii; sVersamm-
lungq genannt. Beide Begriffe verweisen auf die Funktion als Gebetsort.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:48. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Moscheen in der Regel im 5-Jahres-Turnus wechseln und oft vom Verband oder im Fal-
le der DITIB vom tiirkischen Religionsministerium bezahlt werden, beschiftigen unab-
hingige Moscheen ihre Vorbeter durchaus lingerfristig und tragen die Kosten zumeist
selbst. Das 6ffentliche Interesse an den Imamen, das sich beispielsweise an der Finanzie-
rung aus dem Ausland (ZEIT Online, 04.01.2024) oder den sog. Hasspredigern entziin-
det, wird indes dahingehend kritisiert, dass es sich am christlichen Modell der Priester-
schaft orientiere, was die Rolle des Vorbeters iiberhohe (Akca, 2020: 168-190). Auch ist
die Moschee kein sakraler oder geweihter Bau wie die Kirchen in der christlichen Tra-
dition, sondern wird erst durch das kollektive und auf eine Transzendenz ausgerichtete
Handeln mit besonderer Bedeutung versehen. Viele Moscheen bieten aber nicht nur den
Raum zur Verrichtung des Gebets, sondern pflegen und férdern auch die Durchfihrung
deranderen vier der insgesamt>Fiinf Sdulen<islamischer Glaubenspraxis. Diese sind das
Glaubensbekenntnis (schahada, tiirk. sehadet), das Gebet (salat, tiirk. namaz), Fasten im
Monat Ramadan (saum, tiirk. orug), die soziale Pflichtabgabe (zakat, tiirk. zekat) und die
Pilgerfahrt nach Mekka (hagg, tiirk. hac). Neben den Fiinf Siulen des Islam gelten aufer-
dem die rituelle Waschung (wudi’, tiirk. abdest) und der damit einhergehende Zustand
der Reinheit (fahara, tirk. taharet) sowie die freiwillige Almosengabe (sadaqa, tiirk. sad-
aka) zu den ‘ibadat (Sg. ‘ibada, turk. ibadet), den gottesdienstlichen Handlungen (Bous-
quet, 2012).” Die Moschee ermdglicht als Ort des Gebets durch entsprechende Wasch-
rdume die Gelegenheit zur rituellen Reinigung vor Ort, iitbernimmt die Kollekte und die
Redistribution von Spendengeldern, organisiert oftmals das rituelle Fastenbrechen im
Ramadan und manchmal auch die Pilgerfahrt. All diese gottesdienstlichen Handlun-
gen werden in der Moschee institutionalisiert vollzogen und sind nicht lediglich der of-
fentliche Ausdruck von Frémmigkeit, sondern dienen gleichermafien der Anleitung zur
Verinnerlichung und Kultivierung derselben durch die korrekte Praxis (vgl. Mahmood,
2004). Neben der praktischen Unterweisung umfasst das Angebot in Moscheen von Be-
ginn an auch die Vermittlung von explizierbarem, gelehrtem Wissen. Die Verschrinkung
der Wissensbestinde — Praxis und Glaubenslehre — bezeichnet Ceylan als »Moscheeka-
techesex, die er wie folgt definiert:

Moscheekatechese als miindliche wie schriftliche Vermittlung der islamischen Bot-
schaft in Gemeinden soll — auf der Grundlage der taqwa (Gottesbewusstsein) und der
wahiy (als Gottesbeziehung durch den Koran) — zur Internalisierung der Glaubens-
artikel und zur Praktizierung derselben verhelfen und eine ethische Lebensfithrung
sowie Integration in die umma (muslimische Cemeinschaft) als Tragerin der abra-
hamischen [sic!] Tradition des tawhid [absolute Einheit Gottes] fordern, um das Heil
im ahirat (Jenseits) zu erlangen. lhre Methoden sind das Memorieren, das Rezitieren
und die Praxisanleitung. Ihre Lehrpersonen sind Imame, Predigerinnen sowie das

7 Die ‘ibadat betreffen alle Regelungen und Handlungen zwischen Allah und den Menschen und
werden, wie auch die mu‘amalat, welche die Beziehungen des Menschen zu seinen Mitmenschen
regeln, aus der Scharia (arab. Sari‘a; tirk. seriat) abgeleitet. Verglichen mit dem mu‘amalat, die je
nach Kontext und Rahmenbedingungen veranderlich sind, gelten die ‘ibadat als unveranderliche
Pflicht (Bousquet, 2012). Letztlich sind aber auch sie in vielfiltige Faktoren eingebettet, die sie
trotz ihrer Standardisierung nicht in allen Zeiten und an allen Orten uniform erscheinen lassen.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:48. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Islamische Bildungsraume schaffen

ehrenamtliche Betreuungspersonal (Ceylan, 2013: 166f. zit. in Ceylan, 2015: 170; Anm.
d. Verf).®

Akca (2020) unterscheidet zwischen unsystematischer und systematischer Wissensver-
mittlung. Ersteres bezieht sich auf die Freitagspredigten (hutba, tiirk. hutbe), die 6ffent-
liche Aufmerksambkeit erlangen, da sie oftmals als »Vehikel religiéser Einwirkung auf
einfache Gliubige durch religiése Experten« (Akca, 2020: 78) angesehen werden.’ Die
Konzeption einer Sender*innen-Empfinger*innen-Beziehung lisst jedoch Wechselbe-
ziehungen zwischen Vermittlungs- und Aneignungsprozessen aufler Acht (vgl. Kap. V.).
Die Formate der expliziten, und zunehmend systematisierten Wissensvermittlung sind
etwa Vortragszirkel (halqa, tirk. halka), Gesprichsrunden (suhba, tiirk. sohbet), Arabisch-
und Korankurse sowie Unterricht der Glaubensgrundlagen. Trotz der fast funfzigjahri-
gen Tradition religigser Unterweisung existieren kaum wissenschaftliche Arbeiten zum
Moscheeunterricht in Deutschland.*

Die meisten von mir im Rahmen der Forschung besuchten Moscheen hatten durch
die Verfasstheit als Vereine die gleichen organisationalen Strukturen — organisations-
soziologisch gesprochen, eine institutionelle Isomorphie — ausgebildet.” Sie verfiigten
iiber die doppelte Leitungsspitze aus administrativer und geistlicher Autoritit und zu-
sitzliches Personal wie etwa Hilfslehrer*innen. Eine weitere Gemeinsamkeit fand sich
darin, dassin allen von mir besuchten Gemeinden eine Art der Unterweisung fiir Jugend-
liche angeboten wurde. Hinsichtlich des Wie der Organisation dieses Bildungsangebotes
hatten die Gemeinden indes ginzlich unterschiedliche Bildungsriume etabliert die in
spezifische gestaffelte Offentlichkeiten (Zillinger, 2017) integriert waren und in welchen
verschiedene Praxisgemeinschaften operierten. Diese entfalteten jeweils eigene integra-
tive Potenziale und lassen sich, wie ich sie im Folgenden anhand des Vergleichs einer Mil-

8 Der Begriff Katechese leitet sich vom griechischen katéchesis ab, was etwa>miindlicher Unterrichtc
bedeutet. Da der Begriff mafigeblich dem Kontext der christlichen Bildung entstammt, iilberneh-
meichihnnicht, wie etwa Rauf Ceylan (2014, 2015) dies tut, fiir die Unterweisung in den Moscheen,
sondern bezeichne diese als solche oder einfach als Moscheeunterricht.

9 Ein Beispiel ist etwa das Sachbuch Inside Islam. Was in Deutschlands Moscheen gepredigt wird. des
Journalisten und Tagesschau-Sprechers Constantin Schreiber (2017). Der Islamwissenschaftler
Behnam T. Said stellt in seiner Rezension Inside Islam kritisch fest: »Schreiber will den Skandal um
jeden Preis und schreibt ihn auch da herbei, wo er eigentlich nicht zu finden ist« (Said, 2017).

10 Nennenswert ist lediglich die Studie zum Unterricht in Moscheen von Alacacioglu (1999) der die
Inhalte, Methoden und Zielsetzungen des Unterrichts in Moscheen der DiTiB und der IGMG, so wie
der Nurcu-Bewegung und bei den Aleviten in Nordrhein-Westfalen aus pidagogischer Perspektive
untersucht hat. Der Autor konstatiert, dass die Unterrichtsmethoden veraltet seien und zuvorderst
aus Frontalunterricht und Auswendiglernen bestiinden. Eine starre Orientierung an der Scharia
oder gar verfassungsfeindliche Auslegungen islamischer Prinzipien konnte er nichtidentifizieren,
wohl aber eine Unterordnung unter die politische Agenda der Vereine.

1 Lediglich eine Moschee, die zweite marokkanische Gemeinde der Stadt, verfiigte seinerzeit nicht
liber einen ortsansassigen, >eigenen< Imam der fahig gewesen wire, eine Predigt zu halten und
beauftragte daher einen Prediger fiir das Freitagsgebet aus einer anderen GroRstadt im Ruhrge-
biet. Da diese Gemeinde auferdem jiingst ein neues Gebidude bezogen hatte, und die kiinftigen
Unterrichtsriume noch unfertig waren, fand auch kein Unterricht statt.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:48. - ET—

73


https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

li Goriig-Moschee und der unabhingigen Al-Taqwa Moschee aufzeigen werde, nur unter
Einbezug Moschee- bzw. Verbandsinterner Logiken nachvollziehen.

3. Islamischer Aktivismus - Die Milli Goriis-Jugend
Gestatten, Muslim!

Zu Beginn des Fastenmonats Ramadan 2018, begegnete ich in der Fuf’gingerzone
meines Feldforschungsortes einer Gruppe junger Frauen im Alter von 14 bis 17 Jahren,
in higab und bodenlangen dunklen Gewindern gekleidet. Sie sprachen engagiert und
freundlich Passant*innen an, um ihnen die Bedeutung des Fastenmonats fir Mus-
lim*innen niherzubringen (Abb. 5). Dabei begegneten sie einerseits strikter Ablehnung
und harschen und unfreundlichen Antworten wie »der Kram interessiert mich nicht!«,
andererseits aber auch regem Interesse und Aufgeschlossenheit; insbesondere seitens
jingerer Personen. Den Interessierten reichten sie einen Flyer mit einigen Informatio-
nen zum Fastenmonat und einer im Plastiktiitchen angehefteten Dattel, sowie einen
kleinen Becher mit Zamzam-Wasser (tiirk. zemzem), das einer Quelle in der grofen
Moschee in Mekka entspringt und dem ein paradiesischer Ursprung zugesprochen
wird. Jede positive Begegnung wurde bei Zustimmung der Gesprichspartner*innen
fiir den Instagram-Kanal der Gruppe fotografisch dokumentiert und auch die Gruppe
selbst inszenierte sich vor dem mit Qur'an-Exemplaren, Blumen und Weizenihren de-
korierten Stand fiir die digitale Offentlichkeit (Abb. 4). Als ich einige Wochen spiter den
Islamischen Religionsunterricht am Goethe-Gymnasium besuchte, traf ich einige der
Midchen wieder. Sie nutzten fortan regelmifRig den Raum Schule, um ausfithrlich mit
mir ins Gesprich zu kommen, allen voran die in Kapitel I.2 bereits vorgestellte Zeynep.
Das Treffen in der Ful’gingerzone war die erste Begegnung mit den vielfiltigen Akti-
vititen der Islamischen Gemeinschaft Milli Goriis, bei denen sich die teilnehmenden
Jugendlichen begeistert engagierten.

Abbildung 4: Dekoration des Aktionsstandsin  Abbildung 5: »Gestatten Muslim!« (eigene Auf-
der FufSgangerzone (eigene Aufnahme). nahme).

https://dol.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:48. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Islamische Bildungsraume schaffen
Die Islamische Gemeinschaft Milli Goriis

Der Beginn der Milli Goriig-Bewegung liegt in der ersten Hilfte der der 1970er Jahre
und geht auf den Maschinenbau-Professor und Politiker Prof. Dr. Necmettin Erbakan
(1926—2011) zuriick (Schiffauer, 2010: 67).”* Erbakan stand fiir einen Islamismus, der ei-
ne Alternative zu den dominanten Ideologien des Kapitalismus und des Kommunismus
darstellen sollte (ebd.: 69). Anstatt diese Ideale aber durch eine revolutionire Agenda zu
verfolgen, trat er innerhalb des parlamentarischen Systems fiir die (Re-)Islamisierung
der Tiirkei ein, die er 1993 zu seiner Vision einer >Gerechten Ordnung« (Adil Diizen) aus-
formulierte (ebd.). Ein Bewusstsein der Nation als muslimische Gesellschaft, so die Hoff-
nung, werde auch die einstmals globale Geltung des Osmanischen Reichs wieder resti-
tuieren. Fiir dessen Verfall, ebenso wie fiir den sAusverkauf« des Landes durch die Off-
nung des tiirkischen Marktes in den 1960ern machte Erbakan jiidische Geschiftsleute
verantwortlich, welche er als ein zentrales Feindbild konstruierte (ebd.: 70). Wihrend
Erbakans Ideengebiude der >Nationalen Sicht« (Milli Goritg) in der Tirkei in verschie-
denen politischen Parteien Gestalt annahm, akquirierte man in der europiischen Dia-
spora neue Wihler*innen im Kontext der im Entstehen begriffenen Moscheen, wodurch
die Bewegung hier als national-religiose Gemeinschaft auftritt. Die ab 1970 gegriinde-
ten Parteien der Milli Goriig-Bewegung wurden teils verboten oder erlangten durch die
Mobilisierung der iiberwiegend konservativ-islamischen, lindlichen, spiter der armen
urbanen Bevolkerung zeitweise auch Regierungsbeteiligung, so dass Erbakan zwei Mal
das Amt des stellvertretenden Ministerprisidenten innehatte und von 1996 bis 1997 auch
Ministerprasident der Tiirkei war (ebd.: 103-105). Wihrend der Regierungszeit Erbak-
ans schaltete sich schliefdlich das Militir ein, das in der Tiirkei als Garant des Laizismus
gilt, dringte die Partei aus der Regierung und verbot sie schlieflich. Die in Folge gegriin-
dete Fazilet Partisi (FP, Tugendpartei) bestand von 1999—2001 und spaltete sich schlief3-
lich in die Saadet Partisi (SP, Wohlergehenspartei) und die Adalet ve Kalkinma Partisi
(AKP, Partei fiir Gerechtigkeit und Entwicklung), die unter Recep Tayyip Erdogan seit
2014 die Regierung stellt. Wihrend die aus der Milli Goriig-Ideologie hervorgegangene
AKP zuletzt die Re-Islamisierung der Tiirkei vorantrieb, verabschiedete sich die Bewe-
gung in Deutschland nach Schiffauer (2010) von Utopien eines Islamischen Staates und
passte sich den Gegebenheiten in Westeuropa pragmatisch an, weshalb sie mittlerweile
als postislamistisch bezeichnet werden miisse. Die Islamische Gemeinschaft Milli Gériig
eV. wurde 1995 gegriindet und hat ihren Sitz in Kéln. Laut Selbstdarstellung unterhilt
der Verband...

..518 Moscheen, davon 323 in Deutschland. Daneben gehdren Frauen-, Jugend, Schii-
ler-, Bildungs-, Kultur- und Sportvereine zum Netzwerk der Organisation. Insgesamt

12 Erbakan ging nach Abschluss des Studiums an der Technischen Universitét Istanbul nach Aachen,
wo er1953 zur Verbrennung in Diesel-Motoren seine Promotion verfasste und im Anschluss bei der
Firma Deutz jenen Motor mit entwickelte, der spater den Leopard-Panzer antreiben sollte. Nach-
dem erin die Turkei zuriickgekehrt war, erhielt er einen Lehrauftrag an der TH Istanbul und wurde
1965 zum Professor berufen. (Schiffauer, 2010: 67).

https://dol.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:48. - ET—

75


https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

bietet die IGMG ihre Dienstleistungen in 2.330 Zweigstellen an fiir ihre 127.000 Mit-
glieder. Einschliefilich der Teilnehmer an den wochentlichen Freitagsgebeten erreicht
die IGMG etwa 350.000 Personen (Islamische Gemeinschaft Milli Gorls eV., 0.].).

Das hochste Entscheidungs- und Fithrungsgremium der IGMG ist das »..vom Vorsitzen-
den geleitete Prasidium [...]. Es besteht aus den Leitern der acht Abteilungen Generalse-
kretariat, Gemeindeentwicklung, Finanzen, Irschad [tiirk. irsad; etwa religiose Orien-
tierung] Bildung, Frauen, Jugend und Frauenjugend sowie den Beratern des Vorsitzen-
den«(ebd.;Anm. d. Verf.). Viele dieser organisatorischen Segmente spiegeln sich, wie ich
durch die Teilnahme an verschiedenen Aktivititen beobachten konnte, auch auf den an-
deren Organisationsebenen — in den deutschlandweit tiber 30 Regionalverbinden sowie
in den lokalen Ortsgemeinden — wider. Jener Regionalverband, dem die vier IGMG-Mo-
scheen im Feldforschungsort angehdren, umfasst tiber 30 lokale Mitgliedsgemeinden.

Vermittlungsformate und Hierarchien im Lokalen

Wie die meisten von mir besuchten Moscheen, bot im Frithjahr 2019 auch die Sultan
Mehmet Camii am Wochenende Islamunterricht an. Dieser richtete sich an Kinder bis 14
Jahre, fand jeden Samstag von 9 bis 13 Uhr in parallel angebotenen Kursen statt und um-
fasste eine Doppelstunde arabische Alphabetisierung und Memorieren des Koran und
eine weitere zu Grundlagen des Islam. Den Grof3teil des Unterrichts erteilte der ca. fiinf-
zigjahrige Mustafa, der festangestellte Hodscha der Gemeinde. Mustafa absolvierte in
der Tiirkei die Laufbahn fuir staatliche Religionsbedienstete an einer Imam-Hatip Schu-
le und wurde Mitte der 2000er vom tiirkischen Religionsministerium fiir fiinf Jahre zum
Dienst in der lokalen DITIB-Moschee entsandt.” Nach der Einschulung seiner Tochter
entschied sich die Familie im Feldforschungsort zu bleiben wo er nach Beendigung des
Beschiftigungsverhiltnisses bei DITIB zur IGMG wechselte und zuerst als Imam in den
Dienst der Emir Sultan Moschee und nach weiteren fiinf Jahren schliefilich der gut zwei
Kilometer entfernten Sultan Mehmet Camii trat. Mustafa ist iiber diese Moscheen hin-
aus bekannt, da er einen kleinen Kreis von Jugendlichen zu haf i1zler (Sg. haf1z, Bewahrer)
ausbildet, sie also im Memorieren des gesamten Koran unterrichtet.

Der Imam erhielt im Moscheeunterricht Unterstiitzung durch den 18-jihrigen En-
gin, den ich ihn im Mirz 2019 auf Vermittlung des Islamlehrers des Goethe Gymnasi-
ums kennengelernt hatte. Der Hilfslehrer riumte ein, dass das Unterrichten bei einer

13 Die Imam-Hatip Schulen wurden 1924 eingefiihrt, nachdem die Medressen und Ordenshauser —
die Trager Islamischer Bildung im Osmanischen Reich —im Zuge der weitreichenden Sakularisie-
rungsmafinahmen Mustafa Kemals verboten worden waren. In ihnen erhielten fortan Imame und
Prediger (hatiplar, Sg. hatip) ihre religiose Ausbildung. Wahrend der Herrschaft der sakularen CHP
(Cumbhuriyet Halk Partisi) von 1933 bis 1950 wurden die Schulen wieder geschlossen, danach von
derislamfreundlicheren Demokrat Partisi wiedereroffnet. Wahrend zu Beginn nahezu ausschliefR-
lich religiose Inhalte auf dem Curriculum standen, traten spater zunehmend sékulare Inhalte hin-
zu. Da die imam-Hatip-Schulen jedoch im Laufe der Zeit zur Alternative zu allgemeinbildenden
Gymnasien wurden, nahmen sie sukzessive weitere sikulare Wissenschaften inihren Lehrplan auf,
um mit anderen Sekundarschulen konkurrieren zu kdnnen. (Aksit, 2007).

https://dol.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:48. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Islamische Bildungsraume schaffen

Klassengrofie von 25 bis 30 Jungen iiberaus anstrengend sei. Als ich einige Monate spi-
ter einen Gesprachskreis (sohbet) der ilteren Jungen besuchte, und die Teilnehmenden
nach Beendigung der Sitzung den Gebetsraum verliefRen, fing der Hodscha Engin auf
dem Weg nach draufden ab, nahm ihn zur Seite und fithrte ein kurzes und augenschein-
lich ernstes Gesprach mit ihm. Wie Engin mir im Anschluss gleich berichtete, hatte er
im Sommer die Titigkeit als Hilfslehrer aufgegeben. Nun war der Hodscha fiir Kurse
mit bis zu vierzig Kindern vorerst allein zustindig und bat den jungen Mann instin-
dig, ihn wieder zu unterstittzen. Engin lehnte ab. Der begeisterte Fu3baller hatte eine
Schiedsrichter-Ausbildung angefangen, die ebenfalls am Wochenende stattfand. AufRer-
dem sei »die Sache mit dem Ansehen so ein Problem. Guck mal, ich unterrichte Kinder,
die nur zwei bis drei Jahre jiinger sind als ich. Die nehmen mich oft gar nicht ernst und
bezeichnen mich als >Méchtegern-Hodscha« (Engin, 21.10.2019). Insbesondere jene, die
ihn auch aus dem Schulalltag kannten, sahen ihn weder als religiésen Lehrer noch als
respektablen abi (Respektsbezeichnung, etwa »grofler Bruder). Selbst den Standort des
Vereins fuir den er als Schiedsrichter pfiff, hatte er danach ausgesucht, dass dort keine
Jugendlichen aus seiner Moschee spielten. In der aufgrund des geringen Altersunter-
schieds flachen Hierarchie zwischen Engin und seinen 12 bis 15-jahrigen Schiilern man-
gelte es dem Hilfslehrer nicht nur an der grundlegenden Anerkennung, bisweilen fiihlte
er sich garverspottet, was neben dem Bedarf, privaten Interessen nachzugehen, schlief3-
lich dazu fithrte, dass er sein Engagement einstellte. Auch die Sultan Mehmet Camii war
offensichtlich mit dem Problem konfrontiert, engagierte Mitglieder zu finden, die sich
etwa in der Unterweisung der Kinder engagieren.

Abbildung 6: Struktur der IGMG-Jugendabteilungen basierend auf Zeyneps
Skizze (eigene Darstellung).

Regionalverband; tiirkisch-muslimische Offentlichkeit

/ Genglik Teskilati/Jugendorganisation \

Leitung (baskan)

‘ Publika: lokale und regionale Jugend, Gemeinden und ’

Sekretar*in (sekreter) Buchhalter‘ln (muhasrb)

/N N

{ Religiose Bildung J[ Soziale Dienste ](Sekundarschulbildung ()ffentlichkeit/Soziale}

(egitim) (sosyal hizmetleri) (orta 6gretim) edien (sosyal medya)

https://dol.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:48. - ET—

71


https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

In den von mir untersuchten Milli Gériig-Gemeinden war die Teilnahme am regu-
laren Islamunterricht — der von klassischen didaktischen Methoden wie Frontalunter-
richt, Vorlesen oder Partneriibungen charakterisiert war — bis zu einem Alter von etwa
14 Jahren vorgesehen. Fiir jene Jugendlichen mit einem weiterfithrenden Interesse an
religioser Unterweisung, boten die Gemeinden weitere Moglichkeiten in den nach Ge-
schlecht separierten Jugendabteilungen an (genglik teskilat - Jugendabteilung und kadin-
lar genglik teskilati, KGT — Frauenjugendabteilung). Die 15-jahrige Zeynep, die oben be-
reits vorgestellt wurde, war in jener KGT aktiv, welche auch die oben beschriebene Kam-
pagne in der Fufdgingerzone durchgefithrt hatte. Sie erliuterte mir die interne Struktur
der Jugendgruppe anhand einer Skizze (Abb. 6). Demnach ist jede Abteilung intern nach
Aufgabenbereichen wie soziale Dienste (sosyal hizmelter), religiose Bildung (egitim), Se-
kundarschulbildung (orta 6gretim) und auch Social Media gegliedert. Jedem Aufgabenbe-
reich werden wiederum Verantwortliche zugeteilt, die den im Tiirkischen weit verbreite-
ten Titel bagkan (Vorsitzende*r) tragen. Die Leitung der Jugendabteilungen (genglik) einer
Moschee obliegt in der Regel bildungserfolgreichen ablas (iltere »Schwestern«) respekti-
ve abis (iltere »Briider«), die bereits in der Ausbildung oder im Studium sind und lange
selbst an den Aktivititen teilgenommen haben. Sie etablierten sich durch legitime peri-
phere Partizipation (Lave & Wenger, 1991), d.h. durch die regelmiRige Teilnahme als New-
comer einer Praxisgemeinschaft, sukzessive als Autorititen. Eine zentrale Aktivitit der
Jugendabteilungen, iiber die sich eine solche Praxisgemeinschaft konstituiert, sind die
sog. sohbetler (Sg. sohbet, Gesprich), religiése Gesprichskreise, die zumeist einmal in der
Woche in Privatwohnungen bzw. Wohnhiusern der Eltern, seltener auch in der Moschee
stattfinden und von der Abteilung fiir religiose Bildung (egitim) organisiert werden. Zu
diesen Gesprachskreisen werden bei den Jungen der Hodscha oder ein abi und bei den
Midchen eine abla zu einem Vortrag eingeladen, den man im Anschluss gemeinsam dis-
kutiert. Die sohbetler stellen aktiv selbstorganisierte Praxisgemeinschaften dar, in denen
religiése Praxis geteiltwird und in intimer Atmosphire alltigliche Themen verhandelt
werden. Wihrend im Forschungszeitraum die sohbetler der Jungen allenfalls sporadisch
stattfanden, trafen sich die jungen Frauen mit einem hohen Maf} an Kontinuitit und
Engagement.

Die Abteilung fiir Soziale Dienste ist insbesondere fiir die Sammlung von Spenden
zustindig zu welcher der IGMG Hilfs- und Sozialhilfe Verein Hasene e.V. zu bestimmten
Anlissen aufruft." Der Verein fithrt weltweit Brunnenbau- und Bildungsprojekte durch,
unterstiitzt Waisenkinder oder organisiert Soforthilfe beispielsweise nach Naturkata-
strophen. Hasene bietet auch die Moglichkeit zu spezifisch islamischen Anlissen Spen-
den zu leisten. So werden zu Beginn des Ramadan Spenden fiir Lebensmittelpakete oder

14 Hasene, arab. hasana, (Pl. hasanat), etwa>gute Tat«. Der Verein Hasene International setzt sich un-
ter dem Motto »Hand in Hand fiir die Armen und Bediirftigen« laut Selbstdarstellung »aktiv dafiir
ein, die Lebensbedingungen bediirftiger und notleidender Menschen in aller Welt zu verbessern«
(Hasene International eV.,, 0.D.). Er will mit»Hilfsaktionen und Projekten eine Briicke der Solidari-
tat zwischen Arm und Reich schlagen, und den Zusammenhalt von Menschen aller Nationen und
Religionen stiarken« (ebd.). Wahrend in der Selbstdarstellung in keiner Weise eine islamische Mo-
tivation ausformuliert wird, ist diese in den verschiedenen Projekten und Méglichkeiten zu Spen-
den offenbar. Auf der Seite von Hasene ist nirgends eine Assoziierung mit der Islamischen Gemein-
schaft Milli Goriis erkennbar, abgesehen von derselben Meldeadresse in Koln.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:48. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Islamische Bildungsraume schaffen

zum Opferfest kurban-Spenden fiir jene gesammelt, die sich nicht leisten konnen, ein
Lamm zu schlachten.

In den Aufgabenbereich der orta gretim-Abteilung fillt die Organisation der Haus-
aufgabenhilfe und einmal jihrlich die Koordination der abla-kardes bzw. abi-kardes
haftasi (etwa >groRe Schwester-Geschwister-Woche« bzw. >grofier Bruder-Geschwister-
Woche), einer Woche, in der gleichgeschlechtliche Tandempartnerschaften von jungen
Erwachsenen, die zumeist in Beruf oder Studium stehen, mit jiingeren ca. 14 bis 15-
jahrigen Jugendlichen gebildet werden, um gemeinsam die Freizeit zu verbringen. So
ergeben sich zahlreiche Gelegenheiten fiir Austausch iiber alltigliche Belange, Sorgen
wie die Schulnoten, die berufliche Orientierung oder Fragen des moralisch korrekten
Lebens in der nicht-muslimischen Gesellschaft, und auch fiir intimere Fragen nach
Liebe und Freundschaft, die in einem Gesprich in der Moschee oder in der Gruppe des
sohbet nicht gestellt werden witrden.

Die interne Differenzierung der Jugendabteilung ist nach Zeynep zuvorderst funk-
tional, fordert aber auch das Bewusstsein als Kollektiv: »Wir sind alle eins, aber wir haben
es halt so aufgeteilt, damit das iiberhaupt vorangeht« (Int. Zeynep 28.03.2019). Wenn je-
mand einer Aufgabe seines Bereichs hingegen nicht nachkomme, so Zeynep weiter, dann
miisse sie diese Schwester ermahnen (ebd.). Die strukturelle Ausdifferenzierung in ver-
schiedene Praxisgemeinschaften geht auf allen Ebenen mit einer Vervielfiltigung und
Abflachung von Hierarchien und gleichzeitig mit einem gewissen Maf3 sozialer Kontrolle
einher. Soist fiir die Kinder und jungen Minner zwar der Hodscha die zentrale Autoritit,
aber auch die abis und ablas sind fiir die Jugendlichen wichtige Bezugspersonen. Zeynep
sagte iber die Leitung der Gruppe: »Also sie sieht mich genau...sie sieht mich nicht als
eine Untergestufte von ihr« (Zeynep, 28.03.2019). Auch die 15-jihrige Meryem betonte,
ihre Erfahrungen mit dem Unterricht der IGMG-Moscheen in den verschiedenen Vor-
orten vergleichend, dass der Altersunterschied ausschlaggebend fiir die Methodik und
ergo das Verhaltnis von Lehrenden und Lernenden sei.

Die Hodschas waren ziemlich nett. Die waren auch in unserem Alter so 24, so wie ablas
waren die halt. Und die haben uns auch immer so verstanden, wenn wir so Fragen ha-
ben und auf der anderen Moschee war das so, dass dort eine Frau, also eine Hodscha
war, die sehr viel Wissen hatte, aber die konnte uns manchmal nicht verstehen. Also
ich glaube, das hiangt auch von der Erziehungsweise von dem Hodscha ab, ob wir die
Moschee mégen oder nicht (Meryem, 19.03.2019).

Trotz knapper zehn Jahre Altersunterschied ordnet Meryem die Mitte zwanzigjihrigen
ablas ihrer eigenen Generation und somit einem gemeinsam geteilten Erfahrungsho-
rizont zu. Die gegenseitigen Verstindnisprobleme zwischen Schiilerinnen und dlteren
Hodschas, erscheinen demgemaf3 nicht als eine Frage der sprachlichen Verstindigung,
sondern vielmehr der Kommunikation auf Augenhéhe. Die flachen Hierarchien, die
fiir Engin in mangelndem Ansehen seitens der jiingeren Schiiler resultierten und einen
Push-Faktor fiir sein Ausscheiden aus der Rolle als Hilfslehrer darstellten, werden von
den jungen Frauen in der selbstorganisierten Peer Group der KGT in hohem Mafe
wertgeschitzt. Begeistert erliuterte Zeynep, dass in Zukunft auch gleichaltrige Schwes-
tern aus der Gruppe Vortrage halten werden, was die Hierarchien innerhalb der sohbet-

https://dol.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:48. - ET—

79


https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Gruppe nach dem Motto each one teach one weitestgehend abbaut. Die Jugendabteilugnen
der IGMG entsprechen nahezu idealtypisch dem, was Jean Lave und Etienne Wenger
bereits 1991 als communities of practice beschrieben haben. Diese 6ffnen einen Erfahrungs-
raum fiir die legitime periphere Partizipation (legitimate peripheral participation) von
Neulingen, welche grundsitzlich die Moglichkeit haben, zu etablierten Teilnehmenden
zu werden, als welche sie den Diskurs der Praxisgemeinschaft gleichsam mitgestalten.
Die Partizipationsmoglichkeiten bestehen indes nicht nur in der Gelegenheit, sich in
den Ortsgemeinden aktiv zu engagieren, sondern gehen iiber die Ebene dieser hinaus.
So bietet der Regionalverband einerseits fiir Fortgeschrittene den dreijihrigen Yildiz-
Kurs an, der jedes zweite Wochenende im Sitz der Regionalverbandes in Dortmund
stattfindet. Dariiber hinaus werden auch einzelne Segmente und Unterabteilungen der
Ortsgemeinden in das tiberregionale Organisationsnetzwerk eingebunden und vertikal
integriert, wie die folgenden Beispiele zweier Wettbewerbsformate zeigen.

So wetteifert nach den guten Dingen! (2: 148)

Zu Beginn des Ramadan 2019 war ich der Einladung der Middchengruppe der Sultan
Mehmet Camii zur kermes, der jahrlichen Wohltitigkeitsveranstaltung, wie sie die meis-
ten tiirkischen Moscheen einmal jihrlich veranstalten, gefolgt. Besucher*innen wurden
von Rauchschwaden und dem Geruch gebratenen Kebabs begriif3t, den die Jungengrup-
pe feilbot, wihrend die Frauen selbstgebackenen Kuchen anboten, um einen Beitrag zur
Moscheekasse zu leisten. Im Hintergrund ténten die Hymnen der Islamischen Gemein-
schaft Milli Gériis wie der poppige IGMG-Marsi (Marsch) (Islamische Gemeinschaft Mil-
li Goriig e.V. 14.06.2015). Das Logo mit den vier grofRen Buchstaben und dem von ei-
nem Halbmond gerahmten und in griin, der Farbe des Propheten eingefirbten Europa,
prangte auf Bannern, Roll-Ups und auf zahlreichen zum Kauf angebotenen Merchandi-
se-Artikeln wie Bleistiften oder Buttons. Auch im 6ffentlichen Rahmen der kermes, wo
Vorstand, Hodscha und Familienangehorige zugegen waren, luden mich die jungen Da-
men der Midchenabteilung selbstbewusst ein, mich zu thnen an den Tisch zu setzen. Th-
re Aufmerksamkeit schweifte wihrend der Konversation jedoch immer wieder zu Derya,
die bagkan fiir die Abteilung Soziale Dienste war und stindig auf ihr Smartphone blickte.
Sie sammelte im Rahmen einer weiteren vom IGMG-Regionalverband initiierten Kam-
pagneSpenden fiir Lebensmittelpakete, welche dann durch Hasene International e.V. an
Bediirftige ausgegeben werden und wofiir die Spender*innen >gute Taten« (hasanat) bei
Gott sozusagen gutgeschrieben bekommen. Derya erklirte mir, dass die Kampagne im
gesamten Regionalverband laufe und die Erfolge einer jeden Ortsgemeinde in einer stin-
dig aktualisierten Rangliste auf WhatsApp aufgelistet werden. Im Wettbewerb mit allen
bagkanlar des Regionalverbandes belegte Derya mit ihrer Gruppe in jenem Moment den
dritten Platz und alle fieberten mit (Prot. 29.03.2019).

Wihrend die Verantwortung einer solchen Spendenaktion eher den Jugendlichen
ab vierzehn Jahren aufwirts anvertraut wird, lobt die IGMG fiir jiingere Kinder weitere
Wettbewerbe in Disziplinen wie Gebetsruf, Poesie oder Koranrezitation aus. Der Mitt-
Dreifdiger Zekeriya, der bereits einige Jahre als Funktionir auf Bundesebene titig war
und mit den Strukturen vertraut ist, erliuterte: »Der Beste in der Moschee nimmt dann
an diesem tibergeordneten Regionalverbandwettbewerb teil. Und die ersten dort neh-

https://dol.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:48. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Islamische Bildungsraume schaffen

men dann deutschlandweit, dann europaweit an dem Wettbewerb teil. So ist das straff
organisiert, gut durchstrukturiert« (Zekeriya, 19.03.2019). Neben hasanat — Guten Taten
bei Gott — locken auch materielle Preise wie zum Beispiel Laptops, Geschenkgutscheine
oder fiir die internationalen Erstplatzierten sogar Umra-Reisen nach Mekka.”

Abbildung 7: Wettbewerb in der Disziplin Koranrezitation (eigene Aufnahme).

Im Mirz 2019 folgte ich der Einladung Engins zu einem solchen Koranrezitations-
wettbewerb auf Ebene des Regionalverbandes nach Dortmund, wo insgesamt 36 Jun-
gen zwischen zehn und 13 Jahren um die schonste und nach den Aussprache- und Be-
tonungsregeln (fadschwid) exzellenteste Rezitation konkurrierten (Protokoll, 31.03.2019).
Die teilnehmenden Kinder trugen Anzug oder weifes Hemd mit Gebetskappe und wur-
den nacheinander von der fiinfkopfigen Jury aufgerufen am Tisch Platz zu nehmen und
mit der Rezitation zu beginnen. Das ausschlieflich mannliche Publikum umfasste in-
klusive der teilnehmenden Jungen ca. 80 bis 100 Personen. Das Publikum verfolgte in
besinnlicher Stille — Applaus ist in der Moschee grundsitzlich nicht @blich — den Wett-
bewerb und lediglich ein dlterer Mann kommentierte vereinzelt diejenigen Vortrige, die
er als besonders anrithrend und gottgefillig wahrnahm, mit einem leisen doch vernehm-
baren »Maschaallah!« (»was Gott will, Ausdruck der Gottergebenheit oder der Bewun-
derung). Nach etwa drei Stunden verkiindete die Jury schlieRlich die Gewinner und im
Anschluss formierte sich die Kongregation zum gemeinsamen Nachmittagsgebet.

In der prachtvoll mit Ornamenten und goldener Kalligraphie geschmiickten und von
einem titrkisen Lichtband durchzogenen Moschee wurde sorgsam eine Szenerie arran-
giert, die sich nahezu perfekt in den Weitwinkel-Frame der aufzeichnenden Videoka-

15 Umra ist die sog. >kleine< Pilgerreise nach Mekka, die zu jederzeit im Jahr durchgefiihrt werden
kann. Im Gegensatz dazu findet die>grofie«Pilgerfahrt, der Haddsch, nurim Monat Dhu I-Hiddscha
statt.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:48. -

81


https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

mera einfiigte. Links der Gebetsnische saf? die Jury an einem Tisch, rechts war der Vor-
tragende vor einem Roll-Up positioniert, das neben einem groflen IGMG Logo zahlrei-
che kleine Versionen desselben zeigte. Zwischen den Tischen und zentral vor der Ge-
betsnische wurde eine Leinwand herabgelassen, auf der sich via Live-Projektion das ge-
samte Arrangement inklusive der ersten Reihe der Besucher widerspiegelte. Durch die
Aufzeichnung der Leinwand und die simultane Projektion auf diese wiederholte sich die
Einstellung Bild in Bild ad infinitum. Wihrend sich das Roll-Up mit seinen hunderten Ver-
bandslogos als Versinnbildlichung der multiplen horizontalen Organisationseinheiten
— Moscheegemeinden auf der regionalen oder Praxisgemeinschaften auf der Gemein-
deebene - lesen lisst, erinnert die Tiefe der sich selbst replizierenden Projektion an die
vertikale Integration der einzelnen Segmente in den gestaffelten Offentlichkeiten der Is-
lamischen Gemeinschaft Milli Gorils.

Fir die 16-jahrige Meryem war die Teilnahme an der Jugendgruppe ein Weg, sich
ihrer religiosen Praxis in einem Kollektiv junger Gliubiger mit demselben Erfahrungs-
raum selbst zu versichern. Sie benannte den Zweck ihres Engagements: »damitich naher
an meine Religion gebunden bin. Ich fand das immer so cool, wenn man so Wettbewerbe
macht. Weil unser Prophet sagtja Birbirinizle yarigin! Also macht Wettbewerb!« (Meryem,
19.03.2019). Meryem bezieht sich hier auf Sure 2/148:

Jeder hat eine Zielrichtung, zu der er sich hinwendet. So wetteifert nach den guten
Dingen! Wo immer ihr auch sein werdet, Allah wird euch alle herbeibringen. Allah hat
zu allem die Macht.

Die Bemithung um die Perfektionierung einer religiésen Praxis wie jener der Koranrezi-
tation, die als basaler Akt der Kultivierung von Frommigkeit gilt, wird durch das upscaling
(Zillinger, 2017: 53) auf die Ebene einer breiteren Offentlichkeit - hier jeweils der Wett-
bewerb auf einer héheren organisationalen Ebene - gewissermaflen durch das Kollektiv
zertifiziert. Die Teilnehmenden haben hierdurch die Méglichkeit, an »etwas GréfReremc
teilzunehmen, was im Falle der Pilgerreisen, die bisweilen als Hauptgewinn locken, bis
auf die Ebene der globalen Umma hochskaliert wird. Hierin ldsst sich die fiir viele Mus-
lim*innen sonst lediglich imaginierte globale Community (Anderson, 1983) konkret er-
fahren.

Auf der Ebene der IGMG-Ortsgemeinden lassen sich also verschiedene Praxisge-
meinschaften — Tandem-Partnerschaft, Jugendgruppen, Moscheegemeinde - identi-
fizieren, die je unterschiedliche Formen von Offentlichkeit hervorbringen und durch
variierende Grade von Intimitit gepragt sind. Verschiedene Aktivititen ermdglichen
den Teilnehmenden dariiber hinaus die Teilnahme an den breiteren gestaffelten Offent-
lichkeiten des Ortsverbands, der Regionalverbinde und des deutschen Dachverbandes,
bis hin zur Erfahrung der globalen transnationalen Umma. Die Jugendgruppen und
die Wettbewerbe sind lediglich zwei Beispiele dafiir, wie die Islamische Gemeinde Milli
Goritg auf Ebene der Ortsgemeinden Strukturen der Teilnahme und positiven Selbst-
erfahrung in Form eines aktiven bzw. aktivistischen Islam anbietet, welcher die lokale
Ebene gleichsam transzendiert und ein upscaling des kollektiven religiésen Erlebens auf
hoéher gestaffelte Ebenen ermoglicht.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:48. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Islamische Bildungsraume schaffen
Parallele Raume und islamischer Aktivismus

Neben den beschriebenen performativen und partizipativen Dimensionen islamischer
Bildung unternimmt die IGMG umfassende Bemithungen zur Férderung sikularer
schulischer und akademischer Bildung, wie mir Zekeriya erklirte (Zekeriya, 19.03.2019),
der einige Jahre als stellvertretender bagkan der Studierendenabteilung auf Bundesebe-
ne titig war. So bieten in vielen Moscheen etwa Gymnasialschiiler*innen Unterstiitzung
bei den Hausaufgaben an. Um bildungserfolgreichen jungen Muslim*innen auch das
Studium in einer fremden Stadt d.h. ein islamkonformes Alltagsleben im Kontext
staatlicher Bildungsinstitutionen zu ermoglichen, unterhilt die IGMG in den meisten
Universititsstidten nach Geschlecht segregierte Studierendenwohnheime (ebd.). Oft-
mals gewihren die Eltern insbesondere den unverheirateten Tochtern nur deshalb das
Studium in einer anderen Stadt, da sie den Institutionen der IGMG vertrauen. Durch
die verschrinkte Forderung von Frommigkeit und Allgemeinbildung bildet der Verband
Akteur*innen aus, die Gramsci »organische Intellektuelle« genannt hat (vgl. Schiffauer,
2010: 161), einen Typus von Akademiker*innen, die wie Zekeriya im Herkunftskontext
verwurzelt sind und ihre Kompetenzen und organisationalen Fihigkeiten in dessen
Dienste stellen.’ Schiffauer attestiert dieser Generation iiberdies die Fihigkeit des
postislamistischen Denkens, die aktive Suche nach Moglichkeiten der Konvergenz
zwischen den Ordnungen des Islam und jener der zivilen Biirgergesellschaften. Diese
Akteur*innen wollen den Islam nicht der Sikularisierung preisgeben, sondern Mog-
lichkeiten ausloten, die positive Religionsfreiheit im eigenen Sinne auszuschépfen und
Riume fiir ein islamkonformes Leben zu schaffen. Zekeriya erliuterte die Bedeutung
des Angebots attraktiver Alternativen fiir junge Muslim*innen in Deutschland:

ICMG-Events sind richtig professionell gemacht. Die haben ja 40 Jahre Erfahrung und
das findet auf hochster Ebene statt. Das macht auch SpaR... also die Jugendlichen kon-
nen sich da immer austoben. Diese Atmospharen haben sie hier nicht, in der hiesigen
Gesellschaft, wie jetzt ahm andere. Die [muslimischen Jugendlichen] diirfen zum Bei-
spiel keinen Alkohol trinken oder auch nicht in gemischten Gruppen tanzen, mit an-
deren Geschlechtern, so freiziigig sein oder sich in freiziigigen Gegenden aufhalten.
Sie wiirden sich da nicht wohlfiihlen. Natiirlich nehmen sie auch daran teil. Ich habe
auch an meiner Abifeier teilgenommen. Aber das ist ganz anders, wenn man halt, in
Anflihrungsstrichen unter sich ist.. Die islamische Art sage ich mal... im Rahmen des
Erlaubten findet das Ganze dann fiir die Jugendlichen statt. Wenn die Mddchen unter-
einander sind, dann fiihlen die sich wohler. Und das Ganze wirkt auch identitatsstif-
tend (Zekeriya, 19.03.19; Anm. d. Verf.).

Wie gezeigt wurde, bietet die Organisationsstruktur der Islamischen Gemeinschaft Mil-
li Goriig jungen tirkischsprachigen Muslim*innen in Moscheegemeinden in Deutsch-

16  Bei Gramsci ist das Pendant des »organischen Intellektuellen« der kommunistischen Partei der
»traditionelle Intellektuelle«, der sich aus seinem Herkunftsmilieu gelést hat und fir die biirgerli-
che Intelligenz steht. Schiffauer (2010: 161) weist darauf hin, dass diese fiir den Marxisten Gramsci
nicht Emanzipation, sondern Konformitit bedeute, eine Vereinnahmung durch die hegemoniale
Klasse.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:48. - ET—

83


https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

land und anderen Staaten die Méglichkeit aktiver Teilhabe und Selbstorganisation. Da-
bei iibernehmen die in den Jugendgruppen engagierten jungen Frauen und Minner Ei-
genverantwortung, werden durch den im Tirkischen zwar inflationir gebrauchten Ti-
tel bagkan (Vorsitzende/-r) gleichsam mit symbolischem Kapital ausgestattet und in das
ausdifferenzierte hierarchische Gefiige der IGMG integriert.”” Durch die Vorbildfunkti-
on bildungserfolgreicher ablas und abis wird eine positive Auseinandersetzung mit der
Gesellschaft sowie mit praktischer, schulischer und akademischer Bildung gefordert.
Schiffauer (2010) bezeichnet die IGMG letztlich als »Ermoglichungsinstitution« (S. 251),
da sie in der nicht-islamischen und in grofRen Teilen islamfeindlichen Umwelt »die Be-
dingung der Moglichkeit der religidsen Praxis sicherstellt« (ebd.). Der Verband schafft
somit jene parallele Gesellschaft, die, wie Zeynep in Kapitel I. betont hatte, letztlich pri-
vat und daher legitim sei. Rdume zu schaffen und zu beanspruchen und die herrschen-
den Diskurse in Frage zu stellen und herauszufordern, berithrt unmittelbar Fragen von
Macht, Autoritit und subversivem Verhalten. An diesem Punkt bietet das aus der Theorie
der sozialen Bewegungen stammende Konzept des Aktivismus einen fruchtbaren An-
satz, um die Aktivititen der Jugendabteilungen als politische Jugendsubkultur zu fas-
sen und ihre gemeinsamen Praktiken, Emotionen und Rechtfertigungen und ihr spe-
zifisches politisches Bewusstsein in den Blick zu nehmen. Zeynep und die hijabis der
Midchengruppe praktizieren in diesem Sinne eine Form des Aktivismus und des Wider-
stands »in which activists turn against policies and debates centring [sic/] on Muslims
and Islam, while attempting to create and protect an alternative space for themselves
in which they can experience Islam according to their own perception of it« (de Koning,
Becker & Roex, 2020:9). Der Dachverband férdert diesen Aktivismus, indem er das ideo-
logische Fundament liefert und zugleich eine Perspektive fir Erfolg in der Gesellschaft
und damit verbunden ein positives Selbstbild bereitstellt. Die spezifischen Aktionsfor-
mate und das mit diesen verbundene Erlebnis werden durch gezielte branding strategies
(vgl. Sorgenfrei, 2021: 213—215) wie beispielsweise den Einsatz visueller Markenelemente
(Logo, Farbpalette, grafischer Stil, Schriftart etc.; Miles, 2014: 106-108) als aktiver musli-
mischer Lifestyle vermarktet. So werden nahezu alle Aktivititen — vom Wohltitigkeits-
fest itber die Wettbewerbe bis hin zur Pilgerreise — im Sinne einer modernen Corporate
Identity durch die allgegenwirtige Prisenz des Verbandslogos auf Bannern, Buttons und
allerlei Merchandise mit der IGMG-Symbolik gerahmt. Hymnen wie der IGMG-Marg:
(IGMG-Marsch), in denen Geschwisterlichkeit und Verdienste der Gemeinschaft besun-
gen und in YouTube-Videos auch visualisiert werden, bilden den Soundtrack zum reli-
giosen Aktivismus in der Milli Goriig-Sphire. Dieses permanente flagging von Symbolen
fithrt, wie der britische Sozialpsychologe Michael Billig (1995) demonstriert, zur subti-
len Internalisierung der jeweiligen Zuschreibungen. Im Falle der IGMG gehen diese fiir

17 Pierre Bourdieu prigte den Begriff des Kapitals in seiner, in verschiedenen Werken ausgearbeite-
ten soziologischen Theorie. In Die verborgenen Mechanismen der Macht (1992: 150—151) unterschei-
det er drei Hauptformen: 6konomisches Kapital (finanzielle Ressourcen), soziales Kapital (soziale
Netzwerke und Beziehungen) und kulturelles Kapital (Bildung, Wissen, kulturelle Ressourcen).
Hinzu kommt noch der Begriff des symbolischen Kapitals, der auf Anerkennung und Reputation
basiert und zur Distinktion in der Gesellschaft beitrigt. Bourdieu argumentiert, dass diese Kapi-
talformen die soziale Position eines Individuums beeinflussen und eine zentrale Rolle in der Re-
produktion von sozialen Ungleichheiten spielen.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:48. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Islamische Bildungsraume schaffen

viele junge Muslim*innen mit positiven Erfahrungen von Selbstwirksamkeit im Lokalen
und der Zugehorigkeit zu etwas Groferem, der globalen muslimischen Gemeinschaft
einher. In einem gesellschaftlichen Kontext, in dem Muslim*insein iiberwiegend als Be-
drohung wahrgenommen wird und als Stigma auf Muslim*innen zuriickwirke, kreiert
die IGMG im Sinne von Tajfels (1986) Social Identity Theory also eine positive, sich im
Kollektiv bestirkende islamische Identitit.Diese spezifische IGMG-Identitit ist in Ab-
grenzung von der Mehrheitsgesellschaft selbstverstindlich muslimisch, sie gilt anders
als der Islam der DITIB nicht als ein »Islam light« und steht - verglichen mit dem stir-
ker weltabgewandten Mystizismus der Silleymancis (VIKZ) — zugleich fiir ein aktives En-
gagement in der Gesellschaft. Sie ist aber unter anderem durch die politische Orientie-
rung an der Tiirkei, sowie durch das konsequente Festhalten an der tiirkischen Sprache
nach wie vor eine national-religiose tiirkische Diaspora-Identitit, die gleichwohl ihren
legitimen Platz in der postmigrantischen Gesellschaft einfordert. Sofern die IGMG eine
gesellschaftliche Parallelitit von islamischen und sikularen Riumen schafft, und durch
die Einrichtung erster die Teilnahme an letzteren erméglicht, férdert die Organisation
potenziell die Kompetenz, in beiden Bereichen souverin aufzutreten und das von Zekeri-
ya oben (Kap. I.4) beschriebene doppelte Bewusstsein auszubilden. Gleichwohl steht dieses
Modell insofern in Frage, als ausreichende Kompetenzen der Tirkischen Sprache unter
vielen tirkeistimmigen Jugendlichen tendenziell riickliufig sind. Wihrend eines soh-
bets der Jungengruppe an dem etwa zehn junge Minner zwischen vierzehn und acht-
zehn Jahren teilnahmen, referierte Mustafa Hodscha iiber »gute und schlechte Freunde«
und verglich beiderlei allegorisch miteinander. Um den Wert guter Freunde zu betonen,
ziickee er ein kleines Flischchen Parfum, gab es in die Runde und jeder der Jungen be-
feuchtete eine Fingerspitze, um sich den Hals zu betupfen. Gute Freunde seien, so er-
klirte der Lehrer, wie ein »schéner Duft«, mit »schénem Herzen« dessen Moral sich von
jener anderer absetze (Protokoll, 21.10.2019). Schlechte Freunde seien hingegen wie »ein
Blasebalg, der Luft erzeugt, um die Temperatur des Feuers zu erhohen, es stinkt, wirft
Funken und verbrennt Deine Kleidung« (ebd.). Einer der Jungen blickte den Hodscha mit
fragendem Blick an, da er die Gleichung offensichtlich nicht verstand. Mustafa, der die
Unzufriedenheit itber die Reaktion des Schiilers nur schwer verbergen konnte, antwor-
tete: »Komm schon, Du verstehst, was ich meine! Sollen wir das jetzt nochmal wiederho-
len? Das ist spirituelles Bilddenken!« (Ebd.). Die allegorische Abstraktion des Gleichnis-
ses war fiir den Jungen nicht verstindlich, da insbesondere jene Jugendlichen, die kei-
nen muttersprachlichen Unterricht in der Schule erhalten, oft nur itber Grundkenntnisse
verfiigen. Aus der Parallelitit des IGMG-Kosmos resultiert daher zugleich eine doppel-
te Problemstellung fiir die Zukunft islamischer Bildung. Denn wihrend die einen dem
Moscheeunterricht auf Tiirkisch aufgrund mangelnder Kenntnisse nicht mehr ginzlich
folgen konnen, lernen die Schiiler*innen in den Milli Gériig-Moscheen auch nicht, sich
iiber ihre Religion auf Deutsch zu verstindigen.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:48. - ET—

85


https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Abbildung 8: Buttons an Zeyneps Rucksack: »KGT
Mekke'de« (Madchenabteilung in Mekka) & »Love
Mekka & Medina« (eigene Aufnahme).

4. Islamschule in der Al-Taqwa Moschee

Wie bereits in der einleitenden Vorstellung der Forschungsriume herausgestellt wur-
de, verfiigt die Al-Taqwa Moschee iiber zahlreiche Alleinstellungsmerkmale, die sie ins-
besondere von den Moscheen der Tiirkischen Tradition, welche in der Mehrheit einem
Dachverband - DITiB, VIKZ oder IGMG - angehéren, abheben und innerhalb der urba-
nen islamischen Landschaft eine Sonderstellung verleihen (vgl. Firber, Spielhaus & Bin-
der, 2012: 61-67). Neben der religiésen Autoritit des Imams und dem spezifischen Islamver-
stindnis ist dies insbesondere der hohe Stellenwert der deutschen Sprache. So wird etwa die
Arabische Freitagspredigt von Imam Abdellatif von dessen Schwiegersohn Hischam im
Anschluss immer auch in der deutschen Ubertragung verlesen. Insbesondere macht aber
der umfangreiche deutschsprachige Islamunterricht die Moschee fiir viele muslimische
Familien attraktiv. Wahrend samstags in zwei Klassen die Midchen unterrichtet wer-
den, lernen sonntags von 10 bis 14 Uhr in insgesamt sieben Klassen vornehmlich Jungen
(unter 14 Jahren auch gemischtgeschlechtlich) die Grundlagen der Religion sowie Koran-
interpretation (tafsir) in deutscher Sprache und nur einige wenige auch auf Arabisch.
Insgesamt besuchen ca. 120 Kinder und Jugendliche den Unterricht, der hier als ta ‘lim
(etwa Bildung) bezeichnet wird. Wihrend die Emir Sultan Moschee iiber einen einzigen
Unterrichtsraum verfiigt und die Sultan Mehmet Camii keine geeignete Riumlichkeit
aufweisen kann, stehen in der Al-Tagwa Moschee drei geflieste und mit kithlen Neon-

https://dol.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:48. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Islamische Bildungsraume schaffen

rohren ausgestattete Klassenriume im Keller zur Verfiigung. Auferdem werden fiir den
Unterricht auch die Gebetsraume der Frauen und Minner, sowie der Jugendraum und
das Konferenzzimmer genutzt. Neben dem Unterricht werden mit variierender Regel-
mafigkeit freitags- und sonntagsabends Vortrige angeboten. Wihrend meiner ersten
Feldphase fanden diese nur selten statt. Auch die einmal im Monat geplanten Jugend-
iibernachtungen wurden erst im letzten Monat der Forschung wieder angeboten.

Da die marokkanische Gemeinschaft im Feldforschungsort ungleich kleiner ist als
die tiirkische, trafich Jugendliche der Al-Taqwa Gemeinde deutlich seltener in Moschee-
externen Kontexten. Dariiber hinaus konnte ich abgesehen von der Teilnahme des >Di-
rektors<am Integrationsrat der Stadt keinerlei 6ffentlichkeitswirksame Aktivititen oder
institutionalisierte Kooperationen mit anderen Moscheen beobachten. Aus dieser intro-
vertierten Tendenz der Gemeinde und dem Fehlen formalisierter externer Strukturen
resultierte letztlich auch ein anderer Zugang zum Forschungsraum, der nahezu aus-
schliefflich tiber die Teilnahme an Aktivititen innerhalb der Raumlichkeiten der Moschee
stattfand, wie Unterricht, Vortrige, Sitzungen oder Gebete. Die folgende Beschreibung
der Institutionalisierungsprozesse von Praxisgemeinschaften und begrenzten Offent-
lichkeiten weist ein entsprechend héheres Maf3 an historischer Tiefe und personlicher
Nihe auf als jene der IGMG-Moschee. Die wichtigsten Gesprachspartner waren die zen-
tralen Autorititen der Moschee. Der Imam Abdellatif, den alle respektvoll als >Scheikhs
bezeichnen und der seit 1995 die religiésen Belange der Gemeinde leitet, Ahmad Lahbabi,
welcher das Unterrichtsprogramm organisiert und daher von vielen als >Direktor« beti-
telt wird, und Abdullah, der einzige tiirkeistimmige im engeren Kreis der engagierten
Mitglieder.”® Er leitet den Unterricht der iltesten Jungen und wird von vielen aufgrund
seines medizinischen Doktortitels und der Profession als Chirurg >Dr. Abdullah< oder
schlicht>Doktor«genannt. Dariiber hinaus standen mir der Vorsitzende Onkel Yusuf und
sein Stellvertreter Onkel Ismail, die als >Gastarbeiter< die Moschee gegriindet hatten, Re-
de und Antwort und ich sprach mit zahlreichen weiteren Lehrern, Eltern und Schiilern
der Gemeinde. Im Folgen skizziere ich den spezifischen Bildungsansatz der Al-Taqwa
Moschee, und analysiere dessen Genese unter Einbezug der wegweisenden soziodemo-
graphischen und ideologischen Faktoren.

Islam, »wie Allah ihn uns gesagt hat«

Yusuf: ..die Leute sagten vielleicht du bist gegen dein Land oder was!? Die sagen uns
sowas, weil wir wollten den Islam, wie Allah ihn uns gesagt hat. Die wollten Bilder von
Kénigen in die Moschee machen... wenn Feiertag ist in Marokko, musst du das auch
hier in der Moschee machen! Wir haben gesagt: sSo was machen wir nicht! Bis jetzt
al-hamdulilah [etwa Preis sei Gott]< (Prot. 12.05.2019; Anm. d. Verf.).

18 Wahrend der Direktor einen zivilen Namen trdgt, der der muslimischen Historiographie ent-
stammt und daher mit Vor- und Nachnamen pseudonymisiert wird, hat der Doktor zu seinem zi-
vilen tiirkischen Namen zusatzlich einen muslimischen Namen angenommen, mit welchem er in
der Moschee ausschliefilich angesprochen wird. Mit dem Scheikh wurde der Name nicht thema-
tisiert.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:48. - ET—

87


https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Onkel Yusuf und Onkel Ismail hatten wie viele andere Bergleute aus der Tiirkei und Ma-
rokko nach zehn gemeinsamen Jahren unter Tage und den >Fehltritten« von Kneipen-
und Spielhallenbesuchen, Anfang der 1980er begonnen, sich wieder auf ihre Religion zu
besinnen. In einer Gruppe von etwa 15 Minnern hatten sie in einer Garage angefangen
gemeinsam zu beten, doch schon bald kam es zu jener von Yusuf beschriebenen Mei-
nungsverschiedenheit. Da Yusuf, Ismail und einige weitere Briider den Einbezug kul-
tureller bzw. nationalstaatlicher Symbole als nicht mit Koran und Sunna konform an-
sahen und es ablehnten, das Bildnis des damaligen, autokratisch regierenden Konigs
Hassan II. in der Moschee aufzuhingen," verlief eine stirker nach Marokko orientierte
Gruppe den Kreis und griindete einen Kulturverein, der vom marokkanischen Konsu-
lat gefordert wurde. In der Marokkanischen Diaspora-Community in Europa herrschte
von Beginn an Misstrauen gegeniiber den Absichten staatlicher marokkanischer Orga-
nisationen (Sunier, van der Linden & van de Bovenkamp, 2016: 412), da die Mehrheit der
Arbeitsmigranten wie Yusuf und Ismail aus den fir ihre antiroyalistische Haltung be-
kannten, iberwiegend von Berber*innen besiedelten Provinzen Rif und Oujda stammt
(Berriane, 1996: 170).”° Die Regionen des Nordostens wurden lange, sowohl von den Ko-

19 1961 bestieg Konig Hassan Il., der sich als »Kombinierer von islamischer Tradition und westlicher
Modernitat« (Khallouk, 2016: 111) sah, den Thron, baute seine Herrschaft jedoch sukzessive zu ei-
nem autoritdren Regime aus. Mit seiner Herrschaft begannen in Marokko die sogenannten »blei-
ernen Jahre«. Der wachsende Unmut in der Bevolkerung entlud sich ab 1965 in Student*innenun-
ruhen und in den gescheiterten Putschversuchen durch Teile des Militars 1971 und 1972. Hassan Il.
ging zunehmend repressiv gegen Oppositionelle vor (ebd. 114-115).

20  Wie Berriane (1996: 170) basierend auf Daten des marokkanischen Konsulats Frankfurt errechne-
te, stammten 1974 73 % der marokkanischen Gastarbeiter*innen in der Bundesrepublik aus der
im Rif liegenden Provinz Nador und weitere 5 % aus dem an Nador und Algerien grenzenden Ouj-
da. Die vormals autonomen Tarifit-sprachigen Regionen des Nordostens waren sowohl wahrend
der Kolonialherrschaft wie auch im Kénigreich Marokko systematisch vernachlassigt worden und
galten lange als Hort des Widerstands und der wirtschaftlichen Krisen (de Haas, 2007: 12—13). Die
Kolonialmachte hatten eine divide et impera Politik auf Basis einer hochstilisierten Unterscheidung
zwischen Arabité (Arabertum) und Amazighité (Berbertum) verfolgt, die mafgeblich zur Konstruk-
tion einer berberischen Identitat und Kultur beigetragen hatte (Pfeifer, 2015: 46—64). Zwar sind die
Dialekte der drei grofien berberischen Gesellschaften Marokkos, Zentralatlas-Tamazight, Tasche-
lit und Tarifit, das im Rif-Gebirge gesprochen wird, linguistisch miteinander verwandt und unter-
einander verstandlich, doch verfiigten die Sprecher*innen nicht tiber eine préa-koloniale kollektive
Identitit. Heute verstehen sich die Berber*innen (iberwiegend als indigene Bevolkerung Marok-
kos und zunehmend werden Forderungen laut, die negative Fremdbezeichnung Berber*in durch
das Ethnonym Imazighen —>Freie<(Sg. Amazigh) zu ersetzen. Das griechische barbaros (stammeln,
lallen, unverstandlich sprechen) und das romische barbarus bezeichnet jeweils Gruppen und Kul-
turen aufderhalb der eigenen Zivilisation (ebd.: 38). Im zeitgendssischen Sprachgebrauch wird der
Begriff des Barbaren »abfillig fiir verrohte, ungebildete und unzivilisierte Menschen verwendet«
(ebd.: 39). Da meine amazighischen Gesprachspartner*innen sich aber weiterhin durchgehend als
Berber*in bezeichneten, halte ich — der Problematik der urspriinglichen Benennungspraxis be-
wusst —im Fortgang an diesem Begriff fest.

Die Regierung des Sultans wird seit dem 16. Jahrhundert als makhzen bezeichnet. Zum makhzen
gehorten Amtstrager am Hof, Wiirdentriager wie auch loyale Stammesfiihrer. Seit der Unabhén-
gigkeit steht der Begriff fiir den marokkanischen Staat und seine Institutionen (Polizei, Justiz, Ver-
waltung etc.). (Vgl. Pfeifer, 2015: 48—49). Diese Bedeutung hatte sich jedoch durch die Kolonialzeit
und die Ara Hassan II. gewandelt. So benennt Sunier mit dem Begriff den marokkanischen Staat

https://dol.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:48. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Islamische Bildungsraume schaffen

lonialherren wie auch dem Kénigreich Marokko, strukturell vernachlissigt und galten
als Hort der Rebellion und der 8konomischen Krisen (de Haas, 2007: 12—13). Hassan II.
machte sich in den 1970ern folglich die Migrationspolitik nicht nur zunutze, um Druck
vom heimischen Arbeitsmarkt zu nehmen, sondern auch um politische Spannungen zu
entschirfen: »Der hat sich gedacht, gut, dann kriegen die alle Pisse und sollen weg. Und
dasistder Grund warum so viele Berber in Deutschland, Holland und Belgien sind. Mehr
als [marokkanische] Araber.« (Ahmad Lahbabi, 19.02.2019; Anm. d. Verf.). Zugleich war
der Konig bestrebt in der Diaspora Einfluss zu gewinnen und etablierte die sog. amicales,
Vereine im Umfeld der ersten Moscheen, die in direkter Verbindung zu Botschaften und
Konsulaten standen. Diese sollten vordergriindig den Migranten Unterstiitzung in der
Fremde leisten, fungierten aber zugleich als Kontrollinstanzen des makhzen — des Herr-
schaftsapparates — und seines Geheimdienstes (Schiittler, 2007: 4; Sunier, van der Linden
& van de Bovenkamp, 2016: 411-412).*" Mit Absage an staatliche Beeinflussung aus der
Heimat ging nicht nur der Verzicht auf finanzielle Férderung einher. Mit ihr konstituier-
te sich auch das Islamverstindnis der Gemeinde, das sich von nationalen und kulturellen
Symboliken distanziert und somit auch lokale Formen von Islam ablehnt. Man habe et-
wa mit dem Sufismus (fasawwuf), der die marokkanische Volksreligiositit mafigeblich
pragt, »nichts zu tun, erklirte Lahbabi (19.02.2019). Wahrend der Sufismus in den letz-
ten Jahren seitens des marokkanischen Staates als typisch marokkanische, liberale Form
des Islam beworben wird, in der sich verschiedene Konfessionen und Weltanschauungen
wiederfinden kénnen (ebd.: 413),%* gelten der orthodoxe Islam und insbesondere salafis-

und seinen Sicherheitsapparat (Sunier, van der Linden und van de Bovenkamp, 2016: 411). Kritische
Stimmen bezeichnen ihn heute als den deep state Marokkos, der Regierungsgeschicke lenkt und in
die Politik eingreift (z.B. Karam, 20.07.2020; Lamzouwag, 13.10.2013).

21 Wahrend dersbleiernen Jahre< unter Hassan Il. galt jede politische Aktivitdt, sei es das Engage-
ment in Gewerkschaften oder die Forderung der Berberkultur, als subversiv und verdachtig und
wurde nach Rabat gemeldet. Mitder zunehmenden Reformbereitschaft Hassans II. in den1990ern
stellten die amicales ihre Spionageaktivitaten ein und der Kénig schuf die dem Innenministeri-
um angeschlossene Fondation Hassan 11 pur le Marocains Résidant a I'Etranger als Organ der politi-
schen Reprasentation der Auslandsmarokkaner®innen (Schittler, 2007: 4). Grundsatzlich werden
die Auslandsmarokkaner in Deutschland vom marokkanischen Staat eher vernachléssigt, da sie
einerseits —im Vergleich zu jenen in Belgien, Frankreich oder Spanien — eine kleine Gruppe sind,
die als politisch tendenziell inaktiv gilt, und andererseits stellt die Sprachbarriere fiir Forschung
in Deutschland ein Hindernis dar. So wurde beispielsweise in der Forschungsabteilung des Foun-
dation Hassan Il. kein Forschungskoordinator fiir Deutschland ernannt (ebd.: 5).

22 Dieses Image mag den heterodoxen Ritualpraktiken geschuldet sein, in denen nicht selten Musik,
ekstatischer Tanz und Trance-Riten eine zentrale Rolle spielen (vgl. Zillinger, 2014). Die Bruder-
schaften des Sufismus, der im marokkanischen Kontext auch als Maraboutismus bezeichnet wird
(Khallouk, 2016: 180—181; vgl. Eickelman, 1976), haben sich jeweils aus der Gefolgschaft zu einem
Scheikh (marabout) formiert, der mit besonderer Segenskraft (baraka) ausgezeichnetist und in der
Regel in einer spirituellen Linie (silsila) von Gelehrten in Verbindung mit dem Propheten Muham-
mad steht. Die Grabstétten der Marabouts entwickelten sich zu lokalen Heiligtiimern und Pilger-
statten, an die auch religiose Stiftungen (waqf) zu Wohlfahrtszwecken angeschlossen waren bzw.
sind (Khallouk, 2016; 181-182). Uber Jahrhunderte hinweg leisten die Bruderschaften somit ins-
besondere in landlichen Regionen einen Beitrag zur sozialen Sicherheit. lhr politischer Einfluss,
den sie bereits im Widerstand gegen Portugiesen, Spanier und Franzosen geltend machten, ist
bis heute nicht zu unterschitzen. Auch in der ethnologischen Forschung wird der Sufismus — wie

https://dol.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:48. - ET—

89


https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

tische oder wahhabitische Auslegungen hingegen als nach Marokko importierte, auslin-
dische Phinomene (ebd.).”

Wenn Yusuf und Ismail heute auf die Geschichte der Moschee zuriickblicken, tun
sie dies nicht ohne Stolz, denn seit der Griindung der Moschee 1984 sind nicht nur die
Besucherzahlen stetig gewachsen, auch die Kongregation des Freitagsgebets ist zuneh-
mend internationaler geworden. Richtungsweisend fiir diese weitere Entwicklung soll-
te die Einstellung des Imams sein der seit 1995 der Gemeinde in religiésen Belangen bis
heute vorsteht. Abdellatifist ein kleiner, kriftiger Mann mit weiler Haut, dessen rundes
Gesicht von einem grauen, kurz gehaltenen Bart gerahmt wird. In der Moschee wurde er
respektvoll als Scheikh angesprochen und auch tiber die Moschee hinaus war er als Au-
toritit anerkannt. So gestanden beispielsweise auch meine Salafi-Gesprichspartner ein,
dass er derjenige sei, mit dem man nicht zu diskutieren brauche, sei er doch an Wissen
allen iiberlegen. Der Scheikh durchlief, als wohl einziger Imam der Stadt, eine klassische
religiose Bildung in marokkanischen Medressen. Neben der Autoritit eines Gelehrten
zeigte Abdellatif aber auch seine viterliche Seite: Mit Hingabe stand er im Ramadan tig-
lich selbst stundenlang in der Kiiche und lud die Briider zum allabendlichen iftar (Fasten-
brechen) ein, bevor er im Anschluss fiir mehrere Stunden beim nichtlichen tarawih-Ge-
bet vor 200—300 Glaubigen im zunehmend mit Sauerstoff unterversorgten Gebetsraum
den Koran rezitierte. Er war immer prisent und ansprechbar, da er mit seiner Familie im
selben Gebiude wohnte, in dem auch die Moschee untergebracht ist. Fir die grundsitz-
lich als erfolgreich wahrgenommene Entwicklung der Gemeinde identifizierte Scheikh
Abdellatif drei Griinde:

Erstens: Demographie. Viele haben Kinder bekommen. Die dlteren Gastarbeiter wer-
den weniger und mittlerweile sind viele neue Leute da. Verwandte, Schwiegersohne.
Und jetzt, nach dieser Krise in Syrien, haben wir auch einige Fliichtlinge. Zweitens: Es
gab mal ein Missverstandnis in der gama‘a [Gemeinde] und die hat sich gespalten und
es gab Leute, die haben gesagt, wir miissen nach Tradition gehen, d.h. ein Marokka-
ner sagt, wir sollen nicht mit Tlrken beten. Die anderen haben gesagt, wer kommen

Eickelman’s (1976) klassische Ethnographie eines sufischen Pilgerzentrums exemplarisch zeigt —
bisweilen als Moroccan Islam tiberschrieben und mit diesem gleichgesetzt.

23 Bereits in Marokko hatte der Staat versucht, durch die Griindung eigener Moscheen den Islam zu
kontrollieren, wie der Direktor erliuterte: »Es gibt Moscheen, die wurden von der Regierung ge-
baut und machen nur, was die Regierung will. Sogar die Freitagspredigt muss schon vorher kon-
trolliert werden oder die kriegen das geschrieben. Der zweite Teil der Predigt war immer fiir die
Regierung und Koénig. Oder an einem nationalen Feiertag mussten alle in die Moschee. Die Mo-
scheen, die aber von Leuten so gebaut worden sind, die waren unabhingig, und da hatte der Staat
keine Kontrolle. Die haben einfach so gepredigt, und als sie gemerkt haben, das geht in die fal-
sche Richtung, dass jeder predigt, wie er will, und da gibt es auch salafistische Imame, die haben
auch Hass gepredigt usw., und dann, nach den Attentaten in Casablanca usw., wurden sie noch
strenger kontrolliert« (Ahmad Lahbabi, 06.03.2019). Neben dem Anschlag von Casablanca 2003,
in dem 46 Menschen getotet wurden, waren die Autoritaten auch durch die Teilnahme von Perso-
nen mit marokkanischer Herkunft bei Anschlagen im Ausland — wie 2004 und 2017 in Spanien —
alarmiert, denn als beliebtes Reiseziel der Europaer befiirchtete man nicht zuletzt auch negative
Auswirkungen auf den Tourismus (El-Katiri, 2013).

https://dol.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:48. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Islamische Bildungsraume schaffen

will, kann kommen. Ich habe versucht, Islam zu erkldaren. Was heifdt das? Keine Natio-
nalitat! Drittens: Jugendliche wie Abdullah... in tiirkischen Moscheen geht es viel um
Tradition und die Imame sind wenig gebildet. So gesagt, so gemacht, folgen wir. Ju-
gendliche verstehen teilweise mehr als die Imame und versuchen, es ihren eigenen
Leuten zu erklaren und die sagen:>lhr seid junge Leute und versucht mir etwas zu er-
kldren? Raus!!« Dann sind die zu uns gekommen. Wir haben viele Jugendliche vieler
Nationalititen. Also Tiirken, Bosnier, Araber, Marokkaner (Abdellatif 27.01.2019; Anm.
d. Verf.).

Neben der demographischen Entwicklung (1), die derart auch in der Geschichte tiirki-
scher Moscheen zu beobachten ist, sah der Scheikh vor allem (2) die Uberwindung na-
tionaler Identifikationen und die Loslosung der Religion von entsprechenden als Kultur
oder Tradition beschriebenen Aspekten als das, was die Attraktivitit der Al-Taqgwa Mo-
schee fiir ein breiteres Publikum ausmacht. Er replizierte somit das Griitndungsnarra-
tiv der Gemeinde, in dem die Entscheidung fiir eine puristische und universale Religion
gewissermafien angelegt war. Dariiber hinaus betonte Abdellatif: »Ein Muslim braucht
keinen Staat, um ein Muslim zu sein. Bei 99 Prozent brauchst du dich nur auf dich zu
konzentrieren und zu praktizieren.« (Abdellatif, 27.01.2019). Er stellte somit den quietis-
tischen Ansatz der Gemeinde heraus, der den politisch-aktivistischen und explizit Tiir-
kischen Islam der Milli Goriis Bewegung nahezu kontrastiert.

Zuletzt (3) kritisierte Abdellatif in vorstehendem Zitat das blinde Befolgen einer Tra-
dition oder Rechtsschule (»So gesagt, so gemacht, folgen wir«), die als taqlid (Nachah-
mung, Imitation) bezeichnet wird, und stellte somit auch die Autoritit von dessen Ver-
tretern, den Imamen in tiirkischen und bosnischen Moscheen in Frage. Sie konnten vie-
len Jugendlichen im Hier und Heute keine befriedigenden Antworten mehr geben, was
einen push-Faktor fiir das Verlassen der Moscheen darstelle. Dies habe viele Jugendliche
zu ihm gefithrt, der eine grofiere Flexibilitit um Umgang mit Traditionen und Rechts-
schulen fiir sich beansprucht. Der Einsatz der deutschen Sprache als weiterer Verkehrs-
sprache neben Tamazight und Arabisch war letztlich die Konsequenz des Ansatzes einen
Islam fiir alle in der deutschen postmigrantischen Gesellschaft zu etablieren und nach
Abdellatif der einzige Weg, ihn an die nichste Generation zu vermitteln. Dekulturalisie-
rung bzw. Denationalisierung und der Gebrauch der deutschen Sprache sind die zen-
tralen Aspekte fiir die zentripetale und integrative Dynamik der Moschee (diese gehen
indes mit theologischen und islamrechtlichen Argumentationen einher, die in Kapitel 3
eingehender beleuchtet werden). Die Al-Taqwa Moschee 16st sich dadurch zunehmend
von Herkunfts- und Migrationsbeziigen und orientiert sich an der Einwanderungsreali-
tit der postmigrantischen bundesrepublikanischen Gesellschaft. Aufgrund dieser post-
migrantischen Orientierung (vgl. Foroutan, 2019) und dem Stadtweiten Einzugsgebiet
(vgl. Farber, Spielhaus & Binder, 2012) bezeichne ich die Al-Taqwa Moschee als postmi-
grantische Stadtmoschee.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:48. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland
Der lange Weg zum Moscheeunterricht

Bis Mitte der 1990er bestand die Gemeinde fast ausschlieSlich aus marokkanischen
Bergleuten und ihren Familien, die gemif! der Lokalisierung der drei Zechen iiber die
ganze Stadt verteilt lebten. Nachdem man Anfang der 1990er einen Lehrer aus Marokko
als Imam engagiert hatte der auch die Kinder unterrichten sollte, stellte der Standort
der Moschee in einem der dufleren Vororte eine grofie Herausforderung dar. Adam, der
Sohn von Onkel Ismail erinnert sich, wie das Problem gelost wurde:

Damals fuhren zwei oder drei Mercedes 207er Kastenbullis durch die Stadt. Wir hatten
einen Fahrdienst. Die haben extra Fahrer engagiert, der eine fihrt Richtung Norden,
der andere Richtung Westen und dann wurden die Jungs und Madels zusammenge-
trommelt und dann in die Moschee gefahren (Adam, 11.04.2019).

Trotz der Einrichtung dieses Shuttleservices, um den langen Weg zum Moscheeunter-
richt zu bewiltigen, konnte dieser nicht verstetigt werden, denn bald habe man sich
aufgrund der »mittelalterlichen« (ebd.) Methoden, die auch psychische und physische
Gewalt beinhalteten, von dem marokkanischen Lehrer getrennt und das Angebot wur-
de vorerst eingestellt. Als 1995 schliefilich Abdellatif die religiése Leitung der Gemeinde
tibernahm, standen die Platzprobleme der Moschee im Vordergrund und man zog in die
Innenstadt, wo die neuen Riumlichkeiten zuerst einmal fiir die Nutzung als Gebetsraum
umgebaut werden mussten. Als Angestellter des Vereins und geiibter Bauarbeiter iiber-
nahm der Imam einen grofien Teil der Arbeiten selbst.

Als um die Jahrtausendwende im Zuge einer — nach der Arbeitsmigration und dem
Familiennachzug - dritten Migrationsphase viele marokkanische Akademiker*innen
nach Europa kamen, stieflen auch einige Briider zur Gemeinde, die ihre Schule oder
ihr Studium in Marokko absolviert hatten. Darunter auch Ahmad Lahbabi, der bei
seiner Ankunft folgenden Eindruck der Moscheebildung hatte: »Anfang bis Mitte der
2000er gab es viele Kinder, die eine Bruchphase hatten. Die haben jahrelang kein
Arabisch gelernt und kein Koran. Es gab also Leute, die haben was verpasst, weil es
einfach Mangel an Lehrern gab« (Ahmad Lahbabi, 19.02.2019). Lahbabi stammt aus dem
nordostmarokkanischen Nador, nennt sich »halb Berber, halb Araber« (ebd.) und wuchs
entsprechend zweisprachig auf. Nach Koranschule, Abitur und Jurastudium ging er im
Alter von 27 Jahren nach Deutschland und absolvierte ein Studium der Sozialen Arbeit.
Nachdem er schliefilich eine Stelle als Schulsozialarbeiter gefunden hatte, begann er
2009 gemeinsam mit dem Scheikh und dem Doktor Abdullah, das Angebot der Mo-
schee um einen Islamunterricht auf Deutsch zu erweitern und die Schiiler*innen nach
Altersgruppen einzuteilen und Klassen zu bilden. Heute ist Ahmad der >Direktor« des
als ta‘lim bezeichneten Unterrichts und beispielsweise fiir die Kommunikation mit den
Eltern, die Anmeldung der Kinder, die Bildung der Kurse oder die Zuteilung der Lehrer
zustindig. Dariiber hinaus gibt er Unterricht in Grundlagen des Islam fiir die Kleinen
zwischen 9 und 14 Jahren.

Auch Abdullah - der in der einleitenden Vignette das Nachwuchsproblem benannt
hatte - spielte eine wichtige Rolle bei der Entwicklung des deutschsprachigen Unter-
richts. Um die Jahrtausendwende war er der Einzige im engsten Kreis der Autorititen,

https://dol.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:48. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Islamische Bildungsraume schaffen

der nicht marokkanischer, sondern der Herkunft seiner Eltern nach tiirkischer Abstam-
mung war, und im Feldforschungsort geboren wurde. Seine Frommigkeit und die an-
gehende Karriere als Mediziner lief}en ihn auch frith das Ansehen der marokkanischen
Honoratioren gewinnen. Abdullah kehrte schon als Jugendlicher der tiirkischen DITiB-
Moschee seiner Eltern den Riicken und stand wihrend des Studiums der Salafiyya nahe,
fand schliefilich aber den Weg zu Abdellatif in die Al-Tagwa Moschee. Abdullah ist zur
Zeit der Forschung Anfang Vierzig, alleinstehend und Oberarzt in einer renommierten
Klinik. Er unterrichtet jeden Sonntag die iltesten Jungen im Alter von 13 bis @iber 20 Jah-
ren in tafsir, der selbststindigen Auslegung des Koran. Er ist einer von mehreren Tiirkei-
und Bosnien-stimmigen Briidern, die um die Jahrtausendwende den >Kulturislamc« ih-
rer Eltern und der Moscheegemeinden, hinter sich gelassen hatten, nach deutschspra-
chigen Angeboten verlangten und zur Al-Taqwa Moschee kamen. Sie waren Teil einer
Suchbewegung, die eine puristische Revitalisierung des Islam anstrebte und in deren
Zusammenhang auch das Aufblithen des zeitgendssischen Salafismus steht.

Ende der 2000er hatten sich in der Al-Taqwa Moschee einige dieser Suchenden zu-
sammengefunden, um in der Moschee ein Bildungsprogramm in deutscher Sprache zu
implementieren. Aufgrund der begrenzten riumlichen Kapazititen des damaligen Mo-
scheegebiudes mietete die Gruppe einen Raum auf der anderen Strafenseite an. Die-
se Initiative scheiterte jedoch bald an der Vereinnahmung des neuen Bildungsraumes
durch einige Briider, die sich nun offen als Salafis zu erkennen gaben und bald offiziell
von der Moschee abspalteten (vgl. Kapitel II1.4).

Erst mit dem Umzug 2013 aus der Stadtmitte zuriick in den Vorort, wo die Mo-
schee gegriindet worden war, erledigten sich schlieflich die Platzprobleme und der
Weg zum Bildungsprogramm in heutigem Umfang war frei. Mit der Fertigstellung
der Renovierung konnte an 2015 nun ein neues und ginzlich deutschsprachiges Un-
terrichtprogramm angeboten und etabliert werden. Den Anstof3 hatten letztlich jene
zwei Gruppen von Muslim*innen aus der zweiten Generation gegeben, die zu Beginn
der 2000er den Weg in die Gemeinde gefunden hatten, erstens religiése marokkanische
Akademiker und zweitens zuvorderst deutschsprachige Briider, Konvertiten und jene,
die dem tiirkischen und bosnischen Kulturislam den Riicken gekehrt hatten.

Die Lehrerschaft

Die Basis des Vereins, der die Al-Tagwa Moschee verantwortet, besteht heute aus rund
siebzig Beitrag zahlenden Mitgliedern mit ihren Familien und ist marokkostimmig
geblieben. »Ich wiirde sagen 40 % Berber, 30 % Araber aus Oujda und 20 % Araber aus
Bowarfa«, schitze Ahmad Lahbabi (19.02.2019) die Zusammensetzung der Mitglieder
ein. Wihrend also der Anteil an arabischen bzw. arabischsprachigen Familien an der
Gesamtheit der Vereinsmitglieder mit ca. 50 % grof3er ist als jener der Berber, bemerkte
ich nach einiger Zeit der Unterrichtsbeobachtung und nach zahlreichen Gesprichen mit
den Moscheelehrern, dass die engagierten und gestaltenden Akteure und insbesondere
die Lehrerschaft ethnisch anders aufgestellt ist: Sieben der neun Lehrenden bezeichnen
sich als>Berber< und sind Tamazight- bzw. Tarifit-Muttersprachler. Ausnahmen sind le-
diglich der tiirkeistimmige Abdullah und Hischam, der Schwiegersohn des Scheikh, der
Araber ist. Anders als in Marokko, wo viele Kinder — Berber wie Araber — Grundkennt-

https://dol.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:48. - ET—

93


https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9%

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

nisse des Arabischen bereits im Vorschulalter in der Koranschule vermittelt bekommen,
und der Spracherwerb fester Bestandteil des Curriculums 6ffentlicher Schulen ist, geht
esvielen berberischen Kindern in Deutschland wie Abdelkarims fiinfzehnjihrigen Sohn
Bilal: »Zuhause sprechen wir berbisch [sic!]. Also mit meinem Vater sehr oft Deutsch,
ja. Mein Vater will, dass wir ein bisschen unsere Deutschkenntnisse verbessern und er
selbst lernt dann halt auch dadurch« (Bilal, 10.03.2019). Die berberischen Kinder und
Jugendlichen in Deutschland wachsen in der Regel mit der elterlichen Muttersprache
Tamazight und der Verkehrssprache Deutsch auf und erhalten kaum die Gelegenheit,
vertiefte Arabischkenntnisse zu erwerben. Doch auch die Kompetenzen des Deutschen
seien bei vielen Moscheeschillern mangelhaft, wie >Doktor< Abdullah diagnostizierte:

Es gibt so viele Defizite. Sie konnen dieses Buch nicht verstehen, weil die Jugendlichen
kénnen nicht mal Deutsch lesen! Jugendliche in der 9. Klasse haben so viel Probleme
mitdem Lesen, dass sie sich dermafien auf die Aussprache der Buchstaben konzentrie-
ren, dass sie nicht mehr wissen, was da drinsteht (Abdullah, 14.12.2018).

Dass weder die berberischen Eltern noch die Moschee in der Lage sind, fiir die Rezita-
tion und das Verstindnis des Koran ausreichende Sprachkompetenzen des Arabischen
zu vermitteln, erklart die Motivation der berberischen Eltern, den deutschsprachigen
Unterricht voranzubringen sowie ihre iiberproportionale Vertretung unter den Lehrern.
Auch fir viele der Eltern hat es Prioritit, die eigenen Kompetenzen der Verkehrsspra-
che im Residenzland Deutschland zu verbessern. Dass der deutschsprachige Islamun-
terricht fiir Jungen in der Al-Taqwa Moschee iiberproportional von Berbern angeboten
wurde, hat indes wenig mit Ethnizitit zu tun und ist vielmehr eine pragmatische Fra-
ge der Sprachlichkeit: Deutsch ist die Verkehrssprache der Jugendlichen und im Begriff,
Tamazight als Muttersprache abzulésen.

Islamische Padagogik

Jeden Sonntag findet in der Al-Tagwa Moschee von 10 bis 14 Uhr Unterricht statt (le-
diglich die Corona-Pandemie hatte zur voritbergehenden Aussetzung gefiihrt). Ich hatte
tiber einen Zeitraum von etwa acht Monaten dieselben Klassen begleitet, und nur gele-
gentlich andere Kurse, wie die >Mini-Muslimss, den Kurs der Kleinsten von sechs bis etwa
zehn Jahren besucht. In der Regel fand ich mich also um 10 Uhr in der Klasse der 10 bis
14-jahrigen bei Rashid ein, einem zumeist modisch, mit Designerjeans, gestylter Frisur
und in Lederjacke, auftretenden, Anfang vierzigjihrigen Vorarbeiter einer Stahlfirma. Er
und sein jiingerer Bruder, stammen wie der Direktor aus dem nordostmarokkanischen
Nador, sind Berber und kamen ebenfalls um die Jahrtausendwende zum Studieren nach
Deutschland, wo bereits ein Onkel lebte. In Raschids Unterricht safSen unter anderen der
Sohn des Direktors, zwei Tochter von Abdelkarim, und auch seine eigene Tochter.
Rashid brachte den Kindern die Glaubensgrundlagen bei und erzihlte etwa die Ge-
schichten verschiedener Propheten wie Zekeriya, Noah oder Jesus, schilderte die Ereig-
nisse des Weltuntergangs oder — wie in der Einheit, aus welcher der folgende Gesprichs-
ausschnitt stammt — die Rolle der Familie und die Prinzipien islamischer Erziehung.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:48. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Islamische Bildungsraume schaffen

Nachdem er einige Minuten mit den Kindern iiber ihre Woche in der Schule gesprochen
hatte, begriifdten sich Schiller*innen und der Lehrer:

Rashid: >Salamu ‘alaykum <

Alle Schiiler*innen: Wa-‘alaykumu s-salam wa-rahmatu LIah wa-barakatuh.<

Rashid: >Letzte Woche hatten wir die Erziehung im Islam kennengelernt. Haben wir ge-
sagt, Islam teilt die Erziehung auf drei. Von null Jahren bis sieben Jahre und dann?«
Schiiler:>Sieben bis14...<

Rashid: >Bis 14. Was macht man da? Man erzieht die. Und weiter? Von 14 bis
Schiilerin: 214 bis 22 sollte man so sein Freund sozusagen sein.<

Rashid: >Von null bis sieben Jahre spielen. Das heif’t mehr spielen als lernen. Da ‘Thun.
Warum? Weil das Kind, egal, was du mit ihm machst, ein Vierjahriger, auch wenn du
dem heute erzihlst, morgen macht er den gleichen Fehler nochmal. Das bringt nichts,
weil das Kind ist noch kopfméaRig nichtin der Lage zu lernen. Okay, der lernt die Moto-
rik, der lernt viele Sachen. Aber dass er wirklich Unterricht lernen, beibringen ist noch
nicht. Erst ab sieben Jahre! Ab sieben Jahren kannst du deinem Kind sogar...sogar fiinf
Sprachen beibringen. Ist kein Problem. Von sieben bis 14 Jahre *addibun. Was heifdt *ad-
dibun? Verfeinere sein..Verhalten. Was heifdt verfeinern? Das heifdt, du sollst ihn erzie-
hen... allein Essen, das ist auch eine Kunst. Unser Prophet Muhammad s.a.w., er hat
uns sogar gezeigt, wie wir auf Toilette gehen. Das heifdt, wie man Toilette betritt. Hat
der gesagt: Sag du‘a’ [Bittgebet], bevor du da reingehst. Wenn du rausgehst, sagst du
nochmal:>Verzeihung, Allah. Verzeihung, AllahlcWie du isst, wie du gesund gehst, wie
dudich verhiltst. Das sind so halt Islam-Verhalten. Und ab 14 bis 21Jahren, dann endet
die Erziehung. Prophet sagt, bis 21 Jahren. sahibuhu — Du sollst ihn als Freund machen.
Und Mama macht ihre Tochter als Freundin. Warum? Die bringt dem bei. [...] Islam hat
fiir die Mutter einen ganz besonderen Platz in der Gesellschaft. Islam sagt sogar, wenn
man die Rolle von der Mutter verachtet, ist die ganze Gesellschaft futsch (Protokoll,
24.02.2019; Anm. d. Verf.).

Rashid fuhr mit der besonderen Rolle der Mutter im Islam fort und unterstrich sie mit
einem Hadith und einer Geschichte iiber einen Mann aus dem Gazastreifen, der nach
drei Jahren ohne Kontakt zu seiner Mutter feststellen musste, dass diese verstorben war.
Als er davon erfuhr, bereute er, sich zuvor nicht mit ihr verséhnt zu haben. Die fragenden
Gesichter der Kinder angesichts der Nennung des Gazastreifens bewegten ihn nun dazu,
dem eingeschobenen Beispiel wiederum zuerst eine geographische Einordnung voran-
zustellen, die er mit einer Zeichnung an der Tafel zu illustrieren beabsichtigte. Rashid ist
einleidenschaftlicher Erzihler, der sich zwar an Themenblécken orientierte, doch einem
frontalen Unterrichtmodus verhaftet war, der auf freiem Erzdhlen aus dem Stegreif ba-
sierte und ein hohes Maf} an Improvisation aufwies. So holte er bisweilen weit aus, um
ein Beispiel einzubringen, fiir das er — wie im Falle des Mannes aus dem Gazastreifen —
wiederum erst die Verstindnisgrundlage schaffen musste. Dass ihm oft wenig Zeit zur
Vorbereitung blieb, demonstrierte eine Unterrichtsstunde, in der ein Test geschrieben
wurde. Als Raschid dazu ansetzte den Schiiler*innen die Aufgaben zu diktieren, kramte
er ein unordentlich gefaltetes Blatt Papier aus der Hosentasche, auf dem er offensicht-
lich schnell handschriftlich einige Fragen notiert hatte. Die letzte halbe Stunde des oben
zitierten Unterrichts war schlieRlich dem Vortragen arabischer Koranverse vorbehalten,

https://dol.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:48. - ET—

95


https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

was — verglichen mit dem vorausgehenden freien Erzihlen im Frontalunterricht — einen
Kontrast darstellte, da nun die Schiiler*innen aktiviert wurden. Neben dem methodi-
schen Ansatz des Lehrers ist der Ausschnitt auf einer weiteren Ebene interessant. Ras-
hid explizierte hier das der islamischen Pidagogik zugrundeliegende Konzept von der
kindlichen und adoleszenten Entwicklung, woran sich die Didaktik orientieren miisse.
Auch die Moscheen - tiirkische wie marokkanische — orientieren sich an den drei Ent-
wicklungsphasen als strukturierendes Prinzip des Unterrichts und seiner Inhalte.

Nach dem Unterricht von Rashid begleitete ich auch regelmiflig den Kurs des Dok-
tors Abdullah, der jeden Sonntag von 12 bis 14 Uhr im lichtdurchfluteten hinteren Raum
der Moschee stattfindet. Die erste Begegnung mit dem Lehrer hatte mich kurz irritiert,
denn im Wissen um seine Titigkeit als Oberarzt in der Chirurgie hatte ich eher ein Er-
scheinungsbild wie jenes des Direktors Ahmad erwartet, der fiir gewohnlich Hemd tragt
und glattrasiert ist. Der Bart des etwa 1,70 m grofen hageren Doktor Abdullah reich-
te hingegen bis zur Brust, der Schniuzer war kurz gestutzt, die ungeschnittenen Haare
fielen ihm in die Stirn und seine Khaki Pluderhosen und farblich abgestimmte Fleece-
jacke erinnerten mich eher an den Dresscode der Salafis als an jenen eines Arztes (was
mehr iiber meine Konditionierung, denn iiber Abdullah aussagt). Nachdem er mir eine
deutsche Koranausgabe geschenkt hatte, damit ich dem Unterricht folgen konnte, bat
er mich, in der letzten Reihe Platz zu nehmen. Von den Religionsschiilern waren bereits
einige volljahrig, wie unschwer an den auf den Pulten platzierten Autoschliisseln zu er-
kennen war. Nachdem er sie aufgefordert hatte, die Aufmerksambkeit nun nach vorn zu
richten, sprach er einen Segen und forderte einen Jungen auf, die ersten Verse der Sure
15 zu lesen:

Abdullah: sMohammed, Liesk

Mohammed: >Alif-Lam-Ra. Dies sind die Zeichen des Buches und einer klaren Lesung.<
Abdullah: >Stop! Alif-Lam-Ra Was ist das? Das sind einfach irgendwelche arabischen
Buchstaben, die aneinandergereiht sind! Was will Er uns damit sagen? Dass wir nicht
anndhernd in der Lage sind, die Tiefe der Bedeutung des Buches zu verstehen! Dies sind
die Zeichen des Buches und einer klaren Lesung. Dieses Buch ist das einzige, das seit der
Antike in unverdnderter Form vorliegt und nicht verindert wurde. Das sagen selbst die
Islamkritiker oder die so genannten Orientalisten. Hier drin, steht das unveridnderte
Wort Gottes und zwar in arabischer Sprache. [...] Und was glaubt ihr, warum Allah s.w.t.
sich gerade einen Analphabeten ausgesucht hat? Damit es spater nicht heift, der hat
das gelesen und da reingeschrieben, schon Copy und Paste gemacht. Nein Briider!
Der Prophet war kein gebildeter Mann. Und die Menschen im damaligen Arabien, wie
haben die wohl Texte (berliefert? [..] Die haben das memoriert! Auswendig gelernt!
Wort fiir Wort alles im Kopf behalten und hatten das jederzeit abrufbar! Und jetzt
berlegt mal, wie sich das entwickelt hat! Dann kam die Schrift und heute? Haben wir
die Digitalisierung. Jeder schreibt nur noch auf dem iPad oder wo auch immer und die
wirkliche Schrift? Ja was ist damit? Man kann Seminare besuchen, ohne dabei zu sein,
wahlt sich eben ein und der Lehrer kann sonst wo sitzen.<

Schiiler: >Und ist das denn irgendwie schlimm?«

Abdullah: >Das wissen wir nicht, aber das wird sich zeigen in schaa llah! Mohammed!
Lies!«

https://dol.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:48. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Islamische Bildungsraume schaffen

Mohammed: >Vielleicht wiinschen jene, die ungldaubig sind, sie wiaren Muslime ge-
wesen. Lass sie nur essen und geniefden, und mag die Hoffnung sie ergétzen: Nur zu
bald werden sie erkennen.<

Abdullah: >Stop! Briider! Autos, Frauen, Drogen, Alkohol... YOLO! You only live once!
Was soll das heiflen? Dass Du in deinem einen Leben hier im Diesseits alles mitneh-
men sollst, was du kannst! Und dann? Ist dann alles vorbei? Wenn das so wire, dann
hatte das Diesseits was nicht?Ja!?«

Schiiler:>Einen Sinn!«

Abdullah: >Einen Sinn liebe Brider! Es heifdt immer der Tod sei Teil des Lebens. Dabei
ist vielmehr das Leben Teil des Todes! Wir altern und jede Sekunde geht unser Leben
ein bisschen mehr vorbei. Wir sterben kontinuierlich und das Leben ist im Endeffekt
dieser langsame Tod. Wenn danach nichts kime, dann wire das Diesseits sinnlos liebe
Briider!«

Dr. Abdullahs Auftreten im Unterricht war die leidenschaftliche Performance eines cha-
rismatischen und eloquenten Redners. Er orchestrierte die Lesebeitrige der Schiiler mit
einem »Lies!« oder »Stop!« und integrierte so die Koranverse nahtlos in seinen Vortrag.
Er fragte die Schiiler an relevanten Stellen regelmif3ig nach den offenkundigen Schluss-
folgerungen und band sie so kontinuierlich mit ein. Er stellte — nicht ohne Humor —
lebensweltnahe Beziige her, und erklirte die Unfehlbarkeit der Offenbarung fiir jeden
einzelnen Lebensbereich. Die moralische Mahnung, sich am guten Vorbild des Prophe-
ten und der ersten Muslim*innen zu orientieren, war ein zentraler Bestandteil seiner
Vortrige. Abdullah betonte im Gesprich, dass er sich wenig vorbereite, da er die Ver-
se kenne und sie derart inspirierend seien, dass er in hohem Mafe improvisieren konne.
Im Unterricht beider Lehrer dominierte der Frontalunterricht und eine Rollenaufteilung
von Redner und dem Publikum der Schiiler*innen. Andere Sozialformen wie Gruppen-
oder Partnerarbeiten konnte ich nicht beobachten. Angstpidagogik ist ein Bestandteil
der meisten religiosen Erziehungszusammenhinge (Nordbruch, 2020) und im eschato-
logischen Motiv des jiingsten Tages zentraler Bestandteil der islamischen Vorstellungs-
welt (vgl. Kap. V.2). Insofern ist sie zwar inhirenter Bestandteil des Moscheeunterrichts,
anstatt aber mit dem Héllenfeuer zu drohen, warnte Abdullah eher vor siindhaftem Ver-
halten oder Orten wie dem Zechenpark oder dem Freibad: »Da tun sich Abgriinde aufl«
(Abdullah, 19.12.2018). Demgegeniiber betonte er fortwihrend, dass etwaige Taten wie
das Lesen des Koran oder das gewissenhaft verrichtete Gebet >Punkte bei Gott« und rei-
che Belohnung brichten. Dr. Abdullah erliuterte seine pidagogische Vorgehensweise,
die ohne diesen Ansatz auskommen soll.

Ich fange nicht an mit>das darfst du, das nicht, das musst du machen.<Diirfen, sollen,
kénnen, missen... weg damit! Ich méchte folgendes: Genauso wie die Propheten es ge-
macht haben. Ein Cottesbewusstsein in die Herzen der Kinder, der Heranwachsenden,
der Jugendlichen pflanzen. Ein Bewusstsein iiber Gott das zeitlebens ein Gewissen in
ihren Herzen nahren soll, womit sie sich orientieren (Abdullah, 09.12.2018).

Das Unterrichtsprogramm in der Moschee folge demgemifd dem Schema iman — Islam
— ihsan, das auf einem Hadith beruht, in dem der Engel Gabriel in Menschengestalt den

https://dol.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:48. - ET—

97


https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Propheten und seine Gefihrten aufsucht.* Die Grundlagen des iman (1), d.h. des Glau-
bens sind die sechs Pfeiler, auf denen der Islam beruht: Der Glaube an Allah (Gott), an
Seine Engel, an Seine Biicher, an Seine Gesandten/Propheten, an den Letzten Tag sowie
an das Schicksal und die géttliche Bestimmung. Islam (2) umfasst im hier betreffenden
Sinne der Vermittlung die bereits oben erwihnten finf Siulen der verpflichtenden Glau-
benspraxis (Bekenntnis, Gebet, Pilgerfahrt, Pflichtabgabe und Fasten) und auf der Ebe-
ne des ihsan (3), der letzten Stufe der islamischen Erziehung in der Al-Taqwa Moschee,
kommt die Vermittlung von Normen fiir den Alltag ins Spiel. Ihsan meint gemeinhin die
Aufrichtigkeit, die Muslim*innen in ihrem Glauben anstreben sollten. So antwortete der
Prophet: »lhsan [sic!] ist, wenn du Allah dienst, als wiirdest du Ihn sehen. Denn auch
wenn du Ihn nicht siehst, so sieht Er doch dich!« (Buchari, 37. I, 18. zit. auf ditib.de,
22.06.2012). Ihsan bezieht sich gleichsam auf eine aufrichtige und gewissenhafte Hal-
tung in allen Handlungen des Alltags und insbesondere der Dienst am Menschen wird
durch dieses Konzept, wie Abdullah seine Titigkeit als Arzt rahmyt, als Gottesdienst ge-
wertet (ebd.). Das ihsan-Konzept verbindet somit die religiose Alltagspraxis >unter den
Augen Gottes< mit einer islamisch-ethischen Grundhaltung und soll insofern zur Inter-
nalisierung derselben beitragen. Diese Haltung erlaubt das Engagement in der Gesell-
schaft, verbindet dieses aber mit einer inneren Distanzierung gegeniiber unislamischen
Handlungen und Riumen. Bis hierher wurde deutlich, dass dem Unterricht einzelner
Lehrer in der Al-Tagwa Moschee eine genuin islamische Pidagogik zugrunde liegt, die
auf zwei Siulen basiert: dem islamischen Konzept der Entwicklungsphasen und dem
Konzept der religiosen Erziehung. Gleichzeitig waren die beobachteten Unterrichtsein-
heiten offenkundig improvisiert und methodisch durchaus eindimensional, was der Tat-
sache geschuldet ist, dass alle Lehrer bis auf Hischam, der Schwiegersohn des Scheikh,
pidagogische Laien waren. Lediglich letzterer verfiigte iiber ein zeitaktuelles religions-
pidagogisches Methodenrepertoire fiir den Unterricht und beschritt mit seinem Studi-
um der islamischen Religionslehre fir die Grundschule an einem universitiren Zentrum
fiir Islamische Theologie einen neuen Weg. Es bleibt abzuwarten, welche Impulse er auf
lange Sicht in den Unterricht einbringen wird.

Die Verschulung des Unterrichts

Die eben identifizierten Konzepte islamischer Pidagogik prigen den Unterricht in der
Al-Tagwa Moschee, je nach Lehrer, mehr oder weniger implizit. Wihrend Abdullah
und Direktor Ahmad Lahbabi bereits den Grundstein fiir ein Unterrichtsprogramm auf
Deutsch gelegt hatten, waren sie bestrebt, das Angebot zunehmend zu systematisieren
und orientierten sich dazu explizit am Modell der 6ffentlichen Schule. Diese »Verschu-
lung« (Popp, 2010) sollte durch verschiedene Mafnahmen vorangetrieben werden. So

24 »Unddiejenigen, die ihn sehen, sagen, an seinem AuRReren haben wir nicht die Spuren einer Reise
gesehen. Und sie kennen ihn nicht. Dann setzt sich dieser unbekannte, schéne, gepflegte Mensch
zum Propheten, Knie an Knie und stellt dem Propheten (s.) Fragen. Was ist Islam, was ist ihsan
und was ist iman. Und jedes Mal, wenn der Prophet (s.) auf diese Fragen antwortet, namlich die
5 Saulen des Islam, die 6 Pfeiler des iman, hat dieser Mensch es bestitigt und dann geht er. Und
der Prophet (s) sagt: Das war Gabriel, er kam, um euch eure Religion zu bestitigen. Und das ist fiir
mich ein Format, das ich iibernehme.« (Abdullah, 09.12.2018).

https://dol.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:48. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Islamische Bildungsraume schaffen

wurde bereits im Schuljahr 2014/15 erstmals die Beurteilung der jiingeren Schiiler*in-
nen durch ein Jahreszeugnis eingefiihrt, auf dem etwa die Kategorien Quran auswendig
lernen, schreiben, lesen (der arabischen Sprache), Diktat/Grammatik sowie Islamkunde oder
das allgemeine islamisch-moralische Verhalten mit einer Schulnote evaluiert werden
konnten. Erst mit Beginn der Corona Pandemie im Jahr 2020 legte Abdullah schliefilich
ein Skript fir den Unterricht vor, das als Curriculum auch die Kursinhalte vereinheit-
lichen sollte. Die Implementierung musste aufgrund des Unterrichtsausfalls wihrend
der Pandemie indes noch einige Zeit auf sich warten lassen.

Abbildung 9: Das Blanko-Formular des Zeugnisses der
Al-Taqwa Moschee.

Nicht zuletzt bietet die Al-Tagwa Moschee nach dem Vorbild der 6ffentlichen Schule
auch einen Elternsprechtag an, den ich im Mirz 2019 begleiten konnte. Sechs Viter — die
fast alle mehrere Kinder in den Unterricht schickten — hatten sich bei Abdullah und dem
Scheikh angemeldet, um sich itber das Benehmen und die Glaubensfestigkeit ihrer Kin-
derzuinformieren. Die Lehrer beurteilten ihre Schiiler*innen nach verschiedenen Krite-
rien wie beispielsweise den kognitiven Kompetenzen, der allgemeinen Motivation oder
der Unterrichtsbeteiligung. Nicht zuletzt gaben die Moscheelehrer den Eltern auch ihre
Einschitzung zum akhlaq, dem Charakter der Kinder nach islamischen Maf3stiben von
Hoflichkeit und gutem Benehmen. Vereinzelt horten sich die Autorititen jedoch auch
die Sorgen der Viter an; so duflerte sich etwa ein Mann, dessen Sohn in jenem Schuljahr
erstmals den Islamunterricht bei Herrn Mutlu am Gymnasium besuchte, verunsichert
itber das durch diesen vermittelte Islambild (vgl. Kap. IV.1).

https://dol.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:48. - ET—

99


https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Dass die Moschee auch eine Jugendgruppe hatte, erfuhr ich erst nachdem ich bereits
einige Wochen am Geschehen teilgenommen hatte. Kern der Aktivititen ist eigentlich
das wochentliche Fulballspiel und daneben eine einmal monatlich stattfindende Uber-
nachtung in der Moschee, die Freitagsabends im Anschluss an einen Vortrag stattfinden
sollte, um die Bindung an die Gemeinde zu férdern. Aufgrund der geringen Teilnehmer-
zahlen waren die Vortrige voriibergehend eigestellt worden und auch die Ubernachtung
hatte einige Monate nicht stattgefunden. Anfang 2019 organisierte der auch fir die Ju-
gendgruppe zustindige Salman wieder eine Ubernachtung an der 22 Jungen teilnah-
men. Es wurde Pizza bestellt, Tischtennis, Kicker und bis in die frithen Morgenstunden
Playstation gespielt (Protokoll, 22.02.2019). Organisatorisch sind die Jugendgruppe und
ta‘lim voneinander getrennt, u.a. weil sie von unterschiedlichen Personen verantwortet
werden.

In der Al-Taqwa Moschee ist der gesamte ta lim-Bereich von der klassischen Hierar-
chie zwischen Lehrern und Schiilern geprigt, die lediglich durch die gegenseitige infor-
melle Ansprache als Briider an Spannung verliert. Trotz der zusehends fortschreitenden
Konsolidierung schulischer Strukturen und Hierarchien betonte Abdullah: »Ich méchte,
dass Schiiler hier in die Moschee kommen und sich hier wohl fithlen. Und das geht mei-
nes Erachtens nur dadurch, dass ich dieses klassische Lehrer-Schiiler-Verhiltnis auf-
breche.« (Abdullah, 14.12.2018). Bei der Lehrersitzung, die dieses Kapitel erdffnet hat-
te, schlug Abdullah vor, ta ‘lim und die Jugendgruppe zusammenzubringen. Dass diese
Strategie prinzipiell erfolgreich sein kann, zeigt das Beispiel der Milli Goriig Jugend.

5. Die Pfadabhangigkeit von Antworten
Die Katastrophe

Im Februar 2023, kurz nachdem das schwerste Erdbeben der jiingeren Geschichte weite
Teile der 6stlichen Tiirkei und Syriens erschiittert und iiber 50.000 (Stand Anfang Mirz
2023) Todesopfer gefordert hatte, safd ich abermals in der Al-Tagwa Moschee und horte
wieder einem Vortrag des sDoktors< Abdullah zu. Die Moschee war mit mehr als 150 Per-
sonen aus drei Generationen gut gefiillt, denn nach dem Vortrag hatte man zur Mitglie-
derversammlung und einem gemeinsamen Abendessen eingeladen. Abdullah hatte ei-
ne Prisentation mit zahlreichen Fotos vorbereitet, die er zuvor im Internet recherchiert
hatte. Das erste zeigte eine historische Moschee mit romischen Bauelementen, die bis
dato das »Wahrzeichen« des Heimatortes seiner Eltern in der Tirkei gewesen war. Im
nichsten Bild lag diese Moschee in Triitmmern; sie wurde von dem Erdbeben zerstort.

Diese Moschee ist jetzt kaputt. Aber al-hamdu li-llah, durch Menschen wie du und wie
ich und vor allem wie die alteren Briider, die diese Moschee hier [die Al-Tagwa Mo-
schee] aufgebaut haben, wird dort in scha’allah in ein paar Jahren diese Moschee wie-
der genauso sein, wie sie am Anfang war. Aber das braucht Menschen, die eine Bezie-
hung, eine Bindung zu dieser Moschee haben, die diese Moschee lieben. Die jeden Tag
in dieser Moschee gewesen sind. Die in dieser Moschee grofs geworden sind (Protokoll,
11.02.2023; Anm. d. Verf.).

https://dol.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:48. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Islamische Bildungsraume schaffen

Das bereits in der Lehrersitzung vier Jahre zuvor von Abdullah thematisierte Problem
der mangelnden Bindung an die Moschee und des fehlenden Engagements von Schwes-
tern und Briidern, die auch die Al-Tagwa Moschee aufbauen und mit Leben filllen kénn-
ten, bestand noch immer; vielmehr hatte sich das Problem in der Zwischenzeit durch die
Mafinahmen zur Eindimmung der globalen Corona-Pandemie dramatisch verschirft.
Den Einschnitt, welchen diese Jahre fir jene Menschen bedeutete, deren Lebensmittel-
punkt die Moschee darstellt, verglich er mit der jiingsten Katastrophe:

Wir haben schon seit dreiJahren ein grofdes Erdbeben erlebt. Nicht eines, was hier die-
sen Tisch erschiittern kann. Sondern guckt euch unsere Kaaba an. Vereinsamt! Wir ha-
ben Corona hinter uns. Wir haben im Jahre 2020 hier die Moschee fast schliefden miis-
sen. Wir haben hier keine Gebete mehr machen kénnen. Wir haben Ramadan ohne
tarawih [Nachtgebet] erlebt. Wir haben Wochen ohne gum‘a [Freitagsgebet] gehabt.
Wir haben Wochen gehabt, wo hier Briider miteinander sich gestritten haben, wer
jetztin die Moschee reindarf. Diese Zeiten haben wir hinter uns. Eine Person, die rechts
und links neben sich guckt und sich fragt, wo bin ich hier eigentlich? Wo sind die Mus-
lime? Wo sind meine Briider? Das waren schlimme Zeiten! Und wer zuriickblickt und
sagt:>Naja, das war eben so, wir haben eine Auszeit genommen. Ist okay, kann passie-
ren.<..der muss sich, seinen Glauben und seine Beziehung zur Moschee hinterfragen!
Das ist eine Katastrophe! (Ebd.; Anm. d. Verf.).

Durch die Mafinahmen zur Eindimmung der Corona-Pandemie — so die Analogie des
Doktors, habe auch die eigene Moschee eine Katastrophe — ihr eigenes Erdbeben — er-
lebt und diese betraf nicht nur die einzelne lokale Gemeinde, sondern die gesamte Um-
ma, ja den Islam an sich. Denn, so hatte Abdullah mir zu anderer Gelegenheit eindriick-
lich erklirt, die Kaaba in Mekka, die ja den Prototyp des Gotteshauses darstelle, sei in ih-
rer iiber 1.400-jahrigen Geschichte nicht eine Minute lang ohne Muslim*innen gewesen.
Die eigene Moschee brauche demgemifl Menschen, so nahm Abdullah alle Anwesen-
den in die Verantwortung, welche auch diese wieder aufbauen, nachdem sie zeitweise
fast menschenleer war. Die Moschee stellt fiir ihn den Mittelpunkt des Glaubens dar. Sie
ist der Ort der Gemeinschaft, der durch diese aufrechterhalten wird und der diese auf-
rechterhilt und letztlich den Islam als lebendige Religion in der unislamischen Umge-
bung fortbestehen lisst. Die kommenden Generationen zur kollektiven Religionspraxis
zu animieren, steht demgemaf3 im Mittelpunkt der Bemithungen, islamische Bildungs-
rdume in Deutschland zu etablieren. Da weder die deutsche Schule noch die berufsti-
tigen Eltern iiber die Méglichkeiten verfiigen, den Kindern in der unislamischen Um-
welt dieses Bewusstsein zu vermitteln, sehe man es als Aufgabe, sich insbesondere fiir
die Kinder und Jugendlichen einzusetzen und Ihnen Angebote zu machen. Wenn man
wolle, dass diese sich fiir die Moschee engagieren, so miisse die Moschee auch etwas fiir
sie tun. Diese Aufgabe ist eine der dringendsten Themen der Moscheegemeinden in der
nicht-muslimischen Umgebung der Bundesrepublik und stellte sich umso mehr, als im
Zuge der Coronapandemie die Unterrichtsriume leer geblieben waren.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:48. - ET—

101


https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland
Wider das Integrationsparadigma

Dieses Kapitel ging der Frage nach, wie Moscheen der Problemstellung begegnen, in der
nicht-muslimischen Gesellschaft die Jugend nicht zu >verlieren< und ihnen stattdessen
die Religion zu vermitteln und sie fiir ein Engagement in der Moschee zu gewinnen, um
letztlich das Fortbestehen des Islam in Deutschland zu sichern. Aus der fiir alle Moscheen
prinzipiell gleichen Problemstellung, die sich ja aufgrund der gleichen Kontextfaktoren
fiir eine religiose Minderheit in der Bundesrepublik ergeben, miisste sich nach Logik
der in der zu Beginn des Kapitels erliuterten organisationssoziologischen Perspektive
des sog. Neo-Institutionalismus nun eine Angleichung der Strukturen ergeben und sich
also eine institutionelle Isomorphie der Bildungsraume vollziehen (DiMaggio & Powell,
1991; vgl. auch Riickamp, 2021: 44—46; Schiffauer, 2010: 249). Die Fallbeispiele haben zwar
gezeigt, dass Moscheen im Allgemeinen bestrebt sind, den Kindern der Mitglieder Is-
lamunterricht anzubieten. Anders als der Neo-Institutionalismus impliziert, tun sie dies
aber mit spezifischen Ansitzen und Organisationsformaten, die sich stark voneinander
unterscheiden kénnen und unterschiedliche integrative und kohisive Potenziale fiir das
Bestehen von Moscheen ausbilden. Wie der obige Vergleich der Bildungsangebote in den
zwei Moscheen illustriert, ist das jeweilige Format von einer Vielzahl interdependenter
GrofRen abhingig, die iiber ethnische und kulturelle Faktoren, Sprachlichkeit, die Bezii-
ge zum Herkunftsland wie die Anbindung oder Lossagung von Organisationsstruktu-
ren, die politische Agend und auch die spezifische islamische Diskurstradition reichen.
So macht es fiir die Moscheen einen erheblichen Unterschied, ob sie etwa in Verbands-
netzwerke wie das der IGMG eingebunden sind, deren politisch-religiose Ideologie ge-
predigt oder deren Strukturen implementiert werden, oder ob sie sich, wie die Al-Taqwa
Moschee, vom Einfluss und den hegemonialen Dogmen des Herkunftslandes losgesagt
haben und sich unabhingig weiterentwickeln.

Auch kénnen die Aktionsformate etwa mit der spezifischen islamischen Diskurstra-
dition in Zusammenhang stehen, die etwa bei Milli Goriig als explizit politisch und gesell-
schaftlich engagiert beschrieben werden kann und einen gffentlichen und missionarischen Ak-
tivismus verfolgt. Zugleich hat die Milli Goriis Bewegung, deren Griinder Necmettin Er-
bakan seine religiose Bildung in der Naksibendi-Bruderschaft erhielt, traditionelle For-
men der religidsen Wissensvermittlung wie das sohbet, den religiosen Gesprichskreis,
als pidagogisches Kernelement der Jugendbildung institutionalisiert.”® Die Synergien
dieser und weiterer Aspekte haben zu einem Bildungsprofil gefithrt, das vor Ort von ab-
geflachten Hierarchien, der aktiven Selbstorganisation in Peer Groups und einem hohen
Grad der Identifikation mit der Bewegung geprigt ist. Die IGMG hat diese Strukturen
tiberall in dhnlicher Form implementiert. Der Verband fordert sowohl die religiose wie
auch die weltliche Bildung und betreibt etwa auch Wohnheime in Universitits-Stidten,
um jungen Muslim*innen ein islamisches Leben wihrend des Studiums zu erméglichen,

25  Die Anfange der Naksibendiyya werden auf das 12. Jahrhundert datiert. Die sufistische Bruder-
schaft kultivierte eine disziplinierte und introvertierte Form der Spiritualitit. Sie war wiederholt
in islamische Reformbewegungen involviert, die seit dem 19. Jahrhundert dem Einfluss des Wes-
tens entgegentreten wollten. Aus ihr ndhrte sich maRgeblich der Widerstand gegen die laizisti-
sche Tiirkische Republik (Schiffauer, 2010: 67-68).

https://dol.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:48. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Islamische Bildungsraume schaffen

das insbesondere vielen unverheirateten jungen Frauen ansonsten verwehrt bliebe. Die
IGMG, versteht sich, wie Schiffauer betont, als »Ermoglichungsinstitution: [...] — als ei-
ne Organisation, die die Bedingung der Moglichkeit der religiésen Praxis sicherstellt.«
(Schiffauer, 2010: 251). Sie schafft durch ihre vernetzten Strukturen und Riume, einen
hohen Grad an Identifikation mit der Bewegung und translokale soziale Kohision, wo-
durch das entsteht, was ich, Zeyneps obenstehender Beschreibung (vgl. Kap. I.2) folgend
und in Abgrenzung zum negativ konnotierten Begriff der Parallelgesellschaft als gesell-
schaftliche Parallelitit bezeichne, in welcher die legitime Moglichkeit des konsequenten
islamischen Lebens innerhalb der Gegebenheiten der deutschen Gesellschaft angestrebt
wird. Die IGMG vermarktet einen fiir viele tiirkeistimmige Jugendliche positiv konno-
tierten, attraktiven islamischen Lifestyle und bietet ihnen verschiedene Moglichkeiten,
sich fiir ihre tegkilat (Abteilung) zu engagieren und sich mit ihr zu identifizieren. Dies be-
deutet indes nicht, dass es in den Ortsgemeinden keine Nachwuchsprobleme gibe. Auch
hier sehen sich die Hodschas — wie das Beispiel Engins gezeigt hat — mit der Herausfor-
derung konfrontiert, engagierte Unterstiitzung wie beispielsweise geeignete Hilfslehrer,
zu finden.

Fiir die Al-Tagwa Moschee stellt sich die Situation in vielerlei Hinsicht anders dar.
Die Unabhingigkeit der Moschee, auf die man nicht ohne Stolz verweist, resultiert aus
der frithen Lossagung von der Beeinflussung durch den marokkanischen Staat und da-
mit auch von den Méglichkeiten finanzieller Unterstiitzung. Historisch spielen ethni-
sche, 6konomische wie auch religionspolitische Faktoren eine Rolle fiir die Entwicklung
der Gemeinde, da man sich bereits frith gegen den Kulturislam, wie er vom marokkani-
schen Staat vertreten wird, sowie Nationalismus im Allgemeinen positioniert hatte. Das
Islamverstindnis der Gemeinde kann somit als puristisch-quietistisch bezeichnet werden,
da es fiir ein islamisches Leben keines weiteren politischen Engagements bediirfe. Wih-
rend die Milli G6riig-Moscheen ein homogenes, national-ethnisches Selbstverstindnis
als Tiirkisch vertreten, spielt Ethnizitit in der Al-Taqwa Gemeinde insofern eine andere
Rolle, als dortjegliche Verquickung mit der Religion zu itberwinden gesucht wird. Ethni-
zitit manifestiert sich dort zuvorderst in der Mehrsprachigkeit von Tamazight, Arabisch
und Deutsch, sowie nachranging auch weiteren Sprachen. Da die berberischen Kinder
in Deutschland kein Arabisch mehr lernen, wie etwa im marokkanischen Schulsystem,
ist die Moschee gezwungen, einen Unterricht auf Deutsch anzubieten. Und da dieser
Bedarf zuvorderst von den religiosen Eltern selbst identifiziert wurde, iibernahmen sie
auch die Rolle der Hilfslehrer*innen. Es mangelte in der Al-Taqwa Moschee demgemif3
nicht an engagierten (minnlichen) Lehrern.*® Da sie aber nicht iiber ein institutiona-
lisiertes translokales Netzwerk verfiigt, wie die IGMG, 16st sich die Bindung der Reli-
gionsschiiler*innen an die Moschee zumeist mit Beendigung des letzten Islamkurses.
Der Unterricht muss daher auf die Verinnerlichung eines muslimischen Bewusstseins
und einer islamischen Moral abzielen, die sich auf die oben genannte islamische Pid-
agogik stiitzt. Die Umsetzung dieser in ein standardisiertes Curriculum soll in Zukunft

26  Lehrerinnen, so wurde mir oftmals bestatigt, finden sich indes weniger leicht, da sich die Schwes-
tern oftmals das Unterrichten nicht zutrauten. Abdullah heiratete 2022 schlielich eine religios
motivierte, etwa gleichaltrige tiirkeistimmigen Frau, die sich seither fiir den Unterricht der Mad-
chen einsetzt und eine neue Dynamik eingebracht hat.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:48. - ET—

103


https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

den Unterrichtin der Al-Taqwa Moschee professionalisieren, und beispielsweise einheit-
liche Bewertungskriterien fiir die Zeugnisvergabe einfithren. Die Islamische Gemeinde
setzt also aufeine »Verschulung« (Popp, 2010) des Unterrichts, indem sie zentrale Aspek-
te des Unterrichtskonzepts der 6ffentlichen Schule als best-practice iibernimmt und somit
eine mimetische Isomorphie vollzieht (vgl. DiMaggio & Powell, 1991: 150-156). Diese ze-
mentiert allerdings auch die Hierarchie zwischen Schiller*innen und Lehrer*innen, die
nach Abdullah iiberwunden werden sollte. Zwar hat die Al-Taqwa Moschee ausreichend
Lehrer*innen um alle Kinder und Jugendlichen zu unterrichten, diesen aber nach Been-
digung des letzten Kurses Rollen und Moglichketen anzubieten, durch welche sie einge-
bunden wiirden, stellt eine kaum l8sbare Herausforderung dar.

Fiir die einleitende Charakterisierung einer »typischen Moschee« hatte ich die »or-
ganisationale Verfasstheit auf der Mesoebene« (Riickamp, 2021: 29) in den Blick genom-
men, die mafigeblich organisationssoziologisch informiert war. Verschiedene Autor*in-
nen verweisen darauf, dass Moscheen unter gleichen kontextuellen Bedingungen die
gleichen Strukturmerkmale ausbilden (Schiffauer, 2010: 249; Riickamp, 2021), eine sog.
»institutionelle Isomorphie« (DiMaggio & Powell, 1991). Schiffauer erkennt diese etwa
in der Entwicklung des IGMG-Dachverbandes, da die Organisation »immer mehr einer
katholischen Didzese zu dhneln begann« (Schiffauer, 2010: 249). Riickamp diagnostiziert
in ihrer Studie Alltag in der Moschee. Eine Feldforschung jenseits von Integrationsfragen, dass
Moscheen in Osterreich und der Schweiz im Allgemeinen eine Angleichung vollziehen,
da sie den gleichen Bedarfen und Herausforderungen begegnen miissen. Da der Fokus
auf die Mesoebene der Organisation aber den Akteur*innen selbst lediglich eine schwa-
che Stellung einrdumt, tendiert der organisationssoziologische Blick — so meine ich —
zur Vernachlissigung relevanter Begriindungszusammenhinge und Referenzrahmen.
Insbesondere die geringe Beachtung der Religion als Rechtfertigungsordnung in it’s own
right fithrt in Alltag in der Moschee zu einer Uberbetonung von Kultur und Ethnizitit, etwa
der dichotomen Einteilung in ethnische und multiethnische Moscheen, die letztlich als Orte
der Konservierung einer wie auch immer gearteten religiésen Kultur der Herkunftslin-
der stilisiert werden. Als solche triigen sie letztlich dazu bei, sprachliche und kulturelle
Diversitit in Osterreich und der Schweiz (den Lindern der Feldforschung) aufrechtzu-
erhalten (Riickamp, 2021: 353—354). Die Autorin schlieft daraus, dass »der Islam nicht in
der Aufnahmegesellschaft angekommen und integriert ist« (ebd.: 355), solange sich kein
osterreichischer oder Schweizer Islam herausgebildet habe. Dieser konne jedoch nur
entstehen, »[...] wenn eine theologische Auseinandersetzung in den jeweiligen Lindern
stattfindet« (ebd.). Die Losung des von ihr identifizierten Problems sieht die Autorin
- der organisationssoziologischen Perspektive entsprechend - in einer normativen
Isomorphie, also der »Vereinheitlichung von Inhalten und Standards einer Profession«
nach nationalen Maf3stiben, wodurch »Moscheen dhnlich werden und ein lokal geprigter
Islam« (ebd.) entstehen konne. Die inhaltliche Normierung des Moscheeunterrichts und
das Ablegen von Herkunftssprache und -kultur als einzig gangbaren Weg zur Integra-
tion des Islams in die europiischen Gesellschaften zu postulieren, erscheint jedoch
angesichts der empirischen Realititen eines zunehmend pluralistischen Europas als
Aufruf nach Assimilation in eine als homogen imaginierte nationale Kultur. Entgegen
derartiger Homogenisierungs- und Domestizierungsentwiirfe wurde in diesem Kapitel
gezeigt, dass Moscheen ihre Angebote mit tiberaus unterschiedlichen Ansitzen weiter-

https://dol.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:48. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Islamische Bildungsraume schaffen

entwickeln, und ihr Verstindnis von Islam lehren, welches, auch wenn es auf Deutsch
vermittelt und curricular arrangiert wird, nicht in einem politisch erwiinschten libera-
len Islam resultieren muss. Vielmehr zeigt sich, dass es ein Zusammenspiel spezifischer
historischer Pfade, rezenter Entwicklungen und aktueller Méglichkeiten ist, das die
jeweiligen Antworten der Moscheen auf die aktuellen Probleme der Zukunftsgestaltung
mafdgeblich pragt. Wenn in Alltag in der Moschee zuletzt gar suggeriert wird, dass es keine
theologischen und religionsrechtlichen Debatten iiber die Situation von Muslim*innen
in nicht-muslimischen Mehrheitsgesellschaften gebe (Riickamp, 2021: 355), erscheint
mir das angesichts einschligiger ethnologischer Studien auf einen bemerkenswerten
weiflen Fleck der organisationssoziologischen Perspektive hinzuweisen. Nicht nur wur-
de bereits in den Darstellungen dieses Kapitels deutlich, dass das Islamverstindnis eines
Verbands oder einer Moscheegemeinde zumindest implizit auch ihr Handeln, wie bei-
spielsweise die Organisation des Bildungswesens oder das Ob und Wie des 6ffentlichen
Engagements beeinflusst. Derartige Auseinandersetzungen um eine »Neuinterpreta-
tion des Islams« (Ritckamp, 2021: 356) in Europa finden lingst statt, wie etwa Werner
Schiffauer (2010) aus der Binnenperspektive der Islamischen Gemeinschaft Milli Goriis,
John Bowen (2010) fir maghrebinische Muslim*innen in Frankreich oder Ayse Almila
Akca (2020) fur den tirkisch gepragten Mainstream Islam in Deutschland aufgezeigt
haben (vgl. Klapp, 2022). Wie aber verschiedene divergierende Islamverstindnisse auf
lokaler Ebene ausgehandelt und in Beziehung gesetzt werden und wie sich ihre jeweiligen
Vertreter*innen gegeniiber konkurrierenden Autorititen positionieren, steht indes
noch aus. Der Untersuchung dieser Positionierungen, die dich in Praktiken der Kritik
und des Kompromisses manifestieren, widme ich mich dementsprechend im folgenden
Kapitel.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:48. - ET—

105


https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:48.



https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

