
II. Islamische Bildungsräume schaffen 

1. Sie gehen uns verloren! 

An einem Sonntagabend im April 2019 fand ich mich gegen 20 Uhr in der Al-Taqwa Mo
schee ein, um im Anschluss an den Abendvortrag an der Lehrersitzung, die üblicher
weise zweimal im Jahr stattfindet, teilzunehmen. Abdullah, den vielen der Profession 
nach den ›Doktor‹ nennen und der die Klasse der ältesten Jungen unterrichtet, hatte ei
nen Vortrag über die Hadithwissenschaft vorbereitet und zeigte sich enttäuscht, dass 
zum geplanten Beginn des Vortrags außer mir lediglich zwei Brüder anwesend waren.1 
Erst nach Beginn des Vortrags stießen nach und nach weitere Männer hinzu. Nach ei
ner guten halben Stunde beendete der Gebetsruf den Vortrag und die mittlerweile etwa 
zwanzig Anwesenden stellten sich zum Abendgebet auf. Im hinteren Raum der Moschee, 
der freitags als Erweiterung des Gebetsraumes und am Wochenende als Klassenzimmer 
dient, hatte der ›Direktor‹ Ahmad Lahbabi bereits den Tisch vorbereitet, an dem sich 
nach dem Gebet wiederum erst nach und nach die Lehrer einfanden. Sechs der sieben 
anwesenden Moscheelehrer, darunter der bereits vorgestellte Abdelkarim (Kap. I.1), die 
modebewussten Brüder Ayoub und Raschid, Ahmad der ›Direktor‹ und auch der Imam 
Abdellatif, der deutlich verspätet zur Sitzung erschien, schickten ihre eigenen Kinder in 
den Unterricht. Ahmad eröffnete die Sitzung und nachdem man sich auf Termine für 
den Jahresausflug mit den Kindern und das Fest zum Abschluss des Schuljahres geeinigt 
sowie das Anmeldeverfahren besprochen hatte, bedeutete Doktor Abdullah – der einzi
ge kinderlose unter den Moscheelehrern –, dass man über ein Problem sprechen müsse, 

1 Der Begriff Hadith (ḥadīṯ, Pl. ʾ aḥadīṯ, türk. hadis, Erzählung, Bericht, Mitteilung) bezeichnet die 
Überlieferungen von Aussprüchen und Handlungen des Propheten Mohammed, sowie von Aus
sprüchen und Handlungen Dritter, die dieser still gebilligt haben soll. Der Begriff kann die Text
gattung des Hadith ebenso bezeichnen, wie eine einzelne Überlieferung. Die Bedeutung der Ha
dithe im Islam ist enorm, da sie die Handlungsweise (sunna) des Propheten dokumentieren, die 
nach dem Koran die zweite Quelle islamischer Normenlehre (fiqh) darstellt. Ein charakteristisches 
Merkmal eines Hadith ist sein zweiteiliger Aufbau: Der eigentliche Text (matn) wird durch die Ket
te der Überlieferer (isnād) eingeleitet, anhand derer die Hadithwissenschaft die Authentizität der 
Überlieferung überprüft (Pavlovitch, 2018). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

das ihn persönlich akut betreffe, aber letztlich ein Problem der gesamten Gemeinschaft 
sei: 

Abdullah: »Ich habe diese Klasse von, sagen wir mal 13- bis 22-Jährigen, die unterrichte 
ich seit sechs Jahren und im Sommer ist diese Klasse beendet. Was passiert mit den 
Jungs? Deren Bindung zur Moschee besteht ja derzeit schon nur darin, vielleicht frei
tags zum Gemeinschaftsgebet zu kommen und sonntags die zwei Stunden zum Unter
richt. […] Jetzt waren Ferien. Zwei Wochen lang. Kaum jemand ist nach Hause gefahren. 
Und was haben wir gemacht? In zwei Wochen Ferien nicht eine Veranstaltung!« 
Ahmad Lahbabi wirft ein: »Und wir haben Geld!‹ 
Abdullah: »Wann um Gottes Willen wollen wir eigentlich mal mehr sein als Lehrer und 
Schüler? Leute, wir müssen jetzt echt mal die Hose runterlassen, wie es die Deutschen 
sagen! Und ganz ehrlich: Ihr steckt tiefer im Dreck als ich! Ihr habt Kinder!« 
Abdullah geht die Brüder einzeln durch, indem er sie mit Namen anspricht: »Ahmad hat Kin
der, Raschid hat Kinder… Wir haben es doch gerade gesehen. Wir machen Sitzungen 
und keiner von uns ist da! Wie sollen wir da Vorbilder sein, wenn wir uns nicht wei
terbilden und interessieren!? Und auch diese Sitzung! Hier fehlen der Scheikh, Jamal 
und Adam z.B.! […] Leute ich weiß eine Sache: Mein Unterricht nützt gar nichts mehr. 
Jeder von uns sollte sich, wenn er abends schlafen geht, fragen, was habe ich heute da
für getan, dass unsere Kinder sich wohl fühlen! Die Gruppe der Jungs hat bei mir eine 
Menge Fragen aufgeworfen. Leute. Wir haben die Alten kritisiert… Jetzt habe ich hier 
diese super Jungs, aber die werden weggehen…« (Protokoll, 29.04.2019). 

Die Lehrer der Al-Taqwa Moschee unterrichten am Wochenende in neun Klassen über 
120 Kinder und Jugendliche auf Deutsch zu den Grundlagen des Islam. Während die 
Nachfrage nach dem Unterrichtangebot grundsätzlich gegeben ist und sich die Gemein
de über Zulauf kaum Gedanken machen muss, zeigt der Gesprächsausschnitt, dass die 
Einbindung der Jugendlichen und jungen Erwachsenen in den Moscheealltag, insbeson
dere nach dem Schulabschluss, ein massives Problem darstellt. Während manche Ju
gendliche – wie die in Kapitel I vorgestellten 15-jährigen Jungen Bassem und Younes – 
schon früh den Unterricht verlassen, bleibt für die jungen Erwachsenen etwa aufgrund 
des Wohnortwechsels zur Aufnahme eines Studiums oder einer Ausbildung, der Ein
bindung in den Job und/oder der Familiengründung häufig wenig Zeit für ein aktives 
Engagement in der Moschee. Hieraus ergibt sich für die Gemeinden die grundsätzliche 
Frage, wie Islam in der mehrheitlich nicht-islamischen Umwelt der deutschen Gesell
schaft an die nächste Generation weitergegeben werden kann, ohne dass die Jugendli
chen den Moscheen oder gar der Religion verloren gehen. Nicht zuletzt hängt von die
ser Frage maßgeblich auch der Fortbestand der Moscheen selbst ab, die auf engagierten 
Nachwuchs zur Ausgestaltung ihrer Angebote angewiesen sind. Die Frage nach der Ge
staltung islamischer Bildungsräume berührt zentral auch die Frage nach der Zukunft 
des islamischen Lebens in Europa, denn aus ihnen gehen die Ideen und Akteure*innen 
hervor, welche dieses maßgeblich prägen und gestalten werden (vgl. Hefner, 2007: 4). 
Die Aushandlungen, welche die Genese islamischer Bildungsräume mit sich bringen, 
finden ganz entscheidend im Spannungsfeld verschiedener Rechtfertigungsordnungen 
– dem jeweiligen Islamverständnis, den Traditionen der Herkunftsländer, der öffentli
chen Meinung oder der politischen Kultur der bundesrepublikanischen Gesellschaft – 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Islamische Bildungsräume schaffen 69 

statt und drehen sich maßgeblich um Fragen der Legitimität und Autorität. Ich werde 
im Folgenden anhand eines Vergleichs der Sultan Mehmet Camii und der Al-Taqwa Mo
schee aufzeigen, wie unterschiedlich die Ansätze der Bildungs- und Jugendarbeit in Mo
scheen organisiert sein können, welche Faktoren diese historisch bedingen und welche 
Herausforderungen und Potenziale sie für die Moscheen mit sich bringen. Als Grundla
ge zur Einordnung der Fallbeispiele und ihrer Spezifika skizziere ich zuvor die zentralen 
Merkmale einer Moschee, die allen Gebetshäusern der sunnitischen Tradition gemein 
sind. 

2. Der Sozialraum Moschee 

Ein zentrales Charakteristikum der Genese der Moscheenlandschaft in Deutschland ist, 
dass die Institutionalisierung des Islam durch die Selbstorganisation einfacher Gläubi
ger von unten her stattfand und weder von oben durch einen Klerus oder eine religiöse 
Organisation implementiert, noch politisch reguliert wurde (vgl. Akca, 2020: 171; Schiff
auer, 2010: 47–48).2 Dieses Vakuum machten sich Ende der 1970er Jahre schließlich Orga
nisationen und Strukturen der Heimatländer zunutze, um in den im Entstehen begriffe
nen Diaspora-Gemeinden Gefolgschaft zu akquirieren (Sunier, van der Linden & van de 
Bovenkamp, 2016).3 Diese Findungsphase, die bis in die 1990er anhielt, war maßgeblich 

2 Die Erforschung von Moscheen zielte bislang auf jene Aspekte ab, die für die Integration von Mus

lim*innen in die deutsche Gesellschaft als entweder förderlich oder aber hinderlich angesehen 
werden (Ceylan, 2008; Yaşar, 2012), die Stellung der Frau in der Moschee, (Nökel 2002), die Funktio
nen und Typen von Imamen (Ceylan, 2010; Schmid, 2007), das Verhältnis von Religionsunterricht 
in der Moschee und in der öffentlichen Schule (Ceylan, 2008, 2015; Karakoç, 2019; Kiefer, 2005) oder 
die Teilnahme am interreligiösen Dialog (Klinkhammer & Satılmış, 2007; Schmid, Akca & Barwig 
2008). 

3 Im Osmanischen Reich wurde die religiöse Wissensvermittlung zuvorderst von den religiösen Bru
derschaften getragen, die im Zuge der Gründung der Republik verboten wurden. Die Bruderschaf
ten verlagerten hernach ihre Aktivitäten in den Untergrund, wo sich sukzessive eine spezifische 
Organisationsform religiöser Vergemeinschaftung entwickelte – die cemaat (Pl. cemaatlar). Ver
schiedene Autoren beziehen sich für die Charakterisierung der cemaat auf den türkischen Sozio
logen Ali Bulaç (Agai, 2008: 50–54; Schiffauer, 2010: 141–142), demzufolge sie als ein Netz von 
reziproken Beziehungen verstanden werden kann, das teils formellen, teils informellen Charak
ter hat und durch den Bezug auf Religion und Tradition zusammengehalten wird. In der Entste
hungsphase können die cemaatlar »…als Versuch verstanden werden, den islamischen Diskurs auf 
der nichtstaatlichen Ebene zu erhalten und den Anhängern durch ihre Einrichtungen Räume zu 
schaffen, in denen ihre Ideale weiterhin Gültigkeit besaßen.« (Agai, 2008: 64–65). Sie gehen in 
ihrer Weiterentwicklung allerdings deutlich über diese Ebene hinaus und etablieren soziale und 
ökonomische transnationale Netzwerke und Konsummärkte aus (Schiffauer 2010, 142). Die Zu
gehörigkeit erlangt man durch kontinuierliche Teilnahme an den Aktivitäten lokaler Kleingrup
pen, wie religiösen Gesprächskreisen sohbetler (Sg. sohbet, Gespräch) die nahezu idealtypisch dem 
entsprechen, was Jean Lave und Etienne Wenger bereits 1991 communities of practice beschrieben 
haben. Diese öffnen einen Erfahrungsraum für die legitime periphere Partizipation (legitimate pe
ripheral participation) von Neulingen, welche grundsätzlich die Möglichkeit haben, zu etablierten 
Teilnehmenden zu werden, als welche sie dem Diskurs der Praxisgemeinschaft gleichsam Gestalt 
geben. Nach Agai entsteht in der cemaat so ein »old boys-network« (2008: 68), durch welches die 
einzelnen Praxisgemeinschaften zusammengehalten werden und dessen Teilnehmer fähig sind, 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

von der Frage der Zugehörigkeit geprägt und wurde von Angliederungen, Abspaltungen 
und Neugründungen begleitet. Nach und nach hatten die meisten lokalen Gemeinden 
sich entweder einem der türkischen Dachverbände oder einer der ausländischen Ver
tretungen in Deutschland angeschlossen und ein entsprechendes dogmatisches Profil 
etabliert oder sich als unabhängige Moschee konsolidiert. Aufgrund des politisch-regu
lativen Drucks von außen, wie auch interner Erwartungen nahmen die muslimischen 
Vereinigungen nun sukzessive jene Organisationsform an, durch die Interessengruppen 
in der Bundesrepublik zu juristischen Träger*innen von Rechten und Pflichten werden – 
die Verfasstheit als Verein.4 Die Implementierung der für Vereine obligatorischen Orga
nisationsstrukturen resultierte nun etwa in der Herausbildung einer historisch unübli
chen dualen Leitungsstruktur aus administrativer Autorität in Person des Vorsitzenden 
und der religiösen Autorität des Imams (vgl. auch Akca, 2020: 171–172). Von Beginn an 
ging die Bedeutung von Moscheen weit über die eines religiösen Dienstleisters hinaus 
und umfasst auch heute häufig eine breite Palette sozialer Angebote (Schiffauer, 2010: 
45). Sie sind »…Gemeindezentren, und Selbsthilfeorganisationen: Anlaufstellen für Neu
ankömmlinge, Versorgungskassen für Notfälle, soziale Clubs und Informationsbörsen.« 
(Ebd.). Mittlerweile haben integrationspolitische Erwartungen sowie der intergenera
tionale Wandel hin zur zweiten und dritten Generation neue Erwartungsgruppen – et
wa in Europa geborene Akademiker*innen – entstehen lassen, die Moscheen mit ver
änderten Bedarfslagen konfrontieren. Vor dem Hintergrund des negativen öffentlichen 
Islamdiskurses erwartet etwa die Lokalpolitik Transparenz durch Ansprechpartner*in
nen; die Eltern möchten ihren Kindern Grundwissen über ihre Religion mit auf den Weg 

beachtliche Ressourcen zu mobilisieren. Dieses Netzwerk erzeugt »counter educational zones« 
(Yavuz, 1997: 205), Gegenöffentlichkeiten islamischer Bildung unterhalb der öffentlichen Sphä
re der laizistischen Türkischen Republik. Diese Netzwerke hatten schon früh die Muslim*innen in 
der europäischen Diaspora als Zielgruppe entdeckt und versucht, die Moscheegemeinden in ihre 
Strukturen einzubinden (Mohammed Mutlu, 29.11.2018). Mit Ausnahme der DİTİB sind die zen
tralen Dachverbände des türkischen Islam sowie die informell organisierte Hizmet-Bewegung aus 
den cemaatlar hervorgegangen. 
Auch der makhzen, der marokkanische Herrschaftsapparat unter dem autokratisch regieren den 
König Hassan II. strebte danach, Einfluss auf die Diaspora-Muslim*innen zu nehmen und gründe
te in den 1970ern im Umfeld der ersten marokkanischen Moscheen Vereine, die in direkter Ver
bindung zu Botschaften und Konsulaten standen, die sog. amicales (Sunier, van der Linden & van 
de Bovenkamp, 2016: 411). Diese marokkanischen Organisationen sollten vordergründig den Mi

granten Unterstützung in der Fremde leisten, fungierten aber zugleich als Kontrollinstanzen des 
makhzen und seines Geheimdienstes (ebd.). 

4 Die in der Bundesrepublik vorgesehene Organisationsform, um zivilgesellschaftliche Vergemein

schaftungen mit Rechten und Pflichten zu versehen, ist der Verein, für dessen Gründung die Auf
stellung eines Vorstandes obligatorisch ist. Art. 9, Abs. 1 GG: »(1) Alle Deutschen haben das Recht, 
Vereine und Gesellschaften zu bilden« (Bundesministerium der Justiz, o.J. a). Hierauf baut das Ver
einsrecht auf, das im Bürgerlichen Gesetzbuch (BGB) §§21-79 niedergelegt ist und das Gründungs
prozedere, Organisationsprinzipien und Haftung regelt. Demnach gilt ein Verein durch Eintragung 
in das Vereinsregister des zuständigen Amtsgerichts als juristische Person und erhält den Status 
einer rechtsfähigen Körperschaft, d.h. er wird Träger*in von Rechten und Pflichten. Das Vereins
recht wird juristisch vom Gesetz zur Regelung des Vereinsrechtes, kurz dem Vereinsgesetz reguliert, das 
obigen Grundgesetzparagraphen in §1, Abs. 1 (»Die Bildung von Vereinen ist frei (Vereinsfreiheit)«; 
Bundesministerium der Justiz. o.J.b.) auch auf Ausländer*innen anwendet. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Islamische Bildungsräume schaffen 71 

geben, sind aber oft selbst nicht im Stande dazu. Hierauf müssen die Gemeinden mit 
einer weiteren personellen Ausdifferenzierung von Leistungsträgern*innen wie Presse
sprecher*innen oder Lehrer*innen reagieren. (Rückamp, 2021: 331). DieMoscheen ha
ben, wie etwa Veronika Rückamp in ihrer Studie Alltag in der Moschee für die Schweiz 
und Österreich aufgezeigt hat, letztlich Strukturähnlichkeiten aufgrund gleicher Kon
textfaktoren herausgebildet, was in der Organisationssoziologie als »institutionelle Iso
morphie« (DiMaggio & Powell, 1991; vgl. auch Rückamp, 2021: 44–46; Schiffauer, 2010: 
249) bezeichnet wird.5 

Rezenten Angaben zufolge gibt es in Deutschland etwa 2800 Moscheen, wovon le
diglich ca. 300 städtebaulich markant, also durch Kuppel oder Minarett deutlich als Mo
schee identifizierbar sind (Schmitt & Klein, 2019: Abs. 3). Die zentrale Bedeutung der 
Moschee liegt in ihrer Rolle als Ort des gemeinschaftlichen Gebets.6 Eine Moschee wird 
somit zuvorderst durch die in ihr vollzogenen religiösen Praktiken und Angebote defi
niert, wie die Organisation des Gemeinschaftsgebets, das rituelle Fastenbrechen (ifṭār), 
Begräbnisfeiern, Spendensammlungen und die Vermittlung religiösen Wissens an Kin
der und Jugendliche und auch Erwachsene. 

Moscheen mögen sich in der Ausgestaltung architektonischer Details oder hinsicht
lich ihrer funktionalen räumlichen Erweiterungen unterscheiden, ihr Herz ist aber im
mer der Gebetsraum. Dessen Zentrum ist wiederum die Gebetsnische (miḥrāb), deren 
Symbolgehalt Schiffauer (2010) eindrücklich beschreibt: 

Die Nische ist baugeschichtlich ein römisches Zitat. Wo aber in römischer Zeit die Sta
tue eines Gottes stand, in christlicher ein Heiligenbild oder eine Marienstatue, steht 
in der Moschee – nichts! Ein stärkeres Bild des einen Gottes, der durch jedes Abbild 
reduziert würde, lässt sich kaum denken. In diesem Symbol, das die Unaussprechlich
keit, die Unfassbarkeit und gleichzeitig Unendlichkeit Gottes fasst, klingt die große 
Einheitsvision des Islam an. ›Wenn man einmal verstanden hat, dass alles letztendlich 
eines ist, hat man den Islam verstanden.‹ Der Gedanke des einen, alles umfassenden 
Gottes ist mit dem Gedanken der einen, ungeteilten Gemeinde verbunden (Schiffauer, 
2010: 37; Hervorh. im Orig.). 

Diesem Gedanken wird im ṣalāt (türk.: namaz), dem rituellen Gebet, das Muslim*innen 
fünfmal am Tag zu festgelegten Zeiten praktizieren, symbolisch Ausdruck verliehen. Das 
Gebet wird idealerweise in der Moschee und dort immer Richtung miḥrāb verrichtet, wo
durch sich die Kongregation nach Mekka, dem spirituellen Zentrum der globalen islami
schen Gemeinschaft (umma) ausrichtet (ebd.). Durch die zentrale Bedeutung des Gebets 
rückt allzu leicht auch der Leiter desselben, der Imam, als vermeintlich zentrale Auto
rität der Moschee in den Blick (vgl. Ceylan, 2010). Während die Imame der türkischen 

5 Diese kann sich entweder aufgrund formellen oder informellen Drucks, als erzwungene oder – 
durch Nachahmung von best-practice-Modellen – als mimetische Isomorphie vollziehen. Von einer 
normativen Isomorphie gesprochen, wenn sich neue Leistungsrollen zunehmend professionalisie
ren und eigene Orientierungsrahmen etablieren (DiMaggio & Powell, 1991: 150–156). 

6 Im Arabischen bzw. Türkischen werden kleinere Moscheen als masǧid (türk. mescit; ›Ort der Nieder
werfung‹) bezeichnet, große städtische Moscheen werden zumeist ǧāmiʿ (türk. camii; ›Versamm

lung‹) genannt. Beide Begriffe verweisen auf die Funktion als Gebetsort. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Moscheen in der Regel im 5-Jahres-Turnus wechseln und oft vom Verband oder im Fal
le der DİTİB vom türkischen Religionsministerium bezahlt werden, beschäftigen unab
hängige Moscheen ihre Vorbeter durchaus längerfristig und tragen die Kosten zumeist 
selbst. Das öffentliche Interesse an den Imamen, das sich beispielsweise an der Finanzie
rung aus dem Ausland (ZEIT Online, 04.01.2024) oder den sog. Hasspredigern entzün
det, wird indes dahingehend kritisiert, dass es sich am christlichen Modell der Priester
schaft orientiere, was die Rolle des Vorbeters überhöhe (Akca, 2020: 168–190). Auch ist 
die Moschee kein sakraler oder geweihter Bau wie die Kirchen in der christlichen Tra
dition, sondern wird erst durch das kollektive und auf eine Transzendenz ausgerichtete 
Handeln mit besonderer Bedeutung versehen. Viele Moscheen bieten aber nicht nur den 
Raum zur Verrichtung des Gebets, sondern pflegen und fördern auch die Durchführung 
der anderen vier der insgesamt ›Fünf Säulen‹ islamischer Glaubenspraxis. Diese sind das 
Glaubensbekenntnis (schahāda, türk. şehadet), das Gebet (ṣalāt, türk. namaz), Fasten im 
Monat Ramadan (ṣaum, türk. oruç), die soziale Pflichtabgabe (zakāt, türk. zekat) und die 
Pilgerfahrt nach Mekka (ḥaǧǧ, türk. hac). Neben den Fünf Säulen des Islam gelten außer
dem die rituelle Waschung (wuḍūʾ, türk. abdest) und der damit einhergehende Zustand 
der Reinheit (ṭahāra, türk. taharet) sowie die freiwillige Almosengabe (sadaqa, türk. sad
aka) zu den ʿ ibādāt (Sg. ʿ ibāda, türk. ibadet), den gottesdienstlichen Handlungen (Bous
quet, 2012).7 Die Moschee ermöglicht als Ort des Gebets durch entsprechende Wasch
räume die Gelegenheit zur rituellen Reinigung vor Ort, übernimmt die Kollekte und die 
Redistribution von Spendengeldern, organisiert oftmals das rituelle Fastenbrechen im 
Ramadan und manchmal auch die Pilgerfahrt. All diese gottesdienstlichen Handlun
gen werden in der Moschee institutionalisiert vollzogen und sind nicht lediglich der öf
fentliche Ausdruck von Frömmigkeit, sondern dienen gleichermaßen der Anleitung zur 
Verinnerlichung und Kultivierung derselben durch die korrekte Praxis (vgl. Mahmood, 
2004). Neben der praktischen Unterweisung umfasst das Angebot in Moscheen von Be
ginn an auch die Vermittlung von explizierbarem, gelehrtem Wissen. Die Verschränkung 
der Wissensbestände – Praxis und Glaubenslehre – bezeichnet Ceylan als »Moscheeka
techese«, die er wie folgt definiert: 

Moscheekatechese als mündliche wie schriftliche Vermittlung der islamischen Bot
schaft in Gemeinden soll – auf der Grundlage der taqwā (Gottesbewusstsein) und der 
waḥiy (als Gottesbeziehung durch den Koran) – zur Internalisierung der Glaubens
artikel und zur Praktizierung derselben verhelfen und eine ethische Lebensführung 
sowie Integration in die umma (muslimische Gemeinschaft) als Trägerin der abra
hamischen [sic!] Tradition des tawḥīd [absolute Einheit Gottes] fördern, um das Heil 
im ahirat (Jenseits) zu erlangen. Ihre Methoden sind das Memorieren, das Rezitieren 
und die Praxisanleitung. Ihre Lehrpersonen sind Imame, Predigerinnen sowie das 

7 Die ʿ ibādāt betreffen alle Regelungen und Handlungen zwischen Allah und den Menschen und 
werden, wie auch die muʿāmalāt, welche die Beziehungen des Menschen zu seinen Mitmenschen 
regeln, aus der Scharia (arab. šarīʿa; türk. şeriat) abgeleitet. Verglichen mit dem muʿāmalāt, die je 
nach Kontext und Rahmenbedingungen veränderlich sind, gelten die ʿibādāt als unveränderliche 
Pflicht (Bousquet, 2012). Letztlich sind aber auch sie in vielfältige Faktoren eingebettet, die sie 
trotz ihrer Standardisierung nicht in allen Zeiten und an allen Orten uniform erscheinen lassen. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Islamische Bildungsräume schaffen 73 

ehrenamtliche Betreuungspersonal (Ceylan, 2013: 166f. zit. in Ceylan, 2015: 170; Anm. 
d. Verf.).8 

Akca (2020) unterscheidet zwischen unsystematischer und systematischer Wissensver
mittlung. Ersteres bezieht sich auf die Freitagspredigten (ḫuṭba, türk. hutbe), die öffent
liche Aufmerksamkeit erlangen, da sie oftmals als »Vehikel religiöser Einwirkung auf 
einfache Gläubige durch religiöse Experten« (Akca, 2020: 78) angesehen werden.9 Die 
Konzeption einer Sender*innen-Empfänger*innen-Beziehung lässt jedoch Wechselbe
ziehungen zwischen Vermittlungs- und Aneignungsprozessen außer Acht (vgl. Kap. V.). 
Die Formate der expliziten, und zunehmend systematisierten Wissensvermittlung sind 
etwa Vortragszirkel (ḥalqa, türk. halka), Gesprächsrunden (ṣuḥba, türk. sohbet), Arabisch- 
und Korankurse sowie Unterricht der Glaubensgrundlagen. Trotz der fast fünfzigjähri
gen Tradition religiöser Unterweisung existieren kaum wissenschaftliche Arbeiten zum 
Moscheeunterricht in Deutschland.10 

Die meisten von mir im Rahmen der Forschung besuchten Moscheen hatten durch 
die Verfasstheit als Vereine die gleichen organisationalen Strukturen – organisations
soziologisch gesprochen, eine institutionelle Isomorphie – ausgebildet.11 Sie verfügten 
über die doppelte Leitungsspitze aus administrativer und geistlicher Autorität und zu
sätzliches Personal wie etwa Hilfslehrer*innen. Eine weitere Gemeinsamkeit fand sich 
darin, dass in allen von mir besuchten Gemeinden eine Art der Unterweisung für Jugend
liche angeboten wurde. Hinsichtlich des Wie der Organisation dieses Bildungsangebotes 
hatten die Gemeinden indes gänzlich unterschiedliche Bildungsräume etabliert die in 
spezifische gestaffelte Öffentlichkeiten (Zillinger, 2017) integriert waren und in welchen 
verschiedene Praxisgemeinschaften operierten. Diese entfalteten jeweils eigene integra
tive Potenziale und lassen sich, wie ich sie im Folgenden anhand des Vergleichs einer Mil

8 Der Begriff Katechese leitet sich vom griechischen katḗchēsis ab, was etwa ›mündlicher Unterricht‹ 
bedeutet. Da der Begriff maßgeblich dem Kontext der christlichen Bildung entstammt, überneh
me ich ihn nicht, wie etwa Rauf Ceylan (2014, 2015) dies tut, für die Unterweisung in den Moscheen, 
sondern bezeichne diese als solche oder einfach als Moscheeunterricht. 

9 Ein Beispiel ist etwa das Sachbuch Inside Islam. Was in Deutschlands Moscheen gepredigt wird. des 
Journalisten und Tagesschau-Sprechers Constantin Schreiber (2017). Der Islamwissenschaftler 
Behnam T. Said stellt in seiner Rezension Inside Islam kritisch fest: »Schreiber will den Skandal um 
jeden Preis und schreibt ihn auch da herbei, wo er eigentlich nicht zu finden ist« (Said, 2017). 

10 Nennenswert ist lediglich die Studie zum Unterricht in Moscheen von Alacacioglu (1999) der die 
Inhalte, Methoden und Zielsetzungen des Unterrichts in Moscheen der DİTİB und der IGMG, so wie 
der Nurcu-Bewegung und bei den Aleviten in Nordrhein-Westfalen aus pädagogischer Perspektive 
untersucht hat. Der Autor konstatiert, dass die Unterrichtsmethoden veraltet seien und zuvorderst 
aus Frontalunterricht und Auswendiglernen bestünden. Eine starre Orientierung an der Scharia 
oder gar verfassungsfeindliche Auslegungen islamischer Prinzipien konnte er nicht identifizieren, 
wohl aber eine Unterordnung unter die politische Agenda der Vereine. 

11 Lediglich eine Moschee, die zweite marokkanische Gemeinde der Stadt, verfügte seinerzeit nicht 
über einen ortsansässigen, ›eigenen‹ Imam der fähig gewesen wäre, eine Predigt zu halten und 
beauftragte daher einen Prediger für das Freitagsgebet aus einer anderen Großstadt im Ruhrge
biet. Da diese Gemeinde außerdem jüngst ein neues Gebäude bezogen hatte, und die künftigen 
Unterrichtsräume noch unfertig waren, fand auch kein Unterricht statt. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

li Görüş-Moschee und der unabhängigen Al-Taqwa Moschee aufzeigen werde, nur unter 
Einbezug Moschee- bzw. Verbandsinterner Logiken nachvollziehen. 

3. Islamischer Aktivismus – Die Milli Görüş-Jugend 

Gestatten, Muslim! 

Zu Beginn des Fastenmonats Ramadan 2018, begegnete ich in der Fußgängerzone 
meines Feldforschungsortes einer Gruppe junger Frauen im Alter von 14 bis 17 Jahren, 
in ḥiǧāb und bodenlangen dunklen Gewändern gekleidet. Sie sprachen engagiert und 
freundlich Passant*innen an, um ihnen die Bedeutung des Fastenmonats für Mus
lim*innen näherzubringen (Abb. 5). Dabei begegneten sie einerseits strikter Ablehnung 
und harschen und unfreundlichen Antworten wie »der Kram interessiert mich nicht!«, 
andererseits aber auch regem Interesse und Aufgeschlossenheit; insbesondere seitens 
jüngerer Personen. Den Interessierten reichten sie einen Flyer mit einigen Informatio
nen zum Fastenmonat und einer im Plastiktütchen angehefteten Dattel, sowie einen 
kleinen Becher mit Zamzam-Wasser (türk. zemzem), das einer Quelle in der großen 
Moschee in Mekka entspringt und dem ein paradiesischer Ursprung zugesprochen 
wird. Jede positive Begegnung wurde bei Zustimmung der Gesprächspartner*innen 
für den Instagram-Kanal der Gruppe fotografisch dokumentiert und auch die Gruppe 
selbst inszenierte sich vor dem mit Qur’an-Exemplaren, Blumen und Weizenähren de
korierten Stand für die digitale Öffentlichkeit (Abb. 4). Als ich einige Wochen später den 
Islamischen Religionsunterricht am Goethe-Gymnasium besuchte, traf ich einige der 
Mädchen wieder. Sie nutzten fortan regelmäßig den Raum Schule, um ausführlich mit 
mir ins Gespräch zu kommen, allen voran die in Kapitel I.2 bereits vorgestellte Zeynep. 
Das Treffen in der Fußgängerzone war die erste Begegnung mit den vielfältigen Akti
vitäten der Islamischen Gemeinschaft Milli Görüş, bei denen sich die teilnehmenden 
Jugendlichen begeistert engagierten. 

Abbildung 4: Dekoration des Aktionsstands in 
der Fußgängerzone (eigene Aufnahme). 

Abbildung 5: »Gestatten Muslim!« (eigene Auf
nahme). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Islamische Bildungsräume schaffen 75 

Die Islamische Gemeinschaft Milli Görüş 

Der Beginn der Milli Görüş-Bewegung liegt in der ersten Hälfte der der 1970er Jahre 
und geht auf den Maschinenbau-Professor und Politiker Prof. Dr. Necmettin Erbakan 
(1926–2011) zurück (Schiffauer, 2010: 67).12 Erbakan stand für einen Islamismus, der ei
ne Alternative zu den dominanten Ideologien des Kapitalismus und des Kommunismus 
darstellen sollte (ebd.: 69). Anstatt diese Ideale aber durch eine revolutionäre Agenda zu 
verfolgen, trat er innerhalb des parlamentarischen Systems für die (Re-)Islamisierung 
der Türkei ein, die er 1993 zu seiner Vision einer ›Gerechten Ordnung‹ (Adil Düzen) aus
formulierte (ebd.). Ein Bewusstsein der Nation als muslimische Gesellschaft, so die Hoff
nung, werde auch die einstmals globale Geltung des Osmanischen Reichs wieder resti
tuieren. Für dessen Verfall, ebenso wie für den ›Ausverkauf‹ des Landes durch die Öff
nung des türkischen Marktes in den 1960ern machte Erbakan jüdische Geschäftsleute 
verantwortlich, welche er als ein zentrales Feindbild konstruierte (ebd.: 70). Während 
Erbakans Ideengebäude der ›Nationalen Sicht‹ (Milli Görüş) in der Türkei in verschie
denen politischen Parteien Gestalt annahm, akquirierte man in der europäischen Dia
spora neue Wähler*innen im Kontext der im Entstehen begriffenen Moscheen, wodurch 
die Bewegung hier als national-religiöse Gemeinschaft auftritt. Die ab 1970 gegründe
ten Parteien der Milli Görüş-Bewegung wurden teils verboten oder erlangten durch die 
Mobilisierung der überwiegend konservativ-islamischen, ländlichen, später der armen 
urbanen Bevölkerung zeitweise auch Regierungsbeteiligung, so dass Erbakan zwei Mal 
das Amt des stellvertretenden Ministerpräsidenten innehatte und von 1996 bis 1997 auch 
Ministerpräsident der Türkei war (ebd.: 103–105). Während der Regierungszeit Erbak
ans schaltete sich schließlich das Militär ein, das in der Türkei als Garant des Laizismus 
gilt, drängte die Partei aus der Regierung und verbot sie schließlich. Die in Folge gegrün
dete Fazilet Partisi (FP, Tugendpartei) bestand von 1999–2001 und spaltete sich schließ
lich in die Saadet Partisi (SP, Wohlergehenspartei) und die Adalet ve Kalkınma Partisi 
(AKP, Partei für Gerechtigkeit und Entwicklung), die unter Recep Tayyip Erdogan seit 
2014 die Regierung stellt. Während die aus der Milli Görüş-Ideologie hervorgegangene 
AKP zuletzt die Re-Islamisierung der Türkei vorantrieb, verabschiedete sich die Bewe
gung in Deutschland nach Schiffauer (2010) von Utopien eines Islamischen Staates und 
passte sich den Gegebenheiten in Westeuropa pragmatisch an, weshalb sie mittlerweile 
als postislamistisch bezeichnet werden müsse. Die Islamische Gemeinschaft Milli Görüş 
e.V. wurde 1995 gegründet und hat ihren Sitz in Köln. Laut Selbstdarstellung unterhält 
der Verband… 

…518 Moscheen, davon 323 in Deutschland. Daneben gehören Frauen-, Jugend, Schü
ler-, Bildungs-, Kultur- und Sportvereine zum Netzwerk der Organisation. Insgesamt 

12 Erbakan ging nach Abschluss des Studiums an der Technischen Universität Istanbul nach Aachen, 
wo er 1953 zur Verbrennung in Diesel-Motoren seine Promotion verfasste und im Anschluss bei der 
Firma Deutz jenen Motor mit entwickelte, der später den Leopard-Panzer antreiben sollte. Nach
dem er in die Türkei zurückgekehrt war, erhielt er einen Lehrauftrag an der TH Istanbul und wurde 
1965 zum Professor berufen. (Schiffauer, 2010: 67). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

bietet die IGMG ihre Dienstleistungen in 2.330 Zweigstellen an für ihre 127.000 Mit

glieder. Einschließlich der Teilnehmer an den wöchentlichen Freitagsgebeten erreicht 
die IGMG etwa 350.000 Personen (Islamische Gemeinschaft Milli Görüş e.V., o.J.). 

Das höchste Entscheidungs- und Führungsgremium der IGMG ist das »…vom Vorsitzen
den geleitete Präsidium […]. Es besteht aus den Leitern der acht Abteilungen Generalse
kretariat, Gemeindeentwicklung, Finanzen, Irschad [türk. irşad; etwa religiöse Orien
tierung] Bildung, Frauen, Jugend und Frauenjugend sowie den Beratern des Vorsitzen
den« (ebd.; Anm. d. Verf.). Viele dieser organisatorischen Segmente spiegeln sich, wie ich 
durch die Teilnahme an verschiedenen Aktivitäten beobachten konnte, auch auf den an
deren Organisationsebenen – in den deutschlandweit über 30 Regionalverbänden sowie 
in den lokalen Ortsgemeinden – wider. Jener Regionalverband, dem die vier IGMG-Mo
scheen im Feldforschungsort angehören, umfasst über 30 lokale Mitgliedsgemeinden. 

Vermittlungsformate und Hierarchien im Lokalen 

Wie die meisten von mir besuchten Moscheen, bot im Frühjahr 2019 auch die Sultan 
Mehmet Camii am Wochenende Islamunterricht an. Dieser richtete sich an Kinder bis 14 
Jahre, fand jeden Samstag von 9 bis 13 Uhr in parallel angebotenen Kursen statt und um
fasste eine Doppelstunde arabische Alphabetisierung und Memorieren des Koran und 
eine weitere zu Grundlagen des Islam. Den Großteil des Unterrichts erteilte der ca. fünf
zigjährige Mustafa, der festangestellte Hodscha der Gemeinde. Mustafa absolvierte in 
der Türkei die Laufbahn für staatliche Religionsbedienstete an einer Imam-Hatip Schu
le und wurde Mitte der 2000er vom türkischen Religionsministerium für fünf Jahre zum 
Dienst in der lokalen DİTİB-Moschee entsandt.13 Nach der Einschulung seiner Tochter 
entschied sich die Familie im Feldforschungsort zu bleiben wo er nach Beendigung des 
Beschäftigungsverhältnisses bei DİTİB zur IGMG wechselte und zuerst als Imam in den 
Dienst der Emir Sultan Moschee und nach weiteren fünf Jahren schließlich der gut zwei 
Kilometer entfernten Sultan Mehmet Camii trat. Mustafa ist über diese Moscheen hin
aus bekannt, da er einen kleinen Kreis von Jugendlichen zu haf ızler (Sg. haf ız, Bewahrer) 
ausbildet, sie also im Memorieren des gesamten Koran unterrichtet. 

Der Imam erhielt im Moscheeunterricht Unterstützung durch den 18-jährigen En
gin, den ich ihn im März 2019 auf Vermittlung des Islamlehrers des Goethe Gymnasi
ums kennengelernt hatte. Der Hilfslehrer räumte ein, dass das Unterrichten bei einer 

13 Die Imam-Hatip Schulen wurden 1924 eingeführt, nachdem die Medressen und Ordenshäuser – 
die Träger Islamischer Bildung im Osmanischen Reich – im Zuge der weitreichenden Säkularisie
rungsmaßnahmen Mustafa Kemals verboten worden waren. In ihnen erhielten fortan Imame und 
Prediger (hatiplar, Sg. hatip) ihre religiöse Ausbildung. Während der Herrschaft der säkularen CHP 
(Cumhuriyet Halk Partisi) von 1933 bis 1950 wurden die Schulen wieder geschlossen, danach von 
der islamfreundlicheren Demokrat Partisi wiedereröffnet. Während zu Beginn nahezu ausschließ
lich religiöse Inhalte auf dem Curriculum standen, traten später zunehmend säkulare Inhalte hin
zu. Da die İmam-Hatip-Schulen jedoch im Laufe der Zeit zur Alternative zu allgemeinbildenden 
Gymnasien wurden, nahmen sie sukzessive weitere säkulare Wissenschaften in ihren Lehrplan auf, 
um mit anderen Sekundarschulen konkurrieren zu können. (Akşit, 2007). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Islamische Bildungsräume schaffen 77 

Klassengröße von 25 bis 30 Jungen überaus anstrengend sei. Als ich einige Monate spä
ter einen Gesprächskreis (sohbet) der älteren Jungen besuchte, und die Teilnehmenden 
nach Beendigung der Sitzung den Gebetsraum verließen, fing der Hodscha Engin auf 
dem Weg nach draußen ab, nahm ihn zur Seite und führte ein kurzes und augenschein
lich ernstes Gespräch mit ihm. Wie Engin mir im Anschluss gleich berichtete, hatte er 
im Sommer die Tätigkeit als Hilfslehrer aufgegeben. Nun war der Hodscha für Kurse 
mit bis zu vierzig Kindern vorerst allein zuständig und bat den jungen Mann instän
dig, ihn wieder zu unterstützen. Engin lehnte ab. Der begeisterte Fußballer hatte eine 
Schiedsrichter-Ausbildung angefangen, die ebenfalls am Wochenende stattfand. Außer
dem sei »die Sache mit dem Ansehen so ein Problem. Guck mal, ich unterrichte Kinder, 
die nur zwei bis drei Jahre jünger sind als ich. Die nehmen mich oft gar nicht ernst und 
bezeichnen mich als ›Möchtegern-Hodscha‹« (Engin, 21.10.2019). Insbesondere jene, die 
ihn auch aus dem Schulalltag kannten, sahen ihn weder als religiösen Lehrer noch als 
respektablen abi (Respektsbezeichnung, etwa ›großer Bruder‹). Selbst den Standort des 
Vereins für den er als Schiedsrichter pfiff, hatte er danach ausgesucht, dass dort keine 
Jugendlichen aus seiner Moschee spielten. In der aufgrund des geringen Altersunter
schieds flachen Hierarchie zwischen Engin und seinen 12 bis 15-jährigen Schülern man
gelte es dem Hilfslehrer nicht nur an der grundlegenden Anerkennung, bisweilen fühlte 
er sich gar verspottet, was neben dem Bedarf, privaten Interessen nachzugehen, schließ
lich dazu führte, dass er sein Engagement einstellte. Auch die Sultan Mehmet Camii war 
offensichtlich mit dem Problem konfrontiert, engagierte Mitglieder zu finden, die sich 
etwa in der Unterweisung der Kinder engagieren. 

Abbildung 6: Struktur der IGMG-Jugendabteilungen basierend auf Zeyneps 
Skizze (eigene Darstellung). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

In den von mir untersuchten Milli Görüş-Gemeinden war die Teilnahme am regu
lären Islamunterricht – der von klassischen didaktischen Methoden wie Frontalunter
richt, Vorlesen oder Partnerübungen charakterisiert war – bis zu einem Alter von etwa 
14 Jahren vorgesehen. Für jene Jugendlichen mit einem weiterführenden Interesse an 
religiöser Unterweisung, boten die Gemeinden weitere Möglichkeiten in den nach Ge
schlecht separierten Jugendabteilungen an (gençlik teşkilatı – Jugendabteilung und kadın
lar gençlik teşkilatı, KGT – Frauenjugendabteilung). Die 15-jährige Zeynep, die oben be
reits vorgestellt wurde, war in jener KGT aktiv, welche auch die oben beschriebene Kam
pagne in der Fußgängerzone durchgeführt hatte. Sie erläuterte mir die interne Struktur 
der Jugendgruppe anhand einer Skizze (Abb. 6). Demnach ist jede Abteilung intern nach 
Aufgabenbereichen wie soziale Dienste (sosyal hizmelter), religiöse Bildung (eğitim), Se
kundarschulbildung (orta öğretim) und auch Social Media gegliedert. Jedem Aufgabenbe
reich werden wiederum Verantwortliche zugeteilt, die den im Türkischen weit verbreite
ten Titel başkan (Vorsitzende*r) tragen. Die Leitung der Jugendabteilungen (gençlik) einer 
Moschee obliegt in der Regel bildungserfolgreichen ablas (ältere »Schwestern«) respekti
ve abis (ältere »Brüder«), die bereits in der Ausbildung oder im Studium sind und lange 
selbst an den Aktivitäten teilgenommen haben. Sie etablierten sich durch legitime peri
phere Partizipation (Lave & Wenger, 1991), d.h. durch die regelmäßige Teilnahme als New
comer einer Praxisgemeinschaft, sukzessive als Autoritäten. Eine zentrale Aktivität der 
Jugendabteilungen, über die sich eine solche Praxisgemeinschaft konstituiert, sind die 
sog. sohbetler (Sg. sohbet, Gespräch), religiöse Gesprächskreise, die zumeist einmal in der 
Woche in Privatwohnungen bzw. Wohnhäusern der Eltern, seltener auch in der Moschee 
stattfinden und von der Abteilung für religiöse Bildung (eğitim) organisiert werden. Zu 
diesen Gesprächskreisen werden bei den Jungen der Hodscha oder ein abi und bei den 
Mädchen eine abla zu einem Vortrag eingeladen, den man im Anschluss gemeinsam dis
kutiert. Die sohbetler stellen aktiv selbstorganisierte Praxisgemeinschaften dar, in denen 
religiöse Praxis geteiltwird und in intimer Atmosphäre alltägliche Themen verhandelt 
werden. Während im Forschungszeitraum die sohbetler der Jungen allenfalls sporadisch 
stattfanden, trafen sich die jungen Frauen mit einem hohen Maß an Kontinuität und 
Engagement. 

Die Abteilung für Soziale Dienste ist insbesondere für die Sammlung von Spenden 
zuständig zu welcher der IGMG Hilfs- und Sozialhilfe Verein Hasene e.V. zu bestimmten 
Anlässen aufruft.14 Der Verein führt weltweit Brunnenbau- und Bildungsprojekte durch, 
unterstützt Waisenkinder oder organisiert Soforthilfe beispielsweise nach Naturkata
strophen. Hasene bietet auch die Möglichkeit zu spezifisch islamischen Anlässen Spen
den zu leisten. So werden zu Beginn des Ramadan Spenden für Lebensmittelpakete oder 

14 Hasene, arab. ḥasana, (Pl. ḥasanāt), etwa ›gute Tat‹. Der Verein Hasene International setzt sich un
ter dem Motto »Hand in Hand für die Armen und Bedürftigen« laut Selbstdarstellung »aktiv dafür 
ein, die Lebensbedingungen bedürftiger und notleidender Menschen in aller Welt zu verbessern« 
(Hasene International e.V., o.D.). Er will mit »Hilfsaktionen und Projekten eine Brücke der Solidari
tät zwischen Arm und Reich schlagen, und den Zusammenhalt von Menschen aller Nationen und 
Religionen stärken« (ebd.). Während in der Selbstdarstellung in keiner Weise eine islamische Mo

tivation ausformuliert wird, ist diese in den verschiedenen Projekten und Möglichkeiten zu Spen
den offenbar. Auf der Seite von Hasene ist nirgends eine Assoziierung mit der Islamischen Gemein

schaft Milli Görüş erkennbar, abgesehen von derselben Meldeadresse in Köln. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Islamische Bildungsräume schaffen 79 

zum Opferfest kurban-Spenden für jene gesammelt, die sich nicht leisten können, ein 
Lamm zu schlachten. 

In den Aufgabenbereich der orta öğretim-Abteilung fällt die Organisation der Haus
aufgabenhilfe und einmal jährlich die Koordination der abla-kardeş bzw. abi-kardeş 
haftası (etwa ›große Schwester-Geschwister-Woche‹ bzw. ›großer Bruder-Geschwister- 
Woche‹), einer Woche, in der gleichgeschlechtliche Tandempartnerschaften von jungen 
Erwachsenen, die zumeist in Beruf oder Studium stehen, mit jüngeren ca. 14 bis 15- 
jährigen Jugendlichen gebildet werden, um gemeinsam die Freizeit zu verbringen. So 
ergeben sich zahlreiche Gelegenheiten für Austausch über alltägliche Belange, Sorgen 
wie die Schulnoten, die berufliche Orientierung oder Fragen des moralisch korrekten 
Lebens in der nicht-muslimischen Gesellschaft, und auch für intimere Fragen nach 
Liebe und Freundschaft, die in einem Gespräch in der Moschee oder in der Gruppe des 
sohbet nicht gestellt werden würden. 

Die interne Differenzierung der Jugendabteilung ist nach Zeynep zuvorderst funk
tional, fördert aber auch das Bewusstsein als Kollektiv: »Wir sind alle eins, aber wir haben 
es halt so aufgeteilt, damit das überhaupt vorangeht« (Int. Zeynep 28.03.2019). Wenn je
mand einer Aufgabe seines Bereichs hingegen nicht nachkomme, so Zeynep weiter, dann 
müsse sie diese Schwester ermahnen (ebd.). Die strukturelle Ausdifferenzierung in ver
schiedene Praxisgemeinschaften geht auf allen Ebenen mit einer Vervielfältigung und 
Abflachung von Hierarchien und gleichzeitig mit einem gewissen Maß sozialer Kontrolle 
einher. So ist für die Kinder und jungen Männer zwar der Hodscha die zentrale Autorität, 
aber auch die abis und ablas sind für die Jugendlichen wichtige Bezugspersonen. Zeynep 
sagte über die Leitung der Gruppe: »Also sie sieht mich genau…sie sieht mich nicht als 
eine Untergestufte von ihr« (Zeynep, 28.03.2019). Auch die 15-jährige Meryem betonte, 
ihre Erfahrungen mit dem Unterricht der IGMG-Moscheen in den verschiedenen Vor
orten vergleichend, dass der Altersunterschied ausschlaggebend für die Methodik und 
ergo das Verhältnis von Lehrenden und Lernenden sei. 

Die Hodschas waren ziemlich nett. Die waren auch in unserem Alter so 24, so wie ablas 
waren die halt. Und die haben uns auch immer so verstanden, wenn wir so Fragen ha
ben und auf der anderen Moschee war das so, dass dort eine Frau, also eine Hodscha 
war, die sehr viel Wissen hatte, aber die konnte uns manchmal nicht verstehen. Also 
ich glaube, das hängt auch von der Erziehungsweise von dem Hodscha ab, ob wir die 
Moschee mögen oder nicht (Meryem, 19.03.2019). 

Trotz knapper zehn Jahre Altersunterschied ordnet Meryem die Mitte zwanzigjährigen 
ablas ihrer eigenen Generation und somit einem gemeinsam geteilten Erfahrungsho
rizont zu. Die gegenseitigen Verständnisprobleme zwischen Schülerinnen und älteren 
Hodschas, erscheinen demgemäß nicht als eine Frage der sprachlichen Verständigung, 
sondern vielmehr der Kommunikation auf Augenhöhe. Die flachen Hierarchien, die 
für Engin in mangelndem Ansehen seitens der jüngeren Schüler resultierten und einen 
Push-Faktor für sein Ausscheiden aus der Rolle als Hilfslehrer darstellten, werden von 
den jungen Frauen in der selbstorganisierten Peer Group der KGT in hohem Maße 
wertgeschätzt. Begeistert erläuterte Zeynep, dass in Zukunft auch gleichaltrige Schwes
tern aus der Gruppe Vorträge halten werden, was die Hierarchien innerhalb der sohbet- 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Gruppe nach dem Motto each one teach one weitestgehend abbaut. Die Jugendabteilugnen 
der IGMG entsprechen nahezu idealtypisch dem, was Jean Lave und Etienne Wenger 
bereits 1991 als communities of practice beschrieben haben. Diese öffnen einen Erfahrungs
raum für die legitime periphere Partizipation (legitimate peripheral participation) von 
Neulingen, welche grundsätzlich die Möglichkeit haben, zu etablierten Teilnehmenden 
zu werden, als welche sie den Diskurs der Praxisgemeinschaft gleichsam mitgestalten. 
Die Partizipationsmöglichkeiten bestehen indes nicht nur in der Gelegenheit, sich in 
den Ortsgemeinden aktiv zu engagieren, sondern gehen über die Ebene dieser hinaus. 
So bietet der Regionalverband einerseits für Fortgeschrittene den dreijährigen Yıldız- 
Kurs an, der jedes zweite Wochenende im Sitz der Regionalverbandes in Dortmund 
stattfindet. Darüber hinaus werden auch einzelne Segmente und Unterabteilungen der 
Ortsgemeinden in das überregionale Organisationsnetzwerk eingebunden und vertikal 
integriert, wie die folgenden Beispiele zweier Wettbewerbsformate zeigen. 

So wetteifert nach den guten Dingen! (2: 148) 

Zu Beginn des Ramadan 2019 war ich der Einladung der Mädchengruppe der Sultan 
Mehmet Camii zur kermes, der jährlichen Wohltätigkeitsveranstaltung, wie sie die meis
ten türkischen Moscheen einmal jährlich veranstalten, gefolgt. Besucher*innen wurden 
von Rauchschwaden und dem Geruch gebratenen Kebabs begrüßt, den die Jungengrup
pe feilbot, während die Frauen selbstgebackenen Kuchen anboten, um einen Beitrag zur 
Moscheekasse zu leisten. Im Hintergrund tönten die Hymnen der Islamischen Gemein
schaft Milli Görüş wie der poppige IGMG-Marşı (Marsch) (Islamische Gemeinschaft Mil
li Görüş e.V. 14.06.2015). Das Logo mit den vier großen Buchstaben und dem von ei
nem Halbmond gerahmten und in grün, der Farbe des Propheten eingefärbten Europa, 
prangte auf Bannern, Roll-Ups und auf zahlreichen zum Kauf angebotenen Merchandi
se-Artikeln wie Bleistiften oder Buttons. Auch im öffentlichen Rahmen der kermes, wo 
Vorstand, Hodscha und Familienangehörige zugegen waren, luden mich die jungen Da
men der Mädchenabteilung selbstbewusst ein, mich zu ihnen an den Tisch zu setzen. Ih
re Aufmerksamkeit schweifte während der Konversation jedoch immer wieder zu Derya, 
die başkan für die Abteilung Soziale Dienste war und ständig auf ihr Smartphone blickte. 
Sie sammelte im Rahmen einer weiteren vom IGMG-Regionalverband initiierten Kam
pagneSpenden für Lebensmittelpakete, welche dann durch Hasene International e.V. an 
Bedürftige ausgegeben werden und wofür die Spender*innen ›gute Taten‹ (ḥasanāt) bei 
Gott sozusagen gutgeschrieben bekommen. Derya erklärte mir, dass die Kampagne im 
gesamten Regionalverband laufe und die Erfolge einer jeden Ortsgemeinde in einer stän
dig aktualisierten Rangliste auf WhatsApp aufgelistet werden. Im Wettbewerb mit allen 
başkanlar des Regionalverbandes belegte Derya mit ihrer Gruppe in jenem Moment den 
dritten Platz und alle fieberten mit (Prot. 29.03.2019). 

Während die Verantwortung einer solchen Spendenaktion eher den Jugendlichen 
ab vierzehn Jahren aufwärts anvertraut wird, lobt die IGMG für jüngere Kinder weitere 
Wettbewerbe in Disziplinen wie Gebetsruf, Poesie oder Koranrezitation aus. Der Mitt- 
Dreißiger Zekeriya, der bereits einige Jahre als Funktionär auf Bundesebene tätig war 
und mit den Strukturen vertraut ist, erläuterte: »Der Beste in der Moschee nimmt dann 
an diesem übergeordneten Regionalverbandwettbewerb teil. Und die ersten dort neh

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Islamische Bildungsräume schaffen 81 

men dann deutschlandweit, dann europaweit an dem Wettbewerb teil. So ist das straff 
organisiert, gut durchstrukturiert« (Zekeriya, 19.03.2019). Neben ḥasanāt – Guten Taten 
bei Gott – locken auch materielle Preise wie zum Beispiel Laptops, Geschenkgutscheine 
oder für die internationalen Erstplatzierten sogar Umra-Reisen nach Mekka.15 

Abbildung 7: Wettbewerb in der Disziplin Koranrezitation (eigene Aufnahme). 

Im März 2019 folgte ich der Einladung Engins zu einem solchen Koranrezitations
wettbewerb auf Ebene des Regionalverbandes nach Dortmund, wo insgesamt 36 Jun
gen zwischen zehn und 13 Jahren um die schönste und nach den Aussprache- und Be
tonungsregeln (tadschwīd) exzellenteste Rezitation konkurrierten (Protokoll, 31.03.2019). 
Die teilnehmenden Kinder trugen Anzug oder weißes Hemd mit Gebetskappe und wur
den nacheinander von der fünfköpfigen Jury aufgerufen am Tisch Platz zu nehmen und 
mit der Rezitation zu beginnen. Das ausschließlich männliche Publikum umfasste in
klusive der teilnehmenden Jungen ca. 80 bis 100 Personen. Das Publikum verfolgte in 
besinnlicher Stille – Applaus ist in der Moschee grundsätzlich nicht üblich – den Wett
bewerb und lediglich ein älterer Mann kommentierte vereinzelt diejenigen Vorträge, die 
er als besonders anrührend und gottgefällig wahrnahm, mit einem leisen doch vernehm
baren »Mascha’allah!« (»was Gott will«, Ausdruck der Gottergebenheit oder der Bewun
derung). Nach etwa drei Stunden verkündete die Jury schließlich die Gewinner und im 
Anschluss formierte sich die Kongregation zum gemeinsamen Nachmittagsgebet. 

In der prachtvoll mit Ornamenten und goldener Kalligraphie geschmückten und von 
einem türkisen Lichtband durchzogenen Moschee wurde sorgsam eine Szenerie arran
giert, die sich nahezu perfekt in den Weitwinkel-Frame der aufzeichnenden Videoka

15 Umra ist die sog. ›kleine‹ Pilgerreise nach Mekka, die zu jederzeit im Jahr durchgeführt werden 
kann. Im Gegensatz dazu findet die ›große‹ Pilgerfahrt, der Haddsch, nur im Monat Dhu l-Hiddscha 
statt. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

mera einfügte. Links der Gebetsnische saß die Jury an einem Tisch, rechts war der Vor
tragende vor einem Roll-Up positioniert, das neben einem großen IGMG Logo zahlrei
che kleine Versionen desselben zeigte. Zwischen den Tischen und zentral vor der Ge
betsnische wurde eine Leinwand herabgelassen, auf der sich via Live-Projektion das ge
samte Arrangement inklusive der ersten Reihe der Besucher widerspiegelte. Durch die 
Aufzeichnung der Leinwand und die simultane Projektion auf diese wiederholte sich die 
Einstellung Bild in Bild ad infinitum. Während sich das Roll-Up mit seinen hunderten Ver
bandslogos als Versinnbildlichung der multiplen horizontalen Organisationseinheiten 
– Moscheegemeinden auf der regionalen oder Praxisgemeinschaften auf der Gemein
deebene – lesen lässt, erinnert die Tiefe der sich selbst replizierenden Projektion an die 
vertikale Integration der einzelnen Segmente in den gestaffelten Öffentlichkeiten der Is
lamischen Gemeinschaft Milli Görüş. 

Für die 16-jährige Meryem war die Teilnahme an der Jugendgruppe ein Weg, sich 
ihrer religiösen Praxis in einem Kollektiv junger Gläubiger mit demselben Erfahrungs
raum selbst zu versichern. Sie benannte den Zweck ihres Engagements: »damit ich näher 
an meine Religion gebunden bin. Ich fand das immer so cool, wenn man so Wettbewerbe 
macht. Weil unser Prophet sagt ja Birbirinizle yarışın! Also macht Wettbewerb!« (Meryem, 
19.03.2019). Meryem bezieht sich hier auf Sure 2/148: 

Jeder hat eine Zielrichtung, zu der er sich hinwendet. So wetteifert nach den guten 
Dingen! Wo immer ihr auch sein werdet, Allah wird euch alle herbeibringen. Allah hat 
zu allem die Macht. 

Die Bemühung um die Perfektionierung einer religiösen Praxis wie jener der Koranrezi
tation, die als basaler Akt der Kultivierung von Frömmigkeit gilt, wird durch das upscaling 
(Zillinger, 2017: 53) auf die Ebene einer breiteren Öffentlichkeit – hier jeweils der Wett
bewerb auf einer höheren organisationalen Ebene – gewissermaßen durch das Kollektiv 
zertifiziert. Die Teilnehmenden haben hierdurch die Möglichkeit, an »etwas Größerem« 
teilzunehmen, was im Falle der Pilgerreisen, die bisweilen als Hauptgewinn locken, bis 
auf die Ebene der globalen Umma hochskaliert wird. Hierin lässt sich die für viele Mus
lim*innen sonst lediglich imaginierte globale Community (Anderson, 1983) konkret er
fahren. 

Auf der Ebene der IGMG-Ortsgemeinden lassen sich also verschiedene Praxisge
meinschaften – Tandem-Partnerschaft, Jugendgruppen, Moscheegemeinde – identi
fizieren, die je unterschiedliche Formen von Öffentlichkeit hervorbringen und durch 
variierende Grade von Intimität geprägt sind. Verschiedene Aktivitäten ermöglichen 
den Teilnehmenden darüber hinaus die Teilnahme an den breiteren gestaffelten Öffent
lichkeiten des Ortsverbands, der Regionalverbände und des deutschen Dachverbandes, 
bis hin zur Erfahrung der globalen transnationalen Umma. Die Jugendgruppen und 
die Wettbewerbe sind lediglich zwei Beispiele dafür, wie die Islamische Gemeinde Milli 
Görüş auf Ebene der Ortsgemeinden Strukturen der Teilnahme und positiven Selbst
erfahrung in Form eines aktiven bzw. aktivistischen Islam anbietet, welcher die lokale 
Ebene gleichsam transzendiert und ein upscaling des kollektiven religiösen Erlebens auf 
höher gestaffelte Ebenen ermöglicht. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Islamische Bildungsräume schaffen 83 

Parallele Räume und islamischer Aktivismus 

Neben den beschriebenen performativen und partizipativen Dimensionen islamischer 
Bildung unternimmt die IGMG umfassende Bemühungen zur Förderung säkularer 
schulischer und akademischer Bildung, wie mir Zekeriya erklärte (Zekeriya, 19.03.2019), 
der einige Jahre als stellvertretender başkan der Studierendenabteilung auf Bundesebe
ne tätig war. So bieten in vielen Moscheen etwa Gymnasialschüler*innen Unterstützung 
bei den Hausaufgaben an. Um bildungserfolgreichen jungen Muslim*innen auch das 
Studium in einer fremden Stadt d.h. ein islamkonformes Alltagsleben im Kontext 
staatlicher Bildungsinstitutionen zu ermöglichen, unterhält die IGMG in den meisten 
Universitätsstädten nach Geschlecht segregierte Studierendenwohnheime (ebd.). Oft
mals gewähren die Eltern insbesondere den unverheirateten Töchtern nur deshalb das 
Studium in einer anderen Stadt, da sie den Institutionen der IGMG vertrauen. Durch 
die verschränkte Förderung von Frömmigkeit und Allgemeinbildung bildet der Verband 
Akteur*innen aus, die Gramsci »organische Intellektuelle« genannt hat (vgl. Schiffauer, 
2010: 161), einen Typus von Akademiker*innen, die wie Zekeriya im Herkunftskontext 
verwurzelt sind und ihre Kompetenzen und organisationalen Fähigkeiten in dessen 
Dienste stellen.16 Schiffauer attestiert dieser Generation überdies die Fähigkeit des 
postislamistischen Denkens, die aktive Suche nach Möglichkeiten der Konvergenz 
zwischen den Ordnungen des Islam und jener der zivilen Bürgergesellschaften. Diese 
Akteur*innen wollen den Islam nicht der Säkularisierung preisgeben, sondern Mög
lichkeiten ausloten, die positive Religionsfreiheit im eigenen Sinne auszuschöpfen und 
Räume für ein islamkonformes Leben zu schaffen. Zekeriya erläuterte die Bedeutung 
des Angebots attraktiver Alternativen für junge Muslim*innen in Deutschland: 

IGMG-Events sind richtig professionell gemacht. Die haben ja 40 Jahre Erfahrung und 
das findet auf höchster Ebene statt. Das macht auch Spaß… also die Jugendlichen kön
nen sich da immer austoben. Diese Atmosphären haben sie hier nicht, in der hiesigen 
Gesellschaft, wie jetzt ähm andere. Die [muslimischen Jugendlichen] dürfen zum Bei
spiel keinen Alkohol trinken oder auch nicht in gemischten Gruppen tanzen, mit an
deren Geschlechtern, so freizügig sein oder sich in freizügigen Gegenden aufhalten. 
Sie würden sich da nicht wohlfühlen. Natürlich nehmen sie auch daran teil. Ich habe 
auch an meiner Abifeier teilgenommen. Aber das ist ganz anders, wenn man halt, in 
Anführungsstrichen unter sich ist… Die islamische Art sage ich mal… im Rahmen des 
Erlaubten findet das Ganze dann für die Jugendlichen statt. Wenn die Mädchen unter
einander sind, dann fühlen die sich wohler. Und das Ganze wirkt auch identitätsstif
tend (Zekeriya, 19.03.19; Anm. d. Verf.). 

Wie gezeigt wurde, bietet die Organisationsstruktur der Islamischen Gemeinschaft Mil
li Görüş jungen türkischsprachigen Muslim*innen in Moscheegemeinden in Deutsch

16 Bei Gramsci ist das Pendant des »organischen Intellektuellen« der kommunistischen Partei der 
»traditionelle Intellektuelle«, der sich aus seinem Herkunftsmilieu gelöst hat und für die bürgerli
che Intelligenz steht. Schiffauer (2010: 161) weist darauf hin, dass diese für den Marxisten Gramsci 
nicht Emanzipation, sondern Konformität bedeute, eine Vereinnahmung durch die hegemoniale 
Klasse. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

land und anderen Staaten die Möglichkeit aktiver Teilhabe und Selbstorganisation. Da
bei übernehmen die in den Jugendgruppen engagierten jungen Frauen und Männer Ei
genverantwortung, werden durch den im Türkischen zwar inflationär gebrauchten Ti
tel başkan (Vorsitzende/-r) gleichsam mit symbolischem Kapital ausgestattet und in das 
ausdifferenzierte hierarchische Gefüge der IGMG integriert.17 Durch die Vorbildfunkti
on bildungserfolgreicher ablas und abis wird eine positive Auseinandersetzung mit der 
Gesellschaft sowie mit praktischer, schulischer und akademischer Bildung gefördert. 
Schiffauer (2010) bezeichnet die IGMG letztlich als »Ermöglichungsinstitution« (S. 251), 
da sie in der nicht-islamischen und in großen Teilen islamfeindlichen Umwelt »die Be
dingung der Möglichkeit der religiösen Praxis sicherstellt« (ebd.). Der Verband schafft 
somit jene parallele Gesellschaft, die, wie Zeynep in Kapitel I. betont hatte, letztlich pri
vat und daher legitim sei. Räume zu schaffen und zu beanspruchen und die herrschen
den Diskurse in Frage zu stellen und herauszufordern, berührt unmittelbar Fragen von 
Macht, Autorität und subversivem Verhalten. An diesem Punkt bietet das aus der Theorie 
der sozialen Bewegungen stammende Konzept des Aktivismus einen fruchtbaren An
satz, um die Aktivitäten der Jugendabteilungen als politische Jugendsubkultur zu fas
sen und ihre gemeinsamen Praktiken, Emotionen und Rechtfertigungen und ihr spe
zifisches politisches Bewusstsein in den Blick zu nehmen. Zeynep und die hijabis der 
Mädchengruppe praktizieren in diesem Sinne eine Form des Aktivismus und des Wider
stands »in which activists turn against policies and debates centring [sic!] on Muslims 
and Islam, while attempting to create and protect an alternative space for themselves 
in which they can experience Islam according to their own perception of it« (de Koning, 
Becker & Roex, 2020: 9). Der Dachverband fördert diesen Aktivismus, indem er das ideo
logische Fundament liefert und zugleich eine Perspektive für Erfolg in der Gesellschaft 
und damit verbunden ein positives Selbstbild bereitstellt. Die spezifischen Aktionsfor
mate und das mit diesen verbundene Erlebnis werden durch gezielte branding strategies 
(vgl. Sorgenfrei, 2021: 213–215) wie beispielsweise den Einsatz visueller Markenelemente 
(Logo, Farbpalette, grafischer Stil, Schriftart etc.; Miles, 2014: 106–108) als aktiver musli
mischer Lifestyle vermarktet. So werden nahezu alle Aktivitäten – vom Wohltätigkeits
fest über die Wettbewerbe bis hin zur Pilgerreise – im Sinne einer modernen Corporate 
Identity durch die allgegenwärtige Präsenz des Verbandslogos auf Bannern, Buttons und 
allerlei Merchandise mit der IGMG-Symbolik gerahmt. Hymnen wie der IGMG-Marşı 
(IGMG-Marsch), in denen Geschwisterlichkeit und Verdienste der Gemeinschaft besun
gen und in YouTube-Videos auch visualisiert werden, bilden den Soundtrack zum reli
giösen Aktivismus in der Milli Görüş-Sphäre. Dieses permanente flagging von Symbolen 
führt, wie der britische Sozialpsychologe Michael Billig (1995) demonstriert, zur subti
len Internalisierung der jeweiligen Zuschreibungen. Im Falle der IGMG gehen diese für 

17 Pierre Bourdieu prägte den Begriff des Kapitals in seiner, in verschiedenen Werken ausgearbeite
ten soziologischen Theorie. In Die verborgenen Mechanismen der Macht (1992: 150–151) unterschei
det er drei Hauptformen: ökonomisches Kapital (finanzielle Ressourcen), soziales Kapital (soziale 
Netzwerke und Beziehungen) und kulturelles Kapital (Bildung, Wissen, kulturelle Ressourcen). 
Hinzu kommt noch der Begriff des symbolischen Kapitals, der auf Anerkennung und Reputation 
basiert und zur Distinktion in der Gesellschaft beiträgt. Bourdieu argumentiert, dass diese Kapi
talformen die soziale Position eines Individuums beeinflussen und eine zentrale Rolle in der Re
produktion von sozialen Ungleichheiten spielen. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Islamische Bildungsräume schaffen 85 

viele junge Muslim*innen mit positiven Erfahrungen von Selbstwirksamkeit im Lokalen 
und der Zugehörigkeit zu etwas Größerem, der globalen muslimischen Gemeinschaft 
einher. In einem gesellschaftlichen Kontext, in dem Muslim*insein überwiegend als Be
drohung wahrgenommen wird und als Stigma auf Muslim*innen zurückwirkt, kreiert 
die IGMG im Sinne von Tajfels (1986) Social Identity Theory also eine positive, sich im 
Kollektiv bestärkende islamische Identität.Diese spezifische IGMG-Identität ist in Ab
grenzung von der Mehrheitsgesellschaft selbstverständlich muslimisch, sie gilt anders 
als der Islam der DİTİB nicht als ein »Islam light« und steht – verglichen mit dem stär
ker weltabgewandten Mystizismus der Süleymancıs (VIKZ) – zugleich für ein aktives En
gagement in der Gesellschaft. Sie ist aber unter anderem durch die politische Orientie
rung an der Türkei, sowie durch das konsequente Festhalten an der türkischen Sprache 
nach wie vor eine national-religiöse türkische Diaspora-Identität, die gleichwohl ihren 
legitimen Platz in der postmigrantischen Gesellschaft einfordert. Sofern die IGMG eine 
gesellschaftliche Parallelität von islamischen und säkularen Räumen schafft, und durch 
die Einrichtung erster die Teilnahme an letzteren ermöglicht, fördert die Organisation 
potenziell die Kompetenz, in beiden Bereichen souverän aufzutreten und das von Zekeri
ya oben (Kap. I.4) beschriebene doppelte Bewusstsein auszubilden. Gleichwohl steht dieses 
Modell insofern in Frage, als ausreichende Kompetenzen der Türkischen Sprache unter 
vielen türkeistämmigen Jugendlichen tendenziell rückläufig sind. Während eines soh
bets der Jungengruppe an dem etwa zehn junge Männer zwischen vierzehn und acht
zehn Jahren teilnahmen, referierte Mustafa Hodscha über »gute und schlechte Freunde« 
und verglich beiderlei allegorisch miteinander. Um den Wert guter Freunde zu betonen, 
zückte er ein kleines Fläschchen Parfum, gab es in die Runde und jeder der Jungen be
feuchtete eine Fingerspitze, um sich den Hals zu betupfen. Gute Freunde seien, so er
klärte der Lehrer, wie ein »schöner Duft«, mit »schönem Herzen« dessen Moral sich von 
jener anderer absetze (Protokoll, 21.10.2019). Schlechte Freunde seien hingegen wie »ein 
Blasebalg, der Luft erzeugt, um die Temperatur des Feuers zu erhöhen, es stinkt, wirft 
Funken und verbrennt Deine Kleidung« (ebd.). Einer der Jungen blickte den Hodscha mit 
fragendem Blick an, da er die Gleichung offensichtlich nicht verstand. Mustafa, der die 
Unzufriedenheit über die Reaktion des Schülers nur schwer verbergen konnte, antwor
tete: »Komm schon, Du verstehst, was ich meine! Sollen wir das jetzt nochmal wiederho
len? Das ist spirituelles Bilddenken!« (Ebd.). Die allegorische Abstraktion des Gleichnis
ses war für den Jungen nicht verständlich, da insbesondere jene Jugendlichen, die kei
nen muttersprachlichen Unterricht in der Schule erhalten, oft nur über Grundkenntnisse 
verfügen. Aus der Parallelität des IGMG-Kosmos resultiert daher zugleich eine doppel
te Problemstellung für die Zukunft islamischer Bildung. Denn während die einen dem 
Moscheeunterricht auf Türkisch aufgrund mangelnder Kenntnisse nicht mehr gänzlich 
folgen können, lernen die Schüler*innen in den Milli Görüş-Moscheen auch nicht, sich 
über ihre Religion auf Deutsch zu verständigen. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Abbildung 8: Buttons an Zeyneps Rucksack: »KGT 
Mekke’de« (Mädchenabteilung in Mekka) & »Love 
Mekka & Medina« (eigene Aufnahme). 

4. Islamschule in der Al-Taqwa Moschee 

Wie bereits in der einleitenden Vorstellung der Forschungsräume herausgestellt wur
de, verfügt die Al-Taqwa Moschee über zahlreiche Alleinstellungsmerkmale, die sie ins
besondere von den Moscheen der Türkischen Tradition, welche in der Mehrheit einem 
Dachverband – DİTİB, VIKZ oder IGMG – angehören, abheben und innerhalb der urba
nen islamischen Landschaft eine Sonderstellung verleihen (vgl. Färber, Spielhaus & Bin
der, 2012: 61–67). Neben der religiösen Autorität des Imams und dem spezifischen Islamver
ständnis ist dies insbesondere der hohe Stellenwert der deutschen Sprache. So wird etwa die 
Arabische Freitagspredigt von Imam Abdellatif von dessen Schwiegersohn Hischam im 
Anschluss immer auch in der deutschen Übertragung verlesen. Insbesondere macht aber 
der umfangreiche deutschsprachige Islamunterricht die Moschee für viele muslimische 
Familien attraktiv. Während samstags in zwei Klassen die Mädchen unterrichtet wer
den, lernen sonntags von 10 bis 14 Uhr in insgesamt sieben Klassen vornehmlich Jungen 
(unter 14 Jahren auch gemischtgeschlechtlich) die Grundlagen der Religion sowie Koran
interpretation (tafsīr) in deutscher Sprache und nur einige wenige auch auf Arabisch. 
Insgesamt besuchen ca. 120 Kinder und Jugendliche den Unterricht, der hier als taʿlīm 
(etwa Bildung) bezeichnet wird. Während die Emir Sultan Moschee über einen einzigen 
Unterrichtsraum verfügt und die Sultan Mehmet Camii keine geeignete Räumlichkeit 
aufweisen kann, stehen in der Al-Taqwa Moschee drei geflieste und mit kühlen Neon

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Islamische Bildungsräume schaffen 87 

röhren ausgestattete Klassenräume im Keller zur Verfügung. Außerdem werden für den 
Unterricht auch die Gebetsräume der Frauen und Männer, sowie der Jugendraum und 
das Konferenzzimmer genutzt. Neben dem Unterricht werden mit variierender Regel
mäßigkeit freitags- und sonntagsabends Vorträge angeboten. Während meiner ersten 
Feldphase fanden diese nur selten statt. Auch die einmal im Monat geplanten Jugend
übernachtungen wurden erst im letzten Monat der Forschung wieder angeboten. 

Da die marokkanische Gemeinschaft im Feldforschungsort ungleich kleiner ist als 
die türkische, traf ich Jugendliche der Al-Taqwa Gemeinde deutlich seltener in Moschee- 
externen Kontexten. Darüber hinaus konnte ich abgesehen von der Teilnahme des ›Di
rektors‹ am Integrationsrat der Stadt keinerlei öffentlichkeitswirksame Aktivitäten oder 
institutionalisierte Kooperationen mit anderen Moscheen beobachten. Aus dieser intro
vertierten Tendenz der Gemeinde und dem Fehlen formalisierter externer Strukturen 
resultierte letztlich auch ein anderer Zugang zum Forschungsraum, der nahezu aus
schließlich über die Teilnahme an Aktivitäten innerhalb der Räumlichkeiten der Moschee 
stattfand, wie Unterricht, Vorträge, Sitzungen oder Gebete. Die folgende Beschreibung 
der Institutionalisierungsprozesse von Praxisgemeinschaften und begrenzten Öffent
lichkeiten weist ein entsprechend höheres Maß an historischer Tiefe und persönlicher 
Nähe auf als jene der IGMG-Moschee. Die wichtigsten Gesprächspartner waren die zen
tralen Autoritäten der Moschee. Der Imam Abdellatif, den alle respektvoll als ›Scheikh‹ 
bezeichnen und der seit 1995 die religiösen Belange der Gemeinde leitet, Ahmad Lahbabi, 
welcher das Unterrichtsprogramm organisiert und daher von vielen als ›Direktor‹ beti
telt wird, und Abdullah, der einzige türkeistämmige im engeren Kreis der engagierten 
Mitglieder.18 Er leitet den Unterricht der ältesten Jungen und wird von vielen aufgrund 
seines medizinischen Doktortitels und der Profession als Chirurg ›Dr. Abdullah‹ oder 
schlicht ›Doktor‹ genannt. Darüber hinaus standen mir der Vorsitzende Onkel Yusuf und 
sein Stellvertreter Onkel Ismail, die als ›Gastarbeiter‹ die Moschee gegründet hatten, Re
de und Antwort und ich sprach mit zahlreichen weiteren Lehrern, Eltern und Schülern 
der Gemeinde. Im Folgen skizziere ich den spezifischen Bildungsansatz der Al-Taqwa 
Moschee, und analysiere dessen Genese unter Einbezug der wegweisenden soziodemo
graphischen und ideologischen Faktoren. 

Islam, »wie Allah ihn uns gesagt hat« 

Yusuf: …die Leute sagten vielleicht du bist gegen dein Land oder was!? Die sagen uns 
sowas, weil wir wollten den Islam, wie Allah ihn uns gesagt hat. Die wollten Bilder von 
Königen in die Moschee machen… wenn Feiertag ist in Marokko, musst du das auch 
hier in der Moschee machen! Wir haben gesagt: ›So was machen wir nicht! Bis jetzt 
al-ḥamdulilāh [etwa Preis sei Gott]‹ (Prot. 12.05.2019; Anm. d. Verf.). 

18 Während der Direktor einen zivilen Namen trägt, der der muslimischen Historiographie ent
stammt und daher mit Vor- und Nachnamen pseudonymisiert wird, hat der Doktor zu seinem zi
vilen türkischen Namen zusätzlich einen muslimischen Namen angenommen, mit welchem er in 
der Moschee ausschließlich angesprochen wird. Mit dem Scheikh wurde der Name nicht thema

tisiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Onkel Yusuf und Onkel Ismail hatten wie viele andere Bergleute aus der Türkei und Ma
rokko nach zehn gemeinsamen Jahren unter Tage und den ›Fehltritten‹ von Kneipen- 
und Spielhallenbesuchen, Anfang der 1980er begonnen, sich wieder auf ihre Religion zu 
besinnen. In einer Gruppe von etwa 15 Männern hatten sie in einer Garage angefangen 
gemeinsam zu beten, doch schon bald kam es zu jener von Yusuf beschriebenen Mei
nungsverschiedenheit. Da Yusuf, Ismail und einige weitere Brüder den Einbezug kul
tureller bzw. nationalstaatlicher Symbole als nicht mit Koran und Sunna konform an
sahen und es ablehnten, das Bildnis des damaligen, autokratisch regierenden Königs 
Hassan II. in der Moschee aufzuhängen,19 verließ eine stärker nach Marokko orientierte 
Gruppe den Kreis und gründete einen Kulturverein, der vom marokkanischen Konsu
lat gefördert wurde. In der Marokkanischen Diaspora-Community in Europa herrschte 
von Beginn an Misstrauen gegenüber den Absichten staatlicher marokkanischer Orga
nisationen (Sunier, van der Linden & van de Bovenkamp, 2016: 412), da die Mehrheit der 
Arbeitsmigranten wie Yusuf und Ismail aus den für ihre antiroyalistische Haltung be
kannten, überwiegend von Berber*innen besiedelten Provinzen Rif und Oujda stammt 
(Berriane, 1996: 170).20 Die Regionen des Nordostens wurden lange, sowohl von den Ko

19 1961 bestieg König Hassan II., der sich als »Kombinierer von islamischer Tradition und westlicher 
Modernität« (Khallouk, 2016: 111) sah, den Thron, baute seine Herrschaft jedoch sukzessive zu ei
nem autoritären Regime aus. Mit seiner Herrschaft begannen in Marokko die sogenannten »blei
ernen Jahre«. Der wachsende Unmut in der Bevölkerung entlud sich ab 1965 in Student*innenun
ruhen und in den gescheiterten Putschversuchen durch Teile des Militärs 1971 und 1972. Hassan II. 
ging zunehmend repressiv gegen Oppositionelle vor (ebd. 114–115). 

20 Wie Berriane (1996: 170) basierend auf Daten des marokkanischen Konsulats Frankfurt errechne
te, stammten 1974 73 % der marokkanischen Gastarbeiter*innen in der Bundesrepublik aus der 
im Rif liegenden Provinz Nador und weitere 5 % aus dem an Nador und Algerien grenzenden Ouj
da. Die vormals autonomen Tarifit-sprachigen Regionen des Nordostens waren sowohl während 
der Kolonialherrschaft wie auch im Königreich Marokko systematisch vernachlässigt worden und 
galten lange als Hort des Widerstands und der wirtschaftlichen Krisen (de Haas, 2007: 12–13). Die 
Kolonialmächte hatten eine divide et impera Politik auf Basis einer hochstilisierten Unterscheidung 
zwischen Arabité (Arabertum) und Amazighité (Berbertum) verfolgt, die maßgeblich zur Konstruk
tion einer berberischen Identität und Kultur beigetragen hatte (Pfeifer, 2015: 46–64). Zwar sind die 
Dialekte der drei großen berberischen Gesellschaften Marokkos, Zentralatlas-Tamazight, Tasche
lit und Tarifit, das im Rif-Gebirge gesprochen wird, linguistisch miteinander verwandt und unter
einander verständlich, doch verfügten die Sprecher*innen nicht über eine prä-koloniale kollektive 
Identität. Heute verstehen sich die Berber*innen überwiegend als indigene Bevölkerung Marok

kos und zunehmend werden Forderungen laut, die negative Fremdbezeichnung Berber*in durch 
das Ethnonym Imazighen – ›Freie‹ (Sg. Amazigh) zu ersetzen. Das griechische barbaros (stammeln, 
lallen, unverständlich sprechen) und das römische barbarus bezeichnet jeweils Gruppen und Kul
turen außerhalb der eigenen Zivilisation (ebd.: 38). Im zeitgenössischen Sprachgebrauch wird der 
Begriff des Barbaren »abfällig für verrohte, ungebildete und unzivilisierte Menschen verwendet« 
(ebd.: 39). Da meine amazighischen Gesprächspartner*innen sich aber weiterhin durchgehend als 
Berber*in bezeichneten, halte ich – der Problematik der ursprünglichen Benennungspraxis be
wusst – im Fortgang an diesem Begriff fest. 
Die Regierung des Sultans wird seit dem 16. Jahrhundert als makhzen bezeichnet. Zum makhzen 
gehörten Amtsträger am Hof, Würdenträger wie auch loyale Stammesführer. Seit der Unabhän
gigkeit steht der Begriff für den marokkanischen Staat und seine Institutionen (Polizei, Justiz, Ver
waltung etc.). (Vgl. Pfeifer, 2015: 48–49). Diese Bedeutung hatte sich jedoch durch die Kolonialzeit 
und die Ära Hassan II. gewandelt. So benennt Sunier mit dem Begriff den marokkanischen Staat 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Islamische Bildungsräume schaffen 89 

lonialherren wie auch dem Königreich Marokko, strukturell vernachlässigt und galten 
als Hort der Rebellion und der ökonomischen Krisen (de Haas, 2007: 12–13). Hassan II. 
machte sich in den 1970ern folglich die Migrationspolitik nicht nur zunutze, um Druck 
vom heimischen Arbeitsmarkt zu nehmen, sondern auch um politische Spannungen zu 
entschärfen: »Der hat sich gedacht, gut, dann kriegen die alle Pässe und sollen weg. Und 
das ist der Grund warum so viele Berber in Deutschland, Holland und Belgien sind. Mehr 
als [marokkanische] Araber.« (Ahmad Lahbabi, 19.02.2019; Anm. d. Verf.). Zugleich war 
der König bestrebt in der Diaspora Einfluss zu gewinnen und etablierte die sog. amicales, 
Vereine im Umfeld der ersten Moscheen, die in direkter Verbindung zu Botschaften und 
Konsulaten standen. Diese sollten vordergründig den Migranten Unterstützung in der 
Fremde leisten, fungierten aber zugleich als Kontrollinstanzen des makhzen – des Herr
schaftsapparates – und seines Geheimdienstes (Schüttler, 2007: 4; Sunier, van der Linden 
& van de Bovenkamp, 2016: 411–412).21 Mit Absage an staatliche Beeinflussung aus der 
Heimat ging nicht nur der Verzicht auf finanzielle Förderung einher. Mit ihr konstituier
te sich auch das Islamverständnis der Gemeinde, das sich von nationalen und kulturellen 
Symboliken distanziert und somit auch lokale Formen von Islam ablehnt. Man habe et
wa mit dem Sufismus (tasawwuf ), der die marokkanische Volksreligiosität maßgeblich 
prägt, »nichts zu tun«, erklärte Lahbabi (19.02.2019). Während der Sufismus in den letz
ten Jahren seitens des marokkanischen Staates als typisch marokkanische, liberale Form 
des Islam beworben wird, in der sich verschiedene Konfessionen und Weltanschauungen 
wiederfinden können (ebd.: 413),22 gelten der orthodoxe Islam und insbesondere salafis

und seinen Sicherheitsapparat (Sunier, van der Linden und van de Bovenkamp, 2016: 411). Kritische 
Stimmen bezeichnen ihn heute als den deep state Marokkos, der Regierungsgeschicke lenkt und in 
die Politik eingreift (z.B. Karam, 20.07.2020; Lamzouwaq, 13.10.2013). 

21 Während der ›bleiernen Jahre‹ unter Hassan II. galt jede politische Aktivität, sei es das Engage
ment in Gewerkschaften oder die Förderung der Berberkultur, als subversiv und verdächtig und 
wurde nach Rabat gemeldet. Mit der zunehmenden Reformbereitschaft Hassans II. in den 1990ern 
stellten die amicales ihre Spionageaktivitäten ein und der König schuf die dem Innenministeri

um angeschlossene Fondation Hassan II pur le Marocains Résidant à l’Etranger als Organ der politi
schen Repräsentation der Auslandsmarokkaner*innen (Schüttler, 2007: 4). Grundsätzlich werden 
die Auslandsmarokkaner in Deutschland vom marokkanischen Staat eher vernachlässigt, da sie 
einerseits – im Vergleich zu jenen in Belgien, Frankreich oder Spanien – eine kleine Gruppe sind, 
die als politisch tendenziell inaktiv gilt, und andererseits stellt die Sprachbarriere für Forschung 
in Deutschland ein Hindernis dar. So wurde beispielsweise in der Forschungsabteilung des Foun
dation Hassan II. kein Forschungskoordinator für Deutschland ernannt (ebd.: 5). 

22 Dieses Image mag den heterodoxen Ritualpraktiken geschuldet sein, in denen nicht selten Musik, 
ekstatischer Tanz und Trance-Riten eine zentrale Rolle spielen (vgl. Zillinger, 2014). Die Bruder
schaften des Sufismus, der im marokkanischen Kontext auch als Maraboutismus bezeichnet wird 
(Khallouk, 2016: 180–181; vgl. Eickelman, 1976), haben sich jeweils aus der Gefolgschaft zu einem 
Scheikh (marabout) formiert, der mit besonderer Segenskraft (baraka) ausgezeichnet ist und in der 
Regel in einer spirituellen Linie (silsila) von Gelehrten in Verbindung mit dem Propheten Muham

mad steht. Die Grabstätten der Marabouts entwickelten sich zu lokalen Heiligtümern und Pilger
stätten, an die auch religiöse Stiftungen (waqf ) zu Wohlfahrtszwecken angeschlossen waren bzw. 
sind (Khallouk, 2016; 181–182). Über Jahrhunderte hinweg leisten die Bruderschaften somit ins
besondere in ländlichen Regionen einen Beitrag zur sozialen Sicherheit. Ihr politischer Einfluss, 
den sie bereits im Widerstand gegen Portugiesen, Spanier und Franzosen geltend machten, ist 
bis heute nicht zu unterschätzen. Auch in der ethnologischen Forschung wird der Sufismus – wie 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

tische oder wahhabitische Auslegungen hingegen als nach Marokko importierte, auslän
dische Phänomene (ebd.).23 

Wenn Yusuf und Ismail heute auf die Geschichte der Moschee zurückblicken, tun 
sie dies nicht ohne Stolz, denn seit der Gründung der Moschee 1984 sind nicht nur die 
Besucherzahlen stetig gewachsen, auch die Kongregation des Freitagsgebets ist zuneh
mend internationaler geworden. Richtungsweisend für diese weitere Entwicklung soll
te die Einstellung des Imams sein der seit 1995 der Gemeinde in religiösen Belangen bis 
heute vorsteht. Abdellatif ist ein kleiner, kräftiger Mann mit weißer Haut, dessen rundes 
Gesicht von einem grauen, kurz gehaltenen Bart gerahmt wird. In der Moschee wurde er 
respektvoll als Scheikh angesprochen und auch über die Moschee hinaus war er als Au
torität anerkannt. So gestanden beispielsweise auch meine Salafi-Gesprächspartner ein, 
dass er derjenige sei, mit dem man nicht zu diskutieren brauche, sei er doch an Wissen 
allen überlegen. Der Scheikh durchlief, als wohl einziger Imam der Stadt, eine klassische 
religiöse Bildung in marokkanischen Medressen. Neben der Autorität eines Gelehrten 
zeigte Abdellatif aber auch seine väterliche Seite: Mit Hingabe stand er im Ramadan täg
lich selbst stundenlang in der Küche und lud die Brüder zum allabendlichen ifṭār (Fasten
brechen) ein, bevor er im Anschluss für mehrere Stunden beim nächtlichen tarāwīḥ-Ge
bet vor 200–300 Gläubigen im zunehmend mit Sauerstoff unterversorgten Gebetsraum 
den Koran rezitierte. Er war immer präsent und ansprechbar, da er mit seiner Familie im 
selben Gebäude wohnte, in dem auch die Moschee untergebracht ist. Für die grundsätz
lich als erfolgreich wahrgenommene Entwicklung der Gemeinde identifizierte Scheikh 
Abdellatif drei Gründe: 

Erstens: Demographie. Viele haben Kinder bekommen. Die älteren Gastarbeiter wer
den weniger und mittlerweile sind viele neue Leute da. Verwandte, Schwiegersöhne. 
Und jetzt, nach dieser Krise in Syrien, haben wir auch einige Flüchtlinge. Zweitens: Es 
gab mal ein Missverständnis in der ǧamāʿa [Gemeinde] und die hat sich gespalten und 
es gab Leute, die haben gesagt, wir müssen nach Tradition gehen, d.h. ein Marokka

ner sagt, wir sollen nicht mit Türken beten. Die anderen haben gesagt, wer kommen 

Eickelman’s (1976) klassische Ethnographie eines sufischen Pilgerzentrums exemplarisch zeigt – 
bisweilen als Moroccan Islam überschrieben und mit diesem gleichgesetzt. 

23 Bereits in Marokko hatte der Staat versucht, durch die Gründung eigener Moscheen den Islam zu 
kontrollieren, wie der Direktor erläuterte: »Es gibt Moscheen, die wurden von der Regierung ge
baut und machen nur, was die Regierung will. Sogar die Freitagspredigt muss schon vorher kon
trolliert werden oder die kriegen das geschrieben. Der zweite Teil der Predigt war immer für die 
Regierung und König. Oder an einem nationalen Feiertag mussten alle in die Moschee. Die Mo

scheen, die aber von Leuten so gebaut worden sind, die waren unabhängig, und da hatte der Staat 
keine Kontrolle. Die haben einfach so gepredigt, und als sie gemerkt haben, das geht in die fal
sche Richtung, dass jeder predigt, wie er will, und da gibt es auch salafistische Imame, die haben 
auch Hass gepredigt usw., und dann, nach den Attentaten in Casablanca usw., wurden sie noch 
strenger kontrolliert« (Ahmad Lahbabi, 06.03.2019). Neben dem Anschlag von Casablanca 2003, 
in dem 46 Menschen getötet wurden, waren die Autoritäten auch durch die Teilnahme von Perso
nen mit marokkanischer Herkunft bei Anschlägen im Ausland – wie 2004 und 2017 in Spanien – 
alarmiert, denn als beliebtes Reiseziel der Europäer befürchtete man nicht zuletzt auch negative 
Auswirkungen auf den Tourismus (El-Katiri, 2013). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Islamische Bildungsräume schaffen 91 

will, kann kommen. Ich habe versucht, Islam zu erklären. Was heißt das? Keine Natio
nalität! Drittens: Jugendliche wie Abdullah… in türkischen Moscheen geht es viel um 
Tradition und die Imame sind wenig gebildet. So gesagt, so gemacht, folgen wir. Ju
gendliche verstehen teilweise mehr als die Imame und versuchen, es ihren eigenen 
Leuten zu erklären und die sagen: ›Ihr seid junge Leute und versucht mir etwas zu er
klären? Raus!!‹ Dann sind die zu uns gekommen. Wir haben viele Jugendliche vieler 
Nationalitäten. Also Türken, Bosnier, Araber, Marokkaner (Abdellatif 27.01.2019; Anm. 
d. Verf.). 

Neben der demographischen Entwicklung (1), die derart auch in der Geschichte türki
scher Moscheen zu beobachten ist, sah der Scheikh vor allem (2) die Überwindung na
tionaler Identifikationen und die Loslösung der Religion von entsprechenden als Kultur 
oder Tradition beschriebenen Aspekten als das, was die Attraktivität der Al-Taqwa Mo
schee für ein breiteres Publikum ausmacht. Er replizierte somit das Gründungsnarra
tiv der Gemeinde, in dem die Entscheidung für eine puristische und universale Religion 
gewissermaßen angelegt war. Darüber hinaus betonte Abdellatif: »Ein Muslim braucht 
keinen Staat, um ein Muslim zu sein. Bei 99 Prozent brauchst du dich nur auf dich zu 
konzentrieren und zu praktizieren.« (Abdellatif, 27.01.2019). Er stellte somit den quietis
tischen Ansatz der Gemeinde heraus, der den politisch-aktivistischen und explizit Tür
kischen Islam der Milli Görüş Bewegung nahezu kontrastiert. 

Zuletzt (3) kritisierte Abdellatif in vorstehendem Zitat das blinde Befolgen einer Tra
dition oder Rechtsschule (»So gesagt, so gemacht, folgen wir«), die als taqlīd (Nachah
mung, Imitation) bezeichnet wird, und stellte somit auch die Autorität von dessen Ver
tretern, den Imamen in türkischen und bosnischen Moscheen in Frage. Sie könnten vie
len Jugendlichen im Hier und Heute keine befriedigenden Antworten mehr geben, was 
einen push-Faktor für das Verlassen der Moscheen darstelle. Dies habe viele Jugendliche 
zu ihm geführt, der eine größere Flexibilität um Umgang mit Traditionen und Rechts
schulen für sich beansprucht. Der Einsatz der deutschen Sprache als weiterer Verkehrs
sprache neben Tamazight und Arabisch war letztlich die Konsequenz des Ansatzes einen 
Islam für alle in der deutschen postmigrantischen Gesellschaft zu etablieren und nach 
Abdellatif der einzige Weg, ihn an die nächste Generation zu vermitteln. Dekulturalisie
rung bzw. Denationalisierung und der Gebrauch der deutschen Sprache sind die zen
tralen Aspekte für die zentripetale und integrative Dynamik der Moschee (diese gehen 
indes mit theologischen und islamrechtlichen Argumentationen einher, die in Kapitel 3 
eingehender beleuchtet werden). Die Al-Taqwa Moschee löst sich dadurch zunehmend 
von Herkunfts- und Migrationsbezügen und orientiert sich an der Einwanderungsreali
tät der postmigrantischen bundesrepublikanischen Gesellschaft. Aufgrund dieser post
migrantischen Orientierung (vgl. Foroutan, 2019) und dem Stadtweiten Einzugsgebiet 
(vgl. Färber, Spielhaus & Binder, 2012) bezeichne ich die Al-Taqwa Moschee als postmi
grantische Stadtmoschee. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Der lange Weg zum Moscheeunterricht 

Bis Mitte der 1990er bestand die Gemeinde fast ausschließlich aus marokkanischen 
Bergleuten und ihren Familien, die gemäß der Lokalisierung der drei Zechen über die 
ganze Stadt verteilt lebten. Nachdem man Anfang der 1990er einen Lehrer aus Marokko 
als Imam engagiert hatte der auch die Kinder unterrichten sollte, stellte der Standort 
der Moschee in einem der äußeren Vororte eine große Herausforderung dar. Adam, der 
Sohn von Onkel Ismail erinnert sich, wie das Problem gelöst wurde: 

Damals fuhren zwei oder drei Mercedes 207er Kastenbullis durch die Stadt. Wir hatten 
einen Fahrdienst. Die haben extra Fahrer engagiert, der eine fährt Richtung Norden, 
der andere Richtung Westen und dann wurden die Jungs und Mädels zusammenge

trommelt und dann in die Moschee gefahren (Adam, 11.04.2019). 

Trotz der Einrichtung dieses Shuttleservices, um den langen Weg zum Moscheeunter
richt zu bewältigen, konnte dieser nicht verstetigt werden, denn bald habe man sich 
aufgrund der »mittelalterlichen« (ebd.) Methoden, die auch psychische und physische 
Gewalt beinhalteten, von dem marokkanischen Lehrer getrennt und das Angebot wur
de vorerst eingestellt. Als 1995 schließlich Abdellatif die religiöse Leitung der Gemeinde 
übernahm, standen die Platzprobleme der Moschee im Vordergrund und man zog in die 
Innenstadt, wo die neuen Räumlichkeiten zuerst einmal für die Nutzung als Gebetsraum 
umgebaut werden mussten. Als Angestellter des Vereins und geübter Bauarbeiter über
nahm der Imam einen großen Teil der Arbeiten selbst. 

Als um die Jahrtausendwende im Zuge einer – nach der Arbeitsmigration und dem 
Familiennachzug – dritten Migrationsphase viele marokkanische Akademiker*innen 
nach Europa kamen, stießen auch einige Brüder zur Gemeinde, die ihre Schule oder 
ihr Studium in Marokko absolviert hatten. Darunter auch Ahmad Lahbabi, der bei 
seiner Ankunft folgenden Eindruck der Moscheebildung hatte: »Anfang bis Mitte der 
2000er gab es viele Kinder, die eine Bruchphase hatten. Die haben jahrelang kein 
Arabisch gelernt und kein Koran. Es gab also Leute, die haben was verpasst, weil es 
einfach Mangel an Lehrern gab« (Ahmad Lahbabi, 19.02.2019). Lahbabi stammt aus dem 
nordostmarokkanischen Nador, nennt sich »halb Berber, halb Araber« (ebd.) und wuchs 
entsprechend zweisprachig auf. Nach Koranschule, Abitur und Jurastudium ging er im 
Alter von 27 Jahren nach Deutschland und absolvierte ein Studium der Sozialen Arbeit. 
Nachdem er schließlich eine Stelle als Schulsozialarbeiter gefunden hatte, begann er 
2009 gemeinsam mit dem Scheikh und dem Doktor Abdullah, das Angebot der Mo
schee um einen Islamunterricht auf Deutsch zu erweitern und die Schüler*innen nach 
Altersgruppen einzuteilen und Klassen zu bilden. Heute ist Ahmad der ›Direktor‹ des 
als taʿlīm bezeichneten Unterrichts und beispielsweise für die Kommunikation mit den 
Eltern, die Anmeldung der Kinder, die Bildung der Kurse oder die Zuteilung der Lehrer 
zuständig. Darüber hinaus gibt er Unterricht in Grundlagen des Islam für die Kleinen 
zwischen 9 und 14 Jahren. 

Auch Abdullah – der in der einleitenden Vignette das Nachwuchsproblem benannt 
hatte – spielte eine wichtige Rolle bei der Entwicklung des deutschsprachigen Unter
richts. Um die Jahrtausendwende war er der Einzige im engsten Kreis der Autoritäten, 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Islamische Bildungsräume schaffen 93 

der nicht marokkanischer, sondern der Herkunft seiner Eltern nach türkischer Abstam
mung war, und im Feldforschungsort geboren wurde. Seine Frömmigkeit und die an
gehende Karriere als Mediziner ließen ihn auch früh das Ansehen der marokkanischen 
Honoratioren gewinnen. Abdullah kehrte schon als Jugendlicher der türkischen DİTİB- 
Moschee seiner Eltern den Rücken und stand während des Studiums der Salafiyya nahe, 
fand schließlich aber den Weg zu Abdellatif in die Al-Taqwa Moschee. Abdullah ist zur 
Zeit der Forschung Anfang Vierzig, alleinstehend und Oberarzt in einer renommierten 
Klinik. Er unterrichtet jeden Sonntag die ältesten Jungen im Alter von 13 bis über 20 Jah
ren in tafsīr, der selbstständigen Auslegung des Koran. Er ist einer von mehreren Türkei- 
und Bosnien-stämmigen Brüdern, die um die Jahrtausendwende den ›Kulturislam‹ ih
rer Eltern und der Moscheegemeinden, hinter sich gelassen hatten, nach deutschspra
chigen Angeboten verlangten und zur Al-Taqwa Moschee kamen. Sie waren Teil einer 
Suchbewegung, die eine puristische Revitalisierung des Islam anstrebte und in deren 
Zusammenhang auch das Aufblühen des zeitgenössischen Salafismus steht. 

Ende der 2000er hatten sich in der Al-Taqwa Moschee einige dieser Suchenden zu
sammengefunden, um in der Moschee ein Bildungsprogramm in deutscher Sprache zu 
implementieren. Aufgrund der begrenzten räumlichen Kapazitäten des damaligen Mo
scheegebäudes mietete die Gruppe einen Raum auf der anderen Straßenseite an. Die
se Initiative scheiterte jedoch bald an der Vereinnahmung des neuen Bildungsraumes 
durch einige Brüder, die sich nun offen als Salafis zu erkennen gaben und bald offiziell 
von der Moschee abspalteten (vgl. Kapitel III.4). 

Erst mit dem Umzug 2013 aus der Stadtmitte zurück in den Vorort, wo die Mo
schee gegründet worden war, erledigten sich schließlich die Platzprobleme und der 
Weg zum Bildungsprogramm in heutigem Umfang war frei. Mit der Fertigstellung 
der Renovierung konnte an 2015 nun ein neues und gänzlich deutschsprachiges Un
terrichtprogramm angeboten und etabliert werden. Den Anstoß hatten letztlich jene 
zwei Gruppen von Muslim*innen aus der zweiten Generation gegeben, die zu Beginn 
der 2000er den Weg in die Gemeinde gefunden hatten, erstens religiöse marokkanische 
Akademiker und zweitens zuvorderst deutschsprachige Brüder, Konvertiten und jene, 
die dem türkischen und bosnischen Kulturislam den Rücken gekehrt hatten. 

Die Lehrerschaft 

Die Basis des Vereins, der die Al-Taqwa Moschee verantwortet, besteht heute aus rund 
siebzig Beitrag zahlenden Mitgliedern mit ihren Familien und ist marokkostämmig 
geblieben. »Ich würde sagen 40 % Berber, 30 % Araber aus Oujda und 20 % Araber aus 
Bou’arfa«, schätze Ahmad Lahbabi (19.02.2019) die Zusammensetzung der Mitglieder 
ein. Während also der Anteil an arabischen bzw. arabischsprachigen Familien an der 
Gesamtheit der Vereinsmitglieder mit ca. 50 % größer ist als jener der Berber, bemerkte 
ich nach einiger Zeit der Unterrichtsbeobachtung und nach zahlreichen Gesprächen mit 
den Moscheelehrern, dass die engagierten und gestaltenden Akteure und insbesondere 
die Lehrerschaft ethnisch anders aufgestellt ist: Sieben der neun Lehrenden bezeichnen 
sich als ›Berber‹ und sind Tamazight- bzw. Tarifit-Muttersprachler. Ausnahmen sind le
diglich der türkeistämmige Abdullah und Hischam, der Schwiegersohn des Scheikh, der 
Araber ist. Anders als in Marokko, wo viele Kinder – Berber wie Araber – Grundkennt

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

nisse des Arabischen bereits im Vorschulalter in der Koranschule vermittelt bekommen, 
und der Spracherwerb fester Bestandteil des Curriculums öffentlicher Schulen ist, geht 
es vielen berberischen Kindern in Deutschland wie Abdelkarims fünfzehnjährigen Sohn 
Bilal: »Zuhause sprechen wir berbisch [sic!]. Also mit meinem Vater sehr oft Deutsch, 
ja. Mein Vater will, dass wir ein bisschen unsere Deutschkenntnisse verbessern und er 
selbst lernt dann halt auch dadurch« (Bilal, 10.03.2019). Die berberischen Kinder und 
Jugendlichen in Deutschland wachsen in der Regel mit der elterlichen Muttersprache 
Tamazight und der Verkehrssprache Deutsch auf und erhalten kaum die Gelegenheit, 
vertiefte Arabischkenntnisse zu erwerben. Doch auch die Kompetenzen des Deutschen 
seien bei vielen Moscheeschülern mangelhaft, wie ›Doktor‹ Abdullah diagnostizierte: 

Es gibt so viele Defizite. Sie können dieses Buch nicht verstehen, weil die Jugendlichen 
können nicht mal Deutsch lesen! Jugendliche in der 9. Klasse haben so viel Probleme 
mit dem Lesen, dass sie sich dermaßen auf die Aussprache der Buchstaben konzentrie
ren, dass sie nicht mehr wissen, was da drinsteht (Abdullah, 14.12.2018). 

Dass weder die berberischen Eltern noch die Moschee in der Lage sind, für die Rezita
tion und das Verständnis des Koran ausreichende Sprachkompetenzen des Arabischen 
zu vermitteln, erklärt die Motivation der berberischen Eltern, den deutschsprachigen 
Unterricht voranzubringen sowie ihre überproportionale Vertretung unter den Lehrern. 
Auch für viele der Eltern hat es Priorität, die eigenen Kompetenzen der Verkehrsspra
che im Residenzland Deutschland zu verbessern. Dass der deutschsprachige Islamun
terricht für Jungen in der Al-Taqwa Moschee überproportional von Berbern angeboten 
wurde, hat indes wenig mit Ethnizität zu tun und ist vielmehr eine pragmatische Fra
ge der Sprachlichkeit: Deutsch ist die Verkehrssprache der Jugendlichen und im Begriff, 
Tamazight als Muttersprache abzulösen. 

Islamische Pädagogik 

Jeden Sonntag findet in der Al-Taqwa Moschee von 10 bis 14 Uhr Unterricht statt (le
diglich die Corona-Pandemie hatte zur vorübergehenden Aussetzung geführt). Ich hatte 
über einen Zeitraum von etwa acht Monaten dieselben Klassen begleitet, und nur gele
gentlich andere Kurse, wie die ›Mini-Muslims‹, den Kurs der Kleinsten von sechs bis etwa 
zehn Jahren besucht. In der Regel fand ich mich also um 10 Uhr in der Klasse der 10 bis 
14-jährigen bei Rashid ein, einem zumeist modisch, mit Designerjeans, gestylter Frisur 
und in Lederjacke, auftretenden, Anfang vierzigjährigen Vorarbeiter einer Stahlfirma. Er 
und sein jüngerer Bruder, stammen wie der Direktor aus dem nordostmarokkanischen 
Nador, sind Berber und kamen ebenfalls um die Jahrtausendwende zum Studieren nach 
Deutschland, wo bereits ein Onkel lebte. In Raschids Unterricht saßen unter anderen der 
Sohn des Direktors, zwei Töchter von Abdelkarim, und auch seine eigene Tochter. 

Rashid brachte den Kindern die Glaubensgrundlagen bei und erzählte etwa die Ge
schichten verschiedener Propheten wie Zekeriya, Noah oder Jesus, schilderte die Ereig
nisse des Weltuntergangs oder – wie in der Einheit, aus welcher der folgende Gesprächs
ausschnitt stammt – die Rolle der Familie und die Prinzipien islamischer Erziehung. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Islamische Bildungsräume schaffen 95 

Nachdem er einige Minuten mit den Kindern über ihre Woche in der Schule gesprochen 
hatte, begrüßten sich Schüler*innen und der Lehrer: 

Rashid: ›Salāmu ʿalaykum.‹ 
Alle Schüler*innen: Wa-ʿalaykumu s-salām wa-raḥmatu Llāh wa-barakātuh.‹ 
Rashid: ›Letzte Woche hatten wir die Erziehung im Islam kennengelernt. Haben wir ge
sagt, Islam teilt die Erziehung auf drei. Von null Jahren bis sieben Jahre und dann?‹ 
Schüler: ›Sieben bis 14…‹ 
Rashid: ›Bis 14. Was macht man da? Man erzieht die. Und weiter? Von 14 bis?‹ 
Schülerin: ›14 bis 22 sollte man so sein Freund sozusagen sein.‹ 
Rashid: ›Von null bis sieben Jahre spielen. Das heißt mehr spielen als lernen. Daʿībun. 
Warum? Weil das Kind, egal, was du mit ihm machst, ein Vierjähriger, auch wenn du 
dem heute erzählst, morgen macht er den gleichen Fehler nochmal. Das bringt nichts, 
weil das Kind ist noch kopfmäßig nicht in der Lage zu lernen. Okay, der lernt die Moto

rik, der lernt viele Sachen. Aber dass er wirklich Unterricht lernen, beibringen ist noch 
nicht. Erst ab sieben Jahre! Ab sieben Jahren kannst du deinem Kind sogar…sogar fünf 
Sprachen beibringen. Ist kein Problem. Von sieben bis 14 Jahre ʾaddibun. Was heißt ʾad
dibun? Verfeinere sein…Verhalten. Was heißt verfeinern? Das heißt, du sollst ihn erzie
hen… allein Essen, das ist auch eine Kunst. Unser Prophet Muhammad s.a.w., er hat 
uns sogar gezeigt, wie wir auf Toilette gehen. Das heißt, wie man Toilette betritt. Hat 
der gesagt: Sag duʿāʾ [Bittgebet], bevor du da reingehst. Wenn du rausgehst, sagst du 
nochmal: ›Verzeihung, Allah. Verzeihung, Allah!‹ Wie du isst, wie du gesund gehst, wie 
du dich verhältst. Das sind so halt Islam-Verhalten. Und ab 14 bis 21 Jahren, dann endet 
die Erziehung. Prophet sagt, bis 21 Jahren. ṣaḥībuhu – Du sollst ihn als Freund machen. 
Und Mama macht ihre Tochter als Freundin. Warum? Die bringt dem bei. […] Islam hat 
für die Mutter einen ganz besonderen Platz in der Gesellschaft. Islam sagt sogar, wenn 
man die Rolle von der Mutter verachtet, ist die ganze Gesellschaft futsch (Protokoll, 
24.02.2019; Anm. d. Verf.). 

Rashid fuhr mit der besonderen Rolle der Mutter im Islam fort und unterstrich sie mit 
einem Hadith und einer Geschichte über einen Mann aus dem Gazastreifen, der nach 
drei Jahren ohne Kontakt zu seiner Mutter feststellen musste, dass diese verstorben war. 
Als er davon erfuhr, bereute er, sich zuvor nicht mit ihr versöhnt zu haben. Die fragenden 
Gesichter der Kinder angesichts der Nennung des Gazastreifens bewegten ihn nun dazu, 
dem eingeschobenen Beispiel wiederum zuerst eine geographische Einordnung voran
zustellen, die er mit einer Zeichnung an der Tafel zu illustrieren beabsichtigte. Rashid ist 
ein leidenschaftlicher Erzähler, der sich zwar an Themenblöcken orientierte, doch einem 
frontalen Unterrichtmodus verhaftet war, der auf freiem Erzählen aus dem Stegreif ba
sierte und ein hohes Maß an Improvisation aufwies. So holte er bisweilen weit aus, um 
ein Beispiel einzubringen, für das er – wie im Falle des Mannes aus dem Gazastreifen – 
wiederum erst die Verständnisgrundlage schaffen musste. Dass ihm oft wenig Zeit zur 
Vorbereitung blieb, demonstrierte eine Unterrichtsstunde, in der ein Test geschrieben 
wurde. Als Raschid dazu ansetzte den Schüler*innen die Aufgaben zu diktieren, kramte 
er ein unordentlich gefaltetes Blatt Papier aus der Hosentasche, auf dem er offensicht
lich schnell handschriftlich einige Fragen notiert hatte. Die letzte halbe Stunde des oben 
zitierten Unterrichts war schließlich dem Vortragen arabischer Koranverse vorbehalten, 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

was – verglichen mit dem vorausgehenden freien Erzählen im Frontalunterricht – einen 
Kontrast darstellte, da nun die Schüler*innen aktiviert wurden. Neben dem methodi
schen Ansatz des Lehrers ist der Ausschnitt auf einer weiteren Ebene interessant. Ras
hid explizierte hier das der islamischen Pädagogik zugrundeliegende Konzept von der 
kindlichen und adoleszenten Entwicklung, woran sich die Didaktik orientieren müsse. 
Auch die Moscheen – türkische wie marokkanische – orientieren sich an den drei Ent
wicklungsphasen als strukturierendes Prinzip des Unterrichts und seiner Inhalte. 

Nach dem Unterricht von Rashid begleitete ich auch regelmäßig den Kurs des Dok
tors Abdullah, der jeden Sonntag von 12 bis 14 Uhr im lichtdurchfluteten hinteren Raum 
der Moschee stattfindet. Die erste Begegnung mit dem Lehrer hatte mich kurz irritiert, 
denn im Wissen um seine Tätigkeit als Oberarzt in der Chirurgie hatte ich eher ein Er
scheinungsbild wie jenes des Direktors Ahmad erwartet, der für gewöhnlich Hemd trägt 
und glattrasiert ist. Der Bart des etwa 1,70 m großen hageren Doktor Abdullah reich
te hingegen bis zur Brust, der Schnäuzer war kurz gestutzt, die ungeschnittenen Haare 
fielen ihm in die Stirn und seine Khaki Pluderhosen und farblich abgestimmte Fleece
jacke erinnerten mich eher an den Dresscode der Salafis als an jenen eines Arztes (was 
mehr über meine Konditionierung, denn über Abdullah aussagt). Nachdem er mir eine 
deutsche Koranausgabe geschenkt hatte, damit ich dem Unterricht folgen konnte, bat 
er mich, in der letzten Reihe Platz zu nehmen. Von den Religionsschülern waren bereits 
einige volljährig, wie unschwer an den auf den Pulten platzierten Autoschlüsseln zu er
kennen war. Nachdem er sie aufgefordert hatte, die Aufmerksamkeit nun nach vorn zu 
richten, sprach er einen Segen und forderte einen Jungen auf, die ersten Verse der Sure 
15 zu lesen: 

Abdullah: ›Mohammed, Lies!‹ 
Mohammed: ›Alif-Lam-Ra. Dies sind die Zeichen des Buches und einer klaren Lesung.‹ 
Abdullah: ›Stop! Alif-Lam-Ra Was ist das? Das sind einfach irgendwelche arabischen 
Buchstaben, die aneinandergereiht sind! Was will Er uns damit sagen? Dass wir nicht 
annähernd in der Lage sind, die Tiefe der Bedeutung des Buches zu verstehen! Dies sind 
die Zeichen des Buches und einer klaren Lesung. Dieses Buch ist das einzige, das seit der 
Antike in unveränderter Form vorliegt und nicht verändert wurde. Das sagen selbst die 
Islamkritiker oder die so genannten Orientalisten. Hier drin, steht das unveränderte 
Wort Gottes und zwar in arabischer Sprache. […] Und was glaubt ihr, warum Allah s.w.t. 
sich gerade einen Analphabeten ausgesucht hat? Damit es später nicht heißt, der hat 
das gelesen und da reingeschrieben, schön Copy und Paste gemacht. Nein Brüder! 
Der Prophet war kein gebildeter Mann. Und die Menschen im damaligen Arabien, wie 
haben die wohl Texte überliefert? […] Die haben das memoriert! Auswendig gelernt! 
Wort für Wort alles im Kopf behalten und hatten das jederzeit abrufbar! Und jetzt 
überlegt mal, wie sich das entwickelt hat! Dann kam die Schrift und heute? Haben wir 
die Digitalisierung. Jeder schreibt nur noch auf dem iPad oder wo auch immer und die 
wirkliche Schrift? Ja was ist damit? Man kann Seminare besuchen, ohne dabei zu sein, 
wählt sich eben ein und der Lehrer kann sonst wo sitzen.‹ 
Schüler: ›Und ist das denn irgendwie schlimm?‹ 
Abdullah: ›Das wissen wir nicht, aber das wird sich zeigen in schā’a llāh! Mohammed! 
Lies!‹ 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Islamische Bildungsräume schaffen 97 

Mohammed: ›Vielleicht wünschen jene, die ungläubig sind, sie wären Muslime ge
wesen. Lass sie nur essen und genießen, und mag die Hoffnung sie ergötzen: Nur zu 
bald werden sie erkennen.‹ 
Abdullah: ›Stop! Brüder! Autos, Frauen, Drogen, Alkohol… YOLO! You only live once! 
Was soll das heißen? Dass Du in deinem einen Leben hier im Diesseits alles mitneh

men sollst, was du kannst! Und dann? Ist dann alles vorbei? Wenn das so wäre, dann 
hätte das Diesseits was nicht? Ja!?‹ 
Schüler: ›Einen Sinn!‹ 
Abdullah: ›Einen Sinn liebe Brüder! Es heißt immer der Tod sei Teil des Lebens. Dabei 
ist vielmehr das Leben Teil des Todes! Wir altern und jede Sekunde geht unser Leben 
ein bisschen mehr vorbei. Wir sterben kontinuierlich und das Leben ist im Endeffekt 
dieser langsame Tod. Wenn danach nichts käme, dann wäre das Diesseits sinnlos liebe 
Brüder!‹ 

Dr. Abdullahs Auftreten im Unterricht war die leidenschaftliche Performance eines cha
rismatischen und eloquenten Redners. Er orchestrierte die Lesebeiträge der Schüler mit 
einem »Lies!« oder »Stop!« und integrierte so die Koranverse nahtlos in seinen Vortrag. 
Er fragte die Schüler an relevanten Stellen regelmäßig nach den offenkundigen Schluss
folgerungen und band sie so kontinuierlich mit ein. Er stellte – nicht ohne Humor – 
lebensweltnahe Bezüge her, und erklärte die Unfehlbarkeit der Offenbarung für jeden 
einzelnen Lebensbereich. Die moralische Mahnung, sich am guten Vorbild des Prophe
ten und der ersten Muslim*innen zu orientieren, war ein zentraler Bestandteil seiner 
Vorträge. Abdullah betonte im Gespräch, dass er sich wenig vorbereite, da er die Ver
se kenne und sie derart inspirierend seien, dass er in hohem Maße improvisieren könne. 
Im Unterricht beider Lehrer dominierte der Frontalunterricht und eine Rollenaufteilung 
von Redner und dem Publikum der Schüler*innen. Andere Sozialformen wie Gruppen- 
oder Partnerarbeiten konnte ich nicht beobachten. Angstpädagogik ist ein Bestandteil 
der meisten religiösen Erziehungszusammenhänge (Nordbruch, 2020) und im eschato
logischen Motiv des jüngsten Tages zentraler Bestandteil der islamischen Vorstellungs
welt (vgl. Kap. V.2). Insofern ist sie zwar inhärenter Bestandteil des Moscheeunterrichts, 
anstatt aber mit dem Höllenfeuer zu drohen, warnte Abdullah eher vor sündhaftem Ver
halten oder Orten wie dem Zechenpark oder dem Freibad: »Da tun sich Abgründe auf!« 
(Abdullah, 19.12.2018). Demgegenüber betonte er fortwährend, dass etwaige Taten wie 
das Lesen des Koran oder das gewissenhaft verrichtete Gebet ›Punkte bei Gott‹ und rei
che Belohnung brächten. Dr. Abdullah erläuterte seine pädagogische Vorgehensweise, 
die ohne diesen Ansatz auskommen soll. 

Ich fange nicht an mit ›das darfst du, das nicht, das musst du machen.‹ Dürfen, sollen, 
können, müssen… weg damit! Ich möchte folgendes: Genauso wie die Propheten es ge
macht haben. Ein Gottesbewusstsein in die Herzen der Kinder, der Heranwachsenden, 
der Jugendlichen pflanzen. Ein Bewusstsein über Gott das zeitlebens ein Gewissen in 
ihren Herzen nähren soll, womit sie sich orientieren (Abdullah, 09.12.2018). 

Das Unterrichtsprogramm in der Moschee folge demgemäß dem Schema īmān – Islam 
– iḥsān, das auf einem Hadith beruht, in dem der Engel Gabriel in Menschengestalt den 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Propheten und seine Gefährten aufsucht.24 Die Grundlagen des īmān (1), d.h. des Glau
bens sind die sechs Pfeiler, auf denen der Islam beruht: Der Glaube an Allah (Gott), an 
Seine Engel, an Seine Bücher, an Seine Gesandten/Propheten, an den Letzten Tag sowie 
an das Schicksal und die göttliche Bestimmung. Islam (2) umfasst im hier betreffenden 
Sinne der Vermittlung die bereits oben erwähnten fünf Säulen der verpflichtenden Glau
benspraxis (Bekenntnis, Gebet, Pilgerfahrt, Pflichtabgabe und Fasten) und auf der Ebe
ne des iḥsān (3), der letzten Stufe der islamischen Erziehung in der Al-Taqwa Moschee, 
kommt die Vermittlung von Normen für den Alltag ins Spiel. Iḥsān meint gemeinhin die 
Aufrichtigkeit, die Muslim*innen in ihrem Glauben anstreben sollten. So antwortete der 
Prophet: »Ihsān [sic!] ist, wenn du Allah dienst, als würdest du Ihn sehen. Denn auch 
wenn du Ihn nicht siehst, so sieht Er doch dich!« (Buchari, 37. I, 18. zit. auf ditib.de, 
22.06.2012). Iḥsān bezieht sich gleichsam auf eine aufrichtige und gewissenhafte Hal
tung in allen Handlungen des Alltags und insbesondere der Dienst am Menschen wird 
durch dieses Konzept, wie Abdullah seine Tätigkeit als Arzt rahmt, als Gottesdienst ge
wertet (ebd.). Das iḥsān-Konzept verbindet somit die religiöse Alltagspraxis ›unter den 
Augen Gottes‹ mit einer islamisch-ethischen Grundhaltung und soll insofern zur Inter
nalisierung derselben beitragen. Diese Haltung erlaubt das Engagement in der Gesell
schaft, verbindet dieses aber mit einer inneren Distanzierung gegenüber unislamischen 
Handlungen und Räumen. Bis hierher wurde deutlich, dass dem Unterricht einzelner 
Lehrer in der Al-Taqwa Moschee eine genuin islamische Pädagogik zugrunde liegt, die 
auf zwei Säulen basiert: dem islamischen Konzept der Entwicklungsphasen und dem 
Konzept der religiösen Erziehung. Gleichzeitig waren die beobachteten Unterrichtsein
heiten offenkundig improvisiert und methodisch durchaus eindimensional, was der Tat
sache geschuldet ist, dass alle Lehrer bis auf Hischam, der Schwiegersohn des Scheikh, 
pädagogische Laien waren. Lediglich letzterer verfügte über ein zeitaktuelles religions
pädagogisches Methodenrepertoire für den Unterricht und beschritt mit seinem Studi
um der islamischen Religionslehre für die Grundschule an einem universitären Zentrum 
für Islamische Theologie einen neuen Weg. Es bleibt abzuwarten, welche Impulse er auf 
lange Sicht in den Unterricht einbringen wird. 

Die Verschulung des Unterrichts 

Die eben identifizierten Konzepte islamischer Pädagogik prägen den Unterricht in der 
Al-Taqwa Moschee, je nach Lehrer, mehr oder weniger implizit. Während Abdullah 
und Direktor Ahmad Lahbabi bereits den Grundstein für ein Unterrichtsprogramm auf 
Deutsch gelegt hatten, waren sie bestrebt, das Angebot zunehmend zu systematisieren 
und orientierten sich dazu explizit am Modell der öffentlichen Schule. Diese »Verschu
lung« (Popp, 2010) sollte durch verschiedene Maßnahmen vorangetrieben werden. So 

24 »Und diejenigen, die ihn sehen, sagen, an seinem Äußeren haben wir nicht die Spuren einer Reise 
gesehen. Und sie kennen ihn nicht. Dann setzt sich dieser unbekannte, schöne, gepflegte Mensch 
zum Propheten, Knie an Knie und stellt dem Propheten (s.) Fragen. Was ist Islam, was ist iḥsān 
und was ist īmān. Und jedes Mal, wenn der Prophet (s.) auf diese Fragen antwortet, nämlich die 
5 Säulen des Islam, die 6 Pfeiler des īmān, hat dieser Mensch es bestätigt und dann geht er. Und 
der Prophet (s) sagt: Das war Gabriel, er kam, um euch eure Religion zu bestätigen. Und das ist für 
mich ein Format, das ich übernehme.« (Abdullah, 09.12.2018). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Islamische Bildungsräume schaffen 99 

wurde bereits im Schuljahr 2014/15 erstmals die Beurteilung der jüngeren Schüler*in
nen durch ein Jahreszeugnis eingeführt, auf dem etwa die Kategorien Quran auswendig 
lernen, schreiben, lesen (der arabischen Sprache), Diktat/Grammatik sowie Islamkunde oder 
das allgemeine islamisch-moralische Verhalten mit einer Schulnote evaluiert werden 
konnten. Erst mit Beginn der Corona Pandemie im Jahr 2020 legte Abdullah schließlich 
ein Skript für den Unterricht vor, das als Curriculum auch die Kursinhalte vereinheit
lichen sollte. Die Implementierung musste aufgrund des Unterrichtsausfalls während 
der Pandemie indes noch einige Zeit auf sich warten lassen. 

Abbildung 9: Das Blanko-Formular des Zeugnisses der 
Al-Taqwa Moschee. 

Nicht zuletzt bietet die Al-Taqwa Moschee nach dem Vorbild der öffentlichen Schule 
auch einen Elternsprechtag an, den ich im März 2019 begleiten konnte. Sechs Väter – die 
fast alle mehrere Kinder in den Unterricht schickten – hatten sich bei Abdullah und dem 
Scheikh angemeldet, um sich über das Benehmen und die Glaubensfestigkeit ihrer Kin
der zu informieren. Die Lehrer beurteilten ihre Schüler*innen nach verschiedenen Krite
rien wie beispielsweise den kognitiven Kompetenzen, der allgemeinen Motivation oder 
der Unterrichtsbeteiligung. Nicht zuletzt gaben die Moscheelehrer den Eltern auch ihre 
Einschätzung zum akhlaq, dem Charakter der Kinder nach islamischen Maßstäben von 
Höflichkeit und gutem Benehmen. Vereinzelt hörten sich die Autoritäten jedoch auch 
die Sorgen der Väter an; so äußerte sich etwa ein Mann, dessen Sohn in jenem Schuljahr 
erstmals den Islamunterricht bei Herrn Mutlu am Gymnasium besuchte, verunsichert 
über das durch diesen vermittelte Islambild (vgl. Kap. IV.1). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Dass die Moschee auch eine Jugendgruppe hatte, erfuhr ich erst nachdem ich bereits 
einige Wochen am Geschehen teilgenommen hatte. Kern der Aktivitäten ist eigentlich 
das wöchentliche Fußballspiel und daneben eine einmal monatlich stattfindende Über
nachtung in der Moschee, die Freitagsabends im Anschluss an einen Vortrag stattfinden 
sollte, um die Bindung an die Gemeinde zu fördern. Aufgrund der geringen Teilnehmer
zahlen waren die Vorträge vorübergehend eigestellt worden und auch die Übernachtung 
hatte einige Monate nicht stattgefunden. Anfang 2019 organisierte der auch für die Ju
gendgruppe zuständige Salman wieder eine Übernachtung an der 22 Jungen teilnah
men. Es wurde Pizza bestellt, Tischtennis, Kicker und bis in die frühen Morgenstunden 
Playstation gespielt (Protokoll, 22.02.2019). Organisatorisch sind die Jugendgruppe und 
taʿlīm voneinander getrennt, u.a. weil sie von unterschiedlichen Personen verantwortet 
werden. 

In der Al-Taqwa Moschee ist der gesamte taʿlīm-Bereich von der klassischen Hierar
chie zwischen Lehrern und Schülern geprägt, die lediglich durch die gegenseitige infor
melle Ansprache als Brüder an Spannung verliert. Trotz der zusehends fortschreitenden 
Konsolidierung schulischer Strukturen und Hierarchien betonte Abdullah: »Ich möchte, 
dass Schüler hier in die Moschee kommen und sich hier wohl fühlen. Und das geht mei
nes Erachtens nur dadurch, dass ich dieses klassische Lehrer-Schüler-Verhältnis auf
breche.« (Abdullah, 14.12.2018). Bei der Lehrersitzung, die dieses Kapitel eröffnet hat
te, schlug Abdullah vor, taʿlīm und die Jugendgruppe zusammenzubringen. Dass diese 
Strategie prinzipiell erfolgreich sein kann, zeigt das Beispiel der Milli Görüş Jugend. 

5. Die Pfadabhängigkeit von Antworten 

Die Katastrophe 

Im Februar 2023, kurz nachdem das schwerste Erdbeben der jüngeren Geschichte weite 
Teile der östlichen Türkei und Syriens erschüttert und über 50.000 (Stand Anfang März 
2023) Todesopfer gefordert hatte, saß ich abermals in der Al-Taqwa Moschee und hörte 
wieder einem Vortrag des ›Doktors‹ Abdullah zu. Die Moschee war mit mehr als 150 Per
sonen aus drei Generationen gut gefüllt, denn nach dem Vortrag hatte man zur Mitglie
derversammlung und einem gemeinsamen Abendessen eingeladen. Abdullah hatte ei
ne Präsentation mit zahlreichen Fotos vorbereitet, die er zuvor im Internet recherchiert 
hatte. Das erste zeigte eine historische Moschee mit römischen Bauelementen, die bis 
dato das »Wahrzeichen« des Heimatortes seiner Eltern in der Türkei gewesen war. Im 
nächsten Bild lag diese Moschee in Trümmern; sie wurde von dem Erdbeben zerstört. 

Diese Moschee ist jetzt kaputt. Aber al-ḥamdu li-llāh, durch Menschen wie du und wie 
ich und vor allem wie die älteren Brüder, die diese Moschee hier [die Al-Taqwa Mo

schee] aufgebaut haben, wird dort in schāʾallāh in ein paar Jahren diese Moschee wie
der genauso sein, wie sie am Anfang war. Aber das braucht Menschen, die eine Bezie
hung, eine Bindung zu dieser Moschee haben, die diese Moschee lieben. Die jeden Tag 
in dieser Moschee gewesen sind. Die in dieser Moschee groß geworden sind (Protokoll, 
11.02.2023; Anm. d. Verf.). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Islamische Bildungsräume schaffen 101 

Das bereits in der Lehrersitzung vier Jahre zuvor von Abdullah thematisierte Problem 
der mangelnden Bindung an die Moschee und des fehlenden Engagements von Schwes
tern und Brüdern, die auch die Al-Taqwa Moschee aufbauen und mit Leben füllen könn
ten, bestand noch immer; vielmehr hatte sich das Problem in der Zwischenzeit durch die 
Maßnahmen zur Eindämmung der globalen Corona-Pandemie dramatisch verschärft. 
Den Einschnitt, welchen diese Jahre für jene Menschen bedeutete, deren Lebensmittel
punkt die Moschee darstellt, verglich er mit der jüngsten Katastrophe: 

Wir haben schon seit drei Jahren ein großes Erdbeben erlebt. Nicht eines, was hier die
sen Tisch erschüttern kann. Sondern guckt euch unsere Kaaba an. Vereinsamt! Wir ha
ben Corona hinter uns. Wir haben im Jahre 2020 hier die Moschee fast schließen müs

sen. Wir haben hier keine Gebete mehr machen können. Wir haben Ramadan ohne 
tarāwīḥ [Nachtgebet] erlebt. Wir haben Wochen ohne ǧumʿa [Freitagsgebet] gehabt. 
Wir haben Wochen gehabt, wo hier Brüder miteinander sich gestritten haben, wer 
jetzt in die Moschee reindarf. Diese Zeiten haben wir hinter uns. Eine Person, die rechts 
und links neben sich guckt und sich fragt, wo bin ich hier eigentlich? Wo sind die Mus

lime? Wo sind meine Brüder? Das waren schlimme Zeiten! Und wer zurückblickt und 
sagt: ›Naja, das war eben so, wir haben eine Auszeit genommen. Ist okay, kann passie
ren.‹ …der muss sich, seinen Glauben und seine Beziehung zur Moschee hinterfragen! 
Das ist eine Katastrophe! (Ebd.; Anm. d. Verf.). 

Durch die Maßnahmen zur Eindämmung der Corona-Pandemie – so die Analogie des 
Doktors, habe auch die eigene Moschee eine Katastrophe – ihr eigenes Erdbeben – er
lebt und diese betraf nicht nur die einzelne lokale Gemeinde, sondern die gesamte Um
ma, ja den Islam an sich. Denn, so hatte Abdullah mir zu anderer Gelegenheit eindrück
lich erklärt, die Kaaba in Mekka, die ja den Prototyp des Gotteshauses darstelle, sei in ih
rer über 1.400-jährigen Geschichte nicht eine Minute lang ohne Muslim*innen gewesen. 
Die eigene Moschee brauche demgemäß Menschen, so nahm Abdullah alle Anwesen
den in die Verantwortung, welche auch diese wieder aufbauen, nachdem sie zeitweise 
fast menschenleer war. Die Moschee stellt für ihn den Mittelpunkt des Glaubens dar. Sie 
ist der Ort der Gemeinschaft, der durch diese aufrechterhalten wird und der diese auf
rechterhält und letztlich den Islam als lebendige Religion in der unislamischen Umge
bung fortbestehen lässt. Die kommenden Generationen zur kollektiven Religionspraxis 
zu animieren, steht demgemäß im Mittelpunkt der Bemühungen, islamische Bildungs
räume in Deutschland zu etablieren. Da weder die deutsche Schule noch die berufstä
tigen Eltern über die Möglichkeiten verfügen, den Kindern in der unislamischen Um
welt dieses Bewusstsein zu vermitteln, sehe man es als Aufgabe, sich insbesondere für 
die Kinder und Jugendlichen einzusetzen und Ihnen Angebote zu machen. Wenn man 
wolle, dass diese sich für die Moschee engagieren, so müsse die Moschee auch etwas für 
sie tun. Diese Aufgabe ist eine der drängendsten Themen der Moscheegemeinden in der 
nicht-muslimischen Umgebung der Bundesrepublik und stellte sich umso mehr, als im 
Zuge der Coronapandemie die Unterrichtsräume leer geblieben waren. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Wider das Integrationsparadigma 

Dieses Kapitel ging der Frage nach, wie Moscheen der Problemstellung begegnen, in der 
nicht-muslimischen Gesellschaft die Jugend nicht zu ›verlieren‹ und ihnen stattdessen 
die Religion zu vermitteln und sie für ein Engagement in der Moschee zu gewinnen, um 
letztlich das Fortbestehen des Islam in Deutschland zu sichern. Aus der für alle Moscheen 
prinzipiell gleichen Problemstellung, die sich ja aufgrund der gleichen Kontextfaktoren 
für eine religiöse Minderheit in der Bundesrepublik ergeben, müsste sich nach Logik 
der in der zu Beginn des Kapitels erläuterten organisationssoziologischen Perspektive 
des sog. Neo-Institutionalismus nun eine Angleichung der Strukturen ergeben und sich 
also eine institutionelle Isomorphie der Bildungsräume vollziehen (DiMaggio & Powell, 
1991; vgl. auch Rückamp, 2021: 44–46; Schiffauer, 2010: 249). Die Fallbeispiele haben zwar 
gezeigt, dass Moscheen im Allgemeinen bestrebt sind, den Kindern der Mitglieder Is
lamunterricht anzubieten. Anders als der Neo-Institutionalismus impliziert, tun sie dies 
aber mit spezifischen Ansätzen und Organisationsformaten, die sich stark voneinander 
unterscheiden können und unterschiedliche integrative und kohäsive Potenziale für das 
Bestehen von Moscheen ausbilden. Wie der obige Vergleich der Bildungsangebote in den 
zwei Moscheen illustriert, ist das jeweilige Format von einer Vielzahl interdependenter 
Größen abhängig, die über ethnische und kulturelle Faktoren, Sprachlichkeit, die Bezü
ge zum Herkunftsland wie die Anbindung oder Lossagung von Organisationsstruktu
ren, die politische Agend und auch die spezifische islamische Diskurstradition reichen. 
So macht es für die Moscheen einen erheblichen Unterschied, ob sie etwa in Verbands
netzwerke wie das der IGMG eingebunden sind, deren politisch-religiöse Ideologie ge
predigt oder deren Strukturen implementiert werden, oder ob sie sich, wie die Al-Taqwa 
Moschee, vom Einfluss und den hegemonialen Dogmen des Herkunftslandes losgesagt 
haben und sich unabhängig weiterentwickeln. 

Auch können die Aktionsformate etwa mit der spezifischen islamischen Diskurstra
dition in Zusammenhang stehen, die etwa bei Milli Görüş als explizit politisch und gesell
schaftlich engagiert beschrieben werden kann und einen öffentlichen und missionarischen Ak
tivismus verfolgt. Zugleich hat die Milli Görüş Bewegung, deren Gründer Necmettin Er
bakan seine religiöse Bildung in der Nakşibendi-Bruderschaft erhielt, traditionelle For
men der religiösen Wissensvermittlung wie das sohbet, den religiösen Gesprächskreis, 
als pädagogisches Kernelement der Jugendbildung institutionalisiert.25 Die Synergien 
dieser und weiterer Aspekte haben zu einem Bildungsprofil geführt, das vor Ort von ab
geflachten Hierarchien, der aktiven Selbstorganisation in Peer Groups und einem hohen 
Grad der Identifikation mit der Bewegung geprägt ist. Die IGMG hat diese Strukturen 
überall in ähnlicher Form implementiert. Der Verband fördert sowohl die religiöse wie 
auch die weltliche Bildung und betreibt etwa auch Wohnheime in Universitäts-Städten, 
um jungen Muslim*innen ein islamisches Leben während des Studiums zu ermöglichen, 

25 Die Anfänge der Nakşibendiyya werden auf das 12. Jahrhundert datiert. Die sufistische Bruder
schaft kultivierte eine disziplinierte und introvertierte Form der Spiritualität. Sie war wiederholt 
in islamische Reformbewegungen involviert, die seit dem 19. Jahrhundert dem Einfluss des Wes

tens entgegentreten wollten. Aus ihr nährte sich maßgeblich der Widerstand gegen die laizisti
sche Türkische Republik (Schiffauer, 2010: 67–68). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Islamische Bildungsräume schaffen 103 

das insbesondere vielen unverheirateten jungen Frauen ansonsten verwehrt bliebe. Die 
IGMG, versteht sich, wie Schiffauer betont, als »›Ermöglichungsinstitution‹ […] – als ei
ne Organisation, die die Bedingung der Möglichkeit der religiösen Praxis sicherstellt.« 
(Schiffauer, 2010: 251). Sie schafft durch ihre vernetzten Strukturen und Räume, einen 
hohen Grad an Identifikation mit der Bewegung und translokale soziale Kohäsion, wo
durch das entsteht, was ich, Zeyneps obenstehender Beschreibung (vgl. Kap. I.2) folgend 
und in Abgrenzung zum negativ konnotierten Begriff der Parallelgesellschaft als gesell
schaftliche Parallelität bezeichne, in welcher die legitime Möglichkeit des konsequenten 
islamischen Lebens innerhalb der Gegebenheiten der deutschen Gesellschaft angestrebt 
wird. Die IGMG vermarktet einen für viele türkeistämmige Jugendliche positiv konno
tierten, attraktiven islamischen Lifestyle und bietet ihnen verschiedene Möglichkeiten, 
sich für ihre teşkilat (Abteilung) zu engagieren und sich mit ihr zu identifizieren. Dies be
deutet indes nicht, dass es in den Ortsgemeinden keine Nachwuchsprobleme gäbe. Auch 
hier sehen sich die Hodschas – wie das Beispiel Engins gezeigt hat – mit der Herausfor
derung konfrontiert, engagierte Unterstützung wie beispielsweise geeignete Hilfslehrer, 
zu finden. 

Für die Al-Taqwa Moschee stellt sich die Situation in vielerlei Hinsicht anders dar. 
Die Unabhängigkeit der Moschee, auf die man nicht ohne Stolz verweist, resultiert aus 
der frühen Lossagung von der Beeinflussung durch den marokkanischen Staat und da
mit auch von den Möglichkeiten finanzieller Unterstützung. Historisch spielen ethni
sche, ökonomische wie auch religionspolitische Faktoren eine Rolle für die Entwicklung 
der Gemeinde, da man sich bereits früh gegen den Kulturislam, wie er vom marokkani
schen Staat vertreten wird, sowie Nationalismus im Allgemeinen positioniert hatte. Das 
Islamverständnis der Gemeinde kann somit als puristisch-quietistisch bezeichnet werden, 
da es für ein islamisches Leben keines weiteren politischen Engagements bedürfe. Wäh
rend die Milli Görüş-Moscheen ein homogenes, national-ethnisches Selbstverständnis 
als Türkisch vertreten, spielt Ethnizität in der Al-Taqwa Gemeinde insofern eine andere 
Rolle, als dort jegliche Verquickung mit der Religion zu überwinden gesucht wird. Ethni
zität manifestiert sich dort zuvorderst in der Mehrsprachigkeit von Tamazight, Arabisch 
und Deutsch, sowie nachranging auch weiteren Sprachen. Da die berberischen Kinder 
in Deutschland kein Arabisch mehr lernen, wie etwa im marokkanischen Schulsystem, 
ist die Moschee gezwungen, einen Unterricht auf Deutsch anzubieten. Und da dieser 
Bedarf zuvorderst von den religiösen Eltern selbst identifiziert wurde, übernahmen sie 
auch die Rolle der Hilfslehrer*innen. Es mangelte in der Al-Taqwa Moschee demgemäß 
nicht an engagierten (männlichen) Lehrern.26 Da sie aber nicht über ein institutiona
lisiertes translokales Netzwerk verfügt, wie die IGMG, löst sich die Bindung der Reli
gionsschüler*innen an die Moschee zumeist mit Beendigung des letzten Islamkurses. 
Der Unterricht muss daher auf die Verinnerlichung eines muslimischen Bewusstseins 
und einer islamischen Moral abzielen, die sich auf die oben genannte islamische Päd
agogik stützt. Die Umsetzung dieser in ein standardisiertes Curriculum soll in Zukunft 

26 Lehrerinnen, so wurde mir oftmals bestätigt, finden sich indes weniger leicht, da sich die Schwes
tern oftmals das Unterrichten nicht zutrauten. Abdullah heiratete 2022 schließlich eine religiös 
motivierte, etwa gleichaltrige türkeistämmigen Frau, die sich seither für den Unterricht der Mäd

chen einsetzt und eine neue Dynamik eingebracht hat. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

den Unterricht in der Al-Taqwa Moschee professionalisieren, und beispielsweise einheit
liche Bewertungskriterien für die Zeugnisvergabe einführen. Die Islamische Gemeinde 
setzt also auf eine »Verschulung« (Popp, 2010) des Unterrichts, indem sie zentrale Aspek
te des Unterrichtskonzepts der öffentlichen Schule als best-practice übernimmt und somit 
eine mimetische Isomorphie vollzieht (vgl. DiMaggio & Powell, 1991: 150–156). Diese ze
mentiert allerdings auch die Hierarchie zwischen Schüler*innen und Lehrer*innen, die 
nach Abdullah überwunden werden sollte. Zwar hat die Al-Taqwa Moschee ausreichend 
Lehrer*innen um alle Kinder und Jugendlichen zu unterrichten, diesen aber nach Been
digung des letzten Kurses Rollen und Möglichketen anzubieten, durch welche sie einge
bunden würden, stellt eine kaum lösbare Herausforderung dar. 

Für die einleitende Charakterisierung einer »typischen Moschee« hatte ich die »or
ganisationale Verfasstheit auf der Mesoebene« (Rückamp, 2021: 29) in den Blick genom
men, die maßgeblich organisationssoziologisch informiert war. Verschiedene Autor*in
nen verweisen darauf, dass Moscheen unter gleichen kontextuellen Bedingungen die 
gleichen Strukturmerkmale ausbilden (Schiffauer, 2010: 249; Rückamp, 2021), eine sog. 
»institutionelle Isomorphie« (DiMaggio & Powell, 1991). Schiffauer erkennt diese etwa 
in der Entwicklung des IGMG-Dachverbandes, da die Organisation »immer mehr einer 
katholischen Diözese zu ähneln begann« (Schiffauer, 2010: 249). Rückamp diagnostiziert 
in ihrer Studie Alltag in der Moschee. Eine Feldforschung jenseits von Integrationsfragen, dass 
Moscheen in Österreich und der Schweiz im Allgemeinen eine Angleichung vollziehen, 
da sie den gleichen Bedarfen und Herausforderungen begegnen müssen. Da der Fokus 
auf die Mesoebene der Organisation aber den Akteur*innen selbst lediglich eine schwa
che Stellung einräumt, tendiert der organisationssoziologische Blick – so meine ich – 
zur Vernachlässigung relevanter Begründungszusammenhänge und Referenzrahmen. 
Insbesondere die geringe Beachtung der Religion als Rechtfertigungsordnung in it’s own 
right führt in Alltag in der Moschee zu einer Überbetonung von Kultur und Ethnizität, etwa 
der dichotomen Einteilung in ethnische und multiethnische Moscheen, die letztlich als Orte 
der Konservierung einer wie auch immer gearteten religiösen Kultur der Herkunftslän
der stilisiert werden. Als solche trügen sie letztlich dazu bei, sprachliche und kulturelle 
Diversität in Österreich und der Schweiz (den Ländern der Feldforschung) aufrechtzu
erhalten (Rückamp, 2021: 353–354). Die Autorin schließt daraus, dass »der Islam nicht in 
der Aufnahmegesellschaft angekommen und integriert ist« (ebd.: 355), solange sich kein 
österreichischer oder Schweizer Islam herausgebildet habe. Dieser könne jedoch nur 
entstehen, »[…] wenn eine theologische Auseinandersetzung in den jeweiligen Ländern 
stattfindet« (ebd.). Die Lösung des von ihr identifizierten Problems sieht die Autorin 
– der organisationssoziologischen Perspektive entsprechend – in einer normativen 
Isomorphie, also der »Vereinheitlichung von Inhalten und Standards einer Profession« 
nach nationalen Maßstäben, wodurch »Moscheen ähnlich werden und ein lokal geprägter 
Islam« (ebd.) entstehen könne. Die inhaltliche Normierung des Moscheeunterrichts und 
das Ablegen von Herkunftssprache und -kultur als einzig gangbaren Weg zur Integra
tion des Islams in die europäischen Gesellschaften zu postulieren, erscheint jedoch 
angesichts der empirischen Realitäten eines zunehmend pluralistischen Europas als 
Aufruf nach Assimilation in eine als homogen imaginierte nationale Kultur. Entgegen 
derartiger Homogenisierungs- und Domestizierungsentwürfe wurde in diesem Kapitel 
gezeigt, dass Moscheen ihre Angebote mit überaus unterschiedlichen Ansätzen weiter

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Islamische Bildungsräume schaffen 105 

entwickeln, und ihr Verständnis von Islam lehren, welches, auch wenn es auf Deutsch 
vermittelt und curricular arrangiert wird, nicht in einem politisch erwünschten libera
len Islam resultieren muss. Vielmehr zeigt sich, dass es ein Zusammenspiel spezifischer 
historischer Pfade, rezenter Entwicklungen und aktueller Möglichkeiten ist, das die 
jeweiligen Antworten der Moscheen auf die aktuellen Probleme der Zukunftsgestaltung 
maßgeblich prägt. Wenn in Alltag in der Moschee zuletzt gar suggeriert wird, dass es keine 
theologischen und religionsrechtlichen Debatten über die Situation von Muslim*innen 
in nicht-muslimischen Mehrheitsgesellschaften gebe (Rückamp, 2021: 355), erscheint 
mir das angesichts einschlägiger ethnologischer Studien auf einen bemerkenswerten 
weißen Fleck der organisationssoziologischen Perspektive hinzuweisen. Nicht nur wur
de bereits in den Darstellungen dieses Kapitels deutlich, dass das Islamverständnis eines 
Verbands oder einer Moscheegemeinde zumindest implizit auch ihr Handeln, wie bei
spielsweise die Organisation des Bildungswesens oder das Ob und Wie des öffentlichen 
Engagements beeinflusst. Derartige Auseinandersetzungen um eine »Neuinterpreta
tion des Islams« (Rückamp, 2021: 356) in Europa finden längst statt, wie etwa Werner 
Schiffauer (2010) aus der Binnenperspektive der Islamischen Gemeinschaft Milli Görüş, 
John Bowen (2010) für maghrebinische Muslim*innen in Frankreich oder Ayşe Almıla 
Akca (2020) für den türkisch geprägten Mainstream Islam in Deutschland aufgezeigt 
haben (vgl. Klapp, 2022). Wie aber verschiedene divergierende Islamverständnisse auf 
lokaler Ebene ausgehandelt und in Beziehung gesetzt werden und wie sich ihre jeweiligen 
Vertreter*innen gegenüber konkurrierenden Autoritäten positionieren, steht indes 
noch aus. Der Untersuchung dieser Positionierungen, die dich in Praktiken der Kritik 
und des Kompromisses manifestieren, widme ich mich dementsprechend im folgenden 
Kapitel. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472040-005 - am 13.02.2026, 13:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

