C.

L

Von Bernegger zu Cumberland: Zur Rezeptionsgeschichte
eines friihneuzeitlichen physikalischen Naturgesetzbegriffs
im Naturrechtsdenken des 17. Jahrhunderts.”?

Vorbemerkung

Auf den ersten Blick scheint Matthias Bernegger (1582-1640) geradezu
pridestiniert zu sein, in »witzigem« Einfall®® neuartige Einsichten vor-
nehmlich auf dem Gebiet der Naturphilosophie seiner Zeit, der er eine hohe
Aufgeschlossenheit entgegenbrachte, auf die ihm vertrauten Arbeitsgebiete
anzuwenden oder an seine Schiiler weiterzugeben. Wenn spéter in einer Ka-
piteliiberschrift vom » Ausbleiben des Naheliegenden« die Rede ist, so wird
damit sowohl eine zeitliche als auch eine inhaltliche Dimension angespro-
chen. Eine zeitliche insofern, als sich erst einige Jahrzehnte nach

92 Es handelt sich um einen Beitrag, der fiir eine von Lorraine Daston (Max-Planck-

93

Institut fiir Wissenschaftsgeschichte, Berlin) und Michael Stolleis (Max-Planck-In-
stitut fiir Europdische Rechtsgeschichte, Frankfurt/Main) initiierte Arbeitsgruppe
erstellt wurde, Michael Stolleis gab den entscheidenden Hinweis auf Matthias Ber-
negger. Bjarne Jacobsen (Arhus) ist dafiir zu danken, daB er einschlidgige Disserta-
tionen aus der Bibliothek der Universitit Uppsala besorgt und dariiber hinaus auch
schwedische Texte iibersetzt hat; Bo Lindberg (Géteborg) war so freundlich, nicht
nur Fragen zu seinem Buch »Naturriitten i Uppsala« zu beantworten, sondern auch
wertvolle Hinweise zur Descartes-Rezeption in Schweden zu geben. Gesa von Essen
(Gottingen) war behilflich bei der Besorgung schwer zugénglicher Texte, Joachim
Bremer von der Nieders. Landesbibliothek gab wertvolle bibliographische Hin-
weise. Stephan Meder, Jiirgen Frank, Hagen Hof und Manfred Walther (alle Han-
nover) sowie Joachim Riickert (Frankfurt/Main) und Friedrich Steinle (Berlin) ha-
ben sich dankenswerterweise Zeit zur kritischen Durchsicht der Erstfassung bzw.
des iiberarbeiteten Manuskripts genommen. Uber die Regeln der Courtoisie hinaus
gilt ein ganz besonderer Dank Anne Marie Schleebach (Geislingen), Hildegard Can-
cik-Lindemaier (Tiibingen) und Maximiliane Kriechbaum (Hamburg): sie haben be-
sonders schwierige Texte tibersetzt und waren mit ihrem fachlichen Rat stets zur
Stelle. Den beiden zuletzt Genannten sei auch gedankt fiir die schnelle und griind-
liche Lektiire der Erstfassung sowie fiir ithre engagierten Kommentare. — Last not
least: Besonderer Dank gebiihrt Dr. Borkowski und den Schwestern seiner Station.
»Witz« gilt v. Helmholtz (1896, S. 348) als »Vermégen, bisher ungeahnte Ahnlich-
keiten zu entdecken. « Es handle sich dabei um eine schlagartig zustande gekommene
intuitive Erkenntnis (»Geistesblitz«), die man nicht erzwingen kdnne, die jedoch »in
einer der kiinstlerischen Anschauung analogen Weise« ablaufe (Helmholtz 1968, S.
16f. ). Helmholtz (1896, S. 348) spricht auch von »Divination« i. S. einer » Art gott-
liche(n) Eingebung.« Mit Blick auf Goethes Farbenlehre, die auch Helmholtz
behandelt, verwendet Schéne (1987, S. 111f.) sogar den Ausdruck »Erweckungs-
erlebnis«. Die Analogie zur Kunst, mit der eine schopferische Komponente zum

103

08:52:48. or—


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Berneggers Tod im Jahre 1640 fiir diese Fallstudie, die auch kurz auf die
Entstehung des Naturrechts in Schweden eingeht, zeigen 148t, da8 dort —
nunmehr unter Einbeziehung der inhaltlichen Dimension — die von Richard
Cumberland (1632-1718)%* 1672 bereits vollzogene und in der vorliegen-
den Abhandlung thematisierte Parallelisierung von »Naturgesetz« im phi-
losophisch-juristischen und naturphilosophisch-physikalischen Sinne rezi-
piert wird. Hinzu kommt der auf den ersten Blick ebenfalls weniger nahe-
liegende Umstand, daB sich ein christlich-stoisches und eben nicht ein zu-
nehmend »gottfernes« Naturrecht mit einem eher »neuzeitlichen« (jedoch
keineswegs einheitlichen) Gebrauch des physikalischen Naturgesetzbe-
griffs verbindet. Auffillig ist allerdings, wie zu zeigen sein wird, dal} sich
zwischen Bernegger und Cumberland iiberraschende Affinitdten aufzeigen
lassen.

Entsprechend dieser Vorgabe sollen zunéchst jene Gesichtspunkte skiz-
ziert werden, die Bernegger als geeigneten Kandidaten erscheinen lassen,
die »gesuchte« Transferleistung erbracht zu haben (Abschn. II.1 ). Vor al-
lem sein Interesse an Mathematik und Astronomie sowie der vorgegebene
Untersuchungsgegenstand rechtfertigen die Einbeziehung der von Joh.
Kepler vorgelegten Arbeiten und damit die Heranziehung der von G. Graf-
hoff vorgelegten Kepler-Studie, zumal ein Briefwechsel zwischen Kepler
und Bernegger iiberliefert ist. In den folgenden Abschnitten (I1.2-11.4) wird
dann anhand ausgewihlter Arbeiten Berneggers die Frage erbrtert, wel-
chem Beweisideal dieser verpflichtet ist bzw., ob in diesen Arbeiten, die
zum Teil zeitlich erheblich auseinander liegen, tiberhaupt der von der Na-
turphilosophie vorgegebene Begriff des physikalischen Naturgesetzes An-
wendung findet bzw. vorkommt. Der II1. Abschnitt geht zunéchst auf die in
Berneggers Schrift »Tuba pacis« (1621) erkennbaren naturrechtlichen Ar-
gumentationsfiguren ein, um sich dann der Rezeption von Grotius (1583-
1645) zuzuwenden, an der einerseits der Bernegger-Schiiler Boecler (1611-
1672), andererseits dessen Schiiler Scheffer(us) (1621-1679), der 1665 in

Ausdruck gebracht wird, die zugleich auf eine »Einsicht ins Ganze« abzielt, scheint
verbreitet gewesen zu sein. Entsprechende Nachweise fiir Friedrich Carl von
Savigny gibt beispielsweise Meder (1999, S. 16, S. 35, S. 138ff.). Auch Max Weber
(1992, S. 81ff.) stellt bei der »Eingebungx, die sich nicht erzwingen lasse, eine Ana-
logie her zwischen Wissenschaft und Kunst. So seien die »mathematische Phantasie
eines Weierstral« und die eines Kiinstlers qualitativ grundverschieden, doch »nicht
dem psychologischen Vorgang nach. Beide sind: Rausch (im Sinne von Platons ,Ma-
nia‘) und ,Eingebung‘.« DaB »Eingebung« auch »durch Bezichung bekannter Tat-
sachen auf bekannte Gesichtspunkte dennoch etwas Neues« schaffen kann (Weber
1973, S. 214), ist am Beispiel von Max Webers »Musiksoziologie«, die bekannte
Fakten auf die Idee eines sich im Okzident entfaltenden Rationalisierungsprozesses
bezieht, demonstriert worden. Vgl. Treiber 1998.

94 Die Encyclopaedia Britannica gibt als Geburtsdatum den 15. Juli 1631 an. Anson-
sten wird 1632 als Geburtsjahr genannt.

104

08:52:48. or—


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uppsala Prof. h.c. fiir Natur- und Volkerrecht werden sollte, beteiligt wa-
ren. Dabei interessiert einmal die Frage, inwieweit sich die Promotoren-
Rolle Berneggers, der ja — allerdings erst seit 1628 nachweisbar — mit Gro-
tius korrespondierte, wenigstens plausibel machen, wenn nicht sogar bele-
gen 1dBt. Dariiber hinaus ist aber auch die Rolle des Bernegger-Schiilers
Freinsheim (1608-1660) von besonderem Interesse, da dieser in Stockholm
Descartes (1596-1650) begegnen sollte, um sich dort auf Veranlassung der
Ko6nigin Christina auf die gemeinsame Lektiire von Descartes’ »Prinzi-
pien« (1644) vorzubereiten. Der IV. Abschnitt beschéftigt sich schlieflich
mit der Entstehungsgeschichte des Naturrechts in Schweden, bei der die
Rolle von Samuel v. Pufendorf (1632-1694) nicht zu iibersehen ist, an der
jedoch auch Richard Cumberland einen mafigeblichen Anteil hatte. Diesem
gilt deshalb die volle Aufmerksamkeit, weil seine 1672 erschienene Schrift
»De Legibus Naturae« sowohl direkte Anleihen bei Descartes‘ Naturge-
setzbegriff vornimmt als auch bei vergleichbaren Vorstellungen, wie sie im
Umkreis der Royal Society (u.a. auch durch Bezugnahme auf Descartes)
gingig waren. Allerdings ist bereits hier darauf hinzuweisen, daf sich in
Schweden die Cumberland-Rezeption auf zahlenméfig ganz wenige Dis-
sertationen beschrinkte, die erst gegen Ende des 17. Jh. in Uppsala bei dem
Professor der Rechtswissenschaften Carl Lundius (1638-1715), dem Pro-
fessor fiir Moralphilosophie Johan Schwede (t 1697) und dem Professor fiir
Mathematik (1679-1689) und Theologie (1689-1692) Johan Bilberg,” ei-
nem entschiedenen Descartes-Anhénger, geschrieben wurden. Im V. Ab-
schnitt wird der Versuch unternommen, Bernegger an Cumberland zu
»Iessen«.

II. Zum Ausbleiben des Naheliegenden: Nachforschungen zu Matthias
Bernegger

II.]  Was auf den ersten Blick fiir Bernegger spricht

Matthias Bernegger wurde am 8.2. 1582 in Hallstatt/Salzkammergut (da-
mals protestantisch) geborem96 Zunichst erhielt er Privatunterricht, ab

95 Vgl. Lindborg 1965, S. 136, Fn. 4.

96 Zu Bernegger vgl. n.a.: Neue Deutsche Biographie, Bd. 1, S. 462f.: Bernegger »war
seit 1599 in Strassburg ansissig, studierte dort Rechtswissenschaften, Mathematik
und Astronomie. (...). Der mit Johannes Kepler befreundete B. war Ubersetzer und
Herausgeber von Werken Galileis; er trat fiir die entstehenden Naturwissenschaften
und das neue Weltbild ein. Er stand in engem Kontakt zum Heidelberger Gelehr-
tenkreis, zu dem u.a. Julius Wilhelm Zincgref und Georg Michael Lingelsheim z4hl-
ten.« Vgl. ferner, jeweils unter »Bernegger«: Neue Deutsche Biographie, Bd. 2, S.
106f., wo Bernegger als Philologe, Historiker und Mathematiker bezeichnet wird;

105



https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1594 besuchte er dann vier Jahre lang die Schule (Gymnasium) zu Wels, an
der — so C. Biinger®’ — nach den Grundsitzen von Sturm und Junius unter-
richtet wurde.”® 1598 oder 1599%° ging er nach Strassburg, wo er noch ein
Jahr lang die Prima des dortigen Gymnasiums zu besuchen hatte, um die

97
98

106

Allgemeine Deutsche Biographie, Bd. 2, S. 412f.; Allgemeines Gelehrten-Lexicon,
Erster Theil, S. 1021; sowie die von H. Boecler gehaltene Leichenrede auf Matthias
Bernegger. Diese enthilt einige wichtige Hinweise, doch hat man sich zu vergegen-
wirtigen, daf die Literaturgattung der Leichenrede als »charakteristische Zweck-
form der Barockliteratur« gilt (Barner 1970, S. 78ff.).

Vgl. Biinger 1893, S. 4.

Johannes Sturm(ius) war bis zu seinem Konflikt mit der lutherischen Orthodoxie
von 1537-1581 Rhetorikprofessor in Strassburg, sein Nachfolger war Melchior Ju-
nius (um 1575-1604). Zu J. Sturm und seiner »Methode« vgl. u.a. Ong 1958, S. 14{£.
Ong (1958, S. 21): »When Agricola died in 1485, his Dialectical Invention (De in-
ventione dialectica) had begun to catch on in the Rhineland and the Low Countries.
But it was not until 1529, when Pierre de la Ramée was probably already a student
at the university, that it was brought by Johann Sturm into the dialectical center of
Christendom, Paris, to begin a new fermentation there.« Sturm war bzw. lehrte in
Paris von 1529-1536, um dann ab 1538 in Strassburg das Gymnasium nach seiner
»Methode« zu formen. Uber die allgemeinen Grundsitze der Sturmschen Studien-
methode informiert Ong (1958, S. 232-236) sowie, Strassburg betreffend, Schind-
ling (1977, S. 164-180). Dieser sieht in der Sturmschen Methode »einen Versuch
zur Rehabilitierung der Rhetorik« (S. 169) im Sinne einer vornehmlich an der Spra-
che und Rede(kunst) Ciceros ausgerichteten »Lehre von den literarischen Aus-
drucksformen und ihren jeweils erforderlichen Regeln«, einschlieBlich der »Lehre
von der topischen Rezeption der antiken Autoren und von ihrer stilbewuften Imi-
tation« (S. 170). In seinem Rhetorik-Lehrbuch von 1539 proklamiert Sturm die Par-
titiones-Methode, die er auch im Lehrbetrieb umzusetzen versuchte. Schindling
(1970, S. 197) zufolge kam es bei dieser Methode darauf an, »ausgehend von einem
Gattungsbegriff (...) mittels der konstanten Frage nach den jeweiligen Teilbegriffen,
den ,membra‘, ein deduktives System dichotomischer Spezifizierungen und Einzel-
definitionen zu gewinnen. Sturm faBite die ,via partiendi seu dividendi‘, die Di-
hairese, theoretisch mit der Synthese und der Analyse als die drei ,rationes docendi*
oder ,rationes tradendarum artjum atque doctrinarum’ zusammen. Sein terminus
technicus fiir diese drei didaktischen ,Wege‘ war ,methodus‘, wobei er sich als
Quelle fiir diese Dreimethodenlehre auf den antiken Mediziner Galen und die me-
dizinische Tradition stiitzte.« Sturms Partitiones-Methode steht in einem engen Zu-
sammenhang mit seiner loci-Lehre. In den loci communes — als solche von univer-
seller Giiltigkeit kamen fiir ihn (seit 1573) in Betracht: 1. deus, 2. natura, 3. artes,
4. homo —sah Sturm zugleich »ein didaktisch-mnemotechnisches Hilfsmittel fiir den
Rhetor, ein universelles Ordnungsprinzip fiir Welt und Wissenschaft und ein philo-
sophisches Erkenntniswerkzeug« (Schindling 1970, S. 223). Als Methode fiir die
vorzunehmende systematische Einteilung der loci diente Sturm die partitio (Di-
hairese): »Der Topos/locus und seine dihairetische Begriffsverkniipfung in Richtung
auf das Allgemeine wie auf das Besondere konstituierten fiir den Humanisten die
,Logik‘ des Rhetors und damit die Grundlage aller Wissenschaften. In diesem Kern-
gedanken der ,partitio locorum* findet sich daher das gesamte System der sogenann-
ten methodus Sturmiana enthalten« (Schindling 1970, S. 223). Allerdings ist in die-
sem Zusammenhang an Ongs (1958, S. 233) kritische Bemerkung zu erinnern: »(...)



https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Baccalaureatspriifung ablegen zu kénnen. Erst dann wechselte er auf die
Akademie, wo er vorwiegend Mathematik studierte. Seine Lehrer in dieser
Zeit waren Joseph Lang'® und Johann Ludwig Hawenreutter (Hauvenreu-
ter), der als Herausgeber der Physik und Metaphysik des Aristoteles be-
kannt geworden, zugleich aber auch als praktischer Arzt titig war. Zu sei-
nen akademischen Lehrern gehorte ferner Philipp Glaser, der 1583 zu-
néchst auf den Lehrstuhl fiir Institutionen berufen worden war, um dann die
Professuren fiir Griechisch und lateinische Poesie zu iibernehmen. Nach-
dem dieser zwischendurch auch Geschichte gelehrt hatte, iibernahm er
1591 nach dem Weggang von Dionysius Gothofredus nach Heidelberg er-
neut jenen Lehrstuhl, auf den er zuerst berufen worden war.!% Bei Theophil
Golius und Daniel Rixinger horte Bernegger Vorlesungen tiber Aristoteles
und zur Disputierkunst, bei Melchior Junius besuchte er Ubungen zu
Ciceros rhetorischen Schriften, bei Michael Boschius dessen Veranstaltun-
gen iiber griechische Dichter. Zu Conrad Dasypodius, der die Strassburger
Miinsteruhr wieder hergestellt, sich aber auch mit seiner Euclid-Edition'%?
einen Namen gemacht hatte, war Bernegger in naheren Kontakt gekommen,
jener hatte allerdings aus Altersgriinden seine akademische Lehrtétigkeit
bereits aufgegeben. Biinger zufolge haben Dasypodius und Lang
Berneggers »Neigung fiir astronomische Beobachtungen (...) in die stren-
gere Zucht mathematischer Berechnungen genommenc, spiter habe er auch
Umgang mit Elsisser Astronomen gehabt.!9® Im 19. Lebensjahr, also 1601,
legt Bernegger an der Akademie das Magisterexamen ab, um dann die iib-
liche »Bildungsreise«, die ihn allerdings nicht nach Italien fiihrte, anzutre-
ten.

Oktober 1603 kehrt Bernegger wieder nach Strassburg zuriick. Unter-
stellt man die Angaben Biingers als zutreffend,'% dann stand jener bei sei-

even though derived from the physician-logician Galen, method at this stage (=
Sturms Verdffentlichung von 1539, HT) exists distinctly in a rhetorical context.«
Vgl. hierzu auch den informativen Uberblick bei Schréder 1996, insb. S. 115ff., so-
wie Schroder 2001, insb. S. 23ff. u. S, 78{f. — Zum Rhetorikbetrieb an den gelehrten
Schulen im 17. Jh. unter Einbeziehung der Sturmschen Lehre vgl. Barner 1970, S.
258-265, S. 2751f.,, S. 281-291, S. 327.

99 Vgl. Biinger 1893, S. 11.

100 Dieser sollte 1604 zum Katholizismus konvertieren und lehrte dann in Freiburg i.
Br. als Mathematiker, Grizist und Mediziner.

101 Vgl. Biinger 1893, S. 16.

102 Euclidis elementorum liber primus, 1570. Vgl. auch Késtner 1796/1970: zu Euklid,
S. 325ff.; zu Dasypodius’ Abdruck von Euclids Elementen, S. 332ff., im Vorwort
weist Dasypodius darauf hin, dal das erste Buch Euclids im Unterricht des
Strassburger Gymnasiums Verwendung finde (S. 333); zu Dasypodius’ drei Biichern
zur Mathematik fiir die Studierenden zu Strassburg, veranlaBt durch Johannes
Sturm, siehe Kistner 1970, S. 336,

103 Vgl. Biinger 1893, S. 20.

104 Vgl. Biinger 1893, S. 19.

107

00:52:48. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nem zweiten Strassburger Studienaufenthalt erneut in engem Kontakt mit
Johann Ludwig Hawenreutter (Hauvenreuter), horte bei Philipp Rihel, dem
Nachfolger Glasers seit 1606, Vorlesungen zur Geschichte. Besonders soll
er sich fiir die Rechtswissenschaften interessiert haben, was Bilnger damit
belegt, dafi er die Juristen Laurentius Tuppius (einen damals bereits in ho-
hem Alter stehenden Schiiler Melanchthons), Dionysius Gothofredus'® so-
wie Georg Obrecht (der von 1575-1612 an der Akademie lehrte) als akade-
mische Lehrer nennt. In diesen Jahren, so Biinger,'% habe Bernegger nicht
nur »Schriftsteller des klassischen Altertums«, »byzantinische Geschichts-
schreiber und romische Kirchenviter« gelesen, sondern auch Darstellungen
»deutscher und franzosischer Geschichte« sowie »zeitgenGssische Staats-
rechtslehrer des In- und Auslandes.« In die »Schriften der Humanisten,
Agricolas, Erasmus’ und Sturms« habe er sich ebenso vertieft wie in die
zwischen Lutheranern und Calvinisten einerseits und Jesuiten und Pro-
testanten andererseits jeweils ausgetauschten Streitschriften. 1607 wurde
Bernegger zunédchst Lehrer am protestantischen Gymnasium zu Strassburg,
1613 Professor fiir Geschichte an der Strassburger Akademie, der 1621 das
Universitdtsprivileg verliehen wurde. Von 1626-1629 sollte er zeitweilig
auch die Professur fiir Rhetorik bekleiden.

Mit Blick auf die spidteren Ausfithrungen soll im folgenden zur Wir-
kungstédtigkeit Berneggers als Professor fiir Geschichte — als solcher war er
verpflichtet, »griechische oder lateinische Historiker zu erldutern und uni-
versalgeschichtliche Vorlesungen zu halten«!'%” — vor allem seine Vorliebe
fiir Tacitus herausgestellt werden. Fiir den Unterricht!%® hatte Bernegger
zunidchst die als »leichter« geltenden Werke des Tacitus herangezogen: den
»Agricola«'% und die »Germania«. Beide Texte wurden mit Hilfe der loci
communes-Methode bearbeitet, einzelne loci dienten als Aufsatzthemen,
die in einigen Fillen mit Hilfe von »Quaestiones«!'? zu Disputationen auf-

105 Dieser sollte jedoch bereits 1604 nach Heidelberg wechseln; im Alter wurde er dann
1622 von Bernegger in dessen Haus in Strassburg aufgenommen.

106 Vgl. Biinger 1893, S. 19f.

107 Vgl. Etter 1966, S. 154. Etter bezieht sich u.a. auf Biinger 1893, S. 110ff. Zu Etter
resp. zum Tacitismus vgl. den Abschnitt »Machiavelli und Tacitus in Deutschland«
bei Dreitzel 1971, insb. S. 258-262.

108 Als Ubungstechniken habe Bernegger im Unterricht den Dreierschritt: »praecepta,
exempla, imitatio« bevorzugt (Biinger 1893, S. 110f.; S. 125). Vgl. hierzu auch
Barner 1970, S. 59ff. u. S. 285ff.

109 Die Vorlesung zum »Agricola« des Tacitus wurde spiter, 1618, gedruckt (Biinger
1893, S. 111). Zu dieser Ausgabe siehe auch weiter unten!

110 An diese Texte wurden »Quaestiones« herangetragen, wobei als Vorbild fiir den
»formalen Aufbau« der dadurch gefertigten Abhandlungen der 1604 erschienene
Band » Varii discursus sive prolixiores commentarii ad aliquot insigniora loca Taciti«
von Janus Gruter diente (Biinger 1893, S. 129). Gruter (T 1616), ein Niederldnder,
der 1579 in Leiden u.a. bei Lipsius studiert hatte, lehrte seit 1592 in Heidelberg Ge-
schichte, wo er auch als der letzte grole Bibliothekar der Palatina titig war, bis deren

108

00:52:48. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bereitet wurden.!!! Den Disputationen zu »staatswissenschaftlichen« The-
men!!? legte Bernegger die »Politica« des Justus Lipsius zugrunde,!'? den
er sich vor allem zum Vorbild wihlte. So hat er beispielsweise nicht nur
(freilich erst) 1638 unter dem Titel »C. Cornelius Tacitus, accurante Mat-
thia Berneggero«!!'* den Tacitus herausgegeben, sondern auch eine wissen-
schaftlich-akademische Edition des Lipsius besorgt,115 die ein Jahr nach
seinem Tod — er war kurz vor der Drucklegung verstorben!!®— 1641 er-
schien. So wird er tiblicherweise zu den »Tacitisten« gezihlt: der Einflu§
von J. Lipsius!!7 ist nicht zu iibersehen. Gerade die mit dem Namen von
Lipsius verbundene Neubelebung stoischen Gedankenguts knnte insoweit
eine innovationsférdernde Rolle gespielt haben, als der Begriff des »fa-
tum«!!® (bzw. der »providentia«) dazu hitte verleiten konnen, ihn mit der
»friihneuzeitlichen« Vorstellung einer allgemeinen Naturgesetzlichkeit in
Verbindung zu bringen.!'® Auch die den Tacitisten vertraute Lehre von der
»similitudo temporum, der daran gelegen war, im Vergleich mit der Antike
Gemeinsamkeiten 1.S. »gleichbleibender« Erscheinungen aufzudecken, um
hieraus Empfehlungen fiir das »in jeder Lage richtige Verhalten« abzulei-

Bestinde Papst Gregor XV zom Geschenk gemacht wurden (Etter 1966, S. 1211.).

Er gehorte auch zum Freundes- bzw. Dichterkreis um F. Lingelsheim (mit dem er

auch verwandt war) und J. W. Zincgref. Vgl. hierzu Mertens 1974, insb. S. 228-231.

Johannes Freinsheim, Berneggers Schiiler und spiterer Schwiegersohn, hat solche

Disputationen gesammelt und nach dessen Tod 1640 ediert: »Ex C. Cornelii Taciti

Germania et Agricola Quaestiones Miscellaneae olim moderante Matthia

Berneggero academicis exercitationibus sparsim disputatae.«

112 Diese Disputationen fafite Bernegger 1617 unter dem Titel »Justi Lipsii politicorum
libri ad disputandum propositi (cum appendice)« zusammen.

113 Vgl. Biinger 1893, S. 1311,

114 Argentorati 1638 [HAB Wolfenbiittel].

115 Justi Lipsii Politicorum, sive Civilis Doctrinae Libri Sex, Qui ad Principatum
Maxime Spectant; Ex Instituto Matthiae Berneggeri cum Indice accurato, praemissa
Dissertatione Joh. Heinr. Boecleri De Politicis Lipsianis. Francofurti, Lipsiae 1704,
ND Hildesheim, Ziirich, New York 1998, hg. v. Wolfgang Weber [die von Lipsius
selber besorgte Ausgabe erschien 1589].

116 Vgl. das Vorwort (S. X1II) der von W. Weber 1998 herausgegebenen Lipsius-Edition
von 1704, nach der im folgenden auch zitiert wird.

117 Vgl. Etter 1966, S. 154-163; ferner: Stolleis 1988, S. 93ff., sowie Stolleis 1990, S.
67; ferner Muhlack 2000, S. 165. Oestreich (1969, S. 42f.) spricht nachgerade von
einer »Straflburger Lipsius-Schule« mit Bernegger, Freinsheim und Béckler.

118 Vgl. z.B. Lipsius 1998, insb. Caput XIV ff. (S. 98ff.). Zur »Constantia« als einem
»europdischen bestseller« vgl. Oestreich 1969, S. 41.

119 Inder Literatur gehen freilich die Ansichten dariiber auseinander, inwieweit mit »fa-
tum« bereits eine solche Vorstellung verkniipft ist. Eher zustimmend z.B. Jodl, Ge-
schichte der Ethik, Bd. 1, o0.J., S, 82 f. (Jodl beruft sich auf Arnim 1905); Comte
1907, S. 921f. u. S. 206f. Eher ablehnend: Cassirer 1974, S. 155ff.; Borkenau 1976,
S. 180ff.: »In diesem neustoischen Fatumbegriff ist nicht eine Spur der modernen
Naturgesetzlichkeit, die Dilthey in ihm gesucht hat« (S. 183).

11

o

109

00:52:48. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ten, hitte moglicherweise dem Einfall, hieraus auf »GesetzméBigkeiten« zu
schlieRen, auf die Spriinge helfen kénnen.'?°

Da mit den vorliegenden Ausfithrungen keine umfassende Darstellung
von Berneggers wissenschaftlichem Werdegang und seinen zahlreichen
Publikationen bzw. Editionen beabsichtigt wird, sondern vielmehr der
Frage nachgegangen werden soll, inwieweit er sich durch die Fahigkeit aus-
zeichnet, zwischen dem »naturwissenschaftlichen« (naturphilosophischen)
und dem philosophisch-rechtlichen Gesetzesbegriff eine Affinitétsbriicke
herzustellen oder andere hierzu anzuregen, sollen im folgenden vor allem
jene Aspekte beriicksichtigt werden, die fiir diese »Doppelrolle« mog-
licherweise mafigeblich sind.

Fiir die Vermutung, in Bernegger einen geeigneten Kandidaten fiir inno-
vative Analogiebildungen'?! zu sehen,?? spricht zuniichst seine vielseitige
Qualifikation. So studierte er (angeblich) Rechtswissenschaften und Ma-
thematik, dariiber hinaus hat er auch »meteorologische und astronomische
Beobachtungen betrieben.«!?? Seit 1613 bekleidete er die Professur fiir Ge-
schichte!?* (der er, hierin Lipsius folgend, durch die Verbindung mit »Po-

120 Vgl. Etter 1966, S. 16-19.

121 DaB Analogien resp. Metaphern durchaus auch zur Entwicklung naturwissenschaft-
licher Theorien fiihren kénnen, hat am Beispiel von Rudolf v. Virchows Zell-Lehre
Mazzolini (1988) auf anschauliche Weise demonstriert. Auf die schopferische, in-
novative Funktion der Analogie als einer allgemeinen Denkform, »die auf der Ge-
dankenverbindung auf Grund der Aehnlichkeit beruht« [deshalb heifit es oben: » Af-
finitdtsbriicke«!], hat auch Ehrlich (1966, S. 227) aufmerksam gemacht: »Die Ana-
logie ist stets das Ergebnis einer selbstdndigen Betitigung des menschlichen Gei-
stes. In der hohen Kunst zweifelt niemand daran, daf Vergleiche, Bilder, Symbole,
die alle in, allerdings zumeist unbewufiten, Analogieschliissen wurzeln, zu den gei-
stigen Leistungen hochster Ordnung gehtren. Auch die zahireichen wissenschaft-
lichen Errungenschaften, die wir Analogieschliissen verdanken, werden sehr hoch
veranschlagt: es sei hier nur an Hickels phylogenetisches Grundgesetz erinnert, das
nichts andres ist, als ein Analogieschluf aus der Entwicklung des Einzelwesens auf
die Entwicklung der Art. Das Erkennen entfernter Aehnlichkeiten, um sie, in der

' hohen Kunst fiir die Veranschaulichung einer Aussage, in der Wissenschaft fiir die
Entdeckung der GesetzmiBigkeiten, zu verwerten, ist nie ein Ausfluf} logischer Ab-
leitung, sondern stets ein Werk der Einbildungskraft, also des hochsten Auf-
schwungs, dessen der menschliche Geist fihig ist. So ist die Analogie auch in der
Jurisprudenz schopferisch (...).« Zur »Analogie im Recht« vgl. Schréder 2001, S.
42ff. u. S. 1241f.

122 Eine herausragende Rolle wird Bernegger von Wollgast (1993, S. 241ff. u. S. 269-
273) zugeschrieben.

123 Vgl. Biinger 1893, S. 20.

124 Vgl. Biinger 1893, S. 93: »Diese Professur nahm damals eine Zeit lang eine Art von
Zwitterstellung ein, man wusste nicht, ob man sie zu der facultas artium oder zu den
superiores facultates, d.h. hier zu der juristischen rechnen sollte. Man erwartete von
dem Historiker, dass er (...) die Studierenden fiir den Staatsdienst brauchbar machen
sollte. Daher war der Lehrstuhl bisher fast durchweg von juristisch vorgebildeten

110

08:52:48. or—


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

litik« ein besonderes Profil verlieh) — zeitweilig (von 1626-1629) auch die
jenige fiir Beredsamkeit (professio eloquentiae).'?> Gerade die als Mathe-
matiker erworbenen Fihigkeiten, gepaart mit seinem grofien Interesse fiir
die Astronomie,!?6 lassen ihn, nicht zuletzt wegen der sich gerade auf die-
sem Gebiet im Riickgriff auf antike Autoren (z.B. Euklid, Archimedes) ab-
zeichnenden »Inthronisierung der Mathematik« (Popitz), auf den ersten
Blick als kompetenten Gesprichspartner von Kepler und Galilei erschei-
nen, zumal sich fiir diese »in den mathematisch-geometrischen Strukturen
das Innerste der Natur (enthiillt).«'?’ Tatsdchlich hat Bernegger iiber Jahre
hinweg (angeblich seit 1605) mit Kepler korrespondiert!?® und mit Galilei
einige Briefe gewechselt,!?® dariiber hinaus jedoch das 1632 verdffentlichte
Werk Galileis »Dialogo sopra i due massimi sistemi del mondo« in den Jah-

Minnern eingenommen. Erst bei Berneggers Berufung scheint die Frage entschie-
den und die Professur der facultas artium zugewiesen worden zu sein. Seitdem tritt
sie in engere Verbindung zur Beredsamkeit, der vornehmsten Professur innerhalb
der philosophischen Fakultit, der sie gewthnlich unmittelbar nachfolgt.« Die Leges
der Akademie von 1604 sehen dies allerdings anders.

125 Zu den Pflichten des orators vgl. Biinger 1893, S. 3351f.

126 Vgl. Biinger 1893, S. 21.

127 Vgl. Popitz (2000, S. 130), mit dem Hinweis auf das oft herangezogene Galilei-Zitat,
das Buch der Natur, durch das sich Gott den Menschen mitteile, sei »in mathema-
tischer Sprache geschrieben« (Il Saggiatore 6, Opere di Galileo Galilei, Ed. Naz.
V1, S. 232; vgl. Brief v. Jan. 1641 an F. Liceti, Ed. Naz. XVIIL, S. 295), Quellenan-
gabe in: Enzyklopédie Philosophie und Wissenschaftstheorie, Bd. 1, S. 355f. Vgl.
auBerdem Koyré 1998, insb. S. 83-86; sowie S. 90 u. S. 105ff. Zu Herkunft dieser
Metapher vgl. Methuen 1998, S. 137, Fn. 80.

128 Vgl. Epistolae J. Kepleri & M. Berneggeri mutuae, 1672, S. 166 [SUB Géttingen].
Ferner: Caspar/ van Dyck 1930. Biinger (1893, S. 21) zufolge, wollte sich Bernegger
Kepler im Jahre 1607 »als Famulus, als Gehilfen besonders fiir mathematische Be-
rechnungen« zur Verfiigung stellen. Doch schon Biinger (1893, S. 104, Fn.) war auf-
gefallen, dafl bei Kepler Druckauftrige fiir Bernegger »im Mittelpunkt des Brief-
wechsels« stehen. So dringt sich angesichts der iiberlieferten Briefe die Frage auf,
was Kepler davon abgehalten haben mag, mit Bernegger nicht auf vergleichbare
Weise seine anspruchsvollen Uberlegungen brieflich zu erértern wie er dies mit
Fabricius, Herwart, Mistlin oder anderen getan hat.

129 Vgl. Joh. Casparus Berneggerus (ed.): Epistolaris comercii Matthiae Berneggeri
cum viris eruditione claris. Fasc. Secundus, Argentorati MDCLXX (1670), S. 108-
123. Siehe hierzu auch weiter unten im Text!

111

09:52:48. O


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ren 1633-1635 vom Italienischen ins Lateinische,'?? die damalige Gelehr-

tensprache, libersetz

t.131

Ein Jahr spiter, 1636, gab Bernegger eine von ihm mit einer Vorrede ver-
sehene, von Elia Diodati ins Lateinische iibersetzte Schrift bei Elzevir her-
aus,'*? die den 1615 verfaiten Brief Galileis an die GroBherzogin der Tos-
cana, Christine von Lothringen, zum Inhalt hatte. Es handelt sich dabei um
die griindlichste Verteidigungsschrift Galileis, in der er nicht nur seine An-

130

131

132

112

»Systema Cosmicum, Authore Galilaeo Galilaei, Lynceo, Academiae Pisanae,
Mathematico extraordinario, Serenissimi Magni-Ducis Hetruriae Philosopho et
Mathematico Primario: In quo Quatuor Dialogis, De Duobus Maximis Mundi
Systematibus, Ptolemaico et Copernicano, Utriusque rationibus Philosophicis ac
Naturalibus indefinite propositis, disseritur. Ex Italica Lingua Latine conversum.
Accessit Appendix gemina, qua SS. Scripturae dicta cum Terrae mobilitate
conciliantur«, Augustaec Treboc[orum]: Impensis Elzeviriorum (Leiden), Anno
1635, {UB Greifswald].

Vgl. Biinger 1893, S. 80-87. Zu Galileis Stil bemerkt Bernegger: »nonnihil etiam
offendit illa morosa et propria Italis, sed a mathesi, nisi fallor, admodum aliena
HaxQOAOYio« (zitiert nach Olschki 1927, S. 341). In der Ubersetzung: »etwas miB-
fallt mir anch jene eigenwillige und den Italienern eigene, aber wenn ich mich nicht
tdusche, der Wissenschaft ziemlich fremde Langrednerei.« Bernegger zog bei den
Ubersetzungsarbeiten bisweilen den Tiibinger Mathematiker und Astronomen Wil-
helm Schickard heran. Vgl. hierzu Olschki (1927, S. 402).

»Nov-antiqua Sanctissimorum Patrum, & Probatorum Theologorum Doctrina, De
Sacrae Scripturae Testimoniis, In Conclusionibus Mere Naturalibus, Quae Sensata
experientid, & necessariis demonstrationibus evinci possunt, temere non usurpan-
dis: (...) privatim ante complures annos, Italico idiomate conscripta a Galilaeo
Galilaeo, (...) Nunc vero juris publici facta, cum Latina versione Italico textui simul
adjuncta«, Augustae Treboc[orum]. Impensis Elzeviriorum (...) MDCXXXVI
(1636), [HAB Wolfenbiittel]. Der Brief an die GroBSherzogin {ibernimmt im grofien
und ganzen die Position, die Galilei 1613 gegeniiber Pater Benedetto Castelli ein-
genommen hatte (auszugsweise wiedergegeben bei Folsing 1996, S. 271ff.). Vgl.
auch Drake 1998, S. 99f.

Eine englische Ubersetzung des Briefes an die GroBherzogin enthilt Drake 1957,
S. 175-216. Folgt man der Ubersetzung Drakes, auf die sich auch Steinle 1995, insb.
S. 320ff., unter Beiziehung des italienischen Originals beruft, dann scheint Galilei
wenigstens an einer Stelle den Begriff »law of nature« zu verwenden. Diese Stelle
lautet: » But Nature, on the other hand, is inexorable and immutable, she never trans-
gresses the laws imposed upon her, or cares a whit whether her abstruse reasons and
methods of operation are understandable to men. For that reason it appears that noth-
ing physical which sense-experience sets before our eyes, or which necessary de-
monstrations prove to us, ought to be called in question (much less condemned) upon
the testimony of biblical passages which may have some different meaning beneath
their words. For the Bible is not chained in every expression to conditions as strict
as those which govern all physical effects; nor is God any less excellently revealed
in Nature’s actions than in the sacred statements of the Bible. Perhaps this is what
Tertullian meant by these words: , We conclude that God is known first through Na-
ture, and then again, more particularly, by doctrine; by Nature in His works, and by
doctrine in His revealed word* «(Drake 1957, S. 182f.; meine Hervorh.). — Doch im

08:52:48. or—


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sicht iiber das Verhéltnis von Glauben und Wissen erldutert, sondern auch
darzulegen versucht, daf} er als Naturforscher die Verpflichtung habe, »im
Buch der Natur als gottlicher Offenbarung lesen zu lernen«. Bereits 1613
hatte Bernegger, ohne Absprache mit Galilei,'3? dessen Traktat iiber den
»Proportionalzirkel« vom Italienischen ins Lateinische iibersetzt und mit
umfangreichen Erliduterungen versehen. !

Fiir solche Ubersetzungsarbeiten empfahl sich Bernegger auch deshalb,

weil er offenbar iiber auflerordentliche Sprachkenntnisse verfiigte. Im Ne-

krolog auf seinen Lehrer riihmt sein Schiiler Johannes Heinrich Boecler!

die Kenntnise des Franzdsischen, Italienischen, Spanischen, aber auch des

italienischen Original ist die Rede von »delle legi impostegli« (a.a.0., S. 12), da-
gegen heift es in der von Elia Diodati besorgten lateinischen Ubersetzung: »Contra
vero, cum ipsa Natura esse suuim immutabiliter servet, nec limites sibi a Deo prae-
scriptos egrediatur, (nulla quippe illi est cura, reconditas suas rationes, & occultos
operandi modos, hominum captui patere) hinc consequi videtur, istos naturales ef-
fectus, quos vel sensata experientia nobis ob oculos ponit, aut necessariae demon-
strationes evincunt, nullo modo in dubium revocari posse; tantum abest, ut debeant
improbari propter locos Sacrae Scripturae, in fronte diversum ab iis sensum haben-
tes. Siquidem non omne Sacrae Scripture effatum, adeo arctis vinculis stringitur,
quemadmodum indistincté omnes Naturae effectus, immutabiliter suis Causis ad-
haerescunt: Nec tamen minus excellenter, Dei mirabilia in Effectibus Naturalibus,
quam in Sacris Scripturae Oraculis patescunt. Quod ipsum significare voluit Tertul-
lianus, his verbis: ,Nos definimus, Deum, primo Naturf cognoscendum; deinde
Doctrind recognoscendum: Natura, ex operibus: Doctrind, ex praedicationibus‘«
(a.a.0., S. 12f;; meine Hervorh.). — So wire zu priifen, inwieweit »praescribere«
und »lex« dieselbe Bedeutung zukommt.

133 Vgl. Biinger 1893, S. 64-71.

134 Vgl. D. Galilaei de Galilaeis, Patritii Florentini, Mathematum in Gymnasio Patavino
Doctoris excellentissimi, De Proportionum Instrumento a se invento, quod merito
compendium dixeris universae Geometriae, tractatus, rogatu philomathematicorum
a Mat(t)hia Berneggero ex Italica in Latinam linguam nunc primum translatus (...),
Argentorati 1613, 104 S. (vgl. Biinger 1893, S. 64, der als Erscheinungsjahr der 1.
Ausgabe 1612 angibt). Biinger (1893, S. 71, 8. 69 u. S. 65) weist darauf hin, daf
Bernegger in der Vorrede unter Bezugnahme auf klassische Autoren die Bedeutung
der Mathematik, »Grundlage und Richtschnur fiir alle anderen Wissenschaften« zu
sein, hervorhebt, wie auch seine Erliduterungen eine Vertrautheit mit den »griechi-
sche(n) Mathematiker(n), insb. (mit) Euklid«, aber auch mit der damaligen zeitge-
nossischen »mathematischen Litteratur« erkennen lieBen. — Eine gekiirzte Version
von Berneggers Arbeit verdffentlichte auf deutsch G. Liiders im Jahre 1643. Vgl.
auch Kistner 1799/ 1970, Bd. 3, S. 336ff., insb. S. 339ff. (Proportionalzirkel).

135 Vgl. »In Obitum summi viri (...)«, 1640: »Quemadmodum nec in paruis numeramus,
praeter linguas doctis proprias, reddita Gallis, Hispanis, Italis, Illyriis, Belgis, sua
verba: scriptas promte, quarum usus veniebat, litteras: conversa in Latinum difficil-
lima & vix vernaculis hominibus intelligenda opera. Tale enim fuit, quod & summo
nostrae aetatis Mathematico Italice editum, rerum verborumque abditis supra quam
dixerim plenum Systema Copernicanum, Latinum & Nostro non sine admiratione or-
bis subtilior recepit. Ne dicam, quantum in amicitiis ac notitiis clarissimorum per

113

08:52:48. or—



https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ilyrischen und bringt die aufwendige Ubersetzungsarbeit an Galileis »Dia-
log« in unmittelbare Verbindung mit einer ausgedehnten Korrespondenz,
die dieser mit zahireichen angesehenen Gelehrten des In- und (europii-
schen) Auslands gepflegt habe.!?® Ein solches Netzwerk ist nicht nur ein
Charakteristikum der humanistischen Gelehrtenkultur,!3? sondern sicher-
lich auch eine der Voraussetzungen, die vielseitig qualifizierten Gelehrten
die gedankliche Konstruktion von Affinitdtsbriicken (iiber Analogiebil-
dung) erleichtert haben diirfte. Anhand der von Boecler gehaltenen Lei-
chenrede sowie auf der Grundlage des von Reifferscheid'?® herausgegebe-
nen Korrespondenzbandes mag die nachstehend prisentierte Auswahl an
Briefpartnern plausibel machen, welche Chancen zum »Ideenhandel« da-
mit verbunden waren. Neben dem bereits erwihnten J. Kepler (1571-1630)
kommen beispielsweise in Betracht:

Johann Valentin Andreae (1586-1654): Theologe, Hofprediger, Konsistorial-
rat;!®
Marquard Freher (1565-1614): Jurist und Historiker;

orbem Europaeum virorum colendis, ea res commoditatis habuerit.« — Unter Aus-
lassung des ersten Satzes: »Ein solches Werk ndmlich war es, das die feingebildete
(subtilior) Welt von unserem (Verstorbenen) nicht ohne Bewunderung auf Latei-
nisch bekam, das ,Systema Copernicum®, das von dem gréften Mathematiker un-
serer Zeit auf Italienisch versffentlicht (worden) war und— mehr als ich sagen kénnte
— voll von tiefen Gedanken (entlegenen Begriffen) und Begriffen (Worten) ist. Ich
konnte nicht sagen, wieviel Gutes diese Ubersetzung (ea res) beim Pflegen von
Freundschaften und Bekanntschaften mit den beriihmtesten Minnern im europii-
schen Raum hatte. «

136 Vgl. auch Stolleis 1988, S. 101.

137 Vgl. z.B. Trunz 1935.

138 Vgl. Reifferscheid 1889; chronolog. Verzeichnis der Briefe, S. 969-991; Verzeichnis
der Briefschreiber mit Angabe der Briefpartner, S. 992-1001.

139 Vgl. Wollgast 1993, S. 263ff, Ferner: van Diilmen 1978. Mit Andreae war Bernegger
eng befreudet, zu ihren gemeinsamen Freunden/Briefpartnern zihlten u.a. Kepler
und Schickard, der wiederum mit Grotius und Gassendi korrespondierte. Andreae
war wiederum befreundet mit dem Campanella-Herausgeber Tobias Adami, aber
auch mit dem Tiibinger Juristen Chr. Besold, der seinerseits mit J. Gruter in Hei-
delberg brieflich verkehrte. Andreae ist auch deshalb von Bedeutung, weil sich mit
seinem Namen die Idee einer »christlichen Gemeinschaft«, mit der auch Bernegger
sympathisierte, verbindet (deren Anliegen sich mit der von ihm zeitweilig favori-
sierten Rosenkreuz-Idee iiberschnitt). Seine utopische Schrift »Christianopolis«
(1975) verdient u.a. Beachtung wegen der dort angestellten » Betrachtungen tiber die
Wissenschaft von der Natur und ihrer Gesetze, iiber die Rolle der Erfahrung und der
Experimente« (S. 288). Auch wenn Andreae dort die Naturforschung, vor allem aber
die Mathematik zum Inbegriff von Wissenschaft macht, wobei die Betrachtung/Er-
forschung der Natur auf die Verehrung und Erkenntnis Gottes gerichtet ist, haben
sich die Wissenschaften der »pietas« zu unterwerfen (vgl. Diilmen 1978, S. 99, S.
143ff., S. 1631f,, insb. S. 177ff.).

114

00:52:48. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Galileo Galilei (1564-1642): Mathematiker (keine kontinuierliche Korrespon-
denz);140

Dionysius Gothofredus (1549-1622): Jurist (u.a. bekannt durch eine kritische
Ausgabe der justinianischen Gesetzbiicher);

Hugo Grotius (1583-1645): vielseitiger Jurist (u.a. Historiker, Philologe, Theo-
loge), der wiederum in engem Briefkontakt mit G.M. Lingelsheim steht;'4!
Janus Gruterus (1560-1627): Philologe, selbst im Mittelpunkt eines umfangrei-

chen Korrespondenznetzes mit der »nobilitas literaria;

Daniel Heinsius (1580-1655): Philologe, Dichter (in Leiden);

Georg Michael Lingelsheim (1556-ca. 1636): kurpfilzischer Rat, der sich fiir
Kepler und Galilei begeistert;

Martin Opitz (1597-1639): Dichter;

Wilhelm Schickard (1592-1635): Orientalist, Mathematiker, Astronom, Geo-
graph, Prof. in Tiibingen, Erfinder einer Rechenmaschine, der u.a. wiederum
mit Kepler korrespondiert;14?

Gerhard Johannes Vossius (1577-1649): Philologe (in Leiden);

Julius Wilhelm Zincgref (1591-1635): Schriftsteller,143

Zu nennen wiren noch Berneggers Schiiler (und spiterer Schwiegersohn)
Johann Freinsheim (1608-1660): Jurist und Historiker;!* sowie der Histo-
riker Joh. Heinrich Boecler (1611-1672),'4 der seit seinem Stockholmer

140 Vgl. Joh. Casparus Berneggerus (ed.): Epistolaris commercii Matthiae Berneggeri
Cum viris eruditione claris, Fasc. Secundus, Argentorati MDCLXX (1670), S. 108-
123.

141 Vgl. Joh. Casparus Berneggerus (ed.): Epistolaris commercii Matthiae Berneggeri.
Fasc. Prim. Epistolae mutuae Grotii & Berneggeri, Argentorati MDCLXX (1670)
[NLB], (1. Aufl. 1667) bzw. Hugonis Grotii & Matthiae Berneggeri Epistolae
Mutuae. Editio Secunda, Agentorati M DC. LXX (1670), [SUB Géttingen]. Siehe
auch Stolleis 1995, S. 257-260.

142 Zu Schickard, der auch mit J. Faulha(u)ber (1580-1635) in Ulm korrespondierte, mit
dem Descartes 1619/20 in Verbindung getreten war, vgl. Seck 1978 (insb., S. 13-40
u. S.351-356); Seck 1981. Ferner: Epistolae W. Schickarti & M. Berneggeri mutuae,
Argentorati MDCLXXIII (1673), [NLB]; die Korrespondenz umfaft die Zeitspanne
vom 20.2.1620 — Michaelis 1635. Im Gegensatz zu Andreae und Besold, die am
Rande erwihnt werden, kommt in der wichtigen Studie von Charlotte Methuen
(1998, S. 197, Fn. 107 ) Schickard jedoch nicht vor.

143 Vgl. zu diesem und Opitz: Lefftz 1931, S. 34ff.

144 Vgl. Kelter 1905, S. 1-72. Ferner: Allgemeines Gelehrten-Lexicon. Zweyter Theil,
Sp. 739-740; Allgemeine Deutsche Biographie, Bd. 2, S. 412f.; Allgemeines Ge-
lehrten-Lexicon, Erster Theil, S. 484-486; A. Freinshemius: Johannis Freinshemii
laudatio posthuma (Gedéchtnisrede auf J. Freinsheim), 1661.

145 Vgl. Jirgal (1931); Allgemeines Gelehrten-Lexicon, Erster Theil, Sp. 1165-1167;
Grosses Vollstindiges Universal-Lexikon, Bd. 4, Sp. 352; Ersch/Gruber, Allge-
meine Enzyklopidie, Teil 11, Sektion 1, S. 166-167; Aligemeine Deutsche Biogra-
phie, Bd. 2, S. 792-793; Svenskt Biografiskt Lexikon. Femte Bandet, 1925, S. 113-
117; Mapp: Leichenrede auf J. H. Boecler, 1672.

115

09:52:48. O



https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aufenthalt u.a. mit Hermann Conring (1606-1681) in engem Briefkontakt
stand.!46

Auch wenn diese Namensliste alles andere als vollstidndig ist**’ und nur
ansatzweise die Vernetzungen untereinander sichtbar macht, sowie — mit
Ausnahme von J. Gruter — auch nicht die »gate keeper« zu anderen Netz-
werken benannt wurden, so diirfte doch mit ihrer Hilfe plausibel zu machen
sein, dafl Bernegger als Polyhistor infolge seiner ficheriiberschreitenden
Kontakte mit Gelehrten, die ihrerseits oft genug in mehreren Disziplinen zu
Hause waren, durchaus die Chance hitte zufallen kénnen, hinsichtlich des
physikalischen Naturgesetzbegriffs den facheriibergreifenden Transfer zu
erbringen oder diesen anzustofien. Unter Heranziehung der von Reiffer-
scheid!*® prisentierten Liste der Briefschreiber und Briefempfinger fallt
auf, daf in diesem Netzwerk Theologen unterreprésentiert sind und solche
Briefpartner iiberwiegen, die Berneggers Altersstufe angehoren und mog-
licherweise mit ihm die dieser Generation eigenen Vorlieben und Denkge-
wohnheiten teilen. In den Kontext dieser, wenigstens in Umrissen sichtbar
werdenden Gelehrtenkultur gehtren auch »gelehrte und literarische Gesell-
schaften«, bei denen Bernegger entweder Mitglied war oder zu ihnen Kon-
takte unterhielt. !4’ Angesprochen ist dabei vor allem die Strassburger » Auf-
richtige Gesellschaft von der Tanne.«'° Uber sie wird dieser durch Joseph
Lefftz,'>! der sich hierbei weitgehend auf Ludwig Keller bezieht,!>? in Ver-
bindung gebracht zu einer Reihe nicht ndher bezeichneter naturphilosophi-
scher Vereine. Zu ihnen habe Bernegger »als Naturforscher und Mathema-
tiker vielfdltige Beziehungen« unterhalten. Seine diesbeziigliche Rolle

t147

146 Vgl. Stolleis 1995, S. 135f.; Stolleis 1982; Herberger 1982.

147 Inwieweit Bernegger beispielsweise Kontakte zu Joachim Jungius (1587-1657) un-
terhielt bzw. dessen Arbeiten kannte, mufl offen bleiben. Auf jeden Fall sind indi-
rekte Kontakte nachweisbar. So empfahl Bernegger in seiner offiziellen Stellung-
nahme vom 4.4.1619 zu der von ihm als Dekan initiierten Diskussion iiber die Re-
form der Akademie (Biinger 1893, S. 208ff., S. 221ff.) Ratkes (Wolfgang Ratichius,
1571-1635) »Didactica« zur Verbesserung des Unterrichts, obgleich er sich mit die-
sem in seiner ebenfalls 1619 gehaltenen Dekanatsrede kritisch auseinandersetzte
(Biinger 1893, S. 242f.). Jungius war seinerseits mit Ratke bekannt (1612 war es in
GieBen zu einer personlichen Begegnung gekommen) und beteiligte sich aktiv an
dessen Reformvorhaben (Wollgast 1993, S. 424f.). Mit Jungius war auch Joachim
Morsius (Mores, 1593-1642) bekannt, der 1629/30 mit Bernegger in Strassburg zu-
sammentreffen sollte (Wollgast 1993, S. 434f.). Vgl. hierzu auch Schneider 1929,
S. 47.

148 Vgl. Reifferscheid 1889, S. 992ff.

149 In den von J.V. Andreae verfolgten Plinen zur Bildung einer »christlichen Gesell-
schaft« wird Bernegger als Mitglied aufgefiihrt.

150 Vgl. van Diilmen 1986, S. 20 u. S. 150. v. Diilmen z#hlt die 1633 gegriindete » Anf-
richtige Gesellschaft von der Tanne« zu den Sprachgesellschaften.

151 Vgl. Lefftz 1931, S. 43.

152 Vgl. Keller 1895, insb. S. 20-22.

116

09:52:48. O


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

scheint jedoch mit Blick auf die Quellenlage iiberzeichnet zu sein, doch
wird im Zusammenhang mit der nach dem Vorbild italienischer Akademien
1633 gegriindeten »Aufrichtigen Gesellschaft von der Tanne« auf Martin
Opitz und Julius Wilhelm Zincgref noch zuriickzukommen sein. Nicht un-
erwihnt sollte auch bleiben, dal Bernegger hinsichtlich der einen Gelehr-
ten auszeichnenden »Produktionsmittel« vollig autonom war. Er besafl
nicht nur eine reichlich ausgestattete Bibliothek,!>* sondern auch (vermut-
lich seit 1629) eine eigene Druckerei.!>*

Nicht zuletzt kommt Bernegger auch deshalb Aufmerksamkeit zu, weil
zwei seiner Schiiler, Boecler und Freinsheim, mit dem Aufstieg des Natur-
rechts in Schweden unmittelbar in Verbindung gebracht werden.!>> In ei-
nem eigenen Abschnitt (Abschn. IIT), der sowohl den Aufenthalt von
Freinsheim, Boecler und dessen Schiiler Scheffer!®® in Schweden im Kon-
text der dort beobachtbaren Genese des Naturrechtsgedankens behandelt
als auch die Bedeutung von Boecler und Scheffer als Grotius-Kommenta-
toren anspricht, wird auf diese Thematik néher eingegangen.

In Anbetracht der umfangreichen Publikations- und Editionstétigkeiten
Berneggers werden im Folgenden drei seiner Arbeiten eingehender behan-
delt, deren Auswahl kurzer Begriindung bedarf:

153 Vgl. Biinger 1893, S. 138-142.

154 Vgl. Reifferscheid 1889, S. 897f., Fn. 418, sowie Etter 1966, S. 153f. Etter zufolge
hatte Bernegger die Druckerei von Wyriot erworben — nicht zuletzt in der Absicht,
auf diese Weise die enge Verbindung von Humanismus und Buchdruck erneut zu
beleben. Als giinstige Rahmenbedingung konnte in diesem Zusammenhang auch an-
gefiihrt werden die von Chrisman (1982) konstatierte »Institutionalisierung von Re-
ligion, Wissenschaft und Bildung«im Zeitraum von 1570-1599, wobei die Kategorie
»Humanistische Texte« (worunter auch Titel fallen, die nach heutigem Versténdnis
den »Geisteswissenschaften« zuzurechnen wiren) einen Anteil von 10%, Rechts-
texte einen Anteil ebenfalls von 10%, sowie »(Natur-) Wissenschaftl. Texte« einen
solchen von 20% an der Gesamtproduktion von Biichern ausmachen (vgl. hierzu
Giesecke 1991, S. 508ff.). Zu den mit der von Chrisman herangezogenen Klassifi-
kation verbundenen Problemen vgl. die Besprechung von Miiller 1985.

155 Vgl. Stolleis 1988, S. 101, S. 195 u. S. 245; Stolleis 1990, S. 258f. Ferner Wolf
(1963, S. 289): »Viele reformierte Theologen begriiften es [= das Werk, i.e. Grotius’
»De Iure belli ac pacis«, HT) dankbar. Unter den Juristen fand es den ersten, z6-
gernden Beifall bei Johann Heinrich Boecler, Professor in Strassburg; dann emp-
fahlen es die Zivilisten Struve (in seinem »Grotius enucleatus«, 1660) und Caspar
Ziegler (1666), spiter auch der Staatsrechtslehrer J.G. von Kulpis (1686) und noch
eine Reihe weiterer Kommentatoren, die freilich mit ihrer am Wortlaut haftenden
Auslegung den Sinn des Werks oft mehr verdunkelt als aufgehellt haben.«

156 Vgl. Allgemeines Gelehrten-Lexicon, Vierter Theil, Sp. 231-233; Grosses Vollstén-
diges Universal-Lexikon. Bd. 34, Sp. 1078-1080; Allgemeine Deutsche Biographie,
Bd. 30, S. 680-681; Svenska Miin och Kvinnor. Biografisk Upplagsbok, 1949, S.
540-541.

117

08:52:48. or—


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

157

158

159

160

118

1) Hypobolimaea!®’ divae Mariae, Deiparaec Camera: seu Idolum Lauretanum,
eversis Baronii cardinalis, Canisii, Turriani ac Tursellini jesuitarum fulcimentis
dejectum; ubi passim ex re naté contra pseudojubilaeum Petri Roestii,'*8 Jesui-
tae Molsheimensis Academiae, disseritur, Argentorati 1619, 139 S., [SUB Got-
tingen].

Die Streitschrift »Idolum Lauretanum« wendet sich gegen die Legende bzw. das
Wunder von Loreto. Diesem Wunder zufolge sollen Engel das von der Mutter Got-
tes in Nazareth bewohnte Haus, um es vor dem Ansturm der »Ungléubigen« zu ret-
ten, 1295 in mehreren Etappen nach Loreto (stidlich von Ancona) gebracht haben.
Seit dem 15. Jahrhundert wurde die Kirche, die iiber der »Santa Casa« errichtet wur-
de, zu einem viel besuchten Wallfahrtsort!5® mit zahlreich berichteten Wunderer-
scheinungen. Eine gegen Wunder und damit gegen »Naturwidrigkeiten« gerichtete
Streitschrift kénnte sich als spannender »Testfall« herausstellen, zumal rund 50 Jah-
re spiter Spinozas »Tractatus Theologico-Politicus« (1670) erscheinen sollte mit
dem 6. Kap. »Von den Wundern« und dem ebenso einschligigen 4. Kap. » Vom gott-
lichen Gesetz«.!60

2) Tuba pacis occenta: Scioppiano belli sacri classico. Salpiste Theodosio Berenico,
Norico, Historiarum & Patriae Studioso.(...), Augustae Trebocorum 1624, 372
S., [HAB Wolfenbiittel] — zuerst 1621 erschienen.

Diese Streitschrift wurde ausgewihlit, weil die dort andiskutierten Themen der ge-
rechten und ungerechten Kriegsgriinde, des Biindnisrechts, aber auch der Staatsri-
son (ragione di stato) naturrechtliche Argumentationsfiguren bzw. Begriindungen
erwarten lassen, auch wenn diese nicht auf systematische Weise entwickelt werden.
Die Wahl fiel auch deshalb auf dieses Werk, weil Bernegger im Vorwort (S. 3) ex-

Biinger (1893, S. 185) vermutet, dafi die Wortwahl in Nachahmung von Scioppius’
Schrift: »Scaliger Hypobolimaeus« erfolgt sei.

Anspielung auf die 1618 von dem Jesuiten Peter Roest (an der Molsheimer Jesui-
tenuniversitiit) als Reaktion auf die Vertffentlichungen zum Strassburger Reforma-
tionsfest (1617) verfafite Polemik »Pseudojubilaeum (...) & Lutheranis (...} celebra-
tum« (vgl. Blinger 1893, S. 163f.).

Ubrigens ist von Galilei belegt, daB er im Jahre 1618 nach Loreto gepilgert ist. Auch
Descartes soll im November 1919 eine Wallfahrt nach Loreto gelobt und méglicher-
weise 1624 sogar unternommen haben (vgl. Ersch/Gruber, Allgemeine Enzyklopi-
die, Teil 24, Sektion 1, S. 236); 1t. Adam (1937, S. 21) hat Descartes moglicherweise
diese Wallfahrt angetreten (» Va-t-il ensuite, en 1624, jusqu’a Lorette, ot il avait fait
voeu d’aller en pélerinage, avant le mois de novembre?«). Folgt man Zedler (Grosses
Vollstidndiges Universal-Lexikon, Bd. 18, Sp. 456), so hat »die Schwedische Kéni-
gin Christina« eine der »zwey Cronen, so aus blassen Edelgesteinen sind, und dem
Jesus Kinde pflegen aufgesetzt zu werden, (...) dahin (= Wallfahrtskirche zu Loreto,
HT) verehret.«

Vgl. Tractatus Theologico-Politicus 1989, S. 133-159 sowie S. 189-227. Auch des-
halb von Interesse, weil Spinoza sich eingehend mit der durch Luthers Absage an
den »Narren Kopernikus« aufgewerteten Josua-Stelle aus dem AT auseinandersetzt
(a.a.0., S.79-83, S. 217). — Berneggers groBes Vorbild, Justus Lipsius, war 1604 u.
1605 mit zwei Veroffentlichungen hervorgetreten, in denen er die Erinnerung an
Marienwunder in zwei flamischen Ortschaften wachzuhalten () versuchte (vgl.
Saunders 1955, S. 51-53).

00:52:48.


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

plizit die von ihm favorisierte Methode resp. »Montagetechnik« benennt und damit
auch sein groBes Vorbild verrit.

3) Systema cosmicum, (...) In quo quatour dialogis, de duobus maximis mundi sy-
stematibus, Ptolemaico et Copernicano, utriusque rationibus philosophicis ac
naturalibus indefinite propositis, disseritur. Ex Italica lingua Latine conversum.
Accessit Appendix gemina, qua SS. Scripturae dicta cum Terrae mobilitate con-
ciliantur, Augustae Treboc{orum]: Impensiis Elzeviriorum , Anno 1635, 495 S.,
[UB Greifswald].

Unter Einbeziehung einschlégiger Briefe, die Bernegger wihrend seiner zweijihri-
gen Ubersetzungsarbeit geschrieben hat, werden ausgew#hlte Passagen dieses
Werks darauf untersucht, inwieweit er erkennt, daf Galilei einem anderen Be-
weisideal!®! verpflichtet ist als demjenigen, dem er selbst z.B. in seiner » Anti-Wun-
der-Schrift« anhéngt.

1.2 Lipsius als Vorbild: die vielseitig verwendbare Montagetechnik des
Cento

Zwei Hinweise Biingers sollen hier aufgegriffen und fiir die nun folgende
Argumentation nutzbar gemacht werden. Zum einen kommentiert Biinger
die zum Reformationsfest 1617 gehaltene Rede Berneggers mit dem Satz:
»Diese eigentiimliche Art, aus klassischen Citaten centoartig eine Rede zu-
sammenzuflicken, die Bernegger dem Justus Lipsius abgelernt, hat er spé-
ter in seinen Hypobolimaea (= »Idolum Lauretanum«, HT) und seiner Tuba
pacis in erhthtem Masse zur Anwendung gebracht (...).«'%2 Zum andern
prasentiert Biinger bei der Einfiihrung in Berneggers »bedeutendste Ar-
beit« — gemeint ist dessen 1621 publizierte Streitschrift »Tuba pacis« — zu-
néchst ein von ihm ins Deutsche iibersetztes » Bernegger-Zitat«, dem er eine
Erlduterung nachschiebt:
»,Wie die phrygischen Goldsticker im Plautus aus bunten Faden einen Teppich we-
ben, so habe ich dieses Buch zusammengesetzt aus manchen tausend Stellen der be-
sten Autoren, eine schwierige und zeitraubende Arbeit, da die Worte nur mithsam
dem Gedanken sich fiigten. Zum Gliick boten sich Seneca und Tacitus, auch andere
mir vertraute Autoren hiufig ungerufen dar.‘~ Also um seine Gedanken in die beste
Form zu kleiden, schuf er einen formlichen Cento aus den alten Klassikern und
hoffie gerade dadurch auf Staatsminner und Fiirsten Eindruck zu machen.«!%3

Die Stelle lautet im Original:

»Facilg, credo, fidem inveniam, si inter causas tarditatis, genus ipsum scribendi
quoque retulero. Collegi enim atque consarcinavi, sicut unum aliquod aulaeum ¢& co-
loris varii filo Phrygiones, sic ego cohaerens hoc & uniforme libri corpus & millenis
aliquot optimorum autorum locis atque sententiis, arduo (dicet hoc expertus), edque

161 Grundsitzlich hierzu Daston 1998,
162 Vgl. Biinger 1893, S. 160; meine Hervorhebung.
163 Vgl. Biinger 1893, S. 176; meine Hervorhebung.

119

08:52:48. or—


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lentiori labore, dum verba rem quantumvis provisam, invita, & operose quaesita, se-
quuntur: nisi quod Seneca, & Tacitus, praetereaque unus & alter mihi familiarior au-
tor, plerumque se offerebant etiam non vocanti« (Tuba pacis, praefatio ad lectorem,
p. 3; Bernegger gibt keine Quellenangabe), 164

Schildgt man Lipsius‘ Vorrede »Ad Lectorem de Consilio et Forma Nostri
Operis« auf, die er seinem spéter auch von Bernegger edierten Werk »Po-
liticorum sive Civilis Doctrinae Libri Sex« vorangestellt hat, findet man auf
Seite 6f. zur Marginalie »Centonem quendam fecimus« die folgenden Aus-
fihrungen:

164

165

166

167

120

»Nec vero nudas aut sparsas Sententias dedimus; nec diffluerent, & esset, quod di-
citur, Arena sine calce: sed eas aut inter se haud indecenter vinximus, aut interdum
velut caemento quodam commisimus nostrorum verborum. %> Ad summam, ut Phry-
giones & varii coloris filo unum aliquod aulacum formant: sic nos, & mille aliquot
particulis uniforme hoc & cohaerens corpus.!% Quod ipsum figuris etiam & vario
sermonis ductu ornare ausus sum: ut non colorem solum haberet, sed quasi spiritum
& vitam. Hoc totum quam arduum, in ardua ista materie, mihi fuerit, frustra dixerim
apud non expertum. Si quis volet, per tentamentum & jocum pauca aliquot Capita
concinnet in Populi aut Optimatium statu: nam eos non libavi.«'’— Dem folgt we-
nig spiter der Hinweis: »Definivi, divisi, excepi: & nihil omisi, quod faceret ad
formam faciemque perfectae artis.« —»Ich habe definiert, zergliedert und ausgelegt:

»Leicht werde ich dafiir Verstidndnis finden, so glaube ich, wenn ich unter den Griin-
den fiir meine Langsamkeit auch die Art des Schreibens selbst anfiihre. Ich habe
ndmlich gesammelt, und wie die Tuchweber (Phrygiones) einen einzigen Teppich
(Theatervorhang) aus einem Faden von verschiedener Farbe, so habe ich dieses zu-
sammenhidngende und in eine einzige Form gebrachte (Text-),corpus‘ des Buches
aus einigen tausend Stellen und Sentenzen der besten Autoren in beschwerlicher —
so wird der Experte sagen — und deshalb ziemlich langsamer Arbeit zusammenge-
flickt, wihrend die Worte, widerwillig und mithsam gesucht, einer duflerst vorbe-
dachten Sache folgen, mit Ausnahme von Seneca und Tacitus, die sich mir zusam-
men mit dem einen oder anderen mir recht vertrauten Autor anboten, auch wenn ich
sie nicht rief.«

»Wir haben aber nicht nackte und vereinzelte Sentenzen dargeboten; damit sie nicht
zerrieseln und es, wie es heiflt, ,Sand ohne Kalk* wire: Sondern wir haben sie ent-
weder nicht unpassend aneinander gebunden oder manchmal gleichsam mit dem
Mortel unserer Worte aufeinandergefiigt (zusammengefiigt).« Ubersetzung, leicht
gedndert, entnommen aus: Mertens/ Verweyen 1993, Teilbd. 2, S. 18, Fn. 105. — Die
Formulierung »Sand ohne Kalk« bezieht sich auf ein abfilliges Urteil des Kaisers
Caligula tiber Senecas Stil, iiberliefert bei Sueton, Caligula 53,2. Mitteilung von
Hildegard Cancik-Lindemaier.

»Alles in allem, so wie die Tuchweber aus einem Faden von verschiedener Farbe
einen einzigen Teppich/Theatervorhang machen, so haben wir aus einigen tausend
Teilchen ein einheitliches und kohdrentes (Text-) Korpus geformt.«

»Wie schwer mir das Ganze zumal bei diesem so schwierigen Gegenstand geworden
ist, wiirde ich dem vergebens erkldren, der es nicht ausprobiert hat. Wenn einer will,
so soll er doch versuchs- und spafieshalber ein paar Kapitel zusammenbringen tiber
den Volks- und Optimatenstand, denn diese habe ich nicht behandelt.« Ubersetzung
aus: Mertens/Verweyen 1993, Teilbd. 2, S. 17.

08:52:48. or—


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und nichts weggelassen, was zu Form und Beschaffenheit (Gestalt) einer perfekten
Kunst beitragen kdnnte.«

In der ndmlichen »Praefatio ad Lectorem« (im Abschnitt »Monita Quae-
dam, Sive Cautiones«) 148t Lipsius zur Marginalie »Centonum mos & jus«
seine Leser wissen:

»Nonne enim Centonem quendam concinno, (tale omnino nostrum opus) in quo li-
beri semper & laudati a sententia isti flexus? Consulant poetas, qui olim & nunc sic
luserunt. (...). Nam illud omnino excuso, quod auctorum verba non rigide semper &
ut ab iis posita, repono: sed in casu aut tempore, pro orationis meae conformatione
pauxillum inflecto.«!%8

Nicht allein wegen des eben gefallenen Stichworts von der »perfekten
Kunst« ist es angebracht, zu der wiederholt erwédhnten »Cento-Technik« ei-
nige Hinweise zu geben. Das lateinische Wort »Cento«- »Flickengewand«-
bezeichnet urspriinglich eine aus »bunten Flicken zusammengesetzte
Decke«,'® in iibertragener Bedeutung ein Gedicht, das aus Versen einer an-
deren, beriihmten Dichtung zusammengesetzt ist: »Flickgedicht«.!7? Nicht
selten geschah dies in parodistischer Absicht. Da sowohl Lipsius als auch
Bernegger durchaus Quellenangaben machen, insoweit also »wissenschaft-
liche« Gepflogenheiten beachten, weichen sie vom herkémmlichen Cento
ab, Lipsius auch insofern, als er sich eingestandenermafen das »Recht«
herausnimmt, seine Zitate »flexibel« zu handhaben, d.h. in gewisser Weise
zu »manipulieren«.!”! Hierin mag ein parodistisches Anliegen oder aber
auch der Wunsch, sich distanziert zu geben,'’? zum Ausdruck kommen;
moglicherweise 146t sich die von Lipsius offen eingestandene Verfahrens-
weise auch im Sinne einer »prudentia mixta« interpretieren; !’ unbestritten
diirfte jedoch sein, dafl Bernegger in allen hier herangezogenen Schriften,
auch bei der Edition des Galilei-Dialogs — jedenfalls hinsichtlich der Teile,

168 Vgl. zu dieser Textstelle die Ubersetzung nach der deutschen Lipsius-Ausgabe von
1599: »Von Unterweisung zum Weltlichen Regiment. Oder/ von Burgerlicher Lehr/
Sechs Biicher Justi Lipsii. (...) in unsere Hochteutsche Sprach/ transferirt und tiber-
setzet. Durch Melchiorem Haganaeum (...) MDXCIX«, siehe Wiedemann 2000, S.
196f.

169 Vgl. Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft, 1997, S. 293,

170 Vgl. Pierer’s Universal-Lexikon, Bd. 3, S. 810: Cento: 1) »aus verschiedenen Stiik-
ken zusammengesetztes Zeuch« — 3) »(Poet.), Gedicht aus verschiedenen Stellen ei-
nes od. mehrerer Dichter (meist Virgils, daher Centones Virgiliani) so zusammen-
gesetzt, daf sie in dieser neuen Zusammenstellung anderen Inhalt erhielten.« Vgl.
hierzu auch das Homer betreffende Beispiel bei Hunger 1978, Bd. 1, S. 98f.

171 Vgl. Wiedemann 2000, S. 201.

172 Dies kann auch fiir Bernegger in Anspruch genommen werden, da er sich (nicht nur
als Ireniker) im orthodoxen Strassburg bisweilen dem Vorwurf des »Krypto-Calvi-
nismus« ausgesetzt sah (vgl. Biinger 1893, S. 202).

173 Vgl. Wiedemann 2000, S. 1971f.

121

08:52:48. or—


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die er dem Hauptteil vorangestellt hat — diese ehrwiirdige'’* Montagetech-
nik heranzieht, fiir die Lipsius, den er sich zum Vorbild nimmt, explizit den
Ausdruck »Cento« reserviert hat.!”> DaB er wenigstens in der Zeit der Ab-
fassung seiner beiden Streitschriften 1619 und 1621 in offensichtlicher
Nachahmung von Lipsius der Montagetechnik des »Cento« eine hohe Wert-
schitzung entgegenbrachte, mag auch daran abgelesen werden, daf} der ju-
ristisch promovierte und ihm!7® nahestehende Julius Wilhelm Zincgref
(1591-1635) bei der formalen Gestaltung seines Emblembuches von
161977 sich ebenfalls Lipsius (1547-1606) zum Vorbild nahm, ohne ihn al-
lerdings ausdriicklich beim Namen zu nennen. Das entsprechende Zitat aus
der »Praefatio de Origine et Usu Emblematum« sei ausfiihrlicher wieder-
gegeben, weil Zincgref dort nicht nur an Tradition und Gebrauch dieser
Montagetechnik erinnert, sondern auch die mit ihr verbundene Funktion be-
nennt: die Inanspruchnahme anerkannter Autoritéten fiir die eigene Sache:

174 Vgl. auch Ersch/Gruber, Allgemeine Enzyklopidie, Teil 16, Sektion 1, S. 47f.; fer-
ner: Gerber 1961, Bd. 2, S. 369ff.; zu antiken Vorbildern des »Cento« vgl. Verweyen/
Witting (1993), S. 12ff. (mit der Tendenz zu einer »postmodernen« Interpretation);
sowie Hunger 1978, Bd. 2, S. 101: »Mosaikartiges Zusammensetzen ganzer Partien
von Schriften aus einem oder mehreren Vorbildern — allerdings in Prosa — war in
der theologischen byzantinischen Literatur nichts Ungewohnliches.«

175 Vgl. Historisches Worterbuch der Rhetorik, Bd. 2, Sp. 148-157, insb. Sp. 153: »J.
Lipsius hatte schon seine ,Politica, sive civilis, Doctrina libri six‘ (1598) aus Cicero,
Tacitus, Quintilian, Plutarch u.a. zusammengetragen und damit zugleich das Modell
fiir die Prosa-Cento der Folgezeit geliefert.«

176 In dem fraglichen Zeitraum zwischen 1617/19 und 1621 lassen sich jedenfalls mit-
telbare Bezichungen zwischen Bernegger und Zincgref nachweisen. So hatte der mit
Bernegger eng befreundete Georg Michael Lingelsheim, dessen Sohn Friedrich
Lingelsheim (um 1591) aus erster Ehe mit Zincgref befreundet war, neben Gruter,
der ebenfalls zu den engeren Freunden von Bernegger gehorte, die »Emblemata«
gegengelesen (Mertens/Verweyen 1993, Teilbd. 2, S. 33). Wie Briefe, die in der
»Triga amico-poetica« enthaltenen Vorsatzgedichte sowie das sog. »Freundschafts-
buch« zeigen, ist Zincgref, mit dem Bernegger 1623 auch persénlich verkehren und
der dann auch den Kontakt zu Opitz herstellen solite (Lefftz 1931, S. 35£f), nicht
zuletzt dank der Vermittlung von Gruter und M.G. Lingelsheim in einen Personen-
kreis eingebettet, in den auch Bernegger durch eine Reihe von Kontaktpersonen fest
eingebunden ist. Diesem Personenkreis gehoren u.a. an: »Simon Stenius, Petrus
Denaisius, Janus Gruter, Hippolyt a Collibus, Quirinus Reuter, Philipp Hofmann,
Daniel Nebel, Reinhard Bachofen, J.A. Thuanus, Marquard Freher, Melchior
Adam« (vgl. Mertens/Verweyen 1972, S. 143). Auch die von F. Lingelsheim in sei-
nen Gedichten benannten Personen weisen illustre Namen auf, z.B. Scaliger,
Godefroy oder Thuanus, um nur einige zu nennen (Mertens/Verweyen 1972, S. 142).
Auffillig ist, dal Zincgref und seine beiden Freunde, F. Lingelsheim und Weidner,
in ihren Gedichten Gelehrte ansprechen, die Sprachen (Philologie), Rhetorik, Ge-
schichte und Rechtswissenschaft betreiben, nicht aber Theologen (Mertens/
Verweyen 1972, S. 144).

177 Vgl. Zincgref 1993, Teilbd. 1, S. 10f. (Marginalie »Forma huius operis«).

122

08:52:48. or—


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Um dich, Leser, darum nicht ldnger aufzuhalten, vernimm noch einiges Wenige
iiber Plan und Gestalt dieses unseres kleinen Werkes. Sie (sc. die Gestalt) ist freilich
gar nicht so neu, ist weder ohne Beispiel noch ohne Praxis. Denn — um mit dem ge-
lehrtesten Mann unseres Jahrhunderts zu sprechen —, was hitte ich Niitzlicheres tun
konnen, als so viele Sentenzen zusammenzubringen, die schon, scharf, und, so wahr
(Gott) mein Heil mich liebt, zum Heil des Menschengeschlechts hervorgebracht
sind? Denn wenn dasselbe ich sagte, wiirde ich dann wohl jemals dieselbe Kraft und
Glaubwiirdigkeit erreichen? Wie bei jeder Wurfwaffe oder dem Schwert viel daran
liegt, welche Hand sie fiihrt, so ist auch bei einer Sentenz, damit sie eindringt, das
Gewicht einer starken und anerkannten Autoritit sehr wirksam. Diese aber steht den
Alten zu Gebot, aus denen wir das Vorliegende geschopft haben.«'7®

Wer mit dem »gelehrtesten Mann unseres Jahrhunderts« ausschlieflich ge-
meint sein kann, erschlieft ein Blick in die Vorrede von Lipsius® »Politi-
corum sive Civilis Doctrinae Libri Sex« (S. 6f.), wo zur Marginalie »Forma
nova nostri operis« nachzulesen ist:

»Nam inopinatum quoddam stili genus instituimus: in quo vere possim dicere, om-
pia nostra esse, & nihil, Cum enim inventio tota & Ordo a nobis sint, verba tamen &
sententias varie conquisivimus a scriptoribus priscis, idque maxime ab Historicis:
hoc est, ut ego censeo, a fonte ipso Prudentiae Civilis. (...)« — hierauf folgt die von
Zincgref ohne Quellenangabe entliehene Textstelle: »Quid utilius potui, quam tot
sententias in unum conducere; pulchras, acres, &, ita me Salus amet, ad salutem
natas generis humani? Nam quod ego eadem dicerem: ecquando mihi eadem vis, aut
fides? Ut in uno aliquo telo aut gladio mdltum interest, & qud manu veniat: sic in
sententid, ut penetret, valde facit robustae alicujus & receptae auctoritatis pondus.
Atqui ea veteribus adest.«

Auch wenn man nicht bereit ist, sich der von Mertens/Verweyen vertretenen
Sehweise anzuschliefen,!” die Zuordnung der Emblemata zu der jeweils
dazugehorigen Kommentarseite wie deren sorgfiltige typographische Ge-
staltung als ein » Kunstwerk« zu betrachten, so konnte man darin doch einen
augenfilligen Hinweis erblicken, dafl die Montagetechnik des »Cento« eine
»ars« und keine »scientia« darstellte.!® Vergegenwirtigt man sich indessen
jene Funktion, die Lipsius und Zincgref der Montagetechnik des »Cento«
zuschreiben: nur die Sentenzen anerkannter Autorititen (d.h. antiker Klas-
siker) verlichen Wirkung und Glaubwiirdigkeit, dann verweist diese Ver-
fahrensweise auf das Beweis(fithrungs)ideal der topischen (dialektischen)
Argumentationsweise.'8! Bei ihr beruft man sich auf die Ansichten (Mei-

178 Vgl. Zincgref 1993, Teilbd. 2, S. 15f. Zur Antike-Rezeption in den Emblemkom-
mentaren vgl, Zincgref 1993, Teilbd. 2, S. 20ff.

179 Vgl. Mertens/ Verweyen 1993, Teilbd. 2, S. 13{f.

180 Vgl. Hunger 1978, Bd. 2, S. 99. Zur Bedeutung des Emblems vgl. auch Schmidt-
Biggemann 1998, S. 30-33.

181 Vgl. statt vieler: Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 10, Sp. 1263-1288
(Topik; Topos); HRG, Bd. III, Sp. 691-698 (mos gallicus; mos italicus); zu der For-
mel »mos gallicus-italicus« siehe insb. Troje 1972; v. Stintzing/Landsberg, ND
1978, S. 117f.; Kluxen 1981; Maclean 1992, insb. S. 67-86, S. 91-95; Otte 1981, S.
130-138, S. 139f,; Otte 1971, S. 186-188; Viehweg 1974, S. 19-30.

123

08:52:48. or—


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nungen) anerkannter Autoritdten bzw. zieht aus allgemein anerkannten
(meinungsméissigen) Primissen nach den Regeln der Logik Schliisse. Inso-
fern diirfte sich gerade die Anti-Wunder-Schrift Berneggers als besonders
geeigneter »Testfall« erweisen: Inwieweit ndmlich dort die von ihm heran-
gezogene Montagetechnik des »Cento« der topischen Argumentations-
weise tatsdchlich Vorschub leistet, auch wenn der »Gegenstand« selbst wo-
moglich eine »naturphilosophische« Betrachtungsweise »nahegelegt«
hitte.

1.3 Zu Berneggers »Idolum Lauretanum«

Formal ist das »Idolum Lauretanum« wie folgt aufgebaut: Auf eine ldngere,
allgemein gehaltene »Praefatio« folgt eine etwas kiirzere » Vorrede« (»Ad
lectorem benevolum praefatio«), an die sich das 1. Kap. anschlieit, welches
ausfithrlich die iiberlieferte Legende zum Geschehen von Loreto be-
schreibt, wie von einer Tafel in der Wallfahrtskirche Santa Maria zu Loreto
vorgegeben. Berneggers Anliegen ist es, die beiden Jesuiten Turrianus'3?
und Tursellinus,!33 aber auch den »ansonsten wissenschaftlich« angese-
henen Kardinal Baronius,!3* die alle in Publikationen das Wunder von
Loreto verteidigt haben, zu widerlegen und zwar anhand einer Schrift,!%
die von dem zum Protestantismus tibergetretenen fritheren Bischof und
pipstlichen Legaten Peter Paul Vergerius (1498-1565)3¢ verfait worden
war, der dort dieses Wunder zur »fabula« erklért hatte.

Bereits in der Vorrede (»Ad Lectorem benevolum praefatio«, S. 6, Zeile
19) sowie vor allem im Zweiten Kapitel (S. 18, Zeile 14) seiner » Anti-Wun-
der-Schrift« preist Bernegger den »Syllogismus als das (geeignete) Hand-
werkszeug der Diskutierenden«,'8” eine Auffassung, die beispielsweise
kontrir zu der von Kepler und Galilei vertretenen ist.!®® Die Passage aus
dem zweiten Kapitel lautet:

182 Vgl. Responsio ad capita arguom. Vergerii haeretici, Ingolstadt 1584.

183 Vgl. Historia Lauretana, Romae 1597.

184 Vgl. Annales ecclesiastici, continuante Raynoldo, Lucae 1740-59, Tom. 38 (Erst-
ausgabe: Romae 1588-1607, Vol. XII Fol.). Zu C. Baronius vgl. Ersch/Gruber: All-
gemeine Enzyklopidie, Teil 7, Sektion 1, S. 422-423.

185 Vgl. De Idolo Lauretano, 1563. — Die Ubersetzung hiervon habe ich eingesehen: Des
Pabstumbs vermummete Larve (...). Aul Lateinischer in die Teutschesprache mit
Fleif3 iibersetzet und verlegt Durch David Heinrich Branden, MDCLXVII (1667).

186 Zu Vergerius vgl. Pierer’s Universal-Lexikon, Bd. 18, S. 465; ferner: The Oxford
Encyclopedia of the Reformation, vol. 4, p. 228f., mit weiterfithrenden Literaturan-
gaben, darunter die (aus protestantischer Werthaltung heraus verfafite) ausfiihrliche
Biographie von Pastor Sixt aus dem Jahre 1855. Vergerius wurde 1552/53 von Her-
zog Christoph von Wiirttemberg als Berater geholt und lieB sich in Tiibingen nieder,
wo er 1565 starb.

124

09:52:48. O



https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

187

188
189

190

»Hoc fulcro praecipuo dejecto, ad specialem argumentorum considerationem veni-
endum est. Bt quia de sententia Nicephori Gregorae'® lib, 10. historiae Byzantinae
cap. 11 [es folgt das entspr. griech. Zitat aus diesem Werk]: disputantium instrumen-
tum ad propositi confirmationem Syllogismus est,'®® ut ligo fossorum, & remus
navigantium: ideoque sic attemperabo meam orationem, ut, quae & & Vergerio fus¢
proponuntur, formé syllogisticd vestiam: & quae reponuntur a Turriano, quam ad
propositionem pertineant, quamque vim habeant, candide & puharnOwg ostendam.
Ideo autem ad Logicam omnia stateram exigere placet, ut 6.ovhhoyioio Turriani,
quae sub illo patulo fusoque orationis genere qualitercunque latitans, incautos
decipere potest, in angustum coarctata, & ad syllogisticam adstricta formam,
luculentior evadat.«

»Nachdem diese besondere Stiitze niedergerissen worden ist (gemeint ist die im 1.
Kapitel behandelte Frage, ob Gott das Wunder von Loreto gewollt hat, HT), ist jetzt
zur genauen Betrachtung der »argumenta« (des Vergerius) zu kommen. Und da ja
nach der Ansicht des Nicephorus Gregoras (lib. 10, historiae Byzantinae, cap. 11):
der Syllogismus das Handwerkszeug der Diskutierenden zur Festigung des zu Be-
weisenden ist, wie die Hacke das Werkzeug der Griber und das Ruder das Werkzeug
der Schiffer, so werde ich meine Darstellung dergestalt (anlegen), daf} ich das, was
von Vergerius ausfithrlich vorgetragen wird, in die Form des Syllogismus bringe;
und ich werde klar und wahrheitsliebend das zeigen, was von Turrianus dagegen
vorgebracht wird, auf welche Thematik es sich bezieht und welche Bedeutung die-
ser zukommt. Deshalb beschlieie ich, alles auf der logischen Waage zu untersu-
chen, damit die Trugschliisse des Turrianus, die sich unter der offenen und weitldu-

Bei diesem Lob des Syllogismus hitte man bei der gegebenen Thematik vielleicht
eine Auseinandersetzung mit Duns Scotus erwarten diirfen, der bei der »Losung der
Frage (die auch Bernegger hitte beschéftigen kénnen): ,Utrum Angelus possit mo-
veri de loco ad locum?‘ Lehrsitze aus Euklids Elementen« herangezogen hat (vgl.
Schiiling 1969, S. 101). Siehe Duns Scotus ND 1968 (der Ausgabe Lyon 1639), S.
219-230 (unter Beibehaltung der fehlerhaften Paginierung der Originalvorlage).
Vgl. z.B. Cassirer 1974, Bd. 1, S. 379 (Galilei an Kepler).

Zu Nicephorus Gregoras, der im 14. Jh. (um 1295- ca. 1360) lebte, vgl. Exrsch/Gru-
ber, Allgemeine Enzyklopédie, Teil 89, Sektion 1, S. 324-329, sowie S. 327: »Die
ersten elf Biicher (der von N.G. verfaten Byzant. Geschichte) im griech. Original
mit einer lat. Ubersetzung und einigen meist kritischen Anmerkungen machte zuerst
Hier. Wolf bekannt: Nicephori Gregorae, Romanae, hoc est byzantinae historiae libri
XI, Basil. 1562.« — Ferner: »Die Kenntnisse des Gregoras in der Astronomie und
mathematischen Chronologie wurden (...) von seinen Zeitgenossen sehr gerithmt
und nicht mit Unrecht, wie man aus seinem Versuche, eine neue Osterrechnung auf-
zustellen (...), ersieht« (S. 328). Vgl. ferner: Hunger 1978, Bd. 1, S. 453-465: Gre-
goras‘ byzant. Geschichte wird dort als das Werk »eines bedeutenden Gelehrten«
gewiirdigt (S. 453), auch werden seine astronomischen Kenntnisse besonders her-
vorgehoben (S. 463f.); aulerdem wird darauf hingewiesen, Gregoras habe oft »die
Lenkung des Weltgeschehens durch die géttliche Vorsehung« hervorgehoben, wor-
auf auch Lipsius (Politicorum sive Civilis Doctrinae Libri Sex, ND Hildesheim
1998, Lib. I, Cap. IX, S. 511.) ausdriicklich aufmerksam macht.

Vgl. hierzu die Ausfithrungen bei Schmidt-Biggemann 1998, S. 38.

125

08:52:48. or—


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

figen Art der Darstellung verbergen und Arglose tiuschen kdnnen, knapp zusam-
mengefalt und, in die Form des Syllogismus gepref3t, heller hervorgehen. «

DabB sich die Montagetechnik des »Cento« zur topischen Argumentations-
weise kongruent verhilt, soll exemplarisch anhand des 5. Kapitels der
»Anti-Wunder-Schrift« gezeigt werden.!'”! Auch diesem Kapitel ist, wie
eben im Zitat angekiindigt, ein Syllogismus vorangestellt, der die einschli-
gigen Argumente des Vergerius »biindeln« soll. Fiir das hier herausgegrif-
fene Kapitel lautet dieser »Syllogismus«:

»Cujuscunque narrationis nullum extat vestigium in Actis Apostolorum: cum tamen
non fuerit ulla ratio ommittendi: ea fabulosa est.

Atqui in hac narratione multa insunt, quae Lucam in Actis Apostolorum non
omissurum fuisse credibile est, si vera essent: quae tamen omisit. Ergo« (Idolum
Lauretanum 1619, S. 30).

»Jede Erzdhlung, von der keine Spur in der Apostelgeschichte vorhanden ist, ob-
wohl es keinen Grund gegeben hat, sie auszulassen, ist ,fabulosa‘. — Und doch ist
vieles in dieser Erzdhlung (von Loreto) enthalten, was, wenn es wahr wire (sich
wirklich ereignet hitte), Lucas in der Apostelgeschichte nicht ausgelassen hitte. Er
hat es (aber) ausgelassen. Ergo (ist die Erzéhlung von Loreto ,fabulosa‘).«

Bernegger gibt zu bedenken, ob der von ihm aufgestellte Syllogismus den
speziellen Bedingungen moglicher SchluSweisen iiberhaupt geniigt, und er
weist auch darauf hin, daff hinsichtlich der Pramisse die Logik lehre, daf3
ein selbst der gottlichen Autoritit entstammendes Argument insofern kein
giiltiges Urteil erlaube, als vieles ausgesprochen Wahre in den Heiligen
Schriften nicht aufgefiihrt werde. Dennoch wolle er (mit Blick auf den Un-
tersatz) solche von Turrianus geltend gemachten Behauptungen herausgrei-
fen, von denen angenommen werden koénne, da3 Lucas oder andere zuver-
lassige Autoren sie erwdhnt haben wiirden.

Besonders anschaulich 146t sich Berneggers Argumentationsweise am
Beispiel von drei Behauptungen (a-c) demonstrieren, die Turrianus aufge-
stellt hatte:

(a) die Apostel hiitten beschlossen, die Camera von Nazareth in eine Kirche zu verwan-
deln i1.S. einer »Ecclesia materialis«;

(b) der heilige Lucas habe mit eigener Hand von der Mutter Gottes ein Bild gemalt, die-
ses habe man zuerst in der zu Nazareth errichteten Kirche aufgehéngt, nun befinde
es sich in der (Wallfahrts-) Kirche von Loreto;

(c) die Apostel hétten in der Kirche zu Nazareth heilige Messen gefeiert.

19

—_

Seine eigentliche Auseinandersetzung mit der Wunderlegende beginnt Bernegger
mit einer »Verbeugung« vor der Theologie: »Ea sacrosanctae Theologiae majestas
est atque dignitas, ut omnes reliquae scientiae ipsi veluti Reginae ac Dominae suae
ancillari necesse habeant.« Dies gelte vor allem fiir die Geschichte und in ganz be-
sonderem Mafle fiir die Kirchengeschichte, doch sei zu bedenken, daf} es in der »Zeit
der Kindheit und wahren, reinen Frommigkeit« des Christentums weder eine theo-
logische noch eine historische Wissenschaft gegeben habe (vgl. auch Biinger 1893,
S. 165f.).

126

00:52:48. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bernegger fiihrt im einzelnen hierzu aus:

Zu (a): Bereits Vergerius weise darauf hin, dafl es zur Zeit der Apostel noch keine
Tempel bzw. Kirchen gegeben hat. Vielmehr stehe fest, daf} die Apostel an bestimm-
ten Orten und in bestimmten Gebduden »heilige Zusammenkiinfte« gefeiert hitten,
so im Tempel zu Jerusalem (Actor 2.5.21), in jlidischen Synagogen (Actor 9.13.18)
sowie in Privathdusern von Gldubigen (Act. 1.2.4.5.10.12.20.28). Doch weder in
den Schriften der Apostel noch bei glaubwiirdigen Autoren jener Zeiten gebe es ir-
gendwelche Hinweise darauf, daff solche Pldtze besonders ausgeschmitickt oder daf3
Tempel geweiht worden seien. Das Ganze sei vielmehr eine Folge der Uberliefe-
rung, an der auch die Juden ihren Anteil hétten. Wie Polydorus Vergilius, lib. V, de
inventoribus rerum, cap. 6, belege, seien die Christen damals verfolgt worden und
hitten ihre Versammlungen geheim, oft unter der Erde, abgehalten. Auch Tertullian
bestétige dies. Erst ab dem 2. Jh. n. Chr. habe sich die Lage der Christen gebessert,
erst jetzt hitten sie ansehlichere Tempel und Gebetshéuser gebaut. Dies lasse sich
mit Eusebius, lib. VIII, cap. 1, und Nicephorus, lib. VII, cap. 2, belegen. Vor allem
zur Zeit von Konstantin dem GroBen habe man damit begonnen, Tempel den Chri-
sten zur Verwendung zu tiberlassen und priachtige Neubauten zu errichten. Dies be-
lege Eusebius im 2. Buch (der vita von Constantin). Die Nachfolger Constantins
hitten dies nachgeahmt [siehe Zonaras, tom. 3 (7)], vor allem Justinian. Die K&nige
der Franken (Chlodwig, Chlotar, Childebertus) hitten dies fortgesetzt, vor allem
Karl der GroBe habe sich darin ausgezeichnet.

Auch habe es 500 Jahre n. Chr. die Gewohnheit gegeben, Héuser von Privatpersonen
in Tempel zu verwandeln, ganz in der Art, wie es die Legende fiir das Haus der hl.
Maria behauptet. So sei der Aberglaube erstarkt in bewufBter Nachahmung der Hei-
den. So habe Timoleon aus Korinth sein viterliches Haus in einen Tempel verwan-
delt, wie Sabellicus, lib. IV, cap. 2, der sich auf Plutarch bezieht, berichtet.
[Bernegger gibt weitere Beispiele mit entsprechenden Quellenangaben]. Wenn also
Turrianus »mit irgendeinem Zeugnis, das des Vertrauens wiirdig ist, hitte bekrafti-
gen konnen, da zu Zeiten der Apostel Tempel gebaut oder Privathduser zu kirch-
lichem Gebrauch geweiht worden wiren, hitte er dies nicht unterlassen. Weil er dies
aber offensichtlich nicht kénne, scheint er Vergerius hierauf nicht geantwortet zu
haben. Stattdessen zitiere er Esaias (Jesaias), 56, 7: »Mein Haus wird heifien ein
Bethaus allen Volkern«, sowie Haggai 2,8: »Ich will dieses Haus voll Herrlichkeit
machen, spricht der Herr der Heerscharen.« Dies seien seine »Belege« fiir den Bau
von »templa materialia« schon zu Zeiten der Apostel. SchlieBlich beanspruche
Turrianus als Quelle »von Gewicht« Cyrillus, iibersehe aber, daBl dieser von einer
»ecclesia spiritualis« und nicht von einer »ecclesia materialis« spreche. Schon
Isodorus von Pelusium, der Schiiler von Chrysostomus, habe den »finsteren
Bischof« Eusebius (lib. II, Brief 246) dahingehend belehrt, daB eine Ecclesia »eine
Gemeinschaft der Heiligen (ist), die sich auf Grund des rechten Glaubens und der
besten Art zu leben, gesammelt hat«, und daf es zu Zeiten der Apostel keine christ-
lichen Tempel gegeben habe.

Zu (b): Die Behauptung, Lucas habe das Bild von Loreto eigenhéindig gemalt, sei ei-
ne »fabula« (Mirchen). Lucas sei kein Maler gewesen, Paulus sage von ihm, er sei
vielmehr ein Arzt (Brief an die Kolosser 4, 4). Lucas sei vermutlich Jude gewesen,
und bei den Juden sei diese Kunstgattung nicht iiblich gewesen, wie aus dem 4.
Buch des Origines gegen Celsus hervorgehe. Lucas habe die hl. Jungfrau vielmehr
»mit den Farben der Rede und Beredsamkeit« gemalt, worin er alle anderen iiber-
troffen habe. Sowohl in Rom als auch in Konstantinopel soll sich ein von Lucas ge-

127

08:52:48. or—


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

193

194

195

196

128

maltes Bild der hl. Jungfrau befinden. Wie auch bei anderen »Reliquien« langst er-
wiesen, zeige sich auch hier eine »seltsame Fruchtbarkeit« der Viervielfiltigung.
Derselbe Nicephorus Callistus, der im XIV. Buch., cap. 2, von dem nédmlichen Bild
in einer Kirche von Konstantinopel berichte, behaupte aber auch, dal Eudocia der
Pulcheria Milch der Hl. Maria geschickt habe, deren Menge »so grof} ist, wie es
kaum glaubhaft ist, daB eine einzige Frau so viel haben kann, selbst wenn der Sdug-
ling nichts getrunken hitte«, worauf auch Roterodamus belustigend hingewiesen
habe.

Bernegger setzt sich im folgenden auch mit jenen Wundern auseinander, die
Vincentius, lib. XXIII, cap. 147, dem Bild zu Konstantinopel zugeschrieben hat
(Heilung von Blinden, Versenkung der Flotte der Sarazenen). Erhellend ist vor al-
lem die Auseinandersetzung mit der von Vincentius beschriebenen Kulthandlung,
die mit dhnlichen »abergldubischen Briduchen« in China und Indien verglichen und
so »herabgesetzt« wird.'®? Bej der Belagerung durch die Sarazenen, so Vincentius,
hétten die Einwohner von Konstantinopel das (ebenfalls) von Lucas gemalte Bild
der Hl. Maria auf einer Prozession herumgetragen, wobei das folgende Gebet ge-
sprochen worden sei: »HIl. Mutter Gottes, die du uns so viele Male befreit hast, be-
freie uns jetzt von den Feinden deines Sohnes. Und wenn du willst, da wir dein
Bild nicht im Meer versenken, so versenke jene.« Diese Kulthandlung besitze, so
Bernegger, groBe Ahnlichkeit mit den ebenso seltsamen Briuchen, die Consalvus
Mendoza (Beschreibungen des chinesischen Reiches, lib. II, cap. 4)193 yon China
und Alexander Valignanus!®* von Indien berichtet hiitten, aber auch mit jenem dem
hl. Urban dargebrachten Brauch.!?” Bernegger gibt vor allem zu bedenken, daB »der
Satan den Kult um dieses nachgemachte Bild mit diesem grofien (Sarazenen-) Wun-
der gestirkt« habe, um dann Turrianus zu empfehlen, er moge kiinftig darauf ver-
zichten, die in der Wallfahrtskirche von Loreto inzwischen (angeblich) geschehenen
»Wunder« als Beweise fiir das Wunder von Loreto (i.S. der Loreto-Legende) anzu-
fiihren.!%

Freilich ist dieser Vergleich alles andere als unzulédssig, da es sich jeweils um eine
Form des »Gotteszwangs« handelt: »Das religiose Handeln ist dann nicht ,Gottes-
dienst‘, sondern ,Gotteszwang®, die Anrufung Gottes ist nicht Gebet, sondern ma-
gische Formel: eine unausrottbare Grundlage der volkstiimlichen, vor allem der in-
dischen Religiositit, aber sehr universell verbreitet (...)« (Weber 1976, S. 257f., zu
China: S. 261).

Augustinus Juant Gonzales de Mendoza, um 1545-1614, machte zwei Reisen durch
ganz China, schrieb u.a. »Histoire de la Chine, Rom 1585«; vgl. Osterhammel 1989,
S. 23ff.

Alessandro Valignano (1538/39-1606), italien. Jesuit, Missionar in Indien, China
und Japan, schrieb 1577 »Summarii Indici« sowie 1594 in der Form von Briefen
Berichte iiber Brduche und Gewohnheiten in den von ihm bereisten Léndern.

In diesem Zusammenhang verweist Bernegger auf: Bodinus, Uber die Démonen, lib.
1L, cap. 4. Vgl. hierzu Handwdrterbuch des Deutschen Aberglaubens, Bd. VIII, Sp.
1497-1500: Das Bild des hl. Urban, des Schutzheiligen der Weinbauern, wird am
25. Mai auf einer Bittprozession herumgetragen und anschliefend in einen Brunnen
eingetaucht.

Zu der »Beweiskraft« von Wundern vgl. Daston 1998, S. 47ff. Im 10. Kap., S. 101,
seiner » Anti-Wunder-Schrift« 146t Bernegger solche »Beweise« nicht gelten, weil
die in Loreto geschehenen Wunder entweder von »liigenhaften und verdéchtigen
Zeugen behauptet« worden seien, oder, falls menschlicher Betrug auszuschliefien

00:52:48. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

197

Zu (c): Hier begniigt sich Bernegger nicht allein mit dem Befund, daff im Hause der
HI. Familie abgehaltene Mefhandlungen in den Schriften der Apostel nicht erwihnt
wiirden, sondern er legt hierzu eine historisch-kritische Wortuntersuchung vor, bei
der er wie folgt verfidhrt: Zwar wiirden Baronius und Bellarmin darauf aufmerksam
machen, dafl das Wort missa bei Papst Pius I, der um 156 n. Chr. gelebt habe, vor-
komme, doch hitten Kardinal Cusanus und andere Gelehrte ldngst nachgewiesen,
dal} es sich bei den diesem Papst zugeschriebenen Schriften um Félschungen hand-
le. Auch die ohne jegliche Begriindung oder Quellenangabe aufgestellte Behaup-
tung, das Wort »missa« sei hebriischen oder chalddischen Ursprungs, sei falsch,
vielmehr stamme es aus dem Lateinischen. Allen anderen Sprachen sei es unbe-
kannt, aufler jenen, die es vom Lateinischen iibernommen hétten, wie dies auch bei
den »spiteren Griechen« der Fall gewesen sei. Dies bestiitige sogar der »Papist«
Polydorus Virgilius im V. Buch, cap. 12, von »de inventoribus rerum«. Es gebe ge-
bildete Minner, die glaubten, das Wort bezeichne die geschickten Opfergaben, doch
gebe es die begriindetere Meinung anderer, die mit Plutarch und anderen Schriftstel-
lern davon ausgingen, die Griechen hitten dieses Wort benutzt, um die Auflosung
der Volksversammlung zu bezeichnen. Wenn nicht alles tdusche, tauche das Wort
»missa« gegen Ende des 3. Jh. auf. Sollte der Brief von Papst Cornelius an Lupi-
cinus in Wien echt sein, wire das Wort bereits um 250 n. Chr. als bekannt anzuse-
hen, wie es auch gelegentlich bei Ambrosius nachweisbar sei, jedoch in einer ande-
ren Bedeutung, némlich in der von »Vortrag« bzw. »Schauspiel«. Die »alten (klas-
sischen) Autoren« sagten, daB derjenige eine Messe »hore«,'!*? der die Liturgie hore
und zugleich das Abendmahl zu sich nehme. So auch Eusebius im VII. Buch, cap.
9, seiner »historia ecclesiastica«. In den Zeiten nach Ambrosius und Augustinus ha-
be der Wortgebrauch in dieser Bedeutung zugenommen. Wie man diejenigen nicht
tadeln konne, die in der zeitgemiBen Bedeutung des Worts mit Menschen ihres
Jahrhunderts gesprochen haben, so kénne allerdings die Ungeschicklichkeit derer
nicht entschuldigt werden, die in diesem Wortgebrauch jene Bedeutung bestitigt se-
hen mdchten, die viel spiter aufgekommen sei. Genau dies sei die Vorgehensweise
des Turrianus, der zudem anhand des Alters des Worts »missa« auch das Alter der
Wortbedeutung selbst beweisen mochte. Doch in der »echten Antike« gebe es nichts
von »jenem possenreiflerischen Schauspiel, das (man) heute ,missa‘ nenne.« Die
Geschichte der MeBliturgie stellt sich fiir Bernegger, der in diesem Zusammenhang
den Ausdruck »Cento« polemisch verwendet, wie ein Flickwerk dar: diesem Flick-
werk sei nach und nach ein neuver Flicken angefiigt worden, d.h. der Ausdruck
Liturgia stamme nicht aus apostolischer Zeit (mit entsprechenden Nachweisen).
Auch Peter Roestius verkenne die zutreffende Bedeutung des Wortes »missa«, wenn
er mit dem Hinweis sogar auf Erasmus, aber auch auf Lucas, Apostelgeschichte,

sei, solche »falschen Wunder« den »diabolus« zum Urheber hitten. Vgl. hierzu
ebenfalls Daston (1998), S. 35f.

Vgl. hierzu die schone Textstelle bei Barthes (1974, S. 76f.): »Im Mittelalter ist, so
sagen die Historiker, der feinste Sinn, der Wahrnehmungssinn par excellence, der
den reichsten Kontakt mit der Welt herstellt, das Gehor. Das Gesicht kommt erst
nach dem Tastsinn an dritter Stelle. Dann findet aber eine Umkehrung statt: das Auge
wird zum Hauptorgan der Wahrnehmung (...). Diese Verdnderung hat eine wichtige
religiése Bedeutung. Der Primat des Gehdrs (...) war theologisch begriindet: die Kir-
che griindet ihre Autoritit auf das Wort (...).« Barthes stiitzt sich, ohne seine Quelle
zu nennen, auf Febvre 1947, S. XX sowie S. 461ff,, insb. S. 466, Fn.1, mit dem Lu-
ther-Zitat: »Solae aures sunt organa Christiani«, auf das auch Barthes Bezug nimmt.

129



https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

13,2: »Da sie aber dem Herrn dienten«, den Nachweis erbringen méchte, dal zu den
Zeiten der Apostel hl. Messen gefeiert worden seien. Doch weder bei Lucas noch
bei Erasmus habe das Wort die Bedeutung von »sacrificare« bzw. »missificare« (i.
S. v. eine Messe halten). Seine urspriingliche Bedeutung sei vielmehr gewesen »ei-
ne 6ffentliche Aufgabe erledigen«, was Hesychius, aber auch Aristoteles (lib. IV der
»Politik«) belegten. Man konne Roestius (und all die anderen »Messehalter«) mit
jenem Wolf vergleichen, der, um das Alphabet (Buchstaben) zu lernen, in die Schule
geschickt worden sei, wo jeder Buchstabe ihm wie »Schaf« geklungen habe. Werfe
man einen Blick darauf, welche Bedeutung das Wort »liturgia« bei den »doctores
rerum sacrorum« gewonnen habe — so gebrauche es der H1. Paulus (Brief an die R6-
mer, 15,27; Brief an die Philipper, 2,25 ) in der Bedeutung von »dienen«— dann zei-
ge sich, daf der Begriff des »Dienens« bzw. der »liturgia« in der HI. Schrift wie bei
den Kirchenviitern einen weiten Bedeutungsumfang besitze und sich keineswegs auf
die Bedeutung von MeB-Opfer reduzieren lasse (hierzu werden Beispiele gegeben).
Ziehe man indessen Justinianus (Novella 7) heran, so beschreibe dieser die »heilige
Liturgie« zutreffend als »das Lesen der HI. Schrift und die Anordnung der heiligen
und mit Worten nicht auszudriickenden Gemeinschaft.« Wenn Roestius aber seinen
Beweis dennoch fiihren wolle, dann miisse auch diese SchluBifolgerung erlaubt sein:
»Roestius est animal; Ergo Roestius est asinus!« Diesem Wortspiel fiigt Bernegger
hinzu: »Nicht daf} er dies fiir mich wire! Denn ich halte ihn fiir einen Gelehrten.
Aber sicher ist die Art der Folgerung in beiden Fillen dieselbe.«

Was Bernegger somit in seiner »Anti-Wunder-Schrift« durchgehend de-
monstriert, ist eine geldufige Form der Humanisten-Argumentation: das
Anfiihren, ja Anhiufen von Zeugnissen allgemein anerkannter Autorititen.
Ganz im Sinne der ihm seit dem Studium vertrauten topischen Arbeitsweise
stellt er darauf ab, »aus der Anerkennung von Sétzen herzuleiten, dafl man
andere Sitze anerkennen solle.«!'°® Was ein »im Ansehen stehender Satz«
(éndoxon) ist, zeigt die viel zitierte Definition des Boethius (De differentiis
topicis I 1180 CD), der sich hierbei nicht nur auf die tiblicherweise heran-
gezogene Definition bei Aristoteles bezieht (Topik Al (100b21-23);
Boethius zufolge ist ein »im Ansehen stehender Satz«:

»was alle fiir wahr halten oder die meisten oder die Weisen, und unter diesen entwe-

der alle oder die meisten oder die bekanntesten und hervorragendsten, oder was ein

Fachmann auf seinem Gebiet (...), aber auch, was der, mit dem man diskutiert, oder
der, der urteilt, fiir wahr hilt,«'%°

Wie sehr Bernegger der topischen Arbeitsweise verpflichtet ist, wird beson-
ders deutlich, wenn man die von ihm jeweils herangezogenen Argumenta-
tionstechniken niher betrachtet. Neben der Zuriickweisung eines Gegenar-
guments als »fabula« oder der Ablehnung eines Arguments durch eine nicht
ndher begriindete Gegenbehauptung, versucht er auch dadurch die Position
seiner Gegner zu schwichen, daf er sie ldcherlich macht (vgl. z.B. den zu
Roestius gefertigten »Syllogismus«), vor allem aber dadurch, daf} er die

198 Vgl. Otte 1970, S. 183-197, S. 188.
199 Vgl. Otte 1971, S. 188; Herberger 1981, S. 29. Ferner: Maclean 1992, S. 76f., der
in diesem Zusammenhang auch die Verpflichtung zur Wahrheit herausstellt.

130



https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zuverlissigkeit resp. Glaubwiirdigkeit der von seinen Gegnern herangezo-
genen Quellen und Gewéhrsleute in Frage stellt bzw. entsprechende Nach-
weise erbringt. Umgekehrt stérkt er seine Position, indem er auf zweifels-
frei anerkannte Quellen (z.B. HL Schrift; Schriften der Apostel) und Ge-
wihrsleute abstellt, nicht selten geradezu mit Namensparaden anerkannter
Autorititen aufwartet, womit er auch seine Belesenheit resp. Gelehrsamkeit
demonstriert. Vor allem die von ihm durchgefiihrte historisch-kritische
Wortuntersuchung ist hierfiir ein ausgezeichnetes Beispiel. Sie belegt aber
auch, daB fiir ihn »Wirklichkeit« und »Erfahrung« etwas sind, was Texte
hieriiber aussagen, die interpretiert werden miissen. Insofern steht
Bernegger — wenigstens bei dem von uns herangezogenen Beispiel seiner
»Anti-Wunder-Schrift« — ganz in der »philological tradition of science [i.e.,
the belief that the correct exegesis of authoritative ancient natural philoso-
phers (and writers) can yield reliable information about the world (...)].«*%
Insofern trifft fiir ihn zu, was Ian Maclean als das gemeinsame Anliegen der
von den Humanisten herangezogenen historischen Interpretationsmetho-
den und der von Juristen angewandten Textauslegung herausgestellt hat:
Auch ihn interessierten »die Verhiltnisse zwischen Wort und Begriff, zwi-
schen Wort und Absicht und die Geschichtlichkeit der Worter.«*! Seine
Auslegungskunst wurde dadurch herausgefordert. Sie verhalf ihm einer-
seits gegeniiber Turrianus zur Uberlegenheit, andererseits fesselte sie ihn
auch in gewisser Weise an die Texte. Und wie die von ihm herangezogenen
herrschenden Meinungen sich insoweit als niitzlich erwiesen, als sie am
ehesten die Akzeptanz durch den Gegner erwarten lieBen,292 5o impliziert
diese Vorgehensweise wie von selbst die Vermeidung solcher Ansichten,
die in Fachkreisen nicht anerkannt oder héchst umstritten sind. D.h. die Be-
zugnahme auf neuere, »ungewthnliche« An- und Einsichten der Naturphi-
losophie diirfte Bernegger in einer Zeit hochst kontroverser Debatten ver-
mieden haben.?”® Das Sich-Wundern-Konnen iiber Wunder wird noch
durch einen Vorrat an konventionellen bzw. allgemein anerkannten Anwor-
ten verhindert. So findet sich auch im VII. Cap. (S. 60ff.), das kurz auf das
mit der Uberfilhrung der »Santa Casa« durch die Engel zu bewiltigende
Transportproblem eingeht, kein einziges Argument, das die Abnahme- bzw.
Akzeptanzbereitschaft hitte gefihrden kdnnen. Vielmehr stellt er auf intra-
textuale Widerspriiche oder andere Ungereimtheiten ab (wie z.B. darauf,
warum das, verglichen mit dem Grab Christi, weniger bedeutsame Haus der
HI. Familie durch die Engel vor dem Ansturm der Ungldubigen gerettet

200 Vgl. Maclean 1984, S. 231 (das Zitat wurde leicht abgewandelt); ferner Hiinemorder
1994,

201 Vgl. Maclean 2000, S. 237.

202 Vgl. Otte 1970, S. 189,

203 Vgl. hierzu den weiter unten zitierten Brief Berneggers an Cornelius Brederodius
v. 8.7.1637.

131

08:52:48. O


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wurde). Auch wenn somit erwiesen ist, da3 Bernegger bei seiner » Anti-
Wunder-Schrift« in der philologischen Tradition des Textvergleichs und der
Textinterpretation steht, ist andererseits einzurdumen, daf3 sich durch Text-
vergleiche Interpretationsspielrdume auftun, die innovatives Denken frei-
setzen (Kepler oder Grotius haben dies jedenfalls demonstriert).

1.4 Zu Galileis »Systema Cosmicum«

Auch bei der umfangreichen Ubersetzungsarbeit von Galileis »Systema
Cosmicume, die in den Jahren 1633-1635 erfolgte, geht es um den Nach-
weis, dal Bernegger bei dieser Arbeit, die 16 Jahre nach der Anti-Wunder-
schrift erschien, ebenfalls die Montagetechnik des »Cento« anwendet, was
ihn jedoch nicht an der Entdeckung eines »neuen« Beweisideals hindert.
Freilich scheint diese Erkenntnis keine unmittelbaren Konsequenzen fiir
seine wissenschaftliche Arbeit gehabt zu haben.

Die von ihm favorisierte Montagetechnik des »Cento« kommt bei der
Edition von Galileis bedeutendem Werk nicht von ungefihr in jener Funk-
tion zur Geltung,?’* wie sie von der apologetischen Literatur wahrgenom-
men wurde:

»Minucius Felix?% zitiert erstmals in der lateinischen Apologetik heidnische Dich-

ter analog zur philosophischen Dichterallegorese als Zeugen der christlichen Wahr-
heit und stellt dabei einen kieinen , Vergil-Cento‘ zusammen, um die Ubereinstim-
mung von heidnischer Dichtung und christlicher Lehre zu erweisen.«*%¢

204 DaB Bernegger auch nach klassischem Vorbild (d.h. ohne ndhere Quellenangabe)
Textmontagen vornimmt, mag folgendes Beispiel belegen. So baut er in die Vorrede
zum »Dialogo dei Massimi Sistemi« den ersten Satz aus einem Brief ein, den ihm
Galilei am 17.8.1634 (Epistolaris commercii M. Berneggeri Cum Viris eruditione
claris. Fasc. Secundus, Argentorati 1670, S. 111-115, S. 111) geschrieben hatte. Die
Briefstelle lautet: »Si nostros vultus & corporis speciem ab egregio Pictore exprimi
libenter aspicimus, atque honoris loco habemus; quanto jucundius atque honori-
ficentius esse debet, si non oris figuram, non corporis simulacrum, id est nostrae
imaginis imaginem, sed animi sensa, mentis habitus, nostrique intelligentiae simu-
lacra, id est plane nos ipsos, a praestantissimo artifice studiose representari vide-
amus?« — Die entsprechende Stelle aus der Vorrede (Blatt 2, 13, Zeile von oben) hat
den Wortlaut: »Nam si nostros vultus, & corporis speciem, non nisi ab egregio pic-
tore libenter exprimi sinimus: quanto magis, non oris figuram, non corporis simu-
lacrum, id est, nostrae imaginis imaginem; sed animi sensa, mentis habitus, nostrae-
que intelligentiae simulacra, scriptis expressa, id est, plane nos ipsos, a praestanti
artifice repraesentari volemus?«

205 Vgl. Minucius Felix, Octavius 19, 1f.; Vergil, Aeneis 6, 724/729.

206 Vgl. Historisches Worterbuch der Rhetorik, Bd. 1, Sp. 149.

132

08:52:48. or—



https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sowohl die urspriinglich vorgesehene

207 als auch die tatsichlich vorgenom-

mene Montage jener Texte (wie auch deren jeweiliger Inhalt), die der ei-
gentlichen Ubersetzung von Galileis Werk beigegeben sind, unterstreichen
die oben angesprochene Funktion. Es geht um den Nachweis, daf} sich
Galileis Darlegungen weder zur HI. Schrift noch zu einer Reihe angesehe-

ner antiker Autoren

207

208

209

208 jn Widerspruch befinden.?®® Allerdings war Ber-

So sollte Galileis Brief aus dem Jahre 1615 an die GroBherzogin von Toscana, Chri-
stine von Lothringen, zun#chst in die 16335 verdffentlichte Arbeit »Systema Cosmi-
cum« aufgenommen werden, erschien aber dann erst 1636 in einem von Bernegger
herausgegebenen Separatdruck. Reifferscheid (1889, S. 935) zufolge soll auch be-
absichtigt gewesen sein, T. Campanellas »Apologia pro Galileo, mathematico
florentino« (1622) zum Abdruck zu bringen. Vgl. die engl. Ubersetzung durch
Blackwell 1994.

So spricht Bernegger in seiner Vorrede bereits auf der ersten Seite ausdriicklich von
der »Samia Philosophia« (Samischen Philosophie), die er namentlich mit Aristarch
und Pythagoras in Verbindung bringt. Sie schreibe »der Erde die Bewegung, der
Sonne aber und dem Firmament festes Beharren zu« und sei »vor etwa 2000 Jahren
von Aristarch und Pythagoras, beide aus Samos«, aufgestellt und »im verflossenen
Jahrhundert von Kopernikus wieder zum Leben erweckt« worden (vgl. Wiedemann
1905, S. 285).

Bernegger selbst weist auf dieses Anliegen hin (Blatt 3 der Vorrede, 7. Zeile von
unten). Auch das Titelblatt bringt dieses Anliegen mit Hilfe von zwei Zitaten deut-
lich zum Ausdruck. Zunichst zitiert er Polybios 13, 5, 4-6 (die Angabe »cap. 3« ist
falsch). Die von Hans Drexler (Polybios: Geschichte, Ziirich 1963, Bd. 2, S. 834)
gefertigte Ubersetzung des griech. Originals lautet: »(...) Mir scheint die Natur zur
groften Gottin fiir die Menschen die Wahrheit erhoben und ibr die groéfite Macht ver-
liehen zu haben. Denn wenn sie auch manchmal von allen unterdriickt wird und alle
Wahrscheinlichkeitsgriinde sich auf die Seite der Liige stellen, so dringt sie doch
irgendwie von selbst in die Seelen der Menschen ein und zeigt manchmal sofort ihre
Macht, manchmal auch, lange Zeit verdunkelt, gewinnt sie am Ende doch den Sieg
und kdmpft aus eigener Kraft die Liige nieder. [So ging es auch im Fall des Hera-
kleides, der von Konig Philipp nach Rhodos gekommen war.] (...).« [den Klammer-
satz 1Bt Bernegger aus]. — Die genaue Ubersetzung des lat. Zitats von Polybios lau-
tet: »Ich jedenfalls glaube, dafl die Natur den Sterblichen die Wahrheit als gréf3te
Gottin gesetzt und die grofite Kraft ihr zugeteilt habe. Denn diese, obwohl sie von
allen bekdmpft wird und fast alle wahrscheinlichen Vermutungen bisweilen auf Sei-
ten des Irrtums stehen, diese selbst schleicht sich — ich weil nicht wie — von selbst
in den Geist der Menschen ein: und bald {ibt sie sogleich jene ihre Kraft aus, bald
—lange Zeit von Finsternis bedeckt — siegt sie am Ende durch ihre eigene Kraft und
gewinnt die Oberhand, und triumphiert tiber den Irrtum« (die Ubersetzung besorgte
freundlicherweise Hildegard Cancik-Lindemaier).

Das Titelblatt schliet mit einem griechischen Text, der in Umschrift lautet: »chorfs
prokrimatos ta panta krinete«. Ubersetzt: »Ohne Vorurteil urteilt iiber alles.« ~ Der
Satzteil »choris prokrimatos«/ «ohne Vorurteil«istim NT, 1. Timotheus 5,21 belegt.
Da das Grundwort »prékrima« iiberhaupt nur an der eben genannten Stelle vor-
kommt, im klassischen Griechisch tiberhaupt nicht, ansonsten nur in Papyri und im

133

08:52:48. or—


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

negger in der Auswahl dieser Texte insofern nicht frei, als er sie von dem
Pariser Bibliothekar und Juristen Elia Diodati am 1.8.1633 zugesandt be-
kommen hatte.?!? Uber diesen hatte auch Galilei Bernegger auffordern las-
sen, die Ubersetzung des 1632 erschienenen »Dialogs« zu iibernehmen.

Zunichst ist auf Auswahl und Anordnung der Texte kurz einzugehen.
Den Anfang macht eine an den geneigten Leser gerichtete dreiseitige Vor-
rede, die u.a. glauben machen will, daB die Ubersetzung ohne Wissen
Galileis erfolgt sei. Der Vorrede kann ferner entnommen werden, dafl Ber-
negger Melchior Freinsheim den von ihm libersetzten Text diktiert hat, Au-
Berdem enthilt sie einen wichtigen SchluBabschnitt, auf den gleich zuriick-
zukommen sein wird. Auch iiber die Auswahl jener Texte (S. 459), die im
Anschluf an den tibersetzten »Galilei-Dialog« prisentiert werden, wird der
Leser knapp unterrichtet. Diese Auswahl setzt sich zusammen aus:

(1) einem lidngeren Auszug (S. 459-464) von Johannes Keplers » Astronomia Nova seu
physica coelestis, tradita commentariis de motibus stellae Martis, ex observationi-
bus G.V. Tychonis Brahe« von 1609, der — zieht man die von Max Caspar iibersetzte
und eingeleitete Ausgabe der »Neue(n) Astronomie« heran?'! — sich auf die Seiten
28212 bis 33213 der »Einleitung« (introductio) bezieht;?!*

(2) aus der »Epistola R.P.M. Pauli Antonii Foscarini,?!> Carmelitani, Circa Pythagori-
corum, & Copernici opinionem De Mobilitate Terrae, et Stabilitate Solis: Et De
Novo Systemate Seu Constitutione Mundi: In qua Sacrae Scripturae autoritates, &

Codex Tustin. (in juristischer Spezialbedeutung), kann angenommen werden, dafl es
sich bei diesem Zitat um eine Formulierung Berneggers handelt, mit der er auf die
nidmliche Paulus-Stelle anspielt. Alle diese Angaben verdanke ich freundlicherweise
Hildegard Cancik-Lindemaier.

210 Dieser wurde am 11.5.1576 in Genf geboren und starb am 21.12.1661, er war
Rechtsgelehrter und Advokat am Parlament zu Paris. Uber die Entstehungsge-
schichte dieser Ubersetzungsarbeit informieren u.a.: Epistolae W. Schickarti & M.
Berneggeri mutuae. Argentorati MDCLXXIII (1673), S. 180-216 (insb. der Brief
Berneggers an Schickard v. 19.8.1633, S. 180); Epistolaris commercii M. Ber-
neggeri Cum viris eruditione claris. Fasc. Secundus. Argentorati MDCLXX (1670),
S. 108-110 (Berneggers Brief an Galilei v. 30.9.1633); Kelter 1905, S. 58, Anm. zu
Brief 14; Reifferscheid 1889, S. 935-939; ferner Wiedemann 1905, S. 273-291.

211 ND der Ausgabe von 1929, Miinchen 1990. Vgl. auch Copernicus 1990, S. 72-75.

212 Beginnend mit dem vorletzten Absatz: »Viel groBer ist jedoch die Zahl (...).«

213 Endend mit dem vorletzten Absatz, unter Auslassung des 3. Abschnitts von oben:
»Dal} die Erde rund, ringsum von Antipoden bewohnt, ganz unbedeutend klein ist
und auch durch die Gestirne hin eilt.«

214 Vgl. hierzu auch den Brief Berneggers an Lingelsheim v. 10.7.1634 (Epistolaris
commercii M. Berneggeri Cum viris eruditione claris. Fasc. Secundus, Argent.
1670, S. 76).

215 Zu Foscarini vgl. Ersch/Gruber, Allgemeine Enzyklopiadie, Teil 47, Sektion 1, S.
35f., wo auch auf die »gute(), von M. Bernegger verfertigte() Ubersetzung Galileis«
hingewiesen wird. Vgl. auch Basile 1983. Dem Brief Berneggers an Schickard v.
30.5.1634 (Epistolaec W. Schickarti & M. Berneggeri mutuae, 1673, S. 201, [NLB])
ist zu entnehmen, daf ithm Diodati den Brief des Foscarini hat zukommen lassen.

134

00:52:48.



https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theologicae Propositiones, communiter adversus hanc opinionem adductae concili-
antur, Ad Reverendissimum P.M. Sebastianum Fantonum, Generalem Ordinis
Carmelitani. Ex Italicd in Latinam Linguam perspicué¢ & fideliter nunc conversa.
Iuxta editionem Neapoli typis excusam Apud Lazarum Scorrigium. Anno 1615 Cum
approbatione Theologorum (auf S. 465-495).216

Der Edition ist ferner ein Index mit einem Umfang von 21 Seiten beigegeben: das
Schlagwort »lex« kommt allerdings nicht vor (nur »motus naturalis«).2!” Schlie-
lich ist dem Ganzen ein Schlu3blatt beigefiigt mit jenem Plutarch-Zitat (PS-Plut.,
plac. Philos., III, 13 (VS 44 A21 u. 51,5), auf das sich auch Nicolaus Copernicus in
»De Revolutionibus Orbium Caelestium« (1543) bezieht und das den Wortlaut hat:
»Die anderen (meinen), die Erde stehe still, der Pythagoreer Philolaos aber (behaup-
tet), sie bewege sich im Kreis um das (Zentral-) Feuer, tiber einen geneigten Kreis
in dhnlicher Art wie Sonne und Mond. Herakleides von Pontos und der Pythagoreer
Ekphantos lassen die Erde zwar eine Bewegung ausfiihren, aber nicht von Ort zu Ort
fortschreitend, sondern in Form einer Drehbewegung, nach Art eines um die Achse
laufenden Rades, von Sonnenuntergang in Richtung Aufgang, um ihren eigenen
Mittelpunkt.«*'® Bernegger kommentiert dieses Zitat — und dies ist zugleich sein
Schiufisatz auf der letzten Seite — mit den Worten: »Diese zwei Ansichten (Lehren)
vereinigt, bewirken die Bewegung der Erde, die jéhrliche genau so wie die téigliche,
wie das ,Systema Copernicanum® (dies) ihr zuschreibt.«

Es ist offensichtlich, daB sowohl der Textauszug aus Keplers » Astronomia
Novax als auch der Brief Foscarinis den Zweck verfolgen, den Nachweis zu
erbringen, da} das von Bernegger iibersetzte Werk Galileis weder der HL
Schrift noch den Lehren angesehener antiker Autoren widerspreche.?!? So
setzen sich beispielsweise Kepler und Foscarini ausfiihrlich mit der Josua-

216

217

218
219

Zur englischen Ubersetzung des Foscarini-Briefes vgl. Blackwell 1991 [appendix
VI, Foscarini’s Letter (6 january 1615), S. 217-251; zu Foscarini und seinem Brief
vgl. a.a.0., S. 87-110]. Blackwell (1991, S. 93f.) weist zurecht darauf hin, daB von
den sechs von Foscarini aufgestellten Kriterien, die seine Priifung der Kopernika-
nischen Behauptungen hinsichtlich ihrer Ubereinstimmung mit der HI. Schrift an-
leiten (sollen), nur das erste Kriterium eine theologische Aussage beinhaltet, alle
anderen jedoch der naturphilosophischen Diskussion entstammen. Vgl. sowohl den
Brief Berneggers an Lingelsheim vom 10.7.1634 (Epistolaris commercii M. Ber-
neggeri Cum Viris eruditione claris. Fasc. Secundus, Argent. 1670, S. 76) als auch
den Brief Lingelsheims an Bernegger v. 25. Mart. 1635 (Epistolaris commercii M.
Berneggeri Cum viris eruditione claris. Fasc. Secundus, Argent. 1670, S. 92):
»Maxima cum voluptate legi Foscarini epistolam magno iudicio scriptam. Vincet
veritas. «

Ein allgemeines Lob der Indexerstellung findet sich in der von J. Freinsheim ver-
faBten Vorrede zur Tacitus-Ausgabe von 1638.

Vgl. Copernicus 1959, S. 72-75.

So weist Foscarini wiederholt auf die Lehren von Pythagoras, Heraklit, Ekphantos,
Nicetas von Syracusae und Martinus Capella hin, wie auch Kepler im 5. Kap. des
ersten Buches und in der Vorrede Nicetas (Hicetas), Herakleides von Pontos und Ek-
phantos nennt. Die einschlégigen Belegstellen sind zweisprachig zusammengestellt
bei Jeans 1948, S. 69ff., 95ff. u. 136f.

135



https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stelle im AT auseinander,?2° der seit Luthers Verdikt ein so hoher Stellen-
wert zugefallen war. Der Brief Foscarinis aus dem Jahre 1615 verdient auch
deshalb Beachtung, weil dieser einerseits auf die Bedeutung des Fernrohrs
hinweist, andererseits den Begriff des (Natur-) Gesetzes in einer Weise ver-
wendet, bei der heutige Ubersetzer dazu verleitet werden, diesem Begriff
eine andere Bedeutung zu verleihen. Folgt man Foscarini, dann verhilft das
Fernrohr (Galileis) nicht nur zu Entdeckungen (wie solchen, dafl der Mond
Berge hat), sondern dieses Instrument habe auch gezeigt, »that it is very
probable that Venus and Mercury do not really revolve around the earth, but
more likely around the sun, and that only the moon revolves around the
earth. Should it not next be inferred that the sun stands firmly in the center
and that the earth and the other celestial orbs revolve around it?«??! Der Ge-
setzesbegriff wird von Foscarini, dem es auf die paradoxe Feststellung von
Bewegung und gleichzeitiger Unbeweglichkeit des Himmels ankommt, in
einen Kontext (»qui ratd lege naturae, perennis esse debet«) gestellt, der
zweifelsfrei erkennen 146t, dafl »lex naturae« in der aligemein anerkannten
Verwendungweise gebraucht wird, sich also im konventionellen Rahmen
halt:?2?

»Secundum fundamentum hoc est: Res, tum Spirituales, tum Corporales; Perpetuae,
& Corruptibiles, Mobiles, & immobiles, 2 Deo, legem perpetuam, immutabilem, &
inviolatam acceperunt, cuiusque earum essentiam, & naturd [Auslassung bei Ber-
negger] constituentem, iuxta quam legem, singulae pro sua natura, certo ordine &
constantia perstantes, & eundem perpetuumque tenorem servantes, stabilissimae &
determinatae dicimeruerunt. Sic Fortuna (qua nihil in Mundo instabilius, nec magis
varium) constans, & invariabilis dicitur in continua sua volubilitate, vicissitudine &
inconstantia unde ille versus:

,Et semper constans in levitate sua est*.

220 Kepler 1609/1990, S. 291.; Foscarini/Blackwell 1991, S. 224, S. 236. Auch Spinoza
setzt sich mit der Josua-Stelle auseinander (Jos. 10; 12, 13: »Damals redete Josua
zu Jahwe, an jenem Tage, da Jahwe die Amoriter den Israeliten preisgab, und vor
den Augen Israels rief er aus: ‘Sonne, steh still iiber Gibeon, und Mond, liber Ajalons
Tal!* — Da stand die Sonne still, und der Mond blieb stehen, (...). Ist dies nicht auf-
geschrieben im Buch des Gerechten? Die Sonne blieb stehen mitten am Himmel,
und fast einen ganzen Tag lang verzogerte sie ihren Untergang. (...).« Die Beliebtheit
dieser Bibelstelle dokumentiert auch Methuen 1998, S. 143. Auch tibernehmen Kep-
ler (1609/1990, S. 29) wie Foscarini (Blackwell 1991, S. 232) das »Bootsbeispiel«
von Vergil.

221 Vgl. Blackwell 1991, S. 221. Im lateinischen Original lautet diese Passage: »(...)
eoque instrumento etiam confirmatum est, verisimile esse, Venerem, & Mercurium,
non propri¢ circa Terram, sed potius circa Solem moveri, solamque Lunam moveri
circa Terram. Quid ergo exinde inferri potuit, nisi Solem immotum in Centro stare,
& Terram, cum aliis Orbibus Caelestibus, illi circumvolvi?« (Bernegger-Edition, S.
470).

222 Die Bewegung des Himmels muB infolge des geltenden Gesetzes der Natur immer-
wihrend (ewig) sein.

136



https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ita & Caeli motus (qui ratd lege naturae, perennis esse debet) immutabilis & im-
mobilis dicetur, ipsique Caeli, immobiliter moveri; & Terrena, immutabiliter
mutari, quoniam illi, nuncquam 4 Motu, neque haec & Mutatione desciscunt.«??3

»The second principle is this. All things, be they spiritual or corporeal, perpetual or
corruptible, unchangeable or changeable, have been given by God a perpetual, im-
mutable, and inviolable law of their being and nature, [as is said in Psalm (148:6),
,He established things for eternity, and for all ages he has decreed a law which will
not pass away.' ]. By this law things always maintain a perpetual structure in their
being and actions, and come to acquire a fixed name, and are most stable in their
condition. Thus it is said that chance (which is the most unstable and variable thing
in the world) is constant and invariable in its continuous volubility, inconstancy,
vicissitude, and variation, as the verse says:

,Et semper constans in levitate sua est« [,It is always constant in its lightness®
(Ovid, Tristia 5,8,18)].

Now since the motions of the heavens have been determined by the ordinary law ne-
ver to cease,”?* the heavens are said to be immobile and immutable. Thus the heav-
ens move with constancy, and terrestrial things change immutably; for the former
never vary in their motion, nor the latter in their mutation.«??*

Sowohl die mit diesem Text verbundene Absicht, dem Kopernikanischen
wie dem Galileiischen System die Ubereinstimmung mit der H1. Schrift zu
bescheinigen,?? als auch der Umstand, daB es sich beim Verfasser wie
Adressaten dieses Briefes um gehorsame Diener der Kirche handelt, ver-
weisen auf ein Gesetzesverstindnis,??” bei dem »lex aeterna«, lex divina«
und »lex naturae« in einem von der allgemein anerkannten Lehre vorgege-
benen Rahmen definiert werden.228

223 Vgl. Bernegger-Edition, S. 482f. (die falsche Paginierung wird beibehalten).

224 »Ordinary law« ist nicht korrekt iibersetzt, auch der Plural von »heavens« ist nicht
korrekt.

225 Vgl. Blackwell 1991, S. 237. Die in eckige Klammern gesetzte Bezugnahme
Foscarinis auf die Hl. Schrift hat Bernegger weggelassen.

226 Foscarini gerit bei seiner »Beweisfithrung« offensichtlich in eine Spannung zwi-
schen Offenbarung und »natural knowledge«, wobei offen bleiben muf}, wieweit er
seine Uberzeugung wirklich preisgibt oder hinter Riicksichtnahmen »versteckt«.

227 Siehe unter »Gesetz« in: Theologische Realenzyklopidie, Bd. XIII, S. 40-126 (Ge-
setz [ — VI).

228 Es gibt immer wieder Textstellen wie die folgende, bei der der Ubersetzer (Black-
well) mit dem von ihm herangezogenen Ausdruck »fixed rule« naturgesetzliche Re-
gelmiBigkeiten »anvisiert«: »The Pythagorean opinion surpasses all of these [= the
imaginations of Plato, Callipus (...) and other ancients and moderns] as easier, more
accommodated to all the phenomena, and more useful in calculating the motions of
the celestial bodies with a fixed rule and without any epicycles, eccentrics, deferents,
or swift motions« (Blackwell 1991, S. 221). Im Original ist jedoch die Rede von:
»(...) nulla facilior, nec phaenomenis, & motibus Caelestibus, determinatim &
regulariter, sine Epicyclis, Excentricis, Homocentricis, Deferentib. & Motibus
Raptus supputandis, accomodatior reperta sit« (Bernegger-Edition, S. 470).

137

08:52:48. or—


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine Textpassage aus der Vorrede zu Galileis »Dialog« (Blatt 3, Zeile 28)
ist hinsichtlich des von Bernegger vertretenen Beweisfithrungsideals be-
sonders aufschlufireich:

»Qua in re libet sane mirari & adorare Divinam Providentiam, quod nostro hoc plus-
qué ull‘o alio tempore, Caelestium operum penetralia pandat. Cum enim antehac
ipsa illa sententia non nisi quibusdam astronomicis, iisque probabilibus potius quam
necessariis rationibus niteretur, a Naturalis autem Philosophiae principiis penitus
abhorrere videretur; hodie per ea, quae saeculis omnibus abscondita Magnus Gali-
laeus, Telescopii, divini Inventi & se perfecti beneficio, in Caelo detexit, argumenta
illa Topica, plane facta sunt Apodictica: & Physicis autem obiectae nebulae, sudo
liquidissimarum rationum iubare dispulsae. Vicit Veritas, & vincet latius, dammodo
propitios magis Cleanthes illos habeamus, qui inconsulta pietate decepti, Sacro-
sanctae Scripturae decreta hoc dogmate convelli falso putant.«

»Dabei beliebt es fiirwahr, die gottliche Vorsehung (providentia) zu bestaunen und
zu verehren, weil sie in unserer Zeit mehr als in irgendeiner anderen das (geheime)
Innere der himmlischen Werke offenbart. Wihrend sich ndmlich zuvor jene Lehre
(sententia) auf einige eher glaubwiirdige als folgerichtige Erwdgungen (Begriindun-
gen) stiitzte, aber vor den Prinzipien der Naturphilosophie (philosophia naturalis)
ganz und gar zuriickzuschrecken schien, sind heute durch das, was — Jahrhunderte
lang verborgen — der groBe Galilei mit Hilfe seiner géttlichen und von ihm perfek-
tionierten Erfindung des Teleskops am Himmel entdeckt hat, jene topischen Argu-
mente (d.h. die allgemein anerkannten Meinungen) zu streng apodiktischen (d.h.
streng wissenschaftlich bewiesenen) geworden: die von der Physik (Naturlehre) ent-
gegengehaltenen Nebel sind durch den heiteren Glanz der hellsten Beweise vertrie-
ben worden. Gesiegt hat die Wahrheit und sie wird weiter siegen, solange wir jene
(Menschen), wie Kleanthes, uns versdhnlicher haben, die von unaufgekldrter Frém-
migkeit getduscht, filschlicherweise meinen, daBl die Dekrete oder die Lehren der
HI. Schrift dadurch untergraben wiirden.«

Mit der Nennung von Kleanthes — wie Plutarch?®® berichtet, soll Aristarch
von Samos, der ein heliozentrisches Modell vertreten hatte, von Kleanthes
der Gottlosigkeit beschuldigt worden sein - diirfte auf Melanchthon (und
nicht ausschliefilich auf die Theologen des Heiligen Offiziums) angespielt
werden. Dieser hatte ja Kopernikus mit Aristarch verglichen, sich dabei je-
doch auf Archimedes berufen, der wiederum den von Plutarch iiberlieferten
Vorwurf der Gottlosigkeit unerwéhnt 148t.23° Diese Textstelle verdient je-
doch aus einem anderen Grund Beachtung. Sie macht ndmlich deutlich, daf
Bernegger, der sich weitgehend einer »ars« verbunden weif3, wie sie durch
die Ficher des Trivium (Grammatik, Dialektik, Rhetorik) gelehrt wird,?3!
erkennt, daB Galilei einem anderen Beweisideal verpflichtet ist als dem ihm
geldufigen. In der ihm vertrauten Sprache bezeichnet er den Unterschied als
einen solchen, wie er zwischen topischen und apodiktischen »argumenta«

229 Vgl. De facie in orbe lunae c. 6; Stoic. Vet. Fr. I 500.

230 Vgl. Blumenberg 1996, Bd. 2, S. 378ff.; die Fundstelle zu Plutarch findet sich im
Bd. 1, S. 24,

231 Vgl. Maclean 1992, insb. S. 68-82.

138

00:52:48. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

besteht. Interessanterweise fithrt er diesen Unterschied darauf zuriick, daB
Galilei von der »gottlichen Erfindung« des Teleskops Gebrauch machte. In
diesem Zusammenhang wire, auch wenn Bernegger dieser Gedanke fern
gelegen haben mag, an Alexandre Koyré zu erinnern,?3? der im Teleskop,
wie es von Galilei gebraucht worden sei, ein »Instrument im strengsten
Sinn des Begriffs« sicht, da es eine »Inkarnation() der Theorie« darstelle,
was ein neues Verstdndnis von Erfahrung voraussetze, ndmlich das einer
mathematisch und experimentell konstruierten Erfahrung.

Bernegger erkennt tatséichlich die entscheidende Differenz zwischen al-
tem und jenem neuen Beweisideal, das bei der Jahrzehnte spéter von
Huygens, Neile, Wallis und Wren im Schatten der jungen Royal Society?*3
gefiihrten Diskussion um die leges mot@s ebenfalls eine Rolle spielen sollte
und ihn insofern auch von Cumberland trennt. Dies belegen zwei Briefe,
von denen der eine aus dem Jahre 1633 stammt, der andere 1637 geschrie-

ben wurde. Seinen fritheren Schiiler Rebhan 4Rt er am 11.8.1633 wissen: 23

»Viginti amplius anni sunt, cum Galilaei de Galilaeis mathematici Florentini tracta-
tum de Instrumento proportionum ex Italica lingua Latine verti. Is labor post tantum
temporis intervallum nec cogitanti laborem alium peperit. Nam autor, quem pridem
obiisse putaveram, nuntiavit mihi, versionem illam ante quadriennium in suvas
manus incidisse, nec displicuisse, rogatque me, ut Systema suum Copernicanum a
pluribus annis multis vigiliis elaboratum, et nuper Florentiae excusum, itidem
vertendum suscipiam, quo opus Italis tantum scriptum cum erudita Europa cetera
communicetur, Grandiuscula libri moles est, itaque satis invitus in me recepi, recepi
tamen, nec facti poenitet, tantam e lectione libri voluptatem percipio. Argumentum
eius demonstrationes et physicae et mathematicae sunt, terram adinstar planetae
rotundari per aetherem, coelum immotum stare. Delirare dices hominem, ego vero
tibi confirmo, futurum ut cultior orbis his lectis a tam suavi, per tot saecula
somniatae quietis delirio tandem aliquando resipiscat.«?*

»Mehr als 20 Jahre ist es her, daB ich die Abhandlung des Florentiner Mathemati-
kers Galileo Galilei »de Instrumento proportionum« (Uber den Proportional-Zirkel)
aus der italienischen Sprache in die Lateinische iibersetzt habe. Diese Arbeit hat
mir, der ich nach einem so groBen Zeitraum nicht daran dachte, eine andere ver-
schafft. Denn der Autor, der, wie ich geglaubt hatte, schon ldngst gestorben sei, teil-
te mir mit, daB jene (oben erwihnte) Ubersetzung vor vier Jahren in seine Hénde ge-
fallen sei und ihm gut gefallen habe; und er bittet mich, daf ich sein ,Systema
Copernicanum’, das er seit mehreren Jahren in vielen Néchten ausgearbeitet und vor
kurzem in Florenz hat drucken lassen, ebenfalls zum Ubersetzen in Empfang neh-

232 Vgl. Koyré 1998, S. 68; sowie Jungius 2000, S. 81-84 (zum Sehen mit dem Fernrohr
als einem »instrumentellen Sehen«). Vermutlich ist Berneggers AuBerung ein Er-
gebnis seiner Ubersetzungsarbeit am »Dialog«. Entsprechende Belegstellen hat
Brown ( 1985) zusammengestelit und analysiert.

233 Diese erinnert freilich gerade in ihrer Griindungsphase eher an einen Gentlemen-
Debattierclub mit den dort iiblichen Umgangs- und FairneBregeln. Vgl Dear 1985,
insb. S. 148ff.; statt vieler Daston, Park 1998, S. 240ff.

234 Vgl. auch Biinger 1893, S. 87.

235 Zitiert bei Reifferscheid 1889, S. 922, Nr. 473.

139

08:52:48. or—


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

me, um das fiir Italiener geschriebene Werk dem tibrigen gebildeten Europa zuging-
lich zu machen. Ziemlich groB ist die Belastung durch dieses Buch. Deshalb habe
ich es recht ungern auf mich genommen, jedoch habe ich es auf mich genommen
und bereue es nicht, einen so grofien Genuff habe ich von der Lektiire des Buches
empfangen. Sein »argumentum« sind physikalische und mathematische Beweisfiih-
rungen, daf die Erde sich wie ein Planet im Himmelsraum (Weltall) bewege, der
Himmel unbeweglich feststehe. Du wirst sagen, dal (dieser) Mensch wahnsinnig
(verriickt) sei, ich aber versichere dir, daf} kiinftig die gebildete Welt, sobald sie das
gelesen hat, aus dem so angenehmen Wahn einer durch so viele Jahrhunderte ge-
trdumten Ruhe endlich zur Besinnung kommen wird. «*3

Der zweite, an Cornelius Brederodius gerichtete Brief vom 8.7.1637 zeigt
noch deutlicher, welche Erkenntnis die Ubersetzungsarbeit Bernegger ver-
mittelt hat. Doch ist das Wort »paradox« (B. benutzt hierfiir die griechische
Bezeichnung, und zwar im Superlativ) korrekt zu iibersetzen:

»Significavit filius meus expetere te Galilaei systema Copernicanum, quod tribus
abhinc annis ex Italica lingua Latinum feci, facturus felicius, si tum te praesente frui
licuisset, qui scientissimus illius linguae, me subinde haesitantem et impingentem
erudire potuisses. Nunc multa haerent sphalmata, quae etsi forsan in universum nihil
obsunt, partes tamen operis deturpant. Qua de causa, simul etiam quia
maodoEmtatog liber apud eos qui vulgarium opinionum tenacia esse mancipia,
quam fortiter philosophari malunt, h.e. apud plerosque risum aut contemptum, si non
etiam odium conciliaturus mihi videtur, eum sane quam illubenter amicis offero,
omniumque adeo conspectui subduci malim, iratus ipse mihi de itlo labore incaute
suscepto.«?37

»Mein Sohn gab mir zu verstehen, dafl du das ,Systema Copernicanum‘ des Galilei
haben mochtest, das ich vor drei Jahren aus dem Italienischen ins Lateinische iiber-
setzt habe. Ich hitte es gliicklicher iibersetzt, wenn es damals moglich gewesen wi-
re, deine Anwesenheit zu geniefen, weil du, der (du) mit jener Sprache am besten
vertraut bist, den von Zeit zu Zeit Festsitzenden und Stolpernden hittest unterrich-
ten konnen. Nun bleiben viele Fehler hidngen, die — wenn sie auch vielleicht im Gan-
zen genommen keineswegs schaden — dennoch Teile des Werks verunstalten. Aus
diesem Grund — zugleich auch, weil das der Meinung aller wirklich zuwiderlaufen-
de Buch bei denjenigen, die hartnédckig lieber Sklaven der gewohnlichen Ansicht
sein als unerschrocken denken wollen, d.h. weil ich glaube, daB ich mir bei den mei-
sten Spott und Verachtung erwerben werde, — deswegen gebe ich dieses Buch sehr
ungern meinen Freunden preis und wollte lieber, da8} es iiberhaupt dem Gesichts-
kreis aller entzogen wird, weil ich mir selbst wegen jener unbedacht iibernommenen
Arbeit zlirne.«

236 Ein Brief Berneggers an Galilei vom 30.9.1633 bestitigt diese Angaben (vgl.
Epistolaris commercii M. Berneggeri Cum viris eruditione claris. Fasc. Secundus,
Argent. 1670, S. 108-110).

237 Zitiert bei Reifferscheid (1889, S. 938, Nr. 501), der sich auf jene Briefstelle bezieht,
bei der Bernegger das Wort »paradox« wie oben angegeben verwendet, dieses Wort
jedoch wortwortlich iibersetzt und somit dem Ganzen einen anderen Sinn verleiht.
Auch Biinger (1893, S. 86) begeht diesen Ubersetzungsfehler, korrigiert jedoch die
von Reifferscheid damit nahegelegte Bedeutung.

140

00:52:48.



https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

So 146t sich zusammenfassend konstatieren, dafl es sich bei Bernegger um
einen vielseitig gebildeten und interessierten Gelehrten handelt, der auf der
einen Seite, so in seinem »Idolum Lauretanume«, mit der topischen Arbeits-
weise vertraut ist, die mit der von ihm im fraglichen Zeitabschnitt favori-
sierten Montagetechnik des »Cento« korreliert, mit der er sein grofes Vor-
bild Lipsius nachahmt.?*® Beweisideal ist ihm hier die anerkannte Meinung
anerkannter Autoritidten, was auch in der »kunstgerechten Exposition« von
Argumenten zum Ausdruck kommt, wobei er traditionellerweise der »Dia-
lektik« (Logik) einen hohen Stellenwert einrdumt: sein Lob des »Syllogis-
mus« zeigt dies an.

Auf der anderen Seite zeigt er sich nicht nur neuen Einsichten gegeniiber
aufgeschlossen, sondern tritt auch fiir deren Verbreitung ein. Er will, wie
u.a. das Polybios-Zitat auf dem Titelblatt zeigt, der Wahrheit zum Sieg ver-
helfen. Durch die Ubersetzungsarbeit fiir Galilei gewinnt er die Einsicht,
daB es diesem auf physikalische und mathematische Beweisfithrung an-
kommt wie auch auf die Anwendung geeigneter Instrumente, und dafl dies
etwas grundsétzlich anderes ist als eine Beweisfiihrung, die ausschlieBlich
auf die allgemein anerkannte Meinung von Autorititen setzt.?** So aufge-
schlossen er sich gegentiber der von Galilei reprisentierten Entwicklung
zeigt, so wenig scheint hiervon jedoch seine eigene Arbeit als Historiker,
Rhetoriker und Mathematiker berithrt worden zu sein. Es ist in diesem Zu-
sammenhang auch daran zu erinnern, da die Ubersetzungs- und Editions-
arbeiten fiir Galilei zu einem recht spéten Zeitpunkt erfolgten. Zwar hétte
Bernegger durch den relativ friih einsetzenden und dauerhaften Briefwech-
sel zum Beispiel mit Kepler oder Schickard geniigend Anregungen erfahren
konnen,?40 die er mit Blick auf die gesuchte innovative Verwendung eines
physikalischen Gesetzesbegriffs hitte verarbeiten oder an seine Schiiler

238 Boecler #ufBlert sich in seiner »Dissertatio de Politicis Lipsianis«, die der von
Bernegger besorgten Ausgabe von Lipsius’ »Politicorum sive Civilis Doctrinae
Libri Sex« beigegeben ist (B 6), wie folgt zum »Cento«: »(...) ich erinnere bei dieser
Gelegenheit wegen der studierenden Jugend daran, dal man vorsichtig und klug an
das Schreiben von Centonen herangehen muf}. Irgendein Zweck von diesen kann
vielleicht in ,argumentis pragmaticis‘ liegen, fiir die entweder ,auctoritas‘ oder
Sicherheit gesucht wird, wie durch das Beispiel grofier Manner hinreichend fest-
steht, oder bei Kurzweil, wo man allein auf das Vergniigen schaut.«

239 Vgl. hierzu auch den Brief Galileis vom 19.8.1610 an Kepler (Caspar/van Dyck
1930, Bd. 1, S. 353).

240 Eine Durchsicht des Briefwechsels zwischen Kepler und Bernegger zeigt, daf sich
dort eine Formulierung, wie sie Cassirer (1974, Bd. 1, S. 375, Fn. 1) anfiihrt, nicht
findet. In einem Brief vom Mai 1605 (Op. III, 37), so Cassirer, schreibt Kepler:
»Hanc (secundam inaequalitatem planetarum) pertinacissimis laboribus tantisper
tractavi, ut denique sese naturae legibus accomodet, itaque, quod hanc attinet, de
astronomia sine hypothesibus constituta gloriari possim.« Cassirer bemerkt hierzu,
dafB der Begriff des Naturgesetzes zur Bezeichnung der drei Keplerschen Grundre-
geln hier zum ersten Mal »in terminologischer Bestimmtheit« von Kepler gebraucht

141



https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hatte weitergeben konnen. Doch scheint auch hier eher jene Feststellung
angebracht zu sein, welche die gewihlte Kapiteliiberschrift zum Ausdruck
bringen will. Das Naheliegende ist ausgeblieben, auch wenn davon ausge-
gangen werden kann, dafl Bernegger mit wichtigen Schriften Keplers ver-
traut gewesen ist**! und somit dessen Gesetzesbegriff gekannt haben diirfte.
So zitiert er beispielsweise im 10. Kapitel seiner 1618 publizierten Vorle-
sung zu Tacitus® » Agricola«,?*? als er auf das »naturae miraculum« der re-
gelmiBig auftretenden Gezeiten zu sprechen kommt, jene Stelle aus Kep-
lers »Neue(n) Astronomie«, wo diese mit der Anziehungskraft des Mondes
erklirt werden.”*® Die Ansicht, Kepler »thought of laws in somewhat the
same way as Descartes and Newton«, scheint Ronald N. Giere nicht alleine
zu vertreten.?* Und Jane E. Ruby weist, hierin E. Zilsel korrigierend, nach,
that »in the Ad Vitellionem Paralipomena (Supplement to Witelo) (1604)
Kepler (...) wrote there of the ,geometric laws* (leges Geometricas) under
which light falls, the ,laws of repercussions® (repercussuum legibus), the
Jlaws of density® (leges densitatis), ,optical laws* (legibus opticis), and the
,Jaw of nature* (lex naturae) that there has always been refraction«.>*
Auch wenn sich erst der ndchste Abschnitt eingehend mit den beiden
Schiilern Berneggers, Freinsheim und Boecler, befaf3t, so kann die hier vor-
genommene Wiirdigung Berneggers insoweit abgesichert werden, als sie
sich nicht in Widerspruch befindet zu den Ergebnissen, die Anton Schind-
ling mit seiner griindlichen, auf der Auswertung umfassenden Aktenmate-
rials beruhenden Studie zur Strassburger Akademie fiir den Zeitraum von
1538-1621 vorgelegt hat.?*® So weist dieser u.a. darauf hin, da nach der
Sturm-Kontroverse (1578-81) Gymnasium und Akademie eine streng lu-

werde. Vgl. z.B. auch Keplers Brief an Herwart vom 9./10.4.1599 (in: Caspar/van
Dyck 1930, Bd. 1, S. 101-109, insb. S. 103), wo der Gesetzesbegriff wie folgt erdrtert
wird: »Fiir Gott liegen in der ganzen Korperwelt kirperliche Gesetze, Zahlen und
Verhiltnisse vor, und zwar hochst erlesene und auf das beste geordnete Gesetze (...).
Wir wollen daher tiber das Himmlische und Unkorperliche nicht mehr zu erforschen
suchen, als uns Gott geoffenbart hat. Jene Gesetze liegen innerhalb des Fassungs-
vermogens des menschlichen Geistes; Gott wollte sie uns erkennen lassen, als er
uns nach seinem Ebenbilde erschuf, damit wir Anteil bekdmen an seinen eigenen
Gedanken. Denn was steckt im Geiste des Menschen auBler Zahlen und GréBen?«

241 Vgl. Biinger 1893, S. 20f,, S. 77f. , S. 104f., S. 112.

242 C. Cornelii Taciti, De Vita Julii Agricolae Liber, Expositus, & Matthia Berneggero,
Argentorati MDCXVIII, [BSB Miinchen], Sectio V, Cap. X, S. 136-142, insb. S.
141f. Siehe hierzu weiter unten.

243 Vgl. Kepler 1609/1990, S. 26f. (Einleitung). Vgl. auch Keplers Darstellung in den
Briefen an D. Fabricius (am 11.10.1605) und Herwart (am 2.1.1607). Vgl. Caspar/
van Dyck 1930, Bd. i, S. 250-259, insb. S. 256f., sowie S. 274f.

244 Vgl. Giere 1995, S. 125. Vgl. hierzu auch Ruby 1995, S. 312f,, ferner Steinle 1995,
S. 361; vor allem aber GraBhoff in diesem Band.

245 Vgl. Ruby 1995, S. 303.

246 Vgl. Schindling 1977.

142



https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

therische Ausrichtung genommen hatten. Am Gymnasium bestimmten um
1600, als Bernegger dort gerade seine Ausbildung absolviert hatte, Gram-
matik, Rhetorik und Dialektik den Unterricht mit dem Bildungsziel der
praktischen Redekunst. Mathematik und Naturwissenschaften spielten eine
untergeordnete Rolle, auch wenn mit Dasypodius ein angesehener Lehrer
in alle Teilgebiete der mathematischen Wissenschaft einfiihrte. Doch habe
dieser »den Kopernikus zugunsten der traditionalistisch- ptoleméiischen
Auffassung« abgelehnt. Erst Bernegger selbst habe 1619 die Forderung er-
hoben, den Mathematikunterricht auf alle Klassen zu erweitern.?*’” Von
Sturms Theorie der Beredsamkeit — so z.B. von den »praecepta dicendi,
den »loci communes« und der dihairetischen Methode — sei um 1620 an der
Akademie kaum noch die Rede gewesen.?*® Dennoch kommt Schindling zu
dem Urteil, 2 auch wenn Cicero nicht mehr, wie in der Ara Sturm, allein
maBgeblich gewesen sei, so habe doch die wtraditionelle Rhetorik der
Strassburger Hochschule (...) unmittelbar Berneggers Konzeption der poli-
tischen loci communes (geprigt)«, wie auch seine » Auffassung vom Bil-
dungswert der Historie« nicht nur vom Neustoizismus, sondern ebenso sehr
von Sturm und Junius beeinfluft worden sei.?>® Folgt man Schindling, so
ist der »neue wissenschaftliche Geist (...) in StraBburg (...) nur in Ansitzen
noch vor 1621, wihrend der Periode der Akademie, wirksam« geworden.
Bernegger wird von Schindling als ein »dem mathematischen Fortschritt
aufgeschlossener Gelehrter und frither Vorkdmpfer der Lehre Galileo
Galieis« charakterisiert, doch habe er »seine mathematisch-astronomi-
schen Interessen auBerhalb des akademischen Lehramtes« gepflegt.’!
Schindling wiirdigt Bernegger einerseits als einen Gelehrten, der dank sei-
ner »Aufgeschlossenheit, Ausstrahlungskraft und unermiidlichen Titig-
keit« iiber zwei Jahrzehnte hinweg »eine filhrende Stellung (im) StraBbur-
ger Schulhumanismus« eingenommen habe. Andererseits bescheinigt er
ihm, »kein origineller Kopf, sondern Eklektiker« gewesen zu sein, der sich
»Verdienste (...) in der bereitwilligen Aufnahme neuer Gedanken« erwor-
ben habe.?5? Da Schindling dieses Urteil explizit auf die Ubersetzungs- und
Editionsarbeit zu Galileis Werk und auf die Lipsius-Rezeption bezieht, er-
gibt sich zu unseren Ausfithrungen kein Widerspruch. Zudem wird die
Lipisus-Rezeption ambivalent gewiirdigt. Ganz i. S. einer innovativ anzu-
sehenden Promotorenrolle habe Bernegger in Nachahmung seines Vorbilds
das »studium historicum« mit dem »studium politicum« verbunden, aller-

247 Vgl. Schindling 1977, S. 206f.

248 Vgl. Schindling 1977, S. 235. Anhand der erzielten Auflagen kommt Chrisman
(1982, Bd. 1, S. 251) zu dem Urteil, daB die Wirkung Sturms in Strassburg bis ins
letzte Drittel des 16. Jahrhunderts angehalten habe.

249 Vgl. Schindling 1977, S. 288.

250 Vgl. Schindling 1977, S. 379 u. S. 396.

251 Vgl. Schindling 1977, S. 262.

252 Vgl. Schindling 1977, S. 280.

143

08:52:48. or—


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dings mit unzureichender theoretischer Fundierung seines Anliegens und
einem wenig ausgeprigten Methodenbewuftsein.?>* Doch anders als Sturm
habe er seinen Studenten die »unmittelbare Begegnung mit den Fakten und
Normen des 6ffentlichen Lebens« vermittelt und somit ein »empirisch aus-
gerichtetes Interesse am staatlichen und gesellschaftlichen Alltag« gezeigt
und dieses bei seinen Horern auch zu wecken versucht.2>* Ob man hierin,
wie Schindling, bereits einen Wandel erkennen kann, den die »Wissen-
schaft vom ,humanistischen‘ 16. Jahrhundert in das ,empirische 17. Jahr-
hundert« genommen haben soll, mdchten wir dahingestellt sein lassen und
vielmehr zu bedenken geben, dal méglicherweise jemand, der »auf das Tun
und Denken der Alten so viel gibt«?3 und auch in der Montagetechnik des
Cento versiert ist, in analogem resp. metaphorischem Denken so geiibt ist,
dafl auch das »Gleichnis« mit dem physikalischen Gesetzesbegriff durch-
aus eine Chance hitte gehabt haben kénnen .

Diese Problematik soll im niichsten Abschnitt aufgegriffen werden, in
dem zunichst erdrtert wird, inwieweit sich in Berneggers Streitschrift
»Tuba pacis« von 1621 Ansétze naturrechtlichen Denkens aufzeigen lassen
und welche Vorbilder oder Quelien er hierbei herangezogen hat. Im Vorgriff
auf den IV. Abschnitt, der ausschlieflich die Cumberland-Rezeption und
die dadurch mitinitiierte Descartes-Rezeption in Schweden behandelt, ist
bereits im folgenden Abschnitt II1.2 die Genese des Naturrechtsgedankens
in Schweden Gegenstand der Betrachtung — unter dem Gesichtspunkt, in-
wieweit hierbei den Strassburgern Freinsheim, Boecler und Scheffer eine
bedeutende Rolle zugeschrieben werden kann. Es wird sich zeigen, dal3
hieran vor allem der Bernegger-Schiiler Boecler sowie der Boecler-Schiiler
Scheffer mitbeteiligt waren und zwar als Grotius-Kommentatoren. Inwie-
weit der Anstof hierzu Bernegger selbst, der bei gegebener Quellenlage
erst nach Erscheinen von »De jure belli ac pacis« (1625) 1628 mit Grotius
in einen Briefwechsel trat, zugerechnet werden kann, ist eine kaum, und
wenn tiberhaupt, dann héchst schwierig zu beantwortende Frage, da die
fraglichen Kommentare der beiden Strassburger in den Zeitabschnitt der
allgemeinen Grotius-Rezeption in der zweiten Hilfte des 17. Jahrhunderts
fallen.?>¢

253 Vgl. Schindling 1977, S. 280.

254 Vgl. Schindling 1977, S. 288.

255 Formulierung aus der Vorrede von Wolff zu seiner Grotius-Ausgabe (1734). Vgl.
Reibstein 1953/54, S. 77.

256 Zum Ausmal} und Zeitpunkt der Grotius-Rezeption vgl. den Hinweis bei Reibstein
1953/54, S. 78, Fn. 7.

144

00:52:48. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

. Vor und nach Grotius’ »De jure belli ac pacis«: Berneggers »Tuba
Pacis«— Boecler und Scheffer als Grotius-Kommentatoren

III.1 Zu Berneggers »Tuba pacis«

Die vier Jahre vor Grotius* »De jure belli ac pacis« (1625)%°7 gegen Gaspare
Scioppio’s (1576-1649) »Classicum belli sacri« (1619) gerichtete Streit-
schrift Berneggers mit dem Titel »Tuba pacis« (1621)*® verdient schon
deshalb Beachtung, weil dieser dort eine Reihe von Themen bzw. Argu-
mentationsfiguren aufgreift, die im praxisorientierten Schrifttum der Juri-
sten ausfiihrlicher und vor allem systematischer abgehandelt werden.?>’
Ublicherweise geschieht dies unter den Stichworten: »Biindnisrecht« (ius
foederis), »ius belli ac pacis«, »ius gentiume, »pietas« (d.h. Gerechtigkeit,
auch den »Wilden« gegeniiber), »ratio status«,?%° um mit dem ebenfalls auf-
kommenden »Toleranzgedanken«?®! hier nur die wichtigsten zu nennen.
Doch ist diese Schrift auch deshalb von Interesse, weil sie infolge der dort
behandelten Thematik am ehesten naturrechtliche Begriindungen erwarten
14Bt. Wie erwihnt, setzt Bernegger auch bei dieser Streitschrift die Monta-
getechnik des »Cento« ein, die eine betriichtliche Anzahl von Autoren be-
schert. Zu diesen verhalf u.a. auch die Lehre von der »similitudo tempo-
rum«, 22 wie sich iiberhaupt mit Hilfe einer stattlichen Anzahl von Autoren

257 Zitiert wird im folgenden nach: Hugo Grotius: De jure belli ac pacis libri tres, nebst
einer Vorrede von Christian Thomasius zur ersten deutschen Ausgabe des Grotius
vom Jahre 1707. Neuer deutscher Text und Einleitung von Walter Schitzel, Tiibin-
gen 1950.

258 Zitiert wird nach der folgenden Ausgabe: Tuba pacis Occenta. Scioppiano Belli
Sacri Classico. Salpiste Theodosio Berenico, Norico, Historiarum & Patriae Studi-
0s0 — (Pax Optima Rerum), Augustae Trebocorum 1624, [HAB Wolfenbiittel], zu-
erst 1621. Vgl. hierzu auch die Miinsteraner Dissertation von W. Foitzik aus dem
Jahre 1955.

259 Vgl. Stolleis 1988, Bd. 1, S. 188ff. Wie ein Blick in Alberico Gentili zeigt, sind dort
viele dieser Themen bereits vorgegeben. Zu Gentili vgl. Scott 1933, vol. I (De iure
belli libri tres); vol. II (A Translation of the Text). Vgl. auch van der Molen 1968,
insb. chap. V, p. 113-158 (das 5. Kap. enthilt eine zusammenfassende Darstellung
der 3 Biicher Gentilis).

260 Es fehlt allerdings die Unterscheidung von »falsa ratio status« und »vera ratio
status«.

261 Vgl. die Lipsius einbeziehende Studie von Giildner 1968,

262 Grotius rechtfertigt eine solche Vorgehensweise in der Vorrede zu »De jure belli ac
pacis« wie folgt: »{...) wenn viele aus verschiedenen Zeiten und allen Orten dasselbe
als gewiB} behaupten, (weise) dies auf einen allgemeingiiltigen Grund hin (...), der
in unseren Erorterungen kein anderer sein kann als die richtige SchluBfolgerung,
wie sie sich aus der Natur der Sache ergibt, oder die allgemeine Ubereinstimmung.
Jener Grund gehort zum Naturrecht, dieser zum Volkerrecht« (vgl. Schitzel 1950,
S. 39f.). Auch auf diese Weise konnte man zu »GesetzmiBigkeiten« kommen.

145

08:52:48. or—


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch gefihrlich werdende Angriffe auf als gewagt etikettierte AuBerungen
auffangen lieBen.?%3

Unter all diesen Autoren fillt das Interesse auf Alberico Gentili (1552-
1608), dem nicht nur Grotius nach eigenem Eingestindnis viel verdankt,?*
sondern auch Bernegger, obwohl er ihn nur wenige Male — z.B. auf Seite
90 u. 138 —explizit zitiert. So verweisen auch die beiden Textstellen aus der
»Tuba pacis«, die bei einer naturrechtlich begriindeten Argumentations-
weise Anleihe nehmen, mit zum Teil wortlich iibernommenen Formulierun-
gen auf Gentili. Im 2. Kap. des ersten Teils von »Tuba pacis« (»Capitis
Primi Pars Secunda), in dem die sittlichen und rechtlichen Bedenken gegen
einen »Heiligen Krieg« erdrtert werden, findet sich auf Seite 64 der fol-
gende Text:

»Ac initid quidem haud esse necessum opinor, argumenta, quibus belli sacri, seu
non sacri potils, injustitia demonstretur, operose conquirere. Vel illud juris compen-
dium spectemus, & legum omnium legem, QUOD TIBI FIERI NON VIS, ALTERI
NE FECERIS: quam ex naturd ipsé arripuimus, hausimus, expressimus: quam cor-
ruptae naturae nostrae Sacris in literis [Matthaei 7 v. 12; Lucae 6 v. 31; Tobiae 4 v.
16 (15) (...)] iterum iterdimque inculcatam legimus (...).«?%

»Und zu Anfang glaube ich, ,Argumenta’‘, durch die die Ungerechtigkeit eines hei-
ligen Krieges oder vielmehr eines nicht-heiligen Krieges bewiesen werden soll,
nicht mithsam zusammensuchen zu miissen. Und laBt uns die ,Summe« des Rechts
und das Gesetz aller Gesetze betrachten: ,Was du nicht willst, daf} es dir geschieht,
das tue keinem Anderen an.‘ Dieses Gesetz haben wir aus der Natur selbst uns an-
geeignet, entnommen und ausgedriickt. DaBl dieses Gesetz unserer verderbten Natur
immer wieder eingeschirft wurde, haben wir in der Heiligen Schrift [...] gelesen

(..).«

Bernegger beruft sich hier auf die ehrwiirdige »Goldene Regel«,?® dabei
jedoch auch auf Gentili, der diese in seiner Schrift »De iure belli libri tres«
(1588£.) ebenfalls zitiert.?6” Explizit zieht Bernegger ihre »negative« Fas-
sung [Tob. 4, 15 (16)] heran. Mit der Erwdhnung von Matth. 7,12 und Luk.

263 Wie bereits erwdhnt, sah sich Bernegger bisweilen mit dem Vorwurf des »Krypto-
Calvinismus« konfrontiert (vgl. Biinger 1893, S. 202). Auch seine irenische Grund-
haltung war geeignet, ihn ihm gefihrlich werdenden Angriffen auszusetzen, zumal
er 1628 auf Wunsch von Grotius den »Syllabus autorum irenicorums, den Joh.
Hottomannus zusammengestellt hatte, unter einem Pseudonym publiziert hatte. Vgl.
hierzu Foitzik 1955, S. 40, Fn.

264 Vgl. Schitzel 1950, S. 39: Prolog, Nr. 38. Siehe auch von Kaltenborn 1848, S. 228-
231.

265 Im Anschlufl daran weist Bernegger darauf hin, daB Kaiser Alexander Severus (208-
235) diese Regel so geschiitzt habe [mit dem Zusatz in Paranthese: »Mag er (sie)
nun von Juden oder Christen libernommen haben«], daf er sie immer wieder zitiert
habe und sie auch an 6ffentlichen Gebéuden habe anschlagen lassen.

266 Zur »Goldenen Regel« vgl. z.B.: Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 8,
Sp. 450-464; Theologische Realenzyklopidie, Bd. 13, Gesetz V, S. 82f.; Dihle 1962;
Reiner 1977; Spendel 1967 (auf S. 494 findet sich auch der Hinweis auf Kaiser Alex-
ander Severus, der ja auch von Bernegger in Anspruch genommen wird).

146

08:52:48. or—


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6,31 weist er jedoch -auch auf ihre »positive« Version hin (»Alles, was ihr
wollt, daB euch die Leute tun sollen, das tut ihr ihnen auch«). Die als Mar-
ginalie aufgefiihrte Belegstelle bei Lukas diirfte Berneggers Leser daran er-
innert haben, daf} dort die »Goldene Regel« im Kontext eines Appells zur
Feindesliebe und zum Gewaltverzicht (»trotz erlittener Verfolgung«) steht,
bei Berneggers Anliegen eine naheliegende Anspielung. Die »Goldene Re-
gelk, die ganz auf die Reziprozitit menschlichen Verhaltens abstellt, besitzt
nicht nur eine griechisch-rémische, insb. stoische Tradition, sie erweist sich
auch als eine Grundnorm christlicher Ethik. Im Decretum Gratiani wird sie
mit dem Naturrecht gleichgesetzt und erscheint als Grundnorm der lex
naturae; Luther setzt das goéttliche Liebesgebot mit ihr gleich, und bei
Melanchthon steht sie ebenfalls in einem naturrechtlichen Kontext.

Die zweite Textstelle, bei der Bernegger dann explizit das Naturrecht be-
miiht, handelt von der UnrechtméBigkeit des Glaubenszwangs (Tuba pacis,
S. 971f.), nachdem er sich zuvor der Hiresie zugewandt hatte. Die Haretiker
seien nicht wegen ihres Glaubensirrtums zu bekdmpfen, sondern nur dann,
wenn sie die staatliche Ordnung bzw. den Frieden stérten:

»Juris naturae, religio est: ciim omnibus sit innatum, & in animo quasi insculpu,
esse Deum: aded ut etiam brutorum aliqua, naturae ductu, caelestibus reverentiae
cultum exhibere putentur.« — Als Belegstellen nennt Bernegger: Cic. 2, de natur.
deor., sowie Lacta(ntius), lib. 1 de ira Dei, cap. 12: »Religio & timor Dei solus est,
qui custodit homind inter se societaté (...).«

»Kraft Naturrechts (existiert) die Religion: da allen eingeboren ist und in den Geist
sozusagen eingemeifielt, dafl es einen Gott gibt; so sehr, daB, wie man annimmt, so-
gar einige Tiere, von der Natur geleitet, den Himmlischen den Dienst der Verehrung
erweisen.«2% — Lactantius, De ira Dei: »Religion und Gottesfurcht allein ist es, was
die Verbindung der Menschen untereinander aufrechterhélt.«

Bernegger macht keine Quellenangabe, doch 14ft sich zeigen, daf} er sich
bei dieser Textstelle offenbar nicht nur auf Gentili,?%° sondern auch auf Lip-

267 »Arbitrium est boni viri arbitrium. In quo servandae sunt regulae iuris, & naturae,
Etillaest regula naturae, Quod tibi fieri non vis, &c. Quotiescunque talem in alterum
habueris animum, qualem in te ab altero servari cupis, aequitatis viam tenes: quoties
vero talis erga alterum fueris, qualem in te vis nemin?, iter justitiae dereliquisti:
inquit sanctus Paulinus. Et hoc perfectum divinae, & humanae legis documentum
&: ut ait noster Decianus. quod & domini Jesu fuit« (vgl. Gentili/Scott 1933, vol.
1, 1ib. 2, ¢. 17, S. 366).

268 Vor allem diese Formulierung weist auf stoisches Gedankengut hin. Vgl. hierzu u.a.
Pohlenz 1992, S. 234: »Mit Recht hatte schon die alte Stoa an die Gottesverwandt-
schaft des Menschen erinnert. Aber volle Kraft erhielt dieser Gedanke fiir Poseido-
nios erst, wenn man sich bewuft wurde, dal unser Geist nicht nur mit der Gottheit
verwandt, sondern ein Teil von ihr ist. Den gottlichen Allgeist fiihlen in gewisser
Weise sogar Tiere und Pflanzen, die nach seinem Gesetze leben; aber die klare Got-
teserkenntnis ist Vorrecht des vernunftbegabten Menschen.« Vgl. auch Pohlenz,
a.a.0., S. 81ff,

269 Vgl. De iure belli libri tres, ND 1933, vol. 1, lib. 1, S. 65.

147

09:52:48. O


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sius?’? bezieht. So heiBt es bei Gentili an der angegebenen Stelle: »Juris
naturae est religio. & itaque nec patrocinabitur ius istud expertib. ipsius. Et
hoc tamén addo, gentem non esse eiusmodi, cui religio nulla sit.«— »Reli-
gion is a part of the law of nature and therefore that law will not protect
those who have no share in it. And yet I will add this: that no nation exists
which is wholly destitute of religion.«*’! Bei Lipisus findet sich dagegen
das von Lactantius iibernommene Zitat (»Religio et timor Dei ...«) mit der
Marginalie: »Religio in omni societate necessaria.«

Beide Passagen aus Berneggers Streitschrift lassen erkennen, daf} dieser
einem stoisch-christlichen Naturrecht zuneigt.”’? Doch 148t sich eine Pa-
rallelisierung des Begriffs »lex naturae« mit einem »naturphilosophischen«
(physikalischen) Gesetzesbegriff nicht feststellen.

111.2 Boecler und Scheffer als Grotius-Kommentatoren

Da auBler Zweifel steht, daB bei der Genese des modernen Naturrechts Gro-
tius‘ »De iure belli ac pacis« (1625) eine wichtige Rolle zufillt, zumal nach
einer gewissen zeitlichen Verzogerung in der zweiten Hilfte des 17. Jh. eine
auBlergewohnliche Rezeptionswelle einsetzte, bei der auch die beiden
Strassburger Boecler und Scheffer beteiligt waren, ist nun die Frage aufzu-
werfen, inwieweit Bernegger moglicherweise seinen Schiiler Boecler auf
Grotius aufmerksam gemacht hat. Die uns iiberlieferte Korrespondenz mit
Grotius setzt erst im Jahre 1628 ein. Doch kénnten schon zu einem fritheren
Zeitpunkt mit diesem Briefe ausgetauscht worden sein, heifit es doch in ei-
nem Brief, den G.M. Lingelsheim am 12.1.1624 Grotius zukommen lief3:
»Bernegger totus tuus est et te cum affectu resalutat, hoc uno cruciatur,
quod propter scholasticas occupationes non satis temporis habet ad ea con-
ficienda, quae molitur.«*”® Es ist anzunehmen, daf diesem das Erscheinen

270 Vgl. Politicorum sive Civilis Doctrinae Libri Sex, ND 1988, lib. 4, cap. 2, Nr. 9, S.
235. ¢

271 Vgl. Gentili/Scott 1933, vol. I, S. 41; Marginalie: Cicero, On the Nature of the Gods,
I(XVI. 43). Ebenfalls von Gentili (Scott 1933, vol. II, S. 40f.) iibernimmt Bernegger
(a.a.0., S. 96f.) den Gedanken, Religion betreffe die Beziehung der Menschen zu
Gott, insofern seien jene, diese Beziehung betreffenden Gesetze géttlich; insoweit
Religion nicht die Beziehungen der Menschen untereinander ausmache, sei es nicht
rechtens, aus religitsen Motiven andere zu verfolgen bzw. gegen sie Krieg zu fiihren.
Mit Belegen aus dem antiken Schrifttum macht er (a.a.0., S. 315) ferner darauf auf-
merksam, daf} das Naturrecht die Geltung des bloBen »Rechts des Stirkeren« unter
den Menschen verbiete.

272 Noch immer einschldgig Troeltsch ND 1966, S. 174ff. Die Stoa riumte die Mog-
lichkeit einer natiirlichen Gotteserkenntnis ein und sah in der Religion eine dem
Menschen als einem verniinftigen Wesen vom Naturgesetz auferlegte Verpflichtung.

273 Vgl. Reifferscheid 1889, S. 182, Brief Nr. 137.

148

09:52:48. O



https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von »De iure belli ac pacis« nicht entgangen ist, auch wenn wir iiber keine
unmittelbaren Belege verfiigen. Den von Reifferscheid verdffentlichten
Briefen ist zu entnehmen, daB Grotius am 29.5.1625 G.M. Lingelsheim,?’*
der damals in Strassburg wohnte,?’> vom Erscheinen seines Buches unter-
richtet hat. Von Freinsheim und Boecler gibt es in diesem Zeitraum keine
brieflichen AuBerungen, da sie damals beide im Hause von Bernegger
wohnten, der eine seit 1627, der andere seit 1631.270 Wie den nachstehend
préasentierten Daten zur akademischen Karriere der beiden Bernegger-
Schiiler Freinsheim und Boecler und des Boecler-Schiilers Scheffer zu ent-
nehmen ist, waren Boecler und Scheffer, auf die es hier wegen ihrer Gro-
tius-Rezeption in erster Linie ankommt, wéhrend ihres Aufenthalts in
Schweden?”? vielerlei Einfliissen ausgesetzt. Es diirfte daher schwerfallen,
im Falle Boeclers ausschlieBlich Bernegger die Rolle des »Grotius-Entdek-
kers« zuschreiben zu wollen.?’8

Prisentieren wir zunichst die verfiigbaren Daten, welche sich auf die
akademisch-wissenschaftliche Karriere der Strassburger Freinsheim, Boec-
ler und Scheffer und deren Aufenthalt in Schweden beziehen. Der Kanzler
der Universitdt Uppsala, Johan Skytte (1577-1645), hatte in Ausrichtung
auf Lipsius eine Professur fiir Rhetorik und Politik gestiftet. Skytte war mit
Gerhard Johan Vossius (1577-1649) und Daniel Heinsius (1580-1655) be-
freundet und lieB sich bei der Besetzung dieser Professur u.a. von Vossius
beraten. Von 1628-1642 bekleidete Johannes Loccenius (1598-1677),%7°
der auch in Leiden studiert und promoviert hatte, diese Professur. Auf ihn
folgte von 1642-1647 der Schiiler und Schwiegersohn von Bernegger, Jo-
hannes Freinshemius (1608-1660), den Konigin Christina von Schweden
1647 zum koniglichen Bibliothekar und zum Reichshistoriographen (1648-

274 Vgl. Reifferscheid 1889, S. 221, Brief Nr. 172. Gruterus erwihnt G.M. Lingelsheim
(Strassburg) gegeniiber »De iure belli ac pacis« in einem Brief, der nach dem
31.10.1625 geschrieben wurde (vgl. Reifferscheid 1889, S. 228f., Brief Nr. 180).
Am 9.5.1627 schreibt Grotius uv.a. an G.M. Lingelsheim: »Nostros de iure belli ac
pacis libros Francofurti recusos video, satis accurate, quo laetor eo magis, quia
Buonus noster differt editionem novam, quae multis locis erit auctior« (vgl. Reif-
ferscheid 1889, S. 300, Brief Nr. 244).

275 Lingelsheim hatte Heidelberg bereits verlassen und wohnte von 1621-1632 in
Strassburg, dort in der Vorstadt, von Berneggers Wohnung in betréichtlicher Entfer-
nung. Vgl. Reifferscheid 1889, S. 790, Fn. 165.

276 Freinsheim war seit dem 19.10.1627 als stud. jur. in Strassburg immatrikuliert und
wohnte bei Bernegger. 1629 verlieB er im Sommer Strassburg fiir kurze Zeit, kehrte
aber bereits Ende 1629 wieder nach dorthin zuriick. 1633 sollte er dann fiir rund 2
4 Jahre Strassburg verlassen (vgl. Kelter 1905, S. 47); Boecler studierte seit 1631
in Strassburg (vgl. Kelter 1905, S. 52).

277 Fiir Boecler gilt dies auch fiir die Zeit seines erneuten Aufenthalts in Strassburg nach
seiner Riickkehr aus Schweden.

278 So jedoch Stolleis 1988, S. 195.

279 Vgl. Runeby 1962, S. 554,

149

09:52:48. O


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50) am Hof zu Stockholm ernannte. In seine Zeit (Sommer 1648) fillt auch
der Erwerb der Bibliothek von Grotius (1583-1645), der von 1634 bis zu
seinem Tod in Rostock die schwedische Regierung in Frankreich als Ge-
sandter vertreten hatte.?8® Als Nachfolger Freinsheims, der 1651 Schweden
verlieB und auf den noch im TV. Abschnitt zuriickzukommen sein wird,28!
sollte zundchst Joh. Heinrich Boecler (1611-1672) auf den Skytte-Lehr-
stuhl berufen werden. Dieser lehnte den Ruf zunédchst ab, sagte aber 1649
doch zu?®? und iibernahm ein Jahr spiiter in Stockholm das Amt des Reichs-
historiographen von Freinsheim. Boecler verliel 1652 Schweden wieder,
wo er mit Hermann Conring (1606-1681), der 1650 Leibarzt der Konigin
von Schweden geworden war und u.a. in Leiden bei Heinsius und Vossius
studiert hatte, in ndheren Kontakt gekommen war, den auch ein von 1655-
1670 dauernder Briefwechsel dokumentiert.?8® Folgt man Jirgal, dann hat
sich fiir Boecler mit der Berufung nach Schweden eine neue berufliche Per-
spektive ergeben. Aus dem Philologen sei ein Staatswissenschaftler, aus
dem einstigen Professor fiir Beredsamkeit ein Geschichtsprofessor gewor-
den.?® Boecler selbst hatte wohl bei seiner Rufablehnung seinen Schiiler
Johannes G. Scheffer (1621-1679),?% der zeitweilig auch in Leiden studiert
hatte, ins Gespridch gebracht. Dieser iibernahm — auch hier divergieren die
entsprechenden Angaben — 1647/48 die einst von Skytte gestiftete Profes-
sur fiir Rhetorik und Politik in Uppsala, und wurde dort, wo er bis zu seinem
Tod 1679 bleiben sollte, 1665 zum Prof. honorarius iuris naturae et gentium
ernannt.?®® Wie die einschligige Sekundirliteratur immer wieder hervor-

280 Hierzu und zum folgenden vgl. Callmer 1977, S. 149, S. 43ff., S. 29.

281 Vgl. Etter 1966, S. 159.

282 Die hierzu verfiigbaren Angaben sind widerspriichlich. In den deutschsprachigen
Kurzbiographien wird das Jahr 1648 genannt, z.B. Allgemeine Deutsche Biogra-
phie, Bd. 2, S. 792; Ersch/Gruber, Allgemeine Enzyklopidie, Teil 11, Sektion 1, S.
166; Allgemeines Gelehrten-Lexicon, Erster Theil, Sp. 1165; Grosses Vollstdndiges
Universal-Lexikon, Bd. 4, Sp. 352. Svenskt Biografiskt Lexikon, Femte Bandet,
1925, S. 113, nennt dagegen die Jahreszahl 1649, wie auch Jirgal 1931, S. 326.

283 Vgl. Jirgal 1931, S. 328.

284 Vgl. Jirgal 1931, S. 326.

285 Vgl. Stintzing/Landsberg, Abtl. 3, Halbbd. 1, Texte, ND 1978, S. 6.

286 Callmer (1970, S. 29f.) nennt das Jahr 1648, in dem der Ruf an Scheffer ergangen
sei; Svenska Méan Och Kvinnor, Bd. 6, 1949, S. 540, gibt das Jahr 1647 an. Die All-
gemeine Deutsche Biographie (Bd. 30, S. 680) nennt das Jahr 1648 mit dem Zusaltz:
»Noch in demselben Jahre ernannte ihn die Konigin — gleichzeitig mit seinem Lehrer
Boecler —zum skyttischen Professor der Beredsamkeit und der Politik in Up(p)sala.«
Die Leichenrede auf Boecler (Programma in Obitum, in exequiis Nobilissimi,
Amplissimi, Et Excellentissimi viri D.N. Johannis Henrici Boecleri (...) 2 Rectore
Universitatis Argentoratensis Marco Mappo, 13. Sept. MDCLXXII, D 3,S.29, [NLB]
macht folgende Angaben: »Anno priore MDC XLI IX d. 25 mensis Novembris a
Serenissima tum Regina Sueciae Upsaliam ad Professionem Eloquentiae Regiam
vocatus, die 14. Mensis Februarii Argentorato valedixit.« Fiir Svenskt Biografiskt
Lexikon, Femte Bendet, 1925, S. 113-117, ist 1649 das Ankunftsjahr Boeclers.

150

08:52:48. or—


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hebt, zeichneten sich sowohl der Hof in Stockholm als auch die Universitét
in Uppsala durch eine grofe Aufgeschlossenheit gegeniiber Lipsius, aber
auch gegeniiber Grotius aus, zu dem bereits 1655 in Uppsala Vorlesungen
angeboten wurden.?%’

Fiir Boecler wie fiir Scheffer war Grotius® Schrift »De iure belli ac pacis«
der Gegenstand ihrer Befassung mit dem Naturrecht, vornehmlich in der
Form der Kommentierung. Von Scheffer gibt es auerdem ungedruckte Ma-
nuskripte zu Grotius-Vorlesungen, die er um 1675 in Uppsala gehalten
hat,?®8 In chronologischer Folge sind die folgenden Schriften einschlégig:

1.G. Scheffer(us): Index in libros Grotii de iure belli ac pacis a Boeclero, 1657 ed.
sine nomine auctoris, Amsterdam 1670;%8°

J.H. Boecler: In Hugonis Grotii Turis Belli & Pacis. Librum primum, ad illustrissi-
mum Baronem Boineburgium. Commentatio, Argent. 1663 [1664], [NLB];2%°

J.G. Scheffer(us): H. Grotius enucleatus Sive Hug. Grotii De Jure Belli ac Pacis.
Libri tres In compendium olim redacti a viro cl. Jo. Scheffero, & nunc primum editi.
(...). Sedini MDCL XXXXIII, Stettin 1693, [zuerst angeblich 1672, mehrfach auf-
gelegt, u.a. auch 1712 von Friedrich August Hackmann zu Helmstedt®®! und 1718
von Christian Gottlieb Schwartz zu Altdorf.???> Hackmann lobt im Vorwort den

287 Vgl. Lindberg 1976, S. 121f. So hatte z.B. der Staatssekretiir Matthias Bitrenclou
selbst ein Grotius-Kompendium in Tabellenform (Tabulae in H. Grotii Ius belli et
Pacis) verfafit (Lindberg 1976, S. 15). Auch ein Sohn von G. J. Vossius, Isaac Vos-
sius, der eine Zeitlang Sekretir von Grotius war, wurde 1649 von Kénigin Christina
an den Hof berufen (vgl. Callmer 1970, S. 18ff., S. 44f.).

288 Darunter wohl auch Mitschriften, da die Handschriften voneinander abweichen.

289 Vgl. Stintzing/Landsberg, 3. Abtl., 1. Halbbd., Noten, ND 1978, S. 3: »Johan Schef-
fer, Index in libros Grotii, erschien zuerst anonym, von Boecler fiir Vorlesungen her-
ausgegeben zu Strafburg; dann Amsterdam 1670, Jena 1673.«

290 Vgl. Stintzing/Landsberg, 3. Abtl., 1. Halbbd., Noten, ND 1978, S. 3: »Boecler’s
Grotius-Kommentar ist unvolistindig.« Der Kommentar zum 1. Buch von Grotius
erschien 1663 in Strassburg mit einer Dedikation an Boineburg, derjenige zum 2.
Buch 1664 (die Kommentierung endet mit dem 7. Kap.). Thomasius kritisierte die-
sen Kommentar.

291 Vgl Viri illustris Hugonis Grotii Jurisprudentia universalis divina a viro summo Jo-
hanne Scheffero in usum illustrissimi comitis De la Gardie enucleata: accedunt pro-
legomena Grotiana, notae, quibus Grotius ex locis parallelis explicatur, vel paucis
verbis modeste corrigitur, & historia juris naturalis succincta; cum indice autorum
& rerum pleniori, cura Friderici Angusti Hackmanni, ... [Helmstadii], Hamm 1712.

292 Vgl. Grotius enucleatus, Hoc est Hugonis Grotii de iure belli et pacis libri tres in
compendium redacti a viro cl. Jo. Scheffero: Nunc in usum auditorum academi-
corum praemissa praefatione de ordine tradendae iurisprudentiae naturalis iterum
typis exscripti curante Christiano Gotlib. Schwarzio, Altorfii 1718, [SUB Géttin-

gen].
151

08:52:48. or—


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Scheffer-Kommentar als die beste Grotius-Kommentierung von »wunderbarer Kiir-
ze und Klarheit«];?”

J.H. Boecleri: Institutiones Politicae. Accesserunt Dissertationes politicae et selecta
veterum historicorum loca et Libellus Memorialis Ethicus, Argentorati 1674,
[NLB];

I.G. Scheffer(us): Sciagraphia [uris Naturae, Uppsala um 1675.

Zunichst fillt auf, daB all diese Veroffentlichungen in einen Zeitraum fal-
len, der nicht nur eine »in Europa einzigartige Kommentarliteratur« zu Gro-
tius hervorbrachte, sondern fiir den auch »seit der Mitte des 17. Jahrhun-
derts in Deutschland eine Explosion naturrechtlichen Denkens« zu konsta-
tieren ist. Auffillig ist auch, daB Boecler im AnschluBl an Grotius nicht die
»sikulare Richtung«, wie sie z.B. durch Pufendorf reprisentiert wird, ein-
geschlagen hat, sondern eine christliche, deren Trigerschicht, so Dreitzel,
in der zweiten Hilfte des 17. Jh. die territorial-staatliche Beamtenschaft
war.?’* Folgt man Denzer, so markiert die kritische Aristoteles-Ausgabe
von Conring aus dem Jahre 1656 in etwa jene Zidsur, ab der, von wenigen
Ausnahmen abgesehen, weder »die von Aristoteles oder der Scholastik ab-
hangigen Darstellungen« zur Politik auf dem Buchmarkt erscheinen noch
die politischen Betrachtungen, welche sich auf Tacitus, Sallust oder Sueton
bezogen hatten.?®> Nach dieser zeitlichen Schwelle setzt dann der die Gro-
tius-Rezeption auszeichnende »boom« von Kommentaren, Kompendien
und Monographien ein,??® der Boecler wie Scheffer nicht als UnzeitgemiBe

293 Vgl. hierzu Grosses Vollstindiges Universal-Lexicon, Bd. 34, Sp. 1079f. Der Schef-
fer-Kommentar von 1672, der sich bibliographisch nicht ermitteln 146t, [nachweis-
bar ist anhand von Ter Meulen/Diermanse 1961: H. Grotius enucleatus Sive Hug.
Grotii De Jure Belli ac Pacis. Libri tres. In compendium olim redacti, & nunc pri-
mum editi. (...). Sedini MDCL XXXXIII, Stettin 1693], wird jedoch zusammen mit
dem Kommentar von Kulpis (Collegium Grotianum, 1686) im Grosse(n) Universal-
Lexicon von Zedler (Bd. 23, Sp. 1192-1205, 1195) in dem informativen Beitrag zum
»Naturrecht« erwéhnt,

294 Vgl. Dreitzel 1971, S. 265f. u. S. 267. Boecler selbst wurde z.B. 1662 Kur-Mainzi-
scher Rat.

295 Vgl. Denzer 1972, S. 315f. Zu den zuletzt genannten Autoren zdhlt Denzer u.a.
Boecler: »In Taciti 15 Cap. libri 1 Annalium Commentarius«, Strassburg 1643 und
»In Taciti 5 libros Historiarum annotatio politica«, Srra8burg 1648; Bernegger:
Observationes historico-politicae 28, Tiibingen 1656; sowie Gruter: Discursus
politici in Tacitum, Leipzig 1679.

296 Denzer (1972, S. 315f.) nennt u.a.: Johann vom Felde: Annotata in Hugonem Gro-
tium, Amsterdam 1652; Jan Klenck: Institutiones juris naturae, gentium et publici
ex Hug. Grotii libris, Amsterdam 1665; Caspar Ziegler: In Hugonis Grotii de jure
belli ac pacis libros notae et animadversiones subitariae, Frankfurt/M., Leipzig
1666; Johann Adam Osiander: Observationes in libros tres de jure belli ac pacis
Hugonis Grotii, Tiibingen 1671; Heinrich Henniges: In Hugonis Grotii de jure belli
ac pacis libros I1I, observationes politicae et morales, Solisbach 1673; Philipp Rein-
hard Vitriarius: Institutiones juris naturae et gentium, ad methodum Hugonis Grotii

152



https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erscheinen 14Bt.2°7 Angesichts dieser Quellenlage scheint es fraglich, ob
von Bernegger wirklich ein entscheidender Anstofl ausgegangen ist.

Da sich die Grotius-Rezeption vornehmlich des Kommentars bediente,
stellt sich die Frage, inwieweit gerade dieses Medium dem von Grotius vor-
gegebenen Text entgegenkam. Dies kann einsichtig gemacht werden, wenn
man den Kommentar mit dem Briefroman vergleicht, der seinerseits freilich
nicht an einen Text gebunden ist.’® Zeichnet sich der Briefroman eindeutig
durch das Merkmal der »Diskontinuitit« (Wagner) aus, so gibt beim Kom-
mentar die in Kapitel gegliederte Abfolge des vorgegebenen Textes wenig-
stens ein vergleichsweise lockeres Gliederungsprinzip vor, das zu diskon-
tinuierlichen Auﬁerungen, die erst zusammen genommen ein Ganzes bil-
den, einlddt, wobei die diskontinuierlichen AuBerungseinheiten ihrerseits
fiir Systematisierungsbemiihungen offen sind.?® Eine solche diskontinu-
ierliche Verweisungsstruktur mit »unzusammenhéngenden Ausspriichen
von Philosophen, Geschichtsschreibern, Dichtern und Rednern<«®® ist ja,
wie Grotius freimiitig eingesteht,’*! ein besonderes Kennzeichen von »De
iure belli ac pacis«. So gesehen, ist der ein hohes Ausmaf an gedanklicher
Freiheit ermoglichende Kommentar eine addquate Antwort auf einen cento-
artig zusammengesetzten Text. Ein weiteres Kennzeichen des Kommentars
wie tibrigens auch des Briefromans ist seine » Multiperspektivitit« (Wag-
ner), d.h. die Einbezichung verschiedener Standpunkte. Dadurch zeichnet
sich der Kommentar durch eine eigenartige Ambivalenz aus. Er eignet sich
einerseits zur bloBen Exegese bzw. zur Festschreibung der herrschenden
Meinung, andererseits ist er auch ein geeignetes Medium, um {iber Asso-
ziationen bzw. Analogien der Intuition auf die Spriinge zu helfen; und in-
dem er (scheinbar) an Bekanntes ankniipft, vermag er durch unauffillige
Akzentverschiebungen die Debatte mit »neuen« Worterfindungen oder gar
neuen »Gedanken« zu bereichern: neue Wérter kénnen, wenn sie auf Ab-
nahmebereitschaft treffen,39? »eine Verdnderung des Koordinatensystems

conscriptum, Leiden 1692; Johann Heinrich Suicerus: Jus naturae et gentium ex
Grotio methodo eromatica traditum, Tigur. 1694. Zu einschl. Grotius-Kommenta-
toren vgl. auch Schaneider 1967, S. 122-159.

297 Vor dieser zeitlichen Schwelle liegt B. Wagner’s De consensu gentium eiusque usu
in cognoscendo iure naturali ad Hug. Grot., Wittenberg 1633 (vgl. Hoffmann 1986,
S. 41; Hoffmann gibt auf S. 31-73 eine zusammenfassende Darstellung zu H. Gro-
tius).

298 Vgl. zu diesem Abschnitt Wagner 1996.

299 Ein schones Beispiel hierfiir ist die von dem Staatsrechtslehrer Johann Georg von
Kulpis (1652-1698), der in Strassburg noch bei Boecler gehort hatte (Stintzing/
Landsberg, 2. Abtl., ND 1978, S. 245), vorgelegte Schrift: Collegium Grotianum,
super Iure Belli ac Pacis, anno 1682 in Academia Giessensi XV. Exercitationibus
primum institutum, GieBen 1686.

300 Vgl. Hoffmann 1986, S. 83.

301 Siehe Vorrede, Nr. 40.

302 Somit ist auch die Verbreitungsfunktion des Kommentars angesprochen.

153



https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Wahrnehmung bewirken. Das gleiche gilt fiir alte, ldngst in ihren Kon-
texten festgefahrene Worte, wenn sie in eine neue Beleuchtung oder einen
neuen Kontext versetzt werden. Neue (oder alt-neue) Worte kénnen schlag-
artig ,aufkldren‘ und ,desillusionieren‘.«3% Auch Descartes‘ Verwendung
von »lex« in den »Prinzipien« ist hierfiir ein anschauliches Beispiel, wie
R. Specht gezeigt hat. Insoweit Descartes den Ausdruck »lex naturae« in
»den Sachzusammenhang von concursus divinus, lex aeterna und ordo
naturalis« einstellt, wirke, so Specht, seine » Verwendung von ,lex* schlicht
konventionell.« Dieser Eindruck werde jedoch »durch zwei unkonventio-
nelle Momente abgefedert: 1. durch die Verwendung des hergebrachten
Ausdrucks ,lex‘ im neuen Rahmen eines physiko-mathematischen Ansat-
zes und zweitens durch die damit zusammenhédngende Bestreitung der
Aktivitit von Korpern.« 304

Es ist kurz darauf einzugehen, auf welche Weise Boecler und Scheffer
die vom Medium des Kommentars eingerdumten Moglichkeiten, iber Ak-
zentverschiebungen Weichenstellungen vorzunehmen, genutzt haben. In
Boeclers Grotius-Kommentar (1663) findet sich nach Durchsicht des Tex-
tes kein ausdriicklicher Hinweis auf eine an der Naturphilosophie resp. den
Naturwissenschaften orientierte Verwendung des Begriffs Naturgesetz.
Dieser Befund widerspricht nicht der Skizze, die Schneider zu Boeclers
Kommentar vorgelegt hat.>% Gegen Hobbes gerichtet, erblickt auch Boec-
ler wie Grotius im »appetitus societatis« Ursprung und Quelle des ius
naturale. Doch indem er mit Grotius Gott zum Schépfer der Sozialnatur des
Menschen macht, »war der Weg zu einer gottesrechtlichen Begriindung der
grotianischen Naturrechtslehre innerhalb der christlich-reformatorischen
Rechtstradition freigelegt.«30” Mit dieser Akzentverschiebung, die eine bei
Grotius eher beildufig gemachte AuBerung®® zu einem Hauptgedanken
werden l46t, fithrt Boecler vor, dafi »das grotianische Sozialitdtsprinzip kei-
neswegs notwendig zu einer ,Sdkularisierung‘ des Naturrechtsgedankens
fithren muBte.«3” Indem Boecler auBerdem zu verstehen gab, daB Gott

303 Vgl. Stolleis 1997, insb. S. 20ff. bzw. S. 22f.

304 Vgl. Specht 2001, S. 65-75, hier: S. 75.

305 Die bei Grotius marginal vorhandenen Ansitze einer »geometrischen Staatslehre«
(vgl. Rad 1970, S. 70-76; von Stephanitz 1970, S. 52-62, insb. S. 52-54) werden
von Boecler nicht aufgenommen.

306 Vgl. Schneider 1967, S. 134-142.

307 Vgl. Schneider 1967, S. 137. Siehe auch »Naturrecht I«, in: Theologische Realen-
zyklopidie, Bd. 24, S. 159.

308 Vgl. Grotius, a.a.0., Vorrede, Nr. 12, S. 33: » Aber selbst das oben erwéhnte Natur-
recht, sowohl das gesellschaftliche wie das im weiteren Sinne so genannte, muf,
obgleich es aus dem inneren Wesen des Menschen kommt (= appetitus societatis),
doch in Wahrheit Gott zugeschrieben werden, weil er gewollt hat, daf dieses
menschliche Wesen besteht.«

309 Vgl. Schneider 1967, S. 137.

154

08:52:48. or—


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht allein iiber das »dictamen rationis« zu den Menschen spreche, son-
dern auch durch die Tafeln des Dekalogs sowie durch die Weisungen der Hl.
Schrift, habe er, so Schneider, eine »bedeutsame Erweiterung und Vertie-
fung des Naturrechtsgedankens« vorgenommen.31® Auf diese Weise gehor-
ten diese beiden Quellen nicht mehr allein zum »Bereich des ius divinum
positivum, sondern (wurden) zum ius naturae gerechnet«, wodurch sie eine
Verbindlichkeit fiir alle Menschen, Nicht-Christen einbeschlossen, erhiel-
ten — in Ubereinstimmung mit der reformatorischen Rechtslehre.’!! Bei der
rechtstheologischen Begriindung des Naturrechts beruft sich Boecler u.a.
auf den niederlidndischen Juristen Hugo de Roy,3!? der in Fortfithrung der
»stoisch-ulpianischen Naturrechtstradition« in der Liebe eine Quelle des
Naturrechts sieht.>!® Bei dem Unterfangen, Dekalog und Evangelium als
Ausdruck gottlichen Willens zum Inbegriff der lex naturae zu machen, be-
zieht sich Boecler auf John Selden (1584-1654),314 der in seiner Schrift »De
Ture Naturali et Gentium juxta Disciplinam Ebraeorum libri septem« (Lon-
don 1640) das »ius naturale« als eine besondere Form des »ius divinum«
ausgegeben hatte, weil er der »recta ratio« allein nicht zutraute, ein univer-
selles und allgemein-verbindliches Naturrecht auffinden zu kénnen.3!5 Die
Losung der dadurch aufgeworfenen Problematik sieht Seiden in den »altte-
stamentlichen Gottesgesetzen der Hebréder« (Schneider), wobei er zwischen
einem mit absoluter Verpflichtungskraft ausgestatteten »ius naturale
obligativum« und einem nicht an diesem Mafstab zu messenden »ius
naturale permissivum« (zu dem er auch das ius gentium ziihlte) unterschied.
Nicht unerwihnt soll allerdings bleiben, dafl in Strassburg die juristische
Fakultdt gegen Boeclers Vorlesungen zum Naturrecht resp. zu Grotius
Widerstand mobilisierte und die angehenden Juristen vor einem Vorle-
sungsbesuch eindringlich warnte,3'® wie iiberhaupt die Juristen an Boecler,
der als Historiker der philosophischen Fakultit angehorte, ein geringes
Interesse gezeigt haben sollen.3!’

310 Hierzu und zum Folgenden vgl. Schneider 1967, S. 138.

311 Vgl. Reibstein 1953/54, S. 82, Fn. 16; sowie »Naturrecht I1« in: Theologische Real-
enzyklopidie, Bd. 24, S. 153-185, insb. S. 159.

312 Vgl. Boecler, a.a.0., praefatio, S. 8.

313 Vgl. Boecler, a.a.0., praefatio, S. 8: »(...) unusque idem fons omnis iuris naturalis,
stilo S. Scripturae signatur, Amor, amor, inquam, Dei et proximi.«

314 Vgl. Schneider 1967, S. 161-166.

315 Vgl. Schneider 1967, S. 163.

316 Vgl. Schneider 1967, S. 135, sowie Stintzing/Landsberg: Abtl. 3, 1. Halbbd., Texte,
ND 1978, S. 7: »So tritt uns als erste zunftm#Bige AuBerung zur Grotius-Frage ein
Programm entgegen, in welchem die Jugend vor diesen Neuerungen auf’s eindring-
lichste gewarnt und fiir alles Heil einzig auf die Romischen Rechtsprincipien ver-
wiesen wird.« Informativ sind auch die Angaben bei Denzer (1972, S. 317f.) zur
Etablierung des Naturrechts als Universititsfach.

317 Vgl. Schneider 1967, S. 141f.

155



https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die postum verdffentlichte Schrift »Institutiones Politicae« (1674) setzt

die
(S.

Rangfolge wider — lex aeterna, lex naturalis, lex moralis und lex positiva.

Linie des Grotius-Kommentars von 1663/64 fort. Im Lib. II, cap. 11318

117ff.) definiert Boecler nacheinander — die Reihenfolge spiegelt eine
319

Seine Definition der lex aeterna erinnert in gewisser Weise an Thomas von

Aquin,

320 wenn es heifit:

»Attendatur ergo primo Aeterna Lex; quae nihil est aliud, quam conceptus rei
gubernandae ad providentiam Dei pertinens. Sicut enim illa dirigit res omnes con-
venienter cum cuique rei, tum suae ipsius bonitati, in fines & praecipue ultimum; ita
eadem, quatenus intelligitur ita dirigere, ut cuique necessitatem sive obligationem
quandam cuiusque naturae congruam imponat, Lex aeterna vocatur. Per necessi-
tatem impositam res irrationales; rationales vero libere, i.e. salva potentia ob-
sequendi vel refragandi diriguntur. Itaque etiam illae improprie, hae proprie
obligantur: ad illas Lex aeterna strictam propriamque rationem legis non obtinet: ad
has omnino obtinet.« (S. 117)

»Es soll also zuerst die lex aeterna beachtet werden; sie ist nichts anderes als eine
Vorstellung von Lenkung, die sich auf die Vorsehung Gottes bezieht. Wie ndmlich
jene (die Vorsehung) alle Dinge zu Zielen und vor allem zum letzten Ziel hin lenkt,
(und zwar) sowohl der Sache selbst, als auch ihrer Trefflichkeit (der ihr selbst inne-
wohnenden Giite) angemessen, so wird ebenso diese Vorstellung lex aeterna ge-
nannt, soweit man darunter versteht, daB sie so lenkt, daf} sie einem jeden die Not-
wendigkeit oder eine gewisse Verpflichtung auferlegt, die seiner Natur jeweils an-
gemessen ist. Durch auferlegte Notwendigkeit werden die irrationalen Dinge ge-
lenkt, die rationalen aber in Freiheit, das heif3t, die Mglichkeit zu gehorchen oder
sich zu widersetzen, ist gewahrt. Daher werden jene (die irrationalen Dinge) im un-
eigentlichen Sinne, diese (die rationalen) im eigentlichen Sinne verpflichtet. Im Be-
zug auf jene hat die lex aeterna nicht die strenge und eigentliche Bedeutung von
,Gesetz‘, im Bezug auf diese hat sie es durchaus.«

Bevor Boecler hierauf seinen Definitionsvorschlag zur lex naturalis prasen-
tiert, gibt er zur Definition der lex aeterna Erlduterungen, unter denen der

auf

318

319

320

156

Hierocles Bezug nehmende Hinweis besondere Beachtung verdient:

Dem dort (Lib. II, Cap. III, S. 131) aufgefiihrten Bacon-Zitat sollte keine allzu grofe
Bedeutung zugemessen werden. Boecler nennt namlich als Quelle serm. fidel. 61,
aphor. 52 (zum Stichwort »(De) Obscuritate Legumc). Diese Quellenangabe ist je-
doch falsch, bezieht sich doch das Zitat eindeutig auf den Aphorismus 52 »De
Obscuritate Legum« aus dem Liber Octavus von De Augmentis Scientiarum (vgl.
The Works of Francis Bacon, Collected and edited by James Spedding, Robert Leslie
Ellis, Douglas Denon Heath, New York MDCCCLXIV, Vol. I11, S. 152f. — So diirfte
das Urteil von Stintzing/Landsberg (2. Abtl. 1884, ND 1978, S. 9) seine Berechti-
gung behalten: eine »unmittelbare Benutzung von Bacon’s Schriften (kann) nur in
geringem Mafie bei den deutschen Juristen nachgewiesen werden.«

Hierzu und zur vergleichenden Gegeniiberstellung von Boecler und Scheffer haben
Hildegard Cancik-Lindemaier und Maximiliane Kriechbaum nicht nur wertvolle
Ubersetzungsvorschlige gemacht, sondern aus der Sicht ihrer jeweiligen Herkunfts-
disziplin wichtige Hinweise und Anregungen gegeben.

Vgl. Summa Theologiae Ta Ilae q. 93, q.1 (Utrum lex sit summa ratio in Deo
existens).

08:52:48. or—


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Sicut pronum est intelligere, si quis vel ea repetat, quae omnium clarissime gravis-
simeque in Pythag. carmina Hierocles scripsit: dnuiouvoyixov vdpov atque
dnpoveywmos VORoUG vocat: quasi diceres legem opificem seu leges opifices vel
architectonicas. His, ait, omnia discrimen & ordinem accepisse in primo rerum
conditu. Appellat etiam immutabilem Dei & architectonicam operationem, tandem-
que legem, inquit, in superioribus declaravimus perpetuam Dei, eodemque modo se
habentem operationem; quae semper & immutabiliter omnia ad esse suum ducit ac
ordinat.« (S.118)

»Wie es leicht ist zu erkennen, wenn jemand zum Beispiel das wiederholt, was
Hierocles von allen am klarsten und gewichtigsten zu den Pythagoreischen Liedern
geschrieben hat. Er nennt es ein ,demiurgisches Gesetz‘ und ,demiurgische Geset-
ze‘: Du wiirdest gleichsam Baugesetz (lex opifex) oder Baugesetze (leges opifices)
oder ,Regeln der Baukunst« (leges architectonicae) sagen. Durch diese Gesetze hat,
so sagt er, alles Unterscheidung und Ordnung empfangen bei der ersten Erschaffung
der Dinge. Er nennt sie auch das unverdnderliche und architektonische Werk Gottes,
und sagt schlieBlich, wir haben oben erklirt, daf das Gesetz Gottes immerwihrend
sei und daB sich sein Werk3?! ebenso verhiilt; dies alles fiihrt er immer und unverin-
derlich zu seinem Sein und ordnet es.«

Dieser Hinweis Boeclers auf Hierocles diirfte sich einer Diskussion zuord-
nen lassen,3?2 bei der der von Gott erschaffenen Natur Vorbildfunktion zu-
gesprochen und auch die Frage erortert wird, wie das Verhiltnis von Vor-
bild und Nachahmung zwischen der scientia naturalis und den scientiae
artificiales beschaffen sei.>?> Wenn Boecler mit den in dieser Diskussion
herangezogenen Begriffen der »leges opifices« oder »leges architecto-
nicae« die lex aeterna wie die lex naturalis3** zu kennzeichnen versucht,
dann ist diese Analogie durchaus mit jener vergleichbar, die wenig spiter
den Begriff des physikalischen Naturgesetzes bemiiht — die Abhingigkeit
vom jeweiligen Begriffsvorrat der Zeit ist nicht zu iibersehen. Im {ibrigen
weisen die von Boecler herangezogenen Begriffe wenigstens zwei derjeni-
gen Merkmale auf, die wenig spéter auch der Terminus des physikalischen
Naturgesetzes zugewiesen bekommt: sie sind konstitutiv fiir die Verschie-
denheit und die Ordnung der Dinge (d.h. fiir die gesamte »Natur«), sie gel-
ten unverdnderlich und immerwihrend (ewig), was sowohl ihre zukiinftige
als auch ihre ausnahmslose Geltung (jedenfalls fiir den ihnen jeweils zuge-
dachten Anwendungsbereich) impliziert.

Bei der Kennzeichnung der lex naturalis nimmt Boecler aulerdem An-
leihe bei der Rechtssprache und verweist auf den Akt der Promulgation,

321 Die Bedeutung: Gott als »Schopfer und Erhalter« schwingt hier mit.

322 Vgl. Kriechbaum 2000, S. 311ff. und S. 323ff.

323 Wie M. Kriechbaum u.a. aufzeigt, hat Baldus de Ubaldis im 14. Jahrhundert die
Frage aufgegriffen, inwieweit Jurisprudenz und scientia naturalis miteinander ver-
gleichbar sind.

324 Infolge des Umstandes, daB die lex naturalis eine Promulgation der lex aeterna dar-
stelit.

157

00:52:48. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

durch den die lex aeterna in Gestalt der lex naturalis gewissermafen in
Kraft tritt:

»Ex lege aeterna resplendet sive exprimitur Lex naturalis, quae quasi promulgatio est
legis aeternae. Eo ipso enim homini illa promulgatur, quod divinitus naturam
intelligentem accepit, per quam cognoscere & diiudicare possit, quae sunt honesta
& humanae dignitati consentanea; tum, quae turpia & indecora. (...). Connascitur
autem hoc lumen & naturale rationis dictamen, non actu, sed potentia, proxima tamen;
quae scilicet, ut primum ratio se vindicare & ex(c)ercere incipit, in actum prodit:
applicaturque ad opera particularia, per dictamen conscientiae. (...).« (S. 118)3%3

»Ein Abglanz oder Ausdruck der lex aeterna ist die lex naturalis, die gleichsam die
Promulgation der lex aeterna ist. Eben dadurch wird jene dem Menschen bekannt
gemacht, dal3 er von Gott her eine intelligente Natur erhalten hat, durch die er erken-
nen und unterscheiden kann, was sittlich gut ist und mit der menschlichen Wiirde
ibereinstimmt; dann, was schlecht und unehrenhaft ist. (...). Es wird aber dieses
Licht und dieses natiirliche Gebot mit der Vernunft zusammen geboren, zwar nicht
als verrichtete Handlung (non actu), sondern der Méglichkeit nach, gleichwohl der
ndchstliegenden (Méglichkeit) nach; die ndmlich, sobald die Vernunft beginnt, sich
selbst sich anzueignen®?® und sich zu tiben, schreitet zur Handlung: sie wird auf ein-
zelne (spezielle) Werke angewandt durch das Gebot des Gewissens.«

Infolge der Lehrer-Schiiler-Beziehung bietet es sich an, die von Boecler
und Scheffer prasentierten Definitionen und Erlduterungen der lex naturalis
nach Gemeinsamkeiten und Unterschieden abzufragen. So stimmt bei-
spielsweise der erste Satz der Definition der lex naturalis, die Scheffer in
seinem Grotius Enucleatus gibt,*?” inhaltlich mit jenem Cicero-Zitat iiber-

325

326

327

158

Der Begriff des »lumen naturale« besitzt eine ehrwiirdige Tradition. Jene Bedeu-
tung, die Descartes diesem Begriff verliehen hat, wird sowohl in den »Meditationen«
(1641) [Oeuvres, Tome VII, insb. Meditatio III, S. 38f,, S. 40, S. 42, §. 44, S. 47,
S. 49] als auch in den »Regulae ad Directionem Ingenii« (1650) [Oeuvres, Tome X,
Reg. 1, S.359-361; Reg. IV, S. 371-373] zum Ausdruck gebracht. Da auch Descartes
an der Tradition partizipiert — folgt man Sardemann (1902, insb. S. 62ff.), dann sind
die augustinisch-scholastischen Wurzeln bei Descartes Lehre vom lumen naturale
nicht zu iibersehen —, 4Bt sich nicht entscheiden, ob Boecler hier moglicherweise
auf Descartes Bezug nimmit.

Hinter dieser Vermutung steht wohl die stoische Oikeiosis-Lehre, die Lehre von der
stufenweise erfolgenden »Ein-Hausung« des Individuums in der Welt. Diesen Hin-
weis verdanke ich Hildegard Cancik-Lindemaier. Zur Oikeiosis-Lehre vgl. Forsch-
ner 1995, S. 142ff,

Ausgabe von 1718, Lib. I, cap. I, Nr. 10, S. 2: »Ius naturale est dictatum rectae
rationis, indicans actui alicui ex eius convenientia vel pugna cum rationali natura,
inesse ei naturalem turpitudinem aut honestatem, et ideo ab eius naturae auctore
praecipi aut vetari. Ut facere secundum illud, debitum sit per se, non ex voluntate
quapiam speciali humana vel divina. Quo etiam reducuntur, quae illi non repugnant,
et oppositis meliora; aut quovis modo honesta sunt. Pertinetque hoc ius etiam ad ea,
quae actum voluntatis humanae consequuntur, ac ne a Deo quidem ipso immutari
potest.« — »Das Natur-Recht ist ein Gebot der rechten Vernunft, das irgendeiner
Handlung aus deren Ubereinstimmung oder Kampf mit der verniinftigen Natur an-
zeigt, daB ihr eine natiirliche Schindlichkeit oder sittliche Giite innewohnt und dafl

08:52:48. or—


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ein, das Boecler (S. 119) auf seine Definition der lex naturalis folgen
148t.328 Insgesamt gewinnt man den Eindruck, daB Scheffers Darstellungs-
weise prignanter und knapper ist— sein spéterer Herausgeber rithmte ja be-
reits die »wunderbare() Kiirze und Klarheit. «

Fiir Boecler ist die lex naturalis »Teil« des gottlichen Rechts, worauf
seine Formulierung, die lex naturalis sei die Promulgation der lex aeterna,
hinweist, noch deutlicher jedoch das von ihm herangezogene Gerhardus-
Zitat: »Estque ius naturae pars divini iuris.«3?° Bei Scheffer muf dies offen
bleiben, weil er mit der lex aeterna in dem fraglichen Text iiberhaupt nicht
argumentiert. Der Schlufisatz der lex naturalis-Definition bei Scheffer (Nr.
10) enthilt gegeniiber Boecler, der nur von der Unverdnderlichkeit des Na-
turrechts spricht, den bemerkenswerten Hinweis, daf nicht einmal Gott
selbst das Naturrecht dndern kénne. Was bei Boecler im Kontext seiner De-
finitionenfolge der klassischen Trias (ergédnzt um die Lex moralis) fehlt, ist
die Umschreibung bzw. Gleichsetzung des dictamen rationis mit dem
»Consensus der gesitteteren Menschen«, auf den sich Scheffer bei der Be-
antwortung der Frage, wie das Gebot der Vernunft zu erkennen sei (Nr. 12),
beruft.

In seinem Grotius-Kommentar hat Boecler Pufendorf>>" zur Kenntnis ge-
nommen. Wie Pufendorf durch den 1661 in Heidelberg in der philosophi-
schen Fakultit eingenommenen ersten deutschen Lehrstuhl fiir Natur- und
Volkerrecht zu einem unmittelbaren Nachbarn Boeclers wurde, nachdem

f330

sie daher von dem Schopfer ihrer Natur vorgeschrieben oder verboten wird. Sodal3
das Handeln gemilB jenem (dem Naturrecht) Pflicht ist — durch sich (selbst), nicht
aufgrund eines besonderen Willens(aktes), sei er menschlich oder gottlich. Dadurch
werden auch diejenigen (Handlungen) nachgeordnet, die jenem nicht widerstreiten
und besser sind als die ihm entgegengesetzten oder in irgendeinem Mafle gut sind.
Und so erstreckt sich dieses Recht auch auf das, was aus dem menschlichen Wil-
lensakt folgt und nicht einmal von Gott selbst gedndert werden kann.« Der vorletzte
Satz diirfte auf die stoische adiaphora-Lehre anspielen, derzufolge es gute und
schlechte Handlungen gibt und als drittes die adiaphora/indifferentia, d.h. die
gleich-giiltigen Dinge, die weder gut noch schlecht sind. Diesen Hinweis verdanke
ich Hildegard Cancik-Lindemaier, die auch die Ubersetzung dieses schwierigen Sat-
zes besorgt hat. Zur adiaphora-Lehre vgl. Forschner 1995, S. 116ff., S. 165ff., S.
193ff.

328 Vgl. Cicero, De legibus, II, 4,8: »ita principem legem illam et ultimam mentem esse
dicebant omnia ratione aut cogentis aut vetantis dei; ex quoilla lex, quam di humano
generi dederunt, recte est laudata; est enim ratio mensque sapientis ad iubendum et
ad deterrendum idonea.« — Vgl. hierzu auch Scattola (1999, S. 27f.), der dieses
Cicero-Zitat ebenfalls heranzieht und interpretiert.

329 »Und das Naturrecht ist Teil des gottlichen Rechts« (S. 120).

330 Vgl Boecler, a.a.0., prolegomena, S. 48. Boecler zitiert Samuelis Pufendorf: kt-
Elementorum Jurisprudentiae Universalis Libri II, Hagae-Comitis 1660, Liber II,
Observatio I11, § § 4 u. 5. Vgl. the Classics of International Law, ed. by James Brown
Scott, Elementorum Jurisprudentiae Universalis Libri duo; vol. II, The Translation
(of the Edition of 1672), Oxford, London 1931, S. 234-237.

159

08:52:48. or—


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dieser nach seinem Aufenthalt in Schweden wieder an die Strassburger Uni-
versitit zuriickgekehrt war,33! so sollte auch Scheffer Pufendorf zum Nach-
barn bekommen, nachdem dieser an der neu gegriindeten schwedischen
Universitidt Lund, wo er bis 1676 bleiben sollte, den Lehrstuhl fiir Natur-
und Volkerrecht iibernommen und dort seine Vorlesungen Wintersemester
1668/69 aufgenommen hatte.**? Folgt man den beiden schwedischen Ge-
wiihrsleuten, Bo Lindberg??? und Rolf Lindborg,*3* dann verbleibt Scheffer
mit seinem Grotius-Kommentar aus dem Jahre 1672, aber auch mit seiner
»Sciagraphia juris naturae« (um 1675) weitgehend innerhalb des von der
lutherischen Orthodoxie vorgegebenen Rahmens,?*’ auch wenn er in dieser
Vorlesung mehrfach Pufendorf heranzieht, der Ende der achtziger Jahre in
Schweden allgemeine Akzeptanz gewonnen hatte. Hinsichtlich der Frage,
inwieweit den Machtunterworfenen »von Natur aus« ein Widerstandsrecht
zukomme, habe Scheffer seine urspriinglich Grotius verpflichtete Haltung
aufgegeben und sich Hobbes® Auffassung zu eigen gemacht — Lindborg zu-
folge eine Anpassung an die damalige zeitgenossische Entwicklung, die zu
einer starken (»absolutistischen«) Machtposition Karls XI. gefiihrt hatte.33¢

331 In dem Streit tiber das » Wildfangsrecht« sollten Boecler und Pufendorf unmittelbar
aufeinandertreffen, da der eine Kur-Mainz vertrat und der andere fiir die Kur-Pfil-
zische Sache eintrat (vgl. Stintzing/Landsberg: Abt. 3, 1. Halbbd., Texte, ND 1978,
S. 7).

332 Die zeitlichen Angaben der Ruf- bzw. Vorlesungaufnahme differieren. Lindberg
(1976, S. 196) gibt das Jahr 1668 an; Déring (1996, S. 30) spricht von einer am
29.11.1667 ausgestellten Berufung Pufendorfs an die Juristische Fakultdt; Denzer
(1983, S. 167) geht davon aus, dafh Pufendorf WS 1668/69 seine Vorlesungen in
Lund aufgenommen hat und an die philosophische Fakultit berufen worden sei mit
einer »doppelte(n) Stellung: Professor Ethices et Politices in der philosophischen
und Primarius Professor Juris naturae et gentium in der juristischen Fakultit« (S.
168). 1672 erscheint Pufendorfs naturrechtliches Hauptwerk »De jure naturae et
gentiumg, 1673 das Kompendium zur Lehre: »De officio hominis et civis«. Zur Li-
teraturlage, Pufendorfs Aufenthalt in Schweden, insb. Lund betreffend, einschlief.
der dortigen Auseinandersetzungen mit dem Philosophen Nikolaus Beckmann und
dem Theologen Haguin Spegel, vgl. Déring 1992, S. 32-34; S. 34-36, S. 230.

333 Vgl. Lindberg 1976, S. 54-72, S. 196.

334 Vgl. Lindborg 1984; Lindborg (1965) schrieb auch das Standardwerk zu Descartes
in Schweden: Descartes i Uppsala. Zu Scheffer siehe auch: Runeby 1962, S. 456-
466, S. 569f. (dort werden u.a. Reinking(k), Arnisaeus, Lipsius, Bodin, Boecler,
Conring, William und Jean Barclay, sowie Graswinckel als von Scheffer zur Lektiire
empfohlene Autoren aufgefiihrt).

335 Lindberg 1976, S. 196: »In den siebziger Jahren des 17. Jh. akzeptiert Schefferus
noch die metaphysische Anschauung der lutherischen Orthodoxie im Rahmen seiner
Naturrechtsauffassung, Das Naturrecht ist in Gottes Wesen und des Menschen Ahn-
lichkeit mit Gott (imago Dei) fest verankert (...).« — Lindborg 1984, S. 142: »The
analysis of Sciagraphia shows that Schefferus’ teachings in natural law seem to have
been rather conventional.«

336 Vgl. Lindborg 1984, S. 142f.; ferner Barudio 1981, S. 44-63. Zum Widerstandsrecht:
Wolzendorff 1968, insb. S. 247-261 (Das Widerstandsrecht bei Hugo Grotius).

160

08:52:48. or—


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie freilich eine Durchsicht des Grotius-Kommentars in der zugénglichen
Ausgabe von 1718 in Auflerachtlassung des vom Herausgeber verfafiten
Vorworts zeigt, findet sich bei Scheffer keine Analogie zum Begriff des
physikalischen Naturgesetzes.

Fiir Lindberg wie fiir Lindborg haben vor allem Richard Cumberland, ge-
folgt von Pufendorf und Grotius, Einfluff auf das schwedische Naturrecht
ausgeiibt.33” Von den Genannten soll allein Cumberland herausgegriffen
werden, weil er in seiner 1672 publizierten Arbeit nicht nur Descartes
(1596-1650) rezipiert, sondern, nicht zuletzt infolge seiner Vernetzung mit
der noch »jungen« Royal Society, auch die gesuchte Wahlverwandtschaft
zwischen dem philosophisch-rechtswissenschaftlichen Begriff des Natur-
gesetzes und dem des physikalischen Naturgesetzes herstellt. Dadurch soll-
ten sich ganz wenige, gegen Ende des 17. Jh.s in Uppsala und Abo verfaBte
Dissertationen beeinfluBt zeigen.*38

337 Vgl. z.B. Lindberg 1976, S. 111: »Mest intressant och oftast &beropad bland engels-
minnen dr emellertid Richard Cumberland. Nast efter Pufendorf och Grotius méste
han betecknas som den viktigaste moderna naturrétts auktoriteten i Uppsala.«

338 Die philosophische () Dissertation, die am deutlichsten eine Parallele zwischen Na-
turrecht und Cartesianismus zeigt, ist jene von Johann Schwede mit Andreas
Wibi6rnsson: Vinculum Mundi Intellectualis, Upsalae 1690, 48 S., die dichtesten
Beziige, z.T. mit wortwortlichen Anleihen bei Cumberland, finden sichin den §§ VII
u. VIII (a.a.0., S. 10ff.). Die von Lindberg (1976, S. 123, Fn. 106) angegebene Be-
legstelle stimmt beinahe wortlich mit De Legibus Naturae, II, § IV, S. 101f. iiberein.
Ferner wire die Dissertation von C. Lundius/D. Forelins: De obligatione civis
suionici, Upsalae 1686, zu nennen (Lindberg 1976, S. 146f.). In beiden Dissertatio-
nen wird die Ordnung der cartesianischen Welt i.S. einer mechanistischen Theorie
von der Bewegung gleichwertiger Materieteile (» K&rper«) mit der Ordnung der mo-
ralisch-politischen Welt parallelisiert, doch kommt der Begriff des (physikalischen)
Naturgesetzes nicht vor. Dies geschieht in einer Dissertation von J. Munster (einem
Anti-Cartesianer!) und A. Hoffren, Cogitationes subitaneae circa conservationem
sui, Abo (Finnland) 1694, wo die conservatio sui des Menschen mit Descartes »er-
stem Naturgesetz« verglichen wird (Lindberg 1976, S. 125). Auch die Dissertation
des Cartesianers J. Bilberg mit P. Kjorninger (einem Theologen!): De immutabilitate
juris naturalis (Pars posterior), Upsaliae 1688, nimmt bei Descartes‘ Vorstellungen
zum Gesetzesbegriff Anleihe (Descartes 1955/1644, §§ 37-42) und leitet die Un-
verdnderlichkeit des Naturrechts aus der immutabilitas Dei her, vgl. S. 3-7, insb. S.
4f. (vgl. Lindberg 1976, S. 121, Fn. 95: »Quapropter cum Deus immutabilis sit et
in his Legibus necessarium illius regimen in humanum genus fundetur; ac praeterea
sit harum legum immutabilium conditor; (...) in aprico est non posse regulas Juris
Naturalis, quae immediate & rerum natura fluunt, esse mutabiles.«). Zu Descartes
vgl. auch Steinle 1995, S. 323ff., insb. S. 326ff., vor allem jedoch Specht 2001.

161

08:52:48. or—


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1IV. Zur Descartes-Rezeption in Schweden: Der »Umweg« iiber
Cumberlands »De Legibus Naturae« oder Was man bei Bernegger
vergebens sucht, entdeckt man bei Cumberland

Auch die Descartes-Rezeption in Schweden »gehorcht« der Behauptung
vom Ausbleiben des Naheliegenden. Sie erfolgt ndmlich nicht auf direkte
Weise, sondern — wie bereits angedeutet— iiber den Umweg einer Rezeption
von Cumberlands gegen Hobbes gerichteter Schrift von 1672: De Legibus
Naturae Disquisitio Philosophica, In qua Earum Forma, summa Capita,
Ordo, Promulgatio, & Obligatio ¢ rerum Natura investigantur; Quinetiam
Elementa Philosophiae Hobbianae, Cim Moralis tum Civilis, considerantur
& refutantur (Londini, Anno Dom. MCCLXXII).?*? In Stockholm war nim-
lich der Bernegger-Schiiler Freinsheim durch eine Intervention der Kénigin
Christina von Schweden unmittelbar mit Descartes zusammengetroffen.
Diese hatte am 17.9. 1647 eine Vorlesung von Joh. Freinsheim in Uppsala
besucht, die dieser als Professor fiir Politik und Rhetorik zum Thema »de
Vero Bono« gehalten hatte.3*® Die Konigin schien tiber diesen Vortrag et-
was enttiduscht gewesen zu sein und wollte, wie einem an sie gerichteten
Brief Descartes’ vom 20.11.1647 zu entnehmen ist,**! diesen zu dieser The-
matik befragt wissen. Dies geht auch aus einem Brief hervor, den dieser an
seine vertraute Briefpartnerin, Elisabeth, Prinzessin von Bohmen (1618-
1680), unter dem gleichen Datum geschrieben hatte: »(...), daf} die K&nigin
bei einem Aufenthalt in Uppsala, wo sich die Akademie des Landes befin-
det, eine Rede von dem Professor der Beredsamkeit hatte horen wollen, den
sie fiir den geschicktesten und verniinftigsten jener Akademie hilt (= Joh.
Freinsheim, HT); als Thema hatte sie ihm gegeben, tiber das Hochste Gut
dieses Lebens zu reden. Nachdem sie diese Rede gehort hatte, hitte sie ge-
sagt, daf} jene Leute die Gegenstédnde nur streiften und man meine Meinung

339 Die Ausgabe von 1672 ist in der NLB vorhanden; spitere Editionen sind u.a.: Lii-
beck/Frankfurt 1683 u. 1694; Dublin 1720. AuBerdem wird die englische Uberset-
zung von 1727 herangezogen: Richard Cumberland, A Treatise of the Laws of Na-
ture, ND London 1978, ed. by René Wellek. Stewart (1992, S. 38) zufolge fand Cum-
berland mit dieser Schrift grofe Beachtung: »His De Legibus Naturae had an im-
mediate following, and its influence among Whiggish circles became more apparent
after his elevation as Bishop of Peterborough in 1691 and its translation by Locke’s
friend James Tyrell as A Brief Disquisition of the Laws of Nature. (...).«

340 Vgl. Johannis Freinshemii Orationes cum quibusdam Declamationibus, Francofurti
1662, Oratio XVIII, De Vero Bono. Reginae mandatu coram Ipsa, & Duce Megapoli
Carolo, ac Proceribus quibusdarum (sic!), &c. item Residente Galliae Regis
Chanuto, habita in Auditorio Gustaviano. A.D. Septembr. Anno Christ. MDCXLVII,
S. 330-354.

341 Adam /Tannery 1996, S. 81-86; ferner: Bense 1949, S. 394-398, S. 394. Siehe auch
Adam 1937, S. 64-73, sowie Svenskt Biografiskt Lexikon, Bd. 16, 1964/66, S. 484-
486, S. 485.

162

00:52:48. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dariiber erfahren miiBte.«3*? Auf diese Weise wurde Freinsheim mit Des-
cartes bekannt, der sich dessen Rede zur Lektiire besorgen wollte.3* Wie
ein Brief des franzosischen Gesandten, Hector-Pierre Chanut (1601-1662),
an Descartes belegt, hatte die Konigin Freinsheim zur Lektiire von Des-
cartes‘ »Prinzipien« verpflichtet, damit er ihr beim Studium behilflich sein
konne.?** Freinsheim war hierauf an Chanut mit der Bitte herangetreten,
Descartes‘ Buch ebenfalls zu lesen, damit er bei der ihm zugewiesenen Auf-
gabe Unterstiitzung habe. Ob beide das Buch tatsdchlich auch gelesen ha-
ben, muB offen bleiben, doch vieles spricht dafiir; auf jeden Fall haben
beide dieses Buch zur Kenntnis genommen.** Uberhaupt war Freinsheim
Descartes, der mit der Bitte um Rat an ihn herangetreten war, wihrend des-
sen relativ kurzen Aufenthalts in Stockholm stets behilflich gewesen.346
Freinsheim hatte demnach Gelegenheit genug gehabt, auf Descartes und
seine »neue Philosophie« neugierig zu werden. Doch offensichtlich lief ihn
diese unbeeindruckt. So wurde Descartes erst auf Umwegen nach Schwe-
den importiert — durch Richard Cumberland.?*’

Cumberland sagt unmiBverstdndlich, warum er bei seiner Kritik an Hob-
bes die beiden exemplarischen Wissenschaften seiner Zeit, Mathematik und
Physik, heranzieht und welchen Vorteil er sich mit dem Riickgriff auf das
rational-mechanistische System(denken) Descartes’ und dessen Methode

342 Vgl. Bense 1949, S. 400.

343 Vgl. Brief von Descartes an Chanut v. 21.2.1648, in: Bense 1949, S. 411; ferner
Adam/Tannery 1996, S. 131.

344 Vgl. Brief von Chanut an Descartes v. 12.12.1648, in: Adam/Tannery 1996, S. 253f.
»Je luy conseillay d’achever 2 loisir quelques autres études qu’elle s’ étoit proposées,
& cependant de commander 2 M. Freinshemius, son Historiographe, trés-honnéte
homme & s¢avant, dont elle se sert pour son soulagement dans la lecture, qu’il s’in-
struise de vos Principes aussi parfaitement qu’il luy sera possible, afin que, sa
Majesté venant ensuite 2 les lire, elle soit secourué dans les difficultez qui la pour-
roient ennuier, si elle s’attachoit seule a cette étude. Mon avis luy plut. A son retour
elle a donné 'ordre &2 M. Freinshemius. Et parce qu’il a reconnu qu’il auroit
lui-méme besoin d’un compagnon dans ce chemin, j’ay été prié de faire cette lecture
en méme t&ms. (...).«

345 Vgl. auch den Brief von Descartes an Chanut v. 26.2.1649, in: Bense 1949, S. 424:
»(...). Ich wiirde iiber die Nachricht entziickt sein, daB sie (die K6nigin, HT) Sie und
Herrn Freinshemius auserwihlt hitte, um ihr bei diesem Studium (= Lektiire der
»Prinzipien«, HT) zu helfen.«

346 Unter dem Datum vom Juni 1649 hatte Descartes Freinsheim um Rat gebeten, wie
er sich verhalten soll, sollten »einige Personen nach Schweden geschrieben haben,
um zu versuchen, mich dort in Verruf zu bringen« —»in meiner Eigenschaft als Autor
einer neuen Philosophie« (vgl. Bense 1949, S. 435-437, S. 436).

347 Zu Cumberland vgl. vor allem die Studie von Parkin 1999; ferner: Kirk 1987; Rod
1970, S. 60-66 (zum Einflufl Descartes’ auf Cumberland, siehe S. 62f.); Schneider
1967, S. 186-195, aber auch Jodl, a.a.O., Bd.1, S. 234-241.

163

09:52:48. O


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der
zug

348

349

164

»Mathesis Universalis«,3*®

nimmt,3#° verspricht:

auf die Cumberland mehrfach explizit Be-

»Illustravimus rem nostram comparationibus subinde & Mathesi desumtis; quippe
alias fere omnes disciplinas rejiciunt illi contra quos disputamus. Praeterea verd
visum est operae pretium ostendere Pietatis & Moralis Philosophiae fundamenta a
Mathesi & Phisiologia quae illi innititur non convelli (uti nonnulli mussitant) sed

Zur »mathesis universalis« vgl. u.a.: Arndt 1971, Kap. 2, S. 29-67; MittelstraR 1978,
insb. S. 183ff.

Vgl. z.B. De Legibus Naturae (kiinftige Zitierweise: DLN): I/ § 9, S. 48; II/ § 16,
S. 121. Cumberlands Verstdndnis der »mathematischen Methode« als einem allge-
mein anwendbaren Verfahren zur Problemlésung erhellt das folgende Zitat: »Nec
san¢ dubium est quin ut Cartesius, Vieta, Wallisius alifque praxes in Mathesi pura
(Arithmetica & Geometria) requisitas per Theoremata Analytice inventa atque ex-
hibita expedire foeliciter docuerint: ita etiam praxes in mixta Mathesi, non solum
in Astronomia (quod egregie praestitit Cl. Wardus) sed & in Mechanica, statica,
&c.& in magna physiologiae parte praestari possint. Quin & Analyticam (quo
nomine non soliim radicum extractionem, sed & totam Arithmeticam speciosam
complector) velut praestantissimum Scientiae exemplar aliquatenus imitari potest,
& debet Disciplina moralis & civilis« (IV, § 4, S. 179f)

»Nor is it to be doubted, but, as Des-Cartes, Vieta, Wallis, and others, have suc-
cessfully taught an expeditious Method of solving Problems in pure Mathematicks,
(Arithmetick and Geometry), by Theorems algebraically invented and exhibited: so
also Problems might be solv’d, in the same manner, in mixt Mathematicks, not in
Astronomy only, (which Ward has excellently perform’d,) but also in Mechanicks,
Staticks, &c. and in great part of natural Philosophy. Yet farther; the science of Mo-
rality and Politicks, both can, and ought to, imitate the Analytick Art, (in which I
comprehend, not only the Extraction of Roots, but also the whole doctrine of spe-
cious Arithmetick or Algebra,) as the noblest Pattern of Science« (IV, § 4, S. 184f.).
Franciscus Vieta (1540-1603), franz. Jurist und Mathematiker: »In der gezielten
Verkniipfung von Geometrie und Algebra (spiter vervollkommnet vor allem von R.
Descartes, der V. nicht erwéhnt, nach Auskunft der neueren Mathematikgeschichts-
schreibung jedoch deutlich von ihm beeinflufit ist) liegt das auf lange Zeit hin wir-
kende Hauptverdienst V.‘s, den F. Cajori deshalb als den hervorragendsten franz.
Mathematiker des 16. Jhs. bezeichnet hat« (vgl. Enzyklopédie Philosophie und Wis-
senschaftstheorie, Bd. IV, S. 545-547, S. 546).— John Wallis (1616-1703), engl. Ma-
thematiker, Logiker und Theologe, gehort zum Kern der 1662/63 institutionalisier-
ten Royal Society. Gilt durch seine »Arithmetica infinitorum« (1656) als einer »der
bedeutendsten Vorldufer I. Newtons«. W. versucht »in der Geometrie vor allem die
von P. de Fermat und R. Descartes begonnene Algebraisierung weiterzutreiben«
(vgl. Enzyklopédie Philosophie und Wissenschaftstheorie, Bd. IV, S. 620-622), —
Sethus Ward (1617-1689), Bischof, Mathematiker, erhielt 1649 die »Stelle und Pro-
fession der Astronomie« des vertriebenen Johann Gravens. 1654 Doctor der Theo-
logie und schlieBl. Prifekt des Trinity College. »Er war (...) einer von den ersten
und vornehmsten, so die Konigl. Societidt der Wissenschaften aufrichten halfen
(...).« Verfasser u.a. von: Astronomia Geometrica, ubi methodus proponitur, qua
Primariorum Planetarum Astronomia, sive Elliptica, sive circularis possit Geome-
trice absolvi, London 1658 (vgl. Grosses Vollstindiges Universal-Lexicon, Bd. 52,
Sp. 2102-2103). Zu Wallis und Ward vgl. auch Hunter 1994, S. 146 u. S. 140.

09:52:48. O



https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

confirmari; adeéque Physiologos illos qui Mechanices armis praecepta Morum
evertere conantur, suis armis oppugnari posse & debellari. (...). Respexi tamen ali-
quando ad hypothesin Mechanicam, cujus specimen nobis dedit ingeniosissimus
Cartesius, (aliae tamen hypotheses juxta Mechanicae leges excogitari possunt &
debent, si id postulent phaenomena) quoniam vi brevissimé ad primum nos deducit
Motorem, & ab adversariis plerisque admittitur« (DLN, Prolegomena, § 29).

»I have illustrated my Subject with Comparisons now and then taken from Marhe-
maticks, because they, with whom I dispute, reject almost all the other Sciences.
Moreover, it seem’d worth while to shew, ,That the Foundations of Piety and moral
Philosophy were not shaken,‘ (as some would insinuate,) ,but strengthen’d, by
Mathematicks, and Natural Philosophy, that depends theron; and that therefore
those natural Philosophers, who endeavour to overturn the Precepts of Morality, by
Weapons drawn from Matter and Motion, may by their own Weapons be both
oppos’d and confuted. (...).

1 have sometimes however had respect to the mechanical Hypothesis, a Specimen
whereof the most ingenious Des-Cartes has given us, (other Hypotheses, according
to the Laws of Matter and Motion, nevertheless, may and ought to be invented, if the
Appearances of things so require;) because it leads us the shortest way to the first
Mover, and is receiv’d by most of our Adversaries« (Introduction, § 29, S. 35£.).3%0

Eine umfassende Darstellung der naturrechtlichen Konzeption Cumber-
lands kann und soll an dieser Stelle nicht gegeben werden. Vielmehr inter-
essiert hier, was sich hinter der AuBerung Cumberlands zu Mathematik, Na-
turphilosophie und Moral genauer verbirgt. Einen ersten Anhaltspunkt ge-
winnt man, wenn man daran erinnert, dafl Seldens Losungsvorschlag eines
Naturrechts nach der Ordnung der Hebréer sich von der Frage leiten lie3,
wie man sich des gottlichen Willens auf zuverlidssige Weise vergewissern
konne. Auch Cumberland beschiftigte diese Frage, die er mit der weiteren
Frage verkniipfte: »which moral actions were required by natural law, and
how genuinely obligatory that behaviour was.«3’! Die Antwort auf diese
Fragen erschlof} sich Cumberland iiber eine Anleihe bei stoischen und neo-
scholastischen Argumentationsfiguren®? sowie iiber die Annahme, daf
durch die Heranziehung der damals modernen Wissenschaften es méglich
sei, genauer und zuverlidssiger bestimmen zu konnen, was das Naturrecht
(i.e. Gott) verbindlich vorschreibe. Zu diesem Zweck entwarf Cumberland
eine Theorie der Belohnungen und Bestrafungen, die — einerseits unmittel-
barer Ausdruck goéttlichen Willens (DLN 'V, § 22), andererseits den von den
modernen Wissenschaften aufgezeigten (Bewegungs-) Gesetzen gehor-
chend- eindeutig erkennen lieflen, welches Handeln resp. moralische Ver-
halten naturgemif sei und welches nicht. Cumberlands Definition des Na-
turgesetzes spiegelt dieses Anliegen deutlich wider:

350 Esistdaraufzu achten, daB die Ubersetzung nicht immer wortgetreu verfahrt. Hierzu
weiter unten!

351 Vgl Parkin 1999, S. 88.

352 Zu den Details vgl. Parkin 1999, S. 921f., S. 170ff, u. S. 173ff.

165

08:52:48. or—


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Lex Naturae est propositio a natura rerum ex Voluntate Primae Causae menti satis
apertée oblata vel impressa, actionem indicans Bono Rationalium communi de-
servientem, quam si praestetur praemia, sin negligatur, poenae sufficientes ex
naturd Rationalium sequuntur« (DLN, V, § 1, S. 185).

»The law of nature is a proposition presented to or impressed upon the mind clearly
enough by the nature of things from the will of the first cause pointing out the action
of a rational Agent which will promote the common good of rational beings and
whose consequences, from the nature of rational beings, will be rewards if it is per-
forn;;d and sufficient punishments if it is neglected« (zitiert nach Kirk 1987, S.
31).
Die mit der Annahme, der Wille Gottes lasse sich mittels wissenschaftlich
erwiesener GesetzmifBigkeiten eindeutig identifizieren, aufgeworfenen
Probleme sollen hier nicht ausfiihrlich diskutiert werden.33* Hierzu sei an
dieser Stelle nur angemerkt: Benjamin Whichcote (1609-1683), der her-
kommlicherweise den Cambridger Platonisten zugerechnet wird, verhilft
zu einer differenzierteren Einschitzung der theologisch-kirchlichen Stro-
mung des Latitudinarismus, wenn man in ihm eine Schliisselfigur sieht, die
in England einer scholastisch beeinfluften Denkrichtung innerhalb des Pro-
testantismus den Weg gewiesen hat.?>> In den Blickpunkt gerit dann auch
Nathaniel Culverwells (1619-1651) Schrift »An elegant and learned dis-
course of the light of nature« aus dem Jahre 1652,3°6 mit der dieser nicht
nur stoisches Gedankengut rezipierte, sondern bei der er sich auch von
Francisco Suarez’ Abhandlung »De Legibus, ac Deo Legislatore« (1612)
anregen lieB. Durch Culverwell diirfte Cumberland Suarez (1548-1617)
entdeckt haben und mit diesem die Moglichkeit, naturrechtliches Denken
mit einer voluntaristischen Betrachtungsweise besser in Einklang zu brin-
gen:37 »God wills the regularities in the nature of things, and binds himself
to the continued observance of them. Cumberland argued that this was not
a law in a strict voluntarist sense, but instead an analogous ,law of the di-
vine actions‘, Because God cannot contradict himself, God’s willing a cer-
tain dictate binds him to its observation.«3>8 Mit der Annahme einer Selbst-
verpflichtung Gottes vermag Cumberland moralische Verpflichtungen auch
an die »gesetzmiBigen« RegelméBigkeiten der Natur zu binden, ohne diese
als ausschlieBliche Quelle solcher Verpflichtungen ausgeben zu miissen.
Ferper kam Cumberland der Latitudinarismus mit seinem theologischen

353 Bei dieser Textstelle (DNL, V, § 1, S. 189) ist die Ubersetzung besonders ungenau,
aus diesem Grund wurde die Ubersetzung von Kirk herangezogen.

354 Vgl. Parkin 1999, S. 168-172.

355 Vgl. Parkin 1999, S. 75, S. 8 u. S. 80. Zu dem differenziert zu beurteilenden Ver-
hiltnis zwischen Latitudinarismus und junger Royal Society vgl. Hunter 1989, S.
45-71.

356 Toronto, Buffalo 1971, ND der Ausgabe von 1652.

357 Vgl. Suarez 1944, vol.1, Lib.2, cap. 2, 4, S. 105ff. bzw. vol. 2, book 2, chap. 2, 4,
S. 153ff.

358 Vgl. Parkin 1999, S. 170.

166



https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Konzept einer »natiirlichen Religion« insoweit entgegen, als auch die neue
Naturphilosophie der »providence« einen besonderen Stellenwert ein-
riumte:3° »Cumberland’s use of rewards and punishments developed his
assumption that God’s will, and his justice, were both essential to, and in-
herent in, nature itself. Essentially, he was building upon the distinctive
providentialism latent in natural theology which sought to detect in nature
signs of God’s providential government. (...). In Cumberland, this provi-
dentialism, transformed through the plenistic system-based physics of the
new mechanics, isolated ways in which natural mechanisms of cause and
effect could generate natural rewards and punishments. These could then
act as the final proof of moral obligation to Cumberland’s ,practical propo-
sition‘, and a rather neat refutation of Hobbes’s neo-Epicurean position. «*%

Anhand von Cumberlands Definition der »benevolentia« soll zunichst
aufgezeigt werden, wie er sich die Anwendung der Mathematik vorstellt,
zumal sich so (wenn auch auf zirkuldre Weise) eine Verbindung zu dem von
Ro6d so genannten »Fundamentalgesetz« Cumberlands ziehen 148t.%¢! Die-
ses »Fundamentalgesetz« verweist seinerseits auf die von Cumberland her-
angezogene Bewegungslehre, bei der er sich einerseits auf Hobbes bezieht,
in weit groBerem Umfang jedoch auf Descartes.?®? Dariiber hinaus beruft
er sich auf solche Gewdhrsleute, die als Fellows der Royal Society angeho-
ren (wie Wallis oder Wren) oder ihr nahestehen, unter ihnen wiederum
mehrheitlich auf solche, die sich gegeniiber Descartes als aufgeschlossen
geben oder erwiesenermaflen Descartes-Anhénger sind (oder es einmal wa-
ren).

Fiir Cumberland ist »benevolentia« »both the intrinsic Cause of present,
and the efficient Cause of future Happiness.«3®® Parkin macht darauf auf-
merksam, daB} auf diese Weise »benevolentia« »could be understood as an
ethical cause, and thus the basis for a causal science.«3%* Im Original liest
sich dies so:

»Universaliter autem verum est quod non certitis fluxus puncti Lineam producit, aut
additio numerorum summarm, quam qudd Benevolentia Effectum (personae cui beng
volumus) praestat bonum, potentiae agentis in dato casu & affectiis gradui pro-

359 Vgl Stewart 1992, S. XXII, S. 3-59. Allerdings fordert der Glaube an die »Provi-
dence« gerne deistische Vorstellungen. Vgl. auch Shapiro 1983, S. 74-118, insb. S.
82ff, (»Natural Theology«) u. S. 92ff. (»Proofs from the Effects of Nature«).

360 Vgl. Parkin 1999, S. 109; sowie DLN, V, §§ 19, 20, 41.

361 Vgl. Rod 1970, S. 63.

362 Vgl. Parkin 1999, S. 151: »There are more references to Descartes in De legibus
naturae than to any other single philosopher apart from Hobbes.«

363 Vgl.DLN,1,§4,S.42 (Ubersetzung). Im lateinischen Original lautet diese Sequenz:
»Usus sum verbo (constituit) ut innuerem Benevolentiam illam & causam esse
intrinsecam praesentis, & efficientem futurae foecilitatis, & utriusque respectu
necessario requisitam« (DLN, I, § 4, S. 5).

364 Vgl. Parkin 1999, S. 177.

167

08:52:48. or—


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

portionatum. Pariter etiam certum est fidei datae observationem, gratitudinem,
oToQYNYV, esse partes efficacissimae erga omnes benevolentiae, aut ejus modos
certis casibus accommodatos; edsque certissime bonum suum effectum producere;
eodem modo quo certum est Additionem, Subductionem, Multiplicationem, &
Divisionem esse Calculationis partes seu modos; ac rectam, Circulum, Parabolam,
caeterdsque curvas varios Effectus exprimere, quos motu puncti Geometria
producat« (DLN, I, § 8, S. 10).

»But it is universally trie, ,That the motion of a Point does not more certainly pro-
duce a Line, or the Addition of Numbers a Sum, than that Benevolence produces a
good Effect (to the Person to whom we wish well) proportion’d to the Power and Af-
fection of the Agent, in the given Circumstances.‘ It is also certain, ,That keeping
Faith, Gratitude, natural Affection, &c. are either Parts or Modes of a most effectual
Benevolence towards all, accomodated to particular Circumstances; and that they
must certainly produce their good Effect, after the same manner, as it is certain, that
Addition, Subtraction, Multiplication, and Division, are Parts or Modes of Calcula-
tion; and that a right Line, Circle, Parabola, and other Curves, do express the various
Effects, which Geometry produces by the motion of a Point‘ « (DLN, I, § 8, S. 46).

Indem Cumberland nachzuweisen versucht, dafl das hochste individuelle
Wohl zugleich das hochste Wohl aller rational Handelnden darstelle, und
iiberdies davon ausgeht, daf} das grétmogliche Wohlwollen aller die Men-
schen zur hochsten Gliickseligkeit fithre,%® vermag er das Gemeinwohl
(bonum commune) zum obersten Gesetz (suprema lex) zu erheben — im
Sinne einer »general proposition«, welche die Quelle aller Naturgesetze
bilde (»the Fountain of all Nature’s Laws« — »omnium Legum Naturalium
parente«).3% Zur Begriindung dieses »Fundamentalgesetzes« (Rod) fiihrt
Cumberland u.a. aus:

»Studium, quoad possumus, communis Boni totius systematis agentium Rationa-
lium conducit, quantum in nobis est, ad Bonum singularum ejus partium, quo nostra
velut partis unius continetur foelicitas: Actus autem huic studio oppositi effectus
etiam secum ducunt oppositos, nostrdmque adeo inter alia miseriam« (DLN, Prole-
gomena, § 9).

»,The Endeavour, to the utmost of our power, of promoting the common Good of the
whole System of rational Agents, conduces, as far as in us lies, to the good of every
Part, in which our own Happiness, as that of a Part, is contain’d. But contrary Ac-

365 Eine Annahme, die mit protestantischen Lehrmeinungen kompatibel ist (vgl.
Schneider 1967, S. 189).

366 Vgl. DLN, 1, § 4, S. 41 (Ubersetzung). Im lateinischen Original; »Quamquam autem
Innumera sint quae & cognitione Universi desumi possint in materiam particularium
Dictaminum ad mores formandos dirigentium, visum est tamen pauca tantiim, eaque
Generalissima seligere, quae generalem, quam initio proposui, Legum Naturae De-
scriptionem aliquatenus explicent, & in unico Dictamine, omnium Legum Natura-
lium parente, paulo apertitis continentur. Illud autem ita se habet. ,Benevolentia
maxima singulorum agentium Rationalium erga omnes statum constituit singulo-
rum, omnitimque Benevolorum, quantum fieri ab ipsis potest, foelicissimum; & ad
statum eorum, quem possunt assequi, foelicissimum necessarid requiritur; ac
proinde, Commune bonum erit suprema lex« (DLN, I, § 4, S. 4).

168

08:52:48. or—


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tions produce contrary Effects, and consequently our own Misery, among that of
others* « (DLN, Introduction, § 9, S. 16).

Zu den Voraussetzungen, welche ihrerseits die Aufstellung eines solchen
Fundamentalgesetzes ermoglichen, zihlt Cumberland, der sich in Uberein-
stimmung sieht mit solchen »natural Philosophers, especially those who
reason upon mathematical Principles«,?$” die folgende grundsitzliche An-
nahme (principal supposition):
»Praesertim verd supposui effécta omnia motuum corporeorum quae naturaliter
necessaria sunt, & fiunt absque interventu libertatis humanae, a Voluntate Causae
Primae fieri. Hoc enim nihil aliud significat quam motus Corporum omnium 2 vi
impressd primi motoris primim cieri, & ab eadem permanente, secundim leges
Motis, perpetud determinari« (DLN, Prolegomena, § 7).
»But my principal Supposition is, ,That all Effects of corporeal Motions, which are
necessary, according to the common Course of Nature, and depend not upon the
Will of Man, are produc’d by the Will of the first Cause:‘ for this comes to no more
than saying, ,That all Motions are begun by the Impression of a first Mover, and are

by the same Impression continued, and perpetually determin’d, according to certain
Laws (of Motion)« (DLN, Introduction, § 7, S. 15).

Diese Formulierung wie auch Cumberlands bisherige Ausfithrungen lassen
erkennen, dafl er sich von dem Gedanken leiten 148t, Vorginge sowohl im
Bereich der unbelebten Natur als auch im Bereich des sittlichen Han-
delns®®® seien allgemeinen (Natur-) Gesetzen unterworfen, die ihrerseits
identisch seien mit den allgemeinen Bewegungsgesetzen. Was darunter im
einzelnen zu verstehen ist, erhellt jene Stelle,3*” wo von einem »System von
Korpern« die Rede ist. Diese Kérper befinden sich, so Cumberland, in ei-
nem gewissen Bewegungszustand, der aus dem Zusammenwirken von Be-
wegungsimpulsen resultiert, die unveriinderlichen Bewegungsgesetzen
(»secundum immutabiles motls leges«; in der Ubersetzung: »according to
the unchangeable Laws of Motion«)3’? gehorchen, wobei von der Bewe-
gungsmenge, die Gott einst erschaffen hat (es sei daran erinnert, daf der
»erste Impulsgeber« Gott selbst ist), nichts verloren geht. Diese Sehweise
verweise, so Cumberland,”! auf die »principia Physiologiae Mechanicae
generalia« (»general Principles of Mechanical Philosophy«).

367 Lateinische Fassung: »Quae a Physiologis (iis praesertim qui Mathematicis nituntur
principiis)« (Prolegomena, § 7).

368 Vgl.z.B.DLN, T, § 17, S. 58.

369 Vgl. DLN,II, § 13, S. 95ff.; IL, § 14, S. 98ff.; 11, § 15, S. 101ff. (S. 112ff; S. 115ff,,
S. 118ff. in der Ubersetzung).

370 Vgl. DLN, II, § 15, S. 102 bzw. S. 119 (Ubersetzung).

371 Vgl. DLN, II, § 14, S. 101 bzw. S. 118 (Ubersetzung).

169

00:52:48. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Um einen Eindruck von Cumberlands Konzept zu geben, das zu Des-
cartes‘ Lehre eines »materialistischen Mechanismus«>72 eine hohe Affini-
tit aufweist,’”? sei ein ausfiihrliches Zitat prisentiert, welches einem Ab-
schnitt (DLN, II, § 15) entnommen ist, der unmittelbar auf jenen folgt
(DLN, II, § 14), welcher »Quellenangaben« enthilt, die bezeichnender-
weise die Royal Society und ihr Umfeld betreffen:

»Nostrae porro sententiae lucem foenerari videntur principia Physiologiae Mecha-
nicae generalia, quibus Hobbius ipse unice videtur consentire, quae hoc cum primis
inculcant, velut in omni hypothesi necessarid observandum, nempe, Universi corpo-
rei motum per singulas ejus particulas dispersum conservari, ed motuum omnium
inter se communicatione, ed cessione, acceleratione aut retardatione quam singulo-
rum corporum vires & impetus accurato calculo computati seu librati postulant: ita
tamen ut unus ille totius systematis motus circa centrum omnibus commune (qui €
singulorum corporum motibus simul additis velut aggregatum conflatur) inviolatus
idémque semper maneat, & partium suarum omnium impetus determinet, temperét-
que. Eadem est in omnibus corporibus in suo motu perseverandi vis, ac necessitas,
quae in uno quovis magnitudini, nempe figurae, & soliditati suae est proportionata;
sed & vis haec in singulis subordinatur motui totius systematis, atque adeo ipsa,
simul & totum conservatur ab illo & quo determinatur. Sic singulorum corporum
motus cum generali totius motu conveniunt, eique deserviunt; & generalis ille
systematis motus singulorum corporum vires regit conservitque quoad fieri potest
per rerum hujusmodi omnium, singulorimque naturam, quae in perpetuo motu seu
mutatione consistit, Ita scilicet temperantur omnia, ut nec materiae nec motds vel
minima quantitas deperdatur; quod & principiis Mechanicis demonstratur, &
singulorum observatio, (....)« (DLN, II, § 15, S. 101f.).

»QOur Opinion seems to be much illustrated by the general Principles of Mechanical
Philosophy, (the only Principles Hobbes himself seems to me to agree to,) which in-
culcate this principally, as necessary in every Hypothesis, ,That the Motion of the
corporeal World, dispersed thro‘ the several Parts thereof, is preserv’d by that mu-
tual Communication, Cession, Acceleration, or Retardation, of all Motions, which
the Powers and Impulses of every particular Body, reduced to an exact Calculation,
require: yet so, That the Motion of the whole System about the common Center,
(which is compos’d as a whole, of the Motions of every particular Body added to-
gether,) is preserv’d always without Interruption or Alteration, and determines and

372 Diese Bezeichnung stammt von Schiemann (1997, S. 76-92; S. 95-101). Schiemann
wiihlte Descartes als Fallbeispiel zum klassischen Mechanismus in der Form des
»materialistischen Mechanismus«; dieser 148t »als erstes Prinzip nur ortsbewegte
Materie zu () und (lehnt) einen irreduziblen Kraftbegriff ab () (Descartes, Huygens)«
(Schiemann 1997, S. 10, mit einem Schema). Vgl. hierzu z.B. DLN: »Prolegomenax,
§ 24; Indroduction, § 24, S. 31.

373 Vgl. z.B. Descartes, Prinzipien (1644), 1955, S. 31ff., insb. den 2. Teil, der die drei
von Descartes aufgestellten Naturgesetze mit der dazugehérenden Bewegungslehre
enthilt (vgl. hierzu auch Steinle 1995, S. 323ft.). Zur Verwendung von »lex naturae«
in Descartes’ »Prinzipien« vgl. Specht (2001), der auf den Einflul von La Fleche
und Sudrez, der den dortigen Unterricht mitgeprigt hat, aufmerksam macht. — Siehe
auch Blackwell 1966. Zu Descartes (und Hobbes) immer noch lesenswert: Lange
1876, S. 198ff. u. S. 294{f.

170

08:52:48. or—


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

adjusts the Motion of all its Parts.® All Bodies have the same Power and Necessity
to continue in Motion, which is in each proportionable to their Quantity of Matter,
or their Bulk and Solidity compar’d together: but even this Force is subordinate, in
every particular Body, to the Motion of the whole System; and is therefore it self,
as well as the whole, preserv’d by that which determines it. Thus the Motions of par-
ticular Bodies agree with the general Motion of the Whole, and are subservient
thereto; and that general Motion of the System governs and preserves the Powers of
all particular Bodies, in the most effectual manner, by the Nature of things con-
sider’d, either together, or each by it self; which Nature consists in perpetual Motion
and Change. All things are so order’d, ,That not the smallest Quantity of Matter nor
Motion may be lost,‘ which is demonstrated from Mechanical Principles; and uni-
versal Experience, (....)« (DLN, IL, § 15, S. 118f.).

Auch wenn die Bezugnahme auf Descartes offensichtlich ist,’* so nennt

Cumberland bei den Bewegungsgesetzen ausdriicklich Wren und Huy-
gens,’” allerdings ohne Angabe der Fundstellen, die jedoch vom Uberset-
zer John Maxwell’’® samt einschligiger Textausziige mitgeteilt werden.3””

374 Vgl. z.B. DLN, Prolegomena, § 29 (Ubersetzung: S. 35).

375 Vgl. DLN, 1I, § 14, S. 101/S. 117f. (Ubersetzung): »Certamen enim omne inter
homines per vim mere corpoream secundim leges motils naturales effectum suum
perpetud fortitur. Eas autem omnes in lance super uno centro aut binis oscillante
exhiberi posse docuerunt Clarissimi viri, Wrennius, & Hugenius.« — »For all
Struggles between Men, by force merely corporeal, are perpetually determin’d
according to the natural Laws of Motion; all which Laws Wren and Huygens have
shewn how to exhibit by the Beam of a Balance, suspended either upon a single
Center, or upon two Centers at equal distance from the Center of Gravity.«

376 Zu der von Maxwell besorgten Ubersetzung vgl. Kirk 1987, S. 103-111. Besondere
Beachtung verdient der folgende Hinweis: »Maxwell is keenly aware to develop-
ments in philosophy and science which took place after Cumberland wrote De
Legibus Naturae. He explains that the Cartesian world picture has been replaced by
that of Newton, but that Cumberland‘s view of human powers and endeavours, as
balanced as the motions of the universe in its plenitude, is not thereby invalidated.
This ,does not in the least affect our Author’s Reasoning because he had used the
hypothesis as an illustration, not as a proof« (Kirk 1987, S. 106).

377 Als Belegstelle nennt der Ubersetzer: »Lex Naturae de Collisione Corporum & C.
Wreng, in: »Philos. Transact. Nr. 43, p. 867,8« (auf S. 117) sowie »Regulae de motu
Corporum ex mutuo impulsu, a C. Huygens, in: »Philosoph. Transact., Nr. 46, p.
927, 928« (auf S. 118). Die vollstindigen Angaben sind: C. Wren: Dr. Christopher
Wren’s Theory concerning the same subject (= the Laws of Motion, HT), in: Philo-
sophical Transactions 3 (1669), 43, S. 867-868; C. Huygens: A summary account
of the Laws of Motion, communicated by Mr. Christian Hugens in a Letter to the
R. Society, and since printed in French in the Journal des S¢avans of March 18, 1669,
in: Philosophical Transactions 4 (1669), 46, S. 925-928; vgl. auBerdem: C. Huygens:
Extrait d’une lettre de M. Hugens & I’ Auteur du Journal: Regles du mouvement dans
le rencontre des Corps, in: Journal des Scavans, 18. mars 1669, S. 19-24, sowie J.
Wallis: A summary account of the General Laws of Motion, in: Philosophical Trans-
actions 3 (1669), 43, S. 864-866. Zu diesen Autoren und den von ihnen aufgestellten
»Bewegungsgesetzen« vgl. auch Steinle 1999, S. 3ff. Mit Steinle (2001, S. 81-83),
der freundlicherweise die eben genannten Beitrige zugiinglich gemacht hat, ist

171

09:52:48. O


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Allein schon die Fundstelle: »Philosophical Transactions«3”® ist — sieht
man einmal von den aufgefiihrten Personen ab- ein Hinweis fiir die Wert-
schitzung, die Cumberland der Royal Society entgegengebracht hat und die
er explizit zum Ausdruck bringt:

»QGrande profectd est opus mundum hunc Aspectabilem in simplicissima principia,
materiam scilicet varie figuratam, motimque diversimode implicatum resolvere; &
post investigatas Geometrico calculo figurarum, motuimque implicatorum
Proprietates, ¢ Phaenomenis rit¢ observatis, totius Naturae Corporeae Historiam
cum Legibus motls, & Figurarum accurate consentientem exhibere. Verum est, illud
opus non unius tantim Hominis, sed & unius saeculi viribus impar. Dignum tamen
illud conjuncta operd, & perenni Industrii illustrissimorum Ingeniorum & Regali
Societate: Dignum serenissimo Rege Carolo illius Fundatore, Patrono, &
Exemplari. Tuto itaque manibus tam peritis, ac fidelibus rem tantam committamus«
(DLN, L, § 3, S. 3).

»It is truly a vast Undertaking, ,To resolve the visible World into its most simple
Principles, Matter, variously figur’d, and Motion, differently compounded, and after
the Geometrical Investigation of the Properties of Figures, and of compounded Mo-
tions, from Phaenomena faithfully observ’d, to shew the History of the whole cor-
poreal System exactly conspiring with the Laws of Matter and Motion;* but that is
an Undertaking, not only unequal to the Abilities of any one Man, but of an Age. It
is, nevertheless, worthy of the united Endeavours, and unwearied Industry of those
great Genius’s of which the Royal Society is compos’d: Worthy of his most excellent
Majesty, King Charles its Founder, Patron and Example. We may therefore safely
commit so important and difficult an Affair to so faithful and skilful Hands« (DLN,
I, § 3, S. 40£.).%7°

Auch Cumberlands Danksagung an Dr. Hezechias (Hezekiah) Burton und
Dr. Johannes (John) Hollings, mit der er sein Vorwort (Prolegomena, § 30;
Introduction, § 30, S. 37) beschliefit, gibt weitere Anhaltspunkte dafiir, wie
er mit der »neuen« natural philosophy seiner Zeit bekannt geworden ist,

378

379

172

daran zu erinnern, daB der Terminus »Gesetz« von den genannten Autoren, worauf
allein schon die Titel ihrer Beitrige hinweisen, uneinheitlich gebraucht wird, oft ge-
nug werden dafiir die Bezeichnungen »Regel«, »Proposition« oder »Prinzip« ver-
wandt. — Zum Briefwechsel von Huygens in dieser Sache mit dem damaligen Sek-
retidr der Royal Society, Henry Oldenburg, siehe weiter unten im Text. Vgl. hierzu
auch Blackwell (1977, S. 574, Fn. 4), der in diesem Beitrag Huygens »De motu
corpore ex percussione« ins Englische iibersetzt hat.

Vgl. Parkin 1999, S. 117: »(...) De legibus naturae is full of references to the acti-
vities of the Royal Society between 1667 and 1669, mostly drawn from the ,Philo-
sophical Transactions‘. The earliest refer to Robert Hooke’s work on respiration in
1667, and the latest to July 1669.« Vgl. ferner bei Parkin die Fn. 13 auf S. 117 sowie
das 6. Kap., S. 173ff.

Daf} die Entstehungsgeschichte der Royal Society anders verlief, zeigt z.B. M. Orn-
stein (1963, S. 91-138, S. 91): »The royal edict did not create them [the London
Royal Society, the Académie des Sciences, HT], but only gave a definite and there-
fore more enduring form to their previous organization.«

00:52:48. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wer seine diesbeziiglichen Informanten waren und in welcher Beziehung
diese, aber auch er selbst, zur Royal Society gestanden haben.

Mit den »Philosophical Transactions« ist vor allem der Name des ersten
Sekretidrs der jungen Royal Society verbunden: Henry Oldenburg (16187-
1677), der die ndmliche wissenschaftliche Zeitschrift initiiert und von 1665
bis 1677 in eigener Regie und Verantwortung auch herausgegeben hat.?80
Die »Anbindung« der Philosophical Transactions an den Posten des Sekre-
tirs der Royal Society, der sich personlich bei der Suche nach neuen Infor-
mationsquellen, beim Sammeln und Verbreiten wissenswerter »Neuigkei-
ten« resp. Entdeckungen stark engagierte und dariiber hinaus das Geschick
besaf, von ihm angesprochene Personlichkeiten zu kreativen AuBerungen
zu stimulieren, verlieh diesem Journal nicht nur Kontinuitit, sondern
machte es zu einer Plattform der »industrious dissemination of ideas and
discoveries.«*®! Die dort zur Veroffentlichung gelangten Beitrige waren in
der Regel identisch mit zum Abdruck gebrachten Briefen bzw. Briefauszii-
gen aus der umfangreichen Korrespondenz Oldenburgs, die um Berichte
aus anderen vergleichbaren Journalen oder durch Buchbesprechungen er-
ginzt wurden.’®? Der Verdffentlichung ging mit einer gewissen Regelmi-
Bigkeit eine Diskussion dieser Briefe auf den Sitzungen der Royal Society
voraus.’® Gerade die Entstehungs- und Verdffentlichungsgeschichte der
oben genannten Abhandlungen iiber die »laws of motion«, auf die sich
Cumberland dann beziehen sollte, veranschaulichen besonders gut die von
Oldenburg eingenommene Rolle eines Promotors und unterstreichen den
von ihm (mit-) initiierten »Zwang« zur diskursiven Auseinandersetzung
unter den Mitgliedern der Royal Society:

380 Vgl. Hall 1983, S. 22ff. u. S. 29f., sowie Hall 1981, S. 185f.: Philosophical Trans-
actions — »from 1665 to 1677 not a publication of the Society, but a private, though
privileged, venture by its secretary, Henry Oldenburg.« Statt vieler vgl. Boas 1991,
S. 59ff., Hunter 1981, S. 51ff., sowie Hunter 1989, S. 245ff.

381 Vgl. Hall 1981, S. 190. Die Promotorenrolle Oldenburgs sowie die Bedeutung der
,Philosophical Transactions® als ,Nachrichtenb&rse® hebt auch Hunter 1988 hervor.
Auf die Bedeutung des von Oldenburg mitgeschaffenen Kommunikationsnetzwerks
und die damit verbundenen Schwierigkeiten weist schon Dorothy Stimson (1939)
hin, ihren Angaben zufolge erschienen wihrend der » Amtszeit« Oldenburgs, d.h.
von (Mirz) 1665 bis 1677, 136 Nummern der Philosophical Transactions, bei 34
Beitrdgen war Oldenburg entweder der Verfasser oder hatte diese iibersetzt (Stimson
1939, S. 325).

382 Vgl. Hall 1981, S. 188.

383 Vgl. Dear 2001, S. 120: »The minutes of the Society’s meetings display very much
the same interests as those represented in the Philosophical Transactions, and the
meetings regularly involved the reading and discussion of letters to the Society that
Oldenburg subsequently printed in the journal.«

173

08:52:48. or—


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

384

385

386

387

388

174

»Thus in October 1668, Hooke?® suggested at a meeting of the Society that ,there
might be made experiments to discover ye nature & laws of motion, as ye founda-
tion of Philosophie and all Philosophical discourse‘ whereupon Brouncker®®
remarked that both Christopher Wren und Huygens>*  had considered that subject
more yn many others, & probably found out a Theorie to explicate all sorts of exper-
iments to be made of that nature,* as Oldenburg duly wrote to Wren and Huygens.
(...). Wren, promptly replied, reporting that he had ,looked out those papers of the
Experiments that concerned the Lawes of Motion arising from collision of hard
bodies,‘ but ,found them somewhat indigested as I left them at first. & I could be
glad you would give me a little time to examine them.‘ (...) Wren actually produced
a finished paper; (...) it was printed in the Philosophical Transactions for 11 January
1668/9 along with a paper by Neile and Wallis,«’

Auch Huygens war von Oldenburg angeschrieben worden, »asking him to ,inform*
the Society ,when (he) would bring (his) speculations and observations on this sub-
ject before the public,‘ and if they were not yet in publishable state to communicate
his ,hypothesis of motion‘ to be registered in the Society’s books.« Dies geschah
dann auch zusammen mit den Beitrigen von Wren und Neile,**® nachdem Huygens
seine Zustimmung gegeben und schlieBlich ein entsprechendes Manuskript zugiing-
lich gemacht hatte. Oldenburg seinerseits sandte den Beitrag Wrens Huygens zu und
teilte ihm mit, er habe alle, die sich derzeit mit den Taws of motion beschéftigten,
aufgefordert, sich mit seiner Abhandlung auseinanderzusetzen. Seinem Anschrei-

Robert Hooke (1635-1703), engl. Physiker und Naturwissenschaftler. Studium der
Naturwissenschaften und Geometrie in Oxford, Assistent von R. Boyle, 1665
Gresham Prof. fiir Geometrie. 1663 Mitglied, 1677-1682 Sekretir der Royal Society
(vgl. Enzyklopidie Philosophie und Wissenschaftstheorie, Bd. 2, S. 130f., sowie
Hunter 1994, S. 160). Seit 1662 Wahrnehmung der ihm eher zuféllig zugefallenen
»role of curatorship of Experiments« bei der Royal Society, siche hierzu Pumfrey
1991.

Vgl. Hunter 1994, S. 134: William Brouncker, 2™ Viscount (um 1620-1684), Ma-
thematiker, von 1662-1677 Prisident der Royal Society.

Vgl. Hunter 1994, S. 136 u. 8. 162: C. Wren (1632-1723) bekleidete von 1680-1682
das Prisidentenamt, C. Huygens (1629-1695) war seit 1663 Fellow der Royal So-
ciety und bis ca. 1675 einer der eifrigsten Briefschreiber.

Vgl. Hall 1981, S. 189, sowie Parkin 1999, S. 136f. In der Januar-Nummer findet
sich dieser Beitrag Neiles allerdings nicht. F. Steinle (Berlin) war so freundlich, auf
meine Bitte hin entsprechende Recherchen vorzunehmen. Neile war jedoch an der
Debatte beteiligt, die sich anhand des von R.A. Hall u. M. Boas Hall 1968 heraus-
gegebenen Korrespondenzbandes, der auch (auf S. 519-528) Neile’s »Hypothesis
of Motion« enthilt, rekonstruieren 148t. Auffallend ist die Vielfalt der in dieser De-
batte synonym verwandten Termini (seitens der einzelnen Korrespondenzpartner
wie innerhalb einzelner Briefe): z.B. hypothesis of motion, Hypotheses & Proposi-
tions of motion, law(s) of motion, (generales) motus leges, law of nature, (la loy de
la Nature), loix du Mouvement, principles of motion, generalia motus principia, pro-
position, rules and axioms, rules (of Motion), theoremes du mouvement (et regles),
Theorie du mouvement. Gegenstand der Diskussion, die den »Gesetzesbegriff als
solchen nicht thematisiert, sind fundamentale Sitze der Bewegungslehre (Stof von
Korpern).

Vgl. Hunter 1994, S. 158: William Neile (1637-1670), Mathematiker, Fellow seit
1663.

00:52:48. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ben fiigte er hinzu: »We hope that, since there are at this time so many fine minds
engaged with so fine a subject, this matter will at last be solidly digested and per-
fectly established; and we hope that all those who apply themselves to it will bring
to the business a disposition to compare the efforts of others with their own, amiably
and without prejudice, in order to get rid of everything which will be found contrary
to good sense and to recognize and embrace the truth, whatever it may appear.« Als
Oldenburg Februar 1669 die Januar-Nummer der Philosophical Transactions, die
ausschlieBlich die Beitrige der englischsprachigen Diskussionsteilnehmer enthielt,
an Huygens versandte, reagierte dieser enttduscht und liel mehrere Briefe Olden-
burgs unbeantwortet. Ende Mirz sandte er schlieflich diesem eine Ausgabe des
Journals des Scavans, die eine zusammenfassende Darstellung seiner Uberlegungen
zu den »Bewegungsgesetzen« enthielt, versehen mit einer Erkldrung, mit der er
Prioritdtsanspriiche zum Ausdruck brachte. SchlieBlich verséhnte Oldenburg
Huygens mit dem Vorschlag, seinen Beitrag aus dem Journal des Scavans in den
Philosophical Transactions erneut zum Abdruck zu bringen mit einem Hinweis auf
die urspriingliche Publikationsquelle,3%°

Doch zuriick zur Hauptperson. Der spitere Theologe und Bischof Richard
Cumberland, der sich wihrend seines Studiums auch fiir Mathematik inter-
essiert haben soll, studierte in dem Zeitraum zwischen 1649 und 1656 in
Cambridge am Magdalene College und wurde vermutlich durch Henry
More (1614-1687), der sich damals fiir Descartes begeistert hatte, mit des-
sen Philosophie bekannt gemacht.3* Wie Parkin darlegt, gehérte Cumber-
land dort einem Zirkel an, dessen Mitglieder an der neuen »natural philo-
sophy« grofies Interesse zeigten: »Cumberland was fortunate in having
many friends at Magdalene who were also interested in the new natural phi-
losophy. He was part of a circle of ex-St. Paul’s students including Samuel
Pepys, an old school friend and later President of the Royal Society; John
Hollings, a doctor of medicine, who provided some of the medical ref-
erences for the De legibus naturae; Hezekiah Burton, later chaplain to
Orlando Bridgeman and editor of De legibus; (...).«*°! Seit 1667 hatte
Cumberland auch engere Kontakte zu Juristen, die sich vor allem von John
Selden (1584-1654), der wie Henry More in der Auseinandersetzung mit

389 Vgl. Hall 1981, S. 190f,, ferner Steinle 2001, insb. S. 81-83.

390 Vgl. Parkin 1999, S. 115, S. 151ff., sowie S. 176 u. S. 72ff. Zu More, der ebenfalls
Fellow der Royal Society (1664) war, vgl. Enzyklopddie Philosophie und Wissen-
schaftstheorie, Bd. 2, S. 936-938, sowie Hunter 1994, S. 156 u. S. 166, ferner Steinle
1999, S. 2ff. Zum Naturgesetzbegriff bei More vgl. Hiittemann 2001.

391 Vgl. Parkin 1999, S. 116, ferner den Abschnitt bei Parkin (1999, S. 118-139) iiber
»The Royal Society in the 1660s« mit weiteren Angaben, z. B. zu John Wallis (S.
130, S. 132, S. 136, aber auch S. 159f.), Schiiler von Benjamin Whichcote (1609-
1683) am Emmanuel College (S. 75-80, S. 154), den Parkin (S. 75f.) — wie bereits
oben angemerkt — als eine Schliisselfigur bei der Herausbildung einer scholastisch
beeinflufiten protestantischen Lehrmeinung ansieht; J. Wallis war spiter Savilian
Professor of Geometry, zugleich der erste Repriisentant einer analytischen Geomet-
rie in England, Kollege und Freund von Seth Ward am Sidney Sussex College (S.
130 u. 156f.). Vgl. auBerdem Ornstein 1963, S. 93ff.

175

08:52:48. or—


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Hobbes seine naturrechtliche Konzeption entwickelt hatte, beein-
druckt zeigten.?? Diese knapp gehaltenen Angaben statten Cumberland auf
vergleichbare Weise wie auch schon Bernegger mit solchen Fahigkeiten
und Vorlieben aus bzw. verweisen auf giinstige Rahmenbedingungen, die
allesamt geltend gemacht werden kénnen, die gesuchte Affinitdtsbriicke
zwischen den beiden »Gesetzesbegriffen« als wahrscheinlich erscheinen zu
lassen. Im Unterschied zu Bernegger hat Cumberland jedoch die gesuchte
Transferleistung erbracht, wie eine stichprobenartige Durchsicht von »De
Legibus Naturae« belegt.

Allerdings zeigt diese stichprobenartige Durchsicht, daB der Gebrauch
des Begriffs »Law(s) of Nature« uneinheitlich und nicht frei von Wider-
spriichen ist. Es ist in diesem Zusammenhang daran zu erinnern, dafl schon
in den Beitrigen zu den Bewegungen von Koérpern (»leges motlis«) in den
»Philosophical Transactions«, auf die sich Cumberland bezieht, der Termi-
nus »Gesetz« uneinheitlich gebraucht wird, oft genug werden dafiir syn-
onym die Bezeichnungen »Regel«, » Proposition« oder » Prinzip« verwandt.
Bertiicksichtigt man dabei nicht nur das lateinische Original von 1672, son-
dern auch die von J. Maxwell besorgte Ubersetzung aus dem Jahre 1727,
so verweisen die zu beobachtenden Abweichungen vom Original auf eine
noch grofiere Vielfalt im Gebrauch der einschldgigen Begriffe. So nimmt
Linda Kirk®?3 neben anderen Unstimmigkeiten insbesondere zwei Versi-
onen der Definition von lex naturae, die sich in Erstausgaben von De
Legibus Naturae (1672) im Eingangsabschnitt des fiinften Kapitels nach-
weisen lassen,’® zum AnlaB, ein Spannungsverhiltnis anzunehmen zwi-

392 Vgl. Parkin 1999, S. 27f. u. 8. 60ff. (zu Selden). Zu Selden vgl. auch Schaeider 1967,
S. 161-166.

393 Vgl. Kirk 1987, S. 31f., S. 79 u. S. 109f.

394 In den Erstausgaben von DLN finden sich im fiinften Kapitel zwei unterschiedliche
Definitionen von lex naturae. Die (urspriingliche, dann verworfene) kiirzere Version
lautet: »Lex Naturae est propositio natura rerum ex voluntate primae causae menti
satis aperte oblata vel impressa, quae actionem agentis rationalis possibilem com-
muni bono maxime deservientem indicat, & integram singulorum foelicitatem
exinde solum obtineri posse« (zitiert nach Parkin 1999, S. 108, Fn. 64). — »The law
of nature is a proposition presented to or impressed upon the mind clearly enough
by the nature of things from the will of the first cause, which points out that possible
action of a rational agent which will most promote the common good and by which
alone the complete happiness of individual people can be obtained« (zitiert nach
Kirk 1987, S. 31).

Die korrigierte (ldngere) Fassung liest sich dagegen nach »impressa« wie folgt:
»actionem indicans Bono Rationalium communi deservientem, quam si praestetur
praemia, sin negligatur, poenae sufficientes ex Naturd Rationalium sequuntur«
(DLN, V, § 1, S. 185 — wie im Text zitiert). Kirk zufolge bringt vor allem diese Ver-
sion die voluntaristische Auffassung Cumberlands zum Ausdruck. Diese Version hat
im lat. Original einen Zusatz, den Maxwell weder vollstindig noch wortgetreu tiber-
setzt hat: »Hujus definitionis pars prior Praeceptum, posterior sanctionem continet:

176

08:52:48. or—


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen einer voluntaristischen Betrachtungsweise, die den Verpflichtungs-
charakter der leges naturae dem gesetzgeberischen Willen Gottes zu-
schreibt, und einer »utilitaristischen« Sehweise, welche Verbindlichkeit als
eine das »6ffentliche Wohl« fordernde und insofern niitzliche Folge ratio-
nalen Handelns ansieht. Auch wenn man dieses Spannungsverhiltnis nicht
grundsitzlich in Frage stellt, gibt es ein weiteres zwischen einer voluntari-
stischen und naturalistischen Konzeption, da bei Cumberland Belohnungen
und Bestrafungen einerseits unmittelbarer Ausdruck gottlichen Willens
sind, andererseits wiederum den unverdnderlichen (Bewegungs-) Gesetzen
gehorchen und insofern von der »Natur« vorgegeben sind. Wie bereits dar-
gelegt, versucht Cumberland mit Hilfe geeigneter Argumentationsweisen
(so mit der Annahme einer Selbstverpflichtung Gottes, der ja auch als »er-
ster Impulsgeber« seine Allgegenwart unterstreicht) dieses Spannungsver-
héltnis abzumildern. Eine andere Strategie der Spannungsreduktion findet
sich im vierten Kapitel. Dort wird entgegen der urspriinglichen Behaup-
tung, ethische Beziehungen liefen sich als physikalische Systeme begrei-
fen, die denselben berechenbaren Gesetzen unterworfen seien, welchen
auch die Bewegungen von Korpern gehorchen, nunmehr ausgefiihrt, dafl
man sich auf dem Gebiet der praktischen Moral, ausgestattet mit »pruden-
tia« und Erfahrung(swissen), mit einer (moral) »certainty« begnligen
konne, die freilich nicht an das MaB berechenbarer mathematischer Gewil3-
heit heranreiche. Obwohl Cumberland seine Leser eben noch daran erinnert
hat, daB3 die von Des-Cartes, Vieta, Wallis und Ward entwickelten »exak-
ten« Methoden auch von der »Moralwissenschaft« (science of Morality;
Disciplina moralis) ohne weiteres angewandt werden konnten,**® konfron-
tiert er sie zwei Abschnitte weiter mit Uberlegungen, die auf dem Gebiet
der praktischen Moral, wo practical propositions (propositiones practicae)
vorherrschen,?* sowohl von GewiBheit garantierenden exakten Methoden

& utraque & Naturd Rerum imprimitur. Illa autem praemia poenaeque sufficiunt,
quae tanta sunt, & tam certd distribuuntur, ut manifestd magis conducat ad integram
singulorum foelicitatem (quam per Naturam Universi obtinere possunt, & necessarid
expetunt) si publico Bono perpetud serviant, quam si quicquam in contrarium at-
tentarent« (DLN, V, § 1, S. 185). — »The first part of the definition contains the pre-
cept, the second the sanction and both are imprinted by the nature of things. Those
rewards and punishments are sufficient which are so great and so certainly adminis-
tered that it is obviously more conducive to the complete happiness of individual
people (which they can obtain and must desire by reason of the nature of the uni-
verse) if they always promote the public good rather than if they were to attempt
anything opposed to it« (zitiert nach Kirk 1987, S. 31).

395 Vgl. DLN, IV, § 4, S. 179f. Vgl. hierzu Fn. 349.

396 Irritierend ist freilich, daB Cumberland (DLN IV: 177, § 3; Ubers.: 183, § 3) diese
»practical propositions« zugleich »Laws of Nature« nennt (» Termini autem earum
propositionum practicarum, quae Leges naturae dicuntur ... .«). Irritierend ist ferner,
daf} solchen »practical propositions« zugleich auch der Stellenwert von Klugheits-
und Erfahrungsregeln zukommt.

177

08:52:48. or—


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abstand nehmen (auch wenn diesen noch Vorbildfunktion zugewiesen
wird) als auch einrdumen, dafl dort von einem Verhalten auszugehen sei,

das

erwartet werden konne:

397

398

178

397

nur mit einer gewissen Wahrscheinlichkeit »berechenbar«’”’ sei bzw.

398

»Sufficit quod ad dxgifeLav aded prope accedamus, ut nihil quod ullius sit momen-
ti ad usus humanos omitatur. Id autem etiam vi principiorum doctrinae moralis as-
sequi licebit. Fatemur interim in materia prudentiae moralis ea, quae dantur, seu ut
cognita sumuntur, quae sunt Deus, & homines, eordmque actus, & relationes mu-

Im Alltag verhalten wir uns z.B. insoweit berechnend, als wir Vor- und Nachteile
abzuschitzen pflegen; wir rechnen aber auch mit dem einigermafen erwartbaren
Verhalten anderer.

Erinnert sei hier zunédchst an die herkémmliche Bedeutung von »probabilis«i.S. von
»einleuchtend« oder »glaubwiirdig«. Argumente gelten als »glaubwiirdig«, weil an-
erkannte Autoridten bemiiht werden und nicht der schliissige Beweis mit Hilfe von
Mathematik oder Physik. Andererseits kénnte sich, zumal wenn man die Uberset-
zung heranzieht, mit Cumberlands Ausfiihrungen und dem expliziten Hinweis auf
Huygens, dessen Traktat zur Gliickspielrechnung ja eine wirkungsgeschichtliche
Verdffentlichung darstellt (Schneider 1976), bereits der Gedanke einer »Quantifi-
zierung von probabilitas« und damit eine spannende Bedeutungsverschiebung an-
kiindigen. Dies scheint auf den ersten Blick kaum entscheidbar zu sein, zumal der
Begriff der Wahrscheinlichkeit, wie Hacking (1975, S. 12) hervorhebt, »Janus-
faced«ist, d.h. er hat sowohl eine aleatorische als auch eine epistemische Dimension
(i.S. einer schliissigen Beurteilung der Glaubwiirdigkeit ungewisser Aussagen). Ge-
geniiber dieser zugespitzten These Hackings seien, so Daston (1988, S. 11f.), jedoch
Zweifel angebracht, zu denen auch die von Shapiro 1983 vorgelegte Studie Anlaf}
gebe. Vor allem aber, und hierauf kommt es in diesem Zusammenhang besonders
an, weist Daston (1988, S. 19ff.) nach, daB Huygens »a calculus of expectations
rather than of probabilities« ausgearbeitet hat und zwar nach dem Vorbild der von
Juristen gefertigten Risikovertrige, die darauf abzielten, den an riskanten Tausch-
geschiften beteiligten Partnern kalkulierbare Konditionen zu sichern hinsichtlich
der Frage, wie der »Einsatz« bei ungewissem Ausgang eines Handelsgeschifts ge-
recht (fair) verteilt werden kann [Vorbild war der aleatorische Wettvertrag
(sponsio)]. Ferner macht Daston (1988, S. 38) darauf aufmerksam, daf die im Um-
kreis der jungen Royal Society gern gebrauchte Formulierung von »ordered stages
of (moral) certainty« keinesfalls mit einem »full continnum of degrees« gleichge-
setzt werden darf. Vielmehr sei damit intendiert, angesichts der Unerreichbarkeit
absoluter GewiBheit moralischem Handeln dennoch ein gewisses Ausmaf} an Bere-
chenbarkeit bzw. Erwartbarkeit zu bescheinigen, sofern es durch Klugheit (pru-
dentia) und Erfahrung(swissen) angeleitet werde. »The world of daily affairs was
also fraught with uncertainty, but no reasonable man could afford to suspend
judgment and action until all risk disappeared. Instead, judgment and past ex-
perience combined to form expectations that guided practice and justified belief«
(Daston 1988, 5. 58). Diese von Daston offerierte Lesart der frithen »Wahrschein-
lichkeitstheorie« entspricht ganz der Sehweise Cumberlands:

»Sufficiat paucis dicere tam in re cujusque privata, qoam omnium publici eam esse
certe, justéque agendi (ubicunque dxgifeia exigitur) praecipiuum adjumentum.
Quod a me non dicitur ad laudem Matheseos (quod supervacaneum foret) sed ad
astruendam certitudinem in regulis vitae, ac morum, eo nomine quod perpetud fere



https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

certae scientiae ministerio, aut principiis per se notis prudentia naturalis utatur. Huc
referendum puto quod clim nescitur quid sit futurum, sciri tamen possit quid possi-
bile sit: possibilidque inter se comparari possunt; scirique certd possit quodnam &
duobus possibilibus non modo pluris aut minoris valebit si quando existant, verim
etiam quodnam & pluribus causis, quod a paucioribus nunc existentibus aut mox
extituris fieri possit: quod autem pluribus modis fieri possit, magis probabile est
futurum esse, plurisque valet ejus expectatio. Magni autem in rebus agendis usus
est, certé saltem scire cujus rei, vel effectis spes major sit, plurisve aestimanda.
Quippe ea est vitae humanae conditio ut impendenda sit fere opera nostra, ac saepe
sumptus, immo ipsa vita necessarid periclis exponenda propter spem rerum ad
conservationem, foelicitatémve nostram aut alienam facientium, licet spes illa non
sit certa, sed tantm probabilis; in ipsis pacis occupationibus, Agriculturg,
Mercaturd, multéque magis in Belli alea. (...). Huc pertinet qudd quemadmodum in
rebus ex prudentia gerendis experiundum est quandoque alid atque alia vid, prius-
quam certd sciamus an res hoc, an alio modo secundum vota succedet? priusquam
certd sciamus an assequi possimus quod videbatur expetendum? (...)« (DLN, 1V, § 4,
S. 182f.; Ubers. DLN, 1V, § 4, S. 187f.). — Hierbei beruft sich Cumberland explizit
auf Huygens® Wahrscheinlichkeitstheorie, die er allerdings eine »Kunst« (ars)
nennt: » Analytica autem, quam naturaliter exercent omnes, etiam haec optime docet
expendere, & quo pacto talia certam habent determinationem ex Analytica
secundim artem expolitd pulchré admodum clariss. Christ. Hugenius docuit
exemplo ratiociniorum quae circa ludum Aleae contingunt; uti videre licet ad finem
Exercitationum Mathem. Miscellanearum a Schotenio in lucem emissarum.« [DLN,
IV, § 4, S. 183; Ubersetzung: »(...) how the Value may be farther ascertain’d by
Analysis, improve’d by Art, the famous Huygens hath finely shewn in his
Calculations of the Chances of the Dice, which you may find at the End of Schooten’s
Miscelianeous Mathematical Exercitations« (DLN, IV, § 4, S. 187)]. Es handelt sich
um Huygens‘ Traktat »De ratiociniis in aleae ludo« von 1657. Zu Schotanus (1615-
1660) oder Frans van Schooten, d. Jing., vgl. Nieuw Nederlandsch Biografisch
Woordenboek (Zevende Deel, 1927, Sp. 1110-1114): Mathematiker in Leiden, der
dort 1637 mit Descartes zusammentraf und durch diesen zu Mersenne’s Zirkel in
Paris Kontakt bekam Er gab die mathemat. Werke von F. Viéte (1646) heraus und
besorgte 1649 die erste lateinische Edition von Descartes »La géometrie«, die er
ausfiihrlich kommentierte. Er unterrichtete auch C. Huygens und fiihrte diesen in
die Mathematik von Descartes ein. Bei dem oben genannten Werk handelt es sich
um »Exercitationum mathematicarum libri quinque« (Leiden 1657, S. 521-534). Zu
Huygens wie zu dieser Verbffentlichung vgl. auch Hacking 1975, S. 92-101; ferner
Shapiro 1983, S. 3-6, S. 27ff. (insb. Figure 1), S. 37-44, sowie S. 277n. Zur recht-
lichen Bewiltigung von Risikogeschéften immer noch lesenswert: Goldschmidts
(1891, S. 354ff.) Ausfithrungen zur Assekuranz bzw. zum Seedarlehen mit dem auf
S. 367 gegebenen Hinweis: »Weiter war schon fiir das Seedarlehen die Pramienhthe
nicht allein nach der bedungenen oder voraussichtlichen Dauer der Kapitalsnutzung,
sondern auch nach dem voraussichtlichen Gefahrsumfang abgegrenzt; es hielt daher
nicht schwer, auch ohne jede Zuhiifenahme mathematischer Wahrscheinlichkeits-
rechnung (so Pardessus V p. 332. Dieser EinfluB ist wohl nicht vor dem 18. Jahrh.
nachweisbar) oder rationeller Gefahrsstatistik die durchschnittliche Primienhthe
empirisch feszustellen (...).« Zur Kritik an der von Goldschmidt vertretenen These
von der Herkunft der Versicherung aus dem Seedarlehen vgl. Nehlsen-Von Stryk
1986, S. 111f.

179

00:52:48. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tuae, non aded accuraté nota esse, ac ea quae in certa mensura seu quantitate dantur
in Mathesi; ide6que quae ex iis colliguntur eodem defectu Gxpifeiog laborare.
Methodus tamen, regulae operationum, & ratio deducendi alia ex aliis eadem est:
nec opus est Gxpifelq ad usus vitae; quemadmodum ea non requiritur in praxi
mensurandi planities ac solida« (DLN, IV, § 4, S. 180).

»It is sufficient, that we approach so near to Exactness, that what we want of it, is
of no consequence in Practice. We may attain a like Degree of Exactess, in Moral-
ity, by the help of its Principles. I confess, however, ,That those rhings which, in
Morality, are granted, or assumed as known, such as GOD and MAN, their Actions
and mutual Relations, are not so exactly known, as those things, which in Mathe-
maticks are assum’d, in a fix’d determinate Proportion or Quantity; and that, there-
fore, the Conclusions thence drawn must labour under the same want of Exactness."
Yet the Method, the Rules of Operation, and the Manner of drawing Consequences,
is the same. Nor is Exactness necessary for the Uses of Life; as neither is it re-
quire’d, in the Practice of measuring Planes and Solids« (DLN, IV, § 4, S. 185).

Bei aller Vorliebe fiir eine Inanspruchnahme der leges motis, die ja unver-
dnderlich und damit verbindlich gelten, beschiftigt Cumberland die Frage
nach (dem Grad) der Verbindlichkeit der »praktischen Gebote, eine Frage,
in die auch jene nach der Verbindlichkeit der (natiirlichen) Gesetze invol-
viert ist, allein schon deshalb, weil Cumberland die entsprechenden Be-
griffe vermengt. Uberhaupt geht die Frage nach dem Grad der Verbindlich-
keit gern einher mit derjenigen nach dem Grund der Verbindlichkeit. Die
Erorterung dieser Fragen diirfte, so unsere These, auf Suarez verweisen, der
in seiner Schrift »De Legibus, ac Deo Legislatore« ausfiihrlich die damit
verbundene Problematik diskutiert. Die (wenn auch sparsame) Verwendung
einzelner Schliisselbegriffe®® sowie wenige Schliisselstellen*®” lassen ver-
muten, daB} sich Cumberland auch von Suarez’ Unterscheidung von »lex in-
dicans« und »lex obligans« beeindruckt zeigt,*! die ihrerseits auf Gregor
von Rimini verweist, der zwischen »lex indicativa« und »lex imperativa«
differenziert hatte.*9? Suarez hatte in der Auseinandersetzung mit Gabriel
Vasquez die Frage aufgeworfen, »ob einem Gesetz der gesetzgeberische
Wille oder die (dem Intellekte zugeordnete) sittliche Rechtheit seines In-
halts Gesetzescharakter verleiht.«*9 Mit der so gestellten Frage will

399 Vgl. z.B. die Wortwahl bei den beiden Definition von lex naturae in: DLN V: 185,
§ 1 und DLN I: 1, § 1. Siehe hierzu weiter unten im Text.

400 Eine Schliisselstelle ist beispielsweise die folgende Textpassage: »Nobis qui Legum
naturalium Generationem tantim quaerimus, non est necessarium asserere hujus-
modi dictamina, etiam postquam ea Legum vim habere novimus, semper homines
ad actus determinare; sufficit ut jus dicant determinationi futurae« (DLN, IV, § 1,
S. 173f.).

401 Vgl. z.B. De Legibus, ac Deo Legislatore«, libr. I, cap. 5, S. 24ff.: »Utrum lex sit
actus intellectus, vel voluntatis, & quisnam ille sit?« (Ubersetzung: book I, chap. 5,
S. 58ff.) bzw. lib. II, cap. 6, S. 119ff.: »An lex naturalis sit ver¢ lex divina praecep-
tiva?« (Ubersetzung: book 11, chap. 6, S. 187ff.).

402 Vgl. TRE, Bd. 24, S. 146f. (Naturrecht I).

403 Vgl. Specht 1959, S. 235.

180

00:52:48. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Suarez, der im sechsten Kapitel des zweiten Buches seiner Abhandlung
ausfiihrlich die Problematik der Verbindlichkeit des Naturrechts erortert,*%*
einsichtig machen, daf} die praktische Vernunft durchaus imstande sei je-
weils beurteilen zu kénnen, was gut und was bose ist, dieses theoretische
Wissen tiber Tun und Lassen jedoch erst durch einen gesetzgeberischen
Willen verpflichtend werde. Dies treffe auch auf das natiirliche Gesetz zu,
das »ein wahres und wirkliches gottliches Gesetz darstellt, dessen Gesetz-
geber Gott ist.«*% Insofern gehort fiir Suarez zu jedem Gesetz, so auch zum
lex naturalis, ein Verpflichtungsanspruch, der im gesetzgeberischen Willen
seinen Ausdruck findet (lex obligans), das bloie Wissen um den zu beach-
tenden Inhalt (lex indicans) »schafft noch keine Verbindlichkeit, sondern
zeigt allenfalls an, daB eine solche zu unterstellen ist.«*%® Fiir Cumberland
hat diese Betrachtungsweise Folgen. Seinem aufwendigen Versuch, das na-
tiirliche Gesetz (lex naturae) und das (physikalische) Naturgesetz als Ein-
heit zu konzipieren, ist dadurch bereits die Trennung in zwei » Welten« un-
terschiedlicher Grade von Verbindlichkeiten immanent, eine Trennung, die
auch in dem skizzierten Spannungsverhiiltnis zwischen voluntaristischer
und naturalistischer Konzeption zum Ausdruck kommit.

Vor diesem Hintergrund mag der unterschiedliche und widerspriichliche
Gebrauch des Begriffs »Law(s) of Nature« nicht {iberraschen:

1.) Eindeutig (gegeben durch den Kontext und/oder durch Hinweise auf be-
stimmte Autoren wie Wren, Huygens oder Wallis) ist die Verwendung von
lex/leges — law/laws in der Bedeutung eines physikalischen Gesetzesbe-
griffs (i.S. von »leges motus«) z.B. in dem folgenden, bereits oben erwihn-
ten Zitat:407

»Grande profectd est opus mundum hunc Aspectabilem in simplicissima principia,
materiam scilicet vari¢ figuratam, motdmque diversimode implicatum resolvere; &
post investigatas Geometrico calculo figurarum, motudimque implicatorum
Proprietates, &€ Phaenomenis rit¢ observatis, totius Naturae Corporeae Historiam
cum Legibus motis, & Figurarum accuraté consentientem exhibere« (DLN, I, § 3,
S. 3).

404 Vgl. Specht 1959, S. 238{f.

405 Vgl. Specht 1959, S. 241; Suarez, De legibus, II, 6, 13.

406 Vgl. Specht 1959, S. 239 sowie S. 251: »Nimmt man auf der einen Seite die Worte
als physikalische Erscheinung und als Bedeutungstriger zugleich und auf der an-
deren Seite die Intention des Gesetzgebers, so stellt man fest, dafl sich beides wie
Leib und Seele verhilt. Die Intention des Gesetzgebers ist eine Hervorbringung des
Willens; der Satz, den sie betrifft, ist eine Hervorbringung des Intellekts. Der Wille
des Gesetzgebers aber ist die Form und gleichsam die Seele des Gesetzes.«

407 Unter Bezugnahme auf Schramm (1981, S. 197) soll der Terminus Naturgesetz »eine
Regel (bezeichnen), die 1. allumfassend, 2. unbedingt, 3. konstitutiv fiir die Natur
ist.«

181

09:52:48. O


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»It is truly a vast Undertaking, ,To resolve the visible World into its most simple
Principles, Matter, variously figur'd, and Motion, differently compounded, and after
the Geometrical Investigation of the Properties of Figures, and of compounded Mo-
tions, from Phaenomena faithfully observ’d, to shew the History of the whole cor-
poreal System exactly conspiring with the Laws of Matter and Motion« (DLN, I,
§ 3, S. 40f.).

Oder:

»Denique si Mundum hunc aspectabilem velut machinam pulcherrimam cum
Cartesio, aliisque libeat contemplari, videas hunc in quo versamur vorticem non alid
ratione indies conservari, quam obnitendo contrariis vicinorum aliquot motibus;
corpora figuris, aut motibus minlis congruis praedita mutando, aut summovendo;
(...). Verum statui hujusmodi hypothesibus non immorari, quamquam nérim quod
etiam ficto argumento uti liceat, si modd leges mot{ls naturales accurate in ejusmodi
figmentis fuerint observatae; id autem & Cartesio summa fide & industri praestitum
fuisse, in plerique hypotheseos suae partibus, liceat affirmare. Interim quaecunque
tandem hypothesis sumatur, qui Naturae phaenomena explicentur, necessario
agnoscendae veniunt tales leges motlis, quae inter omnes mutationes naturales, iis
quos dixi modis Systematis Mundani statum conservant. (...). Omnia tamen ex hoc
supposito deduci possunt, Qudd motus, postquam materiae & prima causa imprimi-
tur, non annihilatur; eo autem ipso quod in Mundo pleno existit, necessarid usque
propagatur & in se recurrit. Vice versd autem omnia motfis Theoremata in Rerum
Natura sensuum ope observata suppositionem praedictam veram esse demonstrant.
(....)« (DLN, L, § 25, S. 41f.).

»Lastly, If we consider this visible World, with Des-Cartes and others, as a most ex-
quisite Machine, we may perceive, that this our Vortex is no otherwise daily pre-
serv’d, than by resisting some contrary Motions of the neighbouring Vortices; by
changing or removing Bodies of Figures or Motions less agreeable; (...). But I am
determin’d, not to insist upon such Hypotheses, altho I know, that we may fairly rea-
son from them, provided the natural Laws of Motion be exactly observ’d in them;
and I dare affirm, that has been perform’d by Des-Cartes, with great Care and Ex-
actness, in most Parts of his Hypothesis. Howbeit, whatsoever Hypothesis be as-
sum’d, in order to explain the Phaenomena of Nature, such Laws of Motion must of
necessity be allow’d, as, amidst all natural Changes, preserve the State of the System
of the World, by such Methods as I have mention’d. (...). But all these Theorems, or
Laws of Motion, may be deduced from this Supposition, ,That Motion is not anni-
hilated, after it has been impress’d upon Matter by the first Cause.‘ And for this very
Reason, ,That it exists in a World that admits no Vacuum,*®® it is necessarily still
further propagated, till it return into it self: And, on the contrary, the Truth of this
Supposition is demonstrated, by all the Theorems of Motion observ’d in Nature, by
the help of the Senses« (DLN, I, § 25, S. 70f.).

Wie Cumberland darlegt, verweisen diese Gesetze (in der Ubersetzung:
»Laws of Matter and Motion«) ihrerseits auf die »principia Physiologiae

408 Eine etwas freie Ubersetzung, die jedoch auf Descartes‘ Behauptung verweist, es
kénne kein Vakuum geben, da ihm zufolge »alles rdumlich Ausgedehnte (...) mate-
riell sein (muff)« (vgl. Perler 1999, S. 79).

182

08:52:48. or—


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mechanicae generalia« (DLN, II, § 15, S. 101).4%° Insofern geben die eben
zitierten Ausfithrungen Cumberlands eine Descartes in Anspruch neh-
mende Auffassung wieder, die als »mechanistisch« bezeichnet werden
kann: »In einem weiteren Sinn ist sie mechanistisch, weil sie ganz allge-
mein Materie und Bewegung fiir die ersten und einzigen Ursachen aller Na-
turerscheinungen hilt, in einem engeren Sinn, weil die Bewegungsformen
durch die Prinzipien einer speziellen Disziplin, der Mechanik, bestimmt
sind.«*1% Wollte man diese mechanistische Sehweise unter Zugrundelegung
des lateinischen Originals noch genauer fassen, dann steht dem »aktiven
Element der Bewegung (...) das passive der bloff gestalteten Materie« ge-
geniiber.*!! Dariiber hinaus 148t die nimliche Belegstelle Elemente des
»frithneuzeitlichen« physikalischen Gesetzesbegriffs (auch wenn tradierte
Lehrmeinungen mitschwingen) und einige seiner Voraussetzungen erken-
nen: als Abstraktionsleistung die Reduzierung der komplexen sichtbaren
Welt auf einfache, letzte Prinzipien, die mathematisch-logische Bearbei-
tung (= geometrische Untersuchung) der in berechenbaren Grossen (i.S.
von geometrischen Eigenschaften) erfalSiten Materie und ihrer Bewegungs-
formen (i.S. von kinematischen Eigenschaften) in Ubereinstimmung mit
der Erfahrung (= bei sorgfiltiger Beobachtung der Phidnomene), verbunden
mit dem Nachweis, daf die — so die weitergehende Formulierung der Uber-
setzung— »Laws of (Matter and) Motion« hinsichtlich der Geschichte der
ganzen korperlichen Natur ausnahmslos gelten.

2.) Zu den »leges naturae«, denen Handeln und moralisches Verhalten ge-
horchen, legt Cumberland zwei Begriffsbestimmungen vor. Die eine findet
sich im ersten Kapitel (§ 1, S. 1 bzw. S. 39), die andere zu Beginn des fiinf-
ten Kapitels (§ 1, S. 185 bzw. S. 189).412 Die zuerst erwihnte Begriffsbe-
stimmung von lex naturae lautet:

»(...) Intelligimus Propositiones quasdam immutabilis veritatis quae Actiones
voluntarias citra Bonorum Electionem, malorimque Fugam dirigunt, ac Obligatio-
nem ad actus externos inducunt: etiam citra Leges Civiles (...)« (DLN, I, § 1, S. 1).

409 Inder Ubersetzung: »Principles of Mechanical Philosophy« (DLN, II, § 15, S. 118);
siehe auch: Introduction, § 24, S. 15.

410 Vgl. Schiemann 1997, S. 21, ferner S. 24 mit Fn. 16. Schiemann (1997, S. 95) ver-
weist im Kontext seiner Ausfithrungen zum »materialistischen Mechanismus« auf
ein schones Zitat von Lange (1876, S. 123): »In der Tat ist der Materialismus (...)
erst da vollendet, wo die Materie auch rein materiell aufgefasst wird, d.h. wo ihre
Bestandteile (...) Kérper (sind), die sich nach rein korperlichen Prinzipien bewegen
(...).«

411 Vgl. Schiemann 1997, S. 83, aber auch S. 82. Siehe auch Dear 2001, S. 80ff., insb.
86ff.

412 Eshandelt sich um die Langfassung und nicht um jene Kurzfassung, die sich in Erst-
ausgaben ebenfalls fand.

183

08:52:48. or—


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»For we (...) understand thereby, certain Propositions of unchangeable Truth, which

direct our voluntary Actions, about chusing Good and refusing Evil; and impose an

Obligation to external Actions, even without Civil Laws (...).« (DLN, 1, § 1, S. 39).
Die zweite, bereits oben zitierte Begriffsbestimmung aus dem fiinften Ka-
pitel hat den Wortlaut:*1?

»Lex Naturae est propositio a natura rerum ex Voluntate Primae Causae menti satis
aperteé oblata vel impressa, actionem indicans Bono Rationalium communi deservi-
entem, quam Si praestetur praemia, sin negligatur, poenae sufficientes ex naturd
Rationalium sequuntur.« (DLN, V, § 1, S. 185).

»The law of nature is a proposition, presented to or impressed upon the mind clearly
enough by the nature of things, from the will of the first cause pointing out the ac-
tion which will promote the common good of rational beings, and whose conse-
quences, from the nature of rational beings, will be rewards if it is performed and
sufficient punishments if it is neglected« (zitiert nach Kirk 1987, S. 31).

In beiden Begriffsbestimmungen wird lex naturae gleichgesetzt mit pro-
positio. Bei der zuerst aufgefiihrten Definition handelt es sich nach heuti-
gem Sprachgebrauch um eine unumstdfliche (da »wahre«) »ethische
Maxime« mit absolutem Verbindlichkeitsanspruch (obligatio) — ohne Inan-
spruchnahme von (positivem) Recht i.S. der »leges civiles«. Bei der im
finften Kapitel prisentierten Definition (Langfassung) wird der Verbind-
lichkeitsanspruch dadurch zum Ausdruck gebracht, dafi der Wille Gottes
als Quelle dieses Anspruchs ausgewiesen wird einschlieBlich der von ihm
ggf. zu verhidngenden Sanktionen (auffillig ist jedoch, daB nicht mehr von
»obligatio« die Rede ist). Dieses voluntaristische Moment scheint die ehr-
wiirdige Auffassung widerzuspiegeln, daf3 auch die Natur dem Schopfer-
willen gehorcht, wie auch der ins Spiel gebrachte Gedanke, daB Gott bei ab-
weichendem Verhalten mit Bestrafung reagiert, ebenfalls Traditionsgut
wiedergibt: Daf} ndmlich diejenigen, die Gottes Gesetze libertreten, Strafe
erleiden. Wie bereits ausgefiihrt, begreift Cumberland die beobachtbaren
Belohnungen resp. Bestrafungen als zuverldssige Indikatoren, um mit ihrer
Hilfe und der durch die Inanspruchnahme der Bewegungsgesetze verbiirg-
ten Einsicht in die »Natur der Dinge«, zugleich den Willen des »ersten Im-
pulsgebers« verldBlich in Erfahrung zu bringen. Da die dem gottlichen Wil-
len unterworfenen Reaktionsweisen zugleich auch den Natur- resp. Bewe-
gungsgesetzen gehorchen, gerdt Cumberland in eine Falle, aus der er zu
entkommen sucht, indem er Gott einerseits einen freien Willen zugesteht,
andererseits jedoch davon ausgeht, daB} dieser nicht inkonsequent handle
und sich insofern an die von ihm vorgegebene Ordnung der Natur binde.*!4
Ungeldst bleibt indessen das Problem, dafl ein zum Naturgesetz erhobenes

413 Vgl. hierzu die Ausfithrungen zu L. Kirks Hinweis aof zwei unterschiedliche Ver-
sionen dieser Definition weiter oben im Text.
414 Vgl. Parkin 1999, S. 168-172.

184

09:52:48. O


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verhaltensgebot eigentlich nicht iibertreten werden kann. Dieses Problem
steht daher einer konsequenten Analogiebildung im Wege.
Daf} Widerspriiche und Unstimmigkeiten Cumberland stindig begleiten,
macht auch das folgende Zitat deutlich:
»Actionum humanarum, & effectuum bonorumque malorimque humanae naturae,
praesertim verd praemiorum, poenardimque iis cohaerentium notitia, seu conceptus
animo formati, & in propositionum practicarum, quales descripsi, formam redacti
sufficiunt ad legis essentiam constituendam: Hujusmodi autem cogitationes in
animis eorum qui surdi nati sunt ex observatione generari possint, licét verborum

sonum, aut vim non capiant, atque adeo etiam illis innotescent leges naturales«
(DLN, V, § 1, S. 186).

»The Knowledge (or Ideas form’d in the Mind) of Human Actions, of Consequences
good or evil to human Nature, but, especially of Rewards and Punishments naturally
connected with such Actions, and those Ideas reduc’d into the Form of Practical
Propositions, (...), are all that is essential to a Law. Such Ideas may be produc’d, by
Observation, in the Minds of those who are born Deaf, tho* they form no notion of
the sound or force of Words; and so the Laws of Nature will become known, even to
them« (DLN, V, § 1, S. 191).

So spricht Cumberland hier von practical propositions (propositiones
practicae), die einerseits auf Erfahrung(swissen) beruhten, das selbst tau-
ben Menschen, die durch Beobachtung so die naturrechtlichen Gesetze
(leges naturales) kennen lernten, zuginglich sei, andererseits all das erfiill-
ten, was zu einem Gesetz (lex; law) notwendig sei. Da er hierzu auch die
mit geradezu berechenbarer RegelmiBigkeit*!> auftretenden gottlichen Be-
lohnungen und Bestrafungen zihlt,*1¢ diese aber wiederum, wie an anderer
Stelle ausgefiihrt, den Bewegungsgesetzen unterworfen sind, welchen sie ja
ihre RegelmaBigkeit verdanken, gibt es vor allem hinsichtlich der vorge-
nommenen begrifflichen Unterscheidungen zahlreiche Widerspriiche und
Unklarheiten.

3.) Die Entscheidung hinsichtlich der Befolgung solcher von »prudentia«
und Erfahrung(swissen) angeleiteten »praktischen Gebote« fithrt Cumber-
land (DLN, IV, § 1, S. 180/Ub.) auf »comparative Dictates of Reason« i.S.
einer Zweck-Mittel-Abschitzung bzw. Ursache-Wirkung-Beurteilung der
praktischen Vernunft zurlick, um dann mit einer interessanten Formulie-
rung aufzuwarten:

»Nobis qui Legum naturalium Generationem tantim quaerimus, non est necessari-

um asserere hujusmodi dictamina, etiam postquam ea Legum vim habere novimus,

semper homines ad actus determinare; sufficit ut jus dicant determinationi futurae«
(DLN, IV, § 1, S. 173f.).

415 Vgl. Parkin 1999, S. 154: »Mathematics, combined with experimental knowledge,
could become a new key to deciphering nature, and a new way of comprehending
God’s will.«

416 Vgl. auch DLN, V, § 58, S. 299f. (Ubersetzung).

185

09:52:48. O


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»It is not necessary for us, who only inquire into the Formation of the Laws of Na-
ture, to assert, that such Dictates, even after we know that they have the Force of
Laws, do always determine Men to Action; it is sufficient, that they tell us, how we
ought to determine« (DLN, 1V, § 1, S. 180).

Zieht man eine moglichst wortgetreue Ubersetzung des lateinischen Origi-
nals heran,*!” so zeigt sich, daB Cumberland bei den »praktischen Geboten«
(die er im iibrigen unterschiedlich bezeichnet: propositiones oder dic-
tamina) auf den Nachweis eines absoluten Verbindlichkeitsanspruchs mit
einer deterministischen Erwartungshaltung verzichtet, die ja — wie im vier-
ten Kapitel ausgefiihrt — die »praktischen Gebote« liberhaupt nicht kennen.
Thm geniigt hier der Hinweis, daB sie Recht und damit ein strikt vorgege-
benes Verhalten anzeigen konnen. Mit dem Riickgriff auf Suarez liefie sich
ein Interpretationsangebot machen, welches auf dessen Unterscheidung
von »lex indicans« und »lex obligans« abstellt: das blofe Wissen um den
zu beachtenden Inhalt schaffe keine Verbindlichkeit, sondern zeige besten-
falls an, daB3 eine solche latent unterstellt werden kénne, die — so miifite man
hinzufiigen— mit der Rechtsetzung manifest wird. Der Ubersetzer, der un-
mittelbar jene Erlduterungen heranzieht, mit denen Cumberland seine Un-
terscheidung von »Three Forms of practical Dictates of Reason« untermau-
ert,*'® behandelt die »praktischen Gebote« ganz offensichtlich als Regeln,
die uns sagen, wie wir uns verhalten (entscheiden) sollen.

Den Terminus »Propositiones« verwendet Cumberland aber auch zur Be-
zeichnung der »leges naturae«, die er gewohnlich als identisch mit den un-
verdnderlichen »leges motlis naturales« ansieht, wie sie vornehmlich von
Wren und Huygens aufgezeigt wurden.*! Gerade die folgende Textstelle,
die zudem eine abgewandelte Fassung der »Goldenen Regel« bemiiht, fiihrt
auf besonders anschauliche Weise vor, wie Cumberland dadurch Affinité-
ten konstruiert, daf er »ungeahnte Ahnlichkeiten« (Helmholtz) aufzeigt,
wobei er daran erinnert, daf} so das Denken (vis intellect@is) ganz allgemein
verfahre:

417 »Fiir uns, die wir die ganze Entstehung der Naturgesetze erforschen, ist es nicht er-
forderlich zu beweisen, daB Gebote (dictamina) dieser Art, nachdem wir wissen, daf3
sie die Kraft von Gesetzen haben, immer die Handlung der Menschen bestimmen;
es geniigt, wenn sie Recht anzeigen fiir zukiinftige Determinierung.«

418 Vgl. S. 180f. bzw. S. 174f. Diese Unterscheidung diirfte von Robert Sharrock (1630-
1684) (mit-)beeinfluBt sein, der das »dictamen rectae rationis« und das »dictamen
naturalis conscientiae« als gleichberechtigte Quellen des Naturrechts anerkennt.
Sharrock wird von Cumberland z.B. gleich zu Beginn der »Prolegomena« im § 1
erwihnt; im § 24 der »Prolegomena« (Ubersetzung S. 30f.) nennt Cumberland den
Kurztitel von Sharrocks Werk (De officiis secundum naturae jus seu de moribus ad
rationis normam confirmandis doctrina (...), Oxford 1660) und nimmt ausdriicklich
Bezug auf dessen Kritik, die das Niitzlichkeitsprinzip als alleinigen Verpflichtungs-
grund verwirft. Zu Sharrocks Bedeutung fiir Cumberland, der ihm iiber Cicero auch
den Zugang zu stoischem Gedankengut erdffoet hat, vgl. Parkin 1999, S. 92-94, insb.
S. 93.

186

08:52:48. or—


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Sufficit qudd vis intellectdls similitudinem naturae, statGsque, quoad necessaria,
inter omnes homines percipiens, quédque ratiocinari a factis erga alios, ad similia
facienda aut speranda, aut metuenda plané naturale sit, & perpetuum, nec minus ef-
ficax ad homines commovendos quam contractus mutuus est inter moventia &
mobilia ad communicandos motus inter partes systematis corporei« (DLN, II, § 14,
S. 100).

»It is sufficient, that ,To perceive in Men a Likeness of Nature and Condition with
respect to Necessaries, and ,To infer from what is done to others, what we are to
hope or fear will be done to our selves,* are Acts Natural and Universal, and not of
less Efficacy to influence Men, than mutual Contact between Bodies moving and
moved, is to communicate Motion among the Parts of a corporeal System« (DLN, II,
§ 14, S. 116).

Bisweilen verwendet Cumberland fiir propositio auch das Wort principium
(bzw. principii), wofiir der Ubersetzer den Ausdruck »rule(s)« heranzieht,
wie er auch »proposition« und »rule« synonym gebraucht. Auch kennt
Cumberland die Ausdruckweise »regulae«, zieht sie jedoch vor allem dann
heran, wenn z.B. von Rechenregeln die Rede ist.

4.) »Propositio« nimmt bisweilen bei Cumberland auch den Stellenwert ei-
nes Grundsatzes (»Prinzips«) ein, der am Anfang eines Ableitungszusam-
menhangs steht (der allerdings nicht immer frei von einem Zirkelschlufl
ist):

»(...) T have, nevertheless, thought proper to select only a few (particular Proposi-
tions, HT), and those the most general, which might, in some measure, explain that
general Description of the Laws of Nature, which I at first propos’d, and are a little
more manifestly contain’d in one Proposition, the Fountain of all Nature’s Laws.
Which general Proposition is this, The greatest Benevolence of every rational Agent
towards all, forms the happiest State of every, and of all the Benevolent, as far as is
in their Power; and is necessarily requisite to the happiest State which they can at-
tain, and therefore the common Good is the supreme Law« (DLN, I, § 4, S. 41; das
lat. Original wurde bereits zitiert).

5.) Als Beispiel fiir die Austauschbarkeit der von Cumberland herangezo-
genen Begriffe kann das folgende Zitat angefiihrt werden. Nachdem zu-

419 Vgl. DLN, 1], § 14, S. 101: »Eas (leges mot{is naturales) autem omnes in lance super
uno centro aut binis oscillante exhiberi posse docuerunt Clarissimi viri, Wrennius,
& Hugenius.« —»All which Laws (natural Laws of Motion) Wren and Huygens have
shewn how to exhibit by the Beam of a Balance, suspended either upon a single Cen-
ter, or upon two Centers at equal distance from the Center of Gravity.« (DLN, II,
§ 14, S. 117f.). Den Zusatz »Center of Gravity« {ibernimmt der Ubersetzer direkt
von den Quellen, Wren 1669, bzw. Huygens 1669, unter Angabe der lat. Titel. An
anderer Stelle (DLN, II, § 29, S. 112f. bzw. S. 127) dieses Kapitels bezieht sich
Cumberland auf Harveys Entdeckung des Blutkreislaufs (»Motion of the Blood«).
Zu Harvey vgl. Frank 1979 mit Nachweisen von Verbindungen zur Royal Society
bzw. zu einer ihrer Vorlduferinnen, der sog. »1645-Group«.

187

09:52:48. O


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nachst von »generalium praeceptorum« (»general precepts«) die Rede ist,

fahrt der Text wie folgt fort:
»Hoc praeterea commodi habet observatio Universalium Conceptuum & propositio-
num Theoreticarum & Practicarum a Mente humana naturaliter factarum, quod ex
universalibus huju(s)modi notionibus immutabiles, adeéque Aeternae quodammodo
Regulae humanis actibus constituantur, Hujusmodi propositiones seu Regulas ali-
quam multas in sequentibus Lectori exhibemus, & quibus distinct® videat, quaenam
sint notiones universales € quibus constituuntur, (...)« (DLN, I, § 11, S. 93).

»It is of this further Advantage to observe these universal Ideas and Propositions,
both Speculative and Practical, which are naturally form’d by the Mind of Man, be-
cause from such universal Notions are form’d Unchangeable, and consequently in
some Sense Eternal, Rules of human Action. In the following Sheets, I shall lay be-
fore the Reader many such Propositions or Rules, whence he may distinctly per-
ceive, what those universal Notions are, of which they are form’d; (...)« (DLN, II,
§ 11, S. 110).
Restimierend kann man festhalten: Listet man die Begriffe, die man diesem
schmalen Ausschnitt aus Cumberlands umfangreichem Werk entnehmen
kann, einmal auf — (natural) laws of Motion [leges mot{is naturales], laws
of Nature [leges naturae], (general) precepts [praecepta generalia],
(general) principles [principia generalia], propositions [propositiones],
rules [regulae], theorems [theoremata] —, dann ist diese Liste mehr oder we-
niger deckungsgleich mit jenem Vorrat an Begriffen, die F. Steinle fiir die
junge Royal Society und ihr Umfeld identifiziert hat.*?° Auch die synonyme
Verwendungsweise dieser Begriffe ist auffallend dhnlich.

V. Bernegger und Cumberland im Vergleich — eine Skizze

Unter Einbeziehung von Parkins Studie zu Cumberland soll der Versuch ge-
macht werden, wenigstens ansatzweise ein Profil jener Fidhigkeiten und
Vorlieben zu erstellen, die sich moglicherweise glinstig fiir eine Rezeption
des »naturwissenschaftlichen« Naturgesetzbegriffs ausgewirkt haben — un-
ter Einbeziehung ebenso vorteilhafter Rahmenbedingungen. So zeigt
Cumberland (1632-1718) eine Vorliebe fiir Mathematik wie auch fiir »das
Tun und Denken der Alten«, was u.a. darin zum Ausdruck kommt, daf} er
»den Faden der scholastischen Naturrechtstradition«*?! wiederaufnimmt
und dabei auch stoisches und neuscholastisches Gedankengut berticksich-
tigt.*?? Als Theologe entwarf er eine ausgearbeitete Naturrechtskonzeption
nach christlicher Lehre. Sein Umgang mit Juristen, die an der damals zeit-
gendssischen Naturrechtsdiskussion partizipierten und dabei vor allem

420 Vgl. Steinle 1999, S. 3-5. Siehe auch Steinle 2001, S. 81-83.

421 Vgl. Schneider 1967, S. 187f.

422 Vgl. Parkin 1999, S. 88ff., S. 92ff., S. 183f. u. S. 97ff. (Cicero); Schneider 1967, S.
191, S. 194.

188

08:52:48. or—


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

John Selden (1584-1654) Aufmerksamkeit schenkten, war ihm hierbei for-
derlich. Durch den auch durch personliche Kontakte und Freundschafts-
bande gesicherten Zugang zur Royal Society, die dank ihres Sekretirs und
seiner Zeitschrift sich zu einer »fest« etablierten » Borse« fiir Informationen
und Theorien entwickelt hatte, hielt sich Cumberland, der allerdings schon
withrend seiner Studienzeit auf Descartes aufmerksam geworden war, auf
dem Laufenden und versorgte sich mit den neuesten Theorien (z.B. laws of
matter and motion). Den dadurch gegebenen Vorteil veranschaulicht der
Vergleich mit dem »learned household«*?3 eines Bernegger. Zwar verfiigte
auch dieser iiber ein ausgedehntes Netzwerk von Korrespondenzpartnern,
doch war dieses nach aufen geschlossen.*?* Indem Oldenburg als Sekretir
der Royal Society eingegangene und/oder angeforderte Briefe in einer auf
Kontinuitdt angelegten Zeitschrift zum Abdruck bringt, verwandelt er diese
Briefe in offentlich zugidngliche Abhandlungen, die zur Stellungnahme
bzw. zum Meinungsaustausch einladen, auch wenn die soziale Zusammen-
setzung der frithen Royal Society trotz ihres »harten Kerns« an geschulten
Wissenschaftlern (»virtuosi«) bisweilen eher an einen Gentlemen-Debat-
tierclub erinnert.*?> Doch schafft ein solches pluralistisches, prinzipiell er-
weiterbares Netzwerk geeignete Rahmenbedingungen wenigstens zum
Sammeln von Informationen wie fiir die Verbreitung neuer Theorien,*2°
wobei durch » Aktions-Reaktions-Sequenzen« hervorgerufene eigendyna-
mische Abldufe, die oft genug durch » Ambivalenzen der Interessenorien-
tierungen« stimuliert werden,*?” zusitzliche Aufmerksamkeit erregen kon-
nen. Ein solches, auf iiberraschende »Neuigkeiten« hin angelegtes Umfeld
diirfte die Rezeption eines physikalischen Naturgesetzbegriffs (einschlie3-
lich »moderner« Methoden) nicht unerheblich geférdert haben. Der Cum-
berland genuin zurechenbare Einfall, seine gegen Hobbes gerichtete christ-
liche Naturrechtslehre mit der neuen wissenschaftlichen »Philosophie« ei-
nes »materialistischen Mechanismus« abzusichern, mit deren Hilfe zudem
der wissenschaftlich begriindete Nachweis erbracht werden sollte, daf das

423 Vgl. Hall 1981, S. 178.

424 Vgl. Weber 1976, S. 23, § 10 Offene u. geschlossene soziale Beziehungen.

425 Vgl. Hunter 1981, S. 59ff., insb. S, 70ff., sowie Hunter 1994, S. 25-34, sowie S. 126-
128: Table 5, 6 u. 7.

426 Siehe das von Hunter (1981, S. 65f.) gegebene Beispiel, das die Erkldrung von Ebbe
und Flut betrifft. Vgl. auch den von ihm gegebenen Hinweis: »Lesser men were
chiefly important for collecting information, but they were not hesitant in suggesting
rival theories concerning this and other natural phenomena, theories which major
practitioners had to take seriously« (Hunter 1981, S. 65).

427 Vgl. Mayntz/Nedelmann 1987, S. 656ft. Die Aufforderung an die Fellows der Royal
Society zur Kooperation machte sie zu potentiellen Aktionspartnern, zugleich waren
sie aber auch potentielle Konkurrenten — eine typische Konstellation ambivalenter
Interessenorientierung, die zu Auseinandersetzungen um Priorititsanspriiche fithren
kann. Bekannt ist Huygens Auseinandersetzung mit Robert Hooke um die Prioritét
bei der Erfindung der »balance-spring watch« im Jahre 1675. Vgl. Hiffe 1992,

189

08:52:48. or—


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Naturrecht durch Gott, den »ersten Gesetzgeber«, selbst sanktioniert
werde, sollte seiner Konzeption nicht nur zu einer erhShten Abnahmebe-
reitschaft, vornehmlich im protestantischen Lager, verhelfen, sondern auch
seinen »Gegner« mit dessen eigenen Waffen schlagen.

Vergleicht man diese Profilskizze mit einer fiir Bernegger (1582-1640)
erstellten, dann {iberrascht die erstaunlich hohe Affinitat zwischen beiden.
Auch Bernegger zeigt eine grofle Vorliebe fiir das » Tun und Denken der Al-
ten«, Stichworter wiren hierfiir »Cento«-Kunst, Topik, vor allem aber seine
Lipsius-Verehrung bzw. Lipsius-Nachahmung. Bernegger, der Mathematik
und (angeblich auch) Rechtswissenschaften studiert hat, zeigt sich nicht
nur an dem zu seiner Zeit »modernen« Neu-Stoizismus des Lipsius, den
auch ihm nahestehende Personlichkeiten (wie z.B. Opitz, Zincgref) schit-
zen,*? interessiert, sondern ist ebenfalls fest in einer protestantisch geprig-
ten, christlichen Tradition beheimatet. Im Unterschied zu Cumberland hat
er jedoch keine eigenstindige »systematische« Naturrechtslehre vorgelegt.
Naturrechtliche Argumentationsfiguren, die weitgehend A. Gentili, dem
Vorgédnger von Grotius, verpflichtet sind, finden sich ansatzweise in seiner
1621 publizierten Streitschrift » Tuba pacis«, die sich hinsichtlich der dort
erbrterten Probleme als hochst zeitgebunden erweist. Als funktionales
Aquivalent zur dauerhaft institutionalisierten Royal Society konnen
Berneggers umfangreiches Netz an Korrespondenzpartnern angefiihrt wer-
den sowie die ihm zugeschriebenen Kontakte zu »gelehrten und literari-
schen Gesellschaften«. Auch wenn dieses etwas fragilere System der Infor-
mationsbeschaffung moglicherweise eher vom Zufall abhéngig war, so hit-
ten doch Berneggers friihe und daverhafte Kontakte zu Kepler ihn mit des-
sen physikalischem Naturgesetzbegriff bekannt machen kénnen, der ja mit
dem von Descartes vergleichbar ist. Dafl Bernegger eine Grenzposition ein-
nimmt, zeigen besonders anschaulich seine kommentierenden Ausfiihrun-
gen zu den Gezeiten in seiner Tacitus-Ausgabe des »Agricola« von 1618.
So geht er bei diesem »naturae miraculum« von sinnlich wahrnehmbaren,
»feste Zeiten« einhaltenden RegelmiBigkeiten von Ebbe und Flut aus*?
und verweist auf die von Kepler in der Einleitung zur »Neuen Astronomie«
(1609) angebotene Erkldrung. Bezeichnenderweise zitiert er dabei aus-

428 Vgl. Oestreich 1969, S. 41.

429 »Tertium attributum cum aliis maribus commune, est aestus reciprocus, seu fluxus
& refluxus marinus, quo certis horis intumescit, certis iterum detumescit.« (C.
Cornelii Taciti, De Vita Julii Agricolae Liber (...), Argentorati 1618, S. 141. — Ob-
wohl Bernegger zunichst daranf hinweist, daBl seine Tacitus-Ausgabe nicht die In-
tention verfolge, die »Ursache (dieses Phinomens) aufzuspiiren«, weist er schlief3-
lich dennoch auf das »#uBerst scharfsinnige Urteil (...) des bedeutendsten Philoso-
phen und Mathematikers unserer Zeit«, sprich Kepler, hin.

190



https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schlieBlich zwei deskriptive Abschnitte*3? und verzichtet génzlich darauf,
den »Gesetzescharakter« anzusprechen, der diesen RegelmiBigkeiten von
Kepler beigelegt wird. Dieser verwendet in diesem Zusammenhang aus-

430 Bernegger ( 1618, S. 141f)) zitiert die folgende Stelle aus der Einleitung zur »Neuen
Astronomie« Keplers: »Orbis virtutis tractoriae, quae est in Luna, porrigitur usque
ad Terras, & prolectat aquas sub Zonam Torridam, quippe in occursum suum qua-
cunque in verticem loci incidit, insensibiliter in maribus inclusis, sensibiliter ibi ubi
sunt latissimi alvei Oceani, aquisque spatiosa reciprocationis libertas. quo facto
nudantur littora Zonarum & Climatum littoralium (lateralium), & si qua etiam sub
torrida sinus efficiunt reductiores Oceani propinqui. Itaque aquis in latiori alveo
Oceani assurgentibus, fieri potest, ut in angustioribus ejus sinubus, modo non nimis
arcte conclusis, aquae praesente Luna etiam aufugere ab ea videantur: quippe
subsidunt, foris subtracta copia aquarnm. // Celeriter vero Luna verticem trans-
volante, cum aquae tam celeriter sequi non possint, fluxus quidem fit Oceani sub
Torrida in Occidentem, quoad impingit ad contraria littora, curvaturq; ab iis;
dissolvitur vero discessu Lunae concilium aquarum seu exercitus qui est in itinere
versus Torridam, quippe desertus a tractu, qui illum exciverat; impetuq; capto, ut in
vasis aquaticis, remeat & assultat ad littora sua, eaq; operit: gignitque impetus iste
per absentiam Lunae, impetum alium; donec Luna rediens, fraena impetus hujus
recipiat, modereturque, & una cum suo motu circumagat. Ita littora aequaliter
patentia iisdem horis implentur omnia; reductiora vero tardius, nonnulla
diversimode ob diversos Oceani aditus« (Kepler 1609, Introductio). — »Der Bereich
der Anziehungskraft des Mondes erstreckt sich bis zur Erde und lockt das Wasser
in die heifle Zone, um dort mit ihm zusammenzutreffen, wo er gerade in den Zenith
gelangt, und zwar unmerklich in eng eingeschlossenen Meeren und merklich dort,
wo die Meeresstrecken sehr breit sind und die Gewisser einen weiten Spielraum zum
Hin- und Herfluten besitzen. Dadurch kommt es, daf die Kiisten in den seitlichen
Zonen und Klimaten sowie auch in der heiflen Zone dort, wo die Kiisten weiter zu-
riickliegende Buchten im nahen Meer bilden, entbl6ft werden. Es ist daher wohl
moglich, daB3 beim Steigen des Wassers im breiteren Meeresbecken dasselbe in den
zugehdrigen engeren Buchten, die nur nicht zu eng eingeschlossen sein diirfen, in
Gegenwart des Mondes vor ihm sogar zu fliehen scheint; es senkt sich eben, weil
draulen eine Menge Wasser weggezogen wird. // Da der Mond den Zenith rasch
iberfliegt, die Wassermassen aber so rasch nicht folgen kénnen, entsteht unter der
heiflen Zone eine Stromung des Meeres gegen Westen, bis sie an der gegeniiberlie-
genden Kiiste anstoft und daselbst gestaut wird. Wenn aber der Mond weggeht, 16st
sich die Ansammlung der Gewiisser oder die Flutmasse, die auf dem Weg zur heifien
Zone ist, auf, da der Zug wegfillt, der sie in Bewegung gebracht hatte. Infolge des
Schwungs, den sie bekommen, strdmt sie, wie in Wassergefiaflen, wieder zuriick,
stiirmt gegen die eigenen Kiisten und bedeckt sie. Da der Mond nicht da ist, erzeugt
dieser Schwung einen anderen, bis der Mond zuriickkehrt, die Ziigel des Schwungs
wieder aufnimmt, diesen im Zaume hilt und entsprechend seiner eigenen Bewegung
mit herumfiihrt. So werden die Kiisten, die gleichmiBig offen stehen, alle zur selben
Stunde iibergossen, die weiter zuriicktretenden dagegen spéter, diese und jene in ver-
schiedener Weise wegen der Verschiedenheit des Zugangs, den das Meer hat«
(Kepler in der Ubersetzung von M. Caspar, 1990, Einleitung, S. 26f.).

191



https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

driicklich den Terminus »Gesetz« (lex)*3! und zieht zur Erklarung das von
Grafhoff aufgezeigte Abstandsgesetz heran,**? mit dem Kepler ein Natur-
gesetz gefunden zu haben glaubte. Obwohl Bernegger einerseits »ins
Schwarze« trifft, bleibt ihm andererseits Keplers physikalische Begriin-
dung der Gezeiten mit Hilfe des Abstandsgesetzes vollig fremd. Vielmehr
steht die Passage ganz im Banne der topischen Argumentationsweise. So
wird Kepler als ernst zu nehmende Autoritit unmittelbar an die Seite von
Seneca gestellt, der als anerkannte Autoritit gilt: »Ac Seneca quidem lib.
7 de benef. cap. 1 non referre scribit, licet nescias, quae ratio Oceanum ef-
fundat ac revocet: cum non multum noceat transisse, quae nec licet scire,
nec prodest.«*33 Und ebenso steht das »4uBerst scharfsinnige Urteil, das der
Wahrheit so nahe wie moglich kommt« — die Rede ist selbstverstédndlich
von Kepler, der dann mit den beiden deskriptiven Abschnitten seiner Ge-
zeiten-Theorie zitiert wird — unmittelbar neben einem iiberkommenen Er-
kldrungsangebot: »Wenn es aber dennoch geféllt, dieses Wunder der Natur
sorgfiltiger zu erforschen, dann sind die Schriften der Philosophen zu Rate
zu ziehen, die bei so groflem Widerstreit der Meinungen darin einigerma-
Ben iibereinstimmen, dall jene Bewegung (von Ebbe und Flut, HT) dem
Mond zuzuschreiben sei, da er ja, wie man erkannt hat, auch andere fliissige
Korper beherrscht und regiert.«*** Es kann demnach auch nicht iiberra-
schen, dal Keplers Gezeiten-Theorie eher beildufig in einem Kommentar
zu Tacitus’ »Agricola« erscheint. Selbst dort, wo Bernegger dank seiner
Belesenheit und generellen Aufgeschlossenheit beinahe auf Keplers Ab-
standsgesetz st6ft, erweist er sich letztlich als »eingefleischter« Tacitist.

431 Es handelt sich hierbei um den Abschnitt, der auf jenen folgt, mit dem die Textpas-
sage endet, die Bernegger in die von ihm besorgte Edition von Galileis »Dialog«
iibernommen hat. Vgl. Kepler 1609/1990, S. 33f. Im lat. Original verwendet Kepler
den Terminus »lex«.

432 In diesem Band.

433 Vgl. Bernegger 1618, S. 141. In der Ubersetzung: »Und Seneca schreibt jedenfalls
im 7. Buch »de benef.« cap. 1, dal es nicht von Bedeutung sei, wenn man nicht wisse,
welcher verniinftige Grund (ratio) das Meer herausschleudern lasse und es wieder
zuriickrufe, obwohl es nicht viel schade, das iiberschritten zu haben, was nicht er-
laubt sei zu wissen; aber es niitzt auch nicht.« — Die von Bernegger angefiihrte Stelle
aus Seneca (De beneficiis VII, 1,5) fiihrt das Hin und Her des Ozeans als eines der
Beispiele fiir ein Wissen an, das tiberfliissig sei, weil es nicht unmittelbar moralisch
niitzlich sei. H. Friedrich (1967, S. 352, Fn. 14) macht darauf aufmerksam, es sei
nicht ungewohnlich, »Zitate (zu) finden, die der Absicht und dem Geist ihrer Quelle
zuwiderlaufen.«

434 Vgl. Bernegger 1618, S. 141. Im Original: »Quod si tamen hoc naturae miraculum
diligentins rimari juvat, Philosophorum consulenda sunt scripta, qui in tantd
sententiarum discrepantid, in hoc feré consentiunt, quod Lunae, utpote quam aliis
etiam humidis corporibus dominari atque praeesse deprachensum est, ille motus sit
adscribendus.«

192

08:52:48. or—


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auch wenn Bernegger, gemessen an den Cumberland auszeichnenden
Faktoren, als potentieller Kandidat anzusehen ist, zumal er mit der Monta-
getechnik des Cento ein geeignetes Instrument zur Hand hatte, an irgend-
einer Stelle seiner Texte beispielsweise Keplers Abstandsgesetz »einzu-
bauen«, so haben schlieilich weder er noch seine Schiiler die gesuchte
Transferleistung erbracht, sondern Cumberland. Sicher kam diesem dabei
zugute, daf} nicht nur die Grotius-Rezeption voll im Gange war und er in
Hobbes bereits ein nachahmenswertes Vorbild besa}, sondern die junge
Royal Society inzwischen zu einem »Umschlagplatz« fiir den Terminus
»laws of nature« geworden war.*>> Der »unaufgeklirte Rest« ist dem »wit-
zigen« Einfall Cumberlands, aber auch dem Zufall geschuldet.

435 Vgl. Steinle 1995, S. 361, ferner Steinle 2001, S. 81-83.

193

09:52:48. O


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

08:52:48.


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Vorbemerkung
	II. Zum Ausbleiben des Naheliegenden: Nachforschungen zu Matthias Bernegger
	II.1 Was auf den ersten Blick für Bernegger spricht
	II.2 Lipsius als Vorbild: die vielseitig verwendbare Montagetechnik des Cento
	II.3 Zu Berneggers »Idolum Lauretanum«
	II.4 Zu Galileis »Systema Cosmicum«

	III. Vor und nach Grotius' »De jure belli ac pacis«: Berneggers »Tuba Pacis«- Boecler und Scheffer als Grotius-Kommentatoren
	III.1 Zu Berneggers » Tuba pacis«
	III.2 Boecler und Scheffer als Grotius-Kommentatoren

	IV. Zur Descartes-Rezeption in Schweden: Der »Umweg« über Cumberlands »De Legibus Naturae« oder Was man bei Bernegger vergebens sucht, entdeckt man bei Cumberland
	V. Bernegger und Cumberland im Vergleich - eine Skizze

