
C. Von Bernegger zu Cumberland: Zur Rezeptionsgeschichte 
eines frühneuzeitlichen physikalischen N aturgesetzbegriffs 
im Naturrechtsdenken des 17. Jahrhunderts. 92 

/. Vorbemerkung 

Auf den ersten Blick scheint Matthias Bernegger (1582-1640) geradezu 
prädestiniert zu sein, in »witzigem« Einfall 93 neuartige Einsichten vor­
nehmlich auf dem Gebiet der Naturphilosophie seiner Zeit, der er eine hohe 
Aufgeschlossenheit entgegenbrachte, auf die ihm vertrauten Arbeitsgebiete 
anzuwenden oder an seine Schüler weiterzugeben. Wenn später in einer Ka­
pitelüberschrift vom »Ausbleiben des Naheliegenden« die Rede ist, so wird 
damit sowohl eine zeitliche als auch eine inhaltliche Dimension angespro­
chen. Eine zeitliche insofern, als sich erst einige Jahrzehnte nach 

92 Es handelt sich um einen Beitrag, der für eine von Lorraine Daston (Max-Planck­
Institut für Wissenschaftsgeschichte, Berlin) und Michael Stolleis (Max-Planck-In­
stitut für Europäische Rechtsgeschichte, Frankfurt/Main) initiierte Arbeitsgruppe 
erstellt wurde. Michael Stolleis gab den entscheidenden Hinweis auf Matthias Ber­
negger. Bjarne Jacobsen (Ärhus) ist dafür zu danken, daß er einschlägige Disserta­
tionen aus der Bibliothek der Universität Uppsala besorgt und darüber hinaus auch 
schwedische Texte übersetzt hat; Bo Lindberg (Göteborg) war so freundlich, nicht 
nur Fragen zu seinem Buch »Naturrätten i Uppsala« zu beantworten, sondern auch 
wertvolle Hinweise zur Descartes-Rezeption in Schweden zu geben. Gesa von Essen 
(Göttingen) war behilflich bei der Besorgung schwer zugänglicher Texte, Joachim 
Bremer von der Nieders. Landesbibliothek gab wertvolle bibliographische Hin­
weise. Stephan Meder, Jürgen Frank, Hagen Hof und Manfred Walther (alle Han­
nover) sowie Joachim Rückert (Frankfurt/Main) und Friedrich Steinle (Berlin) ha­
ben sich dankenswerterweise Zeit zur kritischen Durchsicht der Erstfassung bzw. 
des überarbeiteten Manuskripts genommen. Über die Regeln der Courtoisie hinaus 
gilt ein ganz besonderer Dank Anne Marie Schleebach (Geislingen), Hildegard Can­
cik-Lindemaier (Tübingen) und Maximiliane Kriechbaum (Hamburg): sie haben be­
sonders schwierige Texte übersetzt und waren mit ihrem fachlichen Rat stets zur 
Stelle. Den beiden zuletzt Genannten sei auch gedankt für die schnelle und gründ­
liche Lektüre der Erstfassung sowie für ihre engagierten Kommentare. Last not 
least: Besonderer Dank gebührt Dr. Borkowski und den Schwestern seiner Station. 

93 »Witz« gilt v. Helmholtz (1896, S. 348) als »Vermögen, bisher ungeahnte Ähnlich­
keiten zu entdecken.« Es handle sich dabei um eine schlagartig zustande gekommene 
intuitive Erkenntnis (»Geistesblitz«), die man nicht erzwingen könne, die jedoch »in 
einer der künstlerischen Anschauung analogen Weise« ablaufe (Helmholtz 1968, S. 
16f. ). Helmholtz (1896, S. 348) spricht auch von »Divination« i. S. einer »Art gött­
liche(n) Eingebung.« Mit Blick auf Goethes Farbenlehre, die auch Helmholtz 
behandelt, verwendet Schöne (1987, S. llff.) sogar den Ausdruck »Erweckungs­
erlebnis«. Die Analogie zur Kunst, mit der eine schöpferische Komponente zum 

103 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Berneggers Tod im Jahre 1640 für diese Fallstudie, die auch kurz auf die 
Entstehung des Naturrechts in Schweden eingeht, zeigen läßt, daß dort -
nunmehr unter Einbeziehung der inhaltlichen Dimension - die von Richard 
Cumberland (1632-1718) 94 1672 bereits vollzogene und in der vorliegen­
den Abhandlung thematisierte Parallelisierung von »Naturgesetz« im phi­
losophisch-juristischen und naturphilosophisch-physikalischen Sinne rezi­
piert wird. Hinzu kommt der auf den ersten Blick ebenfalls weniger nahe­
liegende Umstand, daß sich ein christlich-stoisches und eben nicht ein zu­
nehmend »gottfernes« Naturrecht mit einem eher »neuzeitlichen« (jedoch 
keineswegs einheitlichen) Gebrauch des physikalischen Naturgesetzbe­
griffs verbindet. Auffällig ist allerdings, wie zu zeigen sein wird, daß sich 
zwischen Bernegger und Cumberland überraschende Affinitäten aufzeigen 
lassen. 

Entsprechend dieser Vorgabe sollen zunächst jene Gesichtspunkte skiz­
ziert werden, die Bernegger als geeigneten Kandidaten erscheinen lassen, 
die »gesuchte« Transferleistung erbracht zu haben (Abschn. II.l ). Vor al­
lem sein Interesse an Mathematik und Astronomie sowie der vorgegebene 
Untersuchungsgegenstand rechtfertigen die Einbeziehung der von Joh. 
Kepler vorgelegten Arbeiten und damit die Heranziehung der von G. Graß­
hoff vorgelegten Kepler-Studie, zumal ein Briefwechsel zwischen Kepler 
und Bernegger überliefert ist. In den folgenden Abschnitten (II.2-II.4) wird 
dann anhand ausgewählter Arbeiten Berneggers die Frage erörtert, wel­
chem Beweisideal dieser verpflichtet ist bzw., ob in diesen Arbeiten, die 
zum Teil zeitlich erheblich auseinander liegen, überhaupt der von der Na­
turphilosophie vorgegebene Begriff des physikalischen Naturgesetzes An­
wendung findet bzw. vorkommt. Der III. Abschnitt geht zunächst auf die in 
Berneggers Schrift » Tuba pacis« (1621) erkennbaren naturrechtlichen Ar­
gumentationsfiguren ein, um sich dann der Rezeption von Grotius (1583-
1645) zuzuwenden, an der einerseits der Bernegger-Schüler Boecler ( 1611-
1672), andererseits dessen Schüler Scheffer(us) (1621-1679), der 1665 in 

Ausdruck gebracht wird, die zugleich auf eine »Einsicht ins Ganze« abzielt, scheint 
verbreitet gewesen zu sein. Entsprechende Nachweise für Friedrich Carl von 
Savigny gibt beispielsweise Meder ( 1999, S. 16, S. 35, S. l 38ff.). Auch Max Weber 
(1992, S. 81ff.) stellt bei der »Eingebung«, die sich nicht erzwingen lasse, eine Ana­
logie her zwischen Wissenschaft und Kunst. So seien die »mathematische Phantasie 
eines Weierstraß« und die eines Künstlers qualitativ grundverschieden, doch »nicht 
dem psychologischen Vorgang nach. Beide sind: Rausch (im Sinne von Platons ,Ma­
nia ') und ,Eingebung'.« Daß »Eingebung« auch »durch Beziehung bekannter Tat­
sachen auf bekannte Gesichtspunkte dennoch etwas Neues« schaffen kann (Weber 
1973, S. 214), ist am Beispiel von Max Webers »Musiksoziologie«, die bekannte 
Fakten auf die Idee eines sich im Okzident entfaltenden Rationalisierungsprozesses 
bezieht, demonstriert worden. Vgl. Treiber 1998. 

94 Die Encyclopaedia Britannica gibt als Geburtsdatum den 15. Juli 1631 an. Anson­
sten wird 1632 als Geburtsjahr genannt. 

104 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Uppsala Prof. h.c. für Natur- und Völkerrecht werden sollte, beteiligt wa­
ren. Dabei interessiert einmal die Frage, inwieweit sich die Promotoren­
Rolle Berneggers, der ja - allerdings erst seit 1628 nachweisbar - mit Gro­
tius korrespondierte, wenigstens plausibel machen, wenn nicht sogar bele­
gen läßt. Darüber hinaus ist aber auch die Rolle des Bernegger-Schülers 
Freinsheim ( 1608-1660) von besonderem Interesse, da dieser in Stockholm 
Descartes (1596-1650) begegnen sollte, um sich dort auf Veranlassung der 
Königin Christina auf die gemeinsame Lektüre von Descartes' »Prinzi­
pien« (1644) vorzubereiten. Der IV. Abschnitt beschäftigt sich schließlich 
mit der Entstehungsgeschichte des Naturrechts in Schweden, bei der die 
Rolle von Samuel v. Pufendorf (1632-1694) nicht zu übersehen ist, an der 
jedoch auch Richard Cumberland einen maßgeblichen Anteil hatte. Diesem 
gilt deshalb die volle Aufmerksamkeit, weil seine 1672 erschienene Schrift 
» De Legibus N aturae« sowohl direkte Anleihen bei Descartes' N aturge­
setzbegriff vornimmt als auch bei vergleichbaren Vorstellungen, wie sie im 
Umkreis der Royal Society (u.a. auch durch Bezugnahme auf Descartes) 
gängig waren. Allerdings ist bereits hier darauf hinzuweisen, daß sich in 
Schweden die Cumberland-Rezeption auf zahlenmäßig ganz wenige Dis­
sertationen beschränkte, die erst gegen Ende des 17. Jh. in Uppsala bei dem 
Professor der Rechtswissenschaften Carl Lundius (1638-1715), dem Pro­
fessor für Moralphilosophie Johan Schwede (t 1697) und dem Professor für 
Mathematik (1679-1689) und Theologie (1689-1692) Johan Bilberg, 95 ei­
nem entschiedenen Descartes-Anhänger, geschrieben wurden. Im V. Ab­
schnitt wird der Versuch unternommen, Bernegger an Cumberland zu 
»messen«. 

II. Zum Ausbleiben des Naheliegenden: Nachforschungen zu Matthias 
Bernegger 

l/.1 Was auf den ersten Blick für Bernegger spricht 

Matthias Bernegger wurde am 8.2. 1582 in HallstatUSalzkammergut (da­
mals protestantisch) geboren. 96 Zunächst erhielt er Privatunterricht, ab 

95 Vgl. Lindborg 1965, S. 136, Fn. 4. 
96 Zu Bernegger vgl. u.a.: Neue Deutsche Biographie, Bd. 1, S. 462f.: Bernegger »war 

seit 1599 in Strassburg ansässig, studierte dort Rechtswissenschaften, Mathematik 
und Astronomie. ( ... ). Der mit Johannes Kepler befreundete B. war Übersetzer und 
Herausgeber von Werken Galileis; er trat für die entstehenden Naturwissenschaften 
und das neue Weltbild ein. Er stand in engem Kontakt zum Heidelberger Gelehr­
tenkreis, zu dem u.a. Julius Wilhelm Zincgrefund Georg Michael Lingelsheim zähl­
ten.« Vgl. ferner, jeweils unter »Bernegger«: Neue Deutsche Biographie, Bd. 2, S. 
106f., wo Bernegger als Philologe, Historiker und Mathematiker bezeichnet wird; 

105 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1594 besuchte er dann vier Jahre lang die Schule (Gymnasium) zu Wels, an 
der - so C. Bünger 97 - nach den Grundsätzen von Sturm und Junius unter­
richtet wurde. 98 1598 oder 159999 ging er nach Strassburg, wo er noch ein 
Jahr lang die Prima des dortigen Gymnasiums zu besuchen hatte, um die 

Allgemeine Deutsche Biographie, Bd. 2, S. 412f.; Allgemeines Gelehrten-Lexicon, 
Erster Theil, S. 1021; sowie die von H. Boecler gehaltene Leichenrede auf Matthias 
Bernegger. Diese enthält einige wichtige Hinweise, doch hat man sich zu vergegen­
wärtigen, daß die Literaturgattung der Leichenrede als »charakteristische Zweck­
form der Barockliteratur« gilt (Barner 1970, S. 78ff.). 

97 Vgl. Bünger 1893, S. 4. 
98 Johannes Sturm(ius) war bis zu seinem Konflikt mit der lutherischen Orthodoxie 

von 153 7-1581 Rhetorikprofessor in Strassburg, sein Nachfolger war Melchior Ju­
nius (um 1575-1604). Zu J. Sturm und seiner »Methode« vgl. u.a. Ong 1958, S. 14f. 
Ong (1958, S. 21): »When Agricola died in 1485, his Dialectical Invention (De in­
ventione dialectica) had begun to catch on in the Rhineland and the Low Countries. 
But it was not until 1529, when Pierre de Ja Ramee was probably already a student 
at the university, that it was brought by Johann Sturm into the dialectical center of 
Christendom, Paris, to begin a new fermentation there.« Sturm war bzw. lehrte in 
Paris von 1529-1536, um dann ab 1538 in Strassburg das Gymnasium nach seiner 
»Methode« zu formen. Über die allgemeinen Grundsätze der Sturmsehen Studien­
methode informiert Ong (1958, S. 232-236) sowie, Strassburg betreffend, Schind­
ling (1977, S. 164-180). Dieser sieht in der Sturmsehen Methode »einen Versuch 
zur Rehabilitierung der Rhetorik« (S. 169) im Sinne einer vornehmlich an der Spra­
che und Rede(kunst) Ciceros ausgerichteten »Lehre von den literarischen Aus­
drucksformen und ihren jeweils erforderlichen Regeln«, einschließlich der »Lehre 
von der topischen Rezeption der antiken Autoren und von ihrer stilbewußten Imi­
tation« (S. 170). In seinem Rhetorik-Lehrbuch von 1539 proklamiert Sturm die Par­
titiones-Methode, die er auch im Lehrbetrieb umzusetzen versuchte. Schindling 
(1970, S. 197) zufolge kam es bei dieser Methode darauf an, »ausgehend von einem 
Gattungsbegriff( ... ) mittels der konstanten Frage nach den jeweiligen Teilbegriffen, 
den ,membra', ein deduktives System dichotomischer Spezifizierungen und Einzel­
definitionen zu gewinnen. Sturm faßte die , via partiendi seu dividendi', die Di­
hairese, theoretisch mit der Synthese und der Analyse als die drei ,rationes docendi' 
oder ,rationes tradendarum artium atque doctrinarum' zusammen. Sein terminus 
technicus für diese drei didaktischen ,Wege' war ,methodus', wobei er sich als 
Quelle für diese Dreimethodenlehre auf den antiken Mediziner Galen und die me­
dizinische Tradition stützte.« Sturms Partitiones-Methode steht in einem engen Zu­
sammenhang mit seiner loci-Lehre. In den loci communes als solche von univer­
seller Gültigkeit kamen für ihn (seit 1573) in Betracht: 1. deus, 2. natura, 3. artes, 
4. homo - sah Sturm zugleich »ein didaktisch-mnemotechnisches Hilfsmittel für den 
Rhetor, ein universelles Ordnungsprinzip für Welt und Wissenschaft und ein philo­
sophisches Erkenntniswerkzeug« (Schindling 1970, S. 223). Als Methode für die 
vorzunehmende systematische Einteilung der loci diente Sturm die partitio (Di­
hairese): »Der Topos/locus und seine dihairetische Begriffsverknüpfung in Richtung 
auf das Allgemeine wie auf das Besondere konstituierten für den Humanisten die 
,Logik' des Rhetors und damit die Grundlage aller Wissenschaften. In diesem Kern­
gedanken der ,partitio locorum' findet sich daher das gesamte System der sogenann­
ten methodus Sturmiana enthalten« (Schindling 1970, S. 223). Allerdings ist in die­
sem Zusammenhang an Ongs (1958, S. 233) kritische Bemerkung zu erinnern:»( ... ) 

106 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Baccalaureatsprüfung ablegen zu können. Erst dann wechselte er auf die 
Akademie, wo er vorwiegend Mathematik studierte. Seine Lehrer in dieser 
Zeit waren Joseph Lang 100 und Johann Ludwig Hawenreutter (Hauvenreu­
ter), der als Herausgeber der Physik und Metaphysik des Aristoteles be­
kannt geworden, zugleich aber auch als praktischer Arzt tätig war. Zu sei­
nen akademischen Lehrern gehörte ferner Philipp Glaser, der 1583 zu­
nächst auf den Lehrstuhl für Institutionen berufen worden war, um dann die 
Professuren für Griechisch und lateinische Poesie zu übernehmen. Nach­
dem dieser zwischendurch auch Geschichte gelehrt hatte, übernahm er 
1591 nach dem Weggang von Dionysius Gothofredus nach Heidelberg er­
neut jenen Lehrstuhl, auf den er zuerst berufen worden war.101 Bei Theo phil 
Golius und Daniel Rixinger hörte Bernegger Vorlesungen über Aristoteles 
und zur Disputierkunst, bei Melchior Junius besuchte er Übungen zu 
Ciceros rhetorischen Schriften, bei Michael Boschius dessen Veranstaltun­
gen über griechische Dichter. Zu Conrad Dasypodius, der die Strassburger 
Münsteruhr wieder hergestellt, sich aber auch mit seiner Euclid-Edition 102 

einen Namen gemacht hatte, war Bernegger in näheren Kontakt gekommen, 
jener hatte allerdings aus Altersgründen seine akademische Lehrtätigkeit 
bereits aufgegeben. Bünger zufolge haben Dasypodius und Lang 
Berneggers »Neigung für astronomische Beobachtungen ( ... ) in die stren­
gere Zucht mathematischer Berechnungen genommen«, später habe er auch 
Umgang mit Elsässer Astronomen gehabt. 103 Im 19. Lebensjahr, also 1601, 
legt Bernegger an der Akademie das Magisterexamen ab, um dann die üb­
liche »Bildungsreise«, die ihn allerdings nicht nach Italien führte, anzutre­
ten. 

Oktober 1603 kehrt Bernegger wieder nach Strassburg zurück. Unter­
stellt man die Angaben Büngers als zutreffend, 104 dann stand jener bei sei-

even though derived from the physician-logician Galen, method at this stage (= 
Sturms Veröffentlichung von 1539, HT) exists distinctly in a rhetorical context.« 
Vgl. hierzu auch den informativen Überblick bei Schröder 1996, insb. S. 115ff., so­
wie Schröder 2001, insb. S. 23ff. u. S. 78ff. -Zum Rhetorikbetrieb an den gelehrten 
Schulen im 17. Jh. unter Einbeziehung der Sturmsehen Lehre vgl. Barner 1970, S. 
258-265, S. 275ff., S. 281-291, S. 327. 

99 Vgl. Bünger 1893, S. 11. 
100 Dieser sollte 1604 zum Katholizismus konvertieren und lehrte dann in Freiburg i. 

Br. als Mathematiker, Gräzist und Mediziner. 
101 Vgl. Bünger 1893, S. 16. 
102 Euclidis elementorum liber primus, 1570. Vgl. auch Kästner 1796/1970: zu Euklid, 

S. 325ff.; zu Dasypodius' Abdruck von Euclids Elementen, S. 332ff., im Vorwort 
weist Dasypodius darauf hin, daß das erste Buch Euclids im Untefficht des 
Strassburger Gymnasiums Verwendung finde (S. 333); zu Dasypodius' drei Büchern 
zur Mathematik für die Studierenden zu Strassburg, veranlaßt durch Johannes 
Sturm, siehe Kästner 1970, S. 336. 

103 Vgl. Bünger 1893, S. 20. 
104 Vgl. Bünger 1893, S. 19. 

107 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nem zweiten Strassburger Studienaufenthalt erneut in engem Kontakt mit 
Johann Ludwig Hawenreutter (Hauvenreuter ), hörte bei Philipp Rihel, dem 
Nachfolger Glasers seit 1606, Vorlesungen zur Geschichte. Besonders soll 
er sich für die Rechtswissenschaften interessiert haben, was Bünger damit 
belegt, daß er die Juristen Laurentius Tuppius (einen damals bereits in ho­
hem Alter stehenden Schüler Melanchthons), Dionysius Gothofredus 105 so­
wie Georg Obrecht (der von 1575-1612 an der Akademie lehrte) als akade­
mische Lehrer nennt. In diesen Jahren, so Bünger, 106 habe Bernegger nicht 
nur »Schriftsteller des klassischen Altertums«, »byzantinische Geschichts­
schreiber und römische Kirchenväter« gelesen, sondern auch Darstellungen 
»deutscher und französischer Geschichte« sowie »zeitgenössische Staats­
rechtslehrer des In- und Auslandes.« In die »Schriften der Humanisten, 
Agricolas, Erasmus' und Sturms« habe er sich ebenso vertieft wie in die 
zwischen Lutheranern und Calvinisten einerseits und Jesuiten und Pro­
testanten andererseits jeweils ausgetauschten Streitschriften. 1607 wurde 
Bernegger zunächst Lehrer am protestantischen Gymnasium zu Strassburg, 
1613 Professor für Geschichte an der Strassburger Akademie, der 1621 das 
Universitätsprivileg verliehen wurde. Von 1626-1629 sollte er zeitweilig 
auch die Professur für Rhetorik bekleiden. 

Mit Blick auf die späteren Ausführungen soll im folgenden zur Wir­
kungstätigkeit Berneggers als Professor für Geschichte - als solcher war er 
verpflichtet, »griechische oder lateinische Historiker zu erläutern und uni­
versalgeschichtliche Vorlesungen zu halten« 107 - vor allem seine Vorliebe 
für Tacitus herausgestellt werden. Für den Unterricht 108 hatte Bernegger 
zunächst die als »leichter« geltenden Werke des Tacitus herangezogen: den 
»Agricola« 109 und die »Germania«. Beide Texte wurden mit Hilfe der loci 
communes-Methode bearbeitet, einzelne loci dienten als Aufsatzthemen, 
die in einigen Fällen mit Hilfe von »Quaestiones« 110 zu Disputationen auf-

105 Dieser sollte jedoch bereits 1604 nach Heidelberg wechseln; im Alter wurde er dann 
1622 von Bernegger in dessen Haus in Strassburg aufgenommen. 

106 Vgl. Bünger 1893, S. 19f. 
107 Vgl. Etter 1966, S. 154. Etter bezieht sich u.a. auf Bünger 1893, S. l I0ff. Zu Etter 

resp. zum Tacitismus vgl. den Abschnitt »Machiavelli und Tacitus in Deutschland« 
bei Dreitzel 1971, insb. S. 258-262. 

108 Als Übungstechniken habe Bernegger im Unterricht den Dreierschritt: »praecepta, 
exempla, imitatio« bevorzugt (Bünger 1893, S. 1 lüf.; S. 125). Vgl. hierzu auch 
Barner 1970, S. 59ff. u. S. 285ff. 

109 Die Vorlesung zum »Agricola« des Tacitus wurde später, 1618, gedruckt (Bünger 
1893, S. 111). Zu dieser Ausgabe siehe auch weiter unten! 

110 An diese Texte wurden »Quaestiones« herangetragen, wobei als Vorbild für den 
»formalen Aufbau« der dadurch gefertigten Abhandlungen der 1604 erschienene 
Band» Varii discursus sive prolixiores commentarii ad aliquot insigniora loca Taciti« 
von Janus Gruter diente (Bünger 1893, S. 129). Gruter (t 1616), ein Niederländer, 
der 1579 in Leiden u.a. bei Lipsius studiert hatte, lehrte seit 1592 in Heidelberg Ge­
schichte, wo er auch als der letzte große Bibliothekar der Palatina tätig war, bis deren 

108 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bereitet wurden. 111 Den Disputationen zu »staatswissenschaftlichen« The­
men 112 legte Bernegger die »Politica« des Justus Lipsius zugrunde, 113 den 
er sich vor allem zum Vorbild wählte. So hat er beispielsweise nicht nur 
(freilich erst) 1638 unter dem Titel »C. Cornelius Tacitus, accurante Mat­
thia Berneggero« 114 den Tacitus herausgegeben, sondern auch eine wissen­
schaftlich-akademische Edition des Lipsius besorgt, 115 die ein Jahr nach 
seinem Tod - er war kurz vor der Drucklegung verstorben 116- 1641 er­
schien. So wird er üblicherweise zu den » Tacitisten« gezählt: der Einfluß 
von J. Lipsius 117 ist nicht zu übersehen. Gerade die mit dem Namen von 
Lipsius verbundene Neubelebung stoischen Gedankenguts könnte insoweit 
eine innovationsfördernde Rolle gespielt haben, als der Begriff des »fa­
tum« 118 (bzw. der »providentia«) dazu hätte verleiten können, ihn mit der 
»frühneuzeitlichen« Vorstellung einer allgemeinen Naturgesetzlichkeit in 
Verbindung zu bringen. 119 Auch die den Tacitisten vertraute Lehre von der 
»similitudo temporum«, der daran gelegen war, im Vergleich mit der Antike 
Gemeinsamkeiten i.S. »gleichbleibender« Erscheinungen aufzudecken, um 
hieraus Empfehlungen für das »in jeder Lage richtige Verhalten« abzulei-

Bestände Papst Gregor XV zum Geschenk gemacht wurden (Etter 1966, S. 121f.). 
Er gehörte auch zum Freundes- bzw. Dichterkreis um F. Lingelsheim (mit dem er 
auch verwandt war) und J. W. Zincgref. Vgl. hierzu Mertens 1974, insb. S. 228-231. 

111 Johannes Freinsheim, Berneggers Schüler und späterer Schwiegersohn, hat solche 
Disputationen gesammelt und nach dessen Tod 1640 ediert: »Ex C. Cornelii Taciti 
Germania et Agricola Quaestiones Miscellaneae olim moderante Matthia 
Berneggero academicis exercitationibus sparsim disputatae.« 

112 Diese Disputationen faßte Bernegger 1617 unter dem Titel »Justi Lipsii politicorum 
libri ad disputandum propositi (cum appendice)« zusammen. 

113 Vgl. Bünger 1893, S. 131f. 
114 Argentorati 1638 [HAB Wolfenbüttel]. 
115 Justi Lipsii Politicorum, sive Civilis Doctrinae Libri Sex, Qui ad Principatum 

Maxime Spectant; Ex Instituto Matthiae Berneggeri cum Indice accurato, praemissa 
Dissertatione Joh. Heim. Boecleri De Politicis Lipsianis. Francofurti, Lipsiae 1704, 
ND Hildesheim, Zürich, New York 1998, hg. v. Wolfgang Weber [die von Lipsius 
selber besorgte Ausgabe erschien 1589]. 

116 Vgl. das Vorwort (S. XII) der von W. Weber 1998 herausgegebenen Lipsius-Edition 
von 1704, nach der im folgenden auch zitiert wird. 

117 Vgl. Etter 1966, S. 154-163; ferner: Stolleis 1988, S. 93ff., sowie Stolleis 1990, S. 
67; ferner Muhlack 2000, S. 165. Oestreich (1969, S. 42f.) spricht nachgerade von 
einer »Straßburger Lipsius-Schule« mit Bernegger, Freinsheim und Böckler. 

118 Vgl. z.B. Lipsius 1998, insb. Caput XIV ff. (S. 98ff.). Zur »Constantia« als einem 
»europäischen bestseller« vgl. Oestreich 1969, S. 41. 

119 In der Literatur gehen freilich die Ansichten darüber auseinander, inwieweit mit »fa­
tum« bereits eine solche Vorstellung verknüpft ist. Eher zustimmend z.B. Jod!, Ge­
schichte der Ethik, Bd. 1, o.J., S. 82 f. (Jod! beruft sich auf Arnim 1905); Comte 
1907, S. 92ff. u. S. 206f. Eher ablehnend: Cassirer 1974, S. 155ff.; Borkenau 1976, 
S. 180ff.: »In diesem neustoischen Fatumbegriff ist nicht eine Spur der modernen 
Naturgesetzlichkeit, die Dilthey in ihm gesucht hat« (S. 183). 

109 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten, hätte möglicherweise dem Einfall, hieraus auf »Gesetzmäßigkeiten« zu 
schließen, auf die Sprünge helfen können. 120 

Da mit den vorliegenden Ausführungen keine umfassende Darstellung 
von Berneggers wissenschaftlichem Werdegang und seinen zahlreichen 
Publikationen bzw. Editionen beabsichtigt wird, sondern vielmehr der 
Frage nachgegangen werden soll, inwieweit er sich durch die Fähigkeit aus­
zeichnet, zwischen dem »naturwissenschaftlichen« (naturphilosophischen) 
und dem philosophisch-rechtlichen Gesetzesbegriff eine Affinitätsbrücke 
herzustellen oder andere hierzu anzuregen, sollen im folgenden vor allem 
jene Aspekte berücksichtigt werden, die für diese »Doppelrolle« mög­
licherweise maßgeblich sind. 

Für die Vermutung, in Bernegger einen geeigneten Kandidaten für inno­
vative Analogiebildungen 121 zu sehen, 122 spricht zunächst seine vielseitige 
Qualifikation. So studierte er (angeblich) Rechtswissenschaften und Ma­
thematik, darüber hinaus hat er auch »meteorologische und astronomische 
Beobachtungen betrieben.« 123 Seit 1613 bekleidete er die Professur für Ge­
schichte 124 (der er, hierin Lipsius folgend, durch die Verbindung mit »Po-

120 Vgl. Etter 1966, S. 16-19. 
121 Daß Analogien resp. Metaphern durchaus auch zur Entwicklung naturwissenschaft­

licher Theorien führen können, hat am Beispiel von Rudolf v. Virchows Zell-Lehre 
Mazzolini ( 1988) auf anschauliche Weise demonstriert. Auf die schöpferische, in­
novative Funktion der Analogie als einer allgemeinen Denkform, »die auf der Ge­
dankenverbindung auf Grund der Aehnlichkeit beruht« [deshalb heißt es oben: »Af­
finitätsbrücke«!], hat auch Ehrlich (1966, S. 227) aufmerksam gemacht: »Die Ana­
logie ist stets das Ergebnis einer selbständigen Betätigung des menschlichen Gei­
stes. In der hohen Kunst zweifelt niemand daran, daß Vergleiche, Bilder, Symbole, 
die alle in, allerdings zumeist unbewußten, Analogieschlüssen wurzeln, zu den gei­
stigen Leistungen höchster Ordnung gehören. Auch die zahlreichen wissenschaft­
lichen Errungenschaften, die wir Analogieschlüssen verdanken, werden sehr hoch 
veranschlagt: es sei hier nur an Häckels phylogenetisches Grundgesetz erinnert, das 
nichts andres ist, als ein Analogieschluß aus der Entwicklung des Einzelwesens auf 
die Entwicklung der Art. Das Erkennen entfernter Aehnlichkeiten, um sie, in der 
hohen Kunst für die Veranschaulichung einer Aussage, in der Wissenschaft für die 
Entdeckung der Gesetzmäßigkeiten, zu verwerten, ist nie ein Ausfluß logischer Ab­
leitung, sondern stets ein Werk der Einbildungskraft, also des höchsten Auf­
schwungs, dessen der menschliche Geist fähig ist. So ist die Analogie auch in der 
Jurisprudenz schöpferisch( ... ).« Zur »Analogie im Recht« vgl. Schröder 2001, S. 
42ff. u. S. 124ff. 

122 Eine herausragende Rolle wird Bernegger von Wollgast (1993, S. 241ff. u. S. 269-
273) zugeschrieben. 

123 Vgl. Bünger 1893, S. 20. 
124 Vgl. Bünger 1893, S. 93: »Diese Professur nahm damals eine Zeit lang eine Art von 

Zwitterstellung ein, man wusste nicht, ob man sie zu der facultas artium oder zu den 
superiores facultates, d.h. hier zu der juristischen rechnen sollte. Man erwartete von 
dem Historiker, dass er( ... ) die Studierenden für den Staatsdienst brauchbar machen 
sollte. Daher war der Lehrstuhl bisher fast durchweg von juristisch vorgebildeten 

110 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


litik« ein besonderes Profil verlieh) - zeitweilig (von 1626-1629) auch die 
jenige für Beredsamkeit (professio eloquentiae). 125 Gerade die als Mathe­
matiker erworbenen Fähigkeiten, gepaart mit seinem großen Interesse für 
die Astronomie, 126 lassen ihn, nicht zuletzt wegen der sich gerade auf die­
sem Gebiet im Rückgriff auf antike Autoren (z.B. Euklid, Archimedes) ab­
zeichnenden »Inthronisierung der Mathematik« (Popitz), auf den ersten 
Blick als kompetenten Gesprächspartner von Kepler und Galilei erschei­
nen, zumal sich für diese »in den mathematisch-geometrischen Strukturen 
das Innerste der Natur (enthüllt).« 127 Tatsächlich hat Bernegger über Jahre 
hinweg (angeblich seit 1605) mit Kepler korrespondiert 128 und mit Galilei 
einige Briefe gewechselt, 129 darüber hinaus jedoch das 1632 veröffentlichte 
Werk Galileis »Dialogo sopra i due massimi sistemi del mondo« in den Jah-

Männern eingenommen. Erst bei Berneggers Berufung scheint die Frage entschie­
den und die Professur der facultas artium zugewiesen worden zu sein. Seitdem tritt 
sie in engere Verbindung zur Beredsamkeit, der vornehmsten Professur innerhalb 
der philosophischen Fakultät, der sie gewöhnlich unmittelbar nachfolgt.« Die Leges 
der Akademie von 1604 sehen dies allerdings anders. 

125 Zu den Pflichten des orators vgl. Bünger 1893, S. 335ff. 
126 Vgl. Bünger 1893, S. 21. 
127 Vgl. Popitz (2000, S. 130), mit dem Hinweis auf das oft herangezogene Galilei-Zitat, 

das Buch der Natur, durch das sich Gott den Menschen mitteile, sei »in mathema­
tischer Sprache geschrieben« (II Saggiatore 6, Opere di Galileo Galilei, Ed. Naz. 
VI, S. 232; vgl. Brief v. Jan. 1641 an F. Liceti, Ed. Naz. XVIII, S. 295), Quellenan­
gabe in: Enzyklopädie Philosophie und Wissenschaftstheorie, Bd. 1, S. 355f. Vgl. 
außerdem Koyre 1998, insb. S. 83-86; sowie S. 90 u. S. 105ff. Zu Herkunft dieser 
Metapher vgl. Methuen 1998, S. 137, Fn. 80. 

128 Vgl. Epistolae J. Kepleri & M. Berneggeri mutuae, 1672, S. 166 [SUB Göttingen]. 
Ferner: Caspar/ vanDyck 1930. Bünger (1893, S. 21) zufolge, wollte sich Bernegger 
Kepler im Jahre 1607 »als Famulus, als Gehilfen besonders für mathematische Be­
rechnungen« zur Verfügung stellen. Doch schon Bünger (1893, S. 104, Fn.) war auf­
gefallen, daß bei Kepler Druckaufträge für Bernegger »im Mittelpunkt des Brief­
wechsels« stehen. So drängt sich angesichts der überlieferten Briefe die Frage auf, 
was Kepler davon abgehalten haben mag, mit Bernegger nicht auf vergleichbare 
Weise seine anspruchsvollen Überlegungen brieflich zu erörtern wie er dies mit 
Fabricius, Herwart, Mästlin oder anderen getan hat. 

129 Vgl. Joh. Casparus Berneggerus (ed.): Epistolaris comercii Matthiae Berneggeri 
cum viris eruditione claris. Fase. Secundus, Argentorati MDCLXX (1670), S. 108-
123. Siehe hierzu auch weiter unten im Text! 

111 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ren 1633-1635 vom Italienischen ins Lateinische, 130 die damalige Gelehr­
tensprache, übersetzt. 131 

Ein Jahr später, 1636, gab Bernegger eine von ihm mit einer Vorrede ver­
sehene, von Elia Diodati ins Lateinische übersetzte Schrift bei Elzevir her­
aus, 132 die den 1615 verfaßten Brief Galileis an die Großherzogin der Tos­
cana, Christine von Lothringen, zum Inhalt hatte. Es handelt sich dabei um 
die gründlichste Verteidigungsschrift Galileis, in der er nicht nur seine An-

130 »Systema Cosmicum, Authore Galilaeo Galilaei, Lynceo, Academiae Pisanae, 
Mathematico extraordinario, Serenissimi Magni-Ducis Hetruriae Philosopho et 
Mathematico Primario: In quo Quatuor Dialogis, De Duobus Maximis Mundi 
Systematibus, Ptolemaico et Copernicano, Utriusque rationibus Philosophicis ac 
Naturalibus indefinite propositis, disseritur. Ex Italica Lingua Latine conversum. 
Accessit Appendix gemina, qua SS. Scripturae dicta cum Terme mobilitate 
conciliantur«, Augustae Treboc[orum]: Impensis Elzeviriorum (Leiden), Anno 
1635, [UB Greifswald]. 

131 Vgl. Bünger 1893, S. 80-87. Zu Galileis Stil bemerkt Bernegger: »nonnihil etiam 
offendit illa morosa et propria Italis, sed a mathesi, nisi fallor, admodum aliena 
µaXQOAoyla« (zitiert nach Olschki 1927, S. 341). In der Übersetzung: »etwas miß­
fällt mir auch jene eigenwillige und den Italienern eigene, aber wenn ich mich nicht 
täusche, der Wissenschaft ziemlich fremde Langrednerei.« Bernegger zog bei den 
Übersetzungsarbeiten bisweilen den Tübinger Mathematiker und Astronomen Wil­
helm Schickard heran. Vgl. hierzu Olschki (1927, S. 402). 

132 »Nov-antiqua Sanctissimorum Patrum, & Probatorum Theologorum Doctrina, De 
Sacrae Scripturae Testimoniis, In Conclusionibus Mere Naturalibus, Quae Sensata 
experientia, & necessariis demonstrationibus evinci possunt, temere non usurpan­
dis: ( ... ) privatim ante comp!ures annos, Italico idiomate conscripta a Galilaeo 
Galilaeo, ( ... ) Nunc vero juris publici facta, cum Latina versione Italico textui simul 
adjuncta«, Augustae Treboc[orum]. Impensis Elzeviriorum ( ... ) MDCXXXVI 
(1636), [HAB Wolfenbüttel]. Der Brief an die Großherzogin übernimmt im großen 
und ganzen die Position, die Galilei 1613 gegenüber Pater Benedetto Castelli ein­
genommen hatte (auszugsweise wiedergegeben bei Fölsing 1996, S. 27lff.). Vgl. 
auch Drake 1998, S. 99f. 

112 

Eine englische Übersetzung des Briefes an die Großherzogin enthält Drake 1957, 
S. 175-216. Folgt man der Übersetzung Drakes, auf die sich auch Steinle 1995, insb. 
S. 320ff., unter Beiziehung des italienischen Originals beruft, dann scheint Galilei 
wenigstens an einer Stelle den Begriff »law of nature« zu verwenden. Diese Stelle 
lautet: »But Nature, 011 the other hand, is inexorable and immutable; she never trans­
gresses the lmvs imposed upon her, or cares a whit whether her abstruse reasons and 
methods of operation are understandable to men. For that reason it appears that noth­
ing physical which sense-experience sets before our eyes, or which necessary de­
monstrations prove to us, ought tobe called in question (much less condemned) upon 
the testimony of biblical passages which may have some different meaning beneath 
their words. For the Bible is not chained in every expression to conditions as strict 
as those which govern all physical effects; nor is God any less excellently revealed 
in Nature's actions than in the sacred statements ofthe Bible. Perhaps this is what 
Tertullian meant by these words: , We conclude that God is known first through Na­
ture, and then again, more particularly, by doctrine; by Nature in His works, and by 
doctrine in His revealed word' «(Drake 1957, S. 182f.; meine Hervorh.). -Doch im 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sieht über das Verhältnis von Glauben und Wissen erläutert, sondern auch 
darzulegen versucht, daß er als Naturforscher die Verpflichtung habe, »im 
Buch der Natur als göttlicher Offenbarung lesen zu lernen«. Bereits 1613 
hatte Bernegger, ohne Absprache mit Galilei, 133 dessen Traktat über den 
»Proportionalzirkel« vom Italienischen ins Lateinische übersetzt und mit 
umfangreichen Erläuterungen versehen. 134 

Für solche Übersetzungsarbeiten empfahl sich Bernegger auch deshalb, 
weil er offenbar über außerordentliche Sprachkenntnisse verfügte. Im Ne­
krolog auf seinen Lehrer rühmt sein Schüler Johannes Heinrich Boecler 135 

die Kenntnise des Französischen, Italienischen, Spanischen, aber auch des 

italienischen Original ist die Rede von »delle legi impostegli« (a.a.O., S. 12), da­
gegen heißt es in der von Elia Diodati besorgten lateinischen Übersetzung: »Contra 
vero, cum ipsa Natura esse suum immutabiliter servet, nec limites sibi a Deo prae­
scriptos egrediatur, (nulla quippe illi est cura, reconditas suas rationes, & occultos 
operandi modos, hominum captui patere) hinc consequi videtur, istos naturales ef­
fectus, quos vel sensata experientia nobis ob oculos ponit, aut necessariae demon­
strationes evincunt, nullo modo in dubium revocari posse; tantum abest, ut debeant 
improbari propter locos Sacrae Scripturae, in fronte diversum ab iis sensum haben­
tes. Siquidem non omne Sacrae Scripture effatum, adeo arctis vinculis stringitu,; 
quemadmodum indistincte omnes Naturae effectus, immutabiliter suis Causis ad­
haerescunt: Nec tamen minus excellenter, Dei mirabilia in Effectibus Naturalibus, 
quam in Sacris Scripturae Oraculis patescunt. Quod ipsum significare voluit Tertul­
lianus, his verbis: ,Nos definimus, Deum, prima Natura cognoscendum; deinde 
Doctrina recognoscendum: Natura, ex operibus: Doctrina, ex praedicationibus'« 
(a.a.O., S. 12f.; meine Hervorh.). - So wäre zu prüfen, inwieweit »praescribere« 
und »lex« dieselbe Bedeutung zukommt. 

133 Vgl. Bünger 1893, S. 64-71. 
134 Vgl. D. Galilaei de Galilaeis, Patritii Florentini, Mathematum in Gymnasio Patavino 

Doctoris excellentissimi, De Proportionum Instrumento a se invento, quod merito 
compendium dixeris universae Geometriae, tractatus, rogatu philomathematicorum 
a Mat(t)hia Berneggero ex Italica in Latinam linguam nunc primum translatus ( ... ), 
Argentorati 1613, 104 S. (vgl. Bünger 1893, S. 64, der als Erscheinungsjahr der 1. 
Ausgabe 1612 angibt). Bünger (1893, S. 71, S. 69 u. S. 65) weist darauf hin, daß 
Bernegger in der Vorrede unter Bezugnahme auf klassische Autoren die Bedeutung 
der Mathematik, »Grundlage und Richtschnur für alle anderen Wissenschaften« zu 
sein, hervorhebt, wie auch seine Erläuterungen eine Vertrautheit mit den »griechi­
sche(n) Mathematiker(n), insb. (mit) Euklid«, aber auch mit der damaligen zeitge­
nössischen »mathematischen Litteratur« erkennen ließen. - Eine gekürzte Version 
von Berneggers Arbeit veröffentlichte auf deutsch G. Lüders im Jahre 1643. Vgl. 
auch Kästner 1799/ 1970, Bd. 3, S. 336ff., insb. S. 339ff. (Proportionalzirkel). 

135 Vgl. »In Obitum summi viri ( ... )«, 1640: »Quemadmodum nec in paruis numeramus, 
praeter linguas doctis proprias, reddita Gallis, Hispanis, Italis, Illyriis, Belgis, sua 
verba: scriptas promte, quarum usus veniebat, litteras: conversa in Latinum difficil­
lima & vix vernaculis hominibus intelligenda opera. Tale enim fuit, quod a summo 
nostrae aetatis Mathematico Italice editum, rerum verborumque abditis supra quam 
dixerim plenum Systema Copernicanum, Latinum a Nostro non sine admiratione or­
bis subtilior recepit. Ne dicam, quantum in amicitiis ac notitiis clarissimorum per 

113 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Illyrischen und bringt die aufwendige Übersetzungsarbeit an Galileis »Dia­
log« in unmittelbare Verbindung mit einer ausgedehnten Korrespondenz, 
die dieser mit zahlreichen angesehenen Gelehrten des In- und (europäi­
schen) Auslands gepflegt habe. 136 Ein solches Netzwerk ist nicht nur ein 
Charakteristikum der humanistischen Gelehrtenkultur, 137 sondern sicher­
lich auch eine der Voraussetzungen, die vielseitig qualifizierten Gelehrten 
die gedankliche Konstruktion von Affinitätsbrücken (über Analogiebil­
dung) erleichtert haben dürfte. Anhand der von Boecler gehaltenen Lei­
chenrede sowie auf der Grundlage des von Reifferscheid 138 herausgegebe­
nen Korrespondenzbandes mag die nachstehend präsentierte Auswahl an 
Briefpartnern plausibel machen, welche Chancen zum »Ideenhandel« da­
mit verbunden waren. Neben dem bereits erwähnten J. Kepler (1571-1630) 
kommen beispielsweise in Betracht: 

Johann Valentin Andreae (1586-1654): Theologe, Hofprediger, Konsistorial­
rat;l39 

Marquard Freher (1565-1614): Jurist und Historiker; 

orbem Europaeum virorum colendis, ea res commoditatis habuerit.« Unter Aus­
lassung des ersten Satzes: »Ein solches Werk nämlich war es, das die feingebildete 
(subtilior) Welt von unserem (Verstorbenen) nicht ohne Bewunderung auf Latei­
nisch bekam, das ,Systema Copernicum', das von dem größten Mathematiker un­
serer Zeit auf Italienisch veröffentlicht (worden) war und-mehr als ich sagen könnte 

voll von tiefen Gedanken (entlegenen Begriffen) und Begriffen (Worten) ist. Ich 
könnte nicht sagen, wieviel Gutes diese Übersetzung (ea res) beim Pflegen von 
Freundschaften und Bekanntschaften mit den berühmtesten Männern im europäi­
schen Raum hatte.« 

136 Vgl. auch Stolleis 1988, S. 101. 
137 Vgl. z.B. Trunz 1935. 
138 Vgl. Reifferscheid 1889; chronolog. Verzeichnis der Briefe, S. 969-991; Verzeichnis 

der Briefschreiber mit Angabe der Briefpartner, S. 992-1001. 
139 Vgl. Wollgast 1993, S. 263ff. Ferner: van Dülmen 1978. Mit Andreae war Bernegger 

eng befreudet, zu ihren gemeinsamen Freunden/Briefpartnern zählten u.a. Kepler 
und Schickard, der wiederum mit Grotius und Gassendi korrespondierte. Andreae 
war wiederum befreundet mit dem Campanella-Herausgeber Tobias Adami, aber 
auch mit dem Tübinger Juristen Chr. Besold, der seinerseits mit J. Gruter in Hei­
delberg brieflich verkehrte. Andreae ist auch deshalb von Bedeutung, weil sich mit 
seinem Namen die Idee einer »christlichen Gemeinschaft«, mit der auch Bernegger 
sympathisierte, verbindet (deren Anliegen sich mit der von ihm zeitweilig favori­
sierten Rosenkreuz-Idee überschnitt). Seine utopische Schrift »Christianopolis« 
(1975) verdient u.a. Beachtung wegen der dort angestellten »Betrachtungen über die 
Wissenschaft von der Natur und ihrer Gesetze, über die Rolle der Erfahrung und der 
Experimente« (S. 288). Auch wenn Andreae dort die Naturforschung, vor allem aber 
die Mathematik zum Inbegriff von Wissenschaft macht, wobei die Betrachtung/Er­
forschung der Natur auf die Verehrung und Erkenntnis Gottes gerichtet ist, haben 
sich die Wissenschaften der »pietas« zu unterwerfen (vgl. Dülmen 1978, S. 99, S. 
143ff., S. 163ff., insb. S. 177ff.). 

114 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Galileo Galilei (1564-1642): Mathematiker (keine kontinuierliche Korrespon­
denz); 140 

Dionysius Gothofredus (1549-1622): Jurist (u.a. bekannt durch eine kritische 
Ausgabe der justinianischen Gesetzbücher); 

Hugo Grotius (1583-1645): vielseitiger Jurist (u.a. Historiker, Philologe, Theo­
loge), der wiederum in engem Briefkontakt mit G.M. Lingelsheim steht; 141 

Janus Gruterus (1560-1627): Philologe, selbst im Mittelpunkt eines umfangrei­
chen Korrespondenznetzes mit der »nobilitas literaria«; 

Daniel Heinsius (1580-1655): Philologe, Dichter (in Leiden); 
Georg Michael Lingelsheim (1556-ca. 1636): kurpfälzischer Rat, der sich für 

Kepler und Galilei begeistert; 
Martin Opitz (1597-1639): Dichter; 
Wilhelm Schickard (1592-1635): Orientalist, Mathematiker, Astronom, Geo­

graph, Prof. in Tübingen, Erfinder einer Rechenmaschine, der u.a. wiederum 
mit Kepler korrespondiert; 142 

Gerhard Johannes Vossius (1577-1649): Philologe (in Leiden); 
Julius Wilhelm Zincgref (1591-1635): Schriftsteller. 143 

Zu nennen wären noch Berneggers Schüler (und späterer Schwiegersohn) 
Johann Freinsheim (1608-1660): Jurist und Historiker; 144 sowie der Histo­
riker Joh. Heinrich Boecler (1611-1672), 145 der seit seinem Stockholmer 

140 Vgl. Joh. Casparus Berneggerus (ed.): Epistolaris commercii Matthiae Berneggeri 
Cum viris eruditione claris, Fase. Secundus, Argentorati MDCLXX (1670), S. 108-
123. 

141 Vgl. Joh. Casparus Berneggerus (ed.): Epistolaris commercii Matthiae Berneggeri. 
Fase. Prim. Epistolae mutuae Grotii & Berneggeri, Argentorati MDCLXX (1670) 
[NLB], (1. Aufl. 1667) bzw. Hugonis Grotii & Matthiae Berneggeri Epistolae 
Mutuae. Editio Secunda, Agentorati M DC. LXX (1670), [SUB Göttingen]. Siehe 
auch Stolleis 1995, S. 257-260. 

142 Zu Schickard, der auch mit J. Faulha(u)ber (1580-1635) in Ulm korrespondierte, mit 
dem Descartes 1619/20 in Verbindung getreten war, vgl. Seck 1978 (insb., S. 13-40 
u. S. 351-356); Seck 1981. Ferner: Epistolae W. Schickarti & M. Berneggeri mutuae, 
Argentorati MDCLXXIII (1673), [NLB]; die Korrespondenz umfaßt die Zeitspanne 
vom 20.2.1620 - Michaelis 1635. Im Gegensatz zu Andreae und Besold, die am 
Rande erwähnt werden, kommt in der wichtigen Studie von Charlotte Methuen 
(1998, S. 197, Fn. 107) Schickardjedoch nicht vor. 

143 Vgl. zu diesem und Opitz: Lefftz 1931, S. 34ff. 
144 Vgl. Kelter 1905, S. 1-72. Ferner: Allgemeines Gelehrten-Lexicon. Zweyter Theil, 

Sp. 739-740; Allgemeine Deutsche Biographie, Bd. 2, S. 412f.; Allgemeines Ge­
lehrten-Lexicon, Erster Theil, S. 484-486; A. Freinshemius: Johannis Freinshemii 
laudatio posthuma (Gedächtnisrede auf J. Freinsheim), 1661. 

145 Vgl. Jirgal (1931); Allgemeines Gelehrten-Lexicon, Erster Theil, Sp. 1165-1167; 
Grosses Vollständiges Universal-Lexikon, Bd. 4, Sp. 352; Ersch/Gruber, Allge­
meine Enzyklopädie, Teil 11, Sektion 1, S. 166-167; Allgemeine Deutsche Biogra­
phie, Bd. 2, S. 792-793; Svenskt Biografiskt Lexikon. Femte Bandet, 1925, S. 113-
117; Mapp: Leichenrede auf J. H. Boecler, 1672. 

115 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aufenthalt u.a. mit Hermann Conring (1606-1681) in engem Briefkontakt 
stand. 146 

Auch wenn diese Namensliste alles andere als vollständig ist 147 und nur 
ansatzweise die Vernetzungen untereinander sichtbar macht, sowie - mit 
Ausnahme von J. Gruter - auch nicht die »gate keeper« zu anderen Netz­
werken benannt wurden, so dürfte doch mit ihrer Hilfe plausibel zu machen 
sein, daß Bernegger als Polyhistor infolge seiner fächerüberschreitenden 
Kontakte mit Gelehrten, die ihrerseits oft genug in mehreren Disziplinen zu 
Hause waren, durchaus die Chance hätte zufallen können, hinsichtlich des 
physikalischen Naturgesetzbegriffs den fächerübergreifenden Transfer zu 
erbringen oder diesen anzustoßen. Unter Heranziehung der von Reiffer­
scheid 148 präsentierten Liste der Briefschreiber und Briefempfänger fällt 
auf, daß in diesem Netzwerk Theologen unterrepräsentiert sind und solche 
Briefpartner überwiegen, die Berneggers Altersstufe angehören und mög­
licherweise mit ihm die dieser Generation eigenen Vorlieben und Denkge­
wohnheiten teilen. In den Kontext dieser, wenigstens in Umrissen sichtbar 
werdenden Gelehrtenkultur gehören auch »gelehrte und literarische Gesell­
schaften«, bei denen Bernegger entweder Mitglied war oder zu ihnen Kon­
takte unterhielt. 149 Angesprochen ist dabei vor allem die Strassburger »Auf­
richtige Gesellschaft von der Tanne.« 150 Über sie wird dieser durch Joseph 
Lefftz, 151 der sich hierbei weitgehend auf Ludwig Keller bezieht, 152 in Ver­
bindung gebracht zu einer Reihe nicht näher bezeichneter naturphilosophi­
scher Vereine. Zu ihnen habe Bernegger »als Naturforscher und Mathema­
tiker vielfältige Beziehungen« unterhalten. Seine diesbezügliche Rolle 

146 Vgl. Stolleis 1995, S. 135f.; Stolleis 1982; Herberger 1982. 
147 Inwieweit Bernegger beispielsweise Kontakte zu Joachim Jungius (1587-1657) un­

terhielt bzw. dessen Arbeiten kannte, muß offen bleiben. Auf jeden Fall sind indi­
rekte Kontakte nachweisbar. So empfahl Bernegger in seiner offiziellen Stellung­
nahme vom 4.4.1619 zu der von ihm als Dekan initiierten Diskussion über die Re­
form der Akademie (Bünger 1893, S. 208ff., S. 221ff.) Ratkes (Wolfgang Ratichius, 
1571-1635) »Didactica« zur Verbesserung des Unterrichts, obgleich er sich mit die­
sem in seiner ebenfalls 1619 gehaltenen Dekanatsrede kritisch auseinandersetzte 
(Bünger 1893, S. 242f.). Jungius war seinerseits mit Ratke bekannt (1612 war es in 
Gießen zu einer persönlichen Begegnung gekommen) und beteiligte sich aktiv an 
dessen Reformvorhaben (Wollgast 1993, S. 424f.). Mit Jungius war auch Joachim 
Morsius (Mores, 1593-1642) bekannt, der 1629/30 mit Bernegger in Strassburg zu­
sammentreffen sollte (Wollgast 1993, S. 434f.). Vgl. hierzu auch Schneider 1929, 
s. 47. 

148 Vgl. Reifferscheid 1889, S. 992ff. 
149 In den von J.V. Andreae verfolgten Plänen zur Bildung einer »christlichen Gesell­

schaft« wird Bernegger als Mitglied aufgeführt. 
150 Vgl. van Dülmen 1986, S. 20 u. S. 150. v. Dülmen zähll die 1633 gegründete »Auf­

richtige Gesellschaft von der Tanne« zu den Sprachgesellschaften. 
151 Vgl. Lefftz 1931, S. 43. 
152 Vgl. Keller 1895, insb. S. 20-22. 

116 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scheint jedoch mit Blick auf die Quellenlage überzeichnet zu sein, doch 
wird im Zusammenhang mit der nach dem Vorbild italienischer Akademien 
1633 gegründeten »Aufrichtigen Gesellschaft von der Tanne« auf Martin 
Opitz und Julius Wilhelm Zincgref noch zurückzukommen sein. Nicht un­
erwähnt sollte auch bleiben, daß Bernegger hinsichtlich der einen Gelehr­
ten auszeichnenden »Produktionsmittel« völlig autonom war. Er besaß 
nicht nur eine reichlich ausgestattete Bibliothek, 153 sondern auch (vermut­
lich seit 1629) eine eigene Druckerei. 154 

Nicht zuletzt kommt Bernegger auch deshalb Aufmerksamkeit zu, weil 
zwei seiner Schüler, Boecler und Freinsheim, mit dem Aufstieg des Natur­
rechts in Schweden unmittelbar in Verbindung gebracht werden. 155 In ei­
nem eigenen Abschnitt (Abschn. III), der sowohl den Aufenthalt von 
Freinsheim, Boecler und dessen Schüler Scheffer 156 in Schweden im Kon­
text der dort beobachtbaren Genese des Naturrechtsgedankens behandelt 
als auch die Bedeutung von Boecler und Scheffer als Grotius-Kommenta­
toren anspricht, wird auf diese Thematik näher eingegangen. 

In Anbetracht der umfangreichen Publikations- und Editionstätigkeiten 
Berneggers werden im Folgenden drei seiner Arbeiten eingehender behan­
delt, deren Auswahl kurzer Begründung bedarf: 

153 Vgl. Bünger 1893, S. 138-142. 
154 Vgl. Reifferscheid 1889, S. 897f., Fn. 418, sowie Etter 1966, S. 153f. Etter zufolge 

hatte Bernegger die Druckerei von Wyriot erworben - nicht zuletzt in der Absicht, 
auf diese Weise die enge Verbindung von Humanismus und Buchdruck erneut zu 
beleben. Als günstige Rahmenbedingung könnte in diesem Zusammenhang auch an­
geführt werden die von Chrisman (1982) konstatierte »Institutionalisierung von Re­
ligion, Wissenschaft und Bildung« im Zeitraum von 1570-1599, wobei die Kategorie 
»Humanistische Texte« (worunter auch Titel fallen, die nach heutigem Verständnis 
den »Geisteswissenschaften« zuzurechnen wären) einen Anteil von 10%, Rechts­
texte einen Anteil ebenfalls von 10%, sowie »(Natur-) Wissenschaft!. Texte« einen 
solchen von 20% an der Gesamtproduktion von Büchern ausmachen (vgl. hierzu 
Giesecke 1991, S. 508ff.). Zu den mit der von Chrisman herangezogenen Klassifi­
kation verbundenen Problemen vgl. die Besprechung von Müller 1985. 

155 Vgl. Stolleis 1988, S. 101, S. 195 u. S. 245; Stolleis 1990, S. 258f. Ferner Wolf 
(1963, S. 289): »Viele reformierte Theologen begrüßten es[= das Werk, i.e. Grotius' 
»De Iure belli ac pacis«, HT) dankbar. Unter den Juristen fand es den ersten, zö­
gernden Beifall bei Johann Heinrich Boecler, Professor in Strassburg; dann emp­
fahlen es die Zivilisten Struve (in seinem »Grotius enucleatus«, 1660) und Caspar 
Ziegler (1666), später auch der Staatsrechtslehrer J.G. von Kulpis (1686) und noch 
eine Reihe weiterer Kommentatoren, die freilich mit ihrer am Wortlaut haftenden 
Auslegung den Sinn des Werks oft mehr verdunkelt als aufgehellt haben.« 

156 Vgl. Allgemeines Gelehrten-Lexicon, Vierter Theil, Sp. 231-233; Grosses Vollstän­
diges Universal-Lexikon. Bd. 34, Sp. 1078-1080; Allgemeine Deutsche Biographie, 
Bd. 30, S. 680-681; Svenska Män och Kvinnor. Biografisk Upplagsbok, 1949, S. 
540-541. 

117 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1) Hypobolimaea 157 divae Mariae, Deiparae Camera: seu Idolum Lauretanum, 
eversis Baronii cardinalis, Canisii, Turriani ac Tursellini jesuitarum fulcimentis 
dejectum; ubi passim ex re natä contra pseudojubilaeum Petri Roestii, 158 Jesui­
tae Molsheimensis Academiae, disseritur, Argentorati 1619, 139 S., [SUB Göt­
tingen]. 

Die Streitschrift »Idolum Lauretanum« wendet sich gegen die Legende bzw. das 
Wunder von Loreto. Diesem Wunder zufolge sollen Engel das von der Mutter Got­
tes in Nazareth bewohnte Haus, um es vor dem Ansturm der »Ungläubigen« zu ret­
ten, 1295 in mehreren Etappen nach Loreto (südlich von Ancona) gebracht haben. 
Seit dem 15. Jahrhundert wurde die Kirche, die über der »Santa Casa« errichtet wur­
de, zu einem viel besuchten Wallfahrtsort 159 mit zahlreich berichteten Wunderer­
scheinungen. Eine gegen Wunder und damit gegen »Naturwidrigkeiten« gerichtete 
Streitschrift könnte sich als spannender »Testfall« herausstellen, zumal rund 50 Jah­
re später Spinozas »Tractatus Theologico-Politicus« (1670) erscheinen sollte mit 
dem 6. Kap. »Von den Wundern« und dem ebenso einschlägigen 4. Kap.» Vom gött­
lichen Gesetz«. 160 

2) Tuba pacis occenta: Scioppiano belli sacri classico. Salpiste Theodosio Berenico, 
Norico, Historiarum & Patriae Studioso.( ... ), Augustae Trebocorum 1624, 372 
S., [HAB Wolfenbüttel] - zuerst 1621 erschienen. 

Diese Streitschrift wurde ausgewählt, weil die dort andiskutierten Themen der ge­
rechten und ungerechten Kriegsgründe, des Bündnisrechts, aber auch der Staatsrä­
son (ragione di stato) naturrechtliche Argumentationsfiguren bzw. Begründungen 
erwarten lassen, auch wenn diese nicht auf systematische Weise entwickelt werden. 
Die Wahl fiel auch deshalb auf dieses Werk, weil Bernegger im Vorwort (S. 3) ex-

157 Bünger (1893, S. 185) vermutet, daß die Wortwahl in Nachahmung von Scioppius' 
Schrift: »Scaliger Hypobolimaeus« erfolgt sei. 

158 Anspielung auf die 1618 von dem Jesuiten Peter Roest (an der Molsheimer Jesui­
tenuniversität) als Reaktion auf die Veröffentlichungen zum Strassburger Reforma­
tionsfest (1617) verfaßte Polemik »Pseudojubilaeum ( ... ) a Lutheranis ( ... ) celebra­
tum« (vgl. Bünger 1893, S. 163f.). 

159 Übrigens ist von Galilei belegt, daß er im Jahre 1618 nach Loreto gepilgert ist. Auch 
Descartes soll im November 1919 eine Wallfahrt nach Loreto gelobt und möglicher­
weise 1624 sogar unternommen haben (vgl. Ersch/Gruber, Allgemeine Enzyklopä­
die, Teil 24, Sektion 1, S. 236); lt. Adam (1937, S. 21) hat Descartes möglicherweise 
diese Wallfahrt angetreten (» Va-t-il ensuite, en 1624, jusqu' a Lorette, ou il avait fait 
voeu d' aller en pelerinage, avant le mois de novembre? «). Folgt man Zedler (Grosses 
Vollständiges Universal-Lexikon, Bd. 18, Sp. 456), so hat »die Schwedische Köni­
gin Christina« eine der »zwey Cronen, so aus blassen Edelgesteinen sind, und dem 
Jesus Kinde pflegen aufgesetzt zu werden,( ... ) dahin(= Wallfahrtskirche zu Loreto, 
HT) verehret.« 

160 Vgl. Tractatus Theologico-Politicus 1989, S. 133-159 sowie S. 189-227. Auch des­
halb von Interesse, weil Spinoza sich eingehend mit der durch Luthers Absage an 
den »Narren Kopernikus« aufgewerteten Josua-Stelle aus dem AT auseinandersetzt 
(a.a.O., S. 79-83, S. 217). -Berneggers großes Vorbild, Justus Lipsius, war 1604 u. 
1605 mit zwei Veröffentlichungen hervorgetreten, in denen er die Erinnerung an 
Marienwunder in zwei flämischen Ortschaften wachzuhalten (!) versuchte (vgl. 
Saunders 1955, S. 51-53). 

118 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


plizit die von ihm favorisierte Methode resp. »Montagetechnik« benennt und damit 
auch sein großes Vorbild verrät. 

3) Systema cosmicum, ( ... ) In quo quatour dialogis, de duobus maximis mundi sy­
stematibus, Ptolemaico et Copernicano, utriusque rationibus philosophicis ac 
naturalibus indefinite propositis, disseritur. Ex Italica lingua Latine conversum. 
Accessit Appendix gernina, qua SS. Scripturae dicta cum Terrae mobilitate con­
ciliantur, Augustae Treboc[orum]: Impensiis Elzeviriorum, Anno 1635, 495 S., 
[UB Greifswald]. 

Unter Einbeziehung einschlägiger Briefe, die Bernegger während seiner zweijähri­
gen Übersetzungsarbeit geschrieben hat, werden ausgewählte Passagen dieses 
Werks darauf untersucht, inwieweit er erkennt, daß Galilei einem anderen Be­
weisidea! 161 verpflichtet ist als demjenigen, dem er selbst z.B. in seiner »Anti-Wun­
der-Schrift« anhängt. 

II.2 Lipsius als Vorbild: die vielseitig verwendbare Montagetechnik des 
Cento 

Zwei Hinweise Büngers sollen hier aufgegriffen und für die nun folgende 
Argumentation nutzbar gemacht werden. Zum einen kommentiert Bünger 
die zum Reformationsfest 1617 gehaltene Rede Berneggers mit dem Satz: 
»Diese eigentümliche Art, aus klassischen Citaten centoartig eine Rede zu­
sammenzuflicken, die Bernegger dem Justus Lipsius abgelernt, hat er spä­
ter in seinen Hypobolimaea (= »Idolum Lauretanum«, HT) und seiner Tuba 
pacis in erhöhtem Masse zur Anwendung gebracht ( ... ).«162 Zum andern 
präsentiert Bünger bei der Einführung in Berneggers »bedeutendste Ar­
beit« - gemeint ist dessen 1621 publizierte Streitschrift »Tuba pacis« - zu­
nächst ein von ihm ins Deutsche übersetztes » Bernegger-Zitat«, dem er eine 
Erläuterung nachschiebt: 

»,Wie die phrygischen Goldsticker im Plautus aus bunten Fäden einen Teppich we­
ben, so habe ich dieses Buch zusammengesetzt aus manchen tausend Stellen derbe­
sten Autoren, eine schwierige und zeitraubende Arbeit, da die Worte nur mühsam 
dem Gedanken sich fügten. Zum Glück boten sich Seneca und Tacitus, auch andere 
mir vertraute Autoren häufig ungerufen dar.'- Also um seine Gedanken in die beste 
Form zu kleiden, schuf er einen förmlichen Cento aus den alten Klassikern und 
hoffte gerade dadurch auf Staatsmänner und Fürsten Eindruck zu machen.« 163 

Die Stelle lautet im Original: 

»Facile, credo, fidem inveniam, si inter causas tarditatis, genus ipsum scribendi 
quoque retulero. Collegi enim atque consarcinavi, sicut unum aliquod aulaeum e co­
loris varii filo Phrygiones, sie ego cohaerens hoc & uniforme libri corpus e millenis 
aliquot optimorum autorum locis atque sententiis, arduo (dicet hoc expertus), eöque 

161 Grundsätzlich hierzu Daston 1998. 
162 Vgl. Bünger 1893, S. 160; meine Hervorhebung. 
163 Vgl. Bünger 1893, S. 176; meine Hervorhebung. 

119 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lentiori labore, dum verba rem quantumvis provisam, invita, & operose quaesita, se­
quuntur: nisi quod Seneca, & Tacitus, praetereaque unus & alter mihi familiarior au­
tor, plerumque se offerebant etiam non vocanti« (Tuba pacis, praefatio ad lectorem, 
p. 3; Bernegger gibt keine Quellenangabe). 164 

Schlägt man Lipsius' Vorrede »Ad Lectorem de Consilio et Forma Nostri 
Operis« auf, die er seinem später auch von Bernegger edierten Werk »Po­
liticorum sive Civilis Doctrinae Libri Sex« vorangestellt hat, findet man auf 
Seite 6f. zur Marginalie »Centonem quendam fecimus« die folgenden Aus­
führungen: 

»Nec vero nudas aut sparsas Sententias dedimus; nec diffluerent, & esset, quod di­
citur, Arena sine calce: sed eas aut inter se haud indecenter vinximus, aut interdum 
velut caemento quodam commisimus nostrorum verborum. 165 Ad summam, ut Phry­
giones e varii coloris filo unum aliquod aulaeum formant: sie nos, e mille aliquot 
particulis uniforme hoc & cohaerens corpus. 166 Quod ipsum figuris etiam & vario 
sermonis ductu ornare ausus sum: ut non colorem solum haberet, sed quasi spiritum 
& vitam. Hoc totum quam arduum, in ardua ista materie, mihi fuerit, frustra dixerim 
apud non expertum. Si quis volet, per tentamentum & jocum pauca aliquot Capita 
concinnet in Populi aut Optimatium statu: nam eos non libavi.« 167- Dem folgt we­
nig später der Hinweis: »Definivi, divisi, excepi: & nihil omisi, quod faceret ad 
formam faciemque perfectae artis.« - »Ich habe definiert, zergliedert und ausgelegt: 

164 »Leicht werde ich dafür Verständnis finden, so glaube ich, wenn ich unter den Grün­
den für meine Langsamkeit auch die Art des Schreibens selbst anführe. Ich habe 
nämlich gesammelt, und wie die Tuchweber (Phrygiones) einen einzigen Teppich 
(Theatervorhang) aus einem Faden von verschiedener Farbe, so habe ich dieses zu­
sammenhängende und in eine einzige Form gebrachte (Text-),corpus' des Buches 
aus einigen tausend Stellen und Sentenzen der besten Autoren in beschwerlicher -
so wird der Experte sagen und deshalb ziemlich langsamer Arbeit zusammenge­
flickt, während die Worte, widerwillig und mühsam gesucht, einer äußerst vorbe­
dachten Sache folgen, mit Ausnahme von Seneca und Tacitus, die sich mir zusam­
men mit dem einen oder anderen mir recht vertrauten Autor anboten, auch wenn ich 
sie nicht rief.« 

165 »Wir haben aber nicht nackte und vereinzelte Sentenzen dargeboten; damit sie nicht 
zerrieseln und es, wie es heißt, ,Sand ohne Kalk' wäre: Sondern wir haben sie ent­
weder nicht unpassend aneinander gebunden oder manchmal gleichsam mit dem 
Mörtel unserer Worte aufeinandergefügt (zusammengefügt).« Übersetzung, leicht 
geändert, entnommen aus: Mertens/ Verweyen 1993, Teilbd. 2, S. 18, Fn. 105. -Die 
Formulierung »Sand ohne Kalk« bezieht sich auf ein abfälliges Urteil des Kaisers 
Caligula über Senecas Stil, überliefert bei Sueton, Caligula 53,2. Mitteilung von 
Hildegard Cancik-Lindemaier. 

166 »Alles in allem, so wie die Tuchweber aus einem Faden von verschiedener Farbe 
einen einzigen Teppich/Theatervorhang machen, so haben wir aus einigen tausend 
Teilchen ein einheitliches und kohärentes (Text-) Korpus geformt.« 

167 » Wie schwer mir das Ganze zumal bei diesem so schwierigen Gegenstand geworden 
ist, würde ich dem vergebens erklären, der es nicht ausprobiert hat. Wenn einer will, 
so soll er doch versuchs- und spaßeshalber ein paar Kapitel zusammenbringen über 
den Volks- und Optimatenstand, denn diese habe ich nicht behandelt.« Übersetzung 
aus: Mertens/Verweyen 1993, Teilbd. 2, S. 17. 

120 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und nichts weggelassen, was zu Form und Beschaffenheit (Gestalt) einer perfekten 
Kunst beitragen könnte.« 

In der nämlichen »Praefatio ad Lectorem« (im Abschnitt »Monita Quae­
dam, Sive Cautiones«) läßt Lipsius zur Marginalie »Centonum mos & jus« 
seine Leser wissen: 

»Nonne enim Centonem quendam concinno, (tale omnino nostrum opus) in quo li­
beri semper & laudati a sententia isti flexus? Consulant poetas, qui olim & nunc sie 
luserunt. ( ... ). Nam illud omnino excuso, quod auctorum verba non rigide semper & 
ut ab iis posita, repono: sed in casu aut tempore, pro orationis meae conformatione 
pauxillum inflecto.« 168 

Nicht allein wegen des eben gefallenen Stichworts von der »perfekten 
Kunst« ist es angebracht, zu der wiederholt erwähnten »Cento-Technik« ei­
nige Hinweise zu geben. Das lateinische Wort »Cento«- »Flickengewand«­
bezeichnet ursprünglich eine aus »bunten Flicken zusammengesetzte 
Decke«, 169 in übertragener Bedeutung ein Gedicht, das aus Versen einer an­
deren, berühmten Dichtung zusammengesetzt ist: »Flickgedicht«. 170 Nicht 
selten geschah dies in parodistischer Absicht. Da sowohl Lipsius als auch 
Bernegger durchaus Quellenangaben machen, insoweit also »wissenschaft­
liche« Gepflogenheiten beachten, weichen sie vom herkömmlichen Cento 
ab, Lipsius auch insofern, als er sich eingestandenermaßen das »Recht« 
herausnimmt, seine Zitate »flexibel« zu handhaben, d.h. in gewisser Weise 
zu »manipulieren«. 171 Hierin mag ein parodistisches Anliegen oder aber 
auch der Wunsch, sich distanziert zu geben, 172 zum Ausdruck kommen; 
möglicherweise läßt sich die von Lipsius offen eingestandene Verfahrens­
weise auch im Sinne einer » prudentia mixta « interpretieren; 173 unbestritten 
dürfte jedoch sein, daß Bernegger in allen hier herangezogenen Schriften, 
auch bei der Edition des Galilei-Dialogs - jedenfalls hinsichtlich der Teile, 

168 Vgl. zu dieser Textstelle die Übersetzung nach der deutschen Lipsius-Ausgabe von 
1599: » Von Unterweisung zum Weltlichen Regiment. Oder/ von Burgerlicher Lehr/ 
Sechs Bücher Justi Lipsii. ( ... ) in unsere Hochteutsche Sprach/ transferirt und über­
setzet. Durch Melchiorem Haganaeum ( ... ) MDXCIX«, siehe Wiedemann 2000, S. 
196f. 

169 Vgl. Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft, 1997, S. 293. 
170 Vgl. Pierer's Universal-Lexikon, Bd. 3, S. 810: Cento: 1) »aus verschiedenen Stük­

ken zusammengesetztes Zeuch« - 3) »(Poet.), Gedicht aus verschiedenen Stellenei­
nes od. mehrerer Dichter (meist Virgils, daher Centones Virgiliani) so zusammen­
gesetzt, daß sie in dieser neuen Zusammenstellung anderen Inhalt erhielten.« Vgl. 
hierzu auch das Homer betreffende Beispiel bei Hunger 1978, Bd. 1, S. 98f. 

171 Vgl. Wiedemann 2000, S. 201. 
172 Dies kann auch für Bernegger in Anspruch genommen werden, da er sich (nicht nur 

als Ireniker) im orthodoxen Strassburg bisweilen dem Vorwurf des »Krypta-Calvi­
nismus« ausgesetzt sah (vgl. Bünger 1893, S. 202). 

173 Vgl. Wiedemann 2000, S. 197ff. 

121 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die er dem Hauptteil vorangestellt hat - diese ehrwürdige 174 Montagetech­
nik heranzieht, für die Lipsius, den er sich zum Vorbild nimmt, explizit den 
Ausdruck »Cento« reserviert hat. 175 Daß er wenigstens in der Zeit der Ab­
fassung seiner beiden Streitschriften 1619 und 1621 in offensichtlicher 
Nachahmung von Lipsius der Montagetechnik des »Cento« eine hohe Wert­
schätzung entgegenbrachte, mag auch daran abgelesen werden, daß der ju­
ristisch promovierte und ihm 176 nahestehende Julius Wilhelm Zincgref 
(1591-1635) bei der formalen Gestaltung seines Emblembuches von 
1619 177 sich ebenfalls Lipsius (1547-1606) zum Vorbild nahm, ohne ihn al­
lerdings ausdrücklich beim Namen zu nennen. Das entsprechende Zitat aus 
der »Praefatio de Origine et Usu Emblematum« sei ausführlicher wieder­
gegeben, weil Zincgref dort nicht nur an Tradition und Gebrauch dieser 
Montagetechnik erinnert, sondern auch die mit ihr verbundene Funktion be­
nennt: die Inanspruchnahme anerkannter Autoritäten für die eigene Sache: 

174 Vgl. auch Ersch/Gruber, Allgemeine Enzyklopädie, Teil 16, Sektion 1 , S. 47f.; fer­
ner: Gerber 1961, Bd. 2, S. 369ff.; zu antiken Vorbildern des »Cento« vgl. Verweyen/ 
Witting (1993), S. 12ff. (mit der Tendenz zu einer »postmodernen« Interpretation); 
sowie Hunger 1978, Bd. 2, S. 101: »Mosaikartiges Zusammensetzen ganzer Partien 
von Schriften aus einem oder mehreren Vorbildern - allerdings in Prosa - war in 
der theologischen byzantinischen Literatur nichts Ungewöhnliches.« 

175 Vgl. Historisches Wörterbuch der Rhetorik, Bd. 2, Sp. 148-157, insb. Sp. 153: »J. 
Lipsius hatte schon seine ,Politica, sive civilis, Doctrina libri six' ( 1598) aus Cicero, 
Tacitus, Quintilian, Plutarch u.a. zusammengetragen und damit zugleich das Modell 
für die Prosa-Cento der Folgezeit geliefert.« 

176 In dem fraglichen Zeitraum zwischen 1617/19 und 1621 lassen sich jedenfalls mit­
telbare Beziehungen zwischen Bernegger und Zincgref nachweisen. So hatte der mit 
Bernegger eng befreundete Georg Michael Lingelsheim, dessen Sohn Friedrich 
Lingelsheim (um 1591) aus erster Ehe mit Zincgref befreundet war, neben Gruter, 
der ebenfalls zu den engeren Freunden von Bernegger gehörte, die »Emblemata« 
gegengelesen (Mertens/Verweyen 1993, Teilbd. 2, S. 33). Wie Briefe, die in der 
»Triga amico-poetica« enthaltenen Vorsatzgedichte sowie das sog. »Freundschafts­
buch« zeigen, ist Zincgref, mit dem Bernegger 1623 auch persönlich verkehren und 
der dann auch den Kontakt zu Opitz herstellen sollte (Lefftz 1931, S. 35ff), nicht 
zuletzt dank der Vermittlung von Gruter und M.G. Lingelsheim in einen Personen­
kreis eingebettet, in den auch Bernegger durch eine Reihe von Kontaktpersonen fest 
eingebunden ist. Diesem Personenkreis gehören u.a. an: »Simon Stenius, Petrus 
Denaisius, Janus Gruter, Hippolyt a Collibus, Quirinus Reuter, Philipp Hofmann, 
Daniel Nebel, Reinhard Bachofen, J.A. Thuanus, Marquard Freher, Melchior 
Adam« (vgl. Mertens/Verweyen 1972, S. 143). Auch die von F. Lingelsheim in sei­
nen Gedichten benannten Personen weisen illustre Namen auf, z.B. Scaliger, 
Godefroy oder Thuanus, um nur einige zu nennen (Mertens/Verweyen 1972, S. 142). 
Auffällig ist, daß Zincgref und seine beiden Freunde, F. Lingelsheim und Weidner, 
in ihren Gedichten Gelehrte ansprechen, die Sprachen (Philologie), Rhetorik, Ge­
schichte und Rechtswissenschaft betreiben, nicht aber Theologen (Mertens/ 
Verweyen 1972, S. 144). 

177 Vgl. Zincgref 1993, Teilbd. 1, S. lüf. (Marginalie »Forma huius operis«). 

122 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Um dich, Leser, darum nicht länger aufzuhalten, vernimm noch einiges Wenige 
über Plan und Gestalt dieses unseres kleinen Werkes. Sie (sc. die Gestalt) ist freilich 
gar nicht so neu, ist weder ohne Beispiel noch ohne Praxis. Denn - um mit dem ge­
lehrtesten Mann unseres Jahrhunderts zu sprechen-, was hätte ich Nützlicheres tun 
können, als so viele Sentenzen zusammenzubringen, die schön, scharf, und, so wahr 
(Gott) mein Heil mich liebt, zum Heil des Menschengeschlechts hervorgebracht 
sind? Denn wenn dasselbe ich sagte, würde ich dann wohl jemals dieselbe Kraft und 
Glaubwürdigkeit erreichen? Wie bei jeder Wurfwaffe oder dem Schwert viel daran 
liegt, welche Hand sie führt, so ist auch bei einer Sentenz, damit sie eindringt, das 
Gewicht einer starken und anerkannten Autorität sehr wirksam. Diese aber steht den 
Alten zu Gebot, aus denen wir das Vorliegende geschöpft haben.« 178 

Wer mit dem »gelehrtesten Mann unseres Jahrhunderts« ausschließlich ge­
meint sein kann, erschließt ein Blick in die Vorrede von Lipsius' » Politi­
corum sive Civilis Doctrinae Libri Sex« (S. 6f.), wo zur Marginalie »Forma 
nova nostri operis« nachzulesen ist: 

»Nam inopinatum quoddam stili genus instituimus: in quo vere passim dicere, om­
nia nostra esse, & nihil. Cum enim inventio tota & Ordo a nobis sint, verba tarnen & 
sententias varie conquisivimus a scriptoribus priscis, idque maxime ab Historicis: 
hoc est, ut ego censeo, a fonte ipso Prudentiae Civilis. ( ... )« - hierauf folgt die von 
Zincgref ohne Quellenangabe entliehene Textstelle: »Quid utilius potui, quam tot 
sententias in unum conducere; pulchras, acres, &, ita me Salus amet, ad salutem 
natas generis humani? Nam quod ego eadem dicerem: ecquando mihi eadem vis, aut 
fides? Ut in uno aliquo telo aut gladio multum interest, a qua manu veniat: sie in 
sententiä, ut penetret, valde facit robustae alicujus & receptae auctoritatis pondus. 
Atqui ea veteribus adest.« 

Auch wenn man nicht bereit ist, sich der von Mertens/Verweyen vertretenen 
Sehweise anzuschließen, 179 die Zuordnung der Emblemata zu der jeweils 
dazugehörigen Kommentarseite wie deren sorgfältige typographische Ge­
staltung als ein »Kunstwerk« zu betrachten, so könnte man darin doch einen 
augenfälligen Hinweis erblicken, daß die Montagetechnik des »Cento« eine 
»ars« und keine »scientia« darstellte. 180 Vergegenwärtigt man sich indessen 
jene Funktion, die Lipsius und Zincgref der Montagetechnik des »Cento« 
zuschreiben: nur die Sentenzen anerkannter Autoritäten (d.h. antiker Klas­
siker) verliehen Wirkung und Glaubwürdigkeit, dann verweist diese Ver­
fahrensweise auf das Beweis(führungs)ideal der topischen (dialektischen) 
Argumentationsweise. 181 Bei ihr beruft man sich auf die Ansichten (Mei-

178 Vgl. Zincgref 1993, Teilbd. 2, S. 15f. Zur Antike-Rezeption in den Emblemkom-
mentaren vgl. Zincgref 1993, Teilbd. 2, S. 20ff. 

179 Vgl. Mertens/ Verweyen 1993, Teilbd. 2, S. 13ff. 
180 Vgl. Hunger 1978, Bd. 2, S. 99. Zur Bedeutung des Emblems vgl. auch Schmidt­

Biggemann 1998, S. 30-33. 
181 Vgl. statt vieler: Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 10, Sp. 1263-1288 

(Topik; Topos); HRG, Bd. III, Sp. 691-698 (mos gallicus; mos italicus); zu der For­
mel »mos gallicus-italicus« siehe insb. Troje 1972; v. Stintzing/Landsberg, ND 
1978, S. l 17f.; Kluxen 1981; Maclean 1992, insb. S. 67-86, S. 91-95; Otte 1981, S. 
130-138, S. 139f.; Otte 1971, S. 186-188; Viehweg 1974, S. 19-30. 

123 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nungen) anerkannter Autoritäten bzw. zieht aus allgemein anerkannten 
(meinungsmässigen) Prämissen nach den Regeln der Logik Schlüsse. Inso­
fern dürfte sich gerade die Anti-Wunder-Schrift Berneggers als besonders 
geeigneter »Testfall« erweisen: Inwieweit nämlich dort die von ihm heran­
gezogene Montagetechnik des »Cento« der topischen Argumentations­
weise tatsächlich Vorschub leistet, auch wenn der »Gegenstand« selbst wo­
möglich eine »naturphilosophische« Betrachtungsweise »nahegelegt« 
hätte. 

II.3 Zu Bemeggers »Idolum Lauretanum« 

Formal ist das »Idolum Lauretanum« wie folgt aufgebaut: Auf eine längere, 
allgemein gehaltene » Praefatio« folgt eine etwas kürzere » Vorrede« (» Ad 
lectorem benevolum praefatio«), an die sich das 1. Kap. anschließt, welches 
ausführlich die überlieferte Legende zum Geschehen von Loreto be­
schreibt, wie von einer Tafel in der Wallfahrtskirche Santa Maria zu Loreto 
vorgegeben. Berneggers Anliegen ist es, die beiden Jesuiten Turrianus 182 

und Tursellinus, 183 aber auch den »ansonsten wissenschaftlich« angese­
henen Kardinal Baronius, 184 die alle in Publikationen das Wunder von 
Loreto verteidigt haben, zu widerlegen und zwar anhand einer Schrift, 185 

die von dem zum Protestantismus übergetretenen früheren Bischof und 
päpstlichen Legaten Peter Paul Vergerius (1498-1565) 186 verfaßt worden 
war, der dort dieses Wunder zur »fabula« erklärt hatte. 

Bereits in der Vorrede (»Ad Lectorem benevolum praefatio«, S. 6, Zeile 
19) sowie vor allem im Zweiten Kapitel (S. 18, Zeile 14) seiner »Anti-Wun­
der-Schrift« preist Bernegger den »Syllogismus als das (geeignete) Hand­
werkszeug der Diskutierenden«, 187 eine Auffassung, die beispielsweise 
konträr zu der von Kepler und Galilei vertretenen ist. 188 Die Passage aus 
dem zweiten Kapitel lautet: 

182 Vgl. Responsio ad capita argum. Vergerii haeretici, Ingolstadt 1584. 
183 Vgl. Historia Lauretana, Romae 1597. 
184 Vgl. Annales ecclesiastici, continuante Raynoldo, Lucae 1740-59, Tom. 38 (Erst­

ausgabe: Romae 1588-1607, Vol. XII Fol.). Zu C. Baronius vgl. Ersch/Gruber: All­
gemeine Enzyklopädie, Teil 7, Sektion 1, S. 422-423. 

185 Vgl. De Idolo Lauretano, 1563. -Die Übersetzung hiervon habe ich eingesehen: Des 
Pabstumbs vermummete Larve ( ... ). Auß Lateinischer in die Teutschesprache mit 
Fleiß übersetzet und verlegt Durch David Heinrich Branden, MDCLXVII (1667). 

186 Zu Vergerius vgl. Pierer's Universal-Lexikon, Bd. 18, S. 465; ferner: The Oxford 
Encyclopedia of the Reformation, vol. 4, p. 228f., mit weiterführenden Literaturan­
gaben, darunter die (aus protestantischer Werthaltung heraus verfaßte) ausführliche 
Biographie von Pastor Sixt aus dem Jahre 1855. Vergerius wurde 1552/53 von Her­
zog Christoph von Württemberg als Berater geholt und ließ sich in Tübingen nieder, 
wo er 1565 starb. 

124 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Hoc fulcro praecipuo dejecto, ad specialem argumentorum considerationem veni­
endum est. Et quia de sententiä Nicephori Gregorae 189 lib. 10. historiae Byzantinae 
cap. 11 [es folgt das entspr. griech. Zitat aus diesem Werk]: disputantium instrumen­
tum ad propositi confirmationem Syllogismus est, 190 ut ligo fossorum, & remus 
navigantium: ideoque sie attemperabo meam orationem, ut, quae & a Vergerio fuse 
proponuntur, forma syllogisticä vestiam: & quae reponuntur a Turriano, quam ad 
propositionem pertineant, quamque vim habeant, candide & cjJLAaA178wc:; ostendam. 
Ideo autem ad Logicam omnia stateram exigere placet, ut <'wuAAoywta Turriani, 
quae sub illo patulo fusoque orationis genere qualitercunque latitans, incautos 
decipere potest, in angustum coarctata, & ad syllogisticam adstricta formam, 
luculentior evadat.« 

»Nachdem diese besondere Stütze niedergerissen worden ist (gemeint ist die im 1. 
Kapitel behandelte Frage, ob Gott das Wunder von Loreto gewollt hat, HT), ist jetzt 
zur genauen Betrachtung der »argumenta« (des Vergerius) zu kommen. Und da ja 
nach der Ansicht des Nicephorus Gregoras (lib. 10, historiae Byzantinae, cap. 11): 
der Syllogismus das Handwerkszeug der Diskutierenden zur Festigung des zu Be­
weisenden ist, wie die Hacke das Werkzeug der Gräber und das Ruder das Werkzeug 
der Schiffer, so werde ich meine Darstellung dergestalt (anlegen), daß ich das, was 
von Vergerius ausführlich vorgetragen wird, in die Form des Syllogismus bringe; 
und ich werde klar und wahrheitsliebend das zeigen, was von Turrianus dagegen 
vorgebracht wird, auf welche Thematik es sich bezieht und welche Bedeutung die­
ser zukommt. Deshalb beschließe ich, alles auf der logischen Waage zu untersu­
chen, damit die Trugschlüsse des Turrianus, die sich unter der offenen und weitläu-

187 Bei diesem Lob des Syllogismus hätte man bei der gegebenen Thematik vielleicht 
eine Auseinandersetzung mit Duns Scotus erwarten dürfen, der bei der »Lösung der 
Frage (die auch Bernegger hätte beschäftigen können): , Utrum Angelus possit mo­
veri de loco ad locum?' Lehrsätze aus Euklids Elementen« herangezogen hat (vgl. 
Schüling 1969, S. 101). Siehe Duns Scotus ND 1968 (der Ausgabe Lyon 1639), S. 
219-230 (unter Beibehaltung der fehlerhaften Paginierung der Originalvorlage). 

188 Vgl. z.B. Cassirer 1974, Bd. 1, S. 379 (Galilei an Kepler). 
189 Zu Nicephorus Gregoras, der im 14. Jh. (um 1295- ca. 1360) lebte, vgl. Ersch/Gru­

ber, Allgemeine Enzyklopädie, Teil 89, Sektion 1, S. 324-329, sowie S. 327: »Die 
ersten elf Bücher (der von N.G. verfaßten Byzant. Geschichte) im griech. Original 
mit einer lat. Übersetzung und einigen meist kritischen Anmerkungen machte zuerst 
Hier. Wolf bekannt: Nicephori Gregorae, Romanae, hoc est byzantinae historiae libri 
XI, Basil. 1562.« Ferner: »Die Kenntnisse des Gregoras in der Astronomie und 
mathematischen Chronologie wurden ( ... ) von seinen Zeitgenossen sehr gerühmt 
und nicht mit Unrecht, wie man aus seinem Versuche, eine neue Osterrechnung auf­
zustellen( ... ), ersieht« (S. 328). Vgl. ferner: Hunger 1978, Bd. 1, S. 453-465: Gre­
goras' byzant. Geschichte wird dort als das Werk »eines bedeutenden Gelehrten« 
gewürdigt (S. 453), auch werden seine astronomischen Kenntnisse besonders her­
vorgehoben (S. 463f.); außerdem wird darauf hingewiesen, Gregoras habe oft »die 
Lenkung des Weltgeschehens durch die göttliche Vorsehung« hervorgehoben, wor­
auf auch Lipsius (Politicorum sive Civilis Doctrinae Libri Sex, ND Hildesheim 
1998, Lib. I, Cap. IX, S. 5lf.) ausdrücklich aufmerksam macht. 

190 Vgl. hierzu die Ausführungen bei Schmidt-Biggemann 1998, S. 38. 

125 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


figen Art der Darstellung verbergen und Arglose täuschen können, knapp zusam­
mengefaßt und, in die Form des Syllogismus gepreßt, heller hervorgehen.« 

Daß sich die Montagetechnik des »Cento« zur topischen Argumentations­
weise kongruent verhält, soll exemplarisch anhand des 5. Kapitels der 
»Anti-Wunder-Schrift« gezeigt werden. 191 Auch diesem Kapitel ist, wie 
eben im Zitat angekündigt, ein Syllogismus vorangestellt, der die einschlä­
gigen Argumente des Vergerius »bündeln« soll. Für das hier herausgegrif­
fene Kapitel lautet dieser »Syllogismus«: 

»Cujuscunque narrationis nullum extat vestigium in Actis Apostolorum: cum tarnen 
non fuerit ulla ratio ommittendi: ea fabulosa est. 

Atqui in hac narratione multa insunt, quae Lucam in Actis Apostolorum non 
omissurum fuisse credibile est, si vera essent: quae tarnen omisit. Ergo« (Idolum 
Lauretanum 1619, S. 30). 

»Jede Erzählung, von der keine Spur in der Apostelgeschichte vorhanden ist, ob­
wohl es keinen Grund gegeben hat, sie auszulassen, ist ,fabulosa'. - Und doch ist 
vieles in dieser Erzählung (von Loreto) enthalten, was, wenn es wahr wäre (sich 
wirklich ereignet hätte), Lucas in der Apostelgeschichte nicht ausgelassen hätte. Er 
hat es (aber) ausgelassen. Ergo (ist die Erzählung von Loreto ,fabulosa').« 

Bernegger gibt zu bedenken, ob der von ihm aufgestellte Syllogismus den 
speziellen Bedingungen möglicher Schlußweisen überhaupt genügt, und er 
weist auch darauf hin, daß hinsichtlich der Prämisse die Logik lehre, daß 
ein selbst der göttlichen Autorität entstammendes Argument insofern kein 
gültiges Urteil erlaube, als vieles ausgesprochen Wahre in den Heiligen 
Schriften nicht aufgeführt werde. Dennoch wolle er (mit Blick auf den Un­
tersatz) solche von Turrianus geltend gemachten Behauptungen herausgrei­
fen, von denen angenommen werden könne, daß Lucas oder andere zuver­
lässige Autoren sie erwähnt haben würden. 

Besonders anschaulich läßt sich Berneggers Argumentationsweise am 
Beispiel von drei Behauptungen (a-c) demonstrieren, die Turrianus aufge­
stellt hatte: 

(a) die Apostel hätten beschlossen, die Camera von Nazareth in eine Kirche zu verwan­
deln i.S. einer »Ecclesia materialis«; 

(b) der heilige Lucas habe mit eigener Hand von der Mutter Gottes ein Bild gemalt, die­
ses habe man zuerst in der zu Nazareth errichteten Kirche aufgehängt, nun befinde 
es sich in der (Wallfahrts-) Kirche von Loreto; 

(c) die Apostel hätten in der Kirche zu Nazareth heilige Messen gefeiert. 

191 Seine eigentliche Auseinandersetzung mit der Wunderlegende beginnt Bernegger 
mit einer »Verbeugung« vor der Theologie: »Ea sacrosanctae Theologiae majestas 
est atque dignitas, ut omnes reliquae scientiae ipsi veluti Reginae ac Dominae suae 
ancillari necesse habeant.« Dies gelte vor allem für die Geschichte und in ganz be­
sonderem Maße für die Kirchengeschichte, doch sei zu bedenken, daß es in der »Zeit 
der Kindheit und wahren, reinen Frömmigkeit« des Christentums weder eine theo­
logische noch eine historische Wissenschaft gegeben habe (vgl. auch Bünger 1893, 
S. 165f.). 

126 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bernegger führt im einzelnen hierzu aus: 

Zu (a): Bereits Vergerius weise darauf hin, daß es zur Zeit der Apostel noch keine 
Tempel bzw. Kirchen gegeben hat. Vielmehr stehe fest, daß die Apostel an bestimm­
ten Orten und in bestimmten Gebäuden »heilige Zusammenkünfte« gefeiert hätten, 
so im Tempel zu Jerusalem (Actor 2.5.21), in jüdischen Synagogen (Actor 9.13.18) 
sowie in Privathäusern von Gläubigen (Act. 1.2.4.5.10.12.20.28). Doch weder in 
den Schriften der Apostel noch bei glaubwürdigen Autoren jener Zeiten gebe es ir­
gendwelche Hinweise darauf, daß solche Plätze besonders ausgeschmückt oder daß 
Tempel geweiht worden seien. Das Ganze sei vielmehr eine Folge der Überliefe­
rung, an der auch die Juden ihren Anteil hätten. Wie Polydorus Vergilius, lib. V, de 
inventoribus rerum, cap. 6, belege, seien die Christen damals verfolgt worden und 
hätten ihre Versammlungen geheim, oft unter der Erde, abgehalten. Auch Tertullian 
bestätige dies. Erst ab dem 2. Jh. n. Chr. habe sich die Lage der Christen gebessert, 
erst jetzt hätten sie ansehlichere Tempel und Gebetshäuser gebaut. Dies lasse sich 
mit Eusebius, lib. VIII, cap. 1, und Nicephorus, lib. VII, cap. 2, belegen. Vor allem 
zur Zeit von Konstantin dem Großen habe man damit begonnen, Tempel den Chri­
sten zur Verwendung zu überlassen und prächtige Neubauten zu errichten. Dies be­
lege Eusebius im 2. Buch (der vita von Constantin). Die Nachfolger Constantins 
hätten dies nachgeahmt [siehe Zonaras, tom. 3 (?)], vor allem Justinian. Die Könige 
der Franken (Chlodwig, Chlotar, Childebertus) hätten dies fortgesetzt, vor allem 
Karl der Große habe sich darin ausgezeichnet. 

Auch habe es 500 Jahre n. Chr. die Gewohnheit gegeben, Häuser von Privatpersonen 
in Tempel zu verwandeln, ganz in der Art, wie es die Legende für das Haus der hl. 
Maria behauptet. So sei der Aberglaube erstarkt in bewußter Nachahmung der Hei­
den. So habe Timoleon aus Korinth sein väterliches Haus in einen Tempel verwan­
delt, wie Sabellicus, lib. IV, cap. 2, der sich auf Plutarch bezieht, berichtet. 
[Bernegger gibt weitere Beispiele mit entsprechenden Quellenangaben]. Wenn also 
Turrianus »mit irgendeinem Zeugnis, das des Vertrauens würdig ist, hätte bekräfti­
gen können«, daß zu Zeiten der Apostel Tempel gebaut oder Privathäuser zu kirch­
lichem Gebrauch geweiht worden wären, hätte er dies nicht unterlassen. Weil er dies 
aber offensichtlich nicht könne, scheint er Vergerius hierauf nicht geantwortet zu 
haben. Stattdessen zitiere er Esaias (Jesaias), 56, 7: »Mein Haus wird heißen ein 
Bethaus allen Völkern«, sowie Haggai 2,8: »Ich will dieses Haus voll Hen-lichkeit 
machen, spricht der Herr der Heerscharen.« Dies seien seine »Belege« für den Bau 
von »templa materialia« schon zu Zeiten der Apostel. Schließlich beanspruche 
Turrianus als Quelle »von Gewicht« Cyrillus, übersehe aber, daß dieser von einer 
»ecclesia spiritualis« und nicht von einer »ecclesia materialis« spreche. Schon 
Isodorus von Pelusium, der Schüler von Chrysostomus, habe den »finsteren 
Bischof« Eusebius (lib. II, Brief 246) dahingehend belehrt, daß eine Ecclesia »eine 
Gemeinschaft der Heiligen (ist), die sich auf Grund des rechten Glaubens und der 
besten Art zu leben, gesammelt hat«, und daß es zu Zeiten der Apostel keine christ­
lichen Tempel gegeben habe. 

Zu (b): Die Behauptung, Lucas habe das Bild von Loreto eigenhändig gemalt, sei ei­
ne »fabula« (Märchen). Lucas sei kein Maler gewesen, Paulus sage von ihm, er sei 
vielmehr ein Arzt (Brief an die Kolosser 4, 4). Lucas sei vermutlich Jude gewesen, 
und bei den Juden sei diese Kunstgattung nicht üblich gewesen, wie aus dem 4. 
Buch des Origines gegen Celsus hervorgehe. Lucas habe die hl. Jungfrau vielmehr 
»mit den Farben der Rede und Beredsamkeit« gemalt, worin er alle anderen über­
troffen habe. Sowohl in Rom als auch in Konstantinopel soll sich ein von Lucas ge-

127 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


maltes Bild der hl. Jungfrau befinden. Wie auch bei anderen »Reliquien« längst er­
wiesen, zeige sich auch hier eine »seltsame Fruchtbarkeit« der Viervielfältigung. 
Derselbe Nicephorus Callistus, der im XIV. Buch., cap. 2, von dem nämlichen Bild 
in einer Kirche von Konstantinopel berichte, behaupte aber auch, daß Eudocia der 
Pulcheria Milch der HI. Maria geschickt habe, deren Menge »so groß ist, wie es 
kaum glaubhaft ist, daß eine einzige Frau so viel haben kann, selbst wenn der Säug­
ling nichts getrunken hätte«, worauf auch Roterodamus belustigend hingewiesen 
habe. 

Bernegger setzt sich im folgenden auch mit jenen Wundern auseinander, die 
Vincentius, lib. XXIII, cap. 147, dem Bild zu Konstantinopel zugeschrieben hat 
(Heilung von Blinden, Versenkung der Flotte der Sarazenen). Erhellend ist vor al­
lem die Auseinandersetzung mit der von Vincentius beschriebenen Kulthandlung, 
die mit ähnlichen »abergläubischen Bräuchen« in China und Indien verglichen und 
so »herabgesetzt« wird. 192 Bei der Belagerung durch die Sarazenen, so Vincentius, 
hätten die Einwohner von Konstantinopel das (ebenfalls) von Lucas gemalte Bild 
der HI. Maria auf einer Prozession herumgetragen, wobei das folgende Gebet ge­
sprochen worden sei: »HI. Mutter Gottes, die du uns so viele Male befreit hast, be­
freie uns jetzt von den Feinden deines Sohnes. Und wenn du willst, daß wir dein 
Bild nicht im Meer versenken, so versenke jene.« Diese Kulthandlung besitze, so 
Bernegger, große Ähnlichkeit mit den ebenso seltsamen Bräuchen, die Consalvus 
Mendoza (Beschreibungen des chinesischen Reiches, lib. II, cap. 4) 193 von China 
und Alexander Valignanus 194 von Indien berichtet hätten, aber auch mit jenem dem 
hl. Urban dargebrachten Brauch. 195 Bernegger gibt vor allem zu bedenken, daß »der 
Satan den Kult um dieses nachgemachte Bild mit diesem großen (Sarazenen-) Wun­
der gestärkt« habe, um dann Turrianus zu empfehlen, er möge künftig darauf ver­
zichten, die in der Wallfahrtskirche von Loreto inzwischen (angeblich) geschehenen 
»Wunder« als Beweise für das Wunder von Loreto (i.S. der Loreto-Legende) anzu­
führen. 196 

192 Freilich ist dieser Vergleich alles andere als unzulässig, da es sich jeweils um eine 
Form des »Gotteszwangs« handelt: »Das religiöse Handeln ist dann nicht ,Gottes­
dienst', sondern ,Gotteszwang', die Anrufung Gottes ist nicht Gebet, sondern ma­
gische Formel: eine unausrottbare Grundlage der volkstümlichen, vor allem der in­
dischen Religiosität, aber sehr universell verbreitet( ... )« (Weber 1976, S. 257f., zn 
China: S. 261). 

193 Augustinus Juant Gonzales de Mendoza, um 1545-1614, machte zwei Reisen durch 
ganz China, schrieb u.a. »Histoire de Ja Chine, Rom 1585«; vgl. Osterhammel 1989, 
S. 23ff. 

194 Alessandro Valignano (1538/39-1606), italien. Jesuit, Missionar in Indien, China 
und Japan, schrieb 1577 »Summarii Indici« sowie 1594 in der Form von Briefen 
Berichte über Bräuche und Gewohnheiten in den von ihm bereisten Ländern. 

195 In diesem Zusammenhang verweist Bemegger auf: Bodinus, Über die Dämonen, lib. 
II, cap. 4. Vgl. hierzu Handwörterbuch des Deutschen Aberglaubens, Bd. VIII, Sp. 
1497-1500: Das Bild des hl. Urban, des Schutzheiligen der Weinbauern, wird am 
25. Mai auf einer Bittprozession herumgetragen und anschließend in einen Brunnen 
eingetaucht. 

196 Zu der »Beweiskraft« von Wundern vgl. Daston 1998, S. 47ff. Im 10. Kap., S. 101, 
seiner »Anti-Wunder-Schrift« läßt Bemegger solche »Beweise« nicht gelten, weil 
die in Loreto geschehenen Wunder entweder von »lügenhaften und verdächtigen 
Zeugen behauptet« worden seien, oder, falls menschlicher Betrug auszuschließen 

128 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu (c): Hier begnügt sich Bernegger nicht allein mit dem Befund, daß im Hause der 
Hl. Familie abgehaltene Meßhandlungen in den Schriften der Apostel nicht erwähnt 
würden, sondern er legt hierzu eine historisch-kritische Wortuntersuchung vor, bei 
der er wie folgt verfährt: Zwar würden Baronius und Bellarmin darauf aufmerksam 
machen, daß das Wort missa bei Papst Pius I, der um 156 n. Chr. gelebt habe, vor­
komme, doch hätten Kardinal Cusanus und andere Gelehrte längst nachgewiesen, 
daß es sich bei den diesem Papst zugeschriebenen Schriften um Fälschungen hand­
le. Auch die ohne jegliche Begründung oder Quellenangabe aufgestellte Behaup­
tung, das Wort »missa« sei hebräischen oder chaldäischen Ursprungs, sei falsch, 
vielmehr stamme es aus dem Lateinischen. Allen anderen Sprachen sei es unbe­
kannt, außer jenen, die es vom Lateinischen übernommen hätten, wie dies auch bei 
den »späteren Griechen« der Fall gewesen sei. Dies bestätige sogar der »Papist« 
Polydorus Virgilius im V. Buch, cap. 12, von »de inventoribus rerum«. Es gebe ge­
bildete Männer, die glaubten, das Wort bezeichne die geschickten Opfergaben, doch 
gebe es die begründetere Meinung anderer, die mit Plutarch und anderen Schriftstel­
lern davon ausgingen, die Griechen hätten dieses Wort benutzt, um die Auflösung 
der Volksversammlung zu bezeichnen. Wenn nicht alles täusche, tauche das Wort 
»missa« gegen Ende des 3. Jh. auf. Sollte der Brief von Papst Cornelius an Lupi­
cinus in Wien echt sein, wäre das Wort bereits um 250 n. Chr. als bekannt anzuse­
hen, wie es auch gelegentlich bei Ambrosius nachweisbar sei, jedoch in einer ande­
ren Bedeutung, nämlich in der von »Vortrag« bzw. »Schauspiel«. Die »alten (klas­
sischen) Autoren« sagten, daß derjenige eine Messe »höre«, 197 der die Liturgie höre 
und zugleich das Abendmahl zu sich nehme. So auch Eusebius im VII. Buch, cap. 
9, seiner »historia ecclesiastica«. In den Zeiten nach Ambrosius und Augustinus ha­
be der Wortgebrauch in dieser Bedeutung zugenommen. Wie man diejenigen nicht 
tadeln könne, die in der zeitgemäßen Bedeutung des Worts mit Menschen ihres 
Jahrhunderts gesprochen haben, so könne allerdings die Ungeschicklichkeit derer 
nicht entschuldigt werden, die in diesem Wortgebrauch jene Bedeutung bestätigt se­
hen möchten, die viel später aufgekommen sei. Genau dies sei die Vorgehensweise 
des Turrianus, der zudem anhand des Alters des Worts »missa« auch das Alter der 
Wortbedeutung selbst beweisen möchte. Doch in der »echten Antike« gebe es nichts 
von »jenem possenreißerischen Schauspiel, das (man) heute ,missa' nenne.« Die 
Geschichte der Meßliturgie stellt sich für Bernegger, der in diesem Zusammenhang 
den Ausdruck »Cento« polemisch verwendet, wie ein Flickwerk dar: diesem Flick­
werk sei nach und nach ein neuer Flicken angefügt worden, d.h. der Ausdruck 
Liturgia stamme nicht aus apostolischer Zeit (mit entsprechenden Nachweisen). 
Auch Peter Roestius verkenne die zutreffende Bedeutung des Wortes »missa«, wenn 
er mit dem Hinweis sogar auf Erasmus, aber auch auf Lucas, Apostelgeschichte, 

sei, solche »falschen Wunder« den »diabolus« zum Urheber hätten. Vgl. hierzu 
ebenfalls Daston (1998), S. 35f. 

197 Vgl. hierzu die schöne Textstelle bei Barthes (1974, S. 76f.): »Im Mittelalter ist, so 
sagen die Historiker, der feinste Sinn, der Wahrnehmungssinn par excellence, der 
den reichsten Kontakt mit der Welt herstellt, das Gehör. Das Gesicht kommt erst 
nach dem Tastsinn an dritter Stelle. Dann findet aber eine Umkehrung statt: das Auge 
wird zum Hauptorgan der Wahrnehmung( ... ). Diese Veränderung hat eine wichtige 
religiöse Bedeutung. Der Primat des Gehörs( ... ) war theologisch begründet: die Kir­
che gründet ihre Autorität auf das Wort( ... ).« Barthes stützt sich, ohne seine Quelle 
zu nennen, auf Febvre 1947, S. XX sowie S. 461ff., insb. S. 466, Fn.l, mit dem Lu­
ther-Zitat: »So!ae aures surrt organa Christiani«, auf das auch Barthes Bezug nimmt. 

129 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13,2: »Da sie aber dem Herrn dienten«, den Nachweis erbringen möchte, daß zu den 
Zeiten der Apostel hl. Messen gefeiert worden seien. Doch weder bei Lucas noch 
bei Erasmus habe das Wort die Bedeutung von »sacrificare« bzw. »missificare« (i. 
S. v. eine Messe halten). Seine ursprüngliche Bedeutung sei vielmehr gewesen »ei­
ne öffentliche Aufgabe erledigen«, was Hesychius, aber auch Aristoteles (lib. IV der 
»Politik«) belegten. Man könne Roestius (und all die anderen »Messehalter«) mit 
jenem Wolf vergleichen, der, um das Alphabet (Buchstaben) zu lernen, in die Schule 
geschickt worden sei, wo jeder Buchstabe ihm wie »Schaf« geklungen habe. Werfe 
man einen Blick darauf, welche Bedeutung das Wort »liturgia« bei den »doctores 
rerum sacrorum« gewonnen habe so gebrauche es der HI. Paulus (Brief an die Rö­
mer, 15,27; Brief an die Philipper, 2,25) in der Bedeutung von »dienen«- dann zei­
ge sich, daß der Begriff des »Dienens« bzw. der »liturgia« in der HI. Schrift wie bei 
den Kirchenvätern einen weiten Bedeutungsumfang besitze und sich keineswegs auf 
die Bedeutung von Meß-Opfer reduzieren lasse (hierzu werden Beispiele gegeben). 
Ziehe man indessen Justinianus (Novella 7) heran, so beschreibe dieser die »heilige 
Liturgie« zutreffend als »das Lesen der HI. Schrift und die Anordnung der heiligen 
und mit Worten nicht auszudrückenden Gemeinschaft.« Wenn Roestius aber seinen 
Beweis dennoch führen wolle, dann müsse auch diese Schlußfolgerung erlaubt sein: 
»Roestius est animal; Ergo Roestius est asinus!« Diesem Wortspiel fügt Bernegger 
hinzu: »Nicht daß er dies für mich wäre! Denn ich halte ihn für einen Gelehrten. 
Aber sicher ist die Art der Folgerung in beiden Fällen dieselbe.« 

Was Bernegger somit in seiner »Anti-Wunder-Schrift« durchgehend de­
monstriert, ist eine geläufige Form der Humanisten-Argumentation: das 
Anführen, ja Anhäufen von Zeugnissen allgemein anerkannter Autoritäten. 
Ganz im Sinne der ihm seit dem Studium vertrauten topischen Arbeitsweise 
stellt er darauf ab, »aus der Anerkennung von Sätzen herzuleiten, daß man 
andere Sätze anerkennen solle.« 198 Was ein »im Ansehen stehender Satz« 
(endoxon) ist, zeigt die viel zitierte Definition des Boethius (De differentiis 
topicis I 1180 CD), der sich hierbei nicht nur auf die üblicherweise heran­
gezogene Definition bei Aristoteles bezieht (Topik Al (100b21-23); 
Boethius zufolge ist ein »im Ansehen stehender Satz«: 

»was alle für wahr halten oder die meisten oder die Weisen, und unter diesen entwe­
der alle oder die meisten oder die bekanntesten und hervon-agendsten, oder was ein 
Fachmann auf seinem Gebiet( ... ), aber auch, was der, mit dem man diskutiert, oder 
der, der urteilt, für wahr hält.« 199 

Wie sehr Bernegger der topischen Arbeitsweise verpflichtet ist, wird beson­
ders deutlich, wenn man die von ihm jeweils herangezogenen Argumenta­
tionstechniken näher betrachtet. Neben der Zurückweisung eines Gegenar­
guments als »fabula« oder der Ablehnung eines Arguments durch eine nicht 
näher begründete Gegenbehauptung, versucht er auch dadurch die Position 
seiner Gegner zu schwächen, daß er sie lächerlich macht (vgl. z.B. den zu 
Roestius gefertigten »Syllogismus«), vor allem aber dadurch, daß er die 

198 Vgl. Otte 1970, S. 183-197, S. 188. 
199 Vgl. Otte 1971, S. 188; Herberger 1981, S. 29. Ferner: Maclean 1992, S. 76f., der 

in diesem Zusammenhang auch die Verpflichtung zur Wahrheit herausstellt. 

130 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zuverlässigkeit resp. Glaubwürdigkeit der von seinen Gegnern herangezo­
genen Quellen und Gewährsleute in Frage stellt bzw. entsprechende Nach­
weise erbringt. Umgekehrt stärkt er seine Position, indem er auf zweifels­
frei anerkannte Quellen (z.B. HI. Schrift; Schriften der Apostel) und Ge­
währsleute abstellt, nicht selten geradezu mit Namensparaden anerkannter 
Autoritäten aufwartet, womit er auch seine Belesenheit resp. Gelehrsamkeit 
demonstriert. Vor allem die von ihm durchgeführte historisch-kritische 
Wortuntersuchung ist hierfür ein ausgezeichnetes Beispiel. Sie belegt aber 
auch, daß für ihn »Wirklichkeit« und »Erfahrung« etwas sind, was Texte 
hierüber aussagen, die interpretiert werden müssen. Insofern steht 
Bernegger - wenigstens bei dem von uns herangezogenen Beispiel seiner 
»Anti-Wunder-Schrift« - ganz in der »philological tradition of science [i.e., 
the belief that the correct exegesis of authoritative ancient natural philoso­
phers (and writers) can yield reliable information about the world ( ... )].« 200 

Insofern trifft für ihn zu, was Ian Maclean als das gemeinsame Anliegen der 
von den Humanisten herangezogenen historischen Interpretationsmetho­
den und der von Juristen angewandten Textauslegung herausgestellt hat: 
Auch ihn interessierten »die Verhältnisse zwischen Wort und Begriff, zwi­
schen Wort und Absicht und die Geschichtlichkeit der Wörter.« 201 Seine 
Auslegungskunst wurde dadurch herausgefordert. Sie verhalf ihm einer­
seits gegenüber Turrianus zur Überlegenheit, andererseits fesselte sie ihn 
auch in gewisser Weise an die Texte. Und wie die von ihm herangezogenen 
herrschenden Meinungen sich insoweit als nützlich erwiesen, als sie am 
ehesten die Akzeptanz durch den Gegner erwarten ließen, 202 so impliziert 
diese Vorgehensweise wie von selbst die Vermeidung solcher Ansichten, 
die in Fachkreisen nicht anerkannt oder höchst umstritten sind. D.h. die Be­
zugnahme auf neuere, »ungewöhnliche« An- und Einsichten der Naturphi­
losophie dürfte Bernegger in einer Zeit höchst kontroverser Debatten ver­
mieden haben. 203 Das Sich-Wundern-Können über Wunder wird noch 
durch einen Vorrat an konventionellen bzw. allgemein anerkannten Anwor­
ten verhindert. So findet sich auch im VII. Cap. (S. 60ff.), das kurz auf das 
mit der Überführung der »Santa Casa« durch die Engel zu bewältigende 
Transportproblem eingeht, kein einziges Argument, das die Abnahme- bzw. 
Akzeptanzbereitschaft hätte gefährden können. Vielmehr stellt er auf intra­
textuale Widersprüche oder andere Ungereimtheiten ab (wie z.B. darauf, 
warum das, verglichen mit dem Grab Christi, weniger bedeutsame Haus der 
HI. Familie durch die Engel vor dem Ansturm der Ungläubigen gerettet 

200 Vgl. Maclean 1984, S. 231 (das Zitat wurde leicht abgewandelt); ferner Hünemörder 
1994. 

201 Vgl. Maclean 2000, S. 237. 
202 Vgl. Otte 1970, S. 189. 
203 Vgl. hierzu den weiter unten zitierten Brief Berneggers an Cornelius Brederodius 

V. 8.7.1637. 

131 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wurde). Auch wenn somit erwiesen ist, daß Bernegger bei seiner »Anti­
Wunder-Schrift« in der philologischen Tradition des Textvergleichs und der 
Textinterpretation steht, ist andererseits einzuräumen, daß sich durch Text­
vergleiche Interpretationsspielräume auftun, die innovatives Denken frei­
setzen (Kepler oder Grotius haben dies jedenfalls demonstriert). 

Il.4 Zu Galileis »Systema Cosmicum« 

Auch bei der umfangreichen Übersetzungsarbeit von Galileis »Systema 
Cosmicum«, die in den Jahren 1633-1635 erfolgte, geht es um den Nach­
weis, daß Bernegger bei dieser Arbeit, die 16 Jahre nach der Anti-Wunder­
schrift erschien, ebenfalls die Montagetechnik des »Cento« anwendet, was 
ihn jedoch nicht an der Entdeckung eines »neuen« Beweisideals hindert. 
Freilich scheint diese Erkenntnis keine unmittelbaren Konsequenzen für 
seine wissenschaftliche Arbeit gehabt zu haben. 

Die von ihm favorisierte Montagetechnik des »Cento« kommt bei der 
Edition von Galileis bedeutendem Werk nicht von ungefähr in jener Funk­
tion zur Geltung, 204 wie sie von der apologetischen Literatur wahrgenom­
men wurde: 

»Minucius Felix 205 zitiert erstmals in der lateinischen Apologetik heidnische Dich­
ter analog zur philosophischen Dichterallegorese als Zeugen der christlichen Wahr­
heit und stellt dabei einen kleinen , Vergil-Cento' zusammen, um die Übereinstim­
mung von heidnischer Dichtung und christlicher Lehre zu erweisen.« 206 

204 Daß Bernegger auch nach klassischem Vorbild (d.h. ohne nähere Quellenangabe) 
Textmontagen vornimmt, mag folgendes Beispiel belegen. So baut er in die Vorrede 
zum »Dialogo dei Massimi Sistemi« den ersten Satz aus einem Brief ein, den ihm 
Galilei am 17.8.1634 (Epistolaris commercii M. Berneggeri Cum Viris eruditione 
claris. Fase. Secundus, Argentorati 1670, S. 111-115, S. 111) geschrieben hatte. Die 
Briefstelle lautet: »Si nostros vultus & corporis speciem ab egregio Pictore exprimi 
libenter aspicimus, atque honoris loco habemus; quanto jucundius atque honori­
ficentius esse <lebet, si non oris figuram, non corporis simulacrum, id est nostrae 
imaginis imaginem, sed animi sensa, mentis habitus, nostrique intelligentiae simu­
lacra, id est plane nos ipsos, a praestantissimo artifice studiose representari vide­
amus?« - Die entsprechende Stelle aus der Vorrede (Blatt 2, 13. Zeile von oben) hat 
den Wortlaut: »Nam si nostros vultus, & corporis speciem, non nisi ab egregio pic­
tore libenter exprimi sinimus: quanto magis, non oris figuram, non corporis simu­
lacrum, id est, nostrae imaginis imaginem; sed animi sensa, mentis habitus, nostrae­
que intelligentiae simulacra, scriptis expressa, id est, plane nos ipsos, a praestanti 
artifice repraesentari volemus?« 

205 Vgl. Minucius Felix, Octavius 19, lf.; Vergil, Aeneis 6, 724/729. 
206 Vgl. Historisches Wörterbuch der Rhetorik, Bd. 1, Sp. 149. 

132 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sowohl die ursprünglich vorgesehene 207 als auch die tatsächlich vorgenom­
mene Montage jener Texte (wie auch deren jeweiliger Inhalt), die der ei­
gentlichen Übersetzung von Galileis Werk beigegeben sind, unterstreichen 
die oben angesprochene Funktion. Es geht um den Nachweis, daß sich 
Galileis Darlegungen weder zur HI. Schrift noch zu einer Reihe angesehe­
ner antiker Autoren 208 in Widerspruch befinden. 209 Allerdings war Ber-

207 So sollte Galileis Brief aus dem Jahre 1615 an die Großherzogin von Toscana, Chri­
stine von Lothringen, zunächst in die 1635 veröffentlichte Arbeit »Systema Cosmi­
cum« aufgenommen werden, erschien aber dann erst 1636 in einem von Bernegger 
herausgegebenen Separatdruck. Reifferscheid (1889, S. 935) zufolge soll auch be­
absichtigt gewesen sein, T. Campanellas »Apologia pro Galileo, mathematico 
florentino« (1622) zum Abdruck zu bringen. Vgl. die engl. Übersetzung durch 
Blackwell 1994. 

208 So spricht Bernegger in seiner Vorrede bereits auf der ersten Seite ausdrücklich von 
der »Samia Philosophia« (Samischen Philosophie), die er namentlich mit Aristarch 
und Pythagoras in Verbindung bringt. Sie schreibe »der Erde die Bewegung, der 
Sonne aber und dem Firmament festes Beharren zu« und sei »vor etwa 2000 Jahren 
von Aristarch und Pythagoras, beide aus Samos«, aufgestellt und »im verflossenen 
Jahrhundert von Kopernikus wieder zum Leben erweckt« worden (vgl. Wiedemann 
1905, S. 285). 

209 Bernegger selbst weist auf dieses Anliegen hin (Blatt 3 der Vorrede, 7. Zeile von 
unten). Auch das Titelblatt bringt dieses Anliegen mit Hilfe von zwei Zitaten deut­
lich zum Ausdruck. Zunächst zitiert er Polybios 13, 5, 4-6 (die Angabe »cap. 3« ist 
falsch). Die von Hans Drexler (Polybios: Geschichte, Zürich 1963, Bd. 2, S. 834) 
gefertigte Übersetzung des griech. Originals lautet: »( ... ) Mir scheint die Natur zur 
größten Göttin für die Menschen die Wahrheit erhoben und ihr die größte Macht ver­
liehen zu haben. Denn wenn sie auch manchmal von allen unterdrückt wird und alle 
Wahrscheinlichkeitsgründe sich auf die Seite der Lüge stellen, so dringt sie doch 
irgendwie von selbst in die Seelen der Menschen ein und zeigt manchmal sofort ihre 
Macht, manchmal auch, lange Zeit verdunkelt, gewinnt sie am Ende doch den Sieg 
und kämpft aus eigener Kraft die Lüge nieder. [So ging es auch im Fall des Hera­
kleides, der von König Philipp nach Rhodos gekommen war.] ( ... ).« [den Klammer­
satz läßt Bernegger aus]. - Die genaue Übersetzung des lat. Zitats von Polybios lau­
tet: »Ich jedenfalls glaube, daß die Natur den Sterblichen die Wahrheit als größte 
Göttin gesetzt und die größte Kraft ihr zugeteilt habe. Denn diese, obwohl sie von 
allen bekämpft wird und fast alle wahrscheinlichen Vermutungen bisweilen auf Sei­
ten des Irrtums stehen, diese selbst schleicht sich - ich weiß nicht wie - von selbst 
in den Geist der Menschen ein: und bald übt sie sogleich jene ihre Kraft aus, bald 

lange Zeit von Finsternis bedeckt - siegt sie am Ende durch ihre eigene Kraft und 
gewinnt die Oberhand, und triumphiert über den Irrtum« (die Übersetzung besorgte 
freundlicherweise Hildegard Cancik-Lindemaier). 
Das Titelblatt schließt mit einem griechischen Text, der in Umschrift lautet: »choris 
prokrfmatos ta panta krfnete«. Übersetzt: »Ohne Vorurteil urteilt über alles.« - Der 
Satzteil »chorfs prokrfmatos« / «ohne Vorurteil« ist im NT, 1. Timotheus 5,21 belegt. 
Da das Grundwort »pr6krima« überhaupt nur an der eben genannten Stelle vor­
kommt, im klassischen Griechisch überhaupt nicht, ansonsten nur in Papyri und im 

133 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


negger in der Auswahl dieser Texte insofern nicht frei, als er sie von dem 
Pariser Bibliothekar und Juristen Elia Diodati am 1.8.1633 zugesandt be­
kommen hatte. 210 Über diesen hatte auch Galilei Bernegger auffordern las­
sen, die Übersetzung des 1632 erschienenen »Dialogs« zu übernehmen. 

Zunächst ist auf Auswahl und Anordnung der Texte kurz einzugehen. 
Den Anfang macht eine an den geneigten Leser gerichtete dreiseitige Vor­
rede, die u.a. glauben machen will, daß die Übersetzung ohne Wissen 
Galileis erfolgt sei. Der Vorrede kann ferner entnommen werden, daß Ber­
negger Melchior Freinsheim den von ihm übersetzten Text diktiert hat. Au­
ßerdem enthält sie einen wichtigen Schlußabschnitt, auf den gleich zurück­
zukommen sein wird. Auch über die Auswahl jener Texte (S. 459), die im 
Anschluß an den übersetzten »Galilei-Dialog« präsentiert werden, wird der 
Leser knapp unterrichtet. Diese Auswahl setzt sich zusammen aus: 

(1) einem längeren Auszug (S. 459-464) von Johannes Keplers »Astronomia Nova seu 
physica coelestis, tradita commentariis de motibus stellae Martis, ex observationi­
bus G. V. Tychonis Brahe« von 1609, der - zieht man die von Max Caspar übersetzte 
und eingeleitete Ausgabe der »Neue(n) Astronomie« heran 2ll - sich auf die Seiten 
28212 bis 33213 der »Einleitung« (introductio) bezieht; 214 

(2) aus der »Epistola R.P.M. Pauli Antonii Foscarini, 215 Carmelitani, Circa Pythagori­
corum, & Copernici opinionem De Mobilitate Terrae, et Stabilitate Solis: Et De 
Novo Systemate Seu Constitutione Mundi: In qua Sacrae Scripturae autoritates, & 

Codex Iustin. (in juristischer Spezialbedeutung), kann angenommen werden, daß es 
sich bei diesem Zitat um eine Formulierung Berneggers handelt, mit der er auf die 
nämliche Paulus-Stelle anspielt. Alle diese Angaben verdanke ich freundlicherweise 
Hildegard Cancik-Lindemaier. 

210 Dieser wurde am 11.5.1576 in Genf geboren und starb am 21.12.1661, er war 
Rechtsgelehrter und Advokat am Parlament zu Paris. Über die Entstehungsge­
schichte dieser Übersetzungsarbeit informieren u.a.: Epistolae W. Schickarti & M. 
Berneggeri mutuae. Argentorati MDCLXXIII (1673), S. 180-216 (insb. der Brief 
Berneggers an Schickard v. 19.8.1633, S. 180); Epistolaris commercii M. Ber­
neggeri Cum viris eruditione claris. Fase. Secundus. Argentorati MDCLXX (1670), 
S. 108-110 (Berneggers Brief an Galilei v. 30.9.1633); Kelter 1905, S. 58, Anm. zu 
Brief 14; Reifferscheid 1889, S. 935-939; ferner Wiedemann 1905, S. 273-291. 

211 ND der Ausgabe von 1929, München 1990. Vgl. auch Copernicus 1990, S. 72-75. 
212 Beginnend mit dem vorletzten Absatz: »Viel größer ist jedoch die Zahl( ... ).« 
213 Endend mit dem vorletzten Absatz, unter Auslassung des 3. Abschnitts von oben: 

»Daß die Erde rund, ringsum von Antipoden bewohnt, ganz unbedeutend klein ist 
und auch durch die Gestirne hin eilt.« 

214 Vgl. hierzu auch den Brief Berneggers an Lingelsheim v. 10.7.1634 (Epistolaris 
commercii M. Berneggeri Cum viris eruditione claris. Fase. Secundus, Argent. 
1670, s. 76). 

215 Zu Foscarini vgl. Ersch/Gruber, Allgemeine Enzyklopädie, Teil 47, Sektion 1, S. 
35f., wo auch auf die »gute(), von M. Bernegger verfertigte() Übersetzung Galileis« 
hingewiesen wird. Vgl. auch Basile 1983. Dem Brief Berneggers an Schickard v. 
30.5.1634 (Epistolae W. Schickarti & M. Berneggeri mutuae, 1673, S. 201, [NLB]) 
ist zu entnehmen, daß ihm Diodati den Brief des Foscarini hat zukommen lassen. 

134 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theologicae Propositiones, communiter adversus hanc opinionem adductae concili­
antur. Ad Reverendissimum P.M. Sebastianum Fantonum, Generalem Ordinis 
Carmelitani. Ex Italici1 in Latinam Linguam perspicue & fideliter nunc conversa. 
Iuxta editionem Neapoli typis excusam Apud Lazarum Scorrigium. Anno 1615 Cum 
approbatione Theologorum (auf S. 465-495). 216 

Der Edition ist ferner ein Index mit einem Umfang von 21 Seiten beigegeben: das 
Schlagwort »!ex« kommt allerdings nicht vor (nur »motus naturalis«). 217 Schließ­
lich ist dem Ganzen ein Schlußblatt beigefügt mit jenem Plutarch-Zitat (PS-Pint., 
plac. Philos., III, 13 (VS 44 A21 u. 51,5), auf das sich auch Nicolaus Copernicus in 
»De Revolutionibus Orbium Caelestium« (1543) bezieht und das den Wortlaut hat: 
»Die anderen (meinen), die Erde stehe still, der Pythagoreer Philolaos aber (behaup­
tet), sie bewege sich im Kreis um das (Zentral-) Feuer, über einen geneigten Kreis 
in ähnlicher Art wie Sonne und Mond. Herakleides von Pontos und der Pythagoreer 
Ekphantos lassen die Erde zwar eine Bewegung ausführen, aber nicht von Ort zu Ort 
fortschreitend, sondern in Form einer Drehbewegung, nach Art eines um die Achse 
laufenden Rades, von Sonnenuntergang in Richtung Aufgang, um ihren eigenen 
Mittelpunkt.« 218 Bernegger kommentiert dieses Zitat und dies ist zugleich sein 
Schlußsatz auf der letzten Seite mit den Worten: »Diese zwei Ansichten (Lehren) 
vereinigt, bewirken die Bewegung der Erde, die jährliche genau so wie die tägliche, 
wie das ,Systema Copernicanum' (dies) ihr zuschreibt.« 

Es ist offensichtlich, daß sowohl der Textauszug aus Keplers »Astronomia 
Nova« als auch der Brief Foscarinis den Zweck verfolgen, den Nachweis zu 
erbringen, daß das von Bernegger übersetzte Werk Galileis weder der Hl. 
Schrift noch den Lehren angesehener antiker Autoren widerspreche. 219 So 
setzen sich beispielsweise Kepler und Foscarini ausführlich mit der Josua-

216 Zur englischen Übersetzung des Foscarini-Briefes vgl. Blackwell 1991 [appendix 
VI, Foscarini's Letter (6 january 1615), S. 217-251; zu Foscarini und seinem Brief 
vgl. a.a.O., S. 87-110]. Blackwell (1991, S. 93f.) weist zurecht darauf hin, daß von 
den sechs von Foscarini aufgestellten Kriterien, die seine Prüfung der Kopernika­
nischen Behauptungen hinsichtlich ihrer Übereinstimmung mit der HI. Schrift an­
leiten (sollen), nur das erste Kriterium eine theologische Aussage beinhaltet, alle 
anderen jedoch der naturphilosophischen Diskussion entstammen. Vgl. sowohl den 
Brief Berneggers an Lingelsheim vom 10.7.1634 (Epistolaris commercii M. Ber­
neggeri Cum Viris eruditione claris. Fase. Secundus, Argent. 1670, S. 76) als auch 
den Brief Lingelsheims an Bernegger v. 25. Mart. 1635 (Epistolaris commercii M. 
Berneggeri Cum viris eruditione claris. Fase. Secundus, Argent. 1670, S. 92): 
»Maxima cum voluptate legi Foscarini epistolam magno iudicio scriptam. Vincet 
veritas.« 

217 Ein allgemeines Lob der Indexerstellung findet sich in der von J. Freinsheim ver­
faßten Vorrede zur Tacitus-Ausgabe von 1638. 

218 Vgl. Copernicus 1959, S. 72-75. 
219 So weist Foscarini wiederholt auf die Lehren von Pythagoras, Heraklit, Ekphantos, 

Nicetas von Syracusae und Martinus Capella hin, wie auch Kepler im 5. Kap. des 
ersten Buches und in der Vorrede Nicetas (Hicetas), Herakleides von Pontos und Ek­
phantos nennt. Die einschlägigen Belegstellen sind zweisprachig zusammengestellt 
bei Jeans 1948, S. 69ff., 95ff. u. 136f. 

135 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stelle im AT auseinander, 220 der seit Luthers Verdikt ein so hoher Stellen­
wert zugefallen war. Der Brief Foscarinis aus dem Jahre 1615 verdient auch 
deshalb Beachtung, weil dieser einerseits auf die Bedeutung des Fernrohrs 
hinweist, andererseits den Begriff des (Natur-) Gesetzes in einer Weise ver­
wendet, bei der heutige Übersetzer dazu verleitet werden, diesem Begriff 
eine andere Bedeutung zu verleihen. Folgt man Foscarini, dann verhilft das 
Fernrohr (Galileis) nicht nur zu Entdeckungen (wie solchen, daß der Mond 
Berge hat), sondern dieses Instrument habe auch gezeigt, »that it is very 
probable that Venus and Mercury do not really revolve around the earth, but 
more likely around the surr, and that only the moon revolves around the 
earth. Should it not next be inferred that the surr stands firmly in the center 
and that the earth and the other celestial orbs revolve around it?«221 Der Ge­
setzesbegriff wird von Foscarini, dem es auf die paradoxe Feststellung von 
Bewegung und gleichzeitiger Unbeweglichkeit des Himmels ankommt, in 
einen Kontext (»qui ratä lege naturae, perennis esse debet«) gestellt, der 
zweifelsfrei erkennen läßt, daß »!ex naturae« in der allgemein anerkannten 
Verwendungweise gebraucht wird, sich also im konventionellen Rahmen 
hält: 222 

»Secundum fundamentum hoc est: Res, turn Spirituales, turn Corporales; Perpetuae, 
& Corruptibiles, Mobiles, & immobiles, a Deo, legem perpetuam, immutabilem, & 
inviolatam acceperunt, cuiusque earum essentiam, & natura [Auslassung bei Ber­
negger] constituentem, iuxta quam legem, singulae pro sua natura, certo ordine & 
constantiä perstantes, & eundem perpetuumque tenorem servantes, stabilissimae & 
determinatae dicimeruerunt. Sie Fortuna (qua nihil in Mundo instabilius, nec magis 
varium) constans, & invariabilis dicitur in continua sua volubilitate, vicissitudine & 
inconstantia unde ille versus: 

,Et semper constans in levitate sua est'. 

220 Kepler 1609/1990, S. 29f.; Foscarini/Blackwell 1991, S. 224, S. 236. Auch Spinoza 
setzt sich mit der Josua-Stelle auseinander (Jos. 10; 12, 13: »Damals redete Josua 
zu Jahwe, an jenem Tage, da Jahwe die Amoriter den Israeliten preisgab, und vor 
den Augen Israels rief er aus: 'Sonne, steh still über Gibeon, und Mond, über Ajalons 
Tal!' - Da stand die Sonne still, und der Mond blieb stehen, ( ... ). Ist dies nicht auf­
geschrieben im Buch des Gerechten? Die Sonne blieb stehen mitten am Himmel, 
und fast einen ganzen Tag lang verzögerte sie ihren Untergang. ( ... ).« Die Beliebtheit 
dieser Bibelstelle dokumentiert auch Methuen 1998, S. 143. Auch übernehmen Kep­
ler (1609/1990, S. 29) wie Foscarini (Blackwell 1991, S. 232) das »Bootsbeispiel« 
von Vergil. 

221 Vgl. Blackwell 1991, S. 221. Im lateinischen Original lautet diese Passage:»( ... ) 
eoque instrumento etiam confirmatum est, verisimile esse, Venerem, & Mercurium, 
non proprie circa Terram, sed potius circa Solem moveri, solamque Lunam moveri 
circa Terram. Quid ergo exinde inferri potuit, nisi Solem immotum in Centro stare, 
& Terram, cum aliis Orbibus Caelestibus, illi circumvolvi?« (Bernegger-Edition, S. 
470). 

222 Die Bewegung des Himmels muß infolge des geltenden Gesetzes der Natur immer­
während (ewig) sein. 

136 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ita & Caeli motus (qui ratä lege naturae, perennis esse <lebet) immutabilis & im­
mobilis dicetur, ipsique Caeli, immobiliter moveri; & Terrena, immutabiliter 
mutari, quoniam illi, nuncquam a Motu, neque haec a Mutatione desciscunt.« 223 

»The second principle is this. All things, be they spiritual or corporeal, perpetual or 
corruptible, unchangeable or changeable, have been given by God a perpetual, im­
mutable, and inviolable law of their being and nature, [as is said in Psalm (148:6), 
,He established things for eternity, and for all ages he has decreed a law which will 
not pass away.' ]. By this law things always maintain a perpetual structure in their 
being and actions, and come to acquire a fixed name, and are most stable in their 
condition. Thus it is said that chance (which is the most unstable and variable thing 
in the world) is constant and invariable in its continuous volubility, inconstancy, 
vicissitude, and variation, as the verse says: 

,Et semper constans in levitate sua est« [,lt is always constant in its lightness' 
(Ovid, Tristia 5,8,18)]. 

Now since the motions of the heavens have been determined by the ordinary law ne­
ver to cease,224 the heavens are said to be immobile and immutable. Thus the heav­
ens move with constancy, and terrestrial things change immutably; for the former 
never vary in their motion, nor the latter in their mutation.« 225 

Sowohl die mit diesem Text verbundene Absicht, dem Kopernikanischen 
wie dem Galileiischen System die Übereinstimmung mit der Hl. Schrift zu 
bescheinigen, 226 als auch der Umstand, daß es sich beim Verfasser wie 
Adressaten dieses Briefes um gehorsame Diener der Kirche handelt, ver­
weisen auf ein Gesetzesverständnis, 227 bei dem »lex aeterna«, lex divina« 
und »lex naturae« in einem von der allgemein anerkannten Lehre vorgege­
benen Rahmen definiert werden. 228 

223 Vgl. Bernegger-Edition, S. 482f. (die falsche Paginierung wird beibehalten). 
224 »Ordinary law« ist nicht korrekt übersetzt, auch der Plural von »heavens« ist nicht 

korrekt. 
225 Vgl. Blackwell 1991, S. 237. Die in eckige Klammern gesetzte Bezugnahme 

Foscarinis auf die HI. Schrift hat Bernegger weggelassen. 
226 Foscarini gerät bei seiner »Beweisführung« offensichtlich in eine Spannung zwi­

schen Offenbarung und »natural knowledge«, wobei offen bleiben muß, wieweit er 
seine Überzeugung wirklich preisgibt oder hinter Rücksichtnahmen »versteckt«. 

227 Siehe unter »Gesetz« in: Theologische Realenzyklopädie, Bd. XIII, S. 40-126 (Ge­
setz I VI). 

228 Es gibt immer wieder Textstellen wie die folgende, bei der der Übersetzer (Black­
well) mit dem von ihm herangezogenen Ausdruck »fixed rule« naturgesetzliche Re­
gelmäßigkeiten »anvisiert«: » The Pythagorean opinion surpasses all of these [ = the 
imaginations of Plato, Callipus ( ... ) and other ancients and moderns] as easier, more 
accommodated to all the phenomena, and more useful in calculating the motions of 
the celestial bodies with a fixed rule and without any epicycles, eccentrics, deferents, 
or swift motions« (Blackwell 1991, S. 221). Im Original ist jedoch die Rede von: 
»( ... ) nulla facilior, nec phaenomenis, & motibus Caelestibus, deterrninatim & 
regulariter, sine Epicyclis, Excentricis, Homocentricis, Deferentib. & Motibus 
Raptus supputandis, accomodatior reperta sit« (Bernegger-Edition, S. 470). 

137 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine Textpassage aus der Vorrede zu Galileis »Dialog« (Blatt 3, Zeile 28) 
ist hinsichtlich des von Bernegger vertretenen Beweisführungsideals be­
sonders aufschlußreich: 

»Qua in re libet sane mirari & adorare Divinam Providentiam, quod nostro hoc plus­
qua ull 'o alio tempore, Caelestium operum penetralia pandat. Cum enim antehac 
ipsa illa sententia non nisi quibusdam astronomicis, iisque probabilibus potius quam 
necessariis rationibus niteretur, a Naturalis autem Philosophiae principiis penitus 
abhorrere videretur; hodie per ea, quae saeculis omnibus abscondita Magnus Gali­
laeus, Telescopii, divini Inventi a se perfecti beneficio, in Caelo detexit, argumenta 
illa Topica, plane facta sunt Apodictica: e Physicis autem obiectae nebulae, sudo 
liquidissimarum rationum iubare dispulsae. Vicit Veritas, & vincet latius, dummodo 
propitios magis Cleanthes illos habeamus, qui inconsulta pietate decepti, Sacro­
sanctae Scripturae decreta hoc dogmate convelli falso putant.« 

»Dabei beliebt es fürwalu·, die göttliche Vorsehung (providentia) zu bestaunen und 
zu verehren, weil sie in unserer Zeit mehr als in irgendeiner anderen das (geheime) 
Innere der himmlischen Werke offenbart. Während sich nämlich zuvor jene Lehre 
(sententia) auf einige eher glaubwürdige als folgerichtige Erwägungen (Begründun­
gen) stützte, aber vor den Prinzipien der Naturphilosophie (philosophia naturalis) 
ganz und gar zurückzusclu·ecken schien, sind heute durch das, was - Jahrhunderte 
lang verborgen - der große Galilei mit Hilfe seiner göttlichen und von ihm perfek­
tionierten Erfindung des Teleskops am Himmel entdeckt hat, jene topischen Argu­
mente (d.h. die allgemein anerkannten Meinungen) zu streng apodiktischen (d.h. 
streng wissenschaftlich bewiesenen) geworden: die von der Physik (Naturlehre) ent­
gegengehaltenen Nebel sind durch den heiteren Glanz der hellsten Beweise vertrie­
ben worden. Gesiegt hat die Wahrheit und sie wird weiter siegen, solange wir jene 
(Menschen), wie Kleanthes, uns versöhnlicher haben, die von unaufgeklärter Fröm­
migkeit getäuscht, fälschlicherweise meinen, daß die Dekrete oder die Lehren der 
HI. Schrift dadurch untergraben würden.« 

Mit der Nennung von Kleanthes - wie Plutarch 229 berichtet, soll Aristarch 
von Samos, der ein heliozentrisches Modell vertreten hatte, von Kleanthes 
der Gottlosigkeit beschuldigt worden sein dürfte auf Melanchthon (und 
nicht ausschließlich auf die Theologen des Heiligen Offiziums) angespielt 
werden. Dieser hatte ja Kopernikus mit Aristarch verglichen, sich dabei je­
doch auf Archimedes berufen, der wiederum den von Plutarch überlieferten 
Vorwurf der Gottlosigkeit unerwähnt läßt. 230 Diese Textstelle verdient je­
doch aus einem anderen Grund Beachtung. Sie macht nämlich deutlich, daß 
Bernegger, der sich weitgehend einer »ars« verbunden weiß, wie sie durch 
die Fächer des Trivium (Grammatik, Dialektik, Rhetorik) gelehrt wird,231 

erkennt, daß Galilei einem anderen Beweisideal verpflichtet ist als dem ihm 
geläufigen. In der ihm vertrauten Sprache bezeichnet er den Unterschied als 
einen solchen, wie er zwischen topischen und apodiktischen »argumenta« 

229 Vgl. De facie in orbe lunae c. 6; Stoic. Vet. Fr. I 500. 
230 Vgl. Blumenberg 1996, Bd. 2, S. 378ff.; die Fundstelle zu Plutarch findet sich im 

Bd. 1, S. 24. 
231 Vgl. Maclean 1992, insb. S. 68-82. 

138 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


besteht. Interessanterweise führt er diesen Unterschied darauf zurück, daß 
Galilei von der »göttlichen Erfindung« des Teleskops Gebrauch machte. In 
diesem Zusammenhang wäre, auch wenn Bernegger dieser Gedanke fern 
gelegen haben mag, an Alexandre Koyre zu erinnern, 232 der im Teleskop, 
wie es von Galilei gebraucht worden sei, ein »Instrument im strengsten 
Sinn des Begriffs« sieht, da es eine »Inkarnation() der Theorie« darstelle, 
was ein neues Verständnis von Erfahrung voraussetze, nämlich das einer 
mathematisch und experimentell konstruierten Erfahrung. 

Bernegger erkennt tatsächlich die entscheidende Differenz zwischen al­
tem und jenem neuen Beweisideal, das bei der Jahrzehnte später von 
Huygens, Neile, Wallis und Wren im Schatten der jungen Royal Society 233 

geführten Diskussion um die leges motiis ebenfalls eine Rolle spielen sollte 
und ihn insofern auch von Cumberland trennt. Dies belegen zwei Briefe, 
von denen der eine aus dem Jahre 1633 stammt, der andere 1637 geschrie­
ben wurde. Seinen früheren Schüler Rebhan läßt er am 11.8.1633 wissen: 234 

»Viginti amplius anni sunt, cum Galilaei de Galilaeis mathematici Florentini tracta­
tum de Instrumento proportionum ex Italica lingua Latine verti. Is labor post tantum 
temporis intervallum nec cogitanti laborem alium peperit. Nam autor, quem pridem 
obiisse putaveram, nuntiavit mihi, versionem illam ante quadriennium in suas 
manus incidisse, nec displicuisse, rogatque me, ut Systema suum Copernicanum a 
pluribus annis multis vigiliis elaboratum, et nuper Florentiae excusum, itidem 
vertendum suscipiam, quo opus Italis tantum scriptum cum erudita Europa cetera 
communicetur. Grandiuscula libri moles est, itaque satis invitus in me recepi, recepi 
tarnen, nec facti poenitet, tantam e lectione libri voluptatem percipio. Argumentum 
eius demonstrationes et physicae et mathematicae sunt, terram adinstar planetae 
rotundari per aetherem, coelum immotum stare. Delirare dices hominem, ego vero 
tibi confirmo, futurum ut cultior orbis his lectis a tarn suavi, per tot saecula 
somniatae quietis delirio tandem aliquando resipiscat.« 235 

»Mehr als 20 Jahre ist es her, daß ich die Abhandlung des Florentiner Mathemati­
kers Galileo Galilei »de Instrumento proportionum« (Über den Proportional-Zirkel) 
aus der italienischen Sprache in die Lateinische übersetzt habe. Diese Arbeit hat 
mir, der ich nach einem so großen Zeitraum nicht daran dachte, eine andere ver­
schafft. Denn der Autor, der, wie ich geglaubt hatte, schon längst gestorben sei, teil­
te mir mit, daß jene (oben erwähnte) Übersetzung vor vier Jahren in seine Hände ge­
fallen sei und ihm gut gefallen habe; und er bittet mich, daß ich sein ,Systema 
Copernicanum', das er seit mehreren Jahren in vielen Nächten ausgearbeitet und vor 
kurzem in Florenz hat drucken lassen, ebenfalls zum Übersetzen in Empfang neh-

232 Vgl. Koyre 1998, S. 68; sowie Jungius 2000, S. 81-84 (zum Sehen mit dem Fernrohr 
als einem »instrumentellen Sehen«). Vermutlich ist Berneggers Äußerung ein Er­
gebnis seiner Übersetzungsarbeit am »Dialog«. Entsprechende Belegstellen hat 
Brown ( 1985) zusammengestellt und analysiert. 

233 Diese erinnert freilich gerade in ihrer Gründungsphase eher an einen Gentlemen­
Debattierclub mit den dort üblichen Umgangs- und Fairneßregeln. Vgl. Dear 1985, 
insb. S. 148ff.; statt vieler Daston, Park 1998, S. 240ff. 

234 Vgl. auch Bünger 1893, S. 87. 
235 Zitiert bei Reifferscheid 1889, S. 922, Nr. 473. 

139 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


me, um das für Italiener geschriebene Werk dem übrigen gebildeten Europa zugäng­
lich zu machen. Ziemlich groß ist die Belastung durch dieses Buch. Deshalb habe 
ich es recht ungern auf mich genommen, jedoch habe ich es auf mich genommen 
und bereue es nicht, einen so großen Genuß habe ich von der Lektüre des Buches 
empfangen. Sein »argumentum« sind physikalische und mathematische Beweisfüh­
rungen, daß die Erde sich wie ein Planet im Himmelsraum (Weltall) bewege, der 
Himmel unbeweglich feststehe. Du wirst sagen, daß (dieser) Mensch wahnsinnig 
(verrückt) sei, ich aber versichere dir, daß künftig die gebildete Welt, sobald sie das 
gelesen hat, aus dem so angenehmen Wahn einer durch so viele Jahrhunderte ge­
träumten Ruhe endlich zur Besinnung kommen wird.« 236 

Der zweite, an Cornelius Brederodius gerichtete Brief vom 8.7.1637 zeigt 
noch deutlicher, welche Erkenntnis die Übersetzungsarbeit Bernegger ver­
mittelt hat. Doch ist das Wort »paradox« (B. benutzt hierfür die griechische 
Bezeichnung, und zwar im Superlativ) korrekt zu übersetzen: 

»Significavit filius meus expetere te Galilaei systema Copernicanum, quod tribus 
abhinc annis ex Italica lingua Latinum feci, facturus felicius, si turnte praesente frui 
licuisset, qui scientissimus illius linguae, me subinde haesitantem et impingentem 
erudire potuisses. Nunc multa haerent sphalmata, quae etsi forsan in universum nihil 
obsunt, partes tarnen operis deturpant. Qua de causa, simul etiam quia 
JtaQaöo'i;cinm:os; liber apud eos qui vulgarium opinionum tenacia esse mancipia, 
quam fortiter philosophari malunt, h.e. apud plerosque risum aut contemptum, si non 
etiam odium conciliaturus mihi videtur, eum sane quam illubenter amicis offero, 
omniumque adeo conspectui subduci malim, iratus ipse mihi de illo labore incaute 
suscepto.« 237 

»Mein Sohn gab mir zu verstehen, daß du das ,Systema Copernicanum' des Galilei 
haben möchtest, das ich vor drei Jahren aus dem Italienischen ins Lateinische über­
setzt habe. Ich hätte es glücklicher übersetzt, wenn es damals möglich gewesen wä­
re, deine Anwesenheit zu genießen, weil du, der (du) mit jener Sprache am besten 
vertraut bist, den von Zeit zu Zeit Festsitzenden und Stolpernden hättest unterrich­
ten können. Nun bleiben viele Fehler hängen, die - wenn sie auch vielleicht im Gan­
zen genommen keineswegs schaden - dennoch Teile des Werks verunstalten. Aus 
diesem Grund - zugleich auch, weil das der Meinung aller wirklich zuwiderlaufen­
de Buch bei denjenigen, die hartnäckig lieber Sklaven der gewöhnlichen Ansicht 
sein als unerschrocken denken wollen, d.h. weil ich glaube, daß ich mir bei den mei­
sten Spott und Verachtung erwerben werde, - deswegen gebe ich dieses Buch sehr 
ungern meinen Freunden preis und wollte lieber, daß es überhaupt dem Gesichts­
kreis aller entzogen wird, weil ich mir selbst wegen jener unbedacht übernommenen 
Arbeit zürne.« 

236 Ein Brief Berneggers an Galilei vom 30.9.1633 bestätigt diese Angaben (vgl. 
Epistolaris commercii M. Berneggeri Cum viris eruditione claris. Fase. Secundus, 
Argent. 1670, S. 108-110). 

237 Zitiert bei Reifferscheid (1889, S. 938, Nr. 501), der sich auf jene Briefstelle bezieht, 
bei der Bernegger das Wort »paradox« wie oben angegeben verwendet, dieses Wort 
jedoch wortwörtlich übersetzt und somit dem Ganzen einen anderen Sinn verleiht. 
Auch Bünger (1893, S. 86) begeht diesen Übersetzungsfehler, korrigiert jedoch die 
von Reifferscheid damit nahegelegte Bedeutung. 

140 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So läßt sich zusammenfassend konstatieren, daß es sich bei Bernegger um 
einen vielseitig gebildeten und interessierten Gelehrten handelt, der auf der 
einen Seite, so in seinem »Idolum Lauretanum«, mit der topischen Arbeits­
weise vertraut ist, die mit der von ihm im fraglichen Zeitabschnitt favori­
sierten Montagetechnik des »Cento« korreliert, mit der er sein großes Vor­
bild Lipsius nachahmt. 238 Beweisideal ist ihm hier die anerkannte Meinung 
anerkannter Autoritäten, was auch in der »kunstgerechten Exposition« von 
Argumenten zum Ausdruck kommt, wobei er traditionellerweise der »Dia­
lektik« (Logik) einen hohen Stellenwert einräumt: sein Lob des »Syllogis­
mus« zeigt dies an. 

Auf der anderen Seite zeigt er sich nicht nur neuen Einsichten gegenüber 
aufgeschlossen, sondern tritt auch für deren Verbreitung ein. Er will, wie 
u.a. das Polybios-Zitat auf dem Titelblatt zeigt, der Wahrheit zum Sieg ver­
helfen. Durch die Übersetzungsarbeit für Galilei gewinnt er die Einsicht, 
daß es diesem auf physikalische und mathematische Beweisführung an­
kommt wie auch auf die Anwendung geeigneter Instrumente, und daß dies 
etwas grundsätzlich anderes ist als eine Beweisführung, die ausschließlich 
auf die allgemein anerkannte Meinung von Autoritäten setzt. 239 So aufge­
schlossen er sich gegenüber der von Galilei repräsentierten Entwicklung 
zeigt, so wenig scheint hiervon jedoch seine eigene Arbeit als Historiker, 
Rhetoriker und Mathematiker berührt worden zu sein. Es ist in diesem Zu­
sammenhang auch daran zu erinnern, daß die Übersetzungs- und Editions­
arbeiten für Galilei zu einem recht späten Zeitpunkt erfolgten. Zwar hätte 
Bernegger durch den relativ früh einsetzenden und dauerhaften Briefwech­
sel zum Beispiel mit Kepler oder Schickard genügend Anregungen erfahren 
können, 240 die er mit Blick auf die gesuchte innovative Verwendung eines 
physikalischen Gesetzesbegriffs hätte verarbeiten oder an seine Schüler 

238 Boecler äußert sich in seiner »Dissertatio de Politicis Lipsianis«, die der von 
Bernegger besorgten Ausgabe von Lipsius' »Politicorum sive Civilis Doctrinae 
Libri Sex« beigegeben ist (B 6), wie folgt zum »Cento«:»( ... ) ich erinnere bei dieser 
Gelegenheit wegen der studierenden Jugend daran, daß man vorsichtig und klug an 
das Schreiben von Centonen herangehen muß. Irgendein Zweck von diesen kann 
vielleicht in , argumentis pragmaticis' liegen, für die entweder , auctoritas' oder 
Sicherheit gesucht wird, wie durch das Beispiel großer Männer hinreichend fest­
steht, oder bei Kurzweil, wo man allein auf das Vergnügen schaut.« 

239 Vgl. hierzu auch den Brief Galileis vom 19.8.1610 an Kepler (Caspar/van Dyck 
1930, Bd. 1, S. 353). 

240 Eine Durchsicht des Briefwechsels zwischen Kepler und Bernegger zeigt, daß sich 
dort eine Formulierung, wie sie Cassirer (1974, Bd. 1, S. 375, Fn. 1) anführt, nicht 
findet. In einem Brief vom Mai 1605 (Op. III, 37), so Cassirer, schreibt Kepler: 
»Hanc (secundam inaequalitatem planetarum) pertinacissimis laboribus tantisper 
tractavi, ut denique sese naturae legibus accomodet, itaque, quod hanc attinet, de 
astronomia sine hypothesibus constituta gloriari possim.« Cassirer bemerkt hierzu, 
daß der Begriff des Naturgesetzes zur Bezeichnung der drei Keplerschen Grundre­
geln hier zum ersten Mal »in terminologischer Bestimmtheit« von Kepler gebraucht 

141 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hätte weitergeben können. Doch scheint auch hier eher jene Feststellung 
angebracht zu sein, welche die gewählte Kapitelüberschrift zum Ausdruck 
bringen will. Das Naheliegende ist ausgeblieben, auch wenn davon ausge­
gangen werden kann, daß Bernegger mit wichtigen Schriften Keplers ver­
traut gewesen ist241 und somit dessen Gesetzesbegriff gekannt haben dürfte. 
So zitiert er beispielsweise im 10. Kapitel seiner 1618 publizierten Vorle­
sung zu Tacitus' »Agricola«, 242 als er auf das »naturae miraculum« der re­
gelmäßig auftretenden Gezeiten zu sprechen kommt, jene Stelle aus Kep­
lers »Neue(n) Astronomie«, wo diese mit der Anziehungskraft des Mondes 
erklärt werden. 243 Die Ansicht, Kepler »thought of laws in somewhat the 
same way as Descartes and Newton«, scheint Ronald N. Giere nicht alleine 
zu vertreten. 244 Und Jane E. Ruby weist, hierin E. Zilsel korrigierend, nach, 
that »in the Ad Vitellionem Paralipomena (Supplement to Witelo) (1604) 
Kepler ( ... ) wrote there of the , geometric laws' (leges Geometricas) under 
which light falls, the ,laws of repercussions' (repercussuum legibus), the 
,laws of density' (leges densitatis), ,optical laws' (legibus opticis), and the 
,law of nature' (lex naturae) that there has always been refraction«. 245 

Auch wenn sich erst der nächste Abschnitt eingehend mit den beiden 
Schülern Berneggers, Freinsheim und Boecler, befaßt, so kann die hier vor­
genommene Würdigung Berneggers insoweit abgesichert werden, als sie 
sich nicht in Widerspruch befindet zu den Ergebnissen, die Anton Schind­
ling mit seiner gründlichen, auf der Auswertung umfassenden Aktenmate­
rials beruhenden Studie zur Strassburger Akademie für den Zeitraum von 
1538-1621 vorgelegt hat. 246 So weist dieser u.a. darauf hin, daß nach der 
Sturm-Kontroverse (1578-81) Gymnasium und Akademie eine streng lu-

werde. Vgl. z.B. auch Keplers Brief an Herwart vom 9./10.4.1599 (in: Caspa:r/van 
Dyck 1930, Bd. 1, S. 101-109, insb. S. 103), wo der Gesetzesbegriff wie folgt erörtert 
wird: »Für Gott liegen in der ganzen Körperwelt körperliche Gesetze, Zahlen und 
Verhältnisse vor, und zwar höchst erlesene und auf das beste geordnete Gesetze( ... ). 
Wir wollen daher über das Himmlische und Unkörperliche nicht mehr zu erforschen 
suchen, als uns Gott geoffenbart hat. Jene Gesetze liegen innerhalb des Fassungs­
vermögens des menschlichen Geistes; Gott wollte sie uns erkennen lassen, als er 
uns nach seinem Ebenbilde erschuf, damit wir Anteil bekämen an seinen eigenen 
Gedanken. Denn was steckt im Geiste des Menschen außer Zahlen und Größen?« 

241 Vgl. Bünger 1893, S. 20f., S. 77f. , S. 104f., S. 112. 
242 C. Cornelii Taciti, De Vita Julii Agricolae Liber, Expositus, a Matthia Berneggero, 

Argentorati MDCXVIII, [BSB München], Sectio V, Cap. X, S. 136-142, insb. S. 
!41f. Siehe hierzu weiter unten. 

243 Vgl. Kepler 1609/1990, S. 26f. (Einleitung). Vgl. auch Keplers Darstellung in den 
Briefen an D. Fabricius (am 11.10.1605) und Herwart (am 2.1.1607). Vgl. Caspar/ 
van Dyck 1930, Bd. 1, S. 250-259, insb. S. 256f., sowie S. 274f. 

244 Vgl. Giere 1995, S. 125. Vgl. hierzu auch Ruby 1995, S. 312f., ferner Steinle 1995, 
S. 361; vor allem aber Graßhoff in diesem Band. 

245 Vgl. Ruby 1995, S. 303. 
246 Vgl. Schindling 1977. 

142 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


therische Ausrichtung genommen hatten. Am Gymnasium bestimmten um 
1600, als Bernegger dort gerade seine Ausbildung absolviert hatte, Gram­
matik, Rhetorik und Dialektik den Unterricht mit dem Bildungsziel der 
praktischen Redekunst. Mathematik und Naturwissenschaften spielten eine 
untergeordnete Rolle, auch wenn mit Dasypodius ein angesehener Lehrer 
in alle Teilgebiete der mathematischen Wissenschaft einführte. Doch habe 
dieser »den Kopernikus zugunsten der traditionalistisch- ptolemäischen 
Auffassung« abgelehnt. Erst Bernegger selbst habe 1619 die Forderung er­
hoben, den Mathematikunterricht auf alle Klassen zu erweitern. 247 Von 
Sturms Theorie der Beredsamkeit - so z.B. von den »praecepta dicendi«, 
den »loci communes« und der dihairetischen Methode - sei um 1620 an der 
Akademie kaum noch die Rede gewesen. 248 Dennoch kommt Schindling zu 
dem Urteil, 249 auch wenn Cicero nicht mehr, wie in der Ära Sturm, allein 
maßgeblich gewesen sei, so habe doch die »traditionelle Rhetorik der 
Strassburger Hochschule( ... ) unmittelbar Berneggers Konzeption der poli­
tischen loci communes (geprägt)«, wie auch seine »Auffassung vom Bil­
dungswert der Historie« nicht nur vom Neustoizismus, sondern ebenso sehr 
von Sturm und Junius beeinflußt worden sei.25° Folgt man Schindling, so 
ist der »neue wissenschaftliche Geist( ... ) in Straßburg( ... ) nur in Ansätzen 
noch vor 1621, während der Periode der Akademie, wirksam« geworden. 
Bernegger wird von Schindling als ein »dem mathematischen Fortschritt 
aufgeschlossener Gelehrter und früher Vorkämpfer der Lehre Galileo 
Galieis« charakterisiert, doch habe er »seine mathematisch-astronomi­
schen Interessen außerhalb des akademischen Lehramtes« gepflegt. 251 

Schindling würdigt Bernegger einerseits als einen Gelehrten, der dank sei­
ner »Aufgeschlossenheit, Ausstrahlungskraft und unermüdlichen Tätig­
keit« über zwei Jahrzehnte hinweg »eine führende Stellung (im) Straßbur­
ger Schulhumanismus« eingenommen habe. Andererseits bescheinigt er 
ihm, »kein origineller Kopf, sondern Eklektiker« gewesen zu sein, der sich 
» Verdienste ( ... ) in der bereitwilligen Aufnahme neuer Gedanken« erwor­
ben habe. 252 Da Schindling dieses Urteil explizit auf die Übersetzungs- und 
Editionsarbeit zu Galileis Werk und auf die Lipsius-Rezeption bezieht, er­
gibt sich zu unseren Ausführungen kein Widerspruch. Zudem wird die 
Lipisus-Rezeption ambivalent gewürdigt. Ganz i. S. einer innovativ anzu­
sehenden Promotorenrolle habe Bernegger in Nachahmung seines Vorbilds 
das »studium historicum« mit dem »studium politicum« verbunden, aller-

247 Vgl. Schindling 1977, S. 206f. 
248 Vgl. Schindling 1977, S. 235. Anhand der erzielten Auflagen kommt Chrisman 

(1982, Bd. 1, S. 251) zu dem Urteil, daß die Wirkung Sturms in Strassburg bis ins 
letzte Drittel des 16. Jahrhunderts angehalten habe. 

249 Vgl. Schindling 1977, S. 288. 
250 Vgl. Schindling 1977, S. 379 u. S. 396. 
251 Vgl. Schindling 1977, S. 262. 
252 Vgl. Schindling 1977, S. 280. 

143 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dings mit unzureichender theoretischer Fundierung seines Anliegens und 
einem wenig ausgeprägten Methodenbewußtsein. 253 Doch anders als Sturm 
habe er seinen Studenten die »unmittelbare Begegnung mit den Fakten und 
Normen des öffentlichen Lebens« vermittelt und somit ein »empirisch aus­
gerichtetes Interesse am staatlichen und gesellschaftlichen Alltag« gezeigt 
und dieses bei seinen Hörern auch zu wecken versucht. 254 Ob man hierin, 
wie Schindling, bereits einen Wandel erkennen kann, den die »Wissen­
schaft vom ,humanistischen' 16. Jahrhundert in das ,empirische' 17. Jahr­
hundert« genommen haben soll, möchten wir dahingestellt sein lassen und 
vielmehr zu bedenken geben, daß möglicherweise jemand, der »auf das Tun 
und Denken der Alten so viel gibt« 255 und auch in der Montagetechnik des 
Cento versiert ist, in analogem resp. metaphorischem Denken so geübt ist, 
daß auch das »Gleichnis« mit dem physikalischen Gesetzesbegriff durch­
aus eine Chance hätte gehabt haben können . 

Diese Problematik soll im nächsten Abschnitt aufgegriffen werden, in 
dem zunächst erörtert wird, inwieweit sich in Berneggers Streitschrift 
»Tuba pacis« von 1621 Ansätze naturrechtlichen Denkens aufzeigen lassen 
und welche Vorbilder oder Quellen er hierbei herangezogen hat. Im Vorgriff 
auf den IV. Abschnitt, der ausschließlich die Cumberland-Rezeption und 
die dadurch mitinitiierte Descartes-Rezeption in Schweden behandelt, ist 
bereits im folgenden Abschnitt III.2 die Genese des Naturrechtsgedankens 
in Schweden Gegenstand der Betrachtung - unter dem Gesichtspunkt, in­
wieweit hierbei den Strassburgern Freinsheim, Boecler und Scheffer eine 
bedeutende Rolle zugeschrieben werden kann. Es wird sich zeigen, daß 
hieran vor allem der Bernegger-Schüler Boecler sowie der Boecler-Schüler 
Scheffer mitbeteiligt waren und zwar als Grotius- Kommentatoren. Inwie­
weit der Anstoß hierzu Bernegger selbst, der bei gegebener Quellenlage 
erst nach Erscheinen von » De jure belli ac pacis« ( 1625) 1628 mit Grotius 
in einen Briefwechsel trat, zugerechnet werden kann, ist eine kaum, und 
wenn überhaupt, dann höchst schwierig zu beantwortende Frage, da die 
fraglichen Kommentare der beiden Strassburger in den Zeitabschnitt der 
allgemeinen Grotius-Rezeption in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts 
fallen. 256 

253 Vgl. Schindling 1977, S. 280. 
254 Vgl. Schindling 1977, S. 288. 
255 Formulierung aus der Vorrede von Wolff zu seiner Grotius-Ausgabe ( 1734 ). Vgl. 

Reibstein 1953/54, S. 77. 
256 Zum Ausmaß und Zeitpunkt der Grotius-Rezeption vgl. den Hinweis bei Reibstein 

1953/54, S. 78, Fn. 7. 

144 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Vor und nach Grotius' »De jure belli ac pacis«: Berneggers »Tuba 
Pacis«- Boecler und Seheifer als Grotius-Kommentatoren 

III.! Zu Berneggers » Tuba pacis« 

Die vier Jahre vor Grotius' »De jure belli ac pacis« (1625) 257 gegen Gaspare 
Scioppio's (1576-1649) »Classicum belli sacri« (1619) gerichtete Streit­
schrift Berneggers mit dem Titel »Tuba pacis« (1621) 258 verdient schon 
deshalb Beachtung, weil dieser dort eine Reihe von Themen bzw. Argu­
mentationsfiguren aufgreift, die im praxisorientierten Schrifttum der Juri­
sten ausführlicher und vor allem systematischer abgehandelt werden. 259 

Üblicherweise geschieht dies unter den Stichworten: »Bündnisrecht« (ius 
foederis), »ius belli ac pacis«, »ius gentium«, »pietas« (d.h. Gerechtigkeit, 
auch den» Wilden« gegenüber), »ratio status«, 260 um mit dem ebenfalls auf­
kommenden » Toleranzgedanken «261 hier nur die wichtigsten zu nennen. 
Doch ist diese Schrift auch deshalb von Interesse, weil sie infolge der dort 
behandelten Thematik am ehesten naturrechtliche Begründungen erwarten 
läßt. Wie erwähnt, setzt Bernegger auch bei dieser Streitschrift die Monta­
getechnik des »Cento« ein, die eine beträchtliche Anzahl von Autoren be­
schert. Zu diesen verhalf u.a. auch die Lehre von der »sirnilitudo tempo­
rum«, 262 wie sich überhaupt mit Hilfe einer stattlichen Anzahl von Autoren 

257 Zitiert wird im folgenden nach: Hugo Grotius: De jure belli ac pacis libri tres, nebst 
einer Vorrede von Christian Thomasius zur ersten deutschen Ausgabe des Grotius 
vom Jahre 1707. Neuer deutscher Text und Einleitung von Walter Schätze!, Tübin­
gen 1950. 

258 Zitiert wird nach der folgenden Ausgabe: Tuba pacis Occenta. Scioppiano Belli 
Sacri Classico. Salpiste Theodosio Berenico, Norico, Historiarum & Patriae Studi­
oso - (Pax Optima Rerum), Augustae Trebocorum 1624, [HAB Wolfenbüttel], zu­
erst 1621. Vgl. hierzu auch die Münsteraner Dissertation von W. Foitzik aus dem 
Jahre 1955. 

259 Vgl. Stolleis 1988, Bd. 1, S. 188ff. Wie ein Blick in Alberico Gentili zeigt, sind dort 
viele dieser Themen bereits vorgegeben. Zu Gentili vgl. Scott 1933, vol. I (De iure 
belli libri tres); vol. II (A Translation of the Text). Vgl. auch van der Molen 1968, 
insb. chap. V, p. 113-158 (das 5. Kap. enthält eine zusammenfassende Darstellung 
der 3 Bücher Gentilis). 

260 Es fehlt allerdings die Unterscheidung von »falsa ratio status« und »vera ratio 
status«. 

261 Vgl. die Lipsius einbeziehende Studie von Güldner 1968. 
262 Grotius rechtfertigt eine solche Vorgehensweise in der Vorrede zu »De iure belli ac 

pacis« wie folgt:»( ... ) wenn viele aus verschiedenen Zeiten und allen Orten dasselbe 
als gewiß behaupten, (weise) dies auf einen allgemeingültigen Grund hin ( ... ), der 
in unseren Erörterungen kein anderer sein kann als die richtige Schlußfolgerung, 
wie sie sich aus der Natur der Sache ergibt, oder die allgemeine Übereinstimmung. 
Jener Grund gehört zum Naturrecht, dieser zum Völkerrecht« (vgl. Schätze! 1950, 
S. 39f.). Auch auf diese Weise könnte man zu »Gesetzmäßigkeiten« kommen. 

145 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch gefährlich werdende Angriffe auf als gewagt etikettierte Äußerungen 
auffangen ließen. 263 

Unter all diesen Autoren fällt das Interesse auf Alberico Gentili (1552-
1608), dem nicht nur Grotius nach eigenem Eingeständnis viel verdankt, 264 

sondern auch Bernegger, obwohl er ihn nur wenige Male - z.B. auf Seite 
90 u. 13 8 - explizit zitiert. So verweisen auch die beiden Textstellen aus der 
» Tuba pacis«, die bei einer naturrechtlich begründeten Argumentations­
weise Anleihe nehmen, mit zum Teil wörtlich übernommenen Formulierun­
gen auf Gentili. Im 2. Kap. des ersten Teils von »Tuba pacis« (»Capitis 
Primi Pars Secunda), in dem die sittlichen und rechtlichen Bedenken gegen 
einen »Heiligen Krieg« erörtert werden, findet sich auf Seite 64 der fol­
gende Text: 

»Ac initio quidem haud esse necessum opinor, argumenta, quibus belli sacri, seu 
non sacri potius, injustitia demonstretur, operose conquirere. Vel illudjuris compen­
dium spectemus, & legum omnium legem, QUOD TIBI FIERI NON VIS, ALTERI 
NE FECERIS: quam ex natura ipsä arripuimus, hausimus, expressimus: quam cor­
ruptae naturae nostrae Sacris in literis [Matthaei 7 v. 12; Lucae 6 v. 31; Tobiae 4 v. 
16 (15) ( ... )] iterum iterumque inculcatam legimus ( ... ).«265 

»Und zu Anfang glaube ich, ,Argumenta', durch die die Ungerechtigkeit eines hei­
ligen Krieges oder vielmehr eines nicht-heiligen Krieges bewiesen werden soll, 
nicht mühsam zusammensuchen zu müssen. Und laßt uns die ,Summe« des Rechts 
und das Gesetz aller Gesetze betrachten: , Was du nicht willst, daß es dir geschieht, 
das tue keinem Anderen an.' Dieses Gesetz haben wir aus der Natur selbst uns an­
geeignet, entnommen und ausgedrückt. Daß dieses Gesetz unserer verderbten Natur 
immer wieder eingeschärft wurde, haben wir in der Heiligen Schrift [ ... ] gelesen 
( ... ).« 

Bernegger beruft sich hier auf die ehrwürdige »Goldene Regel«, 266 dabei 
jedoch auch auf Gentili, der diese in seiner Schrift »De iure belli libri tres« 
(1588f.) ebenfalls zitiert. 267 Explizit zieht Bernegger ihre »negative« Fas­
sung [Tob. 4, 15 (16)] heran. Mit der Erwähnung von Matth. 7,12 und Luk. 

263 Wie bereits erwähnt, sah sich Bernegger bisweilen mit dem Vorwurf des »Krypto­
Calvinismus« konfrontiert (vgl. Bünger 1893, S. 202). Auch seine irenische Grund­
haltung war geeignet, ihn ihm gefährlich werdenden Angriffen auszusetzen, zumal 
er 1628 auf Wunsch von Grotius den »Syllabus autorum irenicorum«, den Joh. 
Hottomannus zusammengestellt hatte, unter einem Pseudonym publiziert hatte. Vgl. 
hierzu Foitzik 1955, S. 40, Fn. 

264 Vgl. Schätze! 1950, S. 39: Prolog, Nr. 38. Siehe auch von Kaltenborn 1848, S. 228-
231. 

265 Im Anschluß daran weist Bernegger darauf hin, daß Kaiser Alexander Severus (208-
235) diese Regel so geschätzt habe [mit dem Zusatz in Paranthese: »Mag er (sie) 
nun von Juden oder Christen übernommen haben«], daß er sie immer wieder zitiert 
habe und sie auch an öffentlichen Gebäuden habe anschlagen lassen. 

266 Zur »Goldenen Regel« vgl. z.B.: Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 8, 
Sp. 450-464; Theologische Realenzyklopädie, Bd. 13, Gesetz V, S. 82f.; Dihle 1962; 
Reiner 1977; Spende! 1967 (auf S. 494 findet sich auch der Hinweis auf Kaiser Alex­
ander Severus, der ja auch von Bernegger in Anspruch genommen wird). 

146 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6,31 weist er jedoch auch auf ihre »positive« Version hin (»Alles, was ihr 
wollt, daß euch die Leute tun sollen, das tut ihr ihnen auch«). Die als Mar­
ginalie aufgeführte Belegstelle bei Lukas dürfte Berneggers Leser daran er­
innert haben, daß dort die »Goldene Regel« im Kontext eines Appells zur 
Feindesliebe und zum Gewaltverzicht (»trotz erlittener Verfolgung«) steht, 
bei Berneggers Anliegen eine naheliegende Anspielung. Die »Goldene Re­
gel«, die ganz auf die Reziprozität menschlichen Verhaltens abstellt, besitzt 
nicht nur eine griechisch-römische, insb. stoische Tradition, sie erweist sich 
auch als eine Grundnorm christlicher Ethik. Im Decretum Gratiani wird sie 
mit dem Naturrecht gleichgesetzt und erscheint als Grundnorm der lex 
naturae; Luther setzt das göttliche Liebesgebot mit ihr gleich, und bei 
Melanchthon steht sie ebenfalls in einem naturrechtlichen Kontext. 

Die zweite Textstelle, bei der Bernegger dann explizit das Naturrecht be­
müht, handelt von der Unrechtmäßigkeit des Glaubenszwangs (Tuba pacis, 
S. 97ff.), nachdem er sich zuvor der Häresie zugewandt hatte. Die Häretiker 
seien nicht wegen ihres Glaubensirrtums zu bekämpfen, sondern nur dann, 
wenn sie die staatliche Ordnung bzw. den Frieden störten: 

»Juris naturae, religio est: cum omnibus sit innatum, & in animo quasi insculpu, 
esse Deum: adeo ut etiam brutorum aliqua, naturae ductu, caelestibus reverentiae 
cultum exhibere putentur.« - Als Belegstellen nennt Bernegger: Cic. 2, de natur. 
deor., sowie Lacta(ntius), lib. 1 de ira Dei, cap. 12: »Religio & timor Dei solus est, 
qui custodit hominu inter se societate ( ... ).« 

»Kraft Naturrechts (existiert) die Religion: da allen eingeboren ist und in den Geist 
sozusagen eingemeißelt, daß es einen Gott gibt; so sehr, daß, wie man annimmt, so­
gar einige Tiere, von der Natur geleitet, den Himmlischen den Dienst der Verehrung 
erweisen.« 268 - Lactantius, De ira Dei: »Religion und Gottesfurcht allein ist es, was 
die Verbindung der Menschen untereinander aufrechterhält.« 

Bernegger macht keine Quellenangabe, doch läßt sich zeigen, daß er sich 
bei dieser Textstelle offenbar nicht nur auf Gentili, 269 sondern auch auf Lip-

267 »Arbitrium est boni viri arbitrium. In quo servandae sunt regulae iuris, & naturae. 
Et illa est regula naturae, Quod tibi fieri non vis, &c. Quotiescunque talem in alterum 
habueris animum, qualem in te ab altern servari cupis, aequitatis viam tenes: quoties 
vero talis erga alterum fueris, qualem in te vis nemin?, iter iustitiae dereliquisti: 
inquit sanctus Paulinus. Et hoc perfectum divinae, & humanae legis documentum 
&: ut ait noster Decianus. quod & domini Jesu fuit« (vgl. Gentili/Scott 1933, vol. 
I, lib. 2, C. 17, s. 366), 

268 Vor allem diese Formulierung weist auf stoisches Gedankengut hin. Vgl. hierzu u.a. 
Pohlenz 1992, S. 234: »Mit Recht hatte schon die alte Stoa an die Gottesverwandt­
schaft des Menschen erinnert. Aber volle Kraft erhielt dieser Gedanke für Poseido­
nios erst, wenn man sich bewußt wurde, daß unser Geist nicht nur mit der Gottheit 
verwandt, sondern ein Teil von ihr ist. Den göttlichen Allgeist fühlen in gewisser 
Weise sogar Tiere und Pflanzen, die nach seinem Gesetze leben; aber die klare Got­
teserkenntnis ist Vorrecht des vernunftbegabten Menschen.« Vgl. auch Pohlenz, 
a.a.O., S. Slff. 

269 Vgl. De iure belli libri tres, ND 1933, vol. I, lib. 1, S. 65. 

147 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sius270 bezieht. So heißt es bei Gentili an der angegebenen Stelle: »Juris 
naturae est religio. & itaque nec patrocinabitur ius istud expertib. ipsius. Et 
hoc tarnen addo, gentem non esse eiusmodi, cui religio nulla sit.«- »Reli­
gion is a part of the law of nature and therefore that law will not protect 
those who have no share in it. And yet I will add this: that no nation exists 
which is wholly destitute of religion.« 271 Bei Lipisus findet sich dagegen 
das von Lactantius übernommene Zitat (»Religio et timor Dei ... «) mit der 
Marginalie: »Religio in omni societate necessaria.« 

Beide Passagen aus Berneggers Streitschrift lassen erkennen, daß dieser 
einem stoisch-christlichen Naturrecht zuneigt. 272 Doch läßt sich eine Pa­
rallelisierung des Begriffs »lex naturae« mit einem »naturphilosophischen« 
(physikalischen) Gesetzesbegriff nicht feststellen. 

IIl.2 Boecler und Seheifer als Grotius-Kommentatoren 

Da außer Zweifel steht, daß bei der Genese des modernen Naturrechts Gro­
tius' »De iure belli ac pacis« (1625) eine wichtige Rolle zufällt, zumal nach 
einer gewissen zeitlichen Verzögerung in der zweiten Hälfte des 17. Jh. eine 
außergewöhnliche Rezeptionswelle einsetzte, bei der auch die beiden 
Strassburger Boecler und Scheffer beteiligt waren, ist nun die Frage aufzu­
werfen, inwieweit Bernegger möglicherweise seinen Schüler Boecler auf 
Grotius aufmerksam gemacht hat. Die uns überlieferte Korrespondenz mit 
Grotius setzt erst im Jahre 1628 ein. Doch könnten schon zu einem früheren 
Zeitpunkt mit diesem Briefe ausgetauscht worden sein, heißt es doch in ei­
nem Brief, den G.M. Lingelsheim am 12.1.1624 Grotius zukommen ließ: 
»Bernegger totus tuus est et te cum affectu resalutat, hoc uno cruciatur, 
quod propter scholasticas occupationes non satis temporis habet ad ea con­
ficienda, quae molitur.« 273 Es ist anzunehmen, daß diesem das Erscheinen 

270 Vgl. Politicorum sive Civilis Doctrinae Libri Sex, ND 1988, lib. 4, cap. 2, Nr. 9, S. 
235. ' 

271 Vgl. Gentili/Scott 1933, vol. II, S. 41; Marginalie: Cicero, On the Nature ofthe Gods, 
I (XVI. 43). Ebenfalls von Gentili (Scott 1933, vol. II, S. 40f.) übernimmt Bernegger 
(a.a.O., S. 96f.) den Gedanken, Religion betreffe die Beziehung der Menschen zu 
Gott, insofern seien jene, diese Beziehung betreffenden Gesetze göttlich; insoweit 
Religion nicht die Beziehungen der Menschen untereinander ausmache, sei es nicht 
rechtens, aus religiösen Motiven andere zu verfolgen bzw. gegen sie Krieg zu führen. 
Mit Belegen aus dem antiken Schrifttum macht er (a.a.O., S. 315) ferner darauf auf­
merksam, daß das Naturrecht die Geltung des bloßen »Rechts des Stärkeren« unter 
den Menschen verbiete. 

272 Noch immer einschlägig Troeltsch ND 1966, S. 174ff. Die Stoa räumte die Mög­
lichkeit einer natürlichen Gotteserkenntnis ein und sah in der Religion eine dem 
Menschen als einem vernünftigen Wesen vom Naturgesetz auferlegte Verpflichtung. 

273 Vgl. Reifferscheid 1889, S. 182, Brief Nr. 13 7. 

148 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von »De iure belli ac pacis« nicht entgangen ist, auch wenn wir über keine 
unmittelbaren Belege verfügen. Den von Reifferscheid veröffentlichten 
Briefen ist zu entnehmen, daß Grotius am 29.5.1625 G.M. Lingelsheim, 274 

der damals in Strassburg wohnte, 275 vom Erscheinen seines Buches unter­
richtet hat. Von Freinsheim und Boecler gibt es in diesem Zeitraum keine 
brieflichen Äußerungen, da sie damals beide im Hause von Bernegger 
wohnten, der eine seit 1627, der andere seit 1631. 276 Wie den nachstehend 
präsentierten Daten zur akademischen Karriere der beiden Bernegger­
Schüler Freinsheim und Boecler und des Boecler-Schülers Scheffer zu ent­
nehmen ist, waren Boecler und Scheffer, auf die es hier wegen ihrer Gro­
tius-Rezeption in erster Linie ankommt, während ihres Aufenthalts in 
Schweden 277 vielerlei Einflüssen ausgesetzt. Es dürfte daher schwerfallen, 
im Falle Boeclers ausschließlich Bernegger die Rolle des »Grotius-Entdek­
kers« zuschreiben zu wollen. 278 

Präsentieren wir zunächst die verfügbaren Daten, welche sich auf die 
akademisch-wissenschaftliche Karriere der Strassburger Freinsheim, Boec­
ler und Scheffer und deren Aufenthalt in Schweden beziehen. Der Kanzler 
der Universität Uppsala, Johan Skytte (1577-1645), hatte in Ausrichtung 
auf Lipsius eine Professur für Rhetorik und Politik gestiftet. Skytte war mit 
Gerhard Johan Vossius (1577-1649) und Daniel Heinsius (1580-1655) be­
freundet und ließ sich bei der Besetzung dieser Professur u.a. von Vossius 
beraten. Von 1628-1642 bekleidete Johannes Loccenius (1598-1677), 279 

der auch in Leiden studiert und promoviert hatte, diese Professur. Auf ihn 
folgte von 1642-164 7 der Schüler und Schwiegersohn von Bernegger, Jo­
hannes Freinshemius (1608-1660), den Königin Christina von Schweden 
164 7 zum königlichen Bibliothekar und zum Reichshistoriographen ( 1648-

274 Vgl. Reifferscheid 1889, S. 221, Brief Nr. 172. Gruterus erwähnt G.M. Lingelsheim 
(Strassburg) gegenüber »De iure belli ac pacis« in einem Brief, der nach dem 
31.10.1625 geschrieben wurde (vgl. Reifferscheid 1889, S. 228f., Brief Nr. 180). 
Am 9.5.1627 schreibt Grotius u.a. an G.M. Lingelsheim: »Nostros de iure belli ac 
pacis libros Francofurti recusos video, satis accurate, quo laetor eo magis, quia 
Buonus noster differt editionem novam, quae multis locis erit auctior« (vgl. Reif­
ferscheid 1889, S. 300, Brief Nr. 244). 

275 Lingelsheim hatte Heidelberg bereits verlassen und wohnte von 1621-1632 in 
Strassburg, dort in der Vorstadt, von Berneggers Wohnung in beträchtlicher Entfer­
nung. Vgl. Reifferscheid 1889, S. 790, Fn. 165. 

276 Freinsheim war seit dem 19.10.1627 als stud. jur. in Strassburg immatrikuliert und 
wohnte bei Bernegger. 1629 verließ er im Sommer Strassburg für kurze Zeit, kehrte 
aber bereits Ende 1629 wieder nach dorthin zurück. 1633 sollte er dann für rund 2 
½ Jahre Strassburg verlassen (vgl. Kelter 1905, S. 47); Boecler studierte seit 1631 
in Strassburg (vgl. Kelter 1905, S. 52). 

277 Für Boecler gilt dies auch für die Zeit seines erneuten Aufenthalts in Strassburg nach 
seiner Rückkehr aus Schweden. 

278 So jedoch Stolleis 1988, S. 195. 
279 Vgl. Runeby 1962, S. 554. 

149 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50) am Hof zu Stockholm ernannte. In seine Zeit (Sommer 1648) fällt auch 
der Erwerb der Bibliothek von Grotius (1583-1645), der von 1634 bis zu 
seinem Tod in Rostock die schwedische Regierung in Frankreich als Ge­
sandter vertreten hatte. 280 Als Nachfolger Freinsheims, der 1651 Schweden 
verließ und auf den noch im IV. Abschnitt zurückzukommen sein wird, 281 

sollte zunächst Joh. Heinrich Boecler (1611-1672) auf den Skytte-Lehr­
stuhl berufen werden. Dieser lehnte den Ruf zunächst ab, sagte aber 1649 
doch zu282 und übernahm ein Jahr später in Stockholm das Amt des Reichs­
historiographen von Freinsheim. Boecler verließ 1652 Schweden wieder, 
wo er mit Hermann Conring (1606-1681), der 1650 Leibarzt der Königin 
von Schweden geworden war und u.a. in Leiden bei Heinsius und Vossius 
studiert hatte, in näheren Kontakt gekommen war, den auch ein von 1655-
1670 dauernder Briefwechsel dokumentiert. 283 Folgt man Jirgal, dann hat 
sich für Boecler mit der Berufung nach Schweden eine neue berufliche Per­
spektive ergeben. Aus dem Philologen sei ein Staatswissenschaftler, aus 
dem einstigen Professor für Beredsamkeit ein Geschichtsprofessor gewor­
den. 284 Boecler selbst hatte wohl bei seiner Rufablehnung seinen Schüler 
Johannes G. Scheffer (1621-1679), 285 der zeitweilig auch in Leiden studiert 
hatte, ins Gespräch gebracht. Dieser übernahm - auch hier divergieren die 
entsprechenden Angaben - 1647/48 die einst von Skytte gestiftete Profes­
sur für Rhetorik und Politik in Uppsala, und wurde dort, wo er bis zu seinem 
Tod 1679 bleiben sollte, 1665 zum Prof. honorarius iuris naturae et gentium 
ernannt. 286 Wie die einschlägige Sekundärliteratur immer wieder hervor-

280 Hierzu und zum folgenden vgl. Callmer 1977, S. 149, S. 43ff., S. 29. 
281 Vgl. Etter 1966, S. 159. 
282 Die hierzu verfügbaren Angaben sind widersprüchlich. In den deutschsprachigen 

Kurzbiographien wird das Jahr 1648 genannt, z.B. Allgemeine Deutsche Biogra­
phie, Bd. 2, S. 792; Ersch/Gruber, Allgemeine Enzyklopädie, Teil 11, Sektion 1, S. 
166; Allgemeines Gelehrten-Lexicon, Erster Th eil, Sp. 1165; Grosses Vollständiges 
Universal-Lexikon, Bd. 4, Sp. 352. Svenskt Biografiskt Lexikon, Femte Bandet, 
1925, S. 113, nennt dagegen die Jahreszahl 1649, wie auch Jirgal 1931, S. 326. 

283 Vgl. Jirgal 1931, S. 328. 
284 Vgl. Jirgal 1931, S. 326. 
285 Vgl. Stintzing/Landsberg, Abt!. 3, Halbbd. 1, Texte, ND 1978, S. 6. 
286 Callmer (1970, S. 29f.) nennt das Jahr 1648, in dem der Ruf an Scheffer ergangen 

sei; Svenska Män Och Kvinnor, Bd. 6, 1949, S. 540, gibt das Jahr 1647 an. Die All­
gemeine Deutsche Biographie (Bd. 30, S. 680) nennt das Jahr 1648 mit dem Zusatz: 
»Noch in demselben Jahre ernannte ihn die Königin- gleichzeitig mit seinem Lehrer 
Boecler- zum skyttischen Professor der Beredsamkeit und der Politik in Up(p )sala.« 
Die Leichenrede auf Boecler (Programma in Obitum, in exequiis Nobilissirni, 
Amplissirni, Et Excellentissirni viri D.N. Johannis Henrici Boecleri ( ... ) a Rectore 
Universitatis Argentoratensis Marco Mappo, 13. Sept. MDCLXXII, D 3, S. 29, [NLB] 
macht folgende Angaben: »Anno priore MDC XLI IX d. 25 rnensis Novernbris a 
Serenissirna turn Regina Sueciae Upsaliam ad Professionern Eloquentiae Regiarn 
vocatus, die 14. Mensis Februarii Argentorato valedixit.« Für Svenskt Biografiskt 
Lexikon, Fernte Bendet, 1925, S. 113-117, ist 1649 das Ankunftsjahr Boeclers. 

150 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hebt, zeichneten sich sowohl der Hof in Stockholm als auch die Universität 
in Uppsala durch eine große Aufgeschlossenheit gegenüber Lipsius, aber 
auch gegenüber Grotius aus, zu dem bereits 1655 in Uppsala Vorlesungen 
angeboten wurden. 287 

Für Boecler wie für Scheffer war Grotius' Schrift »De iure belli ac pacis« 
der Gegenstand ihrer Befassung mit dem Naturrecht, vornehmlich in der 
Form der Kommentierung. Von Scheffer gibt es außerdem ungedruckte Ma­
nuskripte zu Grotius-Vorlesungen, die er um 1675 in Uppsala gehalten 
hat. 288 In chronologischer Folge sind die folgenden Schriften einschlägig: 

J.G. Scheffer(us): Index in libros Grotii de iure belli ac pacis a Boeclero, 1657 ed. 
sine nomine auctoris, Amsterdam 1670;289 

J.H. Boecler: In Hugonis Grotii Iuris Belli & Pacis. Librum primum, ad illustrissi­
mum Baronem Boineburgium. Commentatio, Argent. 1663 [1664], [NLB];290 

J.G. Scheffer(us): H. Grotius enucleatus Sive Hug. Grotii De Jure Belli ac Pacis. 
Libri tres In compendium olim redacti a viro cl. Jo. Scheffero, & nunc primum editi. 
( ... ). Sedini MDCL XXXXIII, Stettin 1693, [zuerst angeblich 1672, mehrfach auf­
gelegt, u.a. auch 1712 von Friedrich August Hackmann zu Helmstedt 291 und 1718 
von Christian Gottlieb Schwartz zu Altdorf. 292 Hackmann lobt im Vorwort den 

287 Vgl. Lindberg 1976, S. 12ff. So hatte z.B. der Staatssekretär Matthias Biörenclou 
selbst ein Grotius-Kompendium in Tabellenform (Tabulae in H. Grotii Ius belli et 
Pacis) verfaßt (Lindberg 1976, S. 15). Auch ein Sohn von G. J. Vossius, Isaac Vos­
sius, der eine Zeitlang Sekretär von Grotius war, wurde 1649 von Königin Christina 
an den Hof berufen (vgl. Callmer 1970, S. 18ff., S. 44f.). 

288 Darunter wohl auch Mitschriften, da die Handschriften voneinander abweichen. 
289 Vgl. Stintzing/Landsberg, 3. Abtl., 1. Halbbd., Noten, ND 1978, S. 3: »Johan Schef­

fer, Index in libros Grotii, erschien zuerst anonym, von Boecler für Vorlesungen her­
ausgegeben zu Straßburg; dann Amsterdam 1670, Jena 1673.« 

290 Vgl. Stintzing/Landsberg, 3. Abtl., 1. Halbbd., Noten, ND 1978, S. 3: »Boecler's 
Grotius-Kommentar ist unvollständig.« Der Kommentar zum 1. Buch von Grotius 
erschien 1663 in Strassburg mit einer Dedikation an Boineburg, derjenige zum 2. 
Buch 1664 (die Kommentierung endet mit dem 7. Kap.). Thomasius kritisierte die­
sen Kommentar. 

291 Vgl. Viri illustris Hugonis Grotii Jurisprudentia universalis divina a viro summo Jo­
hanne Scheffero in usum illustrissimi comitis De la Gardie enucleata: accedunt pro­
legomena Grotiana, notae, quibus Grotius ex locis parallelis explicatur, vel paucis 
verbis modeste corrigitur, & historia juris naturalis succincta; cum indice autorum 
& rerum pleniori, cura Friderici Augusti Hackmanni, ... [Helmstadii], Hamm 1712. 

292 Vgl. Grotius enucleatus, Hoc est Hugonis Grotii de iure belli et pacis libri tres in 
compendium redacti a viro cl. Jo. Scheffero: Nunc in usum auditorum academi­
corum praemissa praefatione de ordine tradendae iurisprudentiae naturalis iterum 
typis exscripti curante Christiano Gotlib. Schwarzio, Altorfii 1718, [SUB Göttin­
gen]. 

151 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Scheffer-Kommentar als die beste Grotius-Kommentierung von »wunderbarer Kür­
ze und Klarheit«]; 293 

J.H. Boecleri: Institutiones Politicae. Accesserunt Dissertationes politicae et selecta 
veterum historicorum loca et Libellus Memorialis Ethicus, Argentorati 1674, 
[NLB]; 

J.G. Scheffer(us): Sciagraphia Iuris Naturae, Uppsala um 1675. 

Zunächst fällt auf, daß all diese Veröffentlichungen in einen Zeitraum fal­
len, der nicht nur eine »in Europa einzigartige Kommentarliteratur« zu Gro­
tius hervorbrachte, sondern für den auch »seit der Mitte des 17. Jahrhun­
derts in Deutschland eine Explosion naturrechtlichen Denkens« zu konsta­
tieren ist. Auffällig ist auch, daß Boecler im Anschluß an Grotius nicht die 
»säkulare Richtung«, wie sie z.B. durch Pufendorf repräsentiert wird, ein­
geschlagen hat, sondern eine christliche, deren Trägerschicht, so Dreitzel, 
in der zweiten Hälfte des 17. Jh. die territorial-staatliche Beamtenschaft 
war.294 Folgt man Denzer, so markiert die kritische Aristoteles-Ausgabe 
von Conring aus dem Jahre 1656 in etwa jene Zäsur, ab der, von wenigen 
Ausnahmen abgesehen, weder »die von Aristoteles oder der Scholastik ab­
hängigen Darstellungen« zur Politik auf dem Buchmarkt erscheinen noch 
die politischen Betrachtungen, welche sich auf Tacitus, Sallust oder Sueton 
bezogen hatten. 295 Nach dieser zeitlichen Schwelle setzt dann der die Gro­
tius-Rezeption auszeichnende »boom« von Kommentaren, Kompendien 
und Monographien ein, 296 der Boecler wie Scheffer nicht als Unzeitgemäße 

293 Vgl. hierzu Grosses Vollständiges Universal-Lexicon, Bd. 34, Sp. 1079f. Der Schef­
fer-Kommentar von 1672, der sich bibliographisch nicht ermitteln läßt, [nachweis­
bar ist anhand von Ter Meulen/Diermanse 1961: H. Grotius enucleatus Sive Hug. 
Grotii De Jure Belli ac Pacis. Libri tres. In compendium olim redacti, & nunc pri­
mum editi. ( ... ). Sedini MDCL XXXXIII, Stettin 1693], wird jedoch zusammen mit 
dem Kommentar von Kulpis (Collegium Grotianum, 1686) im Grosse(n) Universal­
Lexicon von Zedler (Bd. 23, Sp. 1192-1205, 1195) in dem informativen Beitrag zum 
»Naturrecht« erwähnt. 

294 Vgl. Dreitzel 1971, S. 265f. u. S. 267. Boecler selbst wurde z.B. 1662 Kur-Mainzi­
scher Rat. 

295 Vgl. Denzer 1972, S. 315f. Zu den zuletzt genannten Autoren zählt Denzer u.a. 
Boecler: »In Taciti 15 Cap. libri 1 Annalium Commentarius«, Strassburg 1643 und 
»In Taciti 5 libros Historiarum annotatio politica«, Srraßburg 1648; Bernegger: 
Observationes historico-politicae 28, Tübingen 1656; sowie Gruter: Discursus 
politici in Tacitum, Leipzig 1679. 

296 Denzer (1972, S. 315f.) nennt u.a.: Johann vom Felde: Annotata in Hugonem Gro­
tium, Amsterdam 1652; Jan Klenck: Institutiones juris naturae, gentium et publici 
ex Hug. Grotii libris, Amsterdam 1665; Caspar Ziegler: In Hugonis Grotii de jure 
belli ac pacis libros notae et animadversiones subitariae, Frankfurt/M., Leipzig 
1666; Johann Adam Osiander: Observationes in libros tres de jure belli ac pacis 
Hugonis Grotii, Tübingen 1671; Heinrich Henniges: In Hugonis Grotii de jure belli 
ac pacis libros III, observationes politicae et morales, Solisbach 1673; Philipp Rein­
hard Vitriarius: Institutiones juris naturae et gentium, ad methodum Hugonis Grotii 

152 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erscheinen läßt. 297 Angesichts dieser Quellenlage scheint es fraglich, ob 
von Bernegger wirklich ein entscheidender Anstoß ausgegangen ist. 

Da sich die Grotius-Rezeption vornehmlich des Kommentars bediente, 
stellt sich die Frage, inwieweit gerade dieses Medium dem von Grotius vor­
gegebenen Text entgegenkam. Dies kann einsichtig gemacht werden, wenn 
man den Kommentar mit dem Briefroman vergleicht, der seinerseits freilich 
nicht an einen Text gebunden ist.298 Zeichnet sich der Briefroman eindeutig 
durch das Merkmal der »Diskontinuität« (Wagner) aus, so gibt beim Kom­
mentar die in Kapitel gegliederte Abfolge des vorgegebenen Textes wenig­
stens ein vergleichsweise lockeres Gliederungsprinzip vor, das zu diskon­
tinuierlichen Äußerungen, die erst zusammen genommen ein Ganzes bil­
den, einlädt, wobei die diskontinuierlichen Äußerungseinheiten ihrerseits 
für Systematisierungsbemühungen offen sind. 299 Eine solche diskontinu­
ierliche Verweisungsstruktur mit »unzusammenhängenden Aussprüchen 
von Philosophen, Geschichtsschreibern, Dichtern und Rednern« 300 ist ja, 
wie Grotius freimütig eingesteht, 301 ein besonderes Kennzeichen von »De 
iure belli ac pacis«. So gesehen, ist der ein hohes Ausmaß an gedanklicher 
Freiheit ermöglichende Kommentar eine adäquate Antwort auf einen cento­
artig zusammengesetzten Text. Ein weiteres Kennzeichen des Kommentars 
wie übrigens auch des Briefromans ist seine »Multiperspektivität« (Wag­
ner), d.h. die Einbeziehung verschiedener Standpunkte. Dadurch zeichnet 
sich der Kommentar durch eine eigenartige Ambivalenz aus. Er eignet sich 
einerseits zur bloßen Exegese bzw. zur Festschreibung der herrschenden 
Meinung, andererseits ist er auch ein geeignetes Medium, um über Asso­
ziationen bzw. Analogien der Intuition auf die Sprünge zu helfen; und in­
dem er (scheinbar) an Bekanntes anknüpft, vermag er durch unauffällige 
Akzentverschiebungen die Debatte mit »neuen« Worterfindungen oder gar 
neuen »Gedanken« zu bereichern: neue Wörter können, wenn sie auf Ab­
nahmebereitschaft treffen, 302 »eine Veränderung des Koordinatensystems 

conscriptum, Leiden 1692; Johann Heinrich Suicerus: Jus naturae et gentium ex 
Grotio methodo eromatica traditum, Tigur. 1694. Zu einschl. Grotius-Kommenta­
toren vgl. auch Schneider 1967, S. 122-159. 

297 Vor dieser zeitlichen Schwelle liegt B. Wagner's De consensu gentium eiusque usu 
in cognoscendo iure naturali ad Hug. Grot., Wittenberg 1633 (vgl. Hoffmann 1986, 
S. 41; Hoffmann gibt auf S. 31-73 eine zusammenfassende Darstellung zu H. Gro­
tius). 

298 Vgl. zu diesem Abschnitt Wagner 1996. 
299 Ein schönes Beispiel hierfür ist die von dem Staatsrechtslehrer Johann Georg von 

Kulpis (1652-1698), der in Strassburg noch bei Boecler gehört hatte (Stintzing/ 
Landsberg, 2. Abt!., ND 1978, S. 245), vorgelegte Schrift: Collegium Grotianum, 
super Iure Belli ac Pacis, anno 1682 in Academia Giessensi XV. Exercitationibus 
primum institutum, Gießen 1686. 

300 Vgl. Hoffmann 1986, S. 83. 
301 Siehe Vorrede, Nr. 40. 
302 Somit ist auch die Verbreitungsfunktion des Kommentars angesprochen. 

153 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Wahrnehmung bewirken. Das gleiche gilt für alte, längst in ihren Kon­
texten festgefahrene Worte, wenn sie in eine neue Beleuchtung oder einen 
neuen Kontext versetzt werden. Neue (oder alt-neue) Worte können schlag­
artig , aufklären' und , desillusionieren'. «303 Auch Descartes' Verwendung 
von »lex« in den »Prinzipien« ist hierfür ein anschauliches Beispiel, wie 
R. Specht gezeigt hat. Insoweit Descartes den Ausdruck »lex naturae« in 
»den Sachzusammenhang von concursus divinus, lex aeterna und ordo 
naturalis« einstellt, wirke, so Specht, seine» Verwendung von ,lex' schlicht 
konventionell.« Dieser Eindruck werde jedoch »durch zwei unkonventio­
nelle Momente abgefedert: 1. durch die Verwendung des hergebrachten 
Ausdrucks ,lex' im neuen Rahmen eines physiko-mathematischen Ansat­
zes und zweitens durch die damit zusammenhängende Bestreitung der 
Aktivität von Körpern.« 304 

Es ist kurz darauf einzugehen, auf welche Weise Boecler und Scheffer 
die vom Medium des Kommentars eingeräumten Möglichkeiten, über Ak­
zentverschiebungen Weichenstellungen vorzunehmen, genutzt haben. In 
Boeclers Grotius-Kommentar (1663) findet sich nach Durchsicht des Tex­
tes kein ausdrücklicher Hinweis auf eine an der Naturphilosophie resp. den 
Naturwissenschaften orientierte Verwendung des Begriffs Naturgesetz. 305 

Dieser Befund widerspricht nicht der Skizze, die Schneider zu Boeclers 
Kommentar vorgelegt hat. 306 Gegen Hob bes gerichtet, erblickt auch Boec­
ler wie Grotius im »appetitus societatis« Ursprung und Quelle des ius 
naturale. Doch indem er mit Grotius Gott zum Schöpfer der Sozialnatur des 
Menschen macht, »war der Weg zu einer gottesrechtlichen Begründung der 
grotianischen Naturrechtslehre innerhalb der christlich-reformatorischen 
Rechtstradition freigelegt.« 307 Mit dieser Akzentverschiebung, die eine bei 
Grotius eher beiläufig gemachte Äußerung 308 zu einem Hauptgedanken 
werden läßt, führt Boecler vor, daß »das grotianische Sozialitätsprinzip kei­
neswegs notwendig zu einer ,Säkularisierung' des Naturrechtsgedankens 
führen mußte.« 309 Indem Boecler außerdem zu verstehen gab, daß Gott 

303 Vgl. Stolleis 1997, insb. S. 20ff. bzw. S. 22f. 
304 Vgl. Specht 2001, S. 65-75, hier: S. 75. 
305 Die bei Grotius marginal vorhandenen Ansätze einer »geometrischen Staatslehre« 

(vgl. Röd 1970, S. 70-76; von Stephanitz 1970, S. 52-62, insb. S. 52-54) werden 
von Boecler nicht aufgenommen. 

306 Vgl. Schneider 1967, S. 134-142. 
307 Vgl. Schneider 1967, S. 137. Siehe auch »Naturrecht II«, in: Theologische Realen­

zyklopädie, Bd. 24, S. 159. 
308 Vgl. Grotius, a.a.O., Vorrede, Nr. 12, S. 33: »Aber selbst das oben erwähnte Natur­

recht, sowohl das gesellschaftliche wie das im weiteren Sinne so genannte, muß, 
obgleich es aus dem inneren Wesen des Menschen kommt(= appetitus societatis), 
doch in Wahrheit Gott zugeschrieben werden, weil er gewollt hat, daß dieses 
menschliche Wesen besteht.« 

309 Vgl. Schneider 1967, S. 137. 

154 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht allein über das »dictamen rationis« zu den Menschen spreche, son­
dern auch durch die Tafeln des Dekalogs sowie durch die Weisungen der Hl. 
Schrift, habe er, so Schneider, eine »bedeutsame Erweiterung und Vertie­
fung des Naturrechtsgedankens« vorgenommen. 310 Auf diese Weise gehör­
ten diese beiden Quellen nicht mehr allein zum »Bereich des ius divinum 
positivum, sondern (wurden) zum ius naturae gerechnet«, wodurch sie eine 
Verbindlichkeit für alle Menschen, Nicht-Christen einbeschlossen, erhiel­
ten - in Übereinstimmung mit der reformatorischen Rechtslehre. 311 Bei der 
rechtstheologischen Begründung des Naturrechts beruft sich Boecler u.a. 
auf den niederländischen Juristen Hugo de Roy,312 der in Fortführung der 
»stoisch-ulpianischen Naturrechtstradition« in der Liebe eine Quelle des 
Naturrechts sieht. 313 Bei dem Unterfangen, Dekalog und Evangelium als 
Ausdruck göttlichen Willens zum Inbegriff der lex naturae zu machen, be­
zieht sich Boecler auf John Selden ( 15 84-1654 ), 314 der in seiner Schrift» De 
Iure Naturali et Gentiumjuxta Disciplinam Ebraeorum libri septem« (Lon­
don 1640) das »ius naturale« als eine besondere Form des »ius divinum« 
ausgegeben hatte, weil er der »recta ratio« allein nicht zutraute, ein univer­
selles und allgemein-verbindliches Naturrecht auffinden zu können. 315 Die 
Lösung der dadurch aufgeworfenen Problematik sieht Selden in den »altte­
stamentlichen Gottesgesetzen der Hebräer« (Schneider), wobei er zwischen 
einem mit absoluter Verpflichtungskraft ausgestatteten »ius naturale 
obligativum« und einem nicht an diesem Maßstab zu messenden »ius 
naturale permissivum« (zu dem er auch das ius gentium zählte) unterschied. 
Nicht unerwähnt soll allerdings bleiben, daß in Strassburg die juristische 
Fakultät gegen Boeclers Vorlesungen zum Naturrecht resp. zu Grotius 
Widerstand mobilisierte und die angehenden Juristen vor einem Vorle­
sungsbesuch eindringlich warnte, 316 wie überhaupt die Juristen an Boecler, 
der als Historiker der philosophischen Fakultät angehörte, ein geringes 
Interesse gezeigt haben sollen. 317 

310 Hierzu und zum Folgenden vgl. Schneider 1967, S. 138. 
311 Vgl. Reibstein 1953/54, S. 82, Fn. 16; sowie »Naturrecht II« in: Theologische Real­

enzyklopädie, Bd. 24, S. 153-185, insb. S. 159. 
312 Vgl. Boecler, a.a.O., praefatio, S. 8. 
313 Vgl. Boecler, a.a.O., praefatio, S. 8: »( ... ) unusque idem fons omnis iuris naturalis, 

stilo S. Scripturae signatur, Amor, amor, inquam, Dei et proximi.« 
314 Vgl. Schneider 1967, S. 161-166. 
315 Vgl. Schneider 1967, S. 163. 
316 Vgl. Schneider 1967, S. 135, sowie Stintzing/Landsberg: Abt!. 3, 1. Halbbd., Texte, 

ND 1978, S. 7: »So tritt uns als erste zunftmäßige Äußerung zur Grotius-Frage ein 
Programm entgegen, in welchem die Jugend vor diesen Neuerungen auf's eindring­
lichste gewarnt und für alles Heil einzig auf die Römischen Rechtsprincipien ver­
wiesen wird.« Informativ sind auch die Angaben bei Denzer (1972, S. 317f.) zur 
Etablierung des Naturrechts als Universitätsfach. 

317 Vgl. Schneider 1967, S. 141f. 

155 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die postum veröffentlichte Schrift »Institutiones Politicae« (1674) setzt 
die Linie des Grotius-Kommentars von 1663/64 fort. Im Lib. II, cap. III318 

(S. 1 l 7ff.) definiert Boecler nacheinander - die Reihenfolge spiegelt eine 
Rangfolge wider- lex aeterna, lex naturalis, lex moralis und lex positiva. 319 

Seine Definition der lex aeterna erinnert in gewisser Weise an Thomas von 
Aquin, 320 wenn es heißt: 

»Attendatur ergo primo Aeterna Lex; quae nihil est aliud, quam conceptus rei 
gubernandae ad providentiam Dei pertinens. Sicut enim illa dirigit res omnes con­
venienter cum cuique rei, turn suae ipsius bonitati, in fines & praecipue ultimum; ita 
eadem, quatenus intelligitur ita dirigere, ut cuique necessitatem sive obligationem 
quandam cuiusque naturae congruam. imponat, Lex aeterna vocatur. Per necessi­
tatem impositam res irrationales; rationales vero libere, i.e. salva potentia ob­
sequendi vel refragandi diriguntur. Itaque etiam illae improprie, hae proprie 
obligantur: ad illas Lex aeterna strictam propriamque rationem legis non obtinet: ad 
has omnino obtinet.« (S. 117) 

» Es soll also zuerst die !ex aeterna beachtet werden; sie ist nichts anderes als eine 
Vorstellung von Lenkung, die sich auf die Vorsehung Gottes bezieht. Wie nämlich 
jene (die Vorsehung) alle Dinge zu Zielen und vor allem zum letzten Ziel hin lenkt, 
(und zwar) sowohl der Sache selbst, als auch ihrer Trefflichkeit (der ihr selbst inne­
wohnenden Güte) angemessen, so wird ebenso diese Vorstellung !ex aeterna ge­
nannt, soweit man darunter versteht, daß sie so lenkt, daß sie einem jeden die Not­
wendigkeit oder eine gewisse Verpflichtung auferlegt, die seiner Natur jeweils an­
gemessen ist. Durch auferlegte Notwendigkeit werden die irrationalen Dinge ge­
lenkt, die rationalen aber in Freiheit, das heißt, die Möglichkeit zu gehorchen oder 
sich zu widersetzen, ist gewahrt. Daher werden jene (die irrationalen Dinge) im un­
eigentlichen Sinne, diese (die rationalen) im eigentlichen Sinne verpflichtet. Im Be­
zug auf jene hat die !ex aeterna nicht die strenge und eigentliche Bedeutung von 
,Gesetz', im Bezug auf diese hat sie es durchaus.« 

Bevor Boecler hierauf seinen Definitionsvorschlag zur lex naturalis präsen­
tiert, gibt er zur Definition der lex aeterna Erläuterungen, unter denen der 
auf Hierocles Bezug nehmende Hinweis besondere Beachtung verdient: 

318 Dem dort (Lib. II, Cap. III, S. 131) aufgeführten Bacon-Zitat sollte keine allzu große 
Bedeutung zugemessen werden. Boecler nennt nämlich als Quelle serm. fidel. 61, 
aphor. 52 (zum Stichwort »(De) Obscuritate Legum«). Diese Quellenangabe ist je­
doch falsch, bezieht sich doch das Zitat eindeutig auf den Aphorismus 52 »De 
Obscuritate Legum« aus dem Liber Octavus von De Augmentis Scientiarum (vgl. 
The Works ofFrancis Bacon, Collected and edited by James Spedding, Robert Leslie 
Ellis, Douglas Denon Heath, New York MDCCCLXIV, Vol. III, S. 152f. - So dürfte 
das Urteil von Stintzing/Landsberg (2. Abt!. 1884, ND 1978, S. 9) seine Berechti­
gung behalten: eine »unmittelbare Benutzung von Bacon's Schriften (kann) nur in 
geringem Maße bei den deutschen Juristen nachgewiesen werden.« 

319 Hierzu und zur vergleichenden Gegenüberstellung von Boecler und Scheffer haben 
Hildegard Cancik-Lindemaier und Maximiliane Kriechbaum nicht nur wertvolle 
Übersetzungsvorschläge gemacht, sondern aus der Sicht ihrer jeweiligen Herkunfts­
disziplin wichtige Hinweise und Anregungen gegeben. 

320 Vgl. Summa Theologiae Ia Ilae q. 93, q. l (Utrum !ex sit summa ratio in Deo 
existens). 

156 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Sicut pronum est intelligere, si quis vel ea repetat, quae omnium clarissime gravis­
simeque in Pythag. carmina Hierocles scripsit: Ötjµwugytxov u6µou atque 
Ötjµwugytxouc:; u6µou<; vocat: quasi diceres legem opificem seu leges opifices vel 
architectonicas. His, ait, omnia discrimen & ordinem accepisse in primo rerum 
conditu. Appellat etiam immutabilem Dei & architectonicam operationem, tandem­
que legem, inquit, in superioribus declaravimus perpetuam Dei, eodemque modo se 
habentem operationem; quae semper & immutabiliter omnia ad esse suum ducit ac 
ordinat.« (S.118) 

»Wie es leicht ist zu erkennen, wenn jemand zum Beispiel das wiederholt, was 
Hierocles von allen am klarsten und gewichtigsten zu den Pythagoreischen Liedern 
geschrieben hat. Er nennt es ein ,demiurgisches Gesetz' und ,demiurgische Geset­
ze': Du würdest gleichsam Baugesetz (]ex opifex) oder Baugesetze (leges opifices) 
oder ,Regeln der Baukunst« (leges architectonicae) sagen. Durch diese Gesetze hat, 
so sagt er, alles Unterscheidung und Ordnung empfangen bei der ersten Erschaffung 
der Dinge. Er nennt sie auch das unveränderliche und architektonische Werk Gottes, 
und sagt schließlich, wir haben oben erklärt, daß das Gesetz Gottes immerwährend 
sei und daß sich sein Werk321 ebenso verhält; dies alles führt er immer und unverän­
derlich zu seinem Sein und ordnet es.« 

Dieser Hinweis Boeclers auf Hierocles dürfte sich einer Diskussion zuord­
nen lassen, 322 bei der der von Gott erschaffenen Natur Vorbildfunktion zu­
gesprochen und auch die Frage erörtert wird, wie das Verhältnis von Vor­
bild und Nachahmung zwischen der scientia naturalis und den scientiae 
artificiales beschaffen sei.323 Wenn Boecler mit den in dieser Diskussion 
herangezogenen Begriffen der »leges opifices« oder »leges architecto­
nicae« die lex aeterna wie die lex naturalis 324 zu kennzeichnen versucht, 
dann ist diese Analogie durchaus mit jener vergleichbar, die wenig später 
den Begriff des physikalischen Naturgesetzes bemüht - die Abhängigkeit 
vom jeweiligen Begriffsvorrat der Zeit ist nicht zu übersehen. Im übrigen 
weisen die von Boecler herangezogenen Begriffe wenigstens zwei derjeni­
gen Merkmale auf, die wenig später auch der Terminus des physikalischen 
Naturgesetzes zugewiesen bekommt: sie sind konstitutiv für die Verschie­
denheit und die Ordnung der Dinge (d.h. für die gesamte »Natur«), sie gel­
ten unveränderlich und immerwährend (ewig), was sowohl ihre zukünftige 
als auch ihre ausnahmslose Geltung (jedenfalls für den ihnen jeweils zuge­
dachten Anwendungsbereich) impliziert. 

Bei der Kennzeichnung der lex naturalis nimmt Boecler außerdem An­
leihe bei der Rechtssprache und verweist auf den Akt der Promulgation, 

321 Die Bedeutung: Gott als »Schöpfer und Erhalter« schwingt hier mit. 
322 Vgl. Kriechbaum 2000, S. 3llff. und S. 323ff. 
323 Wie M. Kriechbaum u.a. aufzeigt, hat Baldus de Ubaldis im 14. Jahrhundert die 

Frage aufgegriffen, inwieweit Jurisprudenz und scientia naturalis miteinander ver­
gleichbar sind. 

324 Infolge des Umstandes, daß die !ex naturalis eine Promulgation der !ex aeterna dar­
stellt. 

157 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


durch den die lex aeterna in Gestalt der lex naturalis gewissermaßen in 
Kraft tritt: 

»Ex lege aeterna resplendet sive exprimitur Lex naturalis, quae quasi promulgatio est 
legis aeternae. Eo ipso enim homini illa promulgatur, quod divinitus naturam 
intelligentem accepit, per quam cognoscere & diiudicare possit, quae sunt honesta 
& humanae dignitati consentanea; turn, quae turpia & indecora. ( ... ). Connascitur 
autem hoc lumen & naturale rationis dictamen, non actu, sed potentia, proxima tarnen; 
quae scilicet, ut primum ratio se vindicare & ex(c)ercere incipit, in actum prodit: 
applicaturque ad opera particularia, per dictamen conscientiae. ( ... ).« (S. 118)325 

»Ein Abglanz oder Ausdruck der lex aeterna ist die lex naturalis, die gleichsam die 
Promulgation der lex aeterna ist. Eben dadurch wird jene dem Menschen bekannt 
gemacht, daß er von Gott her eine intelligente Natur erhalten hat, durch die er erken­
nen und unterscheiden kann, was sittlich gut ist und mit der menschlichen Würde 
übereinstimmt; dann, was schlecht und unehrenhaft ist. ( ... ). Es wird aber dieses 
Licht und dieses natürliche Gebot mit der Vernunft zusammen geboren, zwar nicht 
als verrichtete Handlung (non actu), sondern der Möglichkeit nach, gleichwohl der 
nächstliegenden (Möglichkeit) nach; die nämlich, sobald die Vernunft beginnt, sich 
selbst sich anzueignen 326 und sich zu üben, schreitet zur Handlung: sie wird auf ein­
zelne (spezielle) Werke angewandt durch das Gebot des Gewissens.« 

Infolge der Lehrer-Schüler- Beziehung bietet es sich an, die von Boecler 
und Scheffer präsentierten Definitionen und Erläuterungen der lex naturalis 
nach Gemeinsamkeiten und Unterschieden abzufragen. So stimmt bei­
spielsweise der erste Satz der Definition der lex naturalis, die Scheffer in 
seinem Grotius Enucleatus gibt, 327 inhaltlich mit jenem Cicero-Zitat über-

325 Der Begriff des »lumen naturale« besitzt eine ehrwürdige Tradition. Jene Bedeu­
tung, die Descartes diesem Begriff verliehen hat, wird sowohl in den »Meditationen« 
(1641) [Oeuvres, Tome VII, insb. Meditatio III, S. 38f., S. 40, S. 42, S. 44, S. 47, 
S. 49] als auch in den »Regulae ad Directionem Ingenii« (1650) [Oeuvres, Tome X, 
Reg. I, S. 359-361; Reg. IV, S. 371-373] zum Ausdruck gebracht. Da auch Descartes 
an der Tradition partizipiert - folgt man Sardemann ( 1902, insb. S. 62ff.), dann sind 
die augustinisch-scholastischen Wurzeln bei Descartes' Lehre vom lumen naturale 
nicht zu übersehen -, läßt sich nicht entscheiden, ob Boecler hier möglicherweise 
auf Descartes Bezug nimmt. 

326 Hinter dieser Vermutung steht wohl die stoische Oikeiosis-Lehre, die Lehre von der 
stufenweise erfolgenden »Ein-Hausung« des Individuums in der Welt. Diesen Hin­
weis verdanke ich Hildegard Cancik-Lindemaier. Zur Oikeiosis-Lehre vgl. Forsch­
ner 1995, S. 142ff. 

327 Ausgabe von 1718, Lib. I, cap. I, Nr. 10, S. 2: »Ius naturale est dictatum rectae 
rationis, indicans actui alicui ex eius convenientia vel pugna cum rationali natura, 
inesse ei naturalem turpitudinem aut honestatem, et ideo ab eius naturae auctore 
praecipi aut vetari. Ut facere secundum illud, debitum sit per se, non ex voluntate 
quapiam speciali humana vel divina. Quo etiam reducuntur, quae illi non repugnant, 
et oppositis meliora; aut quovis modo honesta sunt. Pertinetque hoc ius etiam ad ea, 
quae actum voluntatis humanae consequuntur, ac ne a Deo quidem ipso immutari 
potest.« - »Das Natur-Recht ist ein Gebot der rechten Vernunft, das irgendeiner 
Handlung aus deren Übereinstimmung oder Kampf mit der vernünftigen Natur an­
zeigt, daß ihr eine natürliche Schändlichkeit oder sittliche Güte innewohnt und daß 

158 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein, das Boecler (S. 119) auf seine Definition der lex naturalis folgen 
läßt. 328 Insgesamt gewinnt man den Eindruck, daß Scheffers Darstellungs­
weise prägnanter und knapper ist- sein späterer Herausgeber rühmte ja be­
reits die »wunderbare() Kürze und Klarheit.« 

Für Boecler ist die lex naturalis » Teil« des göttlichen Rechts, worauf 
seine Formulierung, die lex naturalis sei die Promulgation der lex aeterna, 
hinweist, noch deutlicher jedoch das von ihm herangezogene Gerhardus­
Zitat: »Estque ius naturae pars divini iuris.« 329 Bei Scheffer muß dies offen 
bleiben, weil er mit der lex aeterna in dem fraglichen Text überhaupt nicht 
argumentiert. Der Schlußsatz der lex naturalis-Definition bei Scheffer (Nr. 
10) enthält gegenüber Boecler, der nur von der Unveränderlichkeit des Na­
turrechts spricht, den bemerkenswerten Hinweis, daß nicht einmal Gott 
selbst das Naturrecht ändern könne. Was bei Boecler im Kontext seiner De­
finitionenfolge der klassischen Trias (ergänzt um die Lex moralis) fehlt, ist 
die Umschreibung bzw. Gleichsetzung des dictamen rationis mit dem 
»Consensus der gesitteteren Menschen«, auf den sich Scheffer bei der Be­
antwortung der Frage, wie das Gebot der Vernunft zu erkennen sei (Nr. 12), 
beruft. 

In seinem Grotius-Kommentar hat Boecler Pufendorf 330 zur Kenntnis ge­
nommen. Wie Pufendorf durch den 1661 in Heidelberg in der philosophi­
schen Fakultät eingenommenen ersten deutschen Lehrstuhl für Natur- und 
Völkerrecht zu einem unmittelbaren Nachbarn Boeclers wurde, nachdem 

sie daher von dem Schöpfer ihrer Natur vorgeschrieben oder verboten wird. Sodaß 
das Handeln gemäß jenem (dem Naturrecht) Pflicht ist - durch sich (selbst), nicht 
aufgrund eines besonderen Willens(aktes), sei er menschlich oder göttlich. Dadurch 
werden auch diejenigen (Handlungen) nachgeordnet, die jenem nicht widerstreiten 
und besser sind als die ihm entgegengesetzten oder in irgendeinem Maße gut sind. 
Und so erstreckt sich dieses Recht auch auf das, was aus dem menschlichen Wil­
lensakt folgt und nicht einmal von Gott selbst geändert werden kann.« Der vorletzte 
Satz dürfte auf die stoische adiaphora-Lehre anspielen, derzufolge es gute und 
schlechte Handlungen gibt und als drittes die adiaphora/indifferentia, d.h. die 
gleich-gültigen Dinge, die weder gut noch schlecht sind. Diesen Hinweis verdanke 
ich Hildegard Cancik-Lindemaier, die auch die Übersetzung dieses schwierigen Sat­
zes besorgt hat. Zur adiaphora-Lehre vgl. Forschner 1995, S. 116ff., S. 165ff., S. 
193ff. 

328 Vgl. Cicero, De legibus, II, 4,8: »ita principem legem illam et ultimam mentem esse 
dicebant omnia ratione aut cogentis aut vetantis dei; ex quo illa !ex, quam di humano 
generi dederunt, recte est laudata; est enim ratio mensque sapientis ad iubendum et 
ad deterrendum idonea.« - Vgl. hierzu auch Scattola (1999, S. 27f.), der dieses 
Cicero-Zitat ebenfalls heranzieht und interpretiert. 

329 »Und das Naturrecht ist Teil des göttlichen Rechts« (S. 120). 
330 Vgl. Boecler, a.a.O., prolegomena, S. 48. Boecler zitiert Samuelis Pufendorf: kt­

Elementorum Jurisprudentiae Universalis Libri II, Hagae-Comitis 1660, Liber II, 
Observatio III,§§ 4 u. 5. Vgl. the Classics oflnternational Law, ed. by James Brown 
Scott, Elementorum Jurisprudentiae Universalis Libri duo; vol. II, The Translation 
(of the Edition of 1672), Oxford, London 1931, S. 234-237. 

159 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieser nach seinem Aufenthalt in Schweden wieder an die Strassburger Uni­
versität zurückgekehrt war, 331 so sollte auch Scheffer Pufendorf zum Nach­
barn bekommen, nachdem dieser an der neu gegründeten schwedischen 
Universität Lund, wo er bis 1676 bleiben sollte, den Lehrstuhl für Natur­
und Völkerrecht übernommen und dort seine Vorlesungen Wintersemester 
1668/69 aufgenommen hatte. 332 Folgt man den beiden schwedischen Ge­
währsleuten, Bo Lindberg 333 und RolfLindborg, 334 dann verbleibt Scheffer 
mit seinem Grotius-Kommentar aus dem Jahre 1672, aber auch mit seiner 
»Sciagraphia juris naturae« (um 1675) weitgehend innerhalb des von der 
lutherischen Orthodoxie vorgegebenen Rahmens, 335 auch wenn er in dieser 
Vorlesung mehrfach Pufendorf heranzieht, der Ende der achtziger Jahre in 
Schweden allgemeine Akzeptanz gewonnen hatte. Hinsichtlich der Frage, 
inwieweit den Machtunterworfenen »von Natur aus« ein Widerstandsrecht 
zukomme, habe Scheffer seine ursprünglich Grotius verpflichtete Haltung 
aufgegeben und sich Hobbes' Auffassung zu eigen gemacht - Lindborg zu­
folge eine Anpassung an die damalige zeitgenössische Entwicklung, die zu 
einer starken (»absolutistischen«) Machtposition Karls XI. geführt hatte. 336 

331 In dem Streit über das» Wildfangsrecht« sollten Boecler und Pufendorf unmittelbar 
aufeinandertreffen, da der eine Kur-Mainz vertrat und der andere für die Kur-Pfäl­
zische Sache eintrat (vgl. Stintzing/Landsberg: Abt. 3, 1. Halbbd., Texte, ND 1978, 
S. 7). 

332 Die zeitlichen Angaben der Ruf- bzw. Vorlesungaufnahme differieren. Lindberg 
(1976, S. 196) gibt das Jahr 1668 an; Döring (1996, S. 30) spricht von einer am 
29.11.1667 ausgestellten Berufung Pufendorfs an die Juristische Fakultät; Denzer 
(1983, S. 167) geht davon aus, daß Pufendorf WS 1668/69 seine Vorlesungen in 
Lund aufgenommen hat und an die philosophische Fakultät berufen worden sei mit 
einer »doppelte(n) Stellung: Professor Ethices et Politices in der philosophischen 
und Primarius Professor Juris naturae et gentium in der juristischen Fakultät« (S. 
168). 1672 erscheint Pufendorfs naturrechtliches Hauptwerk »De jure naturae et 
gentium«, 1673 das Kompendium zur Lehre: »De officio hominis et civis«. Zur Li­
teraturlage, Pufendorfs Aufenthalt in Schweden, insb. Lund betreffend, einschließ!. 
der dortigen Auseinandersetzungen mit dem Philosophen Nikolaus Beckmann und 
dem Theologen Haguin Spegel, vgl. Döring 1992, S. 32-34; S. 34-36, S. 230. 

333 Vgl. Lindberg 1976, S. 54-72, S. 196. 
334 Vgl. Lindborg 1984; Lindborg ( I 965) schrieb auch das Standardwerk zu Descartes 

in Schweden: Descartes i Uppsala. Zu Scheffer siehe auch: Runeby 1962, S. 456-
466, S. 569f. (dort werden u.a. Reinking(k), Arnisaeus, Lipsius, Bodin, Boecler, 
Conring, William und Jean Barclay, sowie Graswinckel als von Scheffer zur Lektüre 
empfohlene Autoren aufgeführt). 

335 Lindberg 1976, S. 196: »In den siebziger Jahren des 17. Jh. akzeptiert Schefferus 
noch die metaphysische Anschauung der lutherischen Orthodoxie im Rahmen seiner 
Naturrechtsauffassung. Das Naturrecht ist in Gottes Wesen und des Menschen Ähn­
lichkeit mit Gott (imago Dei) fest verankert( ... ).« - Lindborg 1984, S. 142: »The 
analysis of Sciagraphia shows that Schefferus' teachings in natural law seem to have 
been rather conventional.« 

336 Vgl. Lindborg 1984, S. 142f.; ferner Barudio I 981, S. 44-63. Zum Widerstandsrecht: 
Wolzendorff 1968, insb. S. 247-261 (Das Widerstandsrecht bei Hugo Grotius). 

160 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie freilich eine Durchsicht des Grotius- Kommentars in der zugänglichen 
Ausgabe von 1718 in Außerachtlassung des vom Herausgeber verfaßten 
Vorworts zeigt, findet sich bei Scheffer keine Analogie zum Begriff des 
physikalischen Naturgesetzes. 

Für Lindberg wie für Lindborg haben vor allem Richard Cumberland, ge­
folgt von Pufendorf und Grotius, Einfluß auf das schwedische Naturrecht 
ausgeübt. 337 Von den Genannten soll allein Cumberland herausgegriffen 
werden, weil er in seiner 1672 publizierten Arbeit nicht nur Descartes 
(1596-1650) rezipiert, sondern, nicht zuletzt infolge seiner Vernetzung mit 
der noch »jungen« Royal Society, auch die gesuchte Wahlverwandtschaft 
zwischen dem philosophisch-rechtswissenschaftlichen Begriff des Natur­
gesetzes und dem des physikalischen Naturgesetzes herstellt. Dadurch soll­
ten sich ganz wenige, gegen Ende des 17. Jh.s in Uppsala und Abo verfaßte 
Dissertationen beeinflußt zeigen. 338 

337 Vgl. z.B. Lindberg 1976, S. 111: »Mest intressant och oftast äberopad bland engels­
männen är emellertid Richard Cumberland. Näst efter Pufendorf och Grotius mäste 
han betecknas som den viktigaste moderna naturrätts auktoriteten i Uppsala.« 

338 Die philosophische(!) Dissertation, die am deutlichsten eine Parallele zwischen Na­
turrecht und Cartesianismus zeigt, ist jene von Johann Schwede mit Andreas 
Wibiörnsson: Vinculum Mundi Intellectualis, Upsalae 1690, 48 S., die dichtesten 
Bezüge, z. T. mit wortwörtlichen Anleihen bei Cumberland, finden sich in den § § VII 
u. VIII (a.a.O., S. l0ff.). Die von Lindberg (1976, S. 123, Fn. 106) angegebene Be­
legstelle stimmt beinahe wörtlich mit De Legibus Naturae, II,§ IV, S. !Olf. überein. 
Ferner wäre die Dissertation von C. Lundius/D. Forelius: De obligatione civis 
suionici, Upsalae 1686, zu nennen (Lindberg 1976, S. 146f.). In beiden Dissertatio­
nen wird die Ordnung der cartesianischen Welt i.S. einer mechanistischen Theorie 
von der Bewegung gleichwertiger Materieteile (»Körper«) mit der Ordnung der mo­
ralisch-politischen Welt parallelisiert, doch kommt der Begriff des (physikalischen) 
Naturgesetzes nicht vor. Dies geschieht in einer Dissertation von J. Munster (einem 
Anti-Cartesianer!) und A. Hoffren, Cogitationes subitaneae circa conservationem 
sui, Abo (Finnland) 1694, wo die conservatio sui des Menschen mit Descartes' »er­
stem Naturgesetz« verglichen wird (Lindberg 1976, S. 125). Auch die Dissertation 
des Cartesianers J. Bilberg mit P. Kjörninger ( einem Theologen!): De immutabilitate 
juris naturalis (Pars posterior), Upsaliae 1688, nimmt bei Descartes' Vorstellungen 
zum Gesetzesbegriff Anleihe (Descartes 1955/1644, §§ 37-42) und leitet die Un­
veränderlichkeit des Naturrechts aus der immutabilitas Dei her, vgl. S. 3-7, insb. S. 
4f. (vgl. Lindberg 1976, S. 121, Fn. 95: »Quapropter cum Deus immutabilis sit et 
in his Legibus necessarium illius regimen in human um genus fundetur; ac praeterea 
sit harum legum immutabilium conditor; ( ... ) in aprico est non posse regulas Juris 
Naturalis, quae immediate a rerum natura fluunt, esse mutabiles.«). Zu Descartes 
vgl. auch Steinle 1995, S. 323ff., insb. S. 326ff., vor allem jedoch Specht 2001. 

161 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Zur Descartes-Rezeption in Schweden: Der »Umweg« über 
Cumberlands »De Legibus Naturae« oder Was man bei Bernegger 
vergebens sucht, entdeckt man bei Cumberland 

Auch die Descartes-Rezeption in Schweden »gehorcht« der Behauptung 
vom Ausbleiben des Naheliegenden. Sie erfolgt nämlich nicht auf direkte 
Weise, sondern - wie bereits angedeutet- über den Umweg einer Rezeption 
von Cumberlands gegen Hobbes gerichteter Schrift von 1672: De Legibus 
Naturae Disquisitio Philosophica, In qua Earum Forma, summa Capita, 
Ordo, Promulgatio, & Obligatio e rerum Natura investigantur; Quinetiam 
Elementa Philosophiae Hobbianae, Cum Moralis turn Civilis, considerantur 
& refutantur (Londini, Anno Dom. MCCLXXII). 339 In Stockholm war näm­
lich der Bernegger-Schüler Freinsheim durch eine Intervention der Königin 
Christina von Schweden unmittelbar mit Descartes zusammengetroffen. 
Diese hatte am 17.9.1647 eine Vorlesung von Joh. Freinsheim in Uppsala 
besucht, die dieser als Professor für Politik und Rhetorik zum Thema »de 
Vero Bono« gehalten hatte. 340 Die Königin schien über diesen Vortrag et­
was enttäuscht gewesen zu sein und wollte, wie einem an sie gerichteten 
Brief Descartes' vom 20.11.1647 zu entnehmen ist, 341 diesen zu dieser The­
matik befragt wissen. Dies geht auch aus einem Brief hervor, den dieser an 
seine vertraute Briefpartnerin, Elisabeth, Prinzessin von Böhmen (1618-
1680), unter dem gleichen Datum geschrieben hatte:»( ... ), daß die Königin 
bei einem Aufenthalt in Uppsala, wo sich die Akademie des Landes befin­
det, eine Rede von dem Professor der Beredsamkeit hatte hören wollen, den 
sie für den geschicktesten und vernünftigsten jener Akademie hält ( = Joh. 
Freinsheim, HT); als Thema hatte sie ihm gegeben, über das Höchste Gut 
dieses Lebens zu reden. Nachdem sie diese Rede gehört hatte, hätte siege­
sagt, daß jene Leute die Gegenstände nur streiften und man meine Meinung 

339 Die Ausgabe von 1672 ist in der NLB vorhanden; spätere Editionen sind u.a.: Lü­
beck/Frankfurt 1683 u. 1694; Dublin 1720. Außerdem wird die englische Überset­
zung von 1727 herangezogen: Richard Cumberland, A Treatise of the Laws of Na­
ture, ND London 1978, ed. by Rene Wellek. Stewart ( 1992, S. 38) zufolge fand Cum­
berland mit dieser Schrift große Beachtung: »His De Legibus Naturae had an im­
mediate following, and its influence among Whiggish circles became more apparent 
after his elevation as Bishop of Peterborough in 1691 and its translation by Locke's 
friend James Tyrell as A Brief Disquisition ofthe Laws of Nature.( ... ).« 

340 Vgl. Johannis Freinshemii Orationes cum quibusdam Declamationibus, Francofurti 
1662, Oratio XVIII, De Vero Bono. Reginae mandatu coram Ipsa, & Duce Megapoli 
Carolo, ac Proceribus quibusdarum (sie!), &c. item Residente Galliae Regis 
Chanuto, habita in Auditorio Gustaviano. A.D. Septembr. Anno Christ. MDCXLVII, 
s. 330-354. 

341 Adam /Tannery 1996, S. 81-86; ferner: Bense 1949, S. 394-398, S. 394. Siehe auch 
Adam 1937, S. 64-73, sowie Svenskt Biografiskt Lexikon, Bd. 16, 1964/66, S. 484-
486, S. 485. 

162 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


darüber erfahren müßte.« 342 Auf diese Weise wurde Freinsheim mit Des­
cartes bekannt, der sich dessen Rede zur Lektüre besorgen wollte. 343 Wie 
ein Brief des französischen Gesandten, Hector-Pierre Chanut (1601-1662), 
an Descartes belegt, hatte die Königin Freinsheim zur Lektüre von Des­
cartes' »Prinzipien« verpflichtet, damit er ihr beim Studium behilflich sein 
könne. 344 Freinsheim war hierauf an Chanut mit der Bitte herangetreten, 
Descartes' Buch ebenfalls zu lesen, damit er bei der ihm zugewiesenen Auf­
gabe Unterstützung habe. Ob beide das Buch tatsächlich auch gelesen ha­
ben, muß offen bleiben, doch vieles spricht dafür; auf jeden Fall haben 
beide dieses Buch zur Kenntnis genommen. 345 Überhaupt war Freinsheim 
Descartes, der mit der Bitte um Rat an ihn herangetreten war, während des­
sen relativ kurzen Aufenthalts in Stockholm stets behilflich gewesen. 346 

Freinsheim hatte demnach Gelegenheit genug gehabt, auf Descartes und 
seine »neue Philosophie« neugierig zu werden. Doch offensichtlich ließ ihn 
diese unbeeindruckt. So wurde Descartes erst auf Umwegen nach Schwe­
den importiert - durch Richard Cumberland. 347 

Cumberland sagt unmißverständlich, warum er bei seiner Kritik an Hob­
bes die beiden exemplarischen Wissenschaften seiner Zeit, Mathematik und 
Physik, heranzieht und welchen Vorteil er sich mit dem Rückgriff auf das 
rational-mechanistische System(denken) Descartes' und dessen Methode 

342 Vgl. Bense 1949, S. 400. 
343 Vgl. Brief von Descartes an Chanut v. 21.2.1648, in: Bense 1949, S. 411; ferner 

Adam/Tannery 1996, S. 131. 
344 Vgl. Brief von Chanut an Descartes v. 12.12.1648, in: Adam/Tannery 1996, S. 253f.: 

»Je luy conseillay d' achever a loisir quelques autres etudes qu' elle s' etoit proposees, 
& cependant de commander a M. Freinshemius, son Historiographe, tres-honnete 
homme & s9avant, dont eile se sert pour son soulagement dans la lecture, qu'il s'in­
struise de vos Principes aussi parfaitement qu'il luy sera possible, afin que, sa 
Majeste venant ensuite a les Iire, elle soit secourue dans les difficultez qui Ia pour­
roient ennuier, si eile s'attachoit seule a cette etude. Mon avis Iuy plut. A son retour 
elle a donne l'ordre a M. Freinshernius. Et parce qu'il a reconnu qu'il auroit 
lui-meme besoin d'un compagnon dans ce chemin, j' ay ete prie de faire cette Iecture 
en meme tems. ( ... ).« 

345 Vgl. auch den Brief von Descartes an Chanut v. 26.2.1649, in: Bense 1949, S. 424: 
»( ... ). Ich würde über die Nachricht entzückt sein, daß sie (die Königin, HT) Sie und 
Herrn Freinshemius auserwählt hätte, um ihr bei diesem Studium (= Lektüre der 
»Prinzipien«, HT) zu helfen.« 

346 Unter dem Datum vom Juni 1649 hatte Descartes Freinsheim um Rat gebeten, wie 
er sich verhalten soll, sollten »einige Personen nach Schweden geschrieben haben, 
um zu versuchen, mich dort in Verruf zu bringen« - »in meiner Eigenschaft als Autor 
einer neuen Philosophie« (vgl. Bense 1949, S. 435-437, S. 436). 

347 Zu Cumberland vgl. vor allem die Studie von Parkin 1999; ferner: Kirk 1987; Röd 
1970, S. 60-66 (zum Einfluß Descartes' auf Cumberland, siehe S. 62f.); Schneider 
1967, S. 186-195, aber auch Jod!, a.a.O., Bd.l, S. 234-241. 

163 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der »Mathesis Universalis«, 348 auf die Cumberland mehrfach explizit Be­
zug nimmt, 349 verspricht: 

»Illustravimus rem nostram comparationibus subinde a Mathesi desumtis; quippe 
alias fere omnes disciplinas rejiciunt illi contra quos disputamus. Praeterea vero 
visum est operae pretium ostendere Pietatis & Moralis Philosophiae fundamenta a 
Mathesi & Phisiologia quae illi innititur non convelli (utl nonnulli mussitant) sed 

348 Zur »mathesis universalis« vgl. u.a.: Arndt 1971, Kap. 2, S. 29-67; Mittelstraß 1978, 
insb. S. 183ff. 

349 Vgl. z.B. De Legibus Naturae (künftige Zitierweise: DLN): II§ 9, S. 48; II/§ 16, 
S. 121. Cumberlands Verständnis der »mathematischen Methode« als einem allge­
mein anwendbaren Verfahren zur Problemlösung erhellt das folgende Zitat: »Nec 
sane dubium est quin ut Cartesius, Vieta, Wallisius alifque praxes in Mathesi pura 
(Arithmetica & Geometria) requisitas per Theoremata Analytice inventa atque ex­
hibita expedire foeliciter docuerint: ita etiam praxes in mixta Mathesi, non solum 
in Astronomia (quod egregie praestitit Cl. Wardus) sed & in Mechanica, statica, 
&c.& in magna physiologiae parte praestari possint. Quin & Analyticam (quo 
nomine non solum radicum extractionem, sed & totam Arithmeticam speciosam 
complector) velut praestantissimum Scientiae exemplar aliquatenus imitari potest, 
& debet Disciplina moralis & civilis« (IV, § 4, S. 179f.) 

164 

»Nor is it to be doubted, but, as Des-Cartes, Vieta, Wallis, and others, have suc­
cessfully taught an expeditious Method of solving Problems in pure Mathematicks, 
(Arithmetick and Geometry), by Theorems algebraically invented and exhibited: so 
also Problems might be solv'd, in the same manner, in mixt Mathematicks; not in 
Astronomy only, (which Ward has excellently perform'd,) but also in Mechanicks, 
Staticks, &c. andin great part of natural Philosophy. Yet farther; the science of Mo­
rality and Politicks, both can, and ought to, imitate the Analyticlc Art, (in which I 
comprehend, not only the Extraction of Roots, but also the whole doctrine of spe­
cious Arithmetick or Algebra,) as the noblest Pattern of Science« (IV, § 4, S. 184f.). 
Franciscus Vieta (1540-1603), franz. Jurist und Mathematiker: »In der gezielten 
Verknüpfung von Geometrie und Algebra (später vervollkommnet vor allem von R. 
Descartes, der V. nicht erwähnt, nach Auskunft der neueren Mathematikgeschichts­
schreibung jedoch deutlich von ihm beeinflußt ist) liegt das auf lange Zeit hin wir­
kende Hauptverdienst V. 's, den F. Cajori deshalb als den hervorragendsten franz. 
Mathematiker des 16. Jhs. bezeichnet hat« (vgl. Enzyklopädie Philosophie und Wis­
senschaftstheorie, Bd. IV, S. 545-547, S. 546).-John Wallis (1616-1703), engl. Ma­
thematiker, Logiker und Theologe, gehört zum Kern der 1662/63 institutionalisier­
ten Royal Society. Gilt durch seine »Arithmetica infinitorum« (1656) als einer »der 
bedeutendsten Vorläufer I. Newtons«. W. versucht »in der Geometrie vor allem die 
von P. de Fermat und R. Descartes begonnene Algebraisierung weiterzutreiben« 
(vgl. Enzyklopädie Philosophie und Wissenschaftstheorie, Bd. IV, S. 620-622). -
Sethus Ward (1617-1689), Bischof, Mathematiker, erhielt 1649 die »Stelle und Pro­
fession der Astronomie« des vertriebenen Johann Gravens. 1654 Doctor der Theo­
logie und schließ!. Präfekt des Trinity College. »Er war ( ... ) einer von den ersten 
und vornehmsten, so die König!. Societät der Wissenschaften aufrichten halfen 
( ... ).« Verfasser u.a. von: Astronomia Geometrica, ubi methodus proponitur, qua 
Primariorum Planetarum Astronomia, sive Elliptica, sive circularis possit Geome­
trice absolvi, London 1658 (vgl. Grosses Vollständiges Universal-Lexicon, Bd. 52, 
Sp. 2102-2103). Zu Wallis und Ward vgl. auch Hunter 1994, S. 146 u. S. 140. 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


confirmari; ade6que Physiologos illos qui Mechanices armis praecepta Morum 
evertere conantur, suis armis oppugnari passe & debellari. ( ... ). Respexi tarnen ali­
quando ad hypothesin Mechanicam, cujus specimen nobis dedit ingeniosissimus 
Cartesius, (aliae tarnen hypotheses juxta Mechanicae leges excogitari possunt & 
debent, si id postulent phaenomena) quoniam viä brevissimä ad primum nos deducit 
Motorem, & ab adversariis plerisque admittitur« (DLN, Prolegomena, § 29). 

»I have illustrated my Subject with Comparisons now and then taken from Mathe­
maticks, because they, with whom I dispute, reject almost all the other Sciences. 
Moreover, it seem'd worth while to shew, , That the Foundations of Piety and moral 
Philosophy were not shaken,' (as some would insinuate,) ,but strengthen'd, by 
Mathematicks, and Natural Philosophy, that depends theron; and that therefore 
those natural Philosophers, who endeavour to overturn the Precepts of Morality, by 
Weapons drawn from Matter and Motion, may by their own Weapons be both 
oppos'd and confuted. ( ... ). 

I have sometimes however had respect to the mechanical Hypothesis, a Specimen 
whereof the most ingenious Des-Cartes has given us, (other Hypotheses, according 
to the Laws of Matter and Motion, nevertheless, may and ought tobe invented, if the 
Appearances of things so require;) because it leads us the shortest way to the first 
Mover, and is receiv'd by most of our Adversaries« (Introduction, § 29, S. 35f.).350 

Eine umfassende Darstellung der naturrechtlichen Konzeption Cumber­
lands kann und soll an dieser Stelle nicht gegeben werden. Vielmehr inter­
essiert hier, was sich hinter der Äußerung Cumberlands zu Mathematik, Na­
turphilosophie und Moral genauer verbirgt. Einen ersten Anhaltspunkt ge­
winnt man, wenn man daran erinnert, daß Seldens Lösungsvorschlag eines 
Naturrechts nach der Ordnung der Hebräer sich von der Frage leiten ließ, 
wie man sich des göttlichen Willens auf zuverlässige Weise vergewissern 
könne. Auch Cumberland beschäftigte diese Frage, die er mit der weiteren 
Frage verknüpfte: »which moral actions were required by natural law, and 
how genuinely obligatory that behaviour was.« 351 Die Antwort auf diese 
Fragen erschloß sich Cumberland über eine Anleihe bei stoischen und neo­
scholastischen Argumentationsfiguren 352 sowie über die Annahme, daß 
durch die Heranziehung der damals modernen Wissenschaften es möglich 
sei, genauer und zuverlässiger bestimmen zu können, was das Naturrecht 
(i.e. Gott) verbindlich vorschreibe. Zu diesem Zweck entwarf Cumberland 
eine Theorie der Belohnungen und Bestrafungen, die - einerseits unmittel­
barer Ausdruck göttlichen Willens (DLN V, § 22), andererseits den von den 
modernen Wissenschaften aufgezeigten (Bewegungs-) Gesetzen gehor­
chend- eindeutig erkennen ließen, welches Handeln resp. moralische Ver­
halten naturgemäß sei und welches nicht. Cumberlands Definition des Na­
turgesetzes spiegelt dieses Anliegen deutlich wider: 

350 Es ist darauf zu achten, daß die Übersetzung nicht immer wortgetreu verfährt. Hierzu 
weiter unten! 

351 Vgl. Parkin 1999, S. 88. 
352 Zu den Details vgl. Parkin 1999, S. 92ff., S. l 70ff. u. S. 173ff. 

165 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Lex Naturae est propositio a natura rerum ex Voluntate Primae Causae menti satis 
aperte oblata vel impressa, actionem indicans Bono Rationalium communi de­
servientem, quarn si praestetur praemia, sin negligatur, poenae siifficientes ex 
natura Rationalium sequuntur« (DLN, V,§ 1, S. 185). 

» The law of nature is a proposition presented to or impressed upon the mind clearly 
enough by the nature of things from the will of the first cause pointing out the action 
of a rational Agent which will promote the common good of rational beings and 
whose consequences, from the nature of rational beings, will be rewards if it is per­
formed and sufficient punishments if it is neglected« (zitiert nach Kirk 1987, S. 
31).353 

Die mit der Annahme, der Wille Gottes lasse sich mittels wissenschaftlich 
erwiesener Gesetzmäßigkeiten eindeutig identifizieren, aufgeworfenen 
Probleme sollen hier nicht ausführlich diskutiert werden. 354 Hierzu sei an 
dieser Stelle nur angemerkt: Benjamin Whichcote (1609-1683), der her­
kömmlicherweise den Cambridger Platonisten zugerechnet wird, verhilft 
zu einer differenzierteren Einschätzung der theologisch-kirchlichen Strö­
mung des Latitudinarismus, wenn man in ihm eine Schlüsselfigur sieht, die 
in England einer scholastisch beeinflußten Denkrichtung innerhalb des Pro­
testantismus den Weg gewiesen hat. 355 In den Blickpunkt gerät dann auch 
Nathaniel Culverwells (1619-1651) Schrift »An elegant and learned dis­
course of the light of nature« aus dem Jahre 1652,356 mit der dieser nicht 
nur stoisches Gedankengut rezipierte, sondern bei der er sich auch von 
Francisco Suarez' Abhandlung »De Legibus, ac Deo Legislatore« (1612) 
anregen ließ. Durch Culverwell dürfte Cumberland Suarez (1548-1617) 
entdeckt haben und mit diesem die Möglichkeit, naturrechtliches Denken 
mit einer voluntaristischen Betrachtungsweise besser in Einklang zu brin­
gen:357 »God wills the regularities in the nature of things, and binds himself 
to the continued observance of them. Cumberland argued that this was not 
a law in a strict voluntarist sense, but instead an analogous ,law of the di­
vine actions '. Because God cannot contradict himself, God's willing a cer­
tain dictate binds him to its observation.« 358 Mit der Annahme einer Selbst­
verpflichtung Gottes vermag Cumberland moralische Verpflichtungen auch 
an die »gesetzmäßigen« Regelmäßigkeiten der Natur zu binden, ohne diese 
als ausschließliche Quelle solcher Verpflichtungen ausgeben zu müssen. 
Ferner kam Cumberland der Latitudinarismus mit seinem theologischen 

353 Bei dieser Textstelle (DNL, V,§ 1, S. 189) ist die Übersetzung besonders ungenau, 
aus diesem Grund wurde die Übersetzung von Kirk herangezogen. 

354 Vgl. Parkin 1999, S. 168-172. 
355 Vgl. Parkin 1999, S. 75, S. 8 u. S. 80. Zu dem differenziert zu beurteilenden Ver­

hältnis zwischen Latitudinarismus und junger Royal Society vgl. Hunter 1989, S. 
45-71. 

356 Toronto, Buffalo 1971, ND der Ausgabe von 1652. 
357 Vgl. Suarez 1944, vol.1, Lib.2, cap. 2, 4, S. 105ff. bzw. vol. 2, book 2, chap. 2, 4, 

S. 153ff. 
358 Vgl. Parkin 1999, S. 170. 

166 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Konzept einer »natürlichen Religion« insoweit entgegen, als auch die neue 
Naturphilosophie der »providence« einen besonderen Stellenwert ein­
räumte: 359 »Cumberland's use of rewards and punishments developed his 
assumption that God's will, and his justice, were both essential to, andin­
herent in, nature itself. Essentially, he was building upon the distinctive 
providentialism latent in natural theology which sought to detect in nature 
signs of God's providential government. ( ... ). In Cumberland, this provi­
dentialism, transformed through the plenistic system-based physics of the 
new mechanics, isolated ways in which natural mechanisms of cause and 
effect could generate natural rewards and punishments. These could then 
act as the final proof of moral obligation to Cumberland's ,practical propo­
sition', and a rather neat refutation of Hob bes 's neo-Epicurean position. «360 

Anhand von Cumberlands Definition der »benevolentia« soll zunächst 
aufgezeigt werden, wie er sich die Anwendung der Mathematik vorstellt, 
zumal sich so (wenn auch auf zirkuläre Weise) eine Verbindung zu dem von 
Röd so genannten »Fundamentalgesetz« Cumberlands ziehen läßt. 361 Die­
ses »Fundamentalgesetz« verweist seinerseits auf die von Cumberland her­
angezogene Bewegungslehre, bei der er sich einerseits auf Hobbes bezieht, 
in weit größerem Umfang jedoch auf Descartes. 362 Darüber hinaus beruft 
er sich auf solche Gewährsleute, die als Fellows der Royal Society angehö­
ren (wie Wallis oder Wren) oder ihr nahestehen, unter ihnen wiederum 
mehrheitlich auf solche, die sich gegenüber Descartes als aufgeschlossen 
geben oder erwiesenermaßen Descartes-Anhänger sind (oder es einmal wa­
ren). 

Für Cumberland ist »benevolentia« »both the intrinsic Cause of present, 
and the efficient Cause of future Happiness.« 363 Parkin macht darauf auf­
merksam, daß auf diese Weise »benevolentia« »could be understood as an 
ethical cause, and thus the basis for a causal science.« 364 Im Original liest 
sich dies so: 

»Universaliter autem verum est quod non certius fluxus puncti Lineam producit, aut 
additio numerorum summam, quam quod Benevolentia Effectum (personae cui bene 
volumus) praestat bonum, potentiae agentis in dato casu & affectfis gradui pro-

359 Vgl. Stewart 1992, S. XXII, S. 3-59. Allerdings fördert der Glaube an die »Provi­
dence« gerne deistische Vorstellungen. Vgl. auch Shapiro 1983, S. 74-118, insb. S. 
82ff. (»Natural Theology«) u. S. 92ff. (»Proofs from the Effects of Nature«). 

360 Vgl. Parkin 1999, S. 109; sowie DLN, V,§§ 19, 20, 41. 
361 Vgl. Röd 1970, S. 63. 
362 Vgl. Parkin 1999, S. 151: »There are more references to Descartes in De legibus 

naturae than to any other single philosopher apart from Hobbes.« 
363 Vgl. DLN, I, § 4, S. 42 (Übersetzung). Im lateinischen Original lautet diese Sequenz: 

»Usus sum verbo (constituit) ut innuerem Benevolentiam illam & causam esse 
intrinsecam praesentis, & efficientem futurae foecilitatis, & utriusque respectu 
necessario requisitam« (DLN, I, § 4, S. 5). 

364 Vgl. Parkin 1999, S. 177. 

167 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


portionatum. Pariter etiam certum est fidei datae observationem, gratitudinem, 
otogy~v, esse partes efficacissimae erga omnes benevolentiae, aut ejus modos 
certis casibus accommodatos; easque certissime bonum suum effectum producere; 
eodem modo quo certum est Additionem, Subductionem, Multiplicationem, & 
Divisionem esse Calculationis partes seu modos; ac rectam, Circulum, Parabolam, 
caeterasque curvas varios Effectus exprimere, quos motu puncti Geometria 
producat« (DLN, I, § 8, S. 10). 

»But it is universally true, , That the motion of a Point does not more certainly pro­
duce a Line, or the Addition of Numbers a Sum, than that Benevolence produces a 
good Effect (to the Person to whom we wish weil) proportion'd to the Power and Af­
fection of the Agent, in the given Circumstances.' lt is also certain, , That keeping 
Faith, Gratitude, natural Affection, &c. are either Parts or Modesofa most effectual 
Benevolence towards all, accomodated to particular Circumstances; and that they 
must certainly produce their good Effect, after the same manner, as it is certain, that 
Addition, Subtraction, Multiplication, and Division, are Parts or Modes of Calcula­
tion; and that a right Line, Circle, Parabola, and other Curves, do express the various 
Effects, which Geometry produces by the motion of a Point' « (DLN, I, § 8, S. 46). 

Indem Cumberland nachzuweisen versucht, daß das höchste individuelle 
Wohl zugleich das höchste Wohl aller rational Handelnden darstelle, und 
überdies davon ausgeht, daß das größtmögliche Wohlwollen aller die Men­
schen zur höchsten Glückseligkeit führe, 365 vermag er das Gemeinwohl 
(bonum commune) zum obersten Gesetz (suprema lex) zu erheben - im 
Sinne einer »general proposition«, welche die Quelle aller Naturgesetze 
bilde (»the Fountain of all Nature's Laws« - »omnium Legum Naturalium 
parente«). 366 Zur Begründung dieses »Fundamentalgesetzes« (Röd) führt 
Cumberland u.a. aus: 

»Studium, quoad possumus, communis Boni totius systematis agentium Rationa­
lium conducit, quantum in nobis est, ad Bonum singularum ejus partium, quo nostra 
velut partis unius continetur foelicitas: Actus autem huic studio oppositi effectus 
etiam secum ducunt oppositos, nostramque adeo inter alia miseriam« (DLN, Prole­
gomena, § 9). 

», The Endeavour, to the utmost of our power, of promoting the common Good of the 
whole System of rational Agents, conduces, as far as in us lies, to the good of every 
Part, in which our own Happiness, as that of a Part, is contain'd. But contrary Ac-

365 Eine Annahme, die mit protestantischen Lehrmeinungen kompatibel ist (vgl. 
Schneider 1967, S. 189). 

366 Vgl. DLN, I, § 4, S. 41 (Übersetzung). Im lateinischen Original: »Quamquam autem 
Innumera sint quae e cognitione Universi desumi possint in materiam particularium 
Dictaminum ad mores formandos dirigentium, visum est tarnen pauca tantum, eaque 
Generalissima seligere, quae generalem, quam initio proposui, Legum Naturae De­
scriptionem aliquatenus explicent, & in unico Dictamine, omnium Legum Natura­
lium parente, paulo apertius continentur. Illud autem ita se habet. ,Benevolentia 
maxima singulorum agentium Rationalium erga omnes statum constituit singulo­
rum, omniumque Benevolorum, quantum fieri ab ipsis potest, foelicissimum; & ad 
statum eorum, quem possunt assequi, foelicissimum necessario requiritur; ac 
proinde, Commune bonum erit suprema !ex« (DLN, I, § 4, S. 4). 

168 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tions produce contrary Effects, and consequently our own Misery, among that of 
others' « (DLN, Introduction, § 9, S. 16). 

Zu den Voraussetzungen, welche ihrerseits die Aufstellung eines solchen 
Fundamentalgesetzes ermöglichen, zählt Cumberland, der sich in Überein­
stimmung sieht mit solchen »natural Philosophers, especially those who 
reason upon mathematical Principles«, 367 die folgende grundsätzliche An­
nahme (principal supposition): 

»Praesertim vero supposui effecta omnia motuum corporeorum quae naturaliter 
necessaria sunt, & fiunt absque interventu libertatis humanae, a Voluntate Causae 
Primae fieri. Hoc enim nihil aliud significat quam motus Corporum omnium a vi 
impressa primi motoris primiim cieri, & ab eadem permanente, secundiim leges 
Motus, perpetuo determinari« (DLN, Prolegomena, § 7). 

»But my principal Supposition is, , That all Effects of corporeal Motions, which are 
necessary, according to the common Course of Nature, and depend not upon the 
Will of Man, are produc'd by the Will of the first Cause:' for this comes to no more 
than saying,, That all Motions are begun by the Impression of a first Mover, and are 
by the same Impression continued, and perpetually determin'd, according to certain 
Laws (of Motion)« (DLN, Introduction, § 7, S. 15). 

Diese Formulierung wie auch Cumberlands bisherige Ausführungen lassen 
erkennen, daß er sich von dem Gedanken leiten läßt, Vorgänge sowohl im 
Bereich der unbelebten Natur als auch im Bereich des sittlichen Han­
delns 368 seien allgemeinen (Natur-) Gesetzen unterworfen, die ihrerseits 
identisch seien mit den allgemeinen Bewegungsgesetzen. Was darunter im 
einzelnen zu verstehen ist, erhellt jene Stelle, 369 wo von einem »System von 
Körpern« die Rede ist. Diese Körper befinden sich, so Cumberland, in ei­
nem gewissen Bewegungszustand, der aus dem Zusammenwirken von Be­
wegungsimpulsen resultiert, die unveränderlichen Bewegungsgesetzen 
(»secundum immutabiles motfis leges«; in der Übersetzung: »according to 
the unchangeable Laws of Motion«) 370 gehorchen, wobei von der Bewe­
gungsmenge, die Gott einst erschaffen hat ( es sei daran erinnert, daß der 
»erste Impulsgeber« Gott selbst ist), nichts verloren geht. Diese Sehweise 
verweise, so Cumberland, 371 auf die »principia Physiologiae Mechanicae 
generalia« (»general Principles of Mechanical Philosophy«). 

367 Lateinische Fassung: »Quae a Physiologis (iis praesertim qui Mathematicis nituntur 
principiis)« (Prolegomena, § 7). 

368 Vgl. z.B. DLN, I, § 17, S. 58. 
369 Vgl. DLN, II,§ 13, S. 95ff.; II,§ 14, S. 98ff.; II,§ 15, S. lOlff. (S. 112ff; S. 115ff., 

S. 118ff. in der Übersetzung). 
370 Vgl. DLN, II,§ 15, S. 102 bzw. S. 119 (Übersetzung). 
371 Vgl. DLN, II,§ 14, S. 101 bzw. S. 118 (Übersetzung). 

169 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Um einen Eindruck von Cumberlands Konzept zu geben, das zu Des­
cartes' Lehre eines » materialistischen Mechanismus «372 eine hohe Affini­
tät aufweist, 373 sei ein ausführliches Zitat präsentiert, welches einem Ab­
schnitt (DLN, II, § 15) entnommen ist, der unmittelbar auf jenen folgt 
(DLN, II, § 14), welcher »Quellenangaben« enthält, die bezeichnender­
weise die Royal Society und ihr Umfeld betreffen: 

»Nostrae porro sententiae lucem foenerari videntur principia Physiologiae Mecha­
nicae generalia, quibus Hobbius ipse unice videtur consentire, quae hoc cum primis 
inculcant, velut in omni hypothesi necessario observandum, nempe, Universi corpo­
rei motum per singulas ejus particulas dispersum conservari, eä motuum omnium 
inter se communicatione, eä cessione, acceleratione aut retardatione quam singulo­
rum corporum vires & impetus accurato calculo computati seu librati postulant: ita 
tarnen ut unus ille totius systematis motus circa centrum omnibus commune (qui e 
singulorum corporum motibus simul additis velut aggregatum conflatur) inviolatus 
idemque semper maneat, & partium suarum omnium impetus determinet, temperet­
que. Eadem est in omnibus corporibus in suo motu perseverandi vis, ac necessitas, 
quae in uno quovis magnitudini, nempe figurae, & soliditati suae est proportionata; 
sed & vis haec in singulis subordinatur motui totius systematis, atque adeo ipsa, 
simul & totum conservatur ab illo a quo determinatur. Sie singulorum corporum 
motus cum generali totius motu conveniunt, efque deserviunt; & generalis ille 
systematis motus singulorum corporum vires regit conservatque quoad fieri polest 
per rerum hujusmodi omnium, singulonimque naturam, quae in perpetuo motu seu 
mutatione consistit. Ita scilicet temperantur omnia, ut nec materiae nec motfis vel 
minima quantitas deperdatur; quod e principiis Mechanicis demonstratur, & 
singulorum observatio, ( .... )« (DLN, II, § 15, S. lOlf.). 

»Our Opinion seems tobe much illustrated by the general Principles of Mechanical 
Philosophy, (the only Principles Hobbes himself seems to me to agree to,) which in­
culcate this principally, as necessary in every Hypothesis, , That the Motion of the 
corporeal World, dispersed thro' the several Parts thereof, is preserv'd by that mu­
tual Communication, Cession, Acceleration, or Retardation, of all Motions, which 
the Powers and Impulses of every particular Body, reduced to an exact Calculation, 
require: yet so, That the Motion of the whole System about the common Center, 
(which is compos'd as a whole, of the Motions of every particular Body added to­
gether,) is preserv'd always without Interruption or Alteration, and determines and 

372 Diese Bezeichnung stammt von Schiemann (1997, S. 76-92; S. 95-101). Schiemann 
wählte Descartes als Fallbeispiel zum klassischen Mechanismus in der Form des 
»materialistischen Mechanismus«; dieser läßt »als erstes Prinzip nur ortsbewegte 
Materie zu() und (lehnt) einen irreduziblen Kraftbegriff ab() (Descartes, Huygens)« 
(Schiemann 1997, S. 10, mit einem Schema). Vgl. hierzu z.B. DLN: »Prolegomena«, 
§ 24; Indroduction, § 24, S. 31. 

373 Vgl. z.B. Descartes, Prinzipien (1644 ), 1955, S. 3 lff., insb. den 2. Teil, der die drei 
von Descartes aufgestellten Naturgesetze mit der dazugehörenden Bewegungslehre 
enthält (vgl. hierzu anch Steinle 1995, S. 323ff.). Zur Verwendung von »!ex naturae« 
in Descartes' »Prinzipien« vgl. Specht (2001), der auf den Einfluß von La Fleche 
und Suarez, der den dortigen Unterricht mitgeprägt hat, aufmerksam macht. - Siehe 
auch Blackwell 1966. Zu Descartes (und Hobbes) immer noch lesenswert: Lange 
1876, S. 198ff. u. S. 294ff. 

170 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


adjusts the Motion of all its Parts.' All Bodies have the same Power and Necessity 
to continue in Motion, which is in each proportionable to their Quantity of Matter, 
or their Bulk and Solidity compar'd together: but even this Force is subordinate, in 
every particular Body, to the Motion of the whole System; and is therefore it self, 
as well as the whole, preserv'd by that which determines it. Thus the Motions ofpar­
ticular Bodies agree with the general Motion of the Whole, and are subservient 
thereto; and that general Motion of the System governs and preserves the Powers of 
all particular Bodies, in the most effectual manner, by the Nature of things con­
sider'd, either together, or each by it self; which Nature consists in perpetual Motion 
and Change. All things are so order'd, , That not the smallest Quantity of Matter nor 
Motion may be lost,' which is demonstrated from Mechanical Principles; and uni­
versal Experience, ( .... )« (DLN, II,§ 15, S. 118f.). 

Auch wenn die Bezugnahme auf Descartes offensichtlich ist,374 so nennt 
Cumberland bei den Bewegungsgesetzen ausdrücklich Wren und Huy­
gens,375 allerdings ohne Angabe der Fundstellen, die jedoch vom Überset­
zer John Maxwell 376 samt einschlägiger Textauszüge mitgeteilt werden. 377 

374 Vgl. z.B. DLN, Prolegomena,§ 29 (Übersetzung: S. 35). 
375 Vgl. DLN, II,§ 14, S. 101/S. 117f. (Übersetzung): »Certamen enim omne inter 

homines per vim mere corpoream secundum leges motus naturales effectum suum 
perpetuo fortitur. Eas autem omnes in lance super uno centro aut binis oscillante 
exhiberi posse docuerunt Clarissimi viri, Wrennius, & Hugenius.« - »For all 
Struggles between Men, by force merely corporeal, are perpetually deterrnin'd 
according to the natural Laws of Motion; all which Laws Wren and Huygens have 
shewn how to exhibit by the Beam of a Balance, suspended either upon a single 
Center, or upon two Centers at equal distance from the Center of Gravity.« 

376 Zu der von Maxwell besorgten Übersetzung vgl. Kirk 1987, S. 103-111. Besondere 
Beachtung verdient der folgende Hinweis: »Maxwell is keenly aware to develop­
ments in philosophy and science which took place after Cumberland wrote De 
Legibus Naturae. He explains that the Cartesian world picture has been replaced by 
that of Newton, but that Cumberland's view of human powers and endeavours, as 
balanced as the motions of the universe in its plenitude, is not thereby invalidated. 
This ,does not in the least affect our Author's Reasoning' because he had used the 
hypothesis as an illustration, not as a proof« (Kirk 1987, S. 106). 

377 Als Belegstelle nennt der Übersetzer: »Lex Naturae de Collisione Corporum a C. 
Wren«, in: »Philos. Transact. Nr. 43, p. 867,8« (auf S. 117) sowie »Regulae de motu 
Corporum ex mutuo impulsu, a C. Huygens«, in: »Philosoph. Transact., Nr. 46, p. 
927, 928« (auf S. 118). Die vollständigen Angaben sind: C. Wren: Dr. Christopher 
Wren's Theory concerning the same subject (= the Laws ofMotion, HT), in: Philo­
sophical Transactions 3 (1669), 43, S. 867-868; C. Huygens: A summary account 
of the Laws of Motion, communicated by Mr. Christian Hugens in a Letter to the 
R. Society, and since printed in French in the Journal des S1,avans ofMarch 18, 1669, 
in: Philosophical Transactions 4 (1669), 46, S. 925-928; vgl. außerdem: C. Huygens: 
Extrait d'une lettre de M. Hugens a l' Auteur du Journal: Regles du mouvement dans 
le rencontre des Corps, in: Journal des S1,avans, 18. mars 1669, S. 19-24, sowie J. 
Wallis: A summary account of the General Laws of Motion, in: Philosophical Trans­
actions 3 (1669), 43, S. 864-866. Zu diesen Autoren und den von ihnen aufgestellten 
»Bewegungsgesetzen« vgl. auch Steinle 1999, S. 3ff. Mit Steinle (2001, S. 81-83), 
der freundlicherweise die eben genannten Beiträge zugänglich gemacht hat, ist 

171 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Allein schon die Fundstelle: »Philosophical Transactions« 378 ist - sieht 
man einmal von den aufgeführten Personen ab- ein Hinweis für die Wert­
schätzung, die Cumberland der Royal Society entgegengebracht hat und die 
er explizit zum Ausdruck bringt: 

»Grande profecto est opus mundum hunc Aspectabilem in simplicissima principia, 
materiam scilicet varie figuratam, motumque diversimode implicatum resolvere; & 
post investigatas Geometrico calculo figurarum, motuumque implicatorum 
Proprietates, e Phaenomenis rite observatis, totius Naturae Corporeae Historiam 
cum Legibus motGs, & Figurarum accurate consentientem exhibere. Verum est, illud 
opus non unius tantum Hominis, sed & unius saeculi viribus impar. Dignum tarnen 
illud conjunctä operä, & perenni Industriä illustrissimorum Ingeniorum e Regali 
Societate: Dignum serenissimo Rege Carola illius Fundatore, Patrona, & 
Exemplari. Tuto itaque manibus tarn peritis, ac fidelibus rem tantam committamus« 
(DLN, I, § 3, S. 3). 

»lt is truly a vast Undertaking, , To resolve the visible World into its most simple 
Principles, Matter, variously figur'd, and Motion, differently compounded, and after 
the Geometrical Investigation of the Properties of Figures, and of compounded Mo­
tions, from Phaenomena faithfully observ'd, to shew the History of the whole cor­
poreal System exactly conspiring with the Laws of Matter and Motion;' but that is 
an Undertaking, not only unequal to the Abilities of any one Man, but of an Age. lt 
is, nevertheless, worthy of the united Endeavours, and unwearied Industry of those 
great Genius's of which the Royal Society is compos 'd: Worthy of his most excellent 
Majesty, King Charles its Founder, Patron and Example. We may therefore safely 
commit so important and difficult an Affair to so faithful and skilful Rands« (DLN, 
I, § 3, S. 40f.). 379 

Auch Cumberlands Danksagung an Dr. Hezechias (Hezekiah) Burton und 
Dr. Johannes (John) Hollings, mit der er sein Vorwort (Prolegomena, § 30; 
Introduction, § 30, S. 37) beschließt, gibt weitere Anhaltspunkte dafür, wie 
er mit der »neuen« natural philosophy seiner Zeit bekannt geworden ist, 

daran zu erinnern, daß der Terminus »Gesetz« von den genannten Autoren, worauf 
allein schon die Titel ihrer Beiträge hinweisen, uneinheitlich gebraucht wird, oft ge­
nug werden dafür die Bezeichnungen »Regel«, »Proposition« oder »Prinzip« ver­
wandt. - Zum Briefwechsel von Huygens in dieser Sache mit dem damaligen Sek­
retär der Royal Society, Henry Oldenburg, siehe weiter unten im Text. Vgl. hierzu 
auch Blackwell (1977, S. 574, Fn. 4), der in diesem Beitrag Huygens »De motu 
corpore ex percussione« ins Englische übersetzt hat. 

378 Vgl. Parkin 1999, S. 117: »( ... ) De legibus naturae is full of references to the acti­
vities of the Royal Society between 1667 and 1669, mostly drawn from the ,Philo­
sophical Transactions'. The earliest refer to Robert Hooke's work on respiration in 
1667, and the latest to July 1669. « Vgl. ferner bei Parkin die Fn. 13 auf S. 117 sowie 
das 6. Kap., S. 173ff. 

379 Daß die Entstehungsgeschichte der Royal Society anders verlief, zeigt z.B. M. Orn­
stein (1963, S. 91-138, S. 91): »The royal edict did not create them [the London 
Royal Society, the Academie des Sciences, HT], but only gave a definite and there­
fore more enduring form to their previous organization.« 

172 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wer seine diesbezüglichen Informanten waren und in welcher Beziehung 
diese, aber auch er selbst, zur Royal Society gestanden haben. 

Mit den »Philosophical Transactions« ist vor allem der Name des ersten 
Sekretärs der jungen Royal Society verbunden: Henry Oldenburg (1618?-
1677), der die nämliche wissenschaftliche Zeitschrift initiiert und von 1665 
bis 1677 in eigener Regie und Verantwortung auch herausgegeben hat. 380 

Die »Anbindung« der Philosophical Transactions an den Posten des Sekre­
tärs der Royal Society, der sich persönlich bei der Suche nach neuen Infor­
mationsquellen, beim Sammeln und Verbreiten wissenswerter »Neuigkei­
ten« resp. Entdeckungen stark engagierte und darüber hinaus das Geschick 
besaß, von ihm angesprochene Persönlichkeiten zu kreativen Äußerungen 
zu stimulieren, verlieh diesem Journal nicht nur Kontinuität, sondern 
machte es zu einer Plattform der »industrious dissemination of ideas and 
discoveries.« 381 Die dort zur Veröffentlichung gelangten Beiträge waren in 
der Regel identisch mit zum Abdruck gebrachten Briefen bzw. Briefauszü­
gen aus der umfangreichen Korrespondenz Oldenburgs, die um Berichte 
aus anderen vergleichbaren Journalen oder durch Buchbesprechungen er­
gänzt wurden. 382 Der Veröffentlichung ging mit einer gewissen Regelmä­
ßigkeit eine Diskussion dieser Briefe auf den Sitzungen der Royal Society 
voraus. 383 Gerade die Entstehungs- und Veröffentlichungsgeschichte der 
oben genannten Abhandlungen über die »laws of motion«, auf die sich 
Cumberland dann beziehen sollte, veranschaulichen besonders gut die von 
Oldenburg eingenommene Rolle eines Promotors und unterstreichen den 
von ihm (mit-) initiierten »Zwang« zur diskursiven Auseinandersetzung 
unter den Mitgliedern der Royal Society: 

380 Vgl. Hall 1983, S. 22ff. u. S. 29f., sowie Hall 1981, S. 185f.: Philosophical Trans­
actions - »from 1665 to 1677 not a publication of the Society, but a private, though 
privileged, venture by its secretary, Henry Oldenburg.« Statt vieler vgl. Boas 1991, 
S. 59ff., Hunter 1981, S. 5lff., sowie Hunter 1989, S. 245ff. 

381 Vgl. Hall 1981, S. 190. Die Promotorenrolle Oldenburgs sowie die Bedeutung der 
,Philosophical Transactions' als ,Nachrichtenbörse' hebt auch Hunter 1988 hervor. 
Auf die Bedeutung des von Oldenburg mitgeschaffenen Kommunikationsnetzwerks 
und die damit verbundenen Schwierigkeiten weist schon Dorothy Stimson (1939) 
hin, ihren Angaben zufolge erschienen während der »Amtszeit« Oldenburgs, d.h. 
von (März) 1665 bis 1677, 136 Nummern der Philosophical Transactions, bei 34 
Beiträgen war Oldenburg entweder der Verfasser oder hatte diese übersetzt (Stimson 
1939, s. 325). 

382 Vgl. Hall 1981, S. 188. 
383 Vgl. Dear 2001, S. 120: »The minutes of the Society's meetings display very much 

the same interests as those represented in the Philosophical Transactions, and the 
meetings regularly involved the reading and discussion of letters to the Society that 
Oldenburg subsequently printed in the journal.« 

173 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Thus in October 1668, Hooke 384 suggested at a meeting of the Society that ,there 
rnight be made experiments to discover ye nature & laws of motion, as ye founda­
tion of Philosophie and all Philosophical discourse' whereupon Brouncker 385 

remarked that both Christopher Wren und Huygens 386 ,had considered that subject 
more yn many others, & probably found out a Theorie to explicate all sorts of exper­
iments to be made of that nature,' as Oldenburg duly wrote to Wren and Huygens. 
( ... ). Wren, promptly replied, reporting that he had ,looked out those papers of the 
Experiments that concerned the Lawes of Motion arising from collision of hard 
bodies,' but ,found them somewhat indigested as I left them at first. & I could be 
glad you would give me a little time to examine them.' ( ... ) Wren actually produced 
a finished paper; ( ... ) it was printed in the Philosophical Transactions for 11 January 
1668/9 along with a paper by Neile and Wallis.« 387 

Auch Huygens war von Oldenburg angeschrieben worden, »asking him to ,inform' 
the Society , when (he) would bring (his) speculations and observations on this sub­
ject before the public,' and if they were not yet in publishable state to communicate 
his ,hypothesis of motion' tobe registered in the Society's books.« Dies geschah 
dann auch zusammen mit den Beiträgen von Wren und Neile, 388 nachdem Huygens 
seine Zustimmung gegeben und schließlich ein entsprechendes Manuskript zugäng­
lich gemacht hatte. Oldenburg seinerseits sandte den Beitrag Wrens Huygens zu und 
teilte ihm mit, er habe alle, die sich derzeit mit den laws of motion beschäftigten, 
aufgefordert, sich mit seiner Abhandlung auseinanderzusetzen. Seinem Anschrei-

384 Robert Hooke (1635-1703), engl. Physiker und Naturwissenschaftler. Studium der 
Naturwissenschaften und Geometrie in Oxford, Assistent von R. Boyle, 1665 
Gresham Prof. für Geometrie. 1663 Mitglied, 1677-1682 Sekretär der Royal Society 
(vgl. Enzyklopädie Philosophie und Wissenschaftstheorie, Bd. 2, S. 130f., sowie 
Hunter 1994, S. 160). Seit 1662 Wahrnehmung der ihm eher zufällig zugefallenen 
»role of curatorship of Experiments« bei der Royal Society, siehe hierzu Pumfrey 
1991. 

385 Vgl. Hunter 1994, S. 134: William Brouncker, 2nd Viscount (um 1620-1684), Ma­
thematiker, von 1662-1677 Präsident der Royal Society. 

386 Vgl. Hunter 1994, S. 136 u. S. 162: C. Wren (1632-1723) bekleidete von 1680-1682 
das Präsidentenamt, C. Huygens (1629-1695) war seit 1663 Fellow der Royal So­
ciety und bis ca. 1675 einer der eifrigsten Briefschreiber. 

387 Vgl. Hall 1981, S. 189, sowie Parkin 1999, S. 136f. In der Januar-Nummer findet 
sich dieser Beitrag Neiles allerdings nicht. F. Steinle (Berlin) war so freundlich, auf 
meine Bitte hin entsprechende Recherchen vorzunehmen. Neile war jedoch an der 
Debatte beteiligt, die sich anhand des von R.A. Hall u. M. Boas Hall 1968 heraus­
gegebenen Korrespondenzbandes, der auch (auf S. 519-528) Neile's »Hypothesis 
of Motion« enthält, rekonstruieren läßt. Auffallend ist die Vielfalt der in dieser De­
batte synonym verwandten Termini (seitens der einzelnen Korrespondenzpartner 
wie innerhalb einzelner Briefe): z.B. hypothesis of motion, Hypotheses & Proposi­
tions of motion, law(s) of motion, (generales) motus leges, law of nature, (Ja Joy de 
Ja Nature), loix du Mouvement, principles of motion, generalia motus principia, pro­
position, rules and axioms, rules (of Motion), theoremes du mouvement (et regles), 
Theorie du mouvement. Gegenstand der Diskussion, die den »Gesetzesbegriff als 
solchen nicht thematisiert, sind fundamentale Sätze der Bewegungslehre (Stoß von 
Körpern). 

388 Vgl. Hunter 1994, S. 158: William Neile (1637-1670), Mathematiker, Fellow seit 
1663. 

174 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ben fügte er hinzu: »We hope that, since there are at this time so many fine minds 
engaged with so fine a subject, this matter will at last be solidly digested and per­
fectly established; and we hope that all those who apply themselves to it will bring 
to the business a disposition to compare the efforts of others with their own, amiably 
and without prejudice, in order to get rid of everything which will be found contrary 
to good sense and to recognize and embrace the truth, whatever it may appear.« Als 
Oldenburg Februar 1669 die Januar-Nummer der Philosophical Transactions, die 
ausschließlich die Beiträge der englischsprachigen Diskussionsteilnehmer enthielt, 
an Huygens versandte, reagierte dieser enttäuscht und ließ mehrere Briefe Olden­
burgs unbeantwortet. Ende März sandte er schließlich diesem eine Ausgabe des 
Journals des S1,avans, die eine zusammenfassende Darstellung seiner Überlegungen 
zu den »Bewegungsgesetzen« enthielt, versehen mit einer Erklärung, mit der er 
Prioritätsansprüche zum Ausdruck brachte. Schließlich versöhnte Oldenburg 
Huygens mit dem Vorschlag, seinen Beitrag aus dem Journal des S1,avans in den 
Philosophical Transactions erneut zum Abdruck zu bringen mit einem Hinweis auf 
die ursprüngliche Publikationsquelle. 389 

Doch zurück zur Hauptperson. Der spätere Theologe und Bischof Richard 
Cumberland, der sich während seines Studiums auch für Mathematik inter­
essiert haben soll, studierte in dem Zeitraum zwischen 1649 und 1656 in 
Cambridge am Magdalene College und wurde vermutlich durch Henry 
More ( 1614-1687), der sich damals für Descartes begeistert hatte, mit des­
sen Philosophie bekannt gemacht. 390 Wie Parkin darlegt, gehörte Cumber­
land dort einem Zirkel an, dessen Mitglieder an der neuen »natural philo­
sophy« großes Interesse zeigten: »Cumberland was fortunate in having 
many friends at Magdalene who were also interested in the new natural phi­
losophy. He was part of a circle of ex-St. Paul's students including Samuel 
Pepys, an old school friend and later President of the Royal Society; John 
Hollings, a doctor of medicine, who provided some of the medical ref­
erences for the De legibus naturae; Hezekiah Burton, later chaplain to 
Orlando Bridgeman and editor of De legibus; ( ... ).«391 Seit 1667 hatte 
Cumberland auch engere Kontakte zu Juristen, die sich vor allem von John 
Seiden (1584-1654), der wie Henry More in der Auseinandersetzung mit 

389 Vgl. Hall 1981, S. 190f., ferner Steinle 2001, insb. S. 81-83. 
390 Vgl. Parkin 1999, S. 115, S. 151ff., sowie S. 176 u. S. 72ff. Zu More, der ebenfalls 

Fellow der Royal Society (1664) war, vgl. Enzyklopädie Philosophie und Wissen­
schaftstheorie, Bd. 2, S. 936-938, sowie Hunter 1994, S. 156 u. S. 166, ferner Steinle 
1999, S. 2ff. Zum Naturgesetzbegriffbei More vgl. Hüttemann 2001. 

391 Vgl. Parkin 1999, S. 116, ferner den Abschnitt bei Parkin (1999, S. 118-139) über 
»The Royal Society in the 1660s« mit weiteren Angaben, z.B. zu John Wallis (S. 
130, S. 132, S. 136, aber auch S. 159f.), Schüler von Benjamin Whichcote (1609-
1683) am Emmanuel College (S. 75-80, S. 154), den Parkin (S. 75f.) - wie bereits 
oben angemerkt als eine Schlüsselfigur bei der Herausbildung einer scholastisch 
beeinflußten protestantischen Lehrmeinung ansieht; J. Wallis war später Savilian 
Professor of Geometry, zugleich der erste Repräsentant einer analytischen Geomet­
rie in England, Kollege und Freund von Seth Ward am Sidney Sussex College (S. 
130 u. 156f.). Vgl. außerdem Ornstein 1963, S. 93ff. 

175 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Hobbes seine naturrechtliche Konzeption entwickelt hatte, beein­
druckt zeigten. 392 Diese knapp gehaltenen Angaben statten Cumberland auf 
vergleichbare Weise wie auch schon Bernegger mit solchen Fähigkeiten 
und Vorlieben aus bzw. verweisen auf günstige Rahmenbedingungen, die 
allesamt geltend gemacht werden können, die gesuchte Affinitätsbrücke 
zwischen den beiden »Gesetzesbegriffen« als wahrscheinlich erscheinen zu 
lassen. Im Unterschied zu Bernegger hat Cumberland jedoch die gesuchte 
Transferleistung erbracht, wie eine stichprobenartige Durchsicht von »De 
Legibus Naturae« belegt. 

Allerdings zeigt diese stichprobenartige Durchsicht, daß der Gebrauch 
des Begriffs »Law(s) of Nature« uneinheitlich und nicht frei von Wider­
sprüchen ist. Es ist in diesem Zusammenhang daran zu erinnern, daß schon 
in den Beiträgen zu den Bewegungen von Körpern (»leges motüs«) in den 
»Philosophical Transactions«, auf die sich Cumberland bezieht, der Termi­
nus »Gesetz« uneinheitlich gebraucht wird, oft genug werden dafür syn­
onym die Bezeichnungen »Regel«, »Proposition« oder »Prinzip« verwandt. 
Berücksichtigt man dabei nicht nur das lateinische Original von 1672, son­
dern auch die von J. Maxwell besorgte Übersetzung aus dem Jahre 1727, 
so verweisen die zu beobachtenden Abweichungen vom Original auf eine 
noch größere Vielfalt im Gebrauch der einschlägigen Begriffe. So nimmt 
Linda Kirk 393 neben anderen Unstimmigkeiten insbesondere zwei Versi­
onen der Definition von lex naturae, die sich in Erstausgaben von De 
Legibus Naturae (1672) im Eingangsabschnitt des fünften Kapitels nach­
weisen lassen, 394 zum Anlaß, ein Spannungsverhältnis anzunehmen zwi-

392 Vgl. Parkin 1999, S. 27f. u. S. 60ff. (zu Seiden). Zu Seiden vgl. auch Schneider 1967, 
s. 161-166. 

393 Vgl. Kirk 1987, S. 31f., S. 79 u. S. 109f. 
394 In den Erstausgaben von DLN finden sich im fünften Kapitel zwei unterschiedliche 

Definitionen von lex naturae. Die (ursprüngliche, dann verworfene) kürzere Version 
lautet: »Lex Naturae est propositio natura rerum ex voluntate primae causae menti 
satis aperte oblata vel impressa, quae actionem agentis rationalis possibilem com­
muni bono maxime deservientem indicat, & integram singulorum foelicitatem 
exinde solum obtineri posse« (zitiert nach Parkin 1999, S. 108, Fn. 64). - »The law 
of nature is a proposition presented to or impressed upon the mind clearly enough 
by the nature of things from the will of Lhe first cause, which points out that possible 
action of a rational agent which will most promote the common good and by which 
alone the complete happiness of individual people can be obtained« (zitiert nach 
Kirk 1987, S. 31). 

176 

Die korrigierte (längere) Fassung liest sich dagegen nach »impressa« wie folgt: 
»actionem indicans Bono Rationalium communi deservientem, quam si praestetur 
praemia, sin negligatur, poenae sufficientes ex Natura Rationalium sequuntur« 
(DLN, V, § 1, S. 185 - wie im Text zitiert). Kirk zufolge bringt vor allem diese Ver­
sion die voluntaristische Auffassung Cumberlands zum Ausdruck. Diese Version hat 
im lat. Original einen Zusatz, den Maxwell weder vollständig noch wortgetreu über­
setzt hat: »Hujus definitionis pars prior Praeceptum, posterior sanctionem continet: 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehen einer voluntaristischen Betrachtungsweise, die den Verpflichtungs­
charakter der leges naturae dem gesetzgeberischen Willen Gottes zu­
schreibt, und einer »utilitaristischen« Sehweise, welche Verbindlichkeit als 
eine das »öffentliche Wohl« fördernde und insofern nützliche Folge ratio­
nalen Handelns ansieht. Auch wenn man dieses Spannungsverhältnis nicht 
grundsätzlich in Frage stellt, gibt es ein weiteres zwischen einer voluntari­
stischen und naturalistischen Konzeption, da bei Cumberland Belohnungen 
und Bestrafungen einerseits unmittelbarer Ausdruck göttlichen Willens 
sind, andererseits wiederum den unveränderlichen (Bewegungs-) Gesetzen 
gehorchen und insofern von der »Natur« vorgegeben sind. Wie bereits dar­
gelegt, versucht Cumberland mit Hilfe geeigneter Argumentationsweisen 
(so mit der Annahme einer Selbstverpflichtung Gottes, der ja auch als »er­
ster Impulsgeber« seine Allgegenwart unterstreicht) dieses Spannungsver­
hältnis abzumildern. Eine andere Strategie der Spannungsreduktion findet 
sich im vierten Kapitel. Dort wird entgegen der ursprünglichen Behaup­
tung, ethische Beziehungen ließen sich als physikalische Systeme begrei­
fen, die denselben berechenbaren Gesetzen unterworfen seien, welchen 
auch die Bewegungen von Körpern gehorchen, nunmehr ausgeführt, daß 
man sich auf dem Gebiet der praktischen Moral, ausgestattet mit »pruden­
tia« und Erfahrung(swissen), mit einer (moral) »certainty« begnügen 
könne, die freilich nicht an das Maß berechenbarer mathematischer Gewiß­
heit heranreiche. Obwohl Cumberland seine Leser eben noch daran erinnert 
hat, daß die von Des-Cartes, Vieta, Wallis und Ward entwickelten »exak­
ten« Methoden auch von der »Moralwissenschaft« (science of Morality; 
Disciplina moralis) ohne weiteres angewandt werden könnten, 395 konfron­
tiert er sie zwei Abschnitte weiter mit Überlegungen, die auf dem Gebiet 
der praktischen Moral, wo practical propositions (propositiones practicae) 
vorherrschen, 396 sowohl von Gewißheit garantierenden exakten Methoden 

& utraque a Natura Rerum imprimitur. Illa autem praemia poenaeque sufficiunt, 
quae tanta sunt, & tarn certo distribuuntur, ut manifesto magis conducat ad integram 
singulorum foelicitatem ( quam per N aturam Universi obtinere possunt, & necessario 
expetunt) si publico Bono perpetuo serviant, quam si quicquam in contrarium at­
tentarent« (DLN, V,§ 1, S. 185). - »The first part of the definition contains the pre­
cept, the second the sanction and both are imprinted by the nature of things. Those 
rewards and punishments are sufficient which are so great and so certainly adminis­
tered that it is obviously more conducive to the complete happiness of individual 
people (which they can obtain and must desire by reason of the nature of the uni­
verse) if they always promote the public good rather than if they were to attempt 
anything opposed to it« (zitiert nach Kirk 1987, S. 31). 

395 Vgl. DLN, IV,§ 4, S. 179f. Vgl. hierzu Fn. 349. 
396 Irritierend ist freilich, daß Cumberland (DLN IV: 177, § 3; Übers.: 183, § 3) diese 

»practical propositions« zugleich »Laws of Nature« nennt (» Termini autem earum 
propositionum practicarum, quae Leges naturae dicuntur .... «). Irritierend ist ferner, 
daß solchen »practical propositions« zugleich auch der Stellenwert von Klugheits­
und Erfahrungsregeln zukommt. 

177 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abstand nehmen (auch wenn diesen noch Vorbildfunktion zugewiesen 
wird) als auch einräumen, daß dort von einem Verhalten auszugehen sei, 
das nur mit einer gewissen Wahrscheinlichkeit »berechenbar« 397 sei bzw. 
erwartet werden könne: 398 

»Sufficit quod ad &xQlßELav adeo prope accedamus, ut nihil quod ullius sit momen­
ti ad usus humanos omitatur. Id autem etiam vi principiorum doctrinae moralis as­
sequi licebit. Fatemur interim in materia prudentiae moralis ea, quae dantur, seu ut 
cognita sumuntur, quae sunt Deus, & homines, eorumque actus, & relationes mu-

397 Im Alltag verhalten wir uns z.B. insoweit berechnend, als wir Vor- und Nachteile 
abzuschätzen pflegen; wir rechnen aber auch mit dem einigermaßen erwartbaren 
Verhalten anderer. 

398 Erinnert sei hier zunächst an die herkömmliche Bedeutung von »probabilis« i.S. von 
»einleuchtend« oder »glaubwürdig«. Argumente gelten als »glaubwürdig«, weil an­
erkannte Autoriäten bemüht werden und nicht der schlüssige Beweis mit Hilfe von 
Mathematik oder Physik. Andererseits könnte sich, zumal wenn man die Überset­
zung heranzieht, mit Cumberlands Ausführungen und dem expliziten Hinweis auf 
Huygens, dessen Traktat zur Glückspielrechnung ja eine wirkungsgeschichtliche 
Veröffentlichung darstellt (Schneider 1976), bereits der Gedanke einer »Quantifi­
zierung von probabilitas« und damit eine spannende Bedeutungsverschiebung an­
kündigen. Dies scheint auf den ersten Blick kaum entscheidbar zu sein, zumal der 
Begriff der Wahrscheinlichkeit, wie Hacking (1975, S. 12) hervorhebt, »Janus­
faced« ist, d.h. er hat sowohl eine aleatorische als auch eine episternische Dimension 
(i.S. einer schlüssigen Beurteilung der Glaubwürdigkeit ungewisser Aussagen). Ge­
genüber dieser zugespitzten These Hackings seien, so Daston (1988, S. 1 lf.),jedoch 
Zweifel angebracht, zu denen auch die von Shapiro 1983 vorgelegte Studie Anlaß 
gebe. Vor allem aber, und hierauf kommt es in diesem Zusammenhang besonders 
an, weist Daston (1988, S. 19ff.) nach, daß Huygens »a calculus of expectations 
rather than of probabilities« ausgearbeitet hat und zwar nach dem Vorbild der von 
Juristen gefertigten Risikoverträge, die darauf abzielten, den an riskanten Tausch­
geschäften beteiligten Partnern kalkulierbare Konditionen zu sichern hinsichtlich 
der Frage, wie der »Einsatz« bei ungewissem Ausgang eines Handelsgeschäfts ge­
recht (fair) verteilt werden kann [Vorbild war der aleatorische Wettvertrag 
(sponsio)]. Ferner macht Daston (1988, S. 38) darauf aufmerksam, daß die im Um­
kreis der jungen Royal Society gern gebrauchte Formulierung von »ordered stages 
of (moral) certainty« keinesfalls mit einem »füll continuum of degrees« gleichge­
setzt werden darf. Vielmehr sei damit intendiert, angesichts der Unerreichbarkeit 
absoluter Gewißheit moralischem Handeln dennoch ein gewisses Ausmaß an Bere­
chenbarkeit bzw. Erwartbarkeit zu bescheinigen, sofern es durch Klugheit (pru­
dentia) und Erfahrung(swissen) angeleitet werde. »The world of daily affairs was 
also fraught with uncertainty, but no reasonable man could afford to suspend 
judgment and action until all risk disappeared. Instead, judgment and past ex­
perience combined to form expectations that guided practice and justified belief« 
(Daston 1988, S. 58). Diese von Daston offerierte Lesart der frühen » Wahrschein­
lichkeitstheorie« entspricht ganz der Sehweise Cumberlands: 

178 

»Sufficiat paucis dicere tam in re cujusque privata, quam omnium publica eam esse 
certe, justeque agendi (ubicunque axQlßrnx exigitur) praecipiuum adjumentum. 
Quod a me non dicitur ad laudem Matheseos (quod supervacaneum foret) sed ad 
astruendam certitudinem in regulis vitae, ac morum, eo nomine quod perpetuo fere 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


certae scientiae ministerio, aut principiis per se notis prudentia naturalis utatur. Huc 
referendum puto quod cum nescitur quid sit futurum, sciri tarnen possit quid possi­
bile sit: possibiliaque inter se comparari possunt; scirfque certo possit quodnam e 
duobus possibilibus non modo pluris aut minoris valebit si quando existant, verum 
etiam quodnam e pluribus causis, quod a paucioribus nunc existentibus aut mox 
extituris fieri possit: quod autem pluribus modis fieri possit, magis probabile est 
futurum esse, plurfsque valet ejus expectatio. Magni autem in rebus agendis usus 
est, certe saltem scire cujus rei, vel effectus spes major sit, plurisve aestimanda. 
Quippe ea est vitae humanae conditio ut impendenda sit fere opera nostra, ac saepe 
sumptus, immo ipsa vita necessario perfclis exponenda propter spem rerum ad 
conservationem, foelicitatemve nostram aut alienam facientium, licet spes illa non 
sit certa, sed tantum probabilis; in ipsis pacis occupationibus, Agricultura, 
Mercatura, mult6que magis in Belli alea. ( ... ). Huc pertinet quod quemadmodum in 
rebus ex prudentia gerendis experiundum est quandoque alia atque alia via, prius­
quam certo sciamus an res hoc, an alio modo secundum vota succedet? priusquam 
certo sciamus an assequi possimus quod videbatur expetendum? ( ... )« (DLN, IV,§ 4, 
S. 182f.; Übers. DLN, IV,§ 4, S. 187f.). - Hierbei beruft sich Cumberland explizit 
auf Huygens' Wahrscheinlichkeitstheorie, die er allerdings eine »Kunst« (ars) 
nennt: »Analytica autem, quam naturaliter exercent omnes, etiam haec optime docet 
expendere, & quo pacto talia certam habent determinationem ex Analytica 
secundum artem expolita pulchre admodum clariss. Christ. Hugenius docuit 
exemplo ratiociniorum quae circa ludum Aleae contingunt; uti videre licet ad finem 
Exercitationum Mathem. Miscellanearum a Schotenio in lucem emissarum.« [DLN, 
IV, § 4, S. 183; Übersetzung: »( ... ) how the Value may be farther ascertain'd by 
Analysis, improve'd by Art, the famous Huygens hath finely shewn in his 
Calculations of the Chances of the Dice, which yon may find at the End of Schooten's 
Miscellaneous Mathematical Exercitations« (DLN, IV,§ 4, S. 187)]. Es handelt sich 
um Huygens' Traktat »De ratiociniis in aleae Judo« von 1657. Zu Schotanus (1615-
1660) oder Frans van Schooten, d. Jüng., vgl. Nieuw Nederlandsch Biografisch 
Woordenboek (Zevende Deel, 1927, Sp. 1110-1114): Mathematiker in Leiden, der 
dort 1637 mit Descartes zusammentraf und durch diesen zu Mersenne's Zirkel in 
Paris Kontakt bekam Er gab die mathemat. Werke von F. Viete (1646) heraus und 
besorgte 1649 die erste lateinische Edition von Descartes' »La geometrie«, die er 
ausführlich kommentierte. Er unterrichtete auch C. Huygens und führte diesen in 
die Mathematik von Descartes ein. Bei dem oben genannten Werk handelt es sich 
um »Exercitationum mathematicarum libri quinque« (Leiden 1657, S. 521-534). Zu 
Huygens wie zu dieser Veröffentlichung vgl. auch Hacking 1975, S. 92-101; ferner 
Shapiro 1983, S. 3-6, S. 27ff. (insb. Figure !), S. 37-44, sowie S. 277n. Zur recht­
lichen Bewältigung von Risikogeschäften immer noch lesenswert: Goldschmidts 
(1891, S. 354ff.) Ausführungen zur Assekuranz bzw. zum Seedarlehen mit dem auf 
S. 367 gegebenen Hinweis: »Weiter war schon für das Seedarlehen die Prämienhöhe 
nicht allein nach der bedungenen oder voraussichtlichen Dauer der Kapitalsnutzung, 
sondern auch nach dem voraussichtlichen Gefahrsumfang abgegrenzt; es hielt daher 
nicht schwer, auch ohne jede Zuhülfenahme mathematischer Wahrscheinlichkeits­
rechnung (so Pardessus V p. 332. Dieser Einfluß ist wohl nicht vor dem 18. Jahrh. 
nachweisbar) oder rationeller Gefahrsstatistik die durchschnittliche Prämienhöhe 
empirisch feszustellen ( ... ).« Zur Kritik an der von Goldschmidt vertretenen These 
von der Herkunft der Versicherung aus dem Seedarlehen vgl. Nehlsen-Von Stryk 
1986, S. ! !ff. 

179 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tuae, non adeo accurate nota esse, ac ea quae in certa mensura seu quantitate dantur 
in Mathesi; ide6que quae ex iis colliguntur eodem defectu &xQlßElct~ laborare. 
Methodus tarnen, regulae operationum, & ratio deducendi alia ex aliis eadem est: 
nec opus est c'xxQlßElc;t ad usus vitae; quemadmodum ea non requiritur in praxi 
mensurandi planities ac solida« (DLN, IV,§ 4, S. 180). 

»lt is sufficient, that we approach so near to Exactness, that what we want of it, is 
of no consequence in Practice. We may attain a like Degree of Exactness, in Moral­
ity, by the help of its Principles. I confess, however, , That those things which, in 
Morality, are granted, or assumed as known, such as GOD and MAN, their Actions 
and mutual Relations, are not so exactly known, as those things, which in Mathe­
maticks are assum'd, in a fix'd determinate Proportion or Quantity; and that, there­
fore, the Conclusions thence drawn must labour under the same want of Exactness.' 
Yet the Method, the Rules of Operation, and the Manner of drawing Consequences, 
is the same. Nor is Exactness necessary for the Uses of Life; as neither is it re­
quire'd, in the Practice of measuring Planes and Solids« (DLN, IV,§ 4, S. 185). 

Bei aller Vorliebe für eine Inanspruchnahme der leges motus, die ja unver­
änderlich und damit verbindlich gelten, beschäftigt Cumberland die Frage 
nach (dem Grad) der Verbindlichkeit der »praktischen Gebote«, eine Frage, 
in die auch jene nach der Verbindlichkeit der (natürlichen) Gesetze invol­
viert ist, allein schon deshalb, weil Cumberland die entsprechenden Be­
griffe vermengt. Überhaupt geht die Frage nach dem Grad der Verbindlich­
keit gern einher mit derjenigen nach dem Grund der Verbindlichkeit. Die 
Erörterung dieser Fragen dürfte, so unsere These, auf Suarez verweisen, der 
in seiner Schrift »De Legibus, ac Deo Legislatore« ausführlich die damit 
verbundene Problematik diskutiert. Die (wenn auch sparsame) Verwendung 
einzelner Schlüsselbegriffe 399 sowie wenige Schlüsselstellen 400 lassen ver­
muten, daß sich Cumberland auch von Suarez' Unterscheidung von »lex in­
dicans« und »lex obligans« beeindruckt zeigt, 401 die ihrerseits auf Gregor 
von Rimini verweist, der zwischen »lex indicativa« und »lex imperativa« 
differenziert hatte. 402 Suarez hatte in der Auseinandersetzung mit Gabriel 
Vasquez die Frage aufgeworfen, »ob einem Gesetz der gesetzgeberische 
Wille oder die ( dem Intellekte zugeordnete) sittliche Rechtheit seines In­
halts Gesetzescharakter verleiht.« 403 Mit der so gestellten Frage will 

399 Vgl. z.B. die Wortwahl bei den beiden Definition von !ex naturae in: DLN V: 185, 
§ 1 und DLN I: 1, § 1. Siehe hierzu weiter unten im Text. 

400 Eine Schlüsselstelle ist beispielsweise die folgende Textpassage: »Nobis qui Legnm 
naturalium Generationem tantum quaerimus, non est necessarium asserere hujus­
modi dictamina, etiam postquam ea Legum vim habere novimus, semper homines 
ad actus determinare; sufficit ut jus dicant determinationi futurae« (DLN, IV, § 1, 
S. 173f.). 

401 Vgl. z.B. De Legibus, ac Deo Legislatore«, libr. I, cap. 5, S. 24ff.: »Utrum !ex sit 
actus intellectus, vel voluntatis, & quisnam ille sit?« (Übersetzung: book I, chap. 5, 
S. 58ff.) bzw. lib. II, cap. 6, S. 119ff.: »An !ex naturalis sit vere !ex divina praecep­
tiva?« (Übersetzung: book II, chap. 6, S. 187ff.). 

402 Vgl. TRE, Bd. 24, S. 146f. (Naturrecht I). 
403 Vgl. Specht 1959, S. 235. 

180 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Suarez, der im sechsten Kapitel des zweiten Buches seiner Abhandlung 
ausführlich die Problematik der Verbindlichkeit des Naturrechts erörtert, 404 

einsichtig machen, daß die praktische Vernunft durchaus imstande sei je­
weils beurteilen zu können, was gut und was böse ist, dieses theoretische 
Wissen über Tun und Lassen jedoch erst durch einen gesetzgeberischen 
Willen verpflichtend werde. Dies treffe auch auf das natürliche Gesetz zu, 
das »ein wahres und wirkliches göttliches Gesetz darstellt, dessen Gesetz­
geber Gott ist.«405 Insofern gehört für Suarez zu jedem Gesetz, so auch zum 
lex naturalis, ein Verpflichtungsanspruch, der im gesetzgeberischen Willen 
seinen Ausdruck findet (lex obligans), das bloße Wissen um den zu beach­
tenden Inhalt (lex indicans) »schafft noch keine Verbindlichkeit, sondern 
zeigt allenfalls an, daß eine solche zu unterstellen ist.«406 Für Cumberland 
hat diese Betrachtungsweise Folgen. Seinem aufwendigen Versuch, das na­
türliche Gesetz (lex naturae) und das (physikalische) Naturgesetz als Ein­
heit zu konzipieren, ist dadurch bereits die Trennung in zwei »Welten« un­
terschiedlicher Grade von Verbindlichkeiten immanent, eine Trennung, die 
auch in dem skizzierten Spannungsverhältnis zwischen voluntaristischer 
und naturalistischer Konzeption zum Ausdruck kommt. 

Vor diesem Hintergrund mag der unterschiedliche und widersprüchliche 
Gebrauch des Begriffs »Law(s) of Nature« nicht überraschen: 

1.) Eindeutig (gegeben durch den Kontext und/oder durch Hinweise auf be­
stimmte Autoren wie Wren, Huygens oder Wallis) ist die Verwendung von 
lex/leges - law/laws in der Bedeutung eines physikalischen Gesetzesbe­
griffs (i.S. von »leges motus«) z.B. in dem folgenden, bereits oben erwähn­
ten Zitat: 407 

»Grande profecto est opus mundum hunc Aspectabilem in simplicissima principia, 
materiam scilicet varie figuratam, motumque diversimode implicatum resolvere; & 
post investigatas Geometrico calculo figurarum, motuumque implicatorum 
Proprietates, e Phaenomenis rite observatis, totius Naturae Corporeae Historiam 
cum Legibus motfis, & Figurarum accurate consentientem exhibere« (DLN, I, § 3, 
S. 3). 

404 Vgl. Specht 1959, S. 238ff. 
405 Vgl. Specht 1959, S. 241; Suarez, De legibus, II, 6, 13. 
406 Vgl. Specht 1959, S. 239 sowie S. 251: »Nimmt man auf der einen Seite die Worte 

als physikalische Erscheinung und als Bedeutungsträger zugleich und auf der an­
deren Seite die Intention des Gesetzgebers, so stellt man fest, daß sich beides wie 
Leib und Seele verhält. Die Intention des Gesetzgebers ist eine Hervorbringung des 
Willens; der Satz, den sie betrifft, ist eine Hervorbringung des Intellekts. Der Wille 
des Gesetzgebers aber ist die Form und gleichsam die Seele des Gesetzes.« 

407 Unter Bezugnahme auf Schramm (1981, S. 197) soll der Terminus Naturgesetz »eine 
Regel (bezeichnen), die 1. allumfassend, 2. unbedingt, 3. konstitutiv für die Natur 
ist.« 

181 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»lt is truly a vast Undertaking, ,To resolve the visible World into its most simple 
Principles, Matter, variously figur'd, and Motion, differently compounded, and after 
the Geometrical Investigation of the Properties of Figures, and of compounded Mo­
tions, from Phaenomena faithfully observ'd, to shew the History of the whole cor­
poreal System exactly conspiring with the Laws of Matter and Motion« (DLN, I, 
§ 3, S. 40f.). 

Oder: 

»Denique si Mundum hunc aspectabilem velut machinam pulcherrimam cum 
Cartesio, aliisque libeat contemplari, videas hunc in quo versamur vorticem non alia 
ratione indies conservari, quam obnitendo contrariis vicinorum aliquot motibus; 
corpora figuris, aut motibus minus congruis praedita mutando, aut summovendo; 
( ... ). Verum statui hujusmodi hypothesibus non immorari, quamquam nörim quod 
etiam ficto argumento uti liceat, si modo leges motus naturales accurate in ejusmodi 
figmentis fuerint observatae; id autem a Cartesio summa fide & industria praestitum 
fuisse, in plerique hypolheseos suae partibus, liceat affirmare. Interim quaecunque 
tandem hypothesis sumatur, qua Naturae phaenomena explicentur, necessario 
agnoscendae veniunt tales leges motus, quae inter omnes mutationes naturales, iis 
quos dixi modis Systematis Mundani statum conservant. ( ... ). Omnia tarnen ex hoc 
supposito deduci possunt, Quod motus, postquam materiae a prima causa imprimi­
tur, non annihilatur; eo autem ipso quod in Mundo pleno existit, necessario usque 
propagatur & in se recurrit. Vice versa autem omnia motus Theoremata in Rerum 
Natura sensuum ope observata suppositionem praedictam veram esse demonstrant. 
( .... )« (DLN, I, § 25, S. 4lf.). 

»Lastly, If we consider this visible World, with Des-Cartes and others, as a most ex­
quisite Machine, we may perceive, that this our Vortex is no otherwise daily pre­
serv'd, than by resisting some contrary Motions of the neighbouring Vortices; by 
changing or removing Bodies of Figures or Motions less agreeable; ( ... ). But I am 
determin'd, not to insist upon such Hypotheses, altho I know, that we may fairly rea­
son from them, provided the natural Laws of Motion be exactly observ'd in them; 
and I dare affirm, that has been perform'd by Des-Cartes, with great Care and Ex­
actness, in most Parts of his Hypothesis. Howbeit, whatsoever Hypothesis be as­
sum'd, in order to explain the Phaenomena ofNature, such Laws ofMotion must of 
necessity be allow'd, as, amidst all natural Changes, preserve the State of the System 
of the Wor/d, by such Methods as I have mention'd. ( ... ). But all these Theorems, or 
Laws of Motion, may be deduced from this Supposition, , That Motion is not anni­
hilated, after it has been impress'd upon Matter by the first Cause.' And for this very 
Reason, , That it exists in a World that admits no Vacuum,408 it is necessarily still 
further propagated, till it return into it seif': And, on the contrary, the Truth of this 
Supposition is demonstrated, by all the Theorems of Motion observ'd in Nature, by 
the help of the Senses« (DLN, I, § 25, S. 70f.). 

Wie Cumberland darlegt, verweisen diese Gesetze (in der Übersetzung: 
»Laws of Matter and Motion«) ihrerseits auf die »principia Physiologiae 

408 Eine etwas freie Übersetzung, die jedoch auf Descartes' Behauptung verweist, es 
könne kein Vakuum geben, da ihm zufolge »alles räumlich Ausgedehnte ( ... ) mate­
riell sein (muß)« (vgl. Perler 1999, S. 79). 

182 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mechanicae generalia« (DLN, II, § 15, S. 101).409 Insofern geben die eben 
zitierten Ausführungen Cumberlands eine Descartes in Anspruch neh­
mende Auffassung wieder, die als »mechanistisch« bezeichnet werden 
kann: »In einem weiteren Sinn ist sie mechanistisch, weil sie ganz allge­
mein Materie und Bewegung für die ersten und einzigen Ursachen aller Na­
turerscheinungen hält, in einem engeren Sinn, weil die Bewegungsformen 
durch die Prinzipien einer speziellen Disziplin, der Mechanik, bestimmt 
sind.« 410 Wollte man diese mechanistische Sehweise unter Zugrundelegung 
des lateinischen Originals noch genauer fassen, dann steht dem »aktiven 
Element der Bewegung ( ... ) das passive der bloß gestalteten Materie« ge­
genüber. 411 Darüber hinaus läßt die nämliche Belegstelle Elemente des 
»frühneuzeitlichen« physikalischen Gesetzesbegriffs (auch wenn tradierte 
Lehrmeinungen mitschwingen) und einige seiner Voraussetzungen erken­
nen: als Abstraktionsleistung die Reduzierung der komplexen sichtbaren 
Welt auf einfache, letzte Prinzipien, die mathematisch-logische Bearbei­
tung (= geometrische Untersuchung) der in berechenbaren Grössen (i.S. 
von geometrischen Eigenschaften) erfaßten Materie und ihrer Bewegungs­
formen (i.S. von kinematischen Eigenschaften) in Übereinstimmung mit 
der Erfahrung(= bei sorgfältiger Beobachtung der Phänomene), verbunden 
mit dem Nachweis, daß die - so die weitergehende Formulierung der Über­
setzung- »Laws of (Matter and) Motion« hinsichtlich der Geschichte der 
ganzen körperlichen Natur ausnahmslos gelten. 

2.) Zu den »leges naturae«, denen Handeln und moralisches Verhalten ge­
horchen, legt Cumberland zwei Begriffsbestimmungen vor. Die eine findet 
sich im ersten Kapitel(§ 1, S. 1 bzw. S. 39), die andere zu Beginn des fünf­
ten Kapitels(§ 1, S. 185 bzw. S. 189).412 Die zuerst erwähnte Begriffsbe­
stimmung von lex naturae lautet: 

»( ... ) Intelligimus Propositiones quasdam immutabilis veritatis quae Actiones 
voluntarias citra Bonorum Electionem, malonimque Fugam dirigunt, ac Obligatio­
nem ad actus externos inducunt: etiam citra Leges Civiles ( ... )« (DLN, I, § 1, S. 1). 

409 In der Übersetzung: »Principles of Mechanical Philosophy« (DLN, II, § 15, S. 118); 
siehe auch: Introduction, § 24, S. 15. 

410 Vgl. Schiemann 1997, S. 21, ferner S. 24 mit Fn. 16. Schiemann (1997, S. 95) ver­
weist im Kontext seiner Ausführungen zum »materialistischen Mechanismus« auf 
ein schönes Zitat von Lange (1876, S. 123): »In der Tat ist der Materialismus ( ... ) 
erst da vollendet, wo die Materie auch rein materiell aufgefasst wird, d.h. wo ihre 
Bestandteile( ... ) Körper (sind), die sich nach rein körperlichen Prinzipien bewegen 
( ... ).« 

411 Vgl. Schiemann 1997, S. 83, aber auch S. 82. Siehe auch Dear 2001, S. 80ff., insb. 
86ff. 

412 Es handelt sich um die Langfassung und nicht um jene Kurzfassung, die sich in Erst­
ausgaben ebenfalls fand. 

183 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»For we ( ... ) understand thereby, certain Propositions ofunchangeable Truth, which 
direct our voluntary Actions, about chusing Good and reji1sing Evil; and impose an 
Obligation to external Actions, even without Civil Laws ( ... ).« (DLN, I, § 1, S. 39). 

Die zweite, bereits oben zitierte Begriffsbestimmung aus dem fünften Ka­
pitel hat den Wortlaut: 413 

»Lex Naturae est propositio a natura rerum ex Voluntate Primae Causae menti satls 
aperte oblata vel impressa, actionem indicans Bono Rationalium communi deservi­
entem, quam si praestetur praemia, sin 11egligatu1; poenae sufficientes ex natura 
Rationaliwn sequuntw:« (DLN, V,§ 1, S. 185). 

» The law of nature is a proposition, presented to or impressed upon the mind clearly 
enough by the nature of things, from the will of the first cause pointing out the ac­
tion which will promote the common good of rational beings, and whose conse­
quences, from the nature of rational beings, will be rewards if it is performed and 
sufficient punishments if it is neglected« (zitiert nach Kirk 1987, S. 31). 

In beiden Begriffsbestimmungen wird lex naturae gleichgesetzt mit pro­
positio. Bei der zuerst aufgeführten Definition handelt es sich nach heuti­
gem Sprachgebrauch um eine unumstößliche (da »wahre«) »ethische 
Maxime« mit absolutem Verbindlichkeitsanspruch ( obligatio) - ohne Inan­
spruchnahme von (positivem) Recht i.S. der »leges civiles«. Bei der im 
fünften Kapitel präsentierten Definition (Langfassung) wird der Verbind­
lichkeitsanspruch dadurch zum Ausdruck gebracht, daß der Wille Gottes 
als Quelle dieses Anspruchs ausgewiesen wird einschließlich der von ihm 
ggf. zu verhängenden Sanktionen (auffällig ist jedoch, daß nicht mehr von 
»obligatio« die Rede ist). Dieses voluntaristische Moment scheint die ehr­
würdige Auffassung widerzuspiegeln, daß auch die Natur dem Schöpfer­
willen gehorcht, wie auch der ins Spiel gebrachte Gedanke, daß Gott bei ab­
weichendem Verhalten mit Bestrafung reagiert, ebenfalls Traditionsgut 
wiedergibt: Daß nämlich diejenigen, die Gottes Gesetze übertreten, Strafe 
erleiden. Wie bereits ausgeführt, begreift Cumberland die beobachtbaren 
Belohnungen resp. Bestrafungen als zuverlässige Indikatoren, um mit ihrer 
Hilfe und der durch die Inanspruchnahme der Bewegungsgesetze verbürg­
ten Einsicht in die »Natur der Dinge«, zugleich den Willen des »ersten Im­
pulsgebers« verläßlich in Erfahrung zu bringen. Da die dem göttlichen Wil­
len unterworfenen Reaktionsweisen zugleich auch den Natur- resp. Bewe­
gungsgesetzen gehorchen, gerät Cumberland in eine Falle, aus der er zu 
entkommen sucht, indem er Gott einerseits einen freien Willen zugesteht, 
andererseits jedoch davon ausgeht, daß dieser nicht inkonsequent handle 
und sich insofern an die von ihm vorgegebene Ordnung der Natur binde. 414 

Ungelöst bleibt indessen das Problem, daß ein zum Naturgesetz erhobenes 

413 Vgl. hierzu die Ausführungen zu L. Kirks Hinweis auf zwei unterschiedliche Ver­
sionen dieser Definition weiter oben im Text. 

414 Vgl. Parkin 1999, S. 168-172. 

184 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verhaltensgebot eigentlich nicht übertreten werden kann. Dieses Problem 
steht daher einer konsequenten Analogiebildung im Wege. 

Daß Widersprüche und Unstimmigkeiten Cumberland ständig begleiten, 
macht auch das folgende Zitat deutlich: 

»Actionum humanarum, & effectuum bonorumque malonimque humanae naturae, 
praesertim vero praemiorum, poenanimque iis cohaerentium notitia, seu conceptus 
animo formati, & in propositionum practicarum, quales descripsi, formam redacti 
sufficiunt ad legis essentiam constituendam: Hujusmodi autem cogitationes in 
animis eorum qui surdi nati sunt ex observatione generari possint, licet verborum 
sonum, aut vim non capiant, atque adeo etiam illis innotescent leges naturales« 
(DLN, V,§ 1, S. 186). 

»The Knowledge (or ldeas form'd in the Mind) of Human Actions, of Consequences 
good or evil to human Nature, but, especially of Rewards and Punishments naturally 
connected with such Actions, and those Ideas reduc'd into the Form of Practical 
Propositions, ( ... ), are all that is essential to a Law. Such ldeas may be produc'd, by 
Observation, in the Minds of those who are born Deaf, tho' they form no notion of 
the so und or force of Words; and so the Laws of Nature will become known, even to 
them« (DLN, V,§ 1, S. 191). 

So spricht Cumberland hier von practical propositions (propositiones 
practicae), die einerseits auf Erfahrung(swissen) beruhten, das selbst tau­
ben Menschen, die durch Beobachtung so die naturrechtlichen Gesetze 
(leges naturales) kennen lernten, zugänglich sei, andererseits all das erfüll­
ten, was zu einem Gesetz (lex; law) notwendig sei. Da er hierzu auch die 
mit geradezu berechenbarer Regelmäßigkeit 415 auftretenden göttlichen Be­
lohnungen und Bestrafungen zählt, 416 diese aber wiederum, wie an anderer 
Stelle ausgeführt, den Bewegungsgesetzen unterworfen sind, welchen sie ja 
ihre Regelmäßigkeit verdanken, gibt es vor allem hinsichtlich der vorge­
nommenen begrifflichen Unterscheidungen zahlreiche Widersprüche und 
Unklarheiten. 

3.) Die Entscheidung hinsichtlich der Befolgung solcher von »prudentia« 
und Erfahrung(swissen) angeleiteten »praktischen Gebote« führt Cumber­
land (DLN, IV,§ 1, S. 180/Üb.) auf »comparative Dictates of Reason« i.S. 
einer Zweck-Mittel-Abschätzung bzw. Ursache-Wirkung-Beurteilung der 
praktischen Vernunft zurück, um dann mit einer interessanten Formulie­
rung aufzuwarten: 

»Nobis qui Legum naturalium Generationem tantum quaerimus, non est necessari­
um asserere hujusmodi dictamina, etiam postquam ea Legum vim habere novimus, 
semper homines ad actus determinare; sufficit ut jus dicant determinationi futurae« 
(DLN, IV, § 1, S. 173f.). 

415 Vgl. Parkin 1999, S. 154: »Mathematics, combined with experimental knowledge, 
could become a new key to deciphering nature, and a new way of comprehending 
God's will.« 

416 Vgl. auch DLN, V,§ 58, S. 299f. (Übersetzung). 

185 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»lt is not necessary for us, who only inquire into the Formation of the Laws of Na­
ture, to assert, that such Dictates, even after we know that they have the Force of 
Laws, do always determine Men to Action; it is sufficient, that they teil us, how we 
ought to determine« (DLN, IV,§ 1, S. 180). 

Zieht man eine möglichst wortgetreue Übersetzung des lateinischen Origi­
nals heran, 417 so zeigt sich, daß Cumberland bei den »praktischen Geboten« 
( die er im übrigen unterschiedlich bezeichnet: propositiones oder dic­
tamina) auf den Nachweis eines absoluten Verbindlichkeitsanspruchs mit 
einer deterministischen Erwartungshaltung verzichtet, die ja - wie im vier­
ten Kapitel ausgeführt - die »praktischen Gebote« überhaupt nicht kennen. 
Ihm genügt hier der Hinweis, daß sie Recht und damit ein strikt vorgege­
benes Verhalten anzeigen können. Mit dem Rückgriff auf Suarez ließe sich 
ein Interpretationsangebot machen, welches auf dessen Unterscheidung 
von »lex indicans« und »lex obligans« abstellt: das bloße Wissen um den 
zu beachtenden Inhalt schaffe keine Verbindlichkeit, sondern zeige besten­
falls an, daß eine solche latent unterstellt werden könne, die - so müßte man 
hinzufügen- mit der Rechtsetzung manifest wird. Der Übersetzer, der un­
mittelbar jene Erläuterungen heranzieht, mit denen Cumberland seine Un­
terscheidung von» Three Forms of practical Dictates of Reason« untermau­
ert,418 behandelt die »praktischen Gebote« ganz offensichtlich als Regeln, 
die uns sagen, wie wir uns verhalten (entscheiden) sollen. 

Den Terminus »Propositiones« verwendet Cumberland aber auch zur Be­
zeichnung der »leges naturae«, die er gewöhnlich als identisch mit den un­
veränderlichen »leges motus naturales« ansieht, wie sie vornehmlich von 
Wren und Huygens aufgezeigt wurden. 419 Gerade die folgende Textstelle, 
die zudem eine abgewandelte Fassung der »Goldenen Regel« bemüht, führt 
auf besonders anschauliche Weise vor, wie Cumberland dadurch Affinitä­
ten konstruiert, daß er »ungeahnte Ähnlichkeiten« (Helmholtz) aufzeigt, 
wobei er daran erinnert, daß so das Denken (vis intellectils) ganz allgemein 
verfahre: 

417 »Für uns, die wir die ganze Entstehung der Naturgesetze erforschen, ist es nicht er­
forderlich zu beweisen, daß Gebote (dictamina) dieser Art, nachdem wir wissen, daß 
sie die Kraft von Gesetzen haben, immer die Handlung der Menschen bestimmen; 
es genügt, wenn sie Recht anzeigen für zukünftige Determinierung.« 

418 Vgl. S. 180f. bzw. S. 174f. Diese Unterscheidung dürfle von Robert Sharrock (1630-
1684) (mit-)beeinflußt sein, der das »dictamen rectae rationis« und das »dictamen 
naturalis conscientiae« als gleichberechtigte Quellen des Naturrechts anerkennt. 
Sharrock wird von Cumberland z.B. gleich zu Beginn der »Prolegomena« im § 1 
erwähnt; im § 24 der »Prolegomena« (Übersetzung S. 30f.) nennt Cumberland den 
Kurztitel von Sharrocks Werk (De officiis secundum naturae jus seu de moribus ad 
rationis normam confirmandis doctrina ( ... ), Oxford 1660) und nimmt ausdrücklich 
Bezug auf dessen Kritik, die das Nützlichkeitsprinzip als alleinigen Verpflichtungs­
grund verwirft. Zu Sharrocks Bedeutung für Cumberland, der ihm über Cicero auch 
den Zugang zu stoischem Gedankengut eröffnet hat, vgl. Parkin 1999, S. 92-94, insb. 
S. 93. 

186 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Sufficit quod vis intellectus similitudinem naturae, statusque, quoad necessaria, 
inter omnes homines percipiens, qu6dque ratiocinari a factis erga alias, ad similia 
facienda aut speranda, aut metuenda plane naturale sit, & perpetuum, nec minus ef­
ficax ad homines commovendos quam contractus mutuus est inter moventia & 
mobilia ad communicandos motus inter partes systematis corporei« (DLN, II, § 14, 
s. 100). 

»lt is sufficient, that , To perceive in Men a Likeness of Nature and Condition with 
respect to Necessaries,' and , To infer from what is done to others, what we are to 
hope or fear will be done to our selves,' are Acts Natural and Universal, and not of 
less Efficacy to influence Men, than mutual Contact between Bodies moving and 
moved, is to communicate Motion among the Parts of a corporeal System« (DLN, II, 
§ 14, S. 116). 

Bisweilen verwendet Cumberland für propositio auch das Wort principium 
(bzw. principii), wofür der Übersetzer den Ausdruck »rule(s)« heranzieht, 
wie er auch »proposition« und »rule« synonym gebraucht. Auch kennt 
Cumberland die Ausdruckweise »regulae«, zieht sie jedoch vor allem dann 
heran, wenn z.B. von Rechenregeln die Rede ist. 

4.) »Propositio« nimmt bisweilen bei Cumberland auch den Stellenwertei­
nes Grundsatzes (»Prinzips«) ein, der am Anfang eines Ableitungszusam­
menhangs steht (der allerdings nicht immer frei von einem Zirkelschluß 
ist): 

»( ... ) I have, nevertheless, thought proper to select only a few (particular Proposi­
tions, HT), and those the most general, which rnight, in some measure, explain that 
general Description of the Laws of Nature, which I at first propos 'd, and are a little 
more manifestly contain'd in one Proposition, the Fountain of all Nature's Laws. 
Which general Proposition is this, The greatest Benevolence of every rational Agent 
towards all, forms the happiest State of every, and of all the Benevolent, as far as is 
in their Power; and is necessarily requisite to the happiest State ,vhich they can at­
tain, and therefore the common Good is the supreme Law« (DLN, I, § 4, S. 41; das 
lat. Original wurde bereits zitiert). 

5.) Als Beispiel für die Austauschbarkeit der von Cumberland herangezo­
genen Begriffe kann das folgende Zitat angeführt werden. Nachdem zu-

419 Vgl. DLN, II,§ 14, S. 101: »Eas (leges motus naturales) autem omnes in lance super 
uno centro aut binis oscillante exhiberi passe docuerunt Clarissirni viri, Wrennius, 
& Hugenius.« - »All which Laws (natural Laws ofMotion) Wren and Huygens have 
shewn how to exhibit by the Beam of a Balance, suspended either upon a single Cen­
ter, or upon two Centers at equal distance from the Center of Gravity.« (DLN, II, 
§ 14, S. 117f.). Den Zusatz »Center of Gravity« übernimmt der Übersetzer direkt 
von den Quellen, Wren 1669, bzw. Huygens 1669, unter Angabe der lat. Titel. An 
anderer Stelle (DLN, II, § 29, S. 112f. bzw. S. 127) dieses Kapitels bezieht sich 
Cumberland auf Harveys Entdeckung des Blutkreislaufs (»Motion of the Blood«). 
Zu Harvey vgl. Frank 1979 mit Nachweisen von Verbindungen zur Royal Society 
bzw. zu einer ihrer Vorläuferinnen, der sog. » 1645-Group«. 

187 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nächst von »generalium praeceptorum« (»general precepts«) die Rede ist, 
fährt der Text wie folgt fort: 

»Hoc praeterea commodi habet observatio Universalium Conceptuum & propositio­
num Theoreticarum & Practicarum a Mente humana naturaliter factarum, quod ex 
universalibus huju(s)modi notionibus immutabiles, ade6que Aeternae quodammodo 
Regulae humanis actibus constituantur. Hujusmodi propositiones seu Regulas ali­
quam multas in sequentibus Lectori exhibemus, e quibus distincte videat, quaenam 
sint notiones universales e quibus constituuntur, ( ... )« (DLN, II,§ 11, S. 93). 

»lt is of this further Advantage to observe these universal Ideas and Propositions, 
both Speculative and Practical, which are naturally form'd by the Mind of Man, be­
cause from such universal Notions are form'd Unchangeable, and consequently in 
some Sense Eternal, Rules of human Action. In the following Sheets, I shall lay be­
fore the Reader many such Propositions or Rules, whence he may distinctly per­
ceive, what those universal Notions are, of which they are form'd; ( ... )« (DLN, II, 
§ 11, s. 110). 

Resümierend kann man festhalten: Listet man die Begriffe, die man diesem 
schmalen Ausschnitt aus Cumberlands umfangreichem Werk entnehmen 
kann, einmal auf - (natural) laws of Motion [leges motus naturales], laws 
of Nature [leges naturae], (general) precepts [praecepta generalia], 
(general) principles [principia generalia], propositions [propositiones], 
rules [regulae], theorems [theoremata] -, dann ist diese Liste mehr oder we­
niger deckungsgleich mit jenem Vorrat an Begriffen, die F. Steinle für die 
junge Royal Society und ihr Umfeld identifiziert hat.420 Auch die synonyme 
Verwendungsweise dieser Begriffe ist auffallend ähnlich. 

V. Bernegger und Cumberland im Vergleich - eine Skizze 

Unter Einbeziehung von Parkins Studie zu Cumberland soll der Versuch ge­
macht werden, wenigstens ansatzweise ein Profil jener Fähigkeiten und 
Vorlieben zu erstellen, die sich möglicherweise günstig für eine Rezeption 
des »naturwissenschaftlichen« Naturgesetzbegriffs ausgewirkt haben - un­
ter Einbeziehung ebenso vorteilhafter Rahmenbedingungen. So zeigt 
Cumberland (1632-1718) eine Vorliebe für Mathematik wie auch für »das 
Tun und Denken der Alten«, was u.a. darin zum Ausdruck kommt, daß er 
»den Faden der scholastischen Naturrechtstradition« 421 wiederaufnimmt 
und dabei auch stoisches und neuscholastisches Gedankengut berücksich­
tigt.422 Als Theologe entwarf er eine ausgearbeitete Naturrechtskonzeption 
nach christlicher Lehre. Sein Umgang mit Juristen, die an der damals zeit­
genössischen Naturrechtsdiskussion partizipierten und dabei vor allem 

420 Vgl. Steinle 1999, S. 3-5. Siehe auch Steinle 2001, S. 81-83. 
421 Vgl. Schneider 1967, S. l 87f. 
422 Vgl. Parkin 1999, S. 88ff., S. 92ff., S. 183f. u. S. 97ff. (Cicero); Schneider 1967, S. 

191, s. 194. 

188 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


John Selden (1584-1654) Aufmerksamkeit schenkten, war ihm hierbei för­
derlich. Durch den auch durch persönliche Kontakte und Freundschafts­
bande gesicherten Zugang zur Royal Society, die dank ihres Sekretärs und 
seiner Zeitschrift sich zu einer »fest« etablierten »Börse« für Informationen 
und Theorien entwickelt hatte, hielt sich Cumberland, der allerdings schon 
während seiner Studienzeit auf Descartes aufmerksam geworden war, auf 
dem Laufenden und versorgte sich mit den neuesten Theorien (z.B. laws of 
matter and motion). Den dadurch gegebenen Vorteil veranschaulicht der 
Vergleich mit dem »learned household« 423 eines Bernegger. Zwar verfügte 
auch dieser über ein ausgedehntes Netzwerk von Korrespondenzpartnern, 
doch war dieses nach außen geschlossen. 424 Indem Oldenburg als Sekretär 
der Royal Society eingegangene und/oder angeforderte Briefe in einer auf 
Kontinuität angelegten Zeitschrift zum Abdruck bringt, verwandelt er diese 
Briefe in öffentlich zugängliche Abhandlungen, die zur Stellungnahme 
bzw. zum Meinungsaustausch einladen, auch wenn die soziale Zusammen­
setzung der frühen Royal Society trotz ihres »harten Kerns« an geschulten 
Wissenschaftlern (»virtuosi«) bisweilen eher an einen Gentlemen-Debat­
tierclub erinnert. 425 Doch schafft ein solches pluralistisches, prinzipiell er­
weiterbares Netzwerk geeignete Rahmenbedingungen wenigstens zum 
Sammeln von Informationen wie für die Verbreitung neuer Theorien, 426 

wobei durch »Aktions-Reaktions-Sequenzen« hervorgerufene eigendyna­
mische Abläufe, die oft genug durch »Ambivalenzen der Interessenorien­
tierungen« stimuliert werden, 427 zusätzliche Aufmerksamkeit erregen kön­
nen. Ein solches, auf überraschende »Neuigkeiten« hin angelegtes Umfeld 
dürfte die Rezeption eines physikalischen N aturgesetzbegriffs ( einschließ­
lich »moderner« Methoden) nicht unerheblich gefördert haben. Der Cum­
berland genuin zurechenbare Einfall, seine gegen Hobbes gerichtete christ­
liche Naturrechtslehre mit der neuen wissenschaftlichen »Philosophie« ei­
nes »materialistischen Mechanismus« abzusichern, mit deren Hilfe zudem 
der wissenschaftlich begründete Nachweis erbracht werden sollte, daß das 

423 Vgl. Hall 1981, S. 178. 
424 Vgl. Weber 1976, S. 23, § 10 Offene u. geschlossene soziale Beziehungen. 
425 Vgl. Hunter 1981, S. 59ff., insb. S. 70ff., sowie Hunter 1994, S. 25-34, sowie S. 126-

128: Table 5, 6 u. 7. 
426 Siehe das von Hunter (1981, S. 65f.) gegebene Beispiel, das die Erklärung von Ebbe 

und Flut betrifft. Vgl. auch den von ihm gegebenen Hinweis: »Lesser men were 
chiefly important for collecting information, but they were not hesitant in suggesting 
rival theories concerning this and other natural phenomena, theories which major 
practitioners had to take seriously« (Hunter 1981, S. 65). 

427 Vgl. Mayntz/Nedelmann 1987, S. 656ff. Die Aufforderung an die Fellows der Royal 
Society zur Kooperation machte sie zu potentiellen Aktionspartnern, zugleich waren 
sie aber auch potentielle Konkurrenten - eine typische Konstellation ambivalenter 
Interessenorientierung, die zu Auseinandersetzungen um Prioritätsansprüche führen 
kann. Bekannt ist Huygens Auseinandersetzung mit Robert Hooke um die Priorität 
bei der Erfindung der »balance-spring watch« im Jahre 1675. Vgl. Iliffe 1992. 

189 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Naturrecht durch Gott, den »ersten Gesetzgeber«, selbst sanktioniert 
werde, sollte seiner Konzeption nicht nur zu einer erhöhten Abnahmebe­
reitschaft, vornehmlich im protestantischen Lager, verhelfen, sondern auch 
seinen »Gegner« mit dessen eigenen Waffen schlagen. 

Vergleicht man diese Profilskizze mit einer für Bernegger (1582-1640) 
erstellten, dann überrascht die erstaunlich hohe Affinität zwischen beiden. 
Auch Bernegger zeigt eine große Vorliebe für das» Tun und Denken der Al­
ten«, Stichwörter wären hierfür »Cento«-Kunst, Topik, vor allem aber seine 
Lipsius-Verehrung bzw. Lipsius-Nachahmung. Bernegger, der Mathematik 
und (angeblich auch) Rechtswissenschaften studiert hat, zeigt sich nicht 
nur an dem zu seiner Zeit »modernen« Neu-Stoizismus des Lipsius, den 
auch ihm nahestehende Persönlichkeiten (wie z.B. Opitz, Zincgref) schät­
zen,428 interessiert, sondern ist ebenfalls fest in einer protestantisch gepräg­
ten, christlichen Tradition beheimatet. Im Unterschied zu Cumberland hat 
er jedoch keine eigenständige »systematische« Naturrechtslehre vorgelegt. 
Naturrechtliche Argumentationsfiguren, die weitgehend A. Gentili, dem 
Vorgänger von Grotius, verpflichtet sind, finden sich ansatzweise in seiner 
1621 publizierten Streitschrift »Tuba pacis«, die sich hinsichtlich der dort 
erörterten Probleme als höchst zeitgebunden erweist. Als funktionales 
Äquivalent zur dauerhaft institutionalisierten Royal Society können 
Berneggers umfangreiches Netz an Korrespondenzpartnern angeführt wer­
den sowie die ihm zugeschriebenen Kontakte zu »gelehrten und literari­
schen Gesellschaften«. Auch wenn dieses etwas fragilere System der Infor­
mationsbeschaffung möglicherweise eher vom Zufall abhängig war, so hät­
ten doch Berneggers frühe und dauerhafte Kontakte zu Kepler ihn mit des­
sen physikalischem Naturgesetzbegriff bekannt machen können, der ja mit 
dem von Descartes vergleichbar ist. Daß B ernegger eine Grenzposition ein­
nimmt, zeigen besonders anschaulich seine kommentierenden Ausführun­
gen zu den Gezeiten in seiner Tacitus-Ausgabe des »Agricola« von 1618. 
So geht er bei diesem »naturae miraculum« von sinnlich wahrnehmbaren, 
»feste Zeiten« einhaltenden Regelmäßigkeiten von Ebbe und Flut aus429 

und verweist auf die von Kepler in der Einleitung zur »Neuen Astronomie« 
(1609) angebotene Erklärung. Bezeichnenderweise zitiert er dabei aus-

428 Vgl. Oestreich 1969, S. 41. 
429 »Tertium attributum cum aliis maribus commune, est aestus reciprocus, seu fluxus 

& refluxus marinus, quo certis horis intumescit, certis iterum detumescit.« (C. 
Cornelii Taciti, De Vita Julii Agricolae Liber ( ... ), Argentorati 1618, S. 141. - Ob­
wohl Bernegger zunächst darauf hinweist, daß seine Tacitus-Ausgabe nicht die In­
tention verfolge, die »Ursache (dieses Phänomens) aufzuspüren«, weist er schließ­
lich dennoch auf das »äußerst scharfsinnige Urteil ( ... ) des bedeutendsten Philoso­
phen und Mathematikers unserer Zeit«, sprich Kepler, hin. 

190 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schließlich zwei deskriptive Abschnitte 430 und verzichtet gänzlich darauf, 
den »Gesetzescharakter« anzusprechen, der diesen Regelmäßigkeiten von 
Kepler beigelegt wird. Dieser verwendet in diesem Zusammenhang aus-

430 Bernegger ( 1618, S. 141f.) zitiert die folgende Stelle aus der Einleitung zur »Neuen 
Astronomie« Keplers: »Orbis virtutis tractoriae, quae est in Luna, porrigitur usque 
ad Terras, & prolectat aquas sub Zonam Torridam, quippe in occursum suum qua­
cunque in verticem loci incidit, insensibiliter in maribus inclusis, sensibiliter ibi ubi 
sunt latissimi alvei Oceani, aquisque spatiosa reciprocationis libertas. quo facto 
nudantur littora Zonarum & Climatum littoralium (lateralium), & si qua etiam sub 
torrida sinus efficiunt reductiores Oceani propinqui. Itaque aquis in latiori alveo 
Oceani assurgentibus, fieri potest, ut in angustioribus ejus sinubus, modo non nimis 
arcte conclusis, aquae praesente Luna etiam aufugere ab ea videantur: quippe 
subsidunt, foris subtracta copia aquarum. // Celeriter vero Luna verticem trans­
volante, cum aquae tarn celeriter sequi non possint, fluxus quidem fit Oceani sub 
Torrida in Occidentem, quoad impingit ad contraria littora, curvaturq; ab iis; 
dissolvitur vero discessu Lunae concilium aquarum seu exercitus qui est in itinere 
versus Torridam, quippe desertus a tractu, qui illum exciverat; impetuq; capto, ut in 
vasis aquaticis, remeat & assultat ad littora sua, eaq; operit: gignitque impetus iste 
per absentiam Lunae, impetum alium; donec Luna rediens, fraena impetus hujus 
recipiat, modereturque, & una cum suo motu circumagat. Ita littora aequaliter 
patentia iisdem horis implentur omnia; reductiora vero tardius; nonnulla 
diversimode ob diversos Oceani aditus« (Kepler 1609, Introductio). - »Der Bereich 
der Anziehungskraft des Mondes erstreckt sich bis zur Erde und lockt das Wasser 
in die heiße Zone, um dort mit ihm zusammenzutreffen, wo er gerade in den Zenith 
gelangt, und zwar unmerklich in eng eingeschlossenen Meeren und merklich dort, 
wo die Meeresstrecken sehr breit sind und die Gewässer einen weiten Spielraum zum 
Hin- und Herfluten besitzen. Dadurch kommt es, daß die Küsten in den seitlichen 
Zonen und Klimaten sowie auch in der heißen Zone dort, wo die Küsten weiter zu­
rückliegende Buchten im nahen Meer bilden, entblößt werden. Es ist daher wohl 
möglich, daß beim Steigen des Wassers im breiteren Meeresbecken dasselbe in den 
zugehörigen engeren Buchten, die nur nicht zu eng eingeschlossen sein dürfen, in 
Gegenwart des Mondes vor ihm sogar zu fliehen scheint; es senkt sich eben, weil 
draußen eine Menge Wasser weggezogen wird. // Da der Mond den Zenith rasch 
überfliegt, die Wassermassen aber so rasch nicht folgen können, entsteht unter der 
heißen Zone eine Strömung des Meeres gegen Westen, bis sie an der gegenüberlie­
genden Küste anstößt und daselbst gestaut wird. Wenn aber der Mond weggeht, löst 
sich die Ansammlung der Gewässer oder die Flutmasse, die auf dem Weg zur heißen 
Zone ist, auf, da der Zug wegfällt, der sie in Bewegung gebracht hatte. Infolge des 
Schwungs, den sie bekommen, strömt sie, wie in Wassergefäßen, wieder zurück, 
stürmt gegen die eigenen Küsten und bedeckt sie. Da der Mond nicht da ist, erzeugt 
dieser Schwung einen anderen, bis der Mond zurückkehrt, die Zügel des Schwungs 
wieder aufnimmt, diesen im Zaume hält und entsprechend seiner eigenen Bewegung 
mit herumführt. So werden die Küsten, die gleichmäßig offen stehen, alle zur selben 
Stunde übergossen, die weiter zurücktretenden dagegen später, diese und jene in ver­
schiedener Weise wegen der Verschiedenheit des Zugangs, den das Meer hat« 
(Kepler in der Übersetzung von M. Caspar, 1990, Einleitung, S. 26f.). 

191 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


drücklich den Terminus »Gesetz« (lex)431 und zieht zur Erklärung das von 
Graßhoff aufgezeigte Abstandsgesetz heran, 432 mit dem Kepler ein Natur­
gesetz gefunden zu haben glaubte. Obwohl Bernegger einerseits »ins 
Schwarze« trifft, bleibt ihm andererseits Keplers physikalische Begrün­
dung der Gezeiten mit Hilfe des Abstandsgesetzes völlig fremd. Vielmehr 
steht die Passage ganz im Banne der topischen Argumentationsweise. So 
wird Kepler als ernst zu nehmende Autorität unmittelbar an die Seite von 
Seneca gestellt, der als anerkannte Autorität gilt: »Ac Seneca quidem lib. 
7 de benef. cap. 1 non referre scribit, licet nescias, quae ratio Oceanum ef­
fundat ac revocet: cum non multum noceat transisse, quae nec licet scire, 
nec prodest.« 433 Und ebenso steht das »äußerst scharfsinnige Urteil, das der 
Wahrheit so nahe wie möglich kommt« - die Rede ist selbstverständlich 
von Kepler, der dann mit den beiden deskriptiven Abschnitten seiner Ge­
zeiten-Theorie zitiert wird - unmittelbar neben einem überkommenen Er­
klärungsangebot: » Wenn es aber dennoch gefällt, dieses Wunder der Natur 
sorgfältiger zu erforschen, dann sind die Schriften der Philosophen zu Rate 
zu ziehen, die bei so großem Widerstreit der Meinungen darin einigerma­
ßen übereinstimmen, daß jene Bewegung (von Ebbe und Flut, HT) dem 
Mond zuzuschreiben sei, da er ja, wie man erkannt hat, auch andere flüssige 
Körper beherrscht und regiert.« 434 Es kann demnach auch nicht überra­
schen, daß Keplers Gezeiten-Theorie eher beiläufig in einem Kommentar 
zu Tacitus' »Agricola« erscheint. Selbst dort, wo Bernegger dank seiner 
Belesenheit und generellen Aufgeschlossenheit beinahe auf Keplers Ab­
standsgesetz stößt, erweist er sich letztlich als »eingefleischter« Tacitist. 

431 Es handelt sich hierbei um den Abschnitt, der auf jenen folgt, mit dem die Textpas­
sage endet, die Bernegger in die von ihm besorgte Edition von Galileis »Dialog« 
übernommen hat. Vgl. Kepler 1609/1990, S. 33f. Im lat. Original verwendet Kepler 
den Terminus »!ex«. 

432 In diesem Band. 
433 Vgl. Bernegger 1618, S. 141. In der Übersetzung: »Und Seneca schreibt jedenfalls 

im 7. Buch »de benef.« cap. 1, daß es nicht von Bedeutung sei, wenn man nicht wisse, 
welcher vernünftige Grund (ratio) das Meer herausschleudern lasse und es wieder 
zurückrufe, obwohl es nicht viel schade, das überschritten zu haben, was nicht er­
laubt sei zu wissen; aber es nützt auch nicht.« - Die von Bernegger angeführte Stelle 
aus Seneca (De beneficiis VII, 1,5) führt das Hin und Her des Ozeans als eines der 
Beispiele für ein Wissen an, das überflüssig sei, weil es nicht unmittelbar moralisch 
nützlich sei. H. Friedrich (1967, S. 352, Fn. 14) macht darauf aufmerksam, es sei 
nicht ungewöhnlich, »Zitate (zu) finden, die der Absicht und dem Geist ihrer Quelle 
zuwiderlaufen.« 

434 Vgl. Bernegger 1618, S. 141. Im Original: »Quod si tarnen hoc naturae miraculum 
diligentius rimari juvat, Philosophorum consulenda sunt scripta, qui in tantä 
sententiarum discrepantiä, in hoc fere consentiunt, quod Lunae, utpote quam aliis 
etiam humidis corporibus dominari atque praeesse depraehensum est, ille motus sit 
adscribendus.« 

192 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch wenn Bernegger, gemessen an den Cumberland auszeichnenden 
Faktoren, als potentieller Kandidat anzusehen ist, zumal er mit der Monta­
getechnik des Cento ein geeignetes Instrument zur Hand hatte, an irgend­
einer Stelle seiner Texte beispielsweise Keplers Abstandsgesetz »einzu­
bauen«, so haben schließlich weder er noch seine Schüler die gesuchte 
Transferleistung erbracht, sondern Cumberland. Sicher kam diesem dabei 
zugute, daß nicht nur die Grotius-Rezeption voll im Gange war und er in 
Hobbes bereits ein nachahmenswertes Vorbild besaß, sondern die junge 
Royal Society inzwischen zu einem » Umschlagplatz« für den Terminus 
»laws of nature« geworden war.435 Der »unaufgeklärte Rest« ist dem »wit­
zigen« Einfall Cumberlands, aber auch dem Zufall geschuldet. 

435 Vgl. Steinle 1995, S. 361, ferner Steinle 2001, S. 81-83. 

193 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748915041-103 - am 02.02.2026, 09:52:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915041-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Vorbemerkung
	II. Zum Ausbleiben des Naheliegenden: Nachforschungen zu Matthias Bernegger
	II.1 Was auf den ersten Blick für Bernegger spricht
	II.2 Lipsius als Vorbild: die vielseitig verwendbare Montagetechnik des Cento
	II.3 Zu Berneggers »Idolum Lauretanum«
	II.4 Zu Galileis »Systema Cosmicum«

	III. Vor und nach Grotius' »De jure belli ac pacis«: Berneggers »Tuba Pacis«- Boecler und Scheffer als Grotius-Kommentatoren
	III.1 Zu Berneggers » Tuba pacis«
	III.2 Boecler und Scheffer als Grotius-Kommentatoren

	IV. Zur Descartes-Rezeption in Schweden: Der »Umweg« über Cumberlands »De Legibus Naturae« oder Was man bei Bernegger vergebens sucht, entdeckt man bei Cumberland
	V. Bernegger und Cumberland im Vergleich - eine Skizze

