
https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Peter Nickl, Georgios Terizakis (Hg.)
Die Seele: Metapher oder Wirklichkeit?

2009-12-15 12-37-50 --- Projekt: transcript.titeleien / Dokument: FAX ID 0346228712397474|(S.   1    ) T00_01 schmutztitel - 1268.p 228712397482

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zum Andenken an Franco Volpi (1952-2009)
 

               
 

2009-12-15 12-37-50 --- Projekt: transcript.titeleien / Dokument: FAX ID 0346228712397474|(S.   2    ) T00_02 seite 2 - 1268.p 228712397490

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Peter Nickl, Georgios Terizakis (Hg.)

Die Seele: Metapher oder Wirklichkeit?
Philosophische Ergründungen.

Texte zum ersten Festival der Philosophie

in Hannover 2008

               

2009-12-15 12-37-50 --- Projekt: transcript.titeleien / Dokument: FAX ID 0346228712397474|(S.   3    ) T00_03 titel - 1268.p 228712397498

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-
Derivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber 
keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden Sie 
unter
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
Um Genehmigungen für Adaptionen, Übersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung 
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-pu-
blishing.com
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 
 
Erschienen 2010 im transcript Verlag, Bielefeld
© Peter Nickl, Georgios Terizakis (Hg.)

Umschlagkonzept: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Lektorat & Satz: Georgios Terizakis
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-1268-4
PDF-ISBN 978-3-8394-1268-8
https://doi.org/10.14361/9783839412688
Buchreihen-ISSN: 2702-900X
Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 5

Inhalt  

Zum Geleit – Ein Fest für Hannover 7

I. ZUR EINLEITUNG

Philosophie in städtischer Öffentlichkeit in  
Zeiten der Krise: Das Festival der Philosophie als  
eine Antwort  
Peter Nickl und Georgios Terizakis  11
Die Seele: Metapher oder Wirklichkeit?  
Günther Mensching  21

II. GRUNDSÄTZLICHES

Philosophie und Lebenswelt  
Julian Nida-Rümelin  29
 „Seelen“  
Robert Spaemann  47
Die Seele im technischen Zeitalter: die „Techno- 
Wissenschaft“ in unserer kulturellen Selbstdarstellung  
Franco Volpi †  67

III. THEMATISCHE KONTEXTE DER SEELE

Wenn die Seele krank wird: Depression  

Hinderk M. Emrich  85
Die Seele der Stadt  
Albrecht Göschel  99

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


  6

Der heilige Raum: Eine Überlegung angesichts  
der Grotte in den Herrenhäuser Gärten, eingerichtet  
und neu ausgestattet von Niki de St. Phalle  
Reinhard Knodt  115
Die Seele und der Wein: Vom Rausch der Ideen  
und des Weins 
Helmut Pape  125

IV. ZEITLICHE KONTEXTE DER SEELE

Die Seele als Selbstverhältnis. Der Begriff „Seele“  
und seine Bedeutung zu Beginn der Frühen Neuzeit  
(Marsilio Ficino)  
Thomas Leinkauf 145
Die Seele bei Leibniz  
Herbert Breger 169
Die psychedelische Bewegung und die  
ostasiatische Philosophie  
Lutz Hieber 187

V. ZUM ABSCHLUSS

Philosophie und Rausch: die philosophische Bedeutung  
des Alkohols bei Platon 
Marianne Riermeier und Peter M. Steiner  213 
Als Ich hast du teil am Geheimnis der Welt  
Horst Hirschler  231
Im Rückblick: Das Festival der Philosophie in Hannover  
Annette Wittkau-Horgby 235

Zu den Autorinnen und Autoren  239

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 7

Zum Geleit – Ein Fest für Hannover 

Wissen Sie überhaupt, worauf Sie sich da einlassen? Diese Frage 
wurde der Stadtverwaltung von einem Vertreter der hiesigen 
Wissenschaft gestellt, als bekannt wurde: Philosophen, philoso-
phisch Interessierte, Menschen mit und ohne abgeschlossenem 
Philosophiestudium wollen gemeinsam mit „meinem Büro“ ein 
Festival der Philosophie organisieren. Natürlich wusste ich nicht, 
worauf wir uns da eingelassen hatten. Es sollte das erste Festival 
dieser Art in Deutschland werden und es sollte sich an Vorbildern 
im Ausland orientieren. Etwa am Festival di Filosofia in der italie-
nischen Stadt Modena. Das hörte sich spannend an und passte 
auch zu unserer Strategie, der Wissenschaft mehr Raum in der 
Stadt zu schaffen. Da kam das Experiment, die philosophische 
Debatte aus den Hörsälen „in die Stadt zu verlagern“ gerade 
recht. 
 Für mich war das Festival der Philosophie ein angenehmer 
Kontrast zu einer Diskurskultur, die von passiven Talkshowkon-
sumenten oder von virtuellen Kommunikationsforen geprägt 
wird. Stadt, das heißt eben auch direkte Begegnung. Die Men-
schen trafen sich in Cafés, in Restaurants, in Kirchen oder in Mu-
sikclubs zum Philosophieren. 
 Die Themenauswahl war dann allerdings ein Wagnis. 
 Wird es überhaupt gelingen, Menschen zusammenzubringen, 
um sich über die „psychedelische Welt der ostasiatischen Philoso-
phie“ oder über „die Seele der Stadt“ zu unterhalten? 
 Es war ein Experiment, ein gelungenes Experiment. Die Reso-
nanz war derart positiv, dass wir Hannover ein zweites Mal zur 
Gastgeberstadt des Festivals der Philosophie machen werden. Im 
Jahr 2010, zehn Jahre nach der Weltausstellung EXPO 2000 laden 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE: METAPHER ODER WIRKLICHKEIT? 

  8

wir zur offenen philosophischen Debatte über das Motto des 
Großereignisses, das im ersten Jahr des neuen Jahrtausends in 
Hannover stattfand: Mensch – Natur – Technik. Ich bin sicher: 
auch das zweite Festival wird ein Erfolg.  

Hannover im Oktober 2009, Oberbürgermeister Stephan Weil  

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 9

I. Zur Einleitung 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 11

Philosophie in städtischer Öffentlichkeit  in 

Zeiten der Krise: Das Festival der 

Philosophie als eine Antwort  

PETER NICKL UND GEORGIOS TERIZAKIS

1.  Einle itung:  weshalb e in Fest ,  wenn es  
n ichts  zu fe iern gibt? 

Es kriselt überall. Gefühlt begann es mit den Krisen in der öffent-
lichen Diskussion durch das Scheitern des Lissabon-Vertrags der 
EU und gipfelte in der globalen Krise der Finanzmärkte. Um-
rahmt wurden und werden diese Ereignisse von der Dauerkrise 
unserer Umwelt, die gar nicht mehr zum Ende kommen will. Da 
ist es ein naheliegender Gedanke, dass sich im Land der Dichter 
und Denker neben der Exportwirtschaft auch die Philosophie zu-
nehmend in einer Krise befindet. Und in der Tat kann nicht abge-
stritten werden, dass die Geisteswissenschaften und besonders die 
professionelle Philosophie unter Modernisierungsdruck geraten 
sind, der mit den Stichworten wie Bologna-Prozess, Exzellenzini-
tiativen und Effizienzsteigerung ansatzweise beschrieben werden 
kann. Aber weshalb trifft es die Philosophie in besonderem Maße, 
wo doch der Zeitgeist geradezu nach professionell-philoso-
phischem Rat sucht?1 Nicht zuletzt der inflationäre Anstieg des 
Religionsbedürfnisses weist in diese Richtung.  

                                               
1  Siehe das konzise Büchlein über Glück des Berliner Philosophen 

Wilhelm Schmid (2007). 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER NICKL UND GEORGIOS TERIZAKIS

  12

 Antworten auf eben diese Konstellation können vielfältig und 
zum Teil gegensätzlich ausfallen. Eines scheint jedoch gesichert: 
Eine Antwortmöglichkeit liegt darin, sich vor Ort der eigenen Po-
tentiale zu vergewissern und Fehlentwicklungen der Krise entge-
gen zu steuern. Nun ist es gewiss so, dass dies nur eine Antwort 
sein kann, die eine endogene und eigensinnige Sicht widerspiegelt 
und womöglich eine räumlich sowie zeitlich begrenzte Wirkung 
entfaltet. Aber an dieser Stelle ist daran zu erinnern, dass sich die 
Philosophie in besonderer Weise zum Gegensteuern von Diskur-
sen eignet, da sie 1. öffentlich wirken und 2. eine Vielfalt von 
Formen, Sprachen und Sichtweisen zur Geltung zur bringen kann 
(vgl. Nida-Rümelin in diesem Band). Denn Philosophie findet 
mitnichten nur in der Akademie statt, sondern sie ist Wissen-
schaft, Weisheit und Lebensform (so ähnlich der programmatische 
Titel von Böhme 2003) in gleicher Weise. Diese Eigenschaften, 
oder szientistischer ausgedrückt, diese Merkmale machen sie an-
schlussfähig, um zentrale gesellschaftliche Probleme auf der Agora
zur Sprache zu bringen und damit Zeit- und Raumgebundenheit 
abzumildern. Jedoch ist das Problem komplexer: Die Philosophie 
selbst ist in der Defensive. Aus dieser Situation heraus erschien es 
reizvoll, trotzdem eine Antwort, eine hannöversche Antwort, öf-
fentlich zu versuchen (zur Festivalisierung der Stadtpolitik als 
Krisenphänomen vgl. Häußermann/Siebel 1993: 13 und auch 
Häußermann/Läpple/Siebel 2008: 260ff.). 

2.  Das Festival  der Phi losophie  in   
Hannover:  Phi losophie  und Stadtpol i t ik  

Zu Beginn eines solchen Unterfangens steht natürlich und vor al-
lem für Philosophen die skeptische Frage: Klappt das, können wir 
das? Zum Glück entscheiden nicht allein Philosophen über das 
Schicksal der Philosophie. Hannover und seine philosophische 
Szene erschien als hervorragend geeignet, um solch eine Idee in 
die Tat umzusetzen. Neben der Universität gibt es zahlreiche un-
abhängige Institute, Arbeitsgemeinschaften, Stiftungen und ähnli-
ches. Hinzu kommt eine Stadt, die eine positive Einstellung zur 
Philosophie pflegt, was sie nicht zuletzt zwei herausragenden phi-
losophischen Persönlichkeiten zu verdanken hat, Gottfried Wil-
helm Leibniz und Hannah Arendt. Der Hannoveraner Bürger war 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE IN STÄDTISCHER ÖFFENTLICHKEIT

13

und ist insofern geübt in der öffentlichen Auseinandersetzung mit 
„schwerer Kost“, wie sich an den Hannah-Arendt-Lectures zeigt. 
Letztlich verfügt Hannover aber auch über die notwendige soziale 
Basis – sprich eine breite bürgerliche Schicht – und eine ausge-
prägte zivilgesellschaftliche Akteurslandschaft. Diese Vorausset-
zungen lassen die Idee einer öffentlich wirkenden Philosophie ge-
radezu als zwangsläufig erscheinen. 
 Trotzdem war eine auffällige Schieflage des Diskurses festzu-
stellen, der die Krise der Philosophie (auch und gerade in Hanno-
ver) als Bankrott sehen wollte. Nur: Not macht in der Regel in der 
Stadtpolitik nicht erfinderisch (vgl. Robischon 2003). Eben weil es 
keinen Bankrott der Philosophie in Deutschland und Hannover 
gibt, deshalb konnte die Idee eines Festivals der Philosophie als 
öffentliche Antwort auf die Krise der Philosophie in die Tat umge-
setzt werden. Nicht zuletzt hat hier aber auch die Stadtpolitik un-
terstützend gewirkt, weil neben den professionell-universitären 
Philosophen der Stadt Hannover an einer Anreicherung des Stadt-
images durch die Philosophie gelegen war.2

 So wurde in Anlehnung an das „Festival di Filosofia“ der 
Stadt Modena und ähnliche Festivals in weiteren Städten Italiens, 
Frankreichs, Tschechiens und anderen europäischen Staaten eine 
entsprechende Veranstaltung in Hannover durchgeführt. Die Fes-
tivals in Italien wachsen beachtlich, sie explodieren geradezu und 
mit ihnen wächst auch die Besucherzahl. In ganz Deutschland hat 

                                               
2  Partner des Festivals waren die Landeshauptstadt Hannover und 

die Leibniz Universität Hannover/Philosophisches Seminar. Zudem 
haben sich folgende Akteure engagiert: AG Stadtleben, Bildungs-
verein, Evangelische Regional- und Stadtakademie Hannover, 
Evangelisch-lutherische Jugendkirche des Stadtkirchenverbandes 
Hannover, Gottfried-Wilhelm-Leibniz-Gesellschaft, Institut für poli-
tische Wissenschaft der Leibniz-Universität Hannover, Forschungs-
institut für Philosophie Hannover, Reflex e.V., Stiftung Kulturregion 
Hannover und Studio Artistico. Dazu kommen als Sponsoren: 
Freundeskreis der Leibniz Universität Hannover e.V., Hanns-Lilje-
Stiftung, Sparkasse Hannover, VGH-Stiftung, Niedersächsische Lot-
to-Stiftung, Italienisches Kulturinstitut Wolfsburg und die üstra.
Ihnen allen gilt der Dank der Herausgeber. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER NICKL UND GEORGIOS TERIZAKIS

  14

es bis dato kein Festival oder eine vergleichbare Veranstaltung der 
Philosophie gegeben.3

 Grundidee war es, die Philosophie zu popularisieren. Hanno-
ver hat hierzu das notwendige Potenzial von Akteuren und Insti-
tutionen wie auch Vereinen und Gesellschaften im Bereich der 
Geisteswissenschaften. Anstoß hierfür gab das Jahr der Geistes-
wissenschaften 2007. Ziel war es, die Philosophie aus ihrem aka-
demischen Raum in den städtischen Raum, sprich: in die Öffent-
lichkeit und zum Bürger zu tragen. Das Festival der Philosophie 
in Hannover sollte die Gesellschaft und das akademische Geistes-
leben bzw. die Universität einander näher bringen. Die Philoso-
phen sollten wagen – wie am Anfang der Philosophie-Geschichte 
und immer wieder in ihrem Verlauf – unter die Bürger zu gehen, 
um die Gesellschaft mit Ideen in Bewegung zu setzen und sich 
zugleich von den Beiträgen der Bürger zu neuen Ideen anregen zu 
lassen. 
 Dabei wurde die Grundidee – die Philosophie zu den Bürgern 
und in die Stadt zu bringen – durch eine Dezentralisierung der 
Veranstaltungsorte umgesetzt. Die Eröffnungsveranstaltung fand 
im Rathaus statt und im Folgenden wurden die Veranstaltungen 
über mehrere Tage im städtischen Raum an unterschiedlichen Or-
ten ausgetragen. Als Ansatzpunkt der Überlegungen diente das 
Caféhaus, das historisch der Ort der Formierung der bürgerlichen 
Öffentlichkeit im 18. und 19. Jahrhundert war. Die Universität war 
der Ort der Abschlussveranstaltung, um den Dialog zwischen 
Stadt und Universität zu verdeutlichen. 
 Aber nicht nur die Öffentlichkeit sollte durch den Austausch 
mit den Philosophen profitieren, auch die Philosophen sollten sich 
durch den „Realitätsschock“ irritieren lassen. Denn bei aller be-
rechtigten Kritik an der zunehmenden institutionell bedingten 
Marginalisierung der Philosophie ist der eigenverschuldete Anteil 
nicht zu leugnen. Das Bauen von Brücken in die Gesellschaft (und 
damit in die Politik und Macht) hinein müsste dem Fach eigent-
lich vertraut sein. Jedoch bewirkte die ansteigende Verwissen-
schaftlichung einen paradoxen Effekt: die Philosophie wurde ei-

                                               
3  In Modena gibt es seit 2001 es fortlaufende Festivals mit vielfältigen 

Themen wie „Das Glück“, „Das Leben“, „Die Welt“, „Das Wissen“ 
usw. Sie dienten als Vorbild für Hannover. Der Zulauf in Modena 
ist enorm und liegt inzwischen bei über 100.000 Besuchern. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE IN STÄDTISCHER ÖFFENTLICHKEIT

15

genbrötlerischer und ihre zum Teil sehr schwer verständlichen 
Wissenschaftssprachen (auch intern) kaum noch vermittelbar.4  
 Letztlich liegt das innovative Potential eines Philosophiefesti-
vals nicht nur auf Seiten der akademischen Philosophie. Gerade 
Stadtpolitik, die sich verstärkt in Zeiten knapper Kassen auf die 
Suche nach Stadtimages macht, kann hiervon profitieren. Welche 
Stadt kann von sich behaupten, Philosophiestadt zu sein und zwar 
nicht, weil ein toter Philosoph hier geboren oder begraben wurde? 
Bei Stadtrankings würde sich dies zumindest positiv auf den wei-
chen Faktor „Lebensqualität“ auswirken. Und im Falle Hannovers 
erschien es, trotz vornehmer philosophischer Skepsis, allen Ak-
teuren selbstevident zu sein, dass das Festival zu dieser Stadt 
passt (vgl. Eigenlogikansatz bei Löw 2008). Insofern ist das Festi-
val eine Nischenveranstaltung und nur ein kleines Vehikel für das 
Stadtimage, aber es kann als Türöffner und neue Handlungsopti-
on für die Stadt verstanden werden (Liebermann 2003). Deshalb 
darf ein Festival nicht bloß Inszenierung und Instrument sein, 
sondern eine kleine aber nachhaltige Facette des Stadtimages, als 
Fest aus eigenem Recht. Wenn Kosten und Nutzen für eine Stadt 
berechnet werden sollen, so kann dies nur der Perspektive einer 
nachhaltigen Strategie gelingen. Für eine nachhaltige Entwicklung 
ist die Koalition aus Philosophie und Stadtpolitik geeignet, da Phi-
losophie verbindende und versöhnende Perspektiven bereithält 
und die Stadtpolitik die notwendige Handlungsmacht besitzt, um 
Festivals zu ermöglichen. Für Hannover speziell konnte damit ein 
Aufbruch für neue Kooperationenformen jenseits der Alltagsrou-
tinen bewirkt werden.  
 Festivals machen insofern Sinn, wenn sie der Verdrossenheit 
und Routine des Alltags etwas entgegensetzen können und hierzu 
Bürger (und neue Koalitionen unterschiedlicher Akteursgruppen) 
für dieses Ereignis mobilisiert und interessiert werden. Die Gefahr 

                                               
4  Neuere Entwicklungen im Bereich Wissenschaftsmanagement – d.h. 

die gebündelte Kommunikation wissenschaftlicher Ergebnisse nach 
„außen“ und die Rückmeldung zur Wissenschaft – können hier Ab-
hilfe schaffen. Mit „akademischen Grenzgängern“ (Borcherding/

Torka 2009), wie sie Wissenschaftsmanager heute noch sind, müsste 
die Philosophie umgehen können. Als Professionalisierungsstrate-
gie und -chance sind die Potentiale für die Philosophie bisher uner-
schöpft geblieben, wofür auch ein Festival Anschub geben kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER NICKL UND GEORGIOS TERIZAKIS

  16

einer Festivaliserung von Politik ist damit zwar nicht gebannt, 
aber abgeschwächt (vgl. Häußermann/Siebel 1993). 

3.  Das Fest ivalsthema Seele  

Mit welchem Thema kann die Philosophie den Bürgern näher ge-
bracht werden, um ihre zeitdiagnostische und kritisch-reflexive 
Kraft für die Öffentlichkeit wieder fruchtbar zu machen? Weshalb 
Philosophie zunächst trotzdem als unpassend für die Verbesse-
rung von Stadt- und Universitätsimage empfunden wird, ist ziem-
lich klar: sie ist wirtschaftlich bedeutungslos, rechnet sich nicht 
und kann – im Gegensatz zu den Naturwissenschaften – auf keine 
nennenswerten Fortschritte verweisen. Dass man sich an den Uni-
versitäten meist doch noch ein paar Philosophen hält, ist eine 
Hommage an eine ehrwürdige, aber verstaubte und im Grunde 
für überflüssig gehaltene Tradition. Dabei ist es nicht so, dass die 
auf Nutzenoptimierung ausgerichtete Gesellschaft ganz ohne Phi-
losophie auskäme: es ist eben die Philosophie des Nützlichen, 
über deren Überhandnehmen schon Schiller geklagt hat. Aber das 
Nützliche ist nicht alles. Sind Menschen nützlich? Diese Frage 
kann man sich ja einmal stellen. Und was bleibt von einem Men-
schen noch übrig, wenn er nicht nützlich ist? Eigentlich ist er in 
unserer Gesellschaft genauso ortlos wie die Philosophie. Diesen 
Trend gilt es umzukehren. Die Philosophie hält Gedanken und 
Themen bereit, mit denen wir gegen den Strom schwimmen kön-
nen. Welches Thema wäre da unzeitgemäßer als das der Seele? 
 Zum Thema der Veranstaltung wurde die „Seele“ auserkoren 
oder genauer gesagt die Frage „Die Seele: Metapher oder Wirk-
lichkeit?“. Was verbinden wir damit? Sehnsucht nach etwas Ver-
gangenem? Hoffnung, dass etwas Verlorenes wiederkehrt? In der 
antiken Philosophie bezeichnet die Seele das Prinzip des Lebens – 
das, was Pflanzen, Tiere, Menschen lebendig macht. Als Prinzip 
des Lebens schafft die Seele Einheit: dass die vielen Teile eines 
Organismus in wechselseitiger Beziehung stehen, aufeinander an-
gewiesen sind und so ein Ganzes bilden, das verdanken sie der 
Seele. Aber gibt es die Seele, das Ganze, noch einmal außerhalb 
der Teile? Das ist die Frage nach dem Status der menschlichen 
Seele. Antike und Mittelalter waren überzeugt davon, dass sie im 
Menschen eine andere Einheit stiftet als die Tierseele im Tier. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE IN STÄDTISCHER ÖFFENTLICHKEIT

17

Denken und Wollen sind Fähigkeiten der menschlichen Seele, die 
sich nicht in den Verrichtungen der Selbst- und Arterhaltung er-
schöpfen – daher die im common sense der Kulturen unangefoch-
tene Vorstellung von der Unsterblichkeit der Seele. Mit der Neu-
zeit wurde das anders. Je mehr Fortschritte die verschiedenen 
Zweige der Naturwissenschaften und Technik erzielten, desto of-
fensichtlicher schien es, dass zwischen Tier und Mensch kein we-
sentlicher Unterschied auszumachen und die menschliche Seele 
sterblich oder gar nicht existent sei. Im 19. Jahrhundert wurde die 
Seele sogar der Psychologie suspekt, und auch die Ärzte sollten 
statt des „Philosophicums“ ein „Physikum“ absolvieren. Seit ein 
paar Jahren lässt sich der umgekehrte Trend beobachten. Psycho-
logie und Philosophie rücken wieder näher zusammen. Die Seele 
wird enttabuisiert. Wie hatte doch schon Kant gesagt, der die Un-
sterblichkeit der Seele nur noch als Postulat vertrat: „Auch alle 
Verächter der Metaphysik ... hatten, selbst Voltaire, ihre eigene 
Metaphysik. Denn ein jeder wird doch etwas von seiner Seele 
denken.“ (Kant 1983: 765) Die neuesten Ergebnisse von Hirnfor-
schung und Neurobiologie fordern uns dringend dazu auf (vgl. 
die Sammelbände von Geyer 2004 und Könneker 2006). 
 Die Seele ist daher etwas Allgegenwärtiges. Philosophische 
Themen umgeben uns auf Schritt und Tritt, nur merken wir es 
meist nicht. Das Festival der Philosophie sollte daher – dem Motto 
von Leibniz gemäß – Theorie und Praxis verbinden und an vielen 
Orten, aus unterschiedlichen Perspektiven zeigen, dass das, was 
nicht in der Dimension des Nützlichen aufgeht, vielleicht gerade 
das ist, was am meisten „Lust auf mehr“ macht. Ein Festival ist 
damit zunächst eine scheinbar unpolitische Aktion, die aber gera-
de in einer Gesellschaft, in der es wesentlich an Begegnung fehlt, 
ungeahnte Potentiale der Beseelung wecken kann. 

4.  Zu diesem Band 

In diesem Band versammelt sich ein Teil der Beiträge zum Festival 
der Philosophie. Dass nicht alle Eingang gefunden haben, liegt auf 
der Hand, da es unterschiedliche Formen der Präsentation gab: 
Aktionen mit Kindern, Aufführungen, Interviews usw. Insofern 
ist hier ein Großteil der Vorträge eingegangen, die während der 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER NICKL UND GEORGIOS TERIZAKIS

  18

vier Tage gehalten wurden und die die Vielfalt der Zugangswei-
sen zum Thema Seele anzeigen. 
 Einleitend stellt Günther Mensching das Thema des Festivals 
vor. Julian Nida-Rümelin versucht eine Standortbestimmung der 
Philosophie nach 2500 Jahren ihrer Geschichte und weist ihr eine – 
durch den Bezug zur Lebenswelt fundierte und durch die Natur-
wissenschaft nicht zu ersetzende – Funktion als Integrations-, Ori-
entierungs- und Residualwissenschaft zu. Robert Spaemann stellt 
sich der grundsätzlichen Frage, ob es vernünftig sei, von Seelen zu 
sprechen. Beseelt ist alles Lebendige. Da der Mensch durch seinen 
Geist Anteil an ewigen Wahrheiten, am Außerzeitlichen, Unver-
gänglichen hat, müssen wir ihm eine geistige Seele und dieser Un-
sterblichkeit zuschreiben (allerdings auch Ergänzungsbedürftig-
keit durch einen Körper, was die Idee der Auferstehung nahe 
legt). – Franco Volpi greift den Titel von Arnold Gehlen „Die Seele 
im technischen Zeitalter“ auf. Er konstatiert angesichts der außer 
Kontrolle geratenen Techno-Wissenschaft eine anthropologische 
Krise, für die keine Lösung in Sicht ist – so plädiert er für eine illu-
sionslose Haltung. 
 Einen speziellen thematischen Zugang zur Seele wählen die 
folgenden Beiträge: der Psychiater und Philosoph Hinderk M. 
Emrich behandelt die Seele im Zustand der Depression und 
schlägt dabei einen Bogen von Kierkegaards „Philosophie der 
Psyche“ zu Rizzolattis „Spiegelneuronen“. – Der Stadtforscher 
Albrecht Göschel sucht die (bedrohte) Seele der Stadt und des 
Städters und reflektiert zugleich die Ambivalenz dieser Suche. – 
Reinhard Knodt sondiert die Möglichkeit des heiligen Raums heu-
te bei einem Besuch der Grotte der Niki de St. Phalle. – Helmut 
Pape beleuchtet die Bedeutung des Weins für die Erfahrung der 
Seele. 
 Schließlich gehen die Beiträge von Thomas Leinkauf, Herbert 
Breger und Lutz Hieber der Seele in einem bestimmten zeitlichen 
Kontext nach: im Denken der frühen Neuzeit (besonders bei Mar-
silio Ficino), bei Leibniz (seine Seelenlehre wird sehr anschaulich 
anhand von fünf Kontroversen dargestellt) und bei den Hippies 
und ihrer von Dschuang Dse inspirierten psychedelischen Welt. 
Den Abschluss bilden: ein Ausflug in das, was Leib und Seele zu-
sammenhält – Essen und Trinken –, eine Kostprobe aus dem phi-
losophischen Kochbuch von Marianne Riermeier und Peter M. 
Steiner, sowie eine kurze, aber umso intensivere Meditation des 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE IN STÄDTISCHER ÖFFENTLICHKEIT

19

evangelischen Theologen Horst Hirschler. Die Hannoveraner Phi-
losophin Annette Wittkau-Horgby hat mit ihrem Rückblick auf 
das Festival das letzte Wort. Der Beitrag von Franco Volpi ist ei-
ner der letzten aus der Feder des bedeutenden italienischen Philo-
sophen, der im April 2009 beim Fahrradfahren tragisch ums Leben 
kam. Der Band soll seinem Andenken gewidmet sein. 

Literatur  

Böhme, Gernot 2003: Einführung in die Philosophie: Weltweisheit, 
Lebensform, Wissenschaft, Suhrkamp, Frankfurt/M.  

Borcherding, Anke/Torka, Marc 2009: Akademische Grenzgänger. 
Wissenschaftsunternehmer haben noch keine feste Rolle ge-
funden, in: WZB-Mitteilungen, Heft 123, März 2009, 26-29. 

Geyer, Christian (Hrsg.) 2004: Hirnforschung und Willensfreiheit. 
Zur Deutung der neuesten Experimente, Suhrkamp, Frank-
furt/M. 

Häußermann, Hartmut/Siebel, Walter (Hrsg.) 1993: Die Politik 
der Festivalisierung und Festivalisierung der Stadtpolitik. 
Große Ereignisse in der Stadtpolitik, in: Leviathan, Sonderheft 
13/1993, 7-31. 

Häußermann, Hartmut/Läpple, Dieter/Siebel, Walter 2008: 
Stadtpolitik, Suhrkamp, Frankfurt/M. 

Kant, Immanuel 1983: Akademie-Ausgabe, Bd. 29 I/2, de Gruyter 
(Metaphysik Mrongovius), Berlin. 

Könneker, Carsten (Hrsg.) 2006: Wer erklärt den Menschen? Hirn-
forscher, Psychologen und Philosophen im Dialog, Fischer TB, 
Frankfurt/M. 

Liebermann, Heike 2003: Mut der Verzweiflung? Events und 
Großprojekte als Motor für die Stadtentwicklung, in: 
dies./Robischon, Tobias (Hrsg.): Städtische Kreativität. Poten-
tial für den Stadtumbau, IRS, Schader-Stiftung, Erkner/-
Darmstadt, 133-145.  

Löw, Martina 2008: Soziologie der Städte, Suhrkamp, Frank-
furt/M. 

Robischon, Tobias 2003: Erst die Not macht erfinderisch. Wirk-
lich? in: Liebermann, Heike/ders. (Hrsg.): Städtische Kreativi-
tät. Potential für den Stadtumbau, IRS, Schader-Stiftung, Erk-
ner/Darmstadt, 238-241.  

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER NICKL UND GEORGIOS TERIZAKIS

  20

Schmid, Wilhelm 2007 Glück: Alles, was Sie darüber wissen müs-
sen, und warum es nicht das Wichtigste im Leben ist, Insel, 
Frankfurt/M. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 21

Die Seele: Metapher oder Wirklichkeit? 

GÜNTHER MENSCHING

Die Philosophie feiert in Hannover ein Fest, zu dem alle Interes-
sierten eingeladen sind. Eine überraschend große Zahl von Gästen 
haben wir heute hier zu begrüßen. Als Philosoph von Profession 
und aus Leidenschaft heiße ich Sie herzlich willkommen und 
möchte Ihnen eine kleine Einführung in den Leitgedanken der 
Veranstaltung geben.  
 Ein Festival ist für gewöhnlich den Erzeugnissen der Künste 
gewidmet. So gibt es zahlreiche Musik-, Ballett-, Theater- und 
Filmfestivals an vielen Orten der Welt, besonders in Europa und 
den USA. Cannes, Venedig, Avignon, Donaueschingen, Salzburg 
und Bayreuth bieten Veranstaltungen an, die auch den Namen 
„Festspiele“ tragen und stets spektakuläre Ereignisse auf Bühne, 
Leinwand und Konzertpodium versprechen. Ein Festival der Phi-
losophie mag in diesem Zusammenhang verwundern, steht doch 
die Philosophie in dem Ruf, eine trockene Buchwissenschaft für 
weltabgewandte Köpfe zu sein, die sich mit der Anschaulichkeit 
schwer tun und in der audio-visuellen Darstellung ihrer Themen 
ein großes Problem sehen. Das Darstellerische scheint einer Wis-
senschaft, die es mit Texten und Begriffen zu tun hat, gänzlich 
wesensfremd zu sein. Besonders jene in der Gegenwart im aka-
demischen Bereich weit verbreitete Auffassung der Philosophie 
als Wissenschaft hält sich von den Formen künstlerischen Aus-
drucks fern und trägt eine Strenge der logischen Analyse zur 
Schau, die vielen, die nicht verschworene Experten dieser Denk-
weise sind, die Lust an der Philosophie gründlich austreibt.  
 Dem steht indessen ein anderes Element entgegen, das der 
Philosophie von Anbeginn eigen gewesen ist. Sie hatte in der An-

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GÜNTHER MENSCHING

  22

tike eine geachtete Stellung im Leben, das sie öffentlich begreifen, 
erklären und womöglich kritisieren wollte. Das berühmteste Bei-
spiel ist Sokrates, der im Gespräch mit Menschen auf dem Markt-
platz von Athen von deren alltäglichen Erfahrungen zu den da-
hinter stehenden weniger sichtbaren Gründen und Bedingungen 
führte. Es wurde dabei klar, dass die Philosophie in allen Berei-
chen des Lebens latent gegenwärtig ist. Ihre Fragen und die vielen 
verschiedenen Antworten darauf gehen alle Menschen als be-
wusste, des Denkens fähige Wesen an. Dies muss man ihnen al-
lerdings klar machen, zum Bewusstsein bringen. Ihre Aufgabe be-
steht denn auch bis heute darin, Bewusstsein zu wecken und 
Selbstverständlichkeiten auf ihre Geltung zu untersuchen. Imma-
nuel Kant hatte die berühmten und bis heute fundamentalen Fra-
gen der Philosophie gestellt: Was können wir wissen? Was sollen 
wir tun? Was können wir hoffen? Was ist der Mensch?  
 Der Gedanke des Festivals der Philosophie zielt genau auf sol-
che Aufklärung. An verschiedenen ganz alltäglichen Orten, die 
zum Verweilen einladen, Menschen auf ein Thema anzusprechen, 
das sie alle angeht und in zahlreichen Gestalten bewusst werden 
kann. Nicht allein Rede und Traktat, die klassischen Formen ihrer 
Vermittlung, sondern auch szenische und bildnerische Darstel-
lungen sind geeignet, das Philosophische an einem Gegenstand 
aufzuzeigen, von dem alle reden. Das Festival will nachdenklich 
machen, Wege vom Spielerischen zum Ernsthaften aufzeigen ohne 
ein starres Konzept aufdringlicher Pädagogik zu verfolgen. Der 
berüchtigte pädagogische Zeigefinger bleibt in diesen Tagen un-
ausgestreckt.  
 Die Seele ist das Leitmotiv des Festivals. Dies mag erstaunen, 
ist doch die Seele nicht ein sichtbares Ding, sondern in einer ei-
gentümlichen Weise zwar erfahrbar, aber doch nicht wirklich 
nach den Standards der Wissenschaft messbar und präparierbar. 
Das Thema lautet deshalb: „Die Seele: Metapher oder Wirklich-
keit?“ Die Frageform des Rahmenthemas will scheinbar fraglose 
Gewissheiten erschüttern. Gibt es so etwas wie die Seele über-
haupt? Weitere Fragen schließen sich nämlich an: Ist die mensch-
liche Seele der eigentliche, womöglich unsterbliche Kern des Men-
schen? Gibt es Seele auch in anderen außermenschlichen Wesen? 
Hat gar die ganze Welt eine Seele? Worin besteht sie eigentlich, 
aus Geist oder Materie? Oder gibt es die Seele überhaupt nicht? Ist 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE: METAPHER ODER WIRKLICHKEIT? 

23

die Rede von ihr eine sentimentale Metapher, der lauter Illusio-
nen, aber kein eindeutig verifizierbarer Gegenstand entspricht?  
 Auf alle diese gerade heute aktuellen Fragen hat die Kulturge-
schichte der Menschheit Antworten gegeben, die von dem inten-
siven Interesse zeugen, das an dem von dem Begriff „Seele“ Ge-
meinten besteht. Zwischen biologischem Lebensprinzip, dem Ort 
der Affekte und dem Erkenntnisvermögen schwanken die Inter-
pretationen, die von ihr gegeben wurden. Das Thema Seele ist – 
nebenbei bemerkt – innerlich so geschichtlich wie jedes andere. 
Jede Zeit muss ihre eigene Stellung hierzu finden, ein weiterer 
Grund, weshalb wir hier zusammen sind. Sicher ist, dass die Seele 
ein Gegenstand der Mythologie war und im Verlaufe der Ge-
schichte derart entmythologisiert wurde, dass von ihrer Wirklich-
keit nichts als eine Metapher übrig blieb. In frühen Stadien der 
menschlichen Kulturentwicklung wurde der Seele geradezu eine 
universale Wirklichkeit zugeschrieben. In allen Dingen sollte ein 
lebendes und treibendes Prinzip wirksam sein. Berge, Bäume, 
Flüsse und Bäche waren von Wesen beseelt, die es zu beachten 
und zu verehren galt, denn sie übten über das Leben der Men-
schen großen Einfluss aus. Die Natur war allenthalben beseelt, 
weshalb diese Überzeugung als Animismus bezeichnet wird. Früh 
entstand der Glaube, ein Teil des Menschen bestehe nach dem 
Tode unsichtbar fort und es sei deshalb geboten, die Seelen der 
Verstorbenen zu verehren. Die unabweisliche Gewissheit, dass ei-
nem Verstorbenen das Entscheidende zum Leben fehlt, führte da-
zu, dies lebensspendende Prinzip als Seele zu identifizieren.  
 Weit scheint das moderne Bewusstsein von solcher Allgegen-
wart der Seele entfernt zu sein. Schon in der Antike erwuchs dem 
Mythos Kritik. So lehrte schon Epikur, die Seele bestehe wie die 
ganze Welt aus Atomen und die vermeintlich seelischen Regun-
gen seien nichts als Verbindungen und Trennungen dieser kleins-
ten Bestandteile der Wirklichkeit. Viele sind Epikur und ihm ver-
wandten Denkern gefolgt, ob nun Atome oder neurophysiologi-
sche Prozesse als das entschlüsselte Geheimnis der Seele ausgege-
ben werden. Die Angst vor dem Tode und vor einem womöglich 
leidvollen Dasein der Seele im Jenseits suchte Epikur aufzulösen, 
aber die Philosophie hat sich hiermit nicht zufrieden gegeben. 
 Eine elementare Erfahrung spricht nämlich gegen diese wis-
senschaftliche Demontage des Mythos Seele: Jeder Mensch erlebt 
sich in jedem beliebigen Augenblick als Träger zahlloser Stim-

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GÜNTHER MENSCHING

  24

mungen, Gefühle, Willensregungen, Denkakte und Gewissheiten. 
In einem Zustand, den wir normal nennen, weiß jeder bewusste 
Mensch, dass er ein Ich ist, in dem dies Vielfältige der uns beein-
druckenden Welt und unserer Gefühle vereinigt ist. Ich weiß, dass 
mein Kopfschmerz zu mir gehört, genau so wie die Lust, die ich 
empfinde und die Gedanken, die ich habe. Introspektiv bestätige 
ich damit die Realität meiner Seele. Diese Reflexion kehrt die Re-
duktion der Seele auf eine bloße Metapher um, und wir sind genö-
tigt anzunehmen, dass der Metapher, einer scheinbar bloß sprach-
lichen Redeweise, eine eigentümliche Realität entspricht. Der Phi-
losoph Descartes hat diese Erkenntnis in dem berühmten Satz for-
muliert: Ich denke, also bin ich. An allen Inhalten und Gegenstän-
den des Denkens können wir zweifeln, nicht aber daran, dass wir 
selbst es sind, die zweifeln, also denken. Wir sind uns also als be-
wusste Wesen unzweifelhaft gewiss. In dieser elementaren Tatsa-
che beweist sich, dass die Seele nicht ein bloßes Hirngespinst ist. 
Versteift man sich dennoch auf diese Ansicht, so müsste man an-
geben, wer denn der Träger des Hirngespinstes ist, eine Frage, die 
die Neurophysiologie nicht beantwortet.  
 Damit ist freilich noch lange nicht die Wirklichkeit der Seele 
im Sinne der traditionellen Theologie bewiesen. Man kann nicht 
an der Einsicht vorbeigehen, dass zahllose „seelische“ Vorgänge, 
vor allem unsere Gestimmtheit, aber auch die Ordnung unserer 
Gedanken, von materiellen Bedingungen bestimmt werden. Zu-
dem ist das elementare Selbstbewusstsein keineswegs stets aller 
seiner Inhalte bewusst. Im Gegenteil: Die Seele liegt oft mit sich 
selbst im Streit, sie verleugnet, verdrängt und wehrt Teile ihrer 
selbst ab. Das selbstbewusste Ich ist nicht Herr im eigenen Hause, 
wie Sigmund Freud feststellte und damit ein ganz neues Ver-
ständnis von Seele formulierte. Die psychoanalytische Aufklärung 
dieser Verhältnisse schafft indessen den traditionellen Seelenbeg-
riff keineswegs ab, sondern bestätigt ihn, indem sie die Pathologie 
der inneren Konflikte dem reflektierenden Bewusstsein zugäng-
lich macht. Sie rekurriert damit auf die Reflexivität der Seele, 
sonst wäre die Unterscheidung des Bewussten vom Unbewussten 
nicht möglich.  
 Die Wirkungen von Drogen und Medikamenten sind im Übri-
gen allgegenwärtig. Die Seele ist demnach kaum als das geistige 
unsterbliche Ding zu behaupten, da es doch mit dem Erlöschen 
der physischen Lebensvorgänge ebenfalls aufhört sich zu bekun-

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE: METAPHER ODER WIRKLICHKEIT? 

25

den. Hier hat die Neurophysiologie ihr großes Feld. Es ist nun oh-
ne Widerspruch unmöglich, von sich selbst zu sagen: Ich existiere 
nicht. Nicht einmal das Ende dieser Einheit aller Lebens-, Be-
wusstseins- und Unbewusstseinszustände können wir konkret 
denken, denn sie ist die Grundlage aller Gedanken. Der Tod ande-
rer Menschen besagt nichts über die Fortexistenz des Prinzips aus, 
das wir ihnen zusprechen wie uns selbst. Aber die überkommenen 
Vorstellungen der Religionen von der Fortexistenz der Seele nach 
dem physischen Tode enthalten noch viel mehr unaufhebbare 
Widersprüche. Der lebende Mensch wird zweigeteilt in ein un-
vergängliches geistiges und ein veränderliches und am Ende ver-
fallendes körperliches Moment. Machen beide, wie es etwa Tho-
mas von Aquin, Aristoteles folgend, lehrte, nur zusammen die 
Substantialität des Menschen aus, indem die Seele die Form des 
Körpers in allen seinen Teilen ist, so bleibt die separate Existenz-
weise der Seele nach dem Tode unerklärbar, noch mehr, wie sie 
sich nach der Auferstehung mit dem Körper wieder vereinigen 
soll, der doch ohne die Seele ebenso wenig existieren kann. Die 
große Theologie und Philosophie des Mittelalters und der frühen 
Neuzeit hat diese Probleme alle durchdacht. Fast jede mögliche 
Position ist vertreten und auch wieder ad absurdum geführt wor-
den.  
 Muss man deshalb die Rede von der Seele ins Reich der Dich-
tung und ihrer Metaphern verweisen? Tut man dies, dann misst 
man die Dichtung an einem verkürzten Begriff von Wirklichkeit. 
Real ist danach nur, was sich mit den empirischen Methoden der 
Naturwissenschaft entweder sinnfällig wie eine bisher unbekann-
te chemische Substanz im Reagenzglas vorzeigen lässt oder durch 
mathematische Konstruktion gegebener Daten zu demonstrieren 
ist, wie ein ferner, der Beobachtung sich entziehender Himmels-
körper. Der Wirklichkeit der Seele wird man nicht gerecht, wenn 
man sie als Inbegriff der Vorgänge des limbischen Systems des Ge-
hirns behandelt. Zwar sind die neurophysiologischen Prozesse 
notwendige Bedingungen der seelischen Vorgänge, aber sie sind 
nicht die Seele. In der Kunst wie in der Philosophie ist die Seele 
vielmehr ein Begriff, der seine Wirklichkeit in der Reflexion hat. In 
den vielfältigen Weisen des Geistes, sich auf sich selbst und da-
durch auf die ihm erscheinende Welt zu beziehen, hat die Seele 
ihre Wirklichkeit. Seele gibt es nur, wo es Selbstbewusstsein in 
seinen vielen Formen gibt. Davon legen auch die Metaphern der 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GÜNTHER MENSCHING

  26

Dichtung Zeugnis ab, die nur versteht, wer sich selbst als von ih-
nen gemeint erfährt.  

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 27

II. Grundsätzliches 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 29

Philosophie und Lebenswelt1

JULIAN NIDA-RÜMELIN

Mit dem Veranstalter dieses Festivals der Philosophie bin ich 
übereingekommen, als Thema meines Eröffnungsvortrages das 
Verhältnis von Philosophie und Lebenswelt zu wählen und also 
zum Tagungsthema selbst, der Seele, wenig zu sagen, obwohl 
auch das im Folgenden eine Rolle spielen wird. Denn dieses Festi-
val will weit über die akademische Welt hinaus wirken, die Philo-
sophie zu den Interessen der Bürgerinnen und Bürger in Bezug 
setzen und Brücken zwischen Klassikern der Philosophie und All-
tagswelt schlagen, so dass es sinnvoll ist, sich einige grundsätzli-
che, auch historisch informierte, Gedanken zum Verhältnis von 
Philosophie und Lebenswelt zu machen. Ich werde dabei meine 
eigene Sicht auf dieses Verhältnis darstellen – was ich hier an 
Denkanstößen vermittle, ist keineswegs Konsens in der zeitgenös-
sischen Philosophie. 

1.  Phi losophie a ls  Or ient ierung in  der  Welt  

Die Philosophie ist in unserem Kulturkreis vor etwa 2500 Jahren 
entstanden. Doch was war es, das die Vorsokratiker, die noch vor 
der Phase der griechischen Klassik die ersten genuin philosophi-

                                               
1  Dies ist die Tonband-Abschrift des frei, ohne Manuskript gehalte-

nen Vortrages zur Eröffnung des ersten Festivals der Philosophie 
am 29. Mai 2008 in Hannover. Der mündliche Vortragsstil wurde 
weitgehend beibehalten. Ich danke Christine Bratu für die sorgfälti-
ge Redaktion des Textes. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JULIAN NIDA-RÜMELIN

  30

schen Betrachtungen anstellten, antrieb? Hierauf gibt es verschie-
dene Antworten2, doch eine gemeinsame Linie fällt auf: Die Vor-
sokratiker wollten sich Klarheit darüber verschaffen in welcher 
Welt wir eigentlich leben. Dieses Projekt verfolgten sie ohne sich 
dabei auf Mythen zu verlassen, sondern lediglich unter Aufwen-
dung von Verstand und durch den Austausch von Argumenten. 
In dieser ersten Phase europäischer Philosophie ging es darum, 
sich durch eigenständiges Denken die Welt zu erschließen: Unab-
hängig von religiösen Dogmen und politischen Erwägungen woll-
te man etwa herausfinden, aus welcher Zusammensetzung von 
Elementen oder Substanzen man sich die Welt vorzustellen habe. 
Vor dem Hintergrund unseres modernen, an Immanuel Kant an-
gelehnten Verständnisses von Philosophie, wonach diese die 
Ausdifferenzierung der Einzelwissenschaften befürwortet und be-
fördert, muss dieser genuin naturwissenschaftliche Anspruch 
überraschen; und tatsächlich erscheint ein Teil der vorsokrati-
schen Fragmente mittlerweile schwer verständlich. Dennoch sollte 
man das Forscher-Ethos, das hinter diesen Bemühungen stand, 
nämlich sich durch eigenständiges Denken in der Welt zurechtzu-
finden, nicht gering schätzen. 
 Dieses unabhängige wissenschaftliche Ethos finden wir auch 
bei den beiden wichtigsten Vertretern der klassischen antiken Phi-
losophie, Platon und Aristoteles. Dass uns gerade diese beiden 
Denker als Blüte der antiken Tradition erscheinen, ist zum Teil 
Zufällen der Überlieferung geschuldet: So kennen wir – allerdings 
nur dank der arabischen Vermittlung im Mittelalter – große Teile 
des platonischen und aristotelischen Werkes, während die Arbei-
ten anderer antiker Denker bis auf wenige Bruchstücke verloren 
gegangen sind.3 Dennoch waren es gerade diese beiden, die der 
Philosophie eine Wendung gaben, die unser Denken nach wie vor 
beherrscht. Denn mit der Sokratik (in deren Tradition sowohl Sok-
rates’ Schüler Platon als auch dessen Schüler Aristoteles trotz aller 
Differenzen stehen) hörte die Philosophie auf, sich nur auf natur-
philosophische Fragen zu konzentrieren und öffnete sich den 

                                               
2  Für eine Zusammenschau vgl. etwa Buchheim 1994. 
3  So sind von den Schriften des stoischen Philosophen Chrysipp nur 

wenige Fragmente enthalten, die aber von großer Wichtigkeit für 
aktuelle Debatten, wie etwa die der Willensfreiheit, sind. Vgl. von 
Arnim 1978a sowie ders.: 1978b. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE UND LEBENSWELT

31

Problemen der menschlichen Angelegenheiten. Die eigenständige 
Erschließung der Welt umfasst somit ab dieser Phase nicht mehr 
nur deren physische Gegebenheiten, sondern auch deren kulturel-
le Aspekte: In einer ihrer ertragreichsten Phasen wurden theoreti-
sche und praktische Philosophie als sich wechselseitig ergänzende 
Perspektiven zur Erschließung der Welt betrachtet. An ihren An-
fängen war Philosophie also das Unternehmen, durch eigenstän-
diges Argumentieren und Austauschen von Gründen Fragen zu 
lösen – und zwar gleichermaßen Fragen der Praxis (also der Tu-
genden oder der richtigen Politik), Fragen der Theorie (etwa da-
nach, was Wissen ausmacht) und schließlich auch eher formale 
Fragen der Logik und des Argumentierens. 
 Auch die Stoa, die am Ende der griechischen Klassik mit dem 
Hellenismus ein- und sich bis ins Römische Reich fortsetzte, ver-
suchte, sich die Welt denkend zu erschließen, selbst wenn sie da-
bei ganz anders vorging als die philosophische Tradition vor ihr. 
Dabei spiegelt der Wandel der philosophischen Betrachtung die 
sich verändernde Welt der Antike wieder: Denn mit dem Helle-
nismus und seinem Weltreichsanspruch verschwand die politi-
sche Organisationsform der polis, so dass viele an der polis orien-
tierte Ideale – wie etwa die Betonung von Autarkie – obsolet wur-
den. Der Epikuräismus antwortete auf diese Ausweitung des poli-
tischen Bereichs, der viele Aspekte des politischen Lebens für den 
Einzelnen unverfügbar machte, mit der Forderung, sich auf die 
eigenen Freunde und den eigenen Nahbereich zu konzentrieren 
und aus den unüberschaubaren politischen Angelegenheiten he-
rauszuhalten. Die Stoa stellte dem ihr kosmologisch-umfassendes 
Denken entgegen.4 Sie versuchte zu beweisen, dass der Kosmos 
gemäß dem logos, also der Vernunft geordnet sei, so dass der Ein-
zelne dessen Gesetzmäßigkeiten rational nachvollziehen könne. 
Diese Vernunfterkenntnis solle ihm allerdings auch vor Augen 
führen, dass er zwischen dem, was er beeinflussen kann, und 
demjenigen, was er nicht kontrollieren kann, zu unterscheiden 
habe: Gegenüber letzterem (den adiaphora) sei die einzig rationale 
Haltung diejenige der Indifferenz. Die hellenistische Ausprägung 
der Stoa wurde von verschiedenen römischen Denkern – an pro-
minentester Stelle sicherlich Cicero, Seneca und der Kaiser Marc 
Aurel – übernommen und nach und nach zur Patrizierweltan-

                                               
4  Vgl. etwa Vogt 2008. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JULIAN NIDA-RÜMELIN

  32

schauung. Führende Kreise des Römischen Reichs wurden durch 
die Stoa geprägt und diese Prägung wirkte auch dann noch fort, 
als das Christentum als neuer wirkungsmächtiger Maßstab zur 
Orientierung in der Welt (und darüber hinaus) zur Staatsreligion 
erhoben wurde. Mit dem Christentum stellt die Stoa die umfas-
sendste intellektuelle Prägung dar, von der unser Denken auch 
heute noch beeinflusst ist – wie sich etwa in der gegenwärtigen 
Debatte um die Autonomie angesichts des eigenen Todes zeigt.5 

Denn hier streiten sich diejenigen, die gegenüber einem von ihnen 
beeinflussbaren Sachverhalt (nämlich gegenüber dem eigenen 
Tod) Autonomie und damit das Recht, über das eigene Leben zu 
bestimmen, fordern, mit denjenigen, die den Suizid als Sünde be-
trachten. Dass es so schwierig ist, in dieser Frage einen Konsens 
zu finden, belegt, in welch hohem Maße diese beiden Ansätze sich 
in der Welt zurechtzufinden nach wie vor unser Denken prägen. 
 Was die Beispiele der vorsokratischen, klassisch-antiken und 
stoizistischen Denktraditionen klarerweise zeigen, ist, dass die 
Philosophie sich in ihren besten Phasen als großes Unternehmen 
verstand, die Fragen, die die Menschen beschäftigen, zu klären. 
Über Jahrhunderte hinweg war Philosophie also auch – wenn 
nicht sogar vor allem – Lebenskunstlehre, die sich gleichermaßen 
um wissenschaftliche Klarheit wie um ein angemessenes Ver-
ständnis des guten Lebens bemühte.  
 Dieses Bestreben findet sich auch in der Neuzeit, wenngleich 
in transformierter Art und Weise. Denn in dieser Epoche musste 
sich die Philosophie dagegen wehren, gegenüber dem Christen-
tum als umfassendem Modell zur Orientierung in der Welt ins 
Hintertreffen zu geraten. Dies drohte entweder dadurch, dass be-
stimmte philosophische Gedanken aufgrund religiös motivierter 
Überlegungen verboten wurden, oder aber dadurch, dass sich Phi-
losophie plötzlich selbst als rein spekulative Wissenschaft nach 
Art der Theologie verstand. Dieser Kampf um Autarkie führte 
letztlich dazu, dass eine Vielzahl von neuen Forschungsgebieten 
und Disziplinen aus dem Schoße der Philosophie erwuchsen, die 
einen ganz neuen Blick auf die Welt gestatteten. Derjenige, der 
sich um die Unabhängigkeit der Philosophie im deutschsprachi-
gen Raum besonders verdient gemacht hat, ist zweifellos Imma-
nuel Kant. Der locus classicus hierfür ist Kants Kritik der reinen Ver-

                                               
5  Vgl. Nida-Rümelin 2007a.  

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE UND LEBENSWELT

33

nunft, in welcher er darlegte, was Philosophie grundsätzlich leis-
ten könne und solle. Dass diese Überlegungen auch praktische 
Folgen hatten, belegt dagegen die Schrift zum Streit der Fakultä-
ten.6 Hier argumentierte Kant dafür, dass dem Fürst das Recht 
zugestanden werden müsse, die Lehrpläne und Prüfungsordnun-
gen der oberen drei Fakultäten – also der juristischen, der medizi-
nischen und der theologischen – zu beeinflussen. Denn diese drei 
Fakultäten dienten letztlich der Ausbildung zu den entsprechen-
den Berufen. Doch in der unteren, der philosophischen Fakultät, 
die aus den mittelalterlichen artes liberales (zu denen die propä-
deutischen Disziplinen wie Geometrie, Arithmetik, Grammatik, 
Rhetorik und so weiter gehörten) hervorgegangen war, sei jede 
Einflussnahme fehl am Platz. Denn einziges Ziel dieser Fakultät 
sei die Wahrheitsfindung und diese erlaube – bei allem Respekt 
für den Fürsten – keine Einflussnahme irgendeiner Art. 
 Kants Schüler haben diese Überlegungen zu einem umfassen-
den wissenschaftspolitischen Programm ausgearbeitet.7 Dessen 
Kern lautete, dass das Zentrum der Universität die Philosophie 
sei, die mit ihrer Betonung des Arguments und ihrem Ziel der 
Wahrheitssuche die Wissenschaft par excellence bilde. Diese Über-
legungen machten Schule: So diente die philosophische Fakultät 
bei der Geburt Friedrich Schleiermachers noch ausschließlich zur 
Vorbereitung auf den in der Regel außer-akademischen Beruf – 
doch schon bei seinem Tod hatte sie sich von dieser rein propä-
deutischen Rolle emanzipiert. In ihrer neuen Gestalt bildete die 
philosophische Fakultät das Zentrum der Reformuniversitäten, 
insbesondere der 1810 gegründeten Humboldt-Universität. Aus-
gehend von dieser zentralen Rolle der Philosophie konnte sich in-
nerhalb weniger Jahrzehnte das ganze Spektrum von Disziplinen 
ausdifferenzieren, das uns heute so vertraut ist und nach wie vor 
unsere Universitäten prägt. Naturwissenschaften, Geisteswissen-
schaften und Sozialwissenschaften entstanden also in einer Art 
Kernspaltungsprozess in Abspaltung von der philosophischen 
Mutterwissenschaft. Angeleitet von philosophischen Ideen, Kon-
zeptionen und Begrifflichkeiten entwickelten sich neue Diszipli-
nen, die nach wie vor dazu dienen, die Welt besser zu erfassen 

                                               
6  Kant 2005. 
7  Vgl. etwa von Humboldt 1960a, 56-233, sowie Humboldt 1960b: 553-

561. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JULIAN NIDA-RÜMELIN

  34

und den Status des Menschen in der Welt klarer zu konzeptionali-
sieren. Und wenn man sich die vielen technischen Errungenschaf-
ten vor Augen führt, die Folge dieser Entwicklung waren – die al-
so letztlich aus der Erkenntnis entstanden, dass der Staat, ohne 
inhaltlich Einfluss nehmen zu dürfen, Forschung zu finanzieren 
hat – so wird klar, dass die Etablierung zweckfreier Wissenschaft 
überaus nützlich gewesen ist.  
 Anbei sei bemerkt, dass Deutschland gerade wieder hinter die 
von Kant losgetretenen Entwicklungen zurückzufallen droht: 
Denn die Verschulung der Studiengänge an den deutschen Uni-
versitäten ist letztlich nichts anderes als die Verabschiedung von 
der Humboldt’schen Idee, dass universitäre Ausbildung nicht nur 
den Zweck der Berufsausbildung verfolgt. Und dass die Zahl der 
Nebenfächer, die man sich im Rahmen seines Philosophiestudi-
ums wird aussuchen können, auf ein Minimum beschränkt wer-
den soll, bringt mangelndes Verständnis dafür zum Ausdruck, 
dass Philosophie sich immer um ein ganzheitliches Begreifen der 
Welt bemüht hat. Stattdessen werden in Zukunft ganze Generati-
onen von Philosophen heranwachsen, die etwa Wissenschaftsthe-
orie betreiben, ohne eine einzige Naturwissenschaft im Rahmen 
ihres Studiums näher kennen gelernt zu haben. Damit wird der 
Anspruch der Philosophie, nicht nur vormals Mutter-, sondern 
auch aktuell Integrationswissenschaft zu sein, gefährdet. 

2.  Phi losophie in  der  splendid isolat ion  –   
Redukt ionist ische Versuche in  der 
Philosophiegeschichte  

Doch die unglückliche Phase der Philosophie, die sich anbahnt, 
sollten diese Entwicklungen tatsächlich stattfinden, ist nicht die 
einzige, welche diese Wissenschaft im Laufe ihrer langen Ge-
schichte durchleben musste. Aber während die momentan dro-
hende fremd verschuldet ist, gab es auch Zeiten, in denen die Phi-
losophie selbst dazu beigetragen hat, sich um ihren Status einer 
Orientierungswissenschaft zu bringen, und sich freiwillig in eine 
Art splendid isolation begeben hat. Doch Philosophie kann nur 
dann dazu beitragen, sich in der Welt zurechtzufinden, wenn sie 
die Welt ernst nimmt. Dies geschieht dadurch, dass sie sich in ih-
ren Grundlagen nicht von dieser entfernt – indem sie also die Art 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE UND LEBENSWELT

35

und Weise, wie wir lebensweltlich argumentieren und Gründe 
austauschen nicht für vernachlässigbar oder gar falsch erklärt, 
sondern sich in ihren eigenen Ausführungen an dieser orientiert. 
 Das berühmteste Beispiel dafür, wie Philosophie ihren An-
spruch, zur Erschließung der Welt beizutragen, selbst aufgibt, stel-
len zweifellos die Meditationen René Descartes’ dar. Sie veran-
schaulichen den Irrweg, auf der Suche nach einem fundamentum 
inconcussum, also einem unerschütterlichen Fundament, Lebens-
welt und Philosophie von einander zu entfremden – so dass letz-
tere erst gegenstandslos und schließlich irrelevant wird. Deutlich 
wird dies vor allem in der vierten Meditation, in der Descartes 
seinen methodischen Zweifel an alles anlegt, was ihm bezweifel-
bar erscheint:  

„Es ist mir in diesen Tagen zur Gewohnheit geworden, meinen Geist 
von den Sinnen abzuziehen. [...] So vermag ich schon ohne Schwierig-
keit mein Denken von den Dingen der sinnlichen Anschauung abzuzie-
hen und den rein begrifflichen und gänzlich immateriellen Gegenstän-
den zuzuwenden.“8

Das Zitat zeigt, dass Descartes Wissenschaft betreiben wollte, oh-
ne sich dabei auf Sinneswahrnehmungen oder irgendwelche An-
nahmen, die uns aus unserer alltäglichen Lebenswelt vertraut 
sind, zu verlassen. Ihm erschien die Art und Weise, wie die Men-
schen vor ihrem lebensweltlichen Hintergrund argumentieren, 
unsicher, so dass er die Ablösung der Wissenschaft von der Le-
benswelt anstrebte. Wissenschaft sollte nur durch Rückgriff auf 
wenige unbezweifelbare, da der Vernunft direkt – nämlich ohne 
den „Umweg“ über die Wahrnehmung oder alltägliche Erfahrung 
– zugängliche Annahmen betrieben werden. Zu diesen zählte er 
unter anderem die absolute Gewissheit des eigenen Denkens und 
der dadurch belegten eigenen Existenz (zusammengefasst im be-
kannten Grundsatz des cogito ergo sum) sowie die Vorstellung ei-
nes wohlwollenden, uns nicht täuschenden Gottes. Dass Descartes 
dieses radikale rationalistische Programm vertrat, kann man als 
Ausdruck einer epistemischen Krise ansehen – eine Krise, die im 
Falle Descartes’ sogar verständlich sein mag, da seine Zeit die Er-
schütterung all ihrer Gewissheiten erfahren hatte: Die religiösen 

                                               
8  Descartes 2002: 139. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JULIAN NIDA-RÜMELIN

  36

Gewissheiten des Katholizismus waren durch die Reformation in 
Frage gestellt worden, den naturwissenschaftlichen war dagegen 
durch die Entdeckung Amerikas und Giordano Brunos „Eppur si 
muove!“ widersprochen worden.  
 Doch der Strang der sich von der Lebenswelt abkoppelnden 
Philosophie bleibt auch nach Descartes lebendig und nimmt sogar 
neue Formen an. Besonders wirkungsmächtig war hierbei die 
Schule des Logischen Empirismus, der nur auf den ersten Blick 
das genaue Gegenteil des Descartes’schen Denkens darstellt, tat-
sächlich aber ein ähnliches Programm vertritt. So war Rudolf Car-
nap – der Stammvater dieser Tradition, der nach seiner erzwun-
genen Emigration in die Vereinigten Staaten die anglo-ameri-
kanische Philosophie nachhaltig prägte – der Ansicht, Sinnesdaten 
seien alles, worauf sich die moderne Wissenschaft verlassen kön-
ne.9 Ausgehend von diesem Reduktionismus auf empirische Da-
ten forderte er, das Gesamt unseres Wissens auf diese nicht mehr 
weiter bezweifelbaren Informationen, die wir im günstigen Fall 
auch experimentell reproduzieren können, zu reduzieren; aller 
weiteren (etwa auch moraltheoretischen) Überlegungen müsse 
sich die Wissenschaft dagegen enthalten. An diesem großen in-
duktivistischen Programm – also nur ausgehend von empirischen 
Daten und deren Verallgemeinerung mittels der Regeln der Logik, 
der Wahrscheinlichkeits- und Entscheidungstheorie Wissenschaft 
zu betreiben – hat Carnap sein Leben lang gearbeitet. Heute be-
steht dagegen weitgehend Konsens darüber, dass dieses Projekt 
gescheitert ist.10 Doch gleichgültig, ob man den Logischen Empi-
rismus für zukunftsträchtig hält: Klar ist, dass auch er – analog zu 
Descartes – für die Reduktion auf ein bestimmtes Fundament al-
len Wissens plädiert. Da die Lebenswelt ein weiteres Gründe-
Spektrum kennt, muss sich die Wissenschaft auch für Carnap von 
dieser loslösen: Nur wenn sie unsere lebensweltlichen Argumente 
und Gründe aufgibt und ausschließlich auf ihr gesichertes Fun-
dament zurückgreift, kann sie als echte Wissenschaft bestehen. 
Die Abkoppelung von unseren lebensweltlichen Argumenten er-
folgt allerdings im Rahmen des Logischen Empirismus nicht mit 
Blick auf rein rational zugängliche Überlegungen wie bei Des-
cartes, sondern unter Rückgriff auf Sinnesdaten. 

                                               
9  Vgl. Carnap 1928. 
10  Vgl. dazu die Ausführungen in Stegmüller 1969. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE UND LEBENSWELT

37

3.  Das Scheitern des Redukt ionismus  

Dass Philosophie so nicht betrieben werden kann, will sie nach 
wie vor zur Orientierung in der Welt beitragen, machen Beispiele 
der praktischen Philosophie deutlich. Eines liefert etwa diejenige 
Strömung der normativen Ethik, die über viele Jahrzehnte hinweg 
das 20. Jahrhundert dominiert hat, nämlich der Utilitarismus. Die-
ser wurde in verschiedenen Varianten vorgetragen, denen aber 
eine Grundüberzeugung gemeinsam war: Es braucht eine rationa-
le Basis, auf der sich alle moralischen Streitfragen endgültig ent-
scheiden lassen. Da unsere lebensweltlichen Überzeugungen in 
moralischen Fragen als teilweise sehr widersprüchlich wahrge-
nommen werden, könnten diese nicht die Grundlage unseres mo-
ralischen Urteilens bilden. Stattdessen sucht der Utilitarismus ein 
unabhängiges Prinzip und legt als solches die Nutzensummen-
maximierung fest (wobei in den verschiedenen Versionen des Uti-
litarismus u.a. variiert, ob der Durchschnitts- oder der Gesamt-
nutzen maximiert werden soll und ob der Nutzen einzelner Akte 
oder aber von Regeln betrachtet wird11). Der wohl wichtigste Uti-
litarist des letzten Jahrhunderts, Richard Mervyn Hare, leitete die-
ses Prinzip aus einer Analyse der Moralsprache her:12 Die Gram-
matik unserer moralischen Urteile zeige nach Hare, dass diese 
immer mit dem Anspruch auf universelle Geltung erhoben wer-
den. So können wir beispielsweise nicht zu einem Dritten sagen 
„In Situation A solltest Du x tun!“, dann aber in einer Situation, 
die A in allen relevanten Eigenschaften ähnelt, behaupten, „Du 
solltest x nicht tun“. Dies zu tun würde gegen die Logik unserer 
moralischen Sprache verstoßen – wer so handelte, wäre kein 
kompetenter Benutzer der moralischen Sprache. Doch die Vor-
schrift, dass moralische Äußerungen universalisierbar sein müs-
sen, reicht nicht aus, um zu substantiellen Urteilen zu kommen. 
Hierfür müssen zudem die gegebenen Fakten und die Interessen 
der an der Situation Beteiligten berücksichtigt werden. Aus diesen 
an sich korrekten Beobachtungen schließt Hare, dass es tatsächlich 
nur die Präferenzen der Beteiligten sind (genauer: der Nutzen, 
den die Einzelnen aus der Erfüllung ihrer Präferenzen ziehen), die 
moralisch ins Gewicht fallen. Da die Präferenzen aller – aufgrund 

                                               
11  Vgl. Nida-Rümelin 2006: 7-19. 
12  Hare: 1952 sowie ders. 1981. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JULIAN NIDA-RÜMELIN

  38

der unserer moralischen Sprache inhärenten Universalisierbar-
keits-Regel – gleichermaßen berücksichtig werden müssen, 
kommt Hare zu dem Schluss, dass als Kriterium moralischer Be-
urteilung die bereits erwähnte Maximierung der Nutzensumme 
anzulegen sei. Um rational festzustellen, ob eine bestimmte Hand-
lung x moralisch geboten ist, gilt es also nach Hare zu untersu-
chen, ob x diejenige Alternative ist, die von allen möglichen Alter-
nativen die Nutzensumme am meisten befördert. 
 Doch die Festlegung auf dieses Kriterium hat seltsame Impli-
kationen wie beispielsweise die so genannte Hervorbringungs-
pflicht. Diese ergibt sich aus der Annahme, dass unter den mo-
mentanen Gegebenheiten jedes Individuum letztlich mehr Freud 
als Leid in seinem Leben erfährt, so dass die Existenz jedes zusätz-
lichen Individuums auf diesem Globus insgesamt eher zur Erhö-
hung der allgemeinen Nutzensumme als zu ihrer Verminderung 
beiträgt. Wenn diese Annahme gilt, so ist jeder von uns moralisch 
dazu gehalten, so viele Nachkommen wie möglich zu bekommen 
– denn jeder zusätzliche Mensch führt dazu, dass die Nutzen-
summe global gesehen steigt. Hares rationales Moralkriterium 
scheint demnach notwendigerweise ein rasantes Bevölkerungs-
wachstum nach sich zu ziehen, da es uns auffordert, die Bevölke-
rungszahl dieser Welt auf die Spitze zu treiben – bis an den Punkt, 
an dem die Lust-Leid-Bilanz jedes zusätzlichen Individuums ge-
rade noch ins Positive ausschlägt.  
 Man möchte nun einwenden, dass ein solches moralisches Ge-
bot zur Fortpflanzung kontraintuitiv erscheint – sowohl aufgrund 
drohender Überbevölkerung als auch weil es zynisch anmutet, 
Kinder nur deswegen in die Welt zu setzen, weil jedes weitere In-
dividuum eine potentielle minimale Verbesserung der allgemei-
nen Nutzensumme darstellt. Darauf würde Hare erwidern, dass 
Intuitionen kein Argument darstellten. Ziel des Utilitarismus sei 
doch gerade, unser moralisches Urteilen auf eine rationale Basis 
zu stellen und damit unsere moralischen Intuitionen obsolet zu 
machen. Mit dieser Antwort sollte man sich aus zweierlei Grün-
den nicht zufrieden geben: Zum einen weil es auf Dauer unmög-
lich wäre, eine stark kontraintuitive Moraltheorie zu implementie-
ren. Nach wie vor gilt der von Kant explizit gemachte Grundsatz 
des ultra posse nemo obligatur, dass also (aus begrifflichen Grün-
den) niemand zu etwas moralisch aufgefordert sein kann, das zu 
leisten er nicht im Stande ist. Doch kontinuierlich gegen die eige-

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE UND LEBENSWELT

39

nen grundlegenden moralischen Überzeugungen handeln zu 
müssen, ist für jedes nach personaler Integrität strebende Indivi-
duum unmöglich. Zum anderen hätte Hares Aufforderung, unse-
re moralischen Intuitionen zugunsten des allgemeinen Nutzen-
prinzips fallen zu lassen, zur Folge, dass moralischen Theorien die 
Instanz ihrer Prüfung entzogen würde. Dürften wir uns in Zu-
kunft nicht mehr auf unsere moralischen Intuitionen verlassen, 
dann wären moralische Theorien der Überprüfung entzogen, man 
kann auch sagen nicht mehr falsifizierbar.13

 Ich bringe ein zweites Beispiel aus einem Themenbereich, den 
zumindest die Feuilletons für sich als den neuen Streit der Fakul-
täten ausgemacht haben – nämlich die Frage, ob der Mensch einen 
freien Willen habe. Dabei sollte man aber gleich zu Anfang fest-
halten, dass die Einschätzung, diese Frage spalte die Wissen-
schaftsgemeinschaft (wobei die Spaltung zwischen den Natur- 
und den Geisteswissenschaften verortet wird), falsch ist: Zum ei-
nen, weil die meisten Philosophen die (m.E. falsche) Meinung ver-
treten, dass auf die Annahme der Willensfreiheit verzichtet wer-
den könnte, da sich unsere Praxis der Verantwortungszuschrei-
bung auch ohne Willensfreiheit aufrecht erhalten lässt;14 und weil 
zum anderen die wenigstens Neurowissenschaftler weltweit die 
weitreichenden Thesen von der Unmöglichkeit der Willensfreiheit 
vertreten, wie sie in Deutschland mit den Namen Wolf Singer und 
Gerhard Roth verbunden werden.15

 An diesem Problem der Willensfreiheit lässt sich exemplarisch 
zeigen, auf welche Schwierigkeiten philosophische Überlegungen 
stoßen, wenn sie sich zu weit von unserer Lebenswelt entfernen. 
Denn tatsächlich können wir uns diese Position – also dass es kei-
ne Willensfreiheit gibt beziehungsweise dass die Gründe, die wie 
vorbringen und die wir abwägen, für unser Handeln und unser 
Leben letztlich keine Rolle spielen, da dieses durch physikalische 
Prozesse durch und durch determiniert ist – gar nicht zu eigen 
machen. Um dies zu verstehen, muss man sich in einem ersten 

                                               
13  Nicht-falsifizierbare Theorien widersprechen aber den Vorgaben für 

wissenschaftliche Theoriebildung der aktuellen Wissenschaftstheo-
rie. Vgl. Popper 1994. 

14  Der einflussreichste dieser so genannten Kompatibilisten ist zweifel-
los Harry Frankfurt, vgl. Frankfurt 1971: 5-20. 

15  Vgl. Singer 2002 sowie ders. 2003. Vgl. ebenso Roth 2003. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JULIAN NIDA-RÜMELIN

  40

Schritt klar machen, wie viel von der Unterstellung, dass Men-
schen frei sind und nach Gründen handeln können, abhängt. Die-
se Annahme trägt nämlich – wie Peter Strawson in seinem be-
rühmten Aufsatz Freedom and Resentment deutlich gemacht hat16 – 
das Gesamt unserer reactive moral attitudes. Diese moralischen Ein-
stellungen prägen die conditio humana zutiefst: Dass wir anderen 
gegenüber Dankbarkeit, Liebe oder Schuld empfinden ist ebenso 
kennzeichnend für den Menschen wie dass wir jemandem etwas 
verzeihen oder übel nehmen. Diese Einstellungen hängen aber 
davon ab, ob wir die Person, gegenüber der wir eine dieser Hal-
tungen anzunehmen geneigt sind, als verantwortlich für ihr Han-
deln ansehen. Verantwortung für eine Handlung schreiben wir 
wiederum nur dann zu, wenn die Person frei gehandelt hat, wenn 
sie sich also aus freien Stücken dafür entschieden hat, so und nicht 
anders zu handeln. So würden wir jemandem ein bestimmtes an-
stößiges Verhalten nicht übel nehmen, könnte er nachweisen, dass 
er zu dem Zeitpunkt, als er dieses Verhalten an den Tag legte, 
nicht frei gehandelt hat, sondern durch äußere oder innere Zwän-
ge zu seinen Taten gezwungen war. An einem Beispiel verdeut-
licht: Mitten in einem wichtigen Gespräch zwischen den Ge-
schäftspartnern A, B und C springt A auf und fängt an, wie beses-
sen auf eine Spinne, die an der Wand des Sitzungsraumes entlang 
krabbelt, einzuschlagen. A erscheint dabei so unkontrolliert und 
außer sich, dass B entsetzt aufsteht und geht, so dass das Ge-
spräch zwischen den drei ein jähes Ende findet. C ist verärgert 
darüber, dass damit die Chance, ein wichtiges Geschäft zu ma-
chen, vertan ist, und bringt seinen Ärger dadurch zum Ausdruck, 
dass er A anherrscht „Warum hast Du das gemacht?“ Wenn A 
nun glaubhaft versichern kann, dass er nicht anders handeln 
konnte – etwa weil er seit frühester Kindheit eine panische Angst 
vor Spinnen habe – dann ist damit C’s Vorwurf vom Tisch. Zwar 
kann sich C immer noch über den Ausgang des Gespräches ärgern 
oder aber A dafür kritisieren, dass er sich nicht schon längst pro-
fessionelle Hilfe geholt hat um seine Phobie zu überwinden. Da 
sich A aber zum Zeitpunkt seines Tuns nicht anders verhalten 
konnte, wäre es irrational von C, ihm dieses Verhalten übel zu 
nehmen – so irrational wie A’s Verhalten selbst.17

                                               
16  Strawson 1974: 1-25. 
17  Für weitere Beispiele vgl. Nida-Rümelin 2005. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE UND LEBENSWELT

41

 Dieses Beispiel macht deutlich, dass wir uns in jeder Interakti-
on permanent Freiheit und Verantwortung zuschreiben. Die Viel-
falt der moralischen Gefühle, die wir haben und die unser soziales 
Gefüge und unsere Kultur tragen, ist abhängig von dieser An-
nahme – ebenso wie komplexe Institutionen wie das Strafrecht, 
das fundamental auf der Annahme von Verantwortlichkeit auf-
baut. Diese Annahme muss nicht einmal explizit gemacht werden 
– sobald man Menschen in ihrem Handeln ernst nimmt, setzt man 
sie als erfüllt voraus. Ist dies einmal klar, so ergibt sich in einem 
zweiten Schritt, dass es angesichts der Art und Weise, wie wir uns 
selbst und andere Menschen konzeptionalisieren, gar nicht mög-
lich ist, grundsätzlich an der Willensfreiheit zu zweifeln. So, wie 
wir uns wechselseitig wahrnehmen und verstehen, gibt es für 
vollständigen Determinismus keinen Denkraum. 
 Es sprechen jedoch auch politische Gründe dafür, mit dieser 
Thematik nicht leichtfertig umzugehen und Parolen vom Ende 
menschlicher Verantwortlichkeit auszugeben. Immer wieder 
wurde der Versuch unternommen, dem Menschen die Möglich-
keit selbstbestimmten Handelns abzusprechen – etwa indem man 
ihn als ein bloßes Produkt von Rassen- oder aber Klassenkonflik-
ten sah. Diese deterministischen Denkweisen erlaubten es dann, 
den Einzelnen als ein bloßes Rädchen im Getriebe zu sehen, und 
zogen jedes Mal inhumane Konsequenzen nach sich. Wer also 
leichthin behauptet, er habe gezeigt, dass es weder Freiheit noch 
im Anschluss daran Verantwortung gäbe, der sollte sich diese his-
torischen Zusammenhänge vergegenwärtigen. 
 Dass es tatsächlich – angesichts der Art und Weise, wie wir 
gedanklich auf die Welt zugreifen – unmöglich ist, einen univer-
sellen, naturalistisch verstandenen Determinismus zugrunde zu 
legen, zeigt sich ironischerweise gerade in der Praxis derjenigen, 
die für den Determinismus argumentieren. Denn was tun diese? – 
sie argumentieren. Das heißt sie bringen Gründe für ihre eigenen 
Thesen vor und appellieren mit diesen an die Vernunft ihres Ge-
genübers in der Absicht, ihm durch diese Gründe neue Einsichten 
zu verschaffen. Auch Neurowissenschaftler gehen also davon aus, 
dass der Mensch sich von Gründen in seinen Überzeugungen und 
Handlungen leiten lassen kann – eine Überlegung, für die in ei-
nem rein deterministischen und naturalistischen Weltbild kein 
Platz ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JULIAN NIDA-RÜMELIN

  42

 Statt sich mit reduktionistischen Programmen aufzuhalten, 
sollte man lieber nach einem adäquaten Verständnis von Freiheit 
suchen, das sowohl unseren lebensweltlichen Intuitionen als auch 
unseren wissenschaftlichen Ansprüchen gerecht wird. Ich schlage 
vor, Freiheit über Autonomie zu charakterisieren, insbesondere 
über die menschliche Fähigkeit, sich von Gründen affizieren zu 
lassen.18 Freiheit besteht demnach darin, auf Grund der besseren 
Gründe Überzeugungen zu haben oder sie aufzugeben und auf 
Grund der besseren Gründe bestimmte Handlungen zu tun oder 
zu unterlassen. Auf dieser Grundlage können wir uns wechselsei-
tig Freiheit und Verantwortung zuschreiben, können uns zur Re-
chenschaft ziehen und können darauf vertrauen, dass es Sinn 
macht in dieses Spiel des Gründe-Gebens und Gründe-Nehmens 
einzutreten. 
 In der Ethik wie in der zeitgenössischen Philosophie insgesamt 
hat mittlerweile die Einsicht zugenommen, dass man Philosophie 
nicht von der Lebenswelt – also von den Gründen, die wir tatsäch-
lich vorbringen, wenn wir klären wollen, was richtig ist und was 
falsch ist – abkoppeln kann. Aber bedeutet das nicht, dass vor al-
lem die Ethik dadurch zu einer durch und durch konservativen 
Unternehmung wird, die letztlich nur das theoretisch einholt, was 
landläufig für richtig gehalten wird? Geht damit nicht das eman-
zipatorische Potential verloren, das die philosophische Klärung 
von Fragen des Richtigen und des Guten immer verheißen hatte? 
Auch wenn diese Annahme nahe liegt, ist sie keineswegs berech-
tigt. Denn die moralischen Intuitionen beziehungsweise – um die 
Redeweise von Intuitionen, die häufig Missverständnisse provo-
ziert, fallen zu lassen – die Gründe, die wir in moralischen Fragen 
für ausschlaggebend halten, sind häufig widersprüchlich. Oft sind 
Menschen in moralischen Fragen sowohl von A als auch von B 
überzeugt – und zudem davon, dass man nicht gleichzeitig von A 
und B überzeugt sein kann, ohne sich in einen logischen Wider-
spruch zu verwickeln. Hier muss das Projekt der Ethik ansetzen 
mit dem Ziel, Kohärenz zu schaffen. Denn Philosophie sollte ins-
gesamt als diejenige Wissenschaft betrachtet werden, die in An-
knüpfung an unsere Lebenswelt durch die Schärfung von Begrif-
fen und das Hinweisen auf Widersprüche Klarheit schafft und 
somit zur besseren Orientierung in der Welt beiträgt. 

                                               
18  Vgl. Nida-Rümelin 2007b: 229-245. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE UND LEBENSWELT

43

4.  Die  Rolle von Philosophie  

Damit kommt der Philosophie die Rolle einer Integrationswissen-
schaft zu. Denn die verschiedenen Einzeldisziplinen sind oft in 
hohem Maße spezialisiert – sowohl gegenüber anderen Diszipli-
nen als auch intern. So kann sich die Medizin beispielsweise klar 
von anderen Wissenschaften wie der Biologie oder der Chemie, 
die sich auch mit dem Leben beschäftigen, abgrenzen; zudem zer-
fällt sie aber auch in eine Vielzahl von einzelnen Subdisziplinen. 
Die Philosophie muss in meinen Augen einen Beitrag dazu leisten, 
diese verschiedenen Stränge wieder zusammenzuführen und ko-
härent zu machen. Dies erzwingt aber, dass sie sich auf gleicher 
Augenhöhe mit natur-, sozial-, geistes- und kulturwissenschaftli-
chen Forschungsergebnissen auseinandersetzt und sich keinesfalls 
in die splendid isolation zurückzieht. 
 Erst dadurch wird sie ihrem Rang als Orientierungswissen-
schaft gerecht. Denn zum einen kann Philosophie uns deutlich 
machen, wie die einzelnen Bereiche der Welt miteinander zu-
sammenhängen; zum anderen kann sie uns aber auch lehren, wie 
wir mit diesen insgesamt umzugehen haben. Natürlich sollte die 
Philosophie nicht glauben, auf alle Fragen, die die Menschen im 
Laufe ihres Lebens bewegen, antworten zu können; aber sie kann 
eine Anleitung dazu bieten, die richtigen Fragen zu stellen. Dies 
rechtfertigt den seit drei Jahrzehnten anhaltenden „Ethikboom“ in 
der Philosophie – denn offenkundig gibt es einen Bedarf nach 
ethischer Klärung. Dies zeigt sich u.a. darin, dass sich eine Viel-
zahl von Bereichsethiken etabliert, analog dazu wie sich im 19. 
Jahrhundert die einzelnen Fachdisziplinen ausdifferenzierten. Die 
Medizinethik wird heute kaum noch von Philosophen, sondern 
fast nur von Medizinern betrieben. Und auch die Bereiche der 
Rechts-, Gender-, Umwelt- oder Tierethik sind mittlerweile hoch 
spezialisiert. 
 Dennoch sollte man keine überzogenen Hoffnungen in die 
Philosophie setzen, denn letztlich sie ist immer auch Residualwis-
senschaft. Dies mag dem einen oder der anderen zynisch erschei-
nen, doch die Geschichte des Faches zeigt, dass die meisten Prob-
leme, auf die sich überzeugende Antworten finden ließen, mit der 
Zeit aus der Philosophie in die Einzelwissenschaften ausgewan-
dert sind. Das prominenteste Beispiel hierfür ist Isaac Newton, der 
sein Hauptwerk noch als Philosophia Naturalis, als Naturphiloso-

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JULIAN NIDA-RÜMELIN

  44

phie bezeichnete. Die Probleme, die sich nicht abschließend lösen 
lassen, scheinen der Philosophie dagegen auf Dauer erhalten zu 
bleiben. Dies muss man nicht als Nachteil empfinden – dieses wis-
senschaftshistorische Faktum stiftet vielmehr ein Kontinuum, ver-
bindet die Epochen miteinander und erlaubt das philosophische 
Gespräch über Räume und Zeiten hinweg. Es ist merkwürdig, 
dass bestimmte philosophische Themen einfach nicht alt werden 
wollen, nie überholt erscheinen: So wurde etwa die Frage nach der 
Gerechtigkeit, die Platon im vierten Jahrhundert vor unserer Zeit-
rechnung aufwarf, in den 70er Jahren des letzten Jahrhunderts 
von John Rawls neu gestellt und sie steht im Mittelpunkt eines in-
terdisziplinären Diskurses, an dem sich neben der Philosophie 
auch die Politikwissenschaft, die Jurisprudenz, die Soziologie und 
die Ökonomie beteiligen.19 Im Falle dieser beiden Opponenten hat 
übrigens der eine nicht schon deswegen Unrecht, weil er vor sehr 
langer Zeit gelebt hat, und der andere Recht, weil er Zeitgenosse 
ist, wie es etwa in der Physik der Fall wäre. Die Philosophie ist 
auch das ewige Gespräch um bestimmte Fragen unseres Lebens, 
die sich gegen eine abschließende Klärung sperren – ein Faszino-
sum, das so keine andere wissenschaftliche Disziplin zu bieten 
hat. 

Literatur  

Buchheim, Thomas 1994: Die Vorsokratiker, München, C.H. Beck. 
Carnap, Rudolf 1928: Der logische Aufbau der Welt, Berlin, Welt-

kreis-Verlag. 
Descartes, René 2002 : Meditationes de Prima Philosophia/ Medi-

tationen über die Erste Philosophie. Lateinisch/deutsch, Stutt-
gart, Reclam [EA 1641]. 

Frankfurt, Harry 1971: „Freedom of the Will and the Concept of 
the Person“, in: Journal of Philosophy (1) 1971, S. 5-20. 

Kant Immanuel 2005: Der Streit der Fakultäten, Hamburg, Meiner 
[EA 1798].  

Hare, Richard M. 1952: The Language of Morals, Oxford, Oxford 
University Press.  

                                               
19  Vgl. Rawls 1971. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE UND LEBENSWELT

45

Hare, Richard M. 1981: Moral Thinking, Oxford, Oxford Univer-
sity Press. 

Nida-Rümelin, Julian 2005: Über menschliche Freiheit, Stuttgart, 
Reclam. 

Nida-Rümelin, Julian 2006: „Theoretische und angewandte Ethik: 
Paradigmen, Begründungen, Bereiche“, in: ders.: Angewandte 
Ethik, Stuttgart, Kröner 2006. 

Nida-Rümelin, Julian 2007a: Autonomie und Würde angesichts 
des eigenen Todes. Beitrag zur Tagung „Sterbehilfe. Recht auf 
leidfreies Leben?“ an der FU Berlin, 23.-24. November 2007, 
i.E.  

Nida-Rümelin, Julian 2007b: „Freiheit als naturalistische Unterbe-
stimmtheit von Gründen“ in: Heilinger, Jan-Christoph (Hrsg.): 
Naturgeschichte der Freiheit (Reihe Humanprojekt), Berlin, de 
Gruyter, 229-245. 

Popper, Karl 1994: Logik der Forschung, Tübingen, Mohr Siebeck 
[EA 1935]. 

Rawls, John 1971: A Theory of Justice, Cambridge, Harvard Uni-
versity Press. 

Roth, Gerhard 2003: Aus Sicht des Gehirns, Frankfurt a.M., Suhr-
kamp. 

Singer, Wolf 2002: Der Beobachter im Gehirn, Frankfurt a.M., 
Suhrkamp. 

Singer, Wolf 2003: Ein neues Menschenbild? Gespräche über Hirn-
forschung, Frankfurt a.M., Suhrkamp. 

Stegmüller, Wolfgang 1969: Probleme und Resultate der Wissen-
schaftstheorie und Analytischen Philosophie, Berlin u.a., 
Springer.  

Strawson, Peter 1974: „Freedon and Resentment“, in: ders.: Free-
dom and Resentment and other Essays, London, Routledge. 

Vogt, Katja 2008: Law, Reason, and the Cosmic City: Political Phi-
losophy in the Early Stoa, New York, Oxford University Press. 

von Arnim, Hans (Hrsg.) 1978a: Stoicorum veterum fragmenta. 
Band 2: Chrysippi fragmenta logica et physica, München, 
Teubner.  

von Armin, Hans (Hrsg.) 1978b.: Stoicorum veterum fragmenta. 
Band 3: Chrysippi fragmenta moralia. Fragmenta successorum 
Chrysippi, München, Teubner. 

von Humboldt, Wilhelm 1960a: „Ideen zu einem Versuch, die 
Gränzen [sic] der Wirksamkeit des Staats zu bestimmen [EA 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JULIAN NIDA-RÜMELIN

  46

1792]“, in: ders.: Schriften zu Anthropologie und Geschichte, 
Stuttgart, Cotta. 

von Humboldt, Wilhelm 1960b: „Über die Bedingungen unter de-
nen Wissenschaft und Kunst in einem Volke gedeihen (Bruch-
stück) [EA 1814]“, in: ders.: Schriften zu Anthropologie und 
Geschichte, Stuttgart, Cotta. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 47

„Seelen“ 

ROBERT SPAEMANN

Im alltäglichen Sprachgebrauch ist die Seele sehr präsent, doch in 
philosophischen Zusammenhängen taucht sie nur noch selten auf, 
und auch Theologen fassen den Begriff oft nur mit spitzen Fingern 
an.1 Ich plädiere dafür, dass es weiter vernünftig ist, von Seelen zu 
sprechen – und zwar bei Menschen und Tieren. 
 In der Vergangenheit haben aufstrebende Wissenschaften, die 
ein hohes Erklärungspotential hatten, sich zugleich oft über-
schätzt. Ihre Totalitätsansprüche erwiesen sich im Rückblick als 
absurd. Das war bei Soziologie und Psychologie so, jetzt sind die 
Neurowissenschaften dran. Hier gilt sinngemäß, was der Philo-
soph Edmund Husserl vor einem Jahrhundert mit Blick auf die 
Psychologie bemerkte: Es ist unmöglich, die Logik psychologisch 
zu erklären. Schon Wittgenstein hielt es für die große Täuschung 
der Moderne, dass die Naturwissenschaften die Welt erklären 
könnten. Vielmehr sind sie selbst erklärungsbedürftig: Naturge-
setze beschreiben Regelmäßigkeiten in der Natur – aber woher 
diese kommen, erklären sie nicht. Warum gilt die eine Formel und 
eine andere nicht? Das hat uns noch kein Physiker sagen können. 
Der Sinn der Welt muss, wie Wittgenstein sagt, außerhalb ihrer 
liegen. 

                                               
1 Dieser Beitrag ist eine überarbeitete Version des 2006 erschienenen 

Aufsatzes „Seelen“ aus: Friedrich Hermanni und Thomas Buchheim 
(Hg.): Das Leib-Seele-Problem, Paderborn, Wilhelm Fink Verlag, 71-
83. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROBERT SPAEMANN

  48

I .  

Die Frage „Gibt es Seelen?“ ist undeutlich, solange nicht klar ist, 
nach wessen Existenz da gefragt wird und was es, mit Bezug auf 
Seelen, heißen soll, dass es sie gibt. Wie sprechen wir von Seelen, 
solange Wissenschaftler, Philosophen und Theologen uns noch 
nicht auf die Finger schauen und die Worte im Mund herumdre-
hen? „Gib dem Kind den Lutscher, dann hat die liebe Seele Ruhe“, 
so sagen wir zum Beispiel. Es gibt aber noch andere Weisen, die 
Seele zur Ruhe zu bringen als Lutscher. Ich erinnere mich eines 
algerischen Mannes in Frankreich, der Arbeit suchte und nach vie-
len abschlägigen Bescheiden, in denen er nur eine Nummer war, 
auf einen Arbeitgeber stieß, der ihm einen Sitzplatz anbot, ihn 
nicht duzte und ihm mit offenbar ehrlichem Bedauern erklärte, 
warum er ihn zur Zeit nicht einstellen könne. „Ich hatte Hunger“, 
so sagte mir der Algerier, „aber meine Seele hatte gegessen.“ Zu 
dieser Art, von „Seele“ zu reden, gehört auch das Wort Jesu: „Was 
nützt es dem Menschen, wenn er die ganze Welt gewinnt, aber 
Schaden leidet an seiner Seele“. Und auch das Wort „Seelsorger“ 
hat hier seinen Platz. Er gibt mir in der Regel nichts zu essen, 
oder, sagen wir, er ist nicht dadurch definiert, dass er Leuten zu 
essen gibt sondern dass er ihnen behilflich ist, mit Essen, Nicht-
essen und den Widerfahrnissen des Lebens richtig umzugehen, 
das heißt so, dass es ihrer Seele gut tut. Ihnen zu essen geben, 
kann dabei allerdings Teil dieser Hilfe sein. 
 Im Übrigen kommt das Wort „Seele“ in einer jedermann ver-
ständlichen Weise in Zusammensetzungen vor wie „seelenvoll“ 
und „seelenlos“ oder „unbeseelt“. Ein Musikvortrag kann seelen-
voll oder seelenlos sein, eine Statue so beseelt, dass ihr Empfin-
dungen wie diejenigen entgegengebracht werden, die eigentlich 
nur einem lebendigen Menschen gelten können. Man spricht aber 
auch vom seelenvollen Blick eines Hundes. „Unbeseelt“ dagegen 
nennen wir einen Leichnam, also einen menschlichen Körper, der 
nicht mehr lebendig ist. 
 In dieser Wendung hat sich wohl schon eine philosophisch 
imprägnierte Vorstellung niedergeschlagen, nach welcher Seele 
gleichbedeutend mit dem Prinzip des Lebens ist. In den anderen 
Wendungen aber bedeutet „Seele“ immer so etwas wie Innerlich-
keit, Erleben, Empfinden oder das Nach-außen-treten eines sol-
chen Inneren. Allerdings gerade nicht Innerlichkeit als Bewusst-

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„SEELEN“ 

49

sein und Denken. Denn sonst wäre das Seelenvollste, was es gibt, 
die Sprache einer wissenschaftlichen Abhandlung, und das carte-
sische Cogito wäre die einfache und unwiderlegliche Manifestation 
der Existenz der Seele, des „denkenden Dings“. Dass dies nicht so 
ist, hat Kant im Paralogismenkapitel der „Kritik der reinen Ver-
nunft“ gezeigt. 
 Die umgangssprachliche Weise, von Seele zu reden, wird seit 
jeher von der Philosophie in zweierlei Richtungen interpretiert. 
Sie bewegt sich in der Mitte zwischen zwei klassischen philoso-
phischen Positionen. Die eine ist die eben genannte cartesische. 
Manifestation von so etwas wie Seele ist das seiner selbst bewuss-
te Bewusstsein. Dieses Bewusstsein ist durch eine ontologische 
Kluft geschieden von der Welt seiner im Raum sich erstreckenden 
Gegenstände, also der materiellen Körper. Allerdings ist dieses 
Bewusstsein selbst auf eine für uns letzten Endes undurchschau-
bare Weise mit einem menschlichen Körper verbunden. Mit der 
Zirbeldrüse, meinte Descartes, und lag dabei nicht weit ab von 
dem, was wir heute denken, nämlich dass das Denken durch das 
Gehirn mit der materiellen Welt verbunden ist. Der seelenvolle 
Vortrag eines Musikstücks und die „Seelenruhe“, mit der jemand 
eine Hiobsbotschaft aufnimmt, haben allerdings Konnotationen, 
die sich in dieser philosophischen Engführung kaum unterbringen 
lassen. Das Cogito ist weder ruhig noch unruhig, und seelenvoll 
kann eine Musik nur per analogiam heißen, weil sie intensive, 
aber sanfte Empfindungen weckt. Aber die cartesische res cogitans 
empfindet nicht, sie kann sich nur irgendwelcher Empfindungen 
bewusst werden. Dass es aber gerade ihre Empfindungen sind, 
deren sie sich bewusst wird, das bleibt innerhalb des cartesischen 
Dualismus letzten Endes unverständlich. Denn Empfindungen 
gehören zum Körper, der Körper aber zur Außenwelt. Was es hei-
ßen soll, das ein Körper mein Körper ist, muss dunkel bleiben, so-
lange das „mein“ sich auf ein denkendes Ding bezieht, für das alle 
Körper der homogenen Welt äußerer Gegenstände angehören. 
Wenn wir unter „Seele“ einen solchen homunculus in einem Men-
schen verstehen, dann liegt es nahe, an dessen Existenz nicht zu 
glauben. 
 Auf der anderen Seite steht Aristoteles. Er beanstandet es 
schon als Fehler seiner zeitgenössischen schreibenden und for-
schenden Kollegen, dass sie „immer nur an die menschliche Seele 
zu denken scheinen“ (De anima 402 b). Dabei ist für Aristoteles 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROBERT SPAEMANN

  50

das, was den Menschen prinzipiell von allen anderen Lebewesen 
unterscheidet, nämlich die Vernunft, gerade nicht Seele. Seele ist 
nach seiner Definition überhaupt nicht ein selbständig Seiendes 
sondern das, was ein selbständig Seiendes, nämlich einen leben-
digen Körper zu dem macht, was er ist. Aber was heißt hier „ma-
chen“? Es heißt: Grund dafür sein, dass etwas das ist, was es ist. 
Ein solcher Grund heißt bei Aristoteles „morphé“, Form. Was es 
aber heißt, dass die Form Grund ist, können wir uns leicht klar 
machen, indem wir überlegen, was wir antworten, wenn jemand 
uns als seine Gastgeber fragt: „Warum hat heute Nacht ein Vogel 
in eurem Garten gesungen?“ Wir werden antworten: „Bei uns gibt 
es Nachtigallen, und Nachtigallen singen bei Nacht.“ In der Regel 
genügt das als Antwort. Wer wissen will, warum Nachtigallen bei 
Nacht singen, dem wird man entweder etwas über die genetisch 
bedingten spezifischen Auslösemechanismen des Nachtigallenge-
sangs erzählen, und wenn er weiterfragt, warum Nachtigallen ge-
rade diese Mechanismen haben, dann bleibt noch die Möglichkeit 
einer hypothetischen Evolutionsgeschichte. Aber diese Geschichte 
wird wiederum nicht eine Geschichte dieser Mechanismen sein 
sondern eine Geschichte der Vogelart, zu der diese Art von Ge-
sang samt dessen Auslösern gehört. Es gibt diese Mechanismen 
nur jeweils als Bestandteile einer Artnatur. Die Frage, warum 
Nachtigallen bei Nacht singen heißt nämlich fragen, warum Nach-
tigallen Nachtigallen sind. Denn Nachtigallen sind eben unter an-
derem Vögel, die bei Nacht singen. Das gilt auch für künstliche 
Dinge, z.B. für ein Fahrrad. Warum hat dieses Ding zwei Räder? 
Weil Fahrräder zwei Räder haben. Allerdings ist bei künstlichen 
Dingen das zugrunde liegende Material von außen organisiert für 
einen Zweck, der dem Ding äußerlich ist. Oder besser gesagt, es 
bleibt diesem Material äußerlich, Material zu sein für ein Ding. 
Denn dieses Ding ist nicht an sich selbst ein Ding, sondern nur 
weil und solange wir es als solches betrachten. Warum es Fahrrä-
der mit zwei Rädern gibt, können wir erklären, wenn wir von un-
serem Zweck schneller Fortbewegung ausgehen. 
 Eine Schildkröte ist, was sie ist, unabhängig davon, als was 
wir sie betrachten. Sie ist ein natürliches Ding, ein Lebewesen, ein 
zoon, das ständig auf etwas aus ist, von dem wir wissen, dass es 
seiner Selbsterhaltung und der Erhaltung seiner Art förderlich ist. 
Dass es selbst nicht davon weiß sondern nur wir, heißt das also 
nicht, dass es eben, wie jedes artifizielle System, nur für uns ein 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„SEELEN“ 

51

System, also eine Einheit ist? Das ist deshalb nicht der Fall, weil 
zwar nur wir, die menschlichen Beobachter, das Aussein-auf des 
Tieres, seinen Trieb in seiner teleologischen Struktur verstehen. 
Aber das heißt nicht, dass der Trieb nur für uns ein Trieb ist, so 
wie die Suchbewegung eines elektronischen Torpedos nur für uns 
eine Suchbewegung ist. Denn an sich sucht natürlich das Torpedo 
nichts, während das Tier selbst sucht. Was nur wir wissen, ist wa-
rum es das sucht, was es sucht. Gewiss, das Tier scheint auch zu 
wissen, was es sucht, denn wenn es das Gesuchte gefunden hat, 
ist es offenbar zufrieden und die liebe Seele hat Ruhe. Aber wa-
rum seine Seele gerade durch diesen Fund Ruhe hat, das verste-
hen nur wir. Darum frisst das appetitlose Tier eben einfach nicht, 
während wir wissen, wozu der Hunger gut ist und bei chroni-
scher Appetitlosigkeit zum Arzt gehen, weil wir den Wunsch ha-
ben, den Wunsch zum Essen zu haben. Den Wunsch zum Essen 
aber hat auch das gesunde Tier. (Es gibt Menschen, denen die An-
ziehungskraft des anderen Geschlechts fehlt, auf der die Fortexis-
tenz der menschlichen Gattung beruht. Es handelt sich hier offen-
kundig um das, was Aristoteles eine „hamartia tes physeos“ 
nennt, einen „Fehler der Natur“.) 

I I .  

Die bisherigen Bemerkungen sind zunächst einfach Paraphrasen 
des aristotelischen Satzes „Leben ist das Sein des Lebendigen.“ 
Leben ist nicht eine Eigenschaft des dem Lebewesen zugrundlie-
genden Materials sondern es ist eine Weise zu sein. Ja, es ist die 
exemplarische Weise zu sein. Wenn wir von der Existenz von 
Dingen sprechen und mehr meinen als deren Objektsein für ein 
Subjekt, dann meinen wir, sie seien auf irgendeine Weise dem 
Sein des Subjektes ähnlich. Das Sein des Subjektes aber ist nicht 
sein Bewusstsein sondern sein Leben. Andernfalls hätten ja Sub-
jekte aufgehört zu existieren wenn sie bewusstlos sind, also z.B. 
wenn sie schlafen. Seit Platon und erst recht seit den Neuplatoni-
kern kennen wir die ontologische Trias „Sein-Leben-Bewusst-
sein“. Erst Descartes hat mit dieser Trias gebrochen. Er kennt nur 
noch Bewusstsein und das bewusstlose Sein ausgedehnter Objek-
te. Leben ist demgegenüber keine clara et distincta perceptio. Des-

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROBERT SPAEMANN

  52

cartes schrieb in einem Brief an die Prinzessin Elisabeth, um zu le-
ben müsse man aufhören zu reflektieren. Tatsächlich wird es nie-
mandem gelingen, morgens aus dem Bett zu kommen, wenn er 
darüber nachdenkt, wie er das macht, einen Willensentschluss in 
eine Bewegung seiner Beine umzusetzen. 
 Für Aristoteles heißt, so sagte ich, Seele das Prinzip des Le-
bendigen. Aber wir stoßen immer wieder auf dieselbe Schwierig-
keit: was heißt „Prinzip“? Ist es etwas anderes als eine Abstrakti-
on, so wie das Wort „Leben“ und mit diesem gleichbedeutend? 
Wenn Leben Sein des Lebendigen ist, dann sind die verschiedenen 
Arten des Lebendigen verschiedene Weisen zu sein. Aristoteles 
nennt die Weise eines Dinges zu sein physis, Natur. Die Natur ei-
nes natürlichen Dinges ist der Grund seines spezifischen Verhal-
tens und seiner spezifischen Reaktionen auf äußere Einwirkun-
gen. Die Natur lebendiger Dinge aber heißt Seele. Was lebendige 
Dinge von nicht lebendigen unterscheidet, ist, dass ihre Existenz 
nicht einfaches Vorhandensein ist sondern eine Leistung, ein akti-
ver Selbstvollzug. Lebewesen sind darauf aus, zu sein, was sie 
sind. Ihr Sein ist beständiger aktiver Widerstand gegen das 
Nichtsein. Ihre Einheit ist ein ununterbrochener Prozess der Integ-
ration. Wird er unterbrochen, dann hört das Lebewesen auf zu 
sein. Es stirbt. Leben ist Negentropie, eine unwahrscheinliche, der 
Tendenz der Entropie entgegengesetzte Tendenz, die am Ende 
immer unterliegt, aber dass sie überhaupt ist, ist ihr Triumph. 
 Die Integration zu einer lebendigen Einheit kann verschiedene 
Formen annehmen. Es ist mit Bezug auf die höheren Lebewesen 
die herrschende Lehrmeinung, dass die Integration des Organis-
mus geleistet wird durch das Gehirn, wenigstens ab dem Zeit-
punkt, wo der Organismus ein Gehirn ausgebildet hat. Diese An-
sicht ist inzwischen durch einige amerikanische Publikationen, 
vor allem von Dr. Allan Shewmon nachhaltig erschüttert. Es ist 
erwiesen, dass so genannte hirntote Menschen, wenn auch mit 
Unterstützung durch Apparate, ihren Hirntod um Jahre überlebt 
haben. Ein hirntoter Knabe hat die ganze Pubertät durchgemacht. 
Bekannt ist der Fall der hirntoten Frau in Erlangen, die ein Kind 
bis zur Geburt ausgetragen hat. Die Integration des Organismus, 
so lautet die Schlussfolgerung, ist offenbar ein holistisches Ge-
schehen, für das überhaupt nicht ein einzelnes Organ „verant-
wortlich“ ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„SEELEN“ 

53

 Welchen Grund aber haben wir, dieses Geschehen nicht sys-
temtheoretisch zu deuten, also als Funktion eines spezifischen Zu-
sammenwirkens materieller Elemente? Wozu hier von Seele spre-
chen? Was unterscheidet, so könnten wir verallgemeinernd fra-
gen, Lebensprozesse von ihrer perfekten Simulation?
 Der Unterschied liegt darin, dass wir uns zwar durch Simula-
tion das Funktionieren unserer eigenen Lebensprozesse verständ-
lich machen können, dass wir das aber nur können, wenn wir die 
zu diesem Zweck in Gang gesetzten Prozesse unter dem Gesichts-
punkt ihrer Herbeiführung dieses Zweckes, also teleologisch in-
terpretieren. Diese Ergebnisorientierung der Simulation ist aber 
nur möglich für Wesen, die von sich selbst her, nämlich weil sie 
leben, wissen, was es heißt, auf etwas aus zu sein. Ein Thermostat 
ist von sich selbst her kein Thermostat. Die Prozesse, die in ihm 
ablaufen, haben von sich her kein Ziel und kein Ende. Sie sind ge-
genüber der Aufrechterhaltung einer gleich bleibenden Tempera-
tur im Raum gleichgültig. Menschen, also lebende Wesen, haben 
sie so arrangiert, dass das Ergebnis der Interaktion verschiedener 
mechanischer Abläufe eine gleich bleibende Zimmertemperatur 
ist. Menschen sind es, die Temperaturen zu verschiedenen Zeiten 
miteinander vergleichen und ihre Gleichheit oder Ungleichheit 
feststellen. Und so auch, wenn sie informationsverarbeitende Ma-
schinen herstellen. Wir sind es, die materielle Zustände als un-
wahrscheinlich und daher als Träger möglicher Information be-
nutzen und dann sozusagen rückwirkend Information durch Neg-
entropie definieren. Mit anderen Worten: Die Simulation, weit 
entfernt, uns das zu erklären, was sie simuliert, setzt vielmehr 
immer das Original voraus, um überhaupt als Systemstruktur und 
als Simulation aufgefasst werden zu können. Der Psychosomati-
ker Thure von Uexküll hat in seinem längst nicht genügend beach-
teten Werk „Mensch und Natur“ sorgfältig herausgearbeitet, dass 
unsere Kausalanalysen immer eine teleologische Verfassung ha-
ben. Wir müssen einen Ausschnitt der Wirklichkeit herstellen und 
einen Zustand als Endzustand betrachten, mit Bezug auf den wir 
dann Antezedensbedingungen suchen, also Mittel zur Herbeifüh-
rung dieses Endzustandes. In der unbelebten Natur gibt es keine 
von sich her ausgezeichneten Endzustände, also keine Wirklich-
keitskreise, sondern nur einen sich unendlich fortwälzenden 
Weltprozess, den man eigentlich nur als eine Art „Vorwirklich-
keit“ betrachten kann, ähnlich dem apeiron bzw. der hyle, der Ma-

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROBERT SPAEMANN

  54

terie des Aristoteles. Erst wir, die Betrachter, bringen diesen Pro-
zess in einzelnen Ausschnitten zur Wirklichkeit. „Forma dat esse“, 
heißt es bei den Aristotelikern des Mittelalters. Aber die Form ist 
in der unbelebten Natur das Produkt der Beobachtung, wie uns 
die heisenbergsche Unschärferelation deutlich gemacht hat. Es hat 
keinen Sinn zu fragen, was die Elementarteilchen denn selbst sind, 
ehe sie sich uns, je nach unserer Fragestellung als Teilchen oder 
als Korpuskel präsentieren. 
 Das Lebendige zeichnet sich dadurch aus, dass das telos seiner 
Lebensprozesse nicht von außen an es herangebracht wird, son-
dern dass es selbst sich von sich aus durch das Aussein-auf als ei-
ne Weise des Seins definiert. Das telos wird nicht von außen an es 
herangebracht, es ist selbst teleologisch verfasst. Darum nennt 
Aristoteles die Seele „Entelechie“, also das eigene Innehaben eines 
telos. Von dieser entelecheia heißt es, sie sei „morphé“, d.h. Form. 
Die Form ist also nicht ein statisches Ordnungsprinzip und Leben 
nicht wie Nicolai Hartmann schrieb, eine bloße Überformung ei-
nes von sich gegen diese Überformung indifferenten Materials. 
Eine solche Überformung ließe sich ja sehr wohl auch simulieren. 
Und auch die Strukturen, die sich, wie wir heute wissen, spontan 
aus einem Chaos herausbilden, sind nicht Entelechien, d.h. ihr 
Organisationsprinzip ist nicht eine Leistung oder Funktion. Leben 
aber heißt, Anorganisches ständig in den eigenen Dienst stellen, 
nämlich in den Dienst an der Selbstverwirklichung und Selbster-
haltung des Lebendigen. Lebendiges ist nicht den physikalischen 
und chemischen Gesetzmäßigkeiten entzogen. Aber mit dem Le-
bendigen entsteht eine neue spezifische Form der Ursächlichkeit, 
nämlich der Reiz, und eine neue Form von Ursache-Wirkungs-
Relation, das Verhältnis Reiz-Reaktion. Und hier zeigt sich nun 
wiederum das, was wir Entelechie, Seele nennen können, nämlich 
ein Prinzip der Spontaneität, der Eigentätigkeit, aufgrund dessen 
das Lebendige selbst darüber entscheidet, was für es Ursache sein 
soll und was nicht. Und diese Entscheidung ist eine Funktion der 
Tendenz des Lebendigen, sich zu verwirklichen und sich zu erhal-
ten. So entscheidet das menschliche Auge darüber, wann ein 
Lichtsignal für es zu einem Reiz wird. Wenn wir aus einem hellen 
Raum in einen dunklen treten, sehen wir zunächst nichts. Aber 
das Auge adaptiert sich an die Dunkelheit und reagiert dann auf 
ein schwaches Licht, das es eine Minute zuvor gar nicht wahrge-
nommen hat. Und der Fressnapf, der im hungrigen Hund die Se-

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„SEELEN“ 

55

kretion von Säften anregt und ihn zum Napf rennen lässt, ist für 
den satten Hund so gut wie nicht da. 
 Das Lebewesen senkt und erhöht seine Reizschwelle. Aller-
dings nur in einem bestimmten Spielraum, der durch seine Artna-
tur, also durch seine entelechiale Form vorgegeben ist. Wo die Ein-
wirkung zu schwach oder zu stark ist, kann das Lebewesen nicht 
mehr reagieren, sondern die Pflanze geht ein und das Tier weicht 
der Einwirkung oder deren Fehlen durch Ortsveränderung aus. 
 Aber noch einmal die Frage: lässt sich all dies nicht schließlich 
auch simulieren? Gibt es überhaupt irgendeine Leistung von Le-
bewesen und von denkenden Wesen, die sich nicht simulieren 
lässt? Mir scheint, es ist eine schwache Verteidigung der Ur-
sprünglichkeit von Leben und von Bewusstsein, wenn man ver-
sucht, irgendwelche objektivierbaren Leistungen zu ersinnen, die 
eine Maschine nicht perfekt nachahmen kann. Diese Art der Ver-
teidigung ist ständig mit Rückzugsgefechten beschäftigt und mit 
dem Errichten immer neuer enger Mauern, die uneinnehmbar sein 
sollen und dann eben doch eingenommen werden. Der dauerhafte 
Sieg des Computers über den Schachweltmeister ist – leider, leider 
– nur eine Frage der Zeit. 
 Keine Frage der Zeit ist die Beantwortung der Frage, wie es ist, 
eine Fledermaus zu sein. Das wissen wir nicht und werden es nie 
wissen, sofern wir nicht selbst die Seele einer Fledermaus haben, 
also Fledermäuse sind. Aber dann wären wir nicht mehr wir son-
dern Fledermäuse und wüssten nicht mehr, wie es ist, ein Mensch 
zu sein. Und wir wüssten auch nicht, wie es ist eine Fledermaus 
zu sein, weil es zwar irgendwie ist, eine Fledermaus zu sein, aber 
zum Fledermaussein gehört es aller Wahrscheinlichkeit nach, 
nicht darauf zu reflektieren, wie es ist, das zu sein, was man ist. 
Dennoch haben wir Grund anzunehmen, dass es irgendwie ist, ein 
Lebewesen zu sein, während es ebenso vermutlich nicht irgend-
wie ist ein Atom zu sein. Weshalb es denn im Grunde nur mit Be-
zug auf Lebendiges Sinn hat, von Sein in einem anderen Sinn zu 
sprechen als im Sinn von Objektsein für ein Lebewesen. White-
head hatte, wie mir scheint, recht mit der apodiktischen Behaup-
tung, zu einer aktualen Entität gehöre notwendig ein Subjektpol. 
Lebendiges aber unterscheidet sich von Unlebendigem dadurch, 
dass dieser Subjektpol ihm nicht äußerlich sondern in ihm selbst 
ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROBERT SPAEMANN

  56

 Was diese Worte aber bedeuten, also die Worte „Innehaben“, 
„Auf etwas aus sein“, „Selbstsein“ usw., die alle Paraphrasen des 
Wortes „Leben“ sind, das wissen wir nur, weil wir selbst leben. 
Alle Versuche, Leben als einen komplizierten Aggregatzustand 
von anorganischer Materie zu verstehen, scheitern daran, dass wir 
uns selbst so nicht verstehen können. Wir selbst aber sind nicht 
reine Geister in Maschinen sondern unser Sein ist bewusstes Le-
ben. Aber das Leben von Tieren und Pflanzen ist nicht bewusstes 
Leben. Mit welchem Recht können wir dann versuchen, ihr Leben 
nach Analogie des unsrigen zu verstehen? Wissen wir, wie unbe-
wusstes Leben ist? Natürlich nicht, denn wenn wir wissen, was 
Leben ist, ist es eben bewusstes Leben. Und doch erleben wir 
selbst ständig das Kontinuum von Leben und Bewusstsein. Ich er-
lebe meinen Hunger anders als ein äußeres Ereignis. Ich erlebe ihn 
als meinen Hunger. Das Subjekt, auf das sich dieses „mein“ be-
zieht, ist aber eben nicht mein bewusstes Ich, nicht also mein Be-
wusstsein. Nicht mein Bewusstsein hat Hunger sondern ich. Und 
„ich“, das ist ein Personalpronomen, das sich nicht auf „ein Ich“ 
bezieht, sondern auf einen lebendigen Organismus. Tatsächlich 
bemerken wir ja, dass wir Hunger haben, in der Regel so, dass der 
bemerkte Hunger nicht mit dem Bemerken des Hungers in eins 
fällt. So können wir während einer Arbeit plötzlich bemerken, 
dass wir einen leichten Kopfschmerz haben und dann uns erin-
nern, dass wir schon einige Zeit lang ein diffuses Unbehagen ver-
spürten. Aber erst, wo es unsere Aufmerksamkeitsschwelle über-
schreitet, wird es uns in bestimmter Form, nämlich als Hunger 
bewusst, den wir schon eine Weile hatten. Wenn wir nun gefragt 
werden, was der Hunger war, ehe wir uns seiner bewusst wur-
den, so ist es unmöglich, diese Frage zu beantworten. Denn wir 
können ja nur von dem Hunger wissen, von dem wir wissen. Wir 
müssten also antworten: „Der unbewusste Hunger ist dasselbe 
wie der bewusste Hunger abzüglich des Bewusstseins.“ Wir wis-
sen, dass abzüglich des Bewusstseins etwas von der Wirklichkeit 
des Hungers bleibt. Aber dieses etwas können wir nicht in einer 
klaren und deutlichen Weise beschreiben. Aber es genügt uns zu 
wissen, dass der Hunger schon vor der Reflexion auf ihn da war, 
um zu wissen, dass er uns mit allem Lebendigen verbindet und 
dass wir keinen Grund haben, Hunger und Durst unseres Hundes 
als etwas prinzipiell anderes, als unseren Hunger und Durst an-
zusehen, nämlich als Erleben eines Nahrungs- oder Flüssigkeits-

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„SEELEN“ 

57

mangels. Für alle Wesen, für die es irgendwie ist, das zu sein, was 
sie sind, gilt deshalb, dass wir über sie sprechen müssen und nur 
sprechen können nach Analogie unseres eigenen Erlebens. D.h. 
wir müssen ihnen eine Subjektivität zusprechen, die nicht iden-
tisch ist mit der Subjektivität bewusster und ihrer selbst bewusster 
Menschen und die doch nicht ohne Rekurs auf sie, also auf uns 
selbst wahrgenommen werden kann. Die neuzeitliche Naturwis-
senschaft versteht die Amöbe besser als den Menschen und sein 
Bewusstsein. Dieses schließlich auch noch zu verstehen ist gewis-
sermaßen ihr höchstes Ziel. Aber sie kann dieses Ziel per definiti-
onem nicht erreichen. Denn sie ist wesentlich Bedingungsfor-
schung, die Erforschung objektiver Bedingungszusammenhänge. 
Subjektivität, Selbstsein aber ist gerade Emanzipation von den 
Entstehungsbedingungen. Ein Objekt verstehen wir, wenn wir, 
wie Thomas Hobbes schreibt, „know what we can do with it when 
we have it“. Selbstsein verstehen wir so gerade nicht. Und dass 
wir die Amöbe verstehen, gilt auch nur, wenn wir einen sehr ein-
geschränkten Begriff von Verstehen haben. Die neuzeitliche Na-
turwissenschaft beruht nämlich gerade auf dem Verzicht auf Ver-
stehen. Aristoteles glaubte noch zu verstehen, warum ein Stein 
nach unten fällt. Er verstand nämlich diesen Fall als Analogie zu 
einem Esel, der in den Stall läuft oder eines Menschen, der nach-
hause strebt, an seinen oikeios topos. Auch der Stein will nachhau-
se, und für ihn ist zuhause unten. Der neuzeitlichen Naturwissen-
schaft genügt es zu wissen, mithilfe welcher Naturgesetze wir die-
sen Fall und seine Geschwindigkeit rekonstruieren können. Ver-
stehen können wir etwas nur, soweit wir es nach Analogie von 
uns selbst verstehen können, also wie es ist, eine Amöbe zu sein 
nach Analogie dessen, wie es für uns ist zu sein. Diese auf nichts 
Außerlebendiges zurückführbare Subjektivität alles Lebendigen 
ist es, die wir Seele nennen. Und Seele ist auch das Prinzip der 
Identität eines Lebewesens. Die Frage, wie viele Planken am Schiff 
des Theseus ausgewechselt sein müssen, damit es nicht mehr das 
Schiff des Theseus ist, diese Frage erlaubt beliebige, willkürliche 
Antworten. Das Schiff ist nämlich nur für uns ein Schiff. Und so-
lange Menschen es akzeptieren, das Schiff als Schiff des Theseus 
zu betrachten, obwohl sämtliche Planken erneuert sind, ist nichts 
dagegen einzuwenden. Denn das Schiff ist überhaupt nur „etwas“ 
für uns. Anders wäre es, wenn das Schiff ein natürliches Ding wä-
re und eine Seele hätte. Dann wäre es unserer Willkür durchaus 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROBERT SPAEMANN

  58

entzogen, wie lange wir es als dieses identische Ding betrachten 
wollten. Denn es hätte dann eine Tendenz, einen Trieb, sich selbst 
als eben dieses Ding zu verwirklichen und zu erhalten. Und kein 
Zwillingsschiff, kein Klon dieses Schiffes wäre dasselbe Schiff. Es 
gibt m.E. zwingende Argumente gegen das Klonen von Men-
schen. Kein gutes Argument ist die Behauptung, geklonte Men-
schen hätten keine personale Identität. Dann hätten nämlich einei-
ige Zwillinge auch keine. Sie haben aber eine, und jeder sagt zum 
anderen „Du“ und nicht „Ich“. 

I I I .  

Ich fasse das Bisherige zusammen. Sagen, Lebendiges habe eine 
Seele heißt sagen, dass Lebendigsein nicht verstanden werden 
kann als Epiphänomen, als Zustand oder Eigenschaft dessen, 
woraus das Lebendige besteht, sondern als das Sein dieses Seien-
den, das auf keine Weise rückführbar ist auf seine Entstehungsbe-
dingungen. Lebendiges ist im exemplarischen Sinne das, was 
Aristoteles Substanz nannte. Wenn ein Hund aufhört zu bellen, 
hört er nicht auf zu sein. Wenn er aufhört ein Hund zu sein, hört 
er auf zu sein. Er ist tot. Leben ist seine Weise zu sein, und 
Hundsein ist seine Weise zu leben. Es ist seine Seele. Seele haben 
heißt ferner, nicht als Element der Umwelt eines anderen definiert 
zu sein sondern selbst eine Umwelt zu konstituieren. 
 Eine Seele zu haben verbindet den Menschen mit allem Le-
bendigen. Von allem, was Odem hat, spricht der Psalmist und 
meint damit alles Lebendige, ausdrücklich auch die jungen Raben, 
die nach Gott rufen, indem sie nach Nahrung rufen. Von den üb-
rigen Lebewesen unterscheidet sich der Mensch durch Vernunft 
und durch die in der Vernunft begründete Freiheit des Handelns 
nach Gründen. Zwar ist auch menschliches Handeln zunächst be-
dingt durch vorrationale Bedürfnisse und Impulse. Und wo ich 
keinen Grund habe, eher mit dem linken als mit dem rechten Fuß 
aufzustehen, da steht es mit dieser Entscheidung genau so wie bei 
einem Tier. Ich bin längst aufgestanden, ehe ich mit der Frage fer-
tig bin, mit welchem Fuß ich zuerst aufstehen soll. Aber wo ich 
Gründe habe, etwas zu tun oder nicht zu tun, da geht der irratio-
nale Impuls und das Bedürfnis ein in den Komplex der Hand-

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„SEELEN“ 

59

lungsgründe und es ist eine Sache vernünftiger Entscheidung, 
welchen Stellenwert ich ihnen gebe. So wie alles Lebendige inner-
halb eines gewissen Spielraums selbst automatisch entscheidet, 
welche physikalischen Phänomene für es zu einem Reiz werden, 
auf den es reagiert, so entscheidet der Mensch darüber, welche 
biologischen Impulse für ihn zu einem Motiv werden. Und diese 
Entscheidung geschieht nicht automatisch sondern nach einem 
Prozess des Mit-sich-zu-Rate-Gehens. 
 In diesem Prozess taucht dann das Seinkönnen von anderem 
Lebendigen auf. Denn es gehört wiederum zum Menschen, zu 
wissen, dass anderes Lebendige existiert, das nicht nur zur eige-
nen Umwelt gehört sondern zu dessen Umwelt wir gehören. Mit 
diesem Wissen ist so etwas wie ein Gewissen verbunden, das uns 
veranlasst, diesem Wissen im Handeln zu entsprechen und dem 
anderen, wie wir sagen, „gerecht zu werden“. Wovon ich hier 
spreche, ist das, was wir Geist nennen. Ist Geist etwas Seelisches? 
Ist er begreiflich als Funktion der Selbstverwirklichung und 
Selbsterhaltung eines Menschen? Das scheint nicht der Fall zu 
sein. Als geistiges Wesen ist der Mensch zur Selbstrelativierung 
fähig, und zwar nicht nur als Individuum sondern auch als Gat-
tungswesen und als Multiplikator seiner Gene. Der Mensch ist, 
wie Nietzsche sagte, fähig den Menschen um eines Größeren wil-
len zu lieben als der Mensch. Die Gottesliebe war für Nietzsche 
die höchste Idee, die bisher in der Geschichte aufgetaucht ist. Aris-
toteles hatte unpathetischere Gründe dafür anzunehmen, der nous 
poietikos, die Vernunft könne, da sie sich nicht in ihren biologi-
schen Funktionen erschöpft, nicht Teil der Seele sein und nicht 
durch Zeugung weitergegeben werden. Sie komme „thyrathen“, 
von außen in die Seele hinein. Geist scheint ja doch die Perspekti-
vität aller sinnlichen Wahrnehmung zu transzendieren, schon da-
durch, dass er von dieser Perspektivität weiß und sie entspre-
chend relativieren kann. Geist haben heißt, sich nicht für den Mit-
telpunkt der Welt halten sondern für einen unter anderen. Gerade 
dies wissend wird dann das vernünftige Wesen in einem ganz 
neuen Sinne zum Selbstzweck. Seine Selbstrelativierung gibt ihm 
die Würde, die jede Instrumentalisierung von außen verbietet. 
 Die Welt, die sich dem Geist erschließt, ist die semantische 
Welt, die Welt der Zeichen. Zeichen verweisen auf etwas, aber 
nicht wie Signale, die eine Reaktion auslösen, sondern im Sinne 
des Bedeutens. Sie stehen für etwas als etwas. Semantik aber ist 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROBERT SPAEMANN

  60

dem neurophysiologischen Zugriff prinzipiell entzogen. Was wir 
im Gehirn feststellen können, sind Zustände, räumliche Zustände. 
Also auch Zustände, die durch semantische Gehalte ausgelöst 
werden können, wie Lust und Unlust, Angst und Begierde. Sogar 
der Zustand konzentrierter Aufmerksamkeit auf mathematische 
Sachverhalte oder Probleme. Nicht aber diese Gehalte selbst, nicht 
intentionale Gehalte. Das hat Husserl schon vor fast hundert Jah-
ren in seinen „Logischen Untersuchungen“ definitiv gezeigt. Intenti-
onale Gehalte haben keine Entsprechung im Gehirn. Sonst müss-
ten wir die Infinitesimalrechnung ebenso in einem Gehirn ablesen 
können, wie ein Streichquartett von Mozart oder Michelangelos 
Pietà Rondanini. Die Hirnforschung wäre die Integrationswissen-
schaft für alle Natur- und Geisteswissenschaften. Und ein Fehler 
in einem mathematischen Beweis wäre genau so ein positiver 
Hirnzustand wie die Korrektur dieses Fehlers, ein Zustand, der 
letzten Endes aufgrund physikalischer Gesetze in einen anderen 
übergeht. Man muss diese Dinge nur beim Namen nennen, um ih-
re Absurdität zu erkennen. 
 Die Trias Körper, Seele, Geist entspricht der klassischen, auf 
Platon und den Neuplatonismus zurückgehenden Trias Sein, Le-
ben, Bewusstsein, die erst seit Descartes dem Dualismus von Den-
ken und Ausdehnung, von Geist und Materie gewichen ist. Leben 
war für Descartes keine clara et distincta perceptio und Erleben nur 
dann eine Erkenntnisform, wenn es sich um bewusstes Erleben 
handelt. Ich kann die Geschichte des Problems hier nicht nach-
zeichnen. Es war die Kirche, die, aus einem christologischen Inte-
resse, den Geist zu einem Teil der menschlichen Seele erklärte. 
Rudolf Steiner sprach in diesem Zusammenhang von einer „Ab-
schaffung des Geistes“ durch das Konzil von Konstantinopel von 
680. Steiner ignorierte dabei den Kontext der Frage, um die es 
ging, die volle menschliche Natur Jesu, zu der es auch gehören 
sollte, dass Jesus einen menschlichen Geist hatte, der nicht iden-
tisch mit dem göttlichen Geist war sondern eben integrierender 
Bestandteil dieses leib-seelischen Individuums. Der nous des Aris-
toteles ist eigentlich gar nicht individuiert, sondern mit ihm ragt 
das Geistige als ein Allgemeines in das Individuum hinein, ohne 
doch Teil von ihm zu werden. Der arabische Aristoteliker des ho-
hen Mittelalters, Averroes, hat denn auch den Geist als unsterblich 
betrachtet. Wenn er kein Teil des Menschen ist, kann er auch mit 
dem Menschen nicht sterben. Aber was da nicht stirbt, ist eben ein 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„SEELEN“ 

61

allgemeiner Geist, der nicht durch die Materie individuiert wurde, 
und der deshalb auch das menschliche Individuum, die menschli-
che Seele an seiner Unsterblichkeit nicht partizipieren lässt. Die 
menschliche Seele stirbt. Thomas von Aquin hat dieser These des 
Averroes einen eigenen Essay gewidmet, „De unitate intellectus, 
contra Averroistas“, in dem er die wesentliche Geistigkeit der 
menschlichen Seele verteidigt. Die Seele ist danach jeweils in ih-
rem Wesen definiert durch ihre höchste Funktion. So hat die Seele 
der Tiere auch vegetative Funktionen, die sie mit den Pflanzen 
gemeinsam hat. Dennoch ist sie nicht eine Pflanzenseele, zu der 
dann noch eine eigene Wirklichkeit, die der Bewegung und der 
sinnlichen Wahrnehmung kommt. Sondern was sie zum Tier 
macht und wodurch sie eine Tierseele ist, sind eben die höheren 
Funktionen. Und so der Geist. Es ist der Geist, der die menschli-
che Seele zu einer menschlichen macht. Der Mensch ist nicht ein 
Tier, zu dem dann, wenn es auf dem Höhepunkt seiner Entfaltung 
ist, noch ein überpersönlicher Geist hinzutritt, sondern er ist 
Mensch in jeder seiner Funktionen. Auch in den animalischen, die 
eben nicht nur animalisch sind. Menschliches Essen ist ein kultu-
relles Geschehen, das himmlische Hochzeitsmahl kann deshalb 
nach Analogie des irdischen vorgestellt werden. Und für die se-
xuelle Vereinigung von Mann und Frau gilt genau das Gleiche. 
Die moderne Anthropologie hat diese Sicht bestätigt. Wenn daher 
der menschliche Geist unsterblich ist, dann ist es auch die mensch-
liche Seele, denn sie ist eine geistige Seele. Welchen Grund aber 
haben wir anzunehmen, dass die geistige Seele den Tod des von 
ihr beseelten Körpers überdauert, eine Annahme, die in der 
Menschheit zu fast allen Zeiten dominierend war und die nicht 
identisch ist mit dem christlichen Glauben an die Auferstehung 
des Fleisches? Nicht identisch, sage ich, wohl aber kompatibel, ja 
sogar leichter mit diesem Glauben zusammenzudenken als die 
Annahme eines Ganztodes der Person. Es gibt in der Tradition der 
Philosophie eigentlich nur zwei Gründe und deren Variationen. 
Beide gehen auf Platon zurück. Der erste Grund argumentiert mit 
der Einfachheit des „Ich denke“. Es hat, im Unterschied zum be-
seelten Körper, keine Teile, kann also auch nicht in Teile zerfallen 
und so aufhören zu existieren. Kant hat in dem Kapitel über die 
Paralogismen der reinen Vernunft dieses Argument in der Version 
von Moses Mendelssohn zurückgewiesen. Wir können, so meint 
Kant, nicht wissen, was es mit der Einfachheit des Bewusstseins 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROBERT SPAEMANN

  62

auf sich hat und ob es ontologisch nicht doch nur Epiphänomen 
komplexer Prozesse ist. Zweitens aber gibt es, so schreibt Kant, 
Vergehen nicht nur als Zerfall in Teile sondern auch als Abneh-
men von Intensität intensiver und nicht extensiver Größen. Wir 
können uns das Vergehen der geistigen Seele so denken. Das an-
dere platonische Argument ist eigentlich nie auf ein kräftiges Ge-
genargument gestoßen. Es argumentiert platonisch, ohne, wie das 
Einfachheitsargument, von Platon selbst entfaltet worden zu sein. 
Es geht davon aus, dass die geistigen Funktionen der Seele sich 
nicht mehr im Rahmen biologischer, auf Selbsterhaltung gerichte-
ter Funktionskreise bewegen. Sie beziehen sich auf ewige Wahr-
heiten. Und dies in einem doppelten Sinn. Erstens auf nicht kon-
tingente Wahrheiten wie die der Logik und der Mathematik, 
Wahrheiten, die in keiner Weise daseinsrelativ auf Seelisches sind, 
wie Husserl in seinen „Logischen Untersuchungen“ gezeigt hat. Die 
Vernunft verlässt hier die Sphäre des Kontingenten und Vergäng-
lichen so eindeutig, dass schwer zu sehen ist, wieso sie selbst ganz 
und gar an die Existenz dieser Sphäre gebunden bleiben sollte. 
Aber nicht nur dies: auch die kontingenten Wahrheiten erhebt die 
Vernunft in den Status ewiger, indem nämlich jedes kontingente 
Ereignis dadurch in eine ewige Wahrheit transformiert werden 
kann, dass wir die indexikalischen Ausdrücke wie „hier“ und 
„jetzt“ ersetzen durch neutrale Zeitangaben. Und dann ist es ewig 
wahr und wird ewig wahr bleiben, dass wir am 31. Mai 2008 in 
Hannover über die Seele gesprochen haben. Diese Ablösung von 
der Perspektivität indexikalischer Ausdrücke und die Transforma-
tion kontingenter in ewige Wahrheiten ist ein Specificum des 
Geistes und legt den Gedanken nahe, der Geist müsse selbst die-
ser Ewigkeitssphäre angehören, wo aber der Geist den Charakter 
einer Funktion der Seele hat, da auch die menschliche Seele. Frei-
lich hat eine solche Seele etwas Schattenhaftes. Denn als Seele die-
ses und dieses Menschen ist sie wesentlich Form, Entelechie eines 
Organismus und auf diesen bei der Entfaltung ihrer Funktionen 
angewiesen, auf die Augen für das Sehen und auf die Ohren für 
das Hören. Auf die Sinneswahrnehmungen aber insgesamt für 
das Denken, das seine Gegenstände nur durch die Sinne emp-
fängt. Wenn wir also die geistige Seele als unsterblich denken – 
wozu wir nach Kants Auffassung moralisch genötigt sind –, dann 
können wir sie doch nicht denken als das eigentliche Selbst des 
Menschen, das nun von der körperlichen Fessel befreit ist. Wir 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„SEELEN“ 

63

müssen sie denken als hingeordnet auf eine Auferstehung, durch 
die die menschliche Person als Ganze wiederhergestellt wird. 
Thomas von Aquin geht so weit zu sagen, die vom Leib getrennte 
Seele sei keine Person. Sie ist es deshalb nicht, weil sie bloßes Für-
sichsein ist, das sich nicht die für sie natürliche Objektivität geben 
kann, solange sie dem Medium der Objektivität entzogen ist, der 
Materie. 
 Dass wir den Geist nicht als schwebend über den Wassern des 
Psychischen denken dürfen sondern ihn als geistige Seele denken 
müssen, scheint mir heute besonders wichtig zu betonen. Ich stell-
te schon mit Bezug auf das Seelische die Frage nach der Simulati-
on. Was die Simulation der geistigen Funktionen betrifft, so wer-
den wir immer wieder überrascht durch die anscheinende Unbe-
grenztheit der Simulation solcher Leistungen. Warum sagen wir, 
wenn wir ernsthaft reden, dass der elektronische Rechner eben 
nicht denkt? Weil Denken nicht Denken ist, wenn es nicht als 
Denken erlebt wird. D.h. wenn seine Leistungen nicht Lebensäu-
ßerungen sind. Der Geist in der Maschine ist kein Geist. Es kann 
ihn gar nicht geben. Die Wirklichkeit des Geistes heißt: Leben. 
Darum ist ja auch ein geistiges, personales Wesen nicht tot, wenn 
es aufhört zu denken sondern wenn es aufhört zu atmen. Denken, 
das sich nicht als Denken erlebt, das nicht durch ein ursprüngli-
ches Gestimmtsein in der Welt ist und Welt hat, ist gar kein Den-
ken sondern nur dessen Simulation. Und diese Simulation ist als 
Simulation nur für lebendige Wesen wahrnehmbar. Menschlichen 
Geist gibt es nur als bewusstes Leben. Aber es gilt auch das Um-
gekehrte. Bewusstes Leben ist für uns Paradigma für Leben über-
haupt. Nur von bewusstem Leben aus haben wir Zugang zu nicht 
bewusstem Leben. Und nicht bewusstes Leben ist weniger eindeu-
tig und weniger intensiv Leben als es bewusstes Leben ist. „Qui 
non intelligit“, so schreibt Thomas von Aquin in einem seiner Aris-
toteleskommentare, „non perfecte vivit sed habet dimidium vitae“. 
 Lassen Sie mich noch etwas sagen über die Frage der Weiter-
gabe des Lebens und der Erschaffung personaler, d.h. geistiger 
Seelen. 
 Die aristotelische Lehre besagte, dass der nous, der Geist „thy-
rathen“, von außen in die Seele sozusagen hineinragt, aber nicht 
Teil der Seele ist. In der christlichen Theologie des Mittelalters er-
fuhr diese Lehre eine Abwandlung, von der schon die Rede war. 
Wenn der Geist des Menschen Teil der Seele und also individuiert 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROBERT SPAEMANN

  64

ist und bleibt, dann bleibt doch die Frage, wie wir Menschen uns 
die Entstehung dieser Geistigkeit zu denken haben. Kant schreibt 
in der „Metaphysik der Sitten“, dass wir uns von der Erzeugung ei-
nes Freiheitswesens, also einer Person durch eine „physische Ope-
ration“ keinen Begriff machen können. Die christlichen Lehrer 
folgerten daraus, dass eine solche Erzeugung gar nicht möglich 
sei. Und so finden wir im katholischen Katechismus die traditio-
nelle Lehre, dass die geistige Seele überhaupt nicht durch Zeu-
gung entstehe sondern durch einen unmittelbaren Schöpfungsakt 
Gottes anlässlich der Zeugung. Diese Lehre hat aber einen Haken. 
Ihre Plausibilität steht und fällt mit einer biologischen Hinter-
grundannahme, die die unsrige nicht mehr sein kann, die An-
nahme der so genannten Sukzessivbeseelung. Thomas von Aquin 
war der Meinung, dass der menschliche Embryo zunächst eine 
vegetative und später eine animalische Seele besitze. Erst am vier-
zigsten Tag nach der Zeugung erlösche diese animalische Seele 
und Gott erschaffe nun unmittelbar und ohne Zutun der Eltern 
die menschliche Geistseele. (Übrigens sollte es nur mit Jesus an-
ders gewesen sein. Er besaß vom Augenblick der Empfängnis eine 
menschliche Seele.) Die Lehre von der Sukzessivbeseelung ist heu-
te obsolet und wird nur noch von einigen orthodoxen Thomisten 
vertreten. Wir wissen, dass vom Augenblick der Zeugung an die 
menschliche DNA komplett ist und sich von da an kontinuierlich 
entfaltet. Ein Mensch war nie etwas anderes als ein Mensch. Wenn 
das aber so ist, dann ist die scholastische Theorie unhaltbar, die 
Zeugung habe nichts mit der Entstehung der geistigen Seele zu 
tun. Da es nicht verschiedene Seelen in einem Menschen gibt, 
würde das nämlich heißen, die Zeugung habe gar nichts mit der 
Entstehung der menschlichen Seele zu tun. Aber dann wäre die 
Zeugung keine Zeugung, denn Zeugung ist Erzeugung eines Le-
bewesens, also eines beseelten Wesens. Die These Kants bleibt al-
so, dass wir uns von der Erzeugung eines Freiheitswesens – also 
eines Wesens mit einer geistigen Seele – keinen Begriff machen 
können. Und wenn der verstorbene Papst Johannes Paul II. 
schrieb, der menschlichen Zeugung sei „die Mitwirkung am gött-
lichen Schöpfungsakt auf geheimnisvolle Weise eingeschrieben“, 
dann ist das ein metaphorischer, der Interpretation bedürftiger 
Ausdruck. Aber er ist eine offensichtliche Verabschiedung der Ka-
techismuslehre von der unmittelbaren, also nicht durch so ge-
nannte Zweitursachen vermittelten Erschaffung der Seele. Der 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„SEELEN“ 

65

Papst sagt „geheimnisvoll“. Kant sagt, wir müssen eine solche Ur-
sächlichkeit annehmen, von der wir uns doch keinen Begriff ma-
chen können. Wir verfügen über kein begriffliches Instrumentari-
um, um den Zusammenhang der Innenperspektive und der Au-
ßenperspektive verstehen zu können. So wie wir kein Instrumen-
tarium besitzen, um die Wellennatur und die Korpuskelnatur des 
Elektrons, bzw. seinen Ort und seinen Impuls gleichzeitig beo-
bachten und denken zu können. Dieser unüberwindliche Dualis-
mus ist es, der die Philosophen im Brot hält. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 67

Die Seele im technischen Zeitalter:  

die „Techno-Wissenschaft“ in unserer 

kulturellen Selbstdarstellung  

FRANCO VOLPI † 
„La máquina moderna es cada día más 

compleja, 
 y el hombre moderno cada día más 

elemental.“ 
Nicolás Gómez Dávila 

Der Titel meiner Überlegungen übernimmt die Formulierung ei-
ner bekannten Abhandlung Arnold Gehlens. Der in Verruf gera-
tene Denker und Soziologe wollte damit in den fünfziger Jahren 
auf Martin Heideggers Kritik der Technik antworten und ein kriti-
sches, differenziertes Verständnis der Technik anstelle des kultur-
kritischen, spätromantischen Vorurteils ausarbeiten. Gehlens Titel 
nehme ich jedoch nicht wegen dessen Gesamtinterpretation des 
Phänomens der Technik, sondern nur insofern auf, als er – wie 
mir scheint – in prägnanter, wirksamer Weise einen Gegensatz zur 
Darstellung bringt, der noch heute unser kulturelles Selbstver-
ständnis prägt: die Gegenüberstellung von Seele und Technik. 
 Seele steht für das Symbolische im Menschen, für das Bedürf-
nis des Menschen als animal symbolicum, sein Leben in einen Sinn-
rahmen einzuordnen, also es durch Sinnressourcen zu verstehen 
und im Hinblick auf eine gelungene Form zu orientieren. Um sich 
in der Welt zurechtzufinden, braucht der Mensch sozusagen eine 
Seele. 
 Technik ist das hochkomplexe Phänomen, das wir wohl alle 
kennen und mit dem wir tagtäglich konfrontiert werden. Wie es 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRANCO VOLPI

  68

im Großen Brockhaus heißt: Technik ist „engeren Sinnes die Na-
turbeherrschung im Dienste menschlicher Lebensführung und 
Daseinsgestaltung“, also wie sich der Mensch die Natur dienstbar 
macht; „im weiteren Sinne die Art, wie Mittel für vorgesetzte 
Zwecke angewendet werden“. Um anzuzeigen, dass hinter dem 
Projekt Technik mittlerweile die ganze Wissenschaft eingespannt 
ist, dass beide nunmehr ein einheitliches System bilden, spricht 
man seit einiger Zeit von „Techno-Wissenschaft“. Die westliche 
Zivilisation ist ja zu einem Zustand avanciert, in dem Wissen-
schaft, Technik, Industrie nur in Zusammenhang gesehen werden 
können. 

1.  Zu e iner  Phi losophie  der  Technik  

Dass Wissenschaft und Technik nunmehr zu einer Einheit ver-
schmelzen, tritt zunehmend ins allgemeine Bewusstsein. Der erste 
Diagnostiker, der den Ausdruck „Techno-Wissenschaft“ benutzte, 
war wohl in den Siebziger Jahren der französische Rechtshistori-
ker und Kulturkritiker Jacques Ellul, der von «techno-science» 
sprach und dann die systematische Einführung des Terminus 
durch Gilbert Hottois inspirierte.1 In der Zwischenzeit ist wohl 
kein Zweifel daran möglich, dass Wissenschaft und Technik zur 
treibenden Kraft der Globalisierung geworden sind, zu einem der 
Hauptfaktoren, die unsere Welt prägen.  
 Mit dem wachsenden Bewusstsein dieser Verschmelzung sind 
jedoch allenthalben auch Bedenken entstanden bezüglich des Stel-
lenwerts, den Wissenschaft und Technik in der gegenwärtigen 
Welt und für die heutige Menschheit einnehmen. Man fragt: Wel-
che Bedeutung haben sie in unserer kulturellen Selbstdarstellung? 
In welchem Maße bestimmen sie unser kollektives Bewusstsein 
und unsere Weltanschauung? 
 Mit der Anerkennung ihrer außerordentlichen und unver-
zichtbaren Errungenschaften kommt die Sorge um ihr eigentliches 
Wesen auf, um ihre uneingeschränkte Entwicklung und um die 
Möglichkeit ihrer Lenkung und Kontrolle. Bezüglich dieser und 
weiterer Probleme hat sich eine eigenständige philosophische Re-

                                               
1  Vgl. Séris 1994: 215-17.  

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE IM TECHNISCHEN ZEITALTER

69

flexion entwickelt, die unter einer inzwischen geläufigen Benen-
nung kursiert: Philosophie der Technik. 
 Betrachtet man, wie es damit in anderen Kulturbereichen 
steht, in denen die Technikphilosophie sich bereits mit eigenen 
Einrichtungen, Zünften, Zeitschriften und Kongressen ausgerüstet 
und ihre institutionelle Anerkennung als wissenschaftliche Dis-
ziplin erlangt hat, so wittert man doch eine Gefahr: Es hat sich 
zwar eine Reflexion und Diskussion entfacht, die verdienstvoll auf 
das Phänomen der Technik eine selektive Aufmerksamkeit ge-
lenkt hat, doch all diese theoretischen Bemühungen üben eine 
bloß untergeordnete und kaum orientierende Dienstfunktion aus. 
Statt als ancilla theologiae front nun die Philosophie sozusagen als 
Magd der Technik. 
 Gewiss, die Philosophie hat sich seit alters her unter verschie-
denen Schirmherrschaften entwickelt. Am Anfang unter derjeni-
gen von Religion und Theologie, später unter derjenigen der Poli-
tik, heute vor allem unter derjenigen der Wissenschaft. Also: es ist 
weiter nicht so schlimm, wenn heute auch Wissenschaft und 
Technik sie mit Fragen und Problemen beschäftigen. Doch die Ge-
fahr einer solchen Disziplinarisierung – und überhaupt die Gefahr 
der zahlreichen Philosophien im Genitiv, die heute allenthalben 
dort entstehen, wo nur ein Problem als gesellschaftlich relevant 
empfunden wird: Philosophie der Medizin, Philosophie des 
Sports, Philosophie der Mode, Philosophie des Design, Philoso-
phie des Films, Philosophie von diesem und jenem – ist, dass man 
die Philosophie zu einer edlen Anabasis, will sagen: zu einem 
strategischen Rückzug aus den traditionellen Fragen der großen 
Philosophie reduziert, um sich in Detailprobleme zu flüchten.  
 Seit jeher hat sich die Philosophie allerdings als Querdenken 
par excellence ausgezeichnet. Als Fähigkeit, radikal zu fragen, auf 
das Ganze zu gehen und Gründe zu erfinden, um das Evidente in 
Zweifel zu ziehen. Man fragt sich demnach: Ist denn eine Philoso-
phie der Technik im Nominativ möglich? Kann man Wissenschaft 
und Technik zu einem philosophischen Grundproblem machen 
und darüber nachdenken, was sie mit den von ihr herbeigeführten 
grundlegenden Weltveränderungen für den heutigen Menschen 
und dessen kulturelle Selbstdarstellung bedeuten? Ob sie unsere 
Seele verdrängt oder verzehrt haben? 
 Wir alle kennen die bunte Vegetation von Gegenständen und 
Apparaten, mit denen uns die Technik tagtäglich umringt. Wir 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRANCO VOLPI

  70

kennen den Lärm, mit dem der Fortschritt den zeitgenössischen 
Menschen betäubt, und das Gefühl der Verlorenheit und Sinnlo-
sigkeit, das man sonntags spürt, wenn die Maschine stillsteht. Ei-
ne Maschine, die mit jedem Tag komplexer, und ein Mensch, der 
mit jedem Tag elementarer wird. Wir alle sehen, wie geschickt der 
heutige Mensch beim Einrichten von Industriehallen ist, und 
zugleich wie unfähig, einen Tempel, einen Palast oder eine Kirche 
aufzubauen, also einer Stadt Seele zu verleihen. Er hat den Traum 
vom vergangenen Zeitalter des Goldes durch den des künftigen 
Zeitalters des Kunststoffs ersetzt. Wir fragen: Kann man die tech-
no-wissenschaftliche Veränderung der Welt durch eine konsens-
fähige symbolische Erfahrung auffangen? Oder bildet die Technik 
ein asymbolisches und an-ethisches System, das sich der Souverä-
nität unserer Einbildungskraft entzieht? Ist sie eine «Machen-
schaft», über die wir beim besten Willen nicht mehr verfügen, 
sondern von der wir beherrscht werden? 
 Wollte man eine Geschichte der neuzeitlichen und modernen 
Technikphilosophie rekonstruieren – wie man es zu tun pflegt, 
wenn man neugeborene Wissenschaften mit einer Ahnengalerie 
ausstatten will –, so ließe sich als Geburtsurkunde der Technikphi-
losophie Rousseaus berühmte Antwortrede von 1750 auf die zum 
Wettbewerb gestellte Frage der Académie von Dijon angeben: 
„Discours sur cette question: le rétablissement des sciences et des 
arts a-t-il contribué à épurer les moeurs?“ Rousseaus Rede ist ein 
ausgezeichnetes Vorbild für eine Technikphilosophie im Nomina-
tiv. Deren These lautet: Wissenschaft und Technik haben die Na-
turseele des Menschen verdorben. Doch ohne so weit zurückzu-
greifen, reicht es, wenn man die Hauptdokumente der Technik-
philosophie des 20. Jahrhunderts in Erwägung zieht: sie haben oft 
diesen Fundamentalcharakter.  
 Ich meine etwa Werner Sombarts Betrachtungen zu Technik und 
Kultur (1911), die Gedanken über Technik, die Romano Guardini als 
Briefe vom Comer See (1927) konzipierte. Oder Der Arbeiter (1932) 
von Ernst Jünger sowie auch Die Perfektion der Technik (1949) sei-
nes Bruders Friedrich Georg. Dann die Meditación de la técnica
(1939) von Ortega y Gasset und Das Kunstwerk im Zeitalter seiner 
technischen Reproduzierbarkeit (1936) von Walter Benjamin. Und 
weiter – nach dem Zweiten Weltkrieg – Adornos und Horkhei-
mers Kritik der technologischen Rationalität und die komplemen-
täre Technikdiagnose des späten Heidegger. Dann Die Seele im 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE IM TECHNISCHEN ZEITALTER

71

technischen Zeitalter (1949, 1957) von Arnold Gehlen, La technique 
ou l’enjeu du siècle (1954) des bereits erwähnten Jacques Ellul, Die 
Antiquiertheit des Menschen (1956-1980) von Günther Anders oder 
Das Prinzip Verantwortung (1979) von Hans Jonas. Bis zu Techne. Le 
radici della violenza (1979) von Emanuele Severino. Ein vielfältiges 
und überaus reiches Panorama: All diese Zeitdiagnosen haben mit 
ihrer Schärfe und Radikalität das Aufkommen des Problems von 
Wissenschaft und Technik wenigstens signalisiert.2

2.  Der Widerstre it  zwischen  
 Techno-Wissenschaft  und Humanismus 

Die Folgen der technowissenschaftlichen Weltveränderung waren 
in zahlreicher Hinsicht freilich schon mit der ersten und der zwei-
ten industriellen Revolution angekündigt. Statt einer wachsamen 
Haltung setzte sich jedoch damals der Optimismus des Fort-
schritts durch. Also eine zuversichtliche Weltanschauung, die der 
Wissenschaft und Technik vorbehaltlos eine tragende Funktion in 
der Menschheitsentwicklung zuwies – samt der Überzeugung, 
dass Wissenschaft und Technik durch ihre rasanten Fortschritte 
prinzipiell fähig sind, theoretisch und praktisch jeden angestreb-
ten Erfolg zu erzielen, und dass sie alle gegenwärtigen und künf-
tigen Probleme des Menschen lösen werden. Wissenschaft und 
Technik wurden als Beschleuniger von Fortschritt, Emanzipation 
und Entzauberung, als ein den Humanismus fördernder Faktor 
gutgeheißen. Die ersten Reaktionen auf die moderne Wissenschaft 
fassen sie als das oberste, treibende Prinzip in der letzten Entwick-
lungsphase der Menschheit auf. Ja – etwa bei Comte – als neue Re-
ligionsform. 
 Trotz des Alarms, den die eben genannten Werke verursach-
ten, hat sich die Haltung der Philosophie seitdem nicht wesentlich 
geändert. Man kann wohl sagen, die Philosophie sei angesichts 
des Phänomens der modernen Techno-Wissenschaft im Grunde 
unvorbereitet gewesen. Sie hat auf das Problem der außerordent-
lichen, jedoch unkontrollierten Entwicklung der Techno-Wissen-
schaft nicht sonderlich aufgepasst. Im Gegenteil, sie hat naiv die 

                                               
2  Zu einer ersten Dokumentation vgl.: R.C. Scharff, V. Dusek 2003. Zu 

einer ersten kritischen Orientierung vgl. R. Benedikter 2002. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRANCO VOLPI

  72

technowissenschaftliche Rationalität weiterhin als einen Bestand-
teil unter anderem des fortschrittlichen Humanismus angesehen.3 

 Dieser optimistischen Sichtweise lag die Überzeugung zu-
grunde, Wissenschaft und Technik seien prinzipiell verschieden 
und gehörten zu zwei verschiedenen Tätigkeitstypen: zum theore-
tischen und zum praktischen Bereich. Wissenschaft ziele auf Auf-
stellung und Akkumulation von Theorien, d. h. auf reines Wissen. 
Technik auf Erfindung und Verwirklichung von praktischen An-
wendungen. Wissenschaft wäre demnach etwas Positives an sich. 
Technik ihrerseits nur ein neutrales Instrument. Als solche enthal-
te Technik keine Tücke oder Perversität; ihr Wert hänge allein von 
ihrer richtigen Verwendung ab. Als solche sind Wissenschaft und 
Technik bis dahin als wesentlicher Bestandteil der menschlichen 
Kultur verstanden worden, als ein unentbehrliches Instrument, 
dessen sich die Menschheit im Kampf gegen den Obskurantismus 
und die Entfremdung des Menschen, für Aufklärung und Eman-
zipation bedient. Sie tragen dazu bei, den Prometheus aus seinen 
Fesseln zu befreien und dem Menschen das gute Leben – oder je-
denfalls eine bessere Lebensqualität – zu gewähren. Sie werden 
als «Werte» aufgefasst, die mit einem zweifachen Zweck geschützt 
werden: denn sie sollen nach dem Grundprinzip der Freiheit der 
Forschung ohne Begrenzungen praktiziert und entwickelt werden, 
und alle sollen an den Vorteilen des technowissenschaftlichen 
Fortschritts teilhaben. 
 In der Perspektive dieses optimistischen Humanismus ist frei-
lich das kritische Bewusstsein der Philosophie angesichts der 
Entwicklung von Wissenschaft und Technik nicht sonderlich 
wachsam gewesen. Auch dort, wo man eine radikale Kritik an 
dem technologischen System entwickelt hat – etwa in Adornos 
und Horkheimers Dialektik der Aufklärung oder in Marcuses Eros 
and Civilization und One-Dimensional Man –, hat man weniger die 
Techno-Wissenschaft als solche aufs Korn genommen, sondern 
eher ihre politische Organisation kapitalistischer Art. 
 Seit etlicher Zeit steht es jedoch nicht mehr so. Allmählich, 
insbesondere in diesen letzten Jahrzehnten, hat sich die Stellung 
von Wissenschaft und Technik in unserer kulturellen Selbstdar-
stellung tief greifend verändert. Zunächst hinsichtlich ihrer Be-
deutung: Wissenschaft und Technik erscheinen immer weniger als 

                                               
3  Vgl. G. Hottois 1984; ders., 1996. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE IM TECHNISCHEN ZEITALTER

73

einfacher Bestandteil unter vielen anderen unserer Welt. Sie wer-
den zunehmend zu einer allgegenwärtigen, allenthalben wirksa-
men Macht und Kraft, die vorherrschend und ausschließlich wal-
tet. Wissenschaft und Technik sind planetarisch geworden. Sie 
sind die einzig geglückte und vollzogene Globalisierungsform. Sie 
haben die Eingriffsmöglichkeiten des Menschen gegenüber der 
Natur ins Äußerste vergrößert und zugleich ein Streben nach 
grenzenlosem Wachstum hervorgerufen. 
 Diese Entwicklung ist im Namen des Fortschrittes und des 
Besseren vorangetrieben worden, und sie hat tatsächlich zahlrei-
che, bis vor kurzem undenkbare Errungenschaften gebracht. Sie 
hat eine wachsende Fähigkeit herbeigeführt, die fehlerhafte Na-
turausstattung des Menschen auszugleichen. Wie schon Herder 
im Zusammenhang seiner Geschichtsphilosophie bemerkte, und 
Arnold Gehlen es im Rahmen seiner anthropobiologischen Begrün-
dung der Institutionen weiter ausführte, ist der Mensch ein «Män-
gelwesen»: Er verfügt über keinen sicheren Instinkt, um sein Ver-
halten und sein Handeln zu orientieren, so dass er die Situationen 
seines Lebens dementsprechend als Problem erfährt. In solcher 
Problemerfahrung ist er der Freiheit ausgesetzt, d. h. dem Impera-
tiv, die Welt seiner Möglichkeiten erfinden und gestalten zu müs-
sen, die sich zwischen zwei ebenfalls bedrohenden Extremen auf-
tut: der schrecklichen Natürlichkeit seiner Triebe und der Unend-
lichkeit seines Räsonierens. 
 Wissenschaft und Technik kompensieren also die mangelhafte 
Naturausstattung des Menschen, indem sie ihm bei der Lösung 
von allerlei Problemen helfen und seine Lebensführung erfolg-
reich orientieren. Das betonte schon Ortega y Gasset in seiner 
Auseinandersetzung mit Heidegger, als er die Physis weniger als 
hospitale Stätte menschlichen Wohnens ansah denn vielmehr als 
feindselige, hostile Macht, der der Mensch nur dank der Technik 
entgegentreten kann.4  
 Die Techno-Wissenschaft ist jedoch ihrerseits mit der wach-
senden Fähigkeit verbunden, das natürliche Wesen des Menschen 
zu manipulieren. Das Universal „Mensch“, die abstrakte Wesen-
heit, über die einst Philosophen in ihren Studierstuben spekulier-
ten, ist heute im Labor in Gestalt des Genoms als konkreter Ge-
genstand verfügbar, mit dem man beliebig operieren kann. Zu-

                                               
4  J. Ortega y Gasset 1982: 127-33. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRANCO VOLPI

  74

nächst zwar nur in bestimmten, schwerwiegenden Sonderfällen, 
etwa um ganz wenige chromosomale Störungen oder genetische 
Krankheiten zu heilen: Stoffwechseldefekte, schwere Bluterkran-
kungen, Thalassämie, Mukoviszidose. Doch es werden zuneh-
mend neue Anwendungsbereiche gemeldet: Alzheimer, Asthma, 
Schizophrenie, multiple Sklerose. Die Techno-Wissenschaft macht 
durch genetische Manipulation, Stammzellproduktion, Klontech-
niken ein Spektrum von Entwicklungen möglich, die bald eintre-
ten werden. Sie greift immer tiefer in die Schöpfung ein und er-
hebt den Menschen zum intelligenten Designer seiner selbst, der 
die Schicksalhaftigkeit seiner genetischen Naturausstattung über-
winden kann. Die genetische Optimierung des Menschen ist kein 
ferner Traum mehr, sondern rückt mit jedem Tag näher. Bald 
werden Eltern ihr zukünftiges Kind mithilfe genetischer Testver-
fahren auswählen, also mit Hilfe einer Eugenik, die nicht vom 
Staat, also von oben gewollt, sondern von unten, von den Bürgern 
in Anspruch genommen wird, die durch individuelle Einzelent-
scheidungen im Namen des Guten die genetische Verbesserung 
der Menschheit vorantreiben. Das Experiment Mensch hat begon-
nen. In wessen Namen sollte man es lenken oder aufhalten? 
 Die Techno-Wissenschaft kennt keine anderen Grenzen als das 
technisch Mögliche, und sie wird als solche in ihrem Recht, einen 
ständigen Versuch des Möglichen zu betreiben, insofern ge-
schützt, als sie zum einen dem Prinzip der Freiheit der Forschung 
Folge leistet, zum anderen deshalb, weil sie unsere individuelle 
und kollektive Freiheit unglaublich erweitert und steigert. Sie 
droht aber den durch sie möglich gewordenen und erschlossenen 
Freiheitsraum durch die Sinnleere des Nihilismus zu verwüsten. 

3.  Die  Techno-Wissenschaft  als  Gefahr  

An diesem Punkt beginnen Wissenschaft und Technik in Konflikt 
mit dem traditionellen Symbolbestand des Humanismus zu gera-
ten, unter dessen Schutz sie sich entwickeln konnten. Sie treten 
insbesondere in einen Konflikt mit der moralisch und religiös ge-
färbten Transzendenz der Idee und der Natur des Menschenwe-
sens. Die bislang fröhliche Allianz von Wissenschaft und Technik 
einerseits und Fortschritt andererseits ist nicht mehr so selbstver-
ständlich. Man wird dessen gewahr, dass die Techno-Wissen-

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE IM TECHNISCHEN ZEITALTER

75

schaft einige Tücken enthält, da sie immer stärker – sogar in der 
Grundlagenforschung – einen manipulierenden Charakter an-
nimmt und den „Naturalismus“ und „Essenzialismus“ der huma-
nistischen Kultur unterminiert. Als asymbolisch und an-ethisch ist 
sie außerstande, Bausteine zu einer alternativen Anthropologie zu 
legen, die den durch sie verursachten Umwälzungen und aufge-
worfenen Problemen gewachsen ist. Auch die beschwichtigenden 
Formeln, zu denen man gegriffen hatte – die Rede vom Bündnis 
der zwei Kulturen oder von der glücklichen Harmonie zwischen 
dem humanistischen Denken und dem wissenschaftlichen und 
technischen Wissen – erweisen sich von nun an als leere Worthül-
sen. Die kognitive Reinheit und Neutralität der Techno-
Wissenschaft versteht sich nicht mehr von selbst. Die mögliche 
Gefahr wird selbst auf der Ebene der reinen Forschung, und nicht 
erst auf derjenigen der Anwendungen, gewittert, und es stellt sich 
sogar die Frage, ob nicht ein Moratorium eingeführt und gar ge-
wisse Forschungen untersagt werden sollten, wodurch man frei-
lich einer grundlegenden Errungenschaft der Neuzeit Abbruch 
tut, nämlich dem Prinzip der Freiheit der Forschung. In wessen 
Namen darf man den Faustischen Geist der Moderne aufhalten? 
 Wenn also während des XIX. und in der ersten Hälfte des XX. 
Jahrhunderts der Fortschritt des wissenschaftlichen und techni-
schen Wissens weithin als förderlich für das Fortschreiten der 
Menschheit zum Besseren interpretiert wurde, so kommen heute 
allenthalben Zweifel an der unmittelbaren Gleichsetzung von 
technisch-wissenschaftlichem Wachstum und kultureller und 
geistiger Verwirklichung der Menschheit auf. Wenngleich sie 
zweifellos im Stande sind, uns immer mehr Mittel zur Kontin-
genzbewältigung bereitzustellen, erscheinen Wissenschaft und 
Technik doch prinzipiell unfähig, menschliches Handeln und Le-
ben insgesamt, also im Hinblick auf letzte Zwecke zu orientieren. 
Sie haben ihre Lebensbedeutsamkeit verloren. Das Bedürfnis, das 
Leben in eine Sinnperspektive einzuschreiben, ist ihnen geradezu 
fremd. Gegenüber dem für unsere Endlichkeit typischen Bedürf-
nis, einen Schlussstein, ein Endaxiom, eine autotelische Selbst-
verwirklichung zu finden, erweisen sie sich immer mehr als 
grundsätzlich heterotelisch, an-ethisch und asymbolisch. Ja, sie na-
gen mit der von ihnen vollzogenen Entzauberung der Welt an der 
prinzipiellen Möglichkeit solcher Perspektiven, an der Stellbarkeit 
von philosophischen Grundfragen überhaupt. In der entzauberten 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRANCO VOLPI

  76

Welt der Techno-Wissenschaft ist kein Platz für die romantische 
Schönheit der Seele. 
 Man braucht kein Heideggerianer zu sein, um die besorgte 
Feststellung des Meisters aus Deutschland zu teilen:  

„Das eigentlich Unheimliche ist nicht dies, dass die Welt zu einer durch 
und durch technischen wird. Weit unheimlicher bleibt, dass der Mensch 
für diese Weltveränderung nicht vorbereitet ist.“5  

Diese Behauptung geht mit einer zweiten, ebenso signifikanten 
einher: 
  
„Die planetarische Bewegung der modernen Technik ist eine Macht, de-
ren Geschichte-bestimmende Größe kaum überschätzt werden kann. Es 
ist für mich heute eine entscheidende Frage, wie dem heutigen techni-
schen Zeitalter überhaupt ein – und welches – politisches System zuge-
ordnet werden kann. Auf diese Frage weiß ich keine Antwort.“6

Wichtig ist – unabhängig von Heideggers Denkperspektive – das 
von ihm aufgeworfene Problem: die Technik und ihre Regierbar-
keit durch den Menschen. Zumindest ist zuzugeben, dass wir uns 
in der heutigen Welt bezüglich der Orientierung unseres Han-
delns und Lebens in einer paradoxen Lage befinden. Die wissen-
schaftlich-technische Rationalisierung hat einerseits zur Lösung 
unzähliger Einzelprobleme geführt, aber Wissenschaft und Tech-
nik erscheinen andererseits immer mehr als etwas Vorletztes, das 
keine symbolische Erfahrung angeben kann, um menschliches 
Handeln und Leben als Ganzes aufzufangen. Wissenschaft und 
Technik bringen uns eine Menge von Dingen bei, sie lehren uns 
jedoch nicht, welche zu tun sich lohnt, und welche zu lassen. 
 Diese paradoxe Lage hat sich infolge der Grundlagenkrise und 
des Zerfalls alteuropäischer Bezugsrahmen religiöser, theologi-
scher, metaphysischer, moralischer und ideologischer Art ver-
schärft. Die wissenschaftlich-technische Rationalisierung hat de-
ren Bestand und Gehalt unterminiert. Eine immer tiefere Kluft 
öffnet sich zwischen dem homo faber und dem homo sapiens, 
zwischen dem, was der Mensch machen kann, und der Fähigkeit, 
vernünftig zu wählen und zu entscheiden, was er sinnvoll zu tun 
                                               
5  Heidegger 1959: 20.
6  Heidegger 1988: 96. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE IM TECHNISCHEN ZEITALTER

77

hat. In einer Lage also, da die ständig wachsende Macht von Wis-
senschaft und Technik die Wirkwelt unseres Handelns erweitert – 
und zwar sowohl in der Makrodimension (man denke an die 
Ausnutzung der Kernenergie) als auch in der Mikrodimension 
(das ins Auge stechende Beispiel sind hier die Manipulationsmög-
lichkeiten der Gentechnologie) – angesichts einer Lage also, die im 
Prinzip eine verbindlichere Orientierung erforderlich machen 
würde, verfügen wir nicht einmal mehr über bisherige Bezugs-
rahmen und Sinnressourcen. Wissenschaft und Technik haben ei-
ne totale Mobilmachung der Welt in Gang gesetzt, durch die das 
traditionelle Gleichgewicht ins Schwanken geraten ist. Es klafft 
eine Orientierungsleere auf, in der sich die Tendenz durchsetzt, zu 
Kompensationen zu greifen. Diese glaubt man im Allgemeinen bei 
dem Wissen zu finden, das man als ein der Wissenschaft und 
Technik entgegengesetztes Wissen ansieht, nämlich beim huma-
nistischen Wissen von Kunst, Literatur und Geisteswissenschaf-
ten. Aber es kommen auch wieder Rettungsverheißungen religiö-
ser, esoterischer und mythischer Art auf. 
 Das philosophische Denken steht vor einer Alternative zwi-
schen zwei entgegengesetzten Möglichkeiten: entweder eine 
epistemo- bzw. technophile Haltung oder aber eine arkadische 
Haltung einzunehmen, mit anderen Worten eine remissive Un-
terwerfung, die sich in die Dienste einer ancilla scientiae stellt, oder 
aber Kompensationswissen zu betreiben, dessen man sich als ei-
ner Ersatzbefriedigung erfreut, das aber blutleer und ohnmächtig 
ist. Die philosophische Selbstdarstellung der Gegenwart – „nach 
Nietzsche“, „nach Weber“ oder „nach Heidegger“ – ist durch die 
Überzeugung geprägt, es sei ein vergeblicher Versuch, dem Gan-
zen noch einmal einen Namen geben zu wollen.  
 In der kulturellen Kristallisation der Gegenwart hat es freilich 
nicht an Neugrundlegungen und Rehabilitierungen gefehlt. Sie 
vermögen jedoch ebenso wenig gegen den Polytheismus der Wer-
te anzugehen. Die ehemalige Tyrannei der Werte ist zu einer 
Anarchie der Werte geworden, welche die gleiche Schwäche der 
Vorschriften und die gleiche Dummheit der Verbote erzeugt. Die 
Moderne scheint in die Vorstellung zu münden, dass bezüglich 
der Werte eine rational unentscheidbare Vielfalt, eine grundsätzli-
che Inkommensurabilität unvermeidlich sind. Skeptizismus und 
Relativismus sind die unabwendbare Folge. Die Interpretation der 
Welt nach Werten hat die allgemeine Neutralisierung der Werte 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRANCO VOLPI

  78

hervorgerufen. Denn nach Werten zu denken, heißt, alles zum 
Gegenstand einer menschlichen Bewertung zu reduzieren, welche 
trotz aller Bemühung immer subjektbezogen, also subjektiv bleibt. 
Heutzutage hat das Formale das Substantielle verzehrt, das Kon-
ventionelle das Natürliche ersetzt, Max Weber scheint Max Sche-
ler geschlagen zu haben. Selbst der Gebrauch des Begriffs «Wert» 
ist fraglich geworden. Denn streng genommen haben wir es nicht 
mehr mit einem Polytheismus der Werte, sondern mit einem Poly-
theismus der Entscheidungen zu tun. Die in den Kultursemanti-
ken produzierten Wahrheiten – Mythen, Religionen, Ideologien, 
die großen Sinnerzählungen mit ihren entsprechenden Vorbildern 
– werden sinnentleert. In der entzauberten Welt, unter der Stahl-
glocke des Nihilismus, scheint weder Tugend noch Moral mehr 
nötig. Sie haben nunmehr die Schönheit seltener Fossilien. 

4.  Zu e iner  Anthropologie  der  
 Techno-Wissenschaft  

Tagtäglich stellen wir fest, dass die Techno-Wissenschaft zuneh-
mend den kulturellen Rahmen sprengt, innerhalb dessen die hu-
manistisch-christliche Weltanschauung sie noch umfassen möchte. 
In der heute offenkundigen Desorientierung fragt man sich: bietet 
der Humanismus noch eine adäquate Anthropologie, um auf die 
Herausforderungen der Techno-Wissenschaft eine kulturell und 
geistig zureichende Antwort zu geben? Ist die dem Humanismus 
zugrunde liegende Auffassung des Menschen noch konsensfähig? 
Und welche Werte vermittelt sie? 
 Bekanntlich hat das abendländische Denken aus zwei Quellen 
geschöpft, um sein Menschenbild aufzubauen: aus der griechi-
schen und der biblischen. Aus der ersten stammt die Wesensum-
grenzung des Menschen als „politisches vernunftbegabtes Lebe-
wesen“ (zôon politikòn lógon échon), die von Aristoteles formuliert 
wurde (Politica, A 1, 1253 a 2-3). Aus der zweiten stammt der Ge-
danke, der Mensch sei denk- und willensfähige «Person», die nach 
dem Ebenbild Gottes geschaffen wurde (faciamus hominem ad ima-
ginem et similitudinem nostram, Gn 1, 26). Ist damit der Mensch an 
eine festgelegte Wesensbestimmung gebunden und gesichert? 
 Bereits in der humanistischen Literatur über die dignitas homi-
nis – bei Pico della Mirandola, Giannozzo Manetti, Bartolomeo Fa-

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE IM TECHNISCHEN ZEITALTER

79

cio – ist die Würdigung des Menschen gegen die mittelalterliche 
Überlieferung des contemptus mundi eigentlich nicht mit einer fes-
ten Bestimmung seiner Natur gekoppelt, sondern mit der Feststel-
lung, der Mensch sei ein unbestimmtes Lebewesen. „Magnum mi-
raculum est homo“, erklärt Pico della Mirandola zu Beginn seiner 
berühmten Rede De hominis dignitate (1486). Denn er ist ein be-
sonderes Geschöpf: er hat „nihil proprium“ und ist also „indiscretae 
opus imaginis“, «ein Werk mit ungewisser Gestalt». Während alles 
andere Seiende ein fest vorbestimmtes Wesen hat, ist der Mensch 
„sui ipsius plastes et fictor“, er muss sich selbst gestalten: „Der 
Mensch ist ein Lebewesen mit einer vielfältigen, mehrförmigen 
und wechselnden Natur“ (homo variae ac multiformis et desultoriae 
naturae animal). Er ist ein Chamäleon, der sich zu einem Brutum 
oder einem göttlichen Wesen verwandeln kann.7 

 Auch Kant sollte die Unzulänglichkeit der griechischen Defini-
tion des Menschen als vernunftbegabtes Lebewesen hervorheben 
und es nicht dabei bewenden lassen. In Die Religion innerhalb der 
Grenzen der bloßen Vernunft (1793) fragt er sich, was denn die 
Menschlichkeit des Menschen, die humanitas des homo ausma-
che. Seine Antwort lautet: es reicht nicht die Tierheit (animalitas), 
aber auch nicht die Vernünftigkeit (rationalitas) aus. Es ist eine 
weitere Bestimmung erforderlich: die Geistigkeit (spiritualitas) 
oder Persönlichkeit (personalitas), d. h. die Tatsache, dass der 
Mensch Zweck an sich und nie Mittel sei – mit Würde ausgestattet 
– und nie ein Ding oder ein Zeug. Das ist ein Gedanke, den er frei-
lich aus der biblischen Tradition schöpft.  
 Doch auch der von Kant errichtete Damm ist in der Zwischen-
zeit weitgehend zerbröckelt. Wie Nietzsche in einem Fragment 
des Frühjahres 1884 behauptet, ist der Mensch „das noch nicht 
festgestellte Tier“.8 Das Seiende – sollte Sartre konsequent zuspit-
zen – dessen Existenz der Essenz vorausgeht und sie bestimmt.9

 Die Techno-Wissenschaft durchstößt heute den Horizont der 
traditionellen Anthropologie. Sie steigert unser Wissen und unser 
Verfügenkönnen über die Entität „Mensch“ in einer Weise, die 
immer stärker mit den Symbolen und den Kollektivbildern der 
humanistisch-christlichen Weltanschauung in Konflikt tritt. Wir 

                                               
7  Pico della Mirandola 1987: 2-9. 
8  Nietzsche 1980. 
9  Sartre 1996: 26-30. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRANCO VOLPI

  80

befinden uns in einer Art von anthropologischer Krise, in der es 
an einem konsensfähigen, geteilten Menschenbild mangelt. 
 Die griechisch-christliche, humanistische Auffassung des 
Menschen, will sagen: die traditionelle Anthropologie, die bis vor 
wenigen Jahrzehnten tragfähig war und als allgemein anerkannte 
symbolische Grundlage eine wichtige Kompensations- und Integ-
rationsfunktion hatte, ist heute ins Wanken geraten. Anscheinend 
ist sie nur noch für die politische Rhetorik von nutzen. Der Hu-
manismus griechischer und christlicher Provenienz ist nicht mehr 
selbstverständlich, und seine Werte finden keine allgemeine Bin-
dungsbereitschaft mehr, so dass sich heute die Frage stellt, ob wir 
überhaupt über eine adäquate Anthropologie verfügen, die den 
Herausforderungen der vom homo technologicus atque oeconomicus
in Gang gebrachten Globalisierung und technischen Kolonialisie-
rung unseres Lebens gewachsen ist. 
 Gewiss, das exponentielle Wachstum des Reiches der Technik 
hat nicht nur beunruhigende Aspekte. Sie eröffnet ebenso faszi-
nierende Perspektiven, die unser kulturelles Gedankengut ständig 
bereichern. Die phantasievolle Gedankenwelt der science fiction 
bezeugt es. Es bleibt aber das Problem, dass die technopoietische
Herbeiführung der Zukunft ohne Regeln und Normen zu sein 
scheint, die unser Handeln und Verhalten führen könnten. Die 
Techno-Wissenschaft manipuliert bereits den Ursprung des Le-
bens, bald wird sie imstande sein, in den genetischen Code des 
Menschen einzugreifen, unsere biologische Programmierung zu 
korrigieren und unsere Naturausstattung zu verbessern. Die 
Technowissenschaft ist dabei, den Menschen grundlegend zu ver-
ändern, und zwar in Abwesenheit einer verantwortlichen, wirk-
samen Orientierung. Ihr gegenüber versickern die natürlichen, 
kulturellen und symbolischen Sinnressourcen des traditionellen 
Menschen. Dabei wird die moderne Maschine – wie eingangs ge-
sagt – mit jedem Tag komplexer, aber der moderne Mensch mit 
jedem Tag elementarer. Der Mensch ist mehr denn je ein prekäres 
Lebewesen.  
 Wenn aber seine Gebrechlichkeit und Ausgesetztheit einen 
wachsamen Schutz verlangen, so muss man erneut fragen: lassen 
sich Bedingungen angeben, um diese schwierige Bewährungsauf-
gabe zu erfüllen?  
 Noch einmal: man braucht nicht Heideggerianer zu sein, um 
mit dem Meister aus Deutschland zu konzedieren, dass es heute 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE IM TECHNISCHEN ZEITALTER

81

schwierig ist, dem Wort Humanismus einen Sinn zurückzugeben. 
Nicht so sehr, wie er im Brief über den «Humanismus» behauptet, 
weil der Humanismus nur eine abkünftige Erfahrung darstelle, 
die aus der Übertragung der spätgriechischen philanthropía in den 
Sprachhorizont der romanitas entstanden sei. Sondern deshalb, 
weil der Humanismus – und erst recht die von Heidegger in Aus-
sicht gestellte Anthropologie der Lichtung, in der der Mensch ein-
fach zu einem Problem ohne menschliche Lösung erklärt wird – 
nichts mehr garantiert. 
 Im schier allgemeinen Mangel an Lösungen möchte ich nur 
folgenden minimalen Ausblick wagen: Eine mögliche Quelle 
symbolischer Energie scheint mir im Einnehmen einer illusionslo-
sen Haltung zu liegen: eine illusionslose Haltung, die den Men-
schen bewahren möchte, ohne alles auf ihn als Mittelpunkt des 
Weltalls zurückzuführen, eine nicht-anthropozentrische Haltung, 
die sich dem technisch-wissenschaftlichen Wachstum öffnet ohne 
Sehnsucht nach dem verlorenen, unvordenklichen Ursprung, 
doch auch ohne sich jenseits aller ethischen Regelung ins Leere ei-
ner dozilen Unterwerfung unter den Imperativ der Technik zu 
begeben; eine illusionslose Haltung, die – ohne Pessimismus und 
ebenso ohne billigen Optimismus – nach neuen symbolischen 
Sinnressourcen sucht, damit der Mensch wieder in der Welt der 
Natur und der Geschichte Wurzeln schlagen kann; eine illusions-
lose Haltung, die angesichts der An-Ethizität der Technik darum 
bemüht ist, den moralischen Verantwortungssinn, dessen die 
Menschheit im Prinzip fähig ist, zu aktivieren. 
 Eines ist gewiss. Wenn die Techno-Wissenschaft der magische 
Tanz ist, den der heutige Mensch tanzt, dann reicht Marxens elfte 
These über Feuerbach nicht mehr. Es reicht nicht mehr, die Welt 
zu verändern, weil sie sich auch ohne unseren Willen verändert. 
Es kommt darauf an, diese Weltveränderung angemessen zu in-
terpretieren, damit sie sich nicht als Welt ohne uns verwirklicht, 
als regnum hominis ohne Bewohner. Zu einer solchen «Interpretati-
on» kann eine Philosophie der Technik im Nominativ einen wich-
tigen Beitrag leisten. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRANCO VOLPI

  82

Literatur  

Benedikter, R. (Hg.) 2002: Italienische Technikphilosophie für das 
21. Jahrhundert, Frommann-Holzboog, Stuttgart. 

Fohler, S. 2003: Techniktheorien, Fink, München. 
Hottois, G. 1984: Le signe et la technique. La philosophie à 

l’épreuve de la technique, Montaigne, Paris. 
Heidegger, M. 1959: Gelassenheit, Neske, Pfullingen. 
Heidegger, M. 1988: Nur noch ein Gott kann uns retten, in Ant-

wort. Martin Heidegger im Gespräch, Neske, Pfullingen. 
Hottois, G. 1996: Entres Symboles et technosciences, Seyssel, 

Champ Vallon. 
Nietzsche, F. 1980: Nachgelassene Fragmente 1884, in Kritische 

Studienausgabe, hg. von G. Colli und M. Montinari, de Gruy-
ter/dtv, München/Berlin. 

Ortega y Gasset, J. 1982: Meditación de la técnica y otros ensayos 
sobre ciencia y filosofía, Alianza, Madrid. 

Pico della Mirandola, G. 1987: Discorso sulla dignità dell’uomo, 
lat./it., hg. von G. Tognon, Vorwort von E. Garin, La Scuola, 
Brescia. 

Sartre, J.-P. 1996: L’existentialisme est un humanisme (1945), Gal-
limard, Paris. 

Scharff, R.C./Dusek, V. (Hg.) 2003: Philosophy of Technology. The 
Technological Condition, Blackwell, Oxford.  

Séris, J.P. 1994: La technique, Presses universitaires de France, 
Paris.  

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 83

III. Thematische Kontexte der  
Seele 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 85

Wenn die Seele krank wird: Depression 

HINDERK M. EMRICH

1.  Einle itung 

Mit dem Geist und mit der Seele machen wir Menschen heute eine 
zweifelhafte Erfahrung: man hätte sich auch eine Zeit vorstellen 
können, in der die Menschen nach zwei Weltkriegen in geistiger 
Klarheit und echter seelischer Konturierung leben würden. Statt-
dessen leben wir unter den Bedingungen geistig-seelischer Ent-
fremdung und Enteignung. Die steigenden mentalen Möglichkei-
ten werden nicht für sondern gegen die Natur des Menschen ein-
gesetzt. Es kommt zu einem Entseelungsprozess: meines Erach-
tens der entscheidenden Legitimation für das Thema dieses Philo-
sophie-Festivals. Und somit erscheint die Frage, die mir mit die-
sem Beitrag gestellt wird, nur allzu berechtigt: Was passiert, wenn 
die Seele krank wird? Die Frage hat eine metaphysisch-
philosophische und eine psychiatrische Seite, und ich will im Fol-
genden versuchen, beiden Aspekten gerecht zu werden. Ist De-
pression eine Krankheit? Wird bei der Depression die Seele krank? 
Was ist mit „Seele“ gemeint? Was heißt dann Krankheit: was heißt 
es, von „seelischen Krankheiten“ zu sprechen? 
 Und ferner: Kann eine Seele überhaupt erkranken? Kann übri-
gens der Geist erkranken? Wird die Seele – und der Geist – nicht 
eher in unserem Leben in Situationen gebracht, die krankmachend 
auf uns wirken und zu psychischen Zusammenbrüchen führen, zu 
seelischen Ausnahmezuständen? Heute sagt man, es sei das Ge-
hirn, das krank sei, wenn Seele und Geist scheinbar nicht „nor-
mal“ funktionieren. Was aber bedeutet eine solche Funktionsstö-
rung von Seele und Geist? Ist das nicht oft eher ein sehr berechtig-

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HINDERK M. EMRICH

  86

ter Aufstand, ein Protestzustand von Seele und Geist, wenn sich 
unser psychisch-geistiges Leben weigert, noch „mitzumachen“, zu 
funktionieren, sich anzupassen, nicht das „Halt“ zu rufen, das in 
Franz Kafkas Erzählung „Auf der Galerie“ beschworen wird, aber 
letztlich doch nicht zustande kommt?  
 Alle diese Fragen zu bewegen, wird dieser Beitrag nicht aus-
reichen. Aber ich möchte doch versuchen, eine Bresche in das Di-
ckicht der Problemlagen hineinzuschlagen. Was also ist zu tun? 
 Es geht zuerst einmal um die Seele, den Seelenbegriff, um das 
ganz Innere, das ganz „Einzige“, das ganz Besondere, das uns 
Ausmachende, das, was in Materie allein nicht aufgeht, was ist es 
mit diesem Seelischen in uns? Durch was und in welcher Hinsicht 
ist unser seelisches Dasein wirklich „seelisch“ und nicht nur Aus-
druck unserer körperlichen Funktionalität in Körper, Nervenge-
flechten, Vegetativum, Bauchgehirn (Plexus solaris), Zentralnerven-
system, „limbischem System“ etc.? 
 Dieses besondere uns ausmachende Seelische, dieses „Wir-
selbst“, kann in der Tat in der Depression gestört sein. So beginnt 
bereits der Wehmutsfilm „Nostalghia“ von Andrej Tarkowskij mit 
dem Ausdruck seelischer Überforderung, wenn es heißt „Eure 
Schönheiten kann ich nicht mehr ertragen“. Depressive Menschen 
stehen oft in einem Selbstverhältnis, welches bedeutet, die eigenen 
Gefühle nicht mehr erleben zu können, in ihnen nicht mehr zu 
Hause zu sein, in ihnen keine Heimat mehr zu haben. Heimatver-
lust des seelischen Daseins von Menschen in sich selbst: dies als 
eine Art Präambel für die Frage nach dem Kranksein der Seele in 
der Depressivität. 
 Das diesjährige Festival der Philosophie stellt sich die Frage 
nach der Wirklichkeit der Seele: ist die Seele eine Metapher oder 
ist sie wirklich? Die Grundfrage ist also, ob die Seele im metaphy-
sischen Sinne eine Realität darstellt, oder lediglich ein Konstrukt 
unserer selbst. Die Antwort auf diese Frage ist entscheidend für 
die Frage nach der Möglichkeit, dass die Seele erkranken kann. 
Man spricht von Geisteskrankheiten, man spricht von seelischen 
Krankheiten, aber was heißt das? Der große Psychiater und Philo-
soph Karl Jaspers spricht davon, Geist und Seele könnten als sol-
che nicht erkranken, sondern lediglich der Zugang zur geistigen 
und seelischen Wahrheit könne erkranken mit dem Resultat psy-
chischer Störungen. Kann also die Seele als sie selbst überhaupt 
krank sein? Sigmund Freud ist der Auffassung, dass seelische 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WENN DIE SEELE KRANK WIRD: DEPRESSION

87

Krankheit durch „Kränkungen“ zustande kommt: Prozesse der 
Demütigung und der Enttäuschung, der Traumatisierung, der Be-
einträchtigung oder Geborgenheitsdefizite können unser seeli-
sches Dasein so sehr erschüttern, dass Kränkungsprozesse und 
krankmachendes Geschehen die Folge sind. Was aber heißt dies 
für die Wirklichkeit der Seele? Diesem Fragenkomplex soll im 
Folgenden nachgegangen werden unter der Perspektive einer 
Dreiteilung, nämlich  

• der Depressivität als Ausdruck einer neurobiologischen Stö-
rung, wie dies von Karl Jaspers klar gesehen wurde als eine 
Möglichkeit des Scheiterns des Zuganges zu seelischer Wirk-
lichkeit. Es handelt sich hier um eine Art neurobiologisch be-
dingter seelischer Krankheit mit der Symptomatik: Depressi-
on.  

• die Depressivität als „Neurose“. Hier geht es um eine lebens-
geschichtlich schicksalhaft durch Psychodynamik entstehende 
Form der seelischen Erkrankung, und diese ist nun eben nicht 
primär neurobiologisch bedingt, hinterlässt aber, wie neuere 
Forschungsergebnisse zeigen, im Gehirn durchaus ihre funkti-
onellen Spuren. Vom Standpunkt des Aristoteles aus und sei-
ner schönen Vorlesung in Athen „Peri Psyches: über die Seele“ 
könnte man diese Form der Depressivität als eine Störung der 
Vitalität kennzeichnen, denn für Aristoteles bedeutet Psyche 
Lebendigkeit. Und in der Tat werden durch schicksalhaft psy-
chodynamische Prozesse sehr starke Einbußen der Lebendig-
keit wirksam.  

• Die dritte Domäne der Depressivität, über die ich hier spre-
chen möchte, hat einen mehr metaphysischen Charakter. Es 
geht um die Frage nach der Sinnstellung, nach der Sinnge-
bung: es ist eine Form existentieller Depressivität im Sinne von 
Kierkegaard. Diese ist für unseren heutigen Beitrag zum Festi-
val der Philosophie deshalb so wichtig, weil sie in nuce 
zugleich eine Antwort enthält auf die Frage nach der Wirk-
lichkeit der Seele. 

Kommen wir nun zur Darstellung der drei verschiedenen Formen 
von Depressivität im Hinblick auf das Seelenproblem, so ist zuerst 
zu fragen: was verstehen wir überhaupt unter Depression? Das 
Wort „Depression“ stammt ab von dem lateinischen Begriff „de-
primere“, niederdrücken: niedergedrückt wird: die Stimmung, die 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HINDERK M. EMRICH

  88

Emotionalität, der Antrieb, die Freude, das Selbstbewusstsein, das 
Welt- und Wirklichkeitsverhältnis, die Vitalität, die Freude am 
Dasein, die Fähigkeit, zupacken zu können, Energie zu haben, et-
was in Angriff zu nehmen und etwas zu leisten.  

2.  Zum Wesen der Depressivität  

Motto: Medwedenko: „Warum gehen sie 
eigentlich immer in Schwarz?“  

Mascha: „Aus Trauer um mein Leben: weil 
ich unglücklich bin.“ 

A. Tchechov: Die Möwe (Berlin 1996) 

Inwieweit beruht Depressivität auf einer besonderen psychischen 
„Haltung“? Inwieweit ist sie eine kulturhistorisch bedingte me-
lancholische „Lebensform“ im Sinne Wittgensteins? Um es gleich 
vorweg zu sagen: Depression im eigentlichen Sinne ist eine 
schwere Erkrankung, die nicht primär mit rein kulturellen Begrif-
fen belegt werden kann. Auf der anderen Seite gibt es aber kul-
turhistorische Strömungen, die – wie wir es in der von Tchechov 
beschriebenen russischen Schwermut feststellen können – sich in 
einzelnen Lebensschicksalen massiv auswirken können und die 
prägend für eine Lebensform werden können, eine Lebensform 
der Melancholie, die der Berliner Philosoph Michael Theunissen 
in „Vorentwürfe von Moderne: antike Melancholie und die Acedia des 
Mittelalters“ beschrieben hat und für die der Satz von Sören Kier-
kegaard in „Entweder-Oder“ prägend geworden ist – und zwar 
im Hinblick auf seinen melancholischen Gewalt-Protagonisten 
Nero – „Aber der Geist bricht nicht durch“ – gewissermaßen ein 
Mangel an geistig-seelischer Erhellung.  
 Depression als ein psychiatrisches Syndrom ist durch eine Fül-
le von Symptomen gekennzeichnet, die sowohl normalpsycholo-
gisch verstehbar sind, als auch in Zuständen der Angst, der Ver-
zweiflung, der psychotischen Dekompensation, in Lebenskrisen 
und auch in Reifungskrisen eine zentrale Rolle spielen. Insofern 
ist Depression einerseits Krankheit, andererseits Schicksal und 
Herausforderung.  
 Aus der Sicht der Psychiatrie hat jede psychische Krankheit 
auch eine evolutionäre Wurzel. Die Entwicklung des Menschen zu 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WENN DIE SEELE KRANK WIRD: DEPRESSION

89

dem, was er heute ist, ist sehr stark durch biologisch-soziale Pro-
zesse von Selektion und Mutation geprägt. Evolutionär gesehen 
erscheinen alle psychiatrischen Krankheiten als Steigerungsfor-
men von in der Evolution sich als sinnvoll herausgebildet haben-
den psychischen Eigenschaften. So kann man beispielsweise 
Zwangsneurosen als Übersteigerungsformen von Pflichtgefühl, 
Angstneurosen als Übersteigerungsformen von Furcht, Manie als 
Übersteigerungsformen von Übermut und Depressionen als Über-
steigerungsformen von Trauer, dem Bedürfnis nach Rückzug und 
Sinnsuche, nach Bewältigungsmöglichkeiten und dem Durchlau-
fen von Krisen verstehen. Von dem Heidelberger Psychodynamik-
Forscher Hubertus Tellenbach stammt das Konzept des „Typus 
melancholicus“, das idealtypologisch einen charakteristischen 
Grundzug der Menschen beschreibt, die die Tendenz haben, unter 
Stressbedingungen depressiv zu werden. Dieser charakteristische 
Wesenszug erscheint uns ein bisschen sehr „deutsch“ und ist ge-
prägt durch „Ordentlichkeit, Gewissenhaftigkeit, Gründlichkeit, 
Anlehnungsbedürfnis, Häuslichkeit und Treue, Verantwortungs-
bewusstsein, Voraussagbarkeit von Verhalten“. Wenn das so ist, 
dann stellt sich auch die Frage nach dem „Sinn von Depression“. 
Es geht dabei um solche Dimensionen wie Rückzug im Sinne einer 
„Auszeit“, um das Bedürfnis nach innerer Vertiefung, nach ver-
mehrter Reflexion und letztlich der Sinnsuche. Die biologische 
Grundlagenforschung der Depression hat gezeigt, dass es durch-
aus auch Tiermodelle gibt, die zeigen, wie – gerade auch beim 
Tier – Depressivität zustande kommen kann. Es handelt sich hier-
bei um so etwas wie „gelernte Hilflosigkeit“: es gibt keinen Aus-
weg, so wie Ingmar Bergman dies in seinem großartigen Film der 
80er Jahre in München „Aus dem Leben der Marionetten“ be-
schrieben hat mit dem Satz „Alle Wege sind verschlossen“. Und 
dabei zeigt sich, dass durch diese Tiermodelle etwas dargestellt 
wird, was beim Menschen durch das Phänomen der „Vulnerabili-
tät“ gekennzeichnet wird, nämlich eine „Überempfindlichkeit zur 
Depression“, erzeugt durch genetische Dispositionen und psychi-
sche Prägungen im Sinne von Geborgenheitsdefiziten und in die-
sem Sinne von „Schicksal“.  

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HINDERK M. EMRICH

  90

3.  Depressionen a ls  „Verarbeitungsstörung“: 
Depression als  „Neurose“ 

Eine der bedeutendsten Entdeckungen des 20. Jahrhunderts in 
psychologischer Hinsicht ist sicherlich das Konzept von Sigmund 
Freud, dass seelische Krankheiten mit einem „inneren Dialog“ 
zwischen dem unbewussten geistig-seelischen Leben in uns und 
dem Wachbewusstsein zu tun haben. Vieles von dem, was Men-
schen durchmachen müssen, wird, weil es „kränkend“ ist, weil es 
krankmachend ist, weil es demütigend ist, weil es seelische „Pein“ 
hervorruft und in diesem Sinne „peinlich“ ist, verdrängt, ab-
gespalten, verleugnet. Diese sog. Freudschen Mechanismen spie-
len für die Psychodynamik der Depression eine ausschlaggebende 
Rolle. Was der neurotisch-depressive Mensch erlebt, ist eine Art 
innerer Hilfeschrei, im Sinne von Balint ein „Vorzeigesymptom“ 
von ungelösten inneren Problemen, die mit der Bewältigung von 
Schicksal, Trauma und sicherlich sehr stark auch mit eigenen Feh-
lern zu tun haben, die man im Laufe seines Lebens gemacht hat. 
So ist beispielsweise der Roman von Tolstoi „Die Auferstehung“ 
eine Darstellung, wie ein adliger Gutsbesitzer eine schwere 
Schuld, die er als junger Offizier auf sich geladen hat, verarbeitet – 
und zwar in diesem Fall nicht im Sinne einer depressiven Neurose 
sondern indem er eine geistig-seelische Wandlung und in diesem 
Sinne eine „Auferstehung“ durchmacht. Neurotische Depressio-
nen haben insofern „mit dem ganzen Menschen“ zu tun und las-
sen sich nicht auf eine Art Seelenmechanik oder Verdrängungs-
physik reduzieren. Letztlich geht es bei diesen Prozessen des Um-
gangs mit Kränkungen und inneren Beschädigungen um Vorgän-
ge der Bewältigung, der Befreiung, der bewältigenden Erinnerung 
und in diesem Sinne sicherlich auch um Sühne und Neubeginn. 
Was bei der Therapie dieser Art von Vorgängen ausschlaggebend 
ist, das ist der Einbezug von all dem, was durch Verleugnung, 
Verdrängung und Abspaltung bisher dem Bewusstsein entgangen 
war und was nun durch integrative Prozesse der freien Assoziati-
on, der Traumarbeit und der Imagination gewissermaßen zurück-
geholt, integriert und bewältigt wird. In der konkreten Arbeit mit 
neurotisch depressiven Patienten zeigt sich, welche große Bedeu-
tung gerade auch von Philosophie, Kunst und immer wieder auch 
der Theologie ausgeht. Beispielsweise ist hier auch die Logothera-
pie nach Viktor Frankl zu nennen. Frankl als ein überlebendes Op-

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WENN DIE SEELE KRANK WIRD: DEPRESSION

91

fer des Holocaust hat an seinem eigenen Schicksal erkannt, dass es 
Beschädigungen unserer Seele gibt, die sich nicht durch Psycholo-
gie allein angemessen thematisieren lassen, sondern dass hier 
Kunst und Philosophie eine entscheidende Folie bilden, mit deren 
Hilfe die wirksamen Thematisierungen überhaupt erst ans Licht 
gebracht werden können. 

4.  Der Begr if f  Verzweif lung 

Es gibt einen Begriff, der in der Philosophie eines der bedeutends-
ten Philosophen der Gegenwart, des Berliner Philosophieprofes-
sors an der FU, Michael Theunissen, eine zentrale Rolle spielt, das 
ist derjenige der „Verzweiflungsanalyse“;1 dieses Wort muss man 
sich auf der Zunge zergehen lassen: „Verzweiflungsanalyse“. Man 
könnte vermuten, es handele sich um eine Art psychoanalytische 
Aufschlüsselung von Verzweiflung im Sinne einer Theorie de-
pressiver Affekte. Dem ist aber nicht so. Hier geht es um Philoso-
phie; eine Philosophie allerdings, die in Form und Inhalt mit dem 
Werk Sören Kierkegaards „Die Krankheit zum Tode“ im Jahre 
1849 als Novum entsteht, weil sie radikal ernst macht mit einer 
Theorie der Subjektivität: dabei kann es um eine Philosophie von 
Systembauern wie Hegel und Fichte oder des großen Transzen-
dentalanalytikers Kant nicht gehen, denn diese waren am Ver-
ständnis subjektiver Zuständlichkeit und Befindlichkeiten wie 
Angst und Verzweiflung nur am Rande interessiert. Erst die phi-
losophische Psychologie oder psychologische Philosophie – wenn 
man so will eine „Philosophie der Psyche“ –, wie sie erstmals 
durch Kierkegaard entwickelt wurde, eröffnet einen geistigen 
Raum, um solche Themen wie „Ernst“, „Angst“, Verzweiflung“, 
„Melancholie“ und in diesem Sinne „Krankheit zum Tode“ zu 
bewegen. 

                                               
1  So heißt es in seinem Buch „Der Begriff Verzweiflung“ (1993: 14): 

„Die Rekonstruktion zielt vor allem darauf ab, Kierkegaards ver-
deckte Intentionen freizulegen und durch eine vorsichtige Korrek-
tur seiner Begrifflichkeit eine rationale Auseinandersetzung mit sei-
ner Verzweiflungsanalyse zu erleichtern.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HINDERK M. EMRICH

  92

4.1 Krankheit zum Tode 

In der Medizin kennen wir Krankheiten, die in charakteristischer 
Weise zum Tode führen: bestimmte Arten von Krebs, von Schock, 
von Sepsis führen in einem gesetzmäßigen Ablauf zum Tode; so 
einen Patienten nennt man „todkrank“.  

Nun, das Beispiel, an dem Kierkegaard die „Krankheit zum 
Tode“ erläutert, ist die Errettung von Lazarus durch Jesus im 
Neuen Testament. Hier werden die beiden Begriffe von „Leben“ 
und „Tod“, einmal im medizinisch-empirischen Sinne (Imma-
nenz) und im religiös-metaphysischen Sinne („Seelenmodell“) 
miteinander in Beziehung gesetzt und dialektisch gegeneinander 
ausgespielt.  
 Was im medizinischen Modell Endgültigkeit des Todes bedeu-
tet, bedeutet im religiös-metaphysischen Modell „Leben“, „Tor 
zum Leben“, „ewiges Leben“. Man könnte auch sagen: Weg der 
„wirklichen“ Seele, oder mit Prof. Mensching: Weg der Wirklich-
keit der Seele. 
 „Krankheit zum Tode“ bedeutet eine philosophische Konzep-
tion über die Verfallenheit des Lebens an die Sinnlosigkeit, die 
Sinnentleerung, den Mangel an Möglichkeit der Transzendierung. 
Ver-zweiflung bedeutet, sich der „Krankheit zum Tode“ als Reali-
tät stellen, sich in einer Situation der Unerrettbarkeit wissen. Die 
Dynamik der Verzweiflungsstufen ist eine Weise, sich dem Abso-
lutheitsanspruch der „Krankheit zum Tode“ zu entziehen. 
 Von Kierkegaards z.T. essayistisch geschriebenen Texten ging 
eine enorme Strahlkraft und geistige Tiefen- sowie Breitenwir-
kung aus. Für ein Verständnis der Kierkegaardschen Verzweif-
lungsanalyse wesentlich ist, dass dieser eine Stufung, eine Abfolge 
von Stadien im Sinne einer dynamischen Entwicklung von Perso-
nen zugrunde legt. Das Stufenschema der in „Krankheit zum To-
de“ dargestellten Verzweiflungsdynamik muss vor dem Hinter-
grund der ethischen Forderungen gesehen werden, die Kierke-
gaard in seinem Frühwerk „Entweder-Oder“ dargestellt hat. 
 Beim frühen Kierkegaard kommt es darauf an, den Menschen 
aus dem verzweifelten Gefangensein in der „ästhetischen Wahl“ 
zu befreien und ihn zur „ethischen Wahl“, d.h. „Selbstwahl“ zu 
führen, d.h. der Wahl eines eigenen Selbst. Das Steckenbleiben im 
Ästhetischen ist für den frühen Kierkegaard charakterisiert durch 
den Satz: „Der Geist bricht nicht durch.“ Diesen Übergang vom 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WENN DIE SEELE KRANK WIRD: DEPRESSION

93

Gefangensein im Ästhetizismus hin zur „Selbstwahl“ in der freien 
Autonomie des Subjekts muss man berücksichtigen, wenn man 
das Stufen-Schema in „Krankheit zum Tode“ und damit von De-
pression verstehen will. In diesem ist eine differenzierte Dynamik 
der Reifungsstadien in der Ausgestaltung der Persönlichkeit dar-
gestellt. Ausgangspunkt ist die „uneigentliche Verzweiflung“, der 
Zustand des Menschen, in dem die Verzweiflung gewissermaßen 
noch „latent“ bleibt, in der das Subjekt nicht in ein reflektiertes 
Selbstverhältnis eingetreten ist, innerhalb dessen die Verzweif-
lungsanalyse sich manifestieren kann und damit die Verzweiflung 
virulent wird. Uneigentlich verzweifelt sein heißt Signale der Me-
lancholie empfangen, ohne sich ihrer bewusst zu werden. Das 
nächste darüber hinausgehende Stadium in dieser Entwicklung ist 
der Zustand des „verzweifelt-nicht-man-selbst-sein-Wollens“. 
Dieses „verzweifelt-nicht-man-selbst-sein-Wollen“ geht bei Kier-
kegaard einher mit einer Form „ohnmächtiger Selbstverzehrung, 
die nicht vermag, was sie selbst will“. Das bedeutet, „Krankheit 
zum Tode“ heißt bei Kierkegaard, nicht in der Lage zu sein, sich 
selbst loszuwerden, nicht in der Lage zu sein, den Zustand uner-
träglichen Selbstseins aufzulösen. In diesem Sinne ist die Qual der 
Verzweiflung des „nicht-man-selbst-sein-Wollens“ ein Zustand, in 
dem gewissermaßen der Tod seine erlösende Wirkung verloren 
hat, in dem der „Tod getötet“ ist. So heißt es bei Kierkegaard: 
„denn gerade darüber ... verzweifelt er: dass er sich nicht selbst 
verzehren kann, nicht sich selbst loswerden kann, nicht zu Nichts 
werden kann. Dies ist die potenzierte Formel für die Verzweif-
lung, das Steigen des Fiebers in dieser Krankheit des Selbst.“2  
 Die dritte, höchste Form der Verzweiflung ist für Kierkegaard 
das „verzweifelt-man-selbst-sein-Wollen“. Was ist hierunter zu 
verstehen? Die Grundlage dieses Zustandes ist bereits, wie Kier-
kegaard sagt, eine „Steigerung im Bewusstsein vom Selbst, mithin 
größeres Bewusstsein davon, was Verzweiflung ist, und davon, 
dass der Zustand, in dem man ist, Verzweiflung ist. Hier ist die 
Verzweiflung ihrer sich bewusst als eines Tuns, sie kommt nicht 
von außen her als ein Leiden unter dem Druck der Äußerlichkeit, 
sie kommt unmittelbar aus dem Selbst … [Auslassung HE]. Um 
verzweifelt man selbst sein zu wollen, muss Bewusstsein da sein 

                                               
2  Kierkegaard 1995: 18 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HINDERK M. EMRICH

  94

von einem unendlichen Selbst.“3 Wie ist dies zu verstehen? In der 
höchsten Form der Verzweiflung ist das Bewusstsein quasi aus 
sich selbst herausgetreten und hat ein Konzept unendlicher Identi-
tät, in diesem Sinne ein Konzept des Absoluten entwickelt. Von 
diesem Standpunkt aus geht es nicht mehr um Identitätsverlust 
als einer utopischen Lösung des Zustandes der Verzweiflung 
sondern es geht um Identitätsgewinn, um Herstellung von Kohä-
renz im Hinblick auf universelles Sein, auf unendliche Identität. 
Verzweiflung ist in diesem Sinne bereits vom Subjekt durchschaut 
als positive Möglichkeit der Bewältigung existentieller Probleme 
der Verfasstheit von Subjektivität.  
 In der von Theunissen gegebenen Deutung lässt sich die Prob-
lematik der Überwindung der Krankheit zum Tode, die Verzweif-
lung ist, folgendermaßen verstehen: Krankheit zum Tode bedeu-
tet, leben im „qualvollen Widerspruch“ des ewigen Sterbens, d.h. 
zu sterben und doch nicht zu sterben, und damit „den Tod zu tö-
ten“4. S. Kierkegaard schreibt dazu an entscheidender Stelle: 
„Christlich verstanden ... [Auslassung HE] ist der Tod selbst ein 
Durchgang zum Leben. Insofern ist, christlich, keine irdische, leib-
liche Krankheit zum Tode. Denn der Tod freilich ist das Letzte der 
Krankheit, aber der Tod ist nicht das Letzte.“5

 Der Durchgang zum wirklichen Leben: wie können wir ihn 
verstehen? Theunissen, in seinem Werk „Negative Theologie der 
Zeit“ spricht hier von der Verheißung: „Die Verheißung eines 
neuen Himmels und einer neuen Erde (Jes 65,17) hätte gar nichts 
Verheißendes, spräche sie nicht die Angst an, daß der Wechsel 
von Tag und Nacht, von Sommer und Winter sich ins Unendliche 
fortwälzen könnte.“6 Und weiter Theunissen: „Geschichte droht 
zum Verhängnis zu werden. Sie tendiert tatsächlich auf einen Zu-
stand hin, dessen mythischer Ausdruck die Vorstellung von einer 
unendlichen Wiederholung des Gleichen wäre.“7 Man könnte es 
auch so formulieren: Der im Vertrauen auf die Verheißung eines 
neuen Himmels und einer neuen Erde geleistete Sprung aus und 
in Angst als Freiheit befreit das Subjekt aus der Verzweiflung, aus 

                                               
3  Kierkegaard, a.a.O., 66 (Wortlaut leicht geändert). 
4  Kierkegaard, a.a.O., 18. 
5  Kierkegaard, a.a.O., 17 (Wortlauf leicht geändert). 
6  Theunissen 1991: 369. 
7  Theunissen, a.a.O., 370. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WENN DIE SEELE KRANK WIRD: DEPRESSION

95

der Krankheit zum Tode, und bedeutet (den) Durchgang zu wirk-
lichem Leben. 

5.  Zwischenergebnis  

Ein Zwischenergebnis der Frage nach existentieller Depressivität, 
nach der Frage nach Sinngebung beinhaltet: in der „Krankheit 
zum Tode“ in der metaphysischen Melancholie fehlt das geistige 
Band, es fehlt dasjenige, was den Menschen geistig-seelisch zu-
sammenhält: es fehlt die Beseelung. Insofern könnte man formu-
lieren: die Realität der Seele ist die Realität der Sinngebung und 
diese Realität gibt es nun wirklich, sie ist keine Metapher sondern 
vielmehr die Basis menschlichen Daseins. Insofern ist die Seele 
Wirklichkeit! Und denjenigen, denen dies wenig „modern“ er-
scheint, sei gesagt: der Konstruktivist Heinz von Förster hat ein-
mal so schön formuliert: „Wirklich ist was wirkt!“ 

6.  Abschließende Betrachtungen 

Ich komme nun zum Schluss: Die Frage, in welcher Weise unser 
Dasein „beseelt“ ist, stellt sicherlich eine der größten Herausforde-
rungen der Gegenwart dar. Denn wir leben in einer Gesellschaft, 
die beginnt, den Funktionalismus dahingehend zu interpretieren 
und auszuleben, dass Seelenlosigkeit und Mitleidlosigkeit nicht 
nur zur Tagesordnung werden, sondern auch gerechtfertigt er-
scheinen; denn Funktionalismus legitimiert scheinbar jede Form 
der Optimierung und dies wiederum setzt ethischen Normen und 
Reflexionen sehr enge Grenzen. Der Frage, wie man Neurobiolo-
gie und Beseelung zusammenbringen kann, bin ich in den letzten 
Monaten bei der Vorbereitung auf dieses Festival eingehend 
nachgegangen und habe hierzu einen Aufsatz geschrieben mit 
dem Titel „Neurobiologie und Seele: ist unser Dasein beseelt?“ 
Diesen Text vorzutragen, dazu fehlt uns nun die Zeit, aber die 
Quintessenz möchte ich Ihnen doch mitteilen. Sie lautet: Das 
Ausmaß unserer Beseelung hat mit unserer Empathiefähigkeit zu 
tun, mit dem, was Karl Jaspers das „einfühlende Verstehen“ ge-
nannt hat. Letztlich mit dem sich Anstemmen gegen Mitleidlosig-
keit. Und dies wiederum hat durchaus auch mit neurobiologi-

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HINDERK M. EMRICH

  96

schen Hintergründen zu tun. Menschen mit schweren Formen von 
Depressivität sind oft nicht in der Lage, empathisch zu reagieren, 
wie drei Forschergruppen in Japan, Kanada und USA kürzlich he-
rausfanden. Insofern gehören meine abschließenden Ausführun-
gen wiederum in die Domäne der Depressionsforschung.  
 Wenn ich mich frage, was hat Mitleid und Neurobiologie mit 
der Seele zu tun, so lässt sich interessanterweise eine sehr span-
nende Beziehung zur Kognitionstheorie herstellen: auf der einen 
Seite ist es so, dass Martin Buber fundamental gezeigt hat (in „Ich 
und Du“), dass unser Ich sich am Wir bildet, dass das Ich aus der 
seelischen Begegnung erwächst; dies mit seinem Kernsatz: „Der 
Mensch wird am Du zum Ich. ... Im Anfang ist die Beziehung.“8 

Diese Wirhaftigkeit des Ich, diese auf der dyadischen Beziehung 
beruhende Ich-Identität wird heute in der Gegenwartsneurobiolo-
gie dahingehend verstanden, dass wir von einer „theory of mind“ 
sprechen; d.h. von der Fähigkeit, gewissermaßen in das Selbst des 
anderen Menschen hineinzuschauen, uns in den anderen Men-
schen hineinzuversetzen und in diesem Sinne auch die Fähigkeit 
zu entwickeln, „empathisch“ zu sein, d.h. mitzufühlen und auch 
mitzuleiden. Karl Jaspers sprach in diesem Sinne von „einfühlen-
dem Verstehen“ – dies im Gegensatz zum „kausalen Erklären“. 
Nun ist es aber so, dass wir hier die Frage stellen müssen: wieso 
ist das überhaupt möglich? Wieso können wir Empathie erleben, 
leisten, vollziehen? Hier gibt es nun zwei aufregende Modelle, die 
uns helfen zu verstehen, was es heißt, der andere zu sein. Das eine 
Modell stammt von dem Anthropologen René Girard und ist in 
seinem Werk „Das Heilige und die Gewalt“ dargestellt. Es ist ein 
Modell der Mimesis, der mimetischen Koppelung zwischen Wün-
schen und Zielen der Anderen. 
 Das andere Modell stammt von dem Neurobiologen Rizzolatti 
mit der Entdeckung der „Spiegelneuronen“. Es ist ein Modell der 
neuronalen Koppelung zwischen Vorbild und Nachahmern. 
 Was bedeutet das für unsere Frage nach Neurobiologie und 
Seele? Stellen wir uns einmal vor, wir wären in der Lage, mitvoll-
ziehen zu müssen, wie ein enger Freund schwer erkrankt und 
operiert werden muss. Wir vergleichen diese Situation mit dem 
Verhältnis zu einem uns lieb gewordenen Hund, der krank ge-
worden ist und operiert werden muss, zu dem wir eine enge Be-

                                               
8  Buber 1995: 18 und 27 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WENN DIE SEELE KRANK WIRD: DEPRESSION

97

ziehung aufgenommen haben und schließlich mit der Beziehung 
zu einem Insekt, dem ein Bein abgerissen wurde und das daran 
vielleicht zugrunde geht. Wir haben hier also Stufen von Empa-
thie vor uns, das einfühlende Verstehen wird immer geringer, je 
weiter wir uns von uns selbst entfernen. Stellen wir uns vor, als 
vierte Stufe, es gehe um einen Computer, der abstürzt und repa-
riert werden muss. Eine solche Maschine würde kaum eine Empa-
thie in uns auslösen, offensichtlich noch weniger als das Insekt. 
Offenbar hat das damit zu tun, dass unsere Anwendung der Fä-
higkeit zur „theory of mind“ damit zu tun hat, dass wir uns nicht 
als Maschinen erleben. Wir erleben uns als beseelte Ichlichkeiten, 
wir erleben uns als „Personen“, die sich in anderen Personen wie-
derfinden, die sie ebenfalls für beseelt halten. Beseelung ist also 
etwas, was nicht nur bedeutet, Lebendigkeit im aristotelischen 
Sinne auszusagen, sondern Beseeltheit sagt aus, dass in uns etwas 
vorhanden ist, das nicht auf irgendwelche Mechanismen reduziert 
werden kann. Prof. Nida-Rümelin hat in diesem Band ein analo-
ges Beispiel bei Peter Strawson dargestellt, indem er zeigte, dass 
Menschen vereinsamen, wenn sie anderen Menschen keine seeli-
sche Realität und keine Freiheit zuschreiben. Dieses unser Selbst-
verhältnis wird allerdings neurobiologisch realisiert und getragen 
durch die eben skizzierten Mechanismen der Neurobiologie, d.h. 
durch Mechanismen der Fähigkeit, im Sinne von Girard die Inten-
tionen anderer in uns mitzuvollziehen und im Sinne von Rizzolat-
ti spiegelbildlich zum mentalen Geschehen im anderen ein analo-
ges mentales Erleben zu generieren. Aber die Wirklichkeit der 
Seele lässt sich nicht auf die mimetischen und die neurobiologi-
schen Elementarprozesse der Empathiebildung reduzieren.  
 Abschließend lässt sich sagen: die Situation des Ich-selbst-
Seins von Menschen in der – wie Franz Kafka sagt – Mensch- und 
Tier-Gemeinschaft ist eine solche, die wir nicht als pure Materie, 
nicht als reinen Ausfluss von Neuronen erleben, sondern als unser 
Intimstes, als unsere individuelle Welt der Seele. Und dieses unser 
Intimstes lässt sich eben nicht, wie sowohl an Kierkegaards Werk 
„Krankheit zum Tode“ gezeigt, als auch anhand des Phänomens 
der Empathiefähigkeit als sinngebende Gestalt reduzieren. Inso-
fern ist die Seele keine Metapher sondern Wirklichkeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HINDERK M. EMRICH

  98

Literatur  

Buber, Martin 1995: Ich und Du (1923), Reclam, Stuttgart. 
Kierkegaard, Sören 1995: Die Krankheit zum Tode (1849), übers. 

und hg. von Liselotte Richter, 2. Aufl. Hamburg. 
Theunissen, Michael 1991: Negative Theologie der Zeit, Suhr-

kamp, Frankfurt a.M.. 
Theunissen, Michael 1993: Der Begriff Verzweiflung, Suhrkamp, 

Frankfurt a.M. 
Theunissen, Michael 1996: Vorentwürfe von Moderne: antike Me-

lancholie und die Acedia des Mittelalters, de Gruyter, Berlin. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 99

Die Seele der Stadt 

ALBRECHT GÖSCHEL

Dass die meisten zumindest der deutschen und europäischen 
Städte trotz eines internationalen Stils gerasteter Bürobauten, trotz 
erheblicher Nivellierungen durch einen auf Widererkennbarkeit 
bedachten Einzelhandel und durch beschleunigungsbesessene 
Verkehrsplaner noch immer spezifische Charaktere, lokale Identi-
täten aufweisen, dass in den Städten ein je unterschiedlicher, 
durch tiefe Traditionen geprägter Geist zu spüren ist, das scheint 
auch gegenwärtig noch wahr zu sein, selbst dann, wenn manche 
Räume der „Zwischenstadt“ absolut beliebig und austauschbar 
wirken mögen. Als das Besondere der europäischen im Unter-
schied zur nordamerikanischen oder asiatischen Stadt wird ja 
immer wieder behauptet, dass in ihr Tradition und Geschichte, 
aus denen Charakter und Persönlichkeit einer Stadt erwachsen, 
sichtbar bleiben und vermutlich sogar alltagsweltliche Bedeutung 
haben, also nicht komplett einer Musealisierung anheim gefallen 
sind. 
 Aber selbst wenn man diese sich immer erneuernde und den-
noch über Jahrzehnte und Jahrhunderte stabile Individualität der 
europäischen Städte anerkennt und versteht, fällt es doch eini-
germaßen schwer, Städten als materiellen Konstrukten eine Seele 
zuzusprechen, wie sie belebten Wesen, vorrangig also Menschen 
zukommen soll.1 Zwar kann man mit einiger poetischer Großzü-

                                               
1  „Manifestation von so etwas wie Seele ist das seiner selbst bewusste 

Bewusstsein. Dieses Bewusstsein ist durch eine ontologische Kluft 
geschieden von der Welt seiner im Raum sich erstreckenden Ge-
genstände, also der materiellen Körper“ (Spaemann 2009), es sei 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALBRECHT GÖSCHEL

  100

gigkeit von manchen Städten als Persönlichkeiten sprechen, ihnen 
also Eigenschaften zuschreiben, wie sie eigentlich nur Personen 
zustehen, Florenz also z.B. als männlich, Siena als weiblich und 
Venedig als Königin, wenn auch in leicht morbider Pracht, Rom 
als Materialisierung von Macht ohne Spiritualität empfinden, und 
wird dabei auch etwas Zutreffendes über jede dieser Städte gesagt 
haben, aber dennoch handelt es sich bei solchen Charakterisierun-
gen um kaum etwas anderes, als um gleichermaßen metaphori-
sche wie synthetisierende Umschreibungen hervorstechender 
Merkmale oder Symbolisierungen prägender historischer Bedin-
gungen in Bauten, Platzanlagen etc. Regionale Landschaften, 
Ökonomien, politische oder intellektuelle Traditionen können sich 
in Städten ausdrücken, Stadtgestalt und sogar Verhalten und 
Mentalitäten von Bewohnern prägen, von einer Seele der Stadt 
kann aber immer nur metaphorisch, in einer gewissen Übertra-
gung menschlicher Bedingungen oder Persönlichkeitsmerkmale 
auf Städte, niemals in einer Weise gesprochen werden, als handle 
es sich um ein objektives und objekthaftes Faktum. 
 In diesem metaphorischen Sinne allerdings, nicht als Beschrei-
bung einer Sache, lässt sich auch die Verwendung des Begriffs der 
Seele für Städte verstehen, selbst wenn man die Bestimmung des 
lebenden Individuums als Leib-Geist-Seele-Einheit (Plessner 
2001/1924) nicht bruchlos auf materielle Konstrukte wie eine 
Stadt übertragen will.2 Bei allen Schwankungen und Wandlungen, 
die der Begriff der Seele durchlaufen hat, scheint er doch meist, 
wenn auch in eher normativer Weise und weniger als Tatsachen-
behauptung,3 eine Ganzheit, eine Unteilbarkeit und Einmaligkeit 
des beseelten „Individuums“ andeuten zu wollen, eine Art tiefen 

                                                                                                                       
denn, man erklärt ein Bier zur Seele der Stadt: „Die Seele der Stadt. 
Tucher. Braukunst seit 1672“, so ein Werbeplakat auf dem Nürnber-
ger Hauptbahnhof, gesehen am 30. Juli 2008 während der Arbeit an 
diesem Artikel aus dem ICE von Berlin nach München.

2  Selbst in der Psychologie als der Wissenschaft von der Seele lässt 
neuere Forschung „nicht nur den Begriff der Seele zurücktreten, sie 
bezeichnet ihn darüber hinaus als entbehrlich.“ (Hinterhuber 2001: 
3).  

3  „Die Loslösung der Psychologie von der Philosophie in der Mitte 
des 19. Jahrhunderts führte zur endgültigen Aufgabe des substanz-
haft gedachten Seelenbegriffs.“ (Hinterhuber 2001: 3). 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE DER STADT

101

Lebensquells, einen „Quellgrund des Lebens“, wie Helmuth 
Plessner (2001/1924) sagt, aus dem sich das Leben des je besonde-
ren Individuums vor seiner Gestaltgewinnung als Charakter, als 
Träger einer Rolle oder sozialen Position speist, aber auch als „Re-
sonanzboden“, über den das je einzelne Individuum in Zusam-
menklang, in Harmonie mit Anderen, mit der Welt tritt. Selbst 
wenn man religiösen Vorstellungen über die Unsterblichkeit der 
Seele nicht folgen mag, sie also an die Materie des Leibes gebun-
den begreift, bezeichnet demnach der Begriff der Seele metapho-
risch das Ganze, Geschlossene und Einmalige aber auch Weltoffe-
ne des lebenden Individuums, seine „Kontinuität, Konstanz und 
Identität“,4 die zwar dessen spezifische Ausformungen trägt, sie 
sogar möglich macht, in der Seele aber nicht unbedingt aufgeht, 
nicht mit ihr gleichgesetzt werden kann und wohl auch vom Be-
griff der Psyche, wie er die analytische und therapeutische Psy-
chologie als Wissenschaft beschäftigt, zu unterscheiden wäre.5

                                               
4  „Die im Begriff der Seele enthaltenen Aspekte der Kontinuität, Kon-

stanz und Identität in den psychischen Abläufen werden auf die 
Begriffe „Person“, und „Persönlichkeit“, auf das „Ich“ oder das 
„Selbst“ übertragen, die die Aspekte des Körperlichen und der 
Umwelt miteinbeziehen“ (Hinterhuber 2001: 3). 

5  In zahlreichen Fällen werden allerdings für die Stadt Begriffe ver-
wendet, mit denen sonst nur Individuen, Persönlichkeiten erfasst 
und deren Lebendigkeit, Natur und „Seele“ umschrieben werden, 
so z.B. wenn von der Stadt in alltäglichem Sprachgebrauch als „Or-
ganismus“ die Rede ist, eine immer eher irreführende Redewen-
dung. Besonders deutlich werden diese Übertragungen von Bildern 
des Lebendigen auf die Stadt, wenn von der „Integration der Stadt“ 
im Sinne einer Stadt mit ausgeprägtem sozialen Frieden gesprochen 
wird. Dann scheint sich die Parallele zum Seelenbegriff aufzudrän-
gen: „Die Natur lebendiger Dinge aber heißt Seele. Was lebendige 
Dinge von nicht lebendigen unterscheidet, ist, dass ihre Existenz 
nicht einfaches Vorhandensein ist sondern eine Leistung, ein aktiver 
Selbstvollzug. Lebewesen sind darauf aus, zu sein, was sie sind. Ihr 
Sein ist beständiger Widerstand gegen das Nichtsein. Ihre Einheit ist 
ein ununterbrochener Prozess der Integration“ (Spaemann 2009). 
Das ließe sich fast vollständig auch von der „Stadt“ sagen, meint mit 
einigem Gehalt aber dann nur die Stadtgesellschaft, nicht deren ma-
terielle, historische städtebauliche Manifestation. Aber auch die An-
nahme einer Seele für die Stadtgesellschaft im Sinne einer „Kollek-

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALBRECHT GÖSCHEL

  102

 Aus diesem metaphorischen Verständnis des Seelenbegriffs 
jedoch nun wird der Versuch, ihn auf die Stadt anzuwenden, wird 
die Frage nach der Seele der Stadt als Wunsch, als Sehnsucht, viel-
leicht gar als Utopie der guten Stadt unter modernitätstypischen 
Bedrohungen und Defiziten unmittelbar einleuchtend.6 So wie 
sich Georg Simmel (1995/1903) nicht scheute, seine bahnbrechen-
den Einsichten über „die Großstädte und das Geistesleben“ mit 
Reflexionen über die Seele – nicht die der Großstadt natürlich, 
sondern des Großstädters – zu eröffnen, so scheinen auch die ge-
genwärtigen Bemühungen um die „Seele der Stadt“ eher die Seele 
der Städter als die der Stadt zu betreffen, in denen sich aber die 
Verfasstheiten und Bedingungen der städtischen Umwelten des 
Stadtbewohners spiegeln. 
 Bezeichnet der Begriff der Seele – metaphorisch – Unwandel-
barkeit und Dauer, Ganzheitlichkeit und Kohärenz und schließ-
lich Weltoffenheit, so scheint es, dass sowohl das Leben des Städ-
ters als auch seine städtische Umwelt von genau den gegensätzli-
chen Tendenzen bestimmt sind: ständiger, sich beschleunigender 
Wandel und Flexibilität, Fragmentierung des Lebens und der 
Stadt, Vereinzelung und Isolation des Städters, Unlesbarkeit, Un-
durchdringlichkeit und instrumentelle Eindimensionalität der 
städtischen Umwelt. Zwar deutet sich in einer neuen Zuwendung 
zum Begriff der Seele und seiner Verbindung mit der Stadt auch 
Bedenkliches an, so als könne der moderne Städter seine eigene 
Blasiertheit nicht mehr ertragen, oder als verlange er doch mehr 
von seiner Stadt als elektrisches Licht, asphaltierte Straßen und 

                                                                                                                       
tivseele“ bleibt doch ein fragwürdiges Konstrukt, dessen Problema-
tik in der Kritik einer „kollektiven Identität“ als einer regressiven 
Vereinheitlichungs- und Abgrenzungsvorstellung, also letzten En-
des als Modell reaktionärer Herrschaft u. a. von Lutz Niethammer 
(2000) herausgearbeitet worden ist. 

6  Nach Kant zählt die Idee der Seele, der nichts objektiv Existierendes 
entspricht, zu den „regulativen Prinzipien“: „Die Idee der Seele ist 
die Idee einer unbedingten, allen unseren Vorstellungen zugrunde 
liegenden Einheit des denkenden Subjektes. Die Ideen sind nur 
Sollvorschriften“ (Hinterhuber 2001: 129), also normative Ideen. Die 
Frage nach der Seele der Stadt wäre dann die normative Vorstellung 
von einer solchen Einheit als Bedingung der guten Stadt, einer 
Stadt, die von Kontinuität, Konstanz und Identität geprägt ist, oder 
eben geprägt sein soll. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE DER STADT

103

fließendes Wasser, nämlich Gemüt – als idyllisches Äquivalent für 
Seele – oder vielleicht sogar „Gemütlichkeit“, aber die moderni-
tätstypische Umwandlung der Städte zu Anhäufungen eindimen-
sionaler, technischer Instrumente ohne Sinn und Geist, ohne dass 
ein transzendierender Zweck dieser Instrumentalität erkennbar 
wäre, im Gegenteil die Zerstörung alles Geistvollen, Symbolischen 
durch eine überwältigende Reduktion der Städte auf Mittel ohne 
Zwecke, scheint den Städtern doch den Schauer einzujagen, der 
sie nun nach der Seele ihrer Stadt – und nach der Seele überhaupt 
– fragen lässt.7 In jeder Stadt lässt sich das erkennen. Als Beispiel 
mag hier Hannover stehen, die Stadt des „Festivals der Philoso-
phie“, auf dem in vielen Veranstaltungen nach der Seele, also 
auch nach der „Seele der Stadt“ gefragt wurde. Die Innenstadt 
Hannovers zeichnete sich bis in die 1960er-Jahre durch eine gera-
dezu einmalige Platzfolge aus: Der Opernplatz als gleichschenkli-
ges Dreieck mit dem Lavesschen Opernhaus in der rechtwinkligen 
Spitze, der rechtwinklige Georgsplatz, diagonal, also wieder zu 
zwei Dreiecken von der Georgstraße durchschnitten, und der 
kreisförmige Aegidientorplatz als Abschluss. Damit bildeten die 
Grundformen der Geometrie, die reinsten Formen mathemati-
scher Vernunft – und damit für die Aufklärung der Vernunft 
schlechthin – den Grundriss dieser Stadt und verwiesen auf das 
aufklärerische Bekenntnis dieser Stadt zur Vernunft. Die heraus-
ragenden Bauten dieser Stadt sind dementsprechend klassizis-
tisch, nicht Barock. Moderner Verkehrsplanung jüngster Zeit ist es 
gelungen, die Kreisform des Aegidientorplatzes total zu zerstören, 
nachdem bereits der Städtebau der 1960er-Jahre eine der Drei-
ecksecken des Opernplatzes, ausgerechnet die „Am Kröpcke“, ei-
ner hannoverschen Institution und Treffpunkt aller Rendezvous, 

                                               
7  „Jede Zeit findet ihr erlösendes Wort. Die Terminologie des acht-

zehnten Jahrhunderts kulminiert in dem Begriff der Vernunft, die 
des neunzehnten im Begriff der Entwicklung, die gegenwärtige 
(1928, A.G.) im Begriff des Lebens“ (Plessner 1981/1928). Unsere 
Gegenwart scheint vom Begriff der Identität, der dem der Seele ja 
nahe steht, vielleicht sogar mit ihm austauschbar ist, beherrscht zu 
werden und damit einen Verlust als Norm oder „regulatives Prin-
zip“ ausdrücken zu wollen, eine Sehnsucht nach etwas nicht mehr 
Selbstverständlichen, einschließlich aller „Unheimlichkeiten“ (Niet-
hammer 2000), die mit diesem Begriff verbunden sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALBRECHT GÖSCHEL

  104

für einzelne Kaufhausblöcke aufgelöst hatte. Aus der historischen, 
Stein gewordenen Symbolisierung einer Hannoverschen Tradition 
der Vernunft und Aufklärung von Leibniz bis zur Technischen 
Universität ist kaum mehr geblieben als Einkaufszone und – be-
sonders schmerzlich am „Aegi“ – Verkehrsverteiler ohne jede 
städtebauliche Qualität, ohne jeden symbolischen Wert, der über 
die Selbstdarstellung der Niedersächsischen Landesbank mit ei-
nem höchst fragwürdigen Bürogebäude hinausginge. Ob den 
Hannoveranern jetzt, wenn sie ein so großes Interesse an der „See-
le der Stadt“ zeigen, dämmert, was sie da angerichtet haben? Nur 
hinter vorgehaltener Hand hört man, dass „Stadtreparatur“, man 
könnte vielleicht auch sagen „Stadttherapie“, das Hannoversche 
Planungsgebot der Stunde sei. 
 Es sind also drei zentrale, zwar nicht unbedingt streng empi-
risch messbare, aber doch wahrnehmbare Trends, die das Problem 
der „Stadtseele“ virulent werden, die die Städter offensichtlich um 
ihr „Seelenheil“ fürchten lassen, auch wenn, wie gesagt, nicht si-
cher ist, ob es sich um Traumatisierungen handelt, denen mit the-
rapeutischen Mitteln beizukommen wäre:8 Wandel, Fragmentie-
rung und Unlesbarkeit, Gegenbewegungen zu Kontinuität, Kon-
stanz und Identität als „Aspekten der Seele“, und alle drei Trends 
können sowohl für die Stadt wie für den Städter behauptet wer-
den. Auslöser für die Frage nach der Seele der Stadt scheint dem-
nach die Erfahrung eines dreifachen Verlustes zu sein, der sich in 
der Suche nach der Seele metaphorisch verdichtet. 
 Dass sowohl eine wachsende Dynamik sich ständig beschleu-
nigenden Wandels, als auch die steigenden Anforderungen an 
permanente, umfassende Flexibilität die Menschen und besonders 
                                               
8  Anderen Hannoverschen Plätzen ist es nicht besser ergangen, auch 

wenn möglicher Weise ihre jetzt zerstörte symbolische Qualität ge-
ringer war; so z.B. der Königsworther Platz, Eingang oder Tor zu 
den Herrenhäuser Gärten, noch bis in die 1980er-Jahre in seiner 
Grundform als Rechteck mit halbrund ausgebildeten Schmalseiten, 
also als Synthese aus Rechteck und Kreis gut zu erkennen, jetzt 
gleichfalls nur noch Verkehrsknoten ohne Platzform. Noch in den 
1950er-Jahren bestand offensichtlich eine Sensibilität für diesen 
Platz: Der Pavillon für Kioske und Straßenbahnhaltestelle mitten auf 
dem Platz wiederholte die Hohlform des Platzes als Gebäudeform, 
als Volumen auf dem Platz. Aber auch dieser kleine Pavillon ist jetzt 
natürlich abgerissen. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE DER STADT

105

die Städter zu überfordern beginnt, setzt sich als Kritik am mo-
dernen Kapitalismus, der zu diesen Tendenzen zwingt, zuneh-
mend durch (Sennett 1998). Für eine städtische Umwelt sind diese 
Entwicklungen besonders prekär, da die Dauerhaftigkeit des 
Raumes und seiner Symbole als Bedingung einer „symbolischen 
Ortsbezogenheit“ (Treinen 1965) aufgelöst wird. Eine zentrale 
psychische Leistung des Raumes, Zeit zu vergegenständlichen 
und damit vor dem unaufhaltsamen Verrinnen zu bewahren – 
zum Raum wird hier die Zeit – kann von einer Stadt im perma-
nenten Wandel nicht mehr geleistet werden. Während also die 
Städter den intensivierten Wandel, dem sie selbst ausgesetzt sind, 
durch Suche nach Zeitlosigkeit ihrer Umwelt, durch eine neue 
„Klassizität“ des städtischen Raumes und seiner Zeichen und 
Symbole zu kompensieren suchen (Lübbe 1992), unterliegt dieser 
Raum selber der gleichen Dynamik und macht den Verlust an 
Stabilität nur um so spürbarer. Es entsteht die Forderung nach ei-
ner Ästhetik der Dauer, nach der Dauerhaftigkeit unserer Häuser 
und deren Einrichtungen, gegen Wegwerfästhetik, die sich auch 
der Architektur und des Städtebaus bemächtigt hat (Lampugnani 
1998). Permanenter Wandel und die mit ihm verbundene Vernich-
tung der Orte entwertet das Leben, das sich an diesen Orten abge-
spielt hat und macht es fundamental nichtig, als habe es nicht 
stattgefunden.9 Dem Städter, der diesen Verlusten ausgesetzt ist, 
mag es sehr wohl erscheinen, als habe er seine Seele verloren, da 
weder in seiner Person noch in seiner räumlichen, städtischen 
Umwelt Konstanz als einer der zentralen Aspekte von „Seele“, 
„Persönlichkeit“ oder „Identität“ noch gewährleistet erscheint. 
 Welche eminente Bedeutung gegenständlichen Objekten in der 
Konstitution von Konstanz und Kontinuität zukommt, zeigt sich 
auch an sakralen Objekten als Garant der Dauer religiöser Ge-
meinschaften, die durch diese Gegenstandsbindung als unverän-
derte zu bestehen meinen, auch wenn sich um sie alles verändert 
(Simmel 1995/2003). Darüber hinaus verbinden materielle Dinge, 
der Raum und seine Elemente, wenn sie dauern, jeden Einzelnen 

                                               
9  Fast scheint so etwas wie eine soziale Amnesie zu entstehen, die 

ähnlich wie die psychische nicht nur Vergangenheit und Zukunft 
auslöscht, sondern damit auch die Gegenwart bedeutungslos macht, 
vgl. zum neurologischen Phänomen der Amnesie z.B. Oliver Sacks 
(2008: 211). 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALBRECHT GÖSCHEL

  106

mit einer großen Zahl wahrnehmbarer oder unsichtbarer Anderer, 
sogar anderer Gesellschaften, die die gleichen materiellen Dinge 
wahrnehmen oder nutzen oder wahrgenommen und genutzt, 
oder uns mit diesen Dingen wahrgenommen haben. Dauerhafte 
Raumelemente werden sowohl zu Symbolen der Integration als 
auch selber zu Integrationsinstrumenten. Sie bewirken in ihrer 
Unwandelbarkeit Kohärenz. Der moderne, permanente und sich 
beschleunigende Wandel der modernen Stadt vernichtet diese 
Leistung, diese „Kohärenz der Seele“ als eine ihrer Bedingungen. 
 Die zweite große Bedrohung seiner Seele und der Seele seiner 
Stadt erwachsen dem Städter und der Stadt aus wachsender Fle-
xibilisierung und der mit ihr verbundenen Mobilität, die zur bio-
graphischen Fragmentierung der Persönlichkeit und zur räumli-
chen Fragmentierung der Stadt führen. Die Flexibilität, die das 
moderne Arbeitsleben fordert, verlangt vom Einzelnen, die Fähig-
keit „loszulassen“, sich nicht zu binden, keine emotionalen Bin-
dungen an Orte, Gegenstände, Arbeitsinhalte und sogar an Perso-
nen aufzubauen. Alles Vorausgegangene in einer Biographie wird 
entwertet, gleichsam nicht existent, Vertiefung in einen Gegens-
tand, in eine Aufgabe, Empathie zu Personen und Sachen er-
scheint als dysfunktional, als kontraproduktiv. Das Individuum 
fragmentiert sich zu einer inkohärenten Zahl von Einzelstationen 
und Einzelaktionen (Sennett 1998). 
 Dieser Auflösung des kohärenten Ichs könnte mit langfristiger 
Ortsbindung an einen wandlungsresistenten Ort begegnet wer-
den, aber wachsende Mobilitätsanforderungen, die mit der Flexi-
bilisierung einhergehen, verhindern genau dies. Gerade an einen 
Ort, eine Stadt, eine bestimmte Wohnung darf keine Bindung auf-
gebaut werden. Die wäre beim beruflich bedingten Ortswechsel 
nur hinderlich. Jeder Ort wird zur Durchgangsstation. An keinem 
Ort kennt ein Anderer, sei es ein Nachbar, sei es ein Vereinsmit-
glied oder Arbeitskollege, die Geschichte der Anderen. Jeder muss 
selbst loslassen und losgelassen werden. Nichts darf „tiefer ge-
hen“, nichts mehr als Oberfläche sein. Für die Orte der Städte, in 
denen der flexible Nomade des modernen Berufslebens auftaucht, 
gilt nur, dass sie funktionieren müssen, so wie man vom Hotel 
Funktionsfähigkeit verlangt, die als – anonymer – Service be-
zeichnet wird. Maßstäbe von Wohnqualität werden die techni-
schen und personalen Dienstleistungen, die der moderne Städter 
braucht: Eben elektrisches Licht, Heizung, asphaltierte Straßen, 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE DER STADT

107

wie sie Karl Kraus von seiner Stadt gefordert hatte, heute ergänzt 
zu einem „Vollwertwohnen“, das erst durch ein Dienstleistungs-
angebot vom Fitness-Studio bis zur Massagepraxis vollständig 
und vollwertig wird. Und überall kümmert man sich um das 
Wohlergehen des Städters, vielleicht sogar beim Therapeuten um 
seine psychischen Befindlichkeiten, aber nirgends um seine Seele, 
um dieses Ganze und Einmalige. Wenn jeder Ort in diesem Sinne 
wie jedes Hotel – je nach Preiskategorie – gleich, gleich gut, gleich 
umfassend, gleich in den Servicequalitäten ausgestattet ist, ist das 
fragmentierte Wohnen des flexiblen Menschen in Vollkommenheit 
erreicht, sind seiner Mobilität keine Grenzen gesetzt. Aber es wä-
ren gerade die Grenzen, die nach außen das Besondere und Ein-
malige, nach innen das Kohärente konstituieren (Simmel 
1983/1908: 483). Ort- und Grenzenlosigkeit des flexiblen Lebens, 
in der frühen Moderne als Emanzipation von Enge und Kontrolle, 
als Fortschritt gepriesen und herbeigesehnt, zeigen ihre Fort-
schrittsfolgen im Seelenverlust des flexiblen Städters und der auf 
ihn zugeschnittenen Stadt. 
 Es sind aber vermutlich nicht nur diese Flexibilität und Mobili-
tät, die die Stadt als kohärente Einheit gefährden. Zum einen erle-
ben alle – deutschen und europäischen – Städte durch Migration 
Vervielfältigungen der Lebensstile, die den Eindruck einer Einheit 
auflösen und viele Städte in der einen entstehen lassen. Zwar sei, 
so die klassische urbanistische Sichtweise, gerade diese Vielfalt 
der Lebensstile das typisch Städtische. Erst diese Vielfalt des und 
der Fremden würde eine Siedlung zur Stadt machen. Es könnte 
aber sein, dass sich der moderne Städter zurzeit von dem An-
wachsen dieser Vielfalt überfordert fühlt. Auch von Simmels 
Fremdem (1983/1908: 509) konnte doch immer noch angenommen 
werden, dass er die gleichen grundsätzlichen kulturellen Normen 
teilen und respektieren würde, wie alle anderen Stadtbewohner 
auch. Das aber könnte gegenwärtig als nicht mehr so sicher gelten. 
Eine Fremdheit, die in keiner Weise mehr kalkulierbar ist, kann 
als Bedrohung erscheinen. Die sichtbare und spürbare Präsenz 
normativ unkalkulierbarer Lebensstile relativiert die eigenen Ver-
haltensregeln, lässt sie beliebig erscheinen und löst damit vermut-
lich fundamentale Unsicherheiten aus, ähnlich wie sie Religions-
angehörige traditionell bei der Konfrontation mit anderen Glau-
bensvorstellungen empfinden. Das eigene Selbst wird in Frage ge-
stellt, und einfache urbane Blasiertheit könnte eventuell nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALBRECHT GÖSCHEL

  108

mehr ausreichen, dieser Verunsicherung zu begegnen. Zumindest 
entsteht die Frage, was denn die verschiedenen Lebensstile so 
weit kulturell verbindet, dass mit sozialem Frieden gerechnet 
werden kann. Auch hier stellt sich also eine Frage nach der – kul-
turellen und normativen – Kohärenz und Integration, die sich als 
Suche nach einer Seele der Stadt ausdrücken kann. 
 Natürlich lauert hinter einem derartigen Ansinnen die Forde-
rung oder der Wunsch nach einer „kollektiven Identität“, der 
leicht etwas Diktatorisches, Repressives und Bevormundendes 
anhaftet (Niethammer 2000). Aber moderne Stadtgesellschaften 
sind arbeitsteilige Gesellschaften mit hohen Kooperationsanforde-
rungen, und jede Kooperation verlangt bei allem Egoismus, der 
die Partner tragen und bestimmen muss, einen minimalen norma-
tiven Grundkonsens, eine minimale Vertragsbereitschaft. Denk-
bar, dass diejenigen, die die Frage nach der Seele der Stadt stellen, 
diesen Grundkonsens schwinden sehen. 
 Und schließlich haben Städte durch ihre Umwandlung in Ver-
kehrssysteme ihre Kohärenz verloren. Bebauungen, Wohngebiete, 
Einkaufszonen etc. ragen wie Inseln aus dem Gewirr der Straßen 
und Schnellverkehrsbahnen, die diese Inseln zwar zeitlich verbin-
den, räumlich aber trennen und zerschneiden. Der kohärente 
Raum der Stadt ist zur beliebigen Addition von Raumteilen ge-
worden, die je unterschiedlichen Funktionen und Rollen des Städ-
ters dienen und deren Integration durch Reise- und Verkehrszei-
ten nicht zur Aufhebung der Fragmentierung reicht. In der frag-
mentierten, zerstückelten Körperlichkeit der Stadt manifestiert 
sich der Verlust einer Ganzheitlichkeit, die doch Bedingung ihrer 
– metaphorischen – Seele ist. 
 Und schließlich verlieren die Städte auch den dritten Aspekt 
dessen, was mit Seele umschrieben werden kann, ihre Identität, 
ihre Einmaligkeit, auch dies ein Vorgang, der sich an ihrer Körper-
lichkeit, ihrer Erscheinung ausdrückt, und zwar nicht nur durch 
örtlich und räumlich austauschbare Zeichensysteme, mit denen 
die Werbung die Städte überzieht, sondern vielleicht mehr noch 
durch den Verlust ihrer Ausdrucksfähigkeit, ihrer symbolischen 
Lesbarkeit. Die stadtbestimmenden Architekturen scheinen nichts 
mehr über die Inhalte, denen diese Architekturen dienen, zu be-
sagen. Der Symbolwert der Stadt scheint sich aufzulösen. Die 
Weltoffenheit des Individuums, die einen Teil seiner Seele ausma-
chen sollte, und die auf Wahrnehmung und Ausdruck basiert, 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE DER STADT

109

scheint sich für die Städte in eine Abstraktion zu verschieben, die 
sie als Identitäten zerstört.10 An die Stelle von ausdrucksstarker, 
lesbarer Gestalt treten Verkehrsschilder, Wegweiser und Pikto-
gramme in ihren ästhetisch und symbolisch bis zum äußersten re-
duzierten Codes. Sie zeigen zwar, wo’s lang geht, aber vielleicht 
will man da ja gar nicht hin. 
 Das Gleiche gilt für die Gestalt der Stadt „als Ganzes“, das es 
ja als etwas Wahrnehmbares gar nicht mehr gibt. Mit der Auflö-
sung von Stadtgrenzen geht auch die Auflösung von Stadtgestalt, 
zumindest nach klassischen Maßstäben, verloren, auch wenn zeit-
genössische Kunst und deren Kunsttheorie im fraktalen Kunst-
werk ästhetische Qualitäten sieht, die denen der entgrenzten 
Stadt, der „Zwischenstadt“ entsprechen (Sieverts 1998). Auch dass 
ein Teil für das Ganze stehen soll, vermag nicht zu überzeugen, 
wenn die Teile zu unterschiedlich, zu konträr sind, um auf ein 
übergreifendes Ganzes verweisen zu können. Wenn also zur „See-
le“ die Ganzheitlichkeit der Identität und Individualität in ihrer 
ständigen Selbstbehauptung durch Integration gehört, wenn diese 
Aspekte metaphorisch mit dem Begriff der Seele angesprochen 
werden sollen, so konfrontiert die moderne Stadt auch hier mit ei-
ner Verlusterfahrung. Dass Städte das einmal waren, das zeigen 

                                               
10  Eine derartige Behauptung stellt natürlich eine Überspitzung dar. 

Zum einen bewahren die meisten – deutschen und europäischen – 
Städte genug historische Substanz, um als „besondere Orte“ er-
kennbar zu bleiben. Zum anderen kann auch moderne Architektur 
unverwechselbare Orte wie z.B. das Frankfurter Bankenviertel 
schaffen, das den „Geist“ der modernen Großstadt in der Darstel-
lung von Geld als Geist der modernen Stadt exemplarisch zum 
Ausdruck bringt. Die „Bürostadt Niederrad“ entspricht jedoch 
weitgehend der behaupteten Unlesbarkeit. Aber auch die Hochhäu-
ser des Bankenviertels demonstrieren zwar „Geld“, besagen aber 
nichts über die Vorgänge, die in ihnen stattfinden. Das aber muss 
kein Versagen der Architektur sein. Arbeitsinhalte und Abläufe 
moderner Verwaltungen lassen sich wohl nicht mehr bildlich-
architektonisch ausdrücken. Und wo eindrucksvolle „Landmarken“ 
der Architektur entstehen, wie in vielen Museumsbauten, die ja ei-
nen Freibrief für eine Entfesselung von Architekturphantasien dar-
stellen, besagen diese Bauten rein gar nichts über ihre Inhalte. 
Postmoderne Beliebigkeit scheint also doch nicht ganz so beliebig 
und folgenlos zu sein, wie lange angenommen. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALBRECHT GÖSCHEL

  110

historische Abbilder, die offensichtlich ins kollektive Gedächtnis 
eingegraben sind, und die, wie rudimentär auch immer, auf Ur-
laubsreisen gesucht werden.
 Alle drei Trends, die Auflösung von Kontinuität und Dauer, 
von Kohärenz und Ganzheitlichkeit und von Identität und Ges-
talt, lassen sich als Folgen oder sogar als typische Merkmale einer-
seits der Industriestadt, der fordistischen Stadt der Hochindustria-
lisierung, zum anderen der Enträumlichung und Abstraktion von 
Beziehungen und Abläufen verstehen. Beide Entwicklungen re-
duzieren die Stadt zur Ansammlung von Mitteln oder Instrumen-
ten entweder eindimensionaler oder ganz unverständlicher, nicht 
lesbarer, nicht vermittelter, wohl auch nicht vermittelbarer Zwe-
cke. Damit wird die moderne (Industrie-)Stadt zum komprimier-
ten Ausdruck einer „Krise der Kultur“, die sich in der Anhäufung, 
Perfektionierung und erdrückenden Dominanz der Mittel bei ei-
nem Verlust der Zwecke, denen diese Mittel dienen sollen, mani-
festiert (Simmel 2000/1916), und daher nur noch dem Banken-
hochhaus Symbolisierungsleistung zubilligt, Symbolisierung von 
Geld als des Mittels ohne Zweck par excellence und damit des 
„Geistes“ der Stadt.11 Gegen diese Krise der Stadt als Mittel ohne 
Zwecke wehrt sich die Suche nach ihrer „Seele“. Unverkennbar 
sind die Parallelen zu einer Suche nach der „natürlichen“, nach 
der beseelten Natur, die in einer zur Trägerin von Infrastruktur 
reduzierten Landschaft nicht mehr zu entdecken ist. Nur im ganz 
Kleinen, dem ummauerten Garten als Abbild des Paradiesgärt-
leins, oder im ganz Großen, der Expedition ins ewige Eis oder ins 
Hochgebirge, vermag sich diese Natur noch zu erschließen, und 
immer besteht die Gefahr, ja geradezu die Gewissheit, dass der 
Weg zur Natur eben diese vernichtet, sie zu eben der technischen 
Infrastruktur reduziert, die ihre Existenz auslöscht, sie zum Mittel 
ohne Zwecke werden lässt. 
 Der gleichen Ambivalenz unterliegt die Suche nach der Seele 
der Stadt. Städte oder zumindest Teile von ihnen, Orte, in denen 
die metaphorisch als Seele bezeichnete Kontinuität, Kohärenz und 
Identität noch zu spüren sind, werden erbarmungslos von Orten 

                                               
11  Das erinnert an den berühmten Ausspruch, London sei niemals das 

Herz, nur selten der Geist, aber immer die Geldbörse Englands ge-
wesen. Seine „Seele“ ist eben das – seelenlose, weil inhaltslose – 
Geld. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE DER STADT

111

der Behausung und des täglichen Lebens zu Gegenständen touris-
tischer Vermarktung, also ihrerseits zu Mitteln für Mittel, denen 
der Zweck abhanden kommt; und die Bewohner stimmen, soweit 
es sie noch gibt, mit ein und adaptieren den touristischen Blick auf 
ihre Stadt. Sie nutzen sie wie Touristen als „Kulisse des Glücks“ 
(Schulze 1999), für das moderne „Event“ urban-kulinarischen Le-
bens. Die Seele der Stadt wird gesucht, ohne dass ihre Bedrohun-
gen durch Anhäufungen von Mitteln abgewendet würden. 
 So haftet der Suche nach der Seele der Stadt, wie der etwas al-
tertümliche, heute kaum noch zugängliche Begriff der Seele schon 
andeutet, eine tiefe Ambivalenz an. Zu Recht artikuliert er eine 
Kritik an der Reduktion unserer Städte zu technischen Mitteln 
und an der Krise einer Kultur, die sich in Mitteln ohne Zwecke er-
schöpft.12 In regressiver Weise aber legt die Suche nach der Stadt-
seele die Illusion nahe, der Rückzug an den besonderen Ort einer 
Stadt mit Kontinuität, Kohärenz und Identität ließe sich bewerk-
stelligen, ohne die Tendenzen zu korrigieren, die eben diese As-
pekte zerstören. Die Suche nach dem begrenzten, abgegrenzten 
Ort mit Identität, Kohärenz und Kontinuität kann sehr wohl auch 
als Reaktion auf eine Überforderung durch Enträumlichung, In-
ternationalisierung oder Globalisierung verstanden werden, in der 
jedoch nur eine Unterforderung gemütvoll und populistisch 
überhöht wird (Offe 2003). 
 In allen drei Aspekten, die Seele ausmachen können, schwingt 
diese Ambivalenz mit. Identität einer Stadt, und mag sie noch so 
sehr durch dominante Traditionen nahe liegen, bedeutet immer 
kollektive Identität mit all ihren repressiven, vereinheitlichenden 
und ausgrenzenden Zügen (Niethammer 2000). Kohärenz einer 

                                               
12  Dass die Stadt nicht nur Ort der kühl kalkulierenden Rationalität, 

sondern, als deren Steigerung und Vervollkommnung, der Geld-
wirtschaft und damit des absolut zweckfreien, reinen Mittels, des 
Geldes, ist gehört seit Georg Simmels Schriften (1995/1903) zum 
Kanon der Wissenschaft von der Stadt. Dass Simmel diese Tatsache 
zwar konstatieren konnte, ihr aber dennoch vermutlich höchst am-
bivalent gegenüber stand (vgl. dazu Jazbinsek 2001), dass er durch-
aus Vorbehalte gegen diese Stadtkultur hegte, wie sie in seiner Kul-
turkritik (Simmel 2000/1916) sichtbar werden, wird dagegen heute 
kaum noch gesehen. Die Frage nach der „Seele der Stadt“ verleiht 
zumindest dieser Ambivalenz neue Aktualität. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALBRECHT GÖSCHEL

  112

räumlichen Ganzheit und Einheit, wie sie die historische Stadt 
auszeichnete, wird in einer urbanisierten Welt zunehmend zur Il-
lusion (Sieverts 1998) und kann demnach nur als populistische, 
von Verantwortung für Andere befreienden Weise suggeriert 
werden. Und Kontinuität im Wandel kann auch bedeuten, dass 
immer alles beim Alten bleiben, niemals etwas ganz anders wer-
den darf, ein in sich ausgesprochen konservatives Argument, das 
den großen Korrekturen, die z.B. in der Ökologie erforderlich wä-
ren, auch dann nicht gerecht wird, wenn man nicht unbedingt auf 
revolutionäre Umbrüche sinnt. Hinter der Suche nach der Seele 
der Stadt droht vielleicht eben doch die kleinbürgerliche Sehn-
sucht nach der Idylle, aber ohne den Mut, die Bedingungen, die 
die Idylle zerstören, zur Disposition zu stellen, eine heimlich-
unheimliche Angst vor dem Neuen in einer Zeit, die Innovation – 
als Umschreibung von Fortschritt ohne dessen Nebenfolgen – zum 
Kult erklärt, aber ohne Utopie, die dieses Neue erkennbar be-
schreiben und beurteilen ließe, letzten Endes also als Angst vor 
einer „Neuen Unübersichtlichkeit“ (Habermas 1985). 

Literatur  

Habermas, Jürgen 1985: Die Krise des Wohlfahrtstaates und die 
Erschöpfung utopischer Energie, in: Ders., Die neue Unüber-
sichtlichkeit, Frankfurt/M., 141-163. 

Hinterhuber, Hartmann 2001: Die Seele. Natur- und Kulturge-
schichte von Geist, Psyche und Bewusstsein, Springer, 
Wien/New York. 

Jazbinsek, Dieter 2001: Die Großstädte und das Geistesleben von 
Georg Simmel. Zur Geschichte einer Antipathie, Berlin, Wis-
senschaftszentrum Berlin für Sozialforschung, Forschungs-
schwerpunkt Technik, Arbeit, Umwelt, FS II 01-504. 

Lampugnani, Vittorio Magnano 1998: Die Modernität des Dauer-
haften. Essays zu Stadt, Architektur und Design, Frankfurt/M. 

Lübbe, Hermann 1992: Im Zug der Zeit. Verkürzter Aufenthalt in 
der Gegenwart, Berlin. 

Niethammer, Lutz 2000: Kollektive Identität. Heimliche Quellen 
einer unheimlichen Konjunktur, Rowohlt, Reinbek b. Ham-
burg. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE DER STADT

113

Offe, Claus 2003: Demokratie und Vertrauen, in: Ders., Heraus-
forderungen der Demokratie. Zur Integrations- und Leistungs-
fähigkeit politischer Institutionen, Campus, Frankfurt/M. u. 
New York, 227-238. 

Plessner, Helmuth 2001/1924: Grenzen der Gemeinschaft. Eine 
Kritik des sozialen Radikalismus, Frankfurt/M. 

Plessner, Helmuth 1981/1928: Die Stufen des Organischen und 
der Mensch. Einleitung in die philosophische Anthropologie, 
Frankfurt/M., Gesammelte Schriften Bd. IV. 

Sacks, Oliver 2008: Der einarmige Pianist. Über Musik und das 
Gehirn, Reinbek b. Hamburg. 

Schulze, Gerhard 1999: Kulissen des Glücks. Streifzüge durch die 
Eventkultur, Frankfurt/M. 

Sennett, Richard 1998: Der flexible Mensch. Die Kultur des neuen 
Kapitalismus, Berlin. 

Sieverts, Thomas 1998: Zwischenstadt. Zwischen Ort und Welt, 
Raum und Zeit, Stadt und Land, Braunschweig/Wiesbaden. 

Simmel, Georg 1995/1903: Die Großstädte und das Geistesleben, 
Frankfurt/M., Gesamtausgabe Band 7, Aufsätze und Abhand-
lungen 1901-1908, Bd. II, 116-131. 

Simmel, Georg 1995/1903: Soziologie des Raumes, Frankfurt/M. 
Gesamtausgabe Bd. 7, Aufsätze und Abhandlungen 1901-1908, 
Bd. II, 132-183. 

Simmel, Georg 1983/1908: Soziologie, Berlin, Exkurs über die so-
ziale Begrenzung, 467. 

Simmel, Georg 2000/1916: Die Krisis der Kultur, Frankfurt/M., 
Gesamtausgabe Bd. 13. Aufsätze und Abhandlungen 1909-
1918, 190-201. 

Spaemann, Robert 2009: „Seelen“ in diesem Band. 
Treinen, Heiner 1965: Symbolische Ortsbezogenheit. Eine soziolo-

gische Untersuchung zum Heimatproblem, in: Kölner Zeit-
schrift für Soziologie und Sozialpsychologie 17, 1965, 73-97, 
254-297. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 115

Der heil ige Raum: Eine Überlegung 

angesichts der Grotte in den Herrenhäuser 

Gärten, eingerichtet und neu ausgestattet 

von Niki de St.  Phalle1 

REINHARD KNODT

I .  Einleitung 

Grotten sind kaum Gegenstände der traditionellen Philosophie, 
nicht einmal Gärten, sieht man von einigen Bemerkungen ab, die 
Immanuel Kant gemacht hat. Ein Barockgartenspezialist, der zum 
Beispiel sagt, dass die Herrenhäuser Grotte gartenarchitektonisch 
genau dort liegt, wo auch die Grotte in Versailles liegt, oder ein 
Kunsthistoriker könnte sicher mit höherer Kompetenz über Archi-
tektur, Herkunft und Tradition speziell dieser Grotte Auskunft 
geben.  
 Andererseits gibt es nun aber doch Gründe, die den philoso-
phischen Versuch rechtfertigen, angesichts der durch die Künstle-
rin Niki de St. Phalle neu ausgestatteten Grotte der Herrenhäuser 
Gärten einige Bemerkungen zu versuchen. Denn zum einen lässt 
sich durch sie ein Hinweis auf zivilisationsbedingte Natur-
Sehnsucht geben, sie verschafft uns damit gewissermaßen den 
Vorwand zur Zivilisationskritik, was ja eine traditionelle Domäne 
der Philosophie ist. Zum anderen gibt sie Hinweise auf gewisse 
Symbolleistungen, mit denen wir uns dem sogenannten „Elemen-

                                               
1  Schriftliche Version einer frei gehaltenen Rede anlässlich des 1. Fes-

tivals der Philosophie in Hannover am 29. Mai 2008 in den Herren-
häuser Gärten. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


REINHARD KNODT

  116

taren“ und seiner religiösen wie auch ästhetischen Aufarbeitung 
nähern. Das Elementare ist traditionell eine Domäne der Kunst, 
die ja nicht nur das Künstliche schafft, sondern dieses stets auch 
als intellektuellen Umgang im Feld Natur-Kunst präsentiert, was 
sich uns dann als ihr „Anspruch“ zeigt, dem heute einzig verblie-
benen Maßstab für künstlerische Arbeiten. Nähern wir uns der 
Sache phänomenologisch: 
 Betritt man die Grotte bei Tag, so fällt zunächst auf, dass sie, 
genaugenommen, gar nichts „Natürliches“ hat. Schon äußerlich. 
Sie steht auf einer ebenen Sandfläche in der Nähe eines Restau-
rants, das den Ort einer ehemaligen, jetzt zerstörten Freitreppe der 
alten Schlossanlage markiert. Ein regelmäßiges, von außen nicht 
all zu schönes oder gar anmutiges Bauwerk im Stil des Barock.  
 Das Häuschen – und es fällt schwer, das Gebilde anders zu be-
zeichnen – ist nicht, wie die Grotten vieler uns bekannter Parks 
oder Naturgärten, etwa der Bayreuther Eremitage, in die Umge-
bung eingebettet, unter Felsen versteckt oder an einen Hügel ge-
lehnt.  
 Es steht vielmehr auf flachem Sandboden und ist eine Art 
Bauveranstaltung, die Aufführung eines Gedankens gewisserma-
ßen; von außen relativ prosaisch und dem Zeitstil entsprechend. 
Im Inneren anspielungsreich, ja womöglich sogar rätselhaft oder 
geheimnisvoll; wer weiß, denn die Grotte als traditionelles Ele-
ment der Gartentradition des 18. Jahrhunderts erinnert den wis-
senden Betrachter ja nahezu automatisch an die Tradition der 
Wasserhöhlen, deren größte und berühmteste die Grotte von 
Vaucluse in Südfrankreich ist, deren Besitzer Petrarca dort seine 
Gartenanlagen durch den dort entspringenden Fluss bewässerte 
und deren letzte Nachahmung vielleicht im Künstlerpark Maripo-
sa auf Teneriffa steht. Diese Grotte im Künstlerpark Mariposa auf 
Teneriffa entstand übrigens zugleich mit der in Hannover und 
wurde von Toni Reich gebaut; das aus dem Stein quellende Was-
ser ist dort immerhin noch durch Lapislazuli-Steine imitiert, in de-
ren Gefunkel wir zum Sitzen und Betrachten eingeladen werden.  
 Stellen Sie sich also nun vor, Sie bewegen sich auf den Eingang 
zu, sehen, dass die Tür offen steht – zum Glück, denn schon dass 
es eine Tür zur Grotte gibt und nicht etwa einen geheimnisvollen 
Eingang, der vielleicht mit allerlei Pflanzenwerk, Moos, Algen, ei-
nem Wasserfall usf. versperrt ist, müssen wir gewissermaßen als 
Glücksfall ansehen – wir können uns unserem Gegenstand ratio-

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER HEILIGE RAUM

117

nal nähern. Wir brauchen nicht von Liebesgrotten zu reden und 
den Vergleich zwischen Grotte und weiblichem Geschlechtsorgan 
zu bemühen. Wir brauchen uns im Abstieg zu den „Elementen“, 
den der Gang in die Grotte ja symbolisiert, also nicht all zu tief vor 
dem Geheimnis einer Natur verbeugen, die wir anscheinend 
längst fröhlich im Griff haben. Wir gehen also zur Tür und ma-
chen sie auf und werden nun tatsächlich überfallen von einem er-
staunlichen Geglitzer und Geschiebe, einem Farbgewitter aus 
Hunderten von Spiegelscherben. In der Mitte eine Säule aus bren-
nend gelbrotem Spiegelglas, die Feuer und Erde miteinander sym-
bolisch verbindet. Gesteinsmarkierungen, eine implantierte Halb-
edelsteinader sind sichtbar. Die an den Zentrumsraum anschlie-
ßenden Räume sind ebenso ausgestattet, aber eher blau und sil-
bern gehalten – das Wasser und die Luft also symbolisierend, 
womit die vier aristotelischen Haupt-Elemente genannt wären. 
 Wir könnten nun darüber zu reflektieren beginnen, dass durch 
diese Spiegelarbeiten eine seltsame Entgrenzung zwischen den 
Reichen der Luft, des Wassers, des Feuers und der Erde stattfin-
det. Es ist auch nicht von vornherein klar, ob bestimmte leer ge-
lassene Flächen der Türen und Fenster offen oder verspiegelt sind, 
ob Luft sie durchweht, ob dieses Blau von der Farbe des Glases 
stammt oder vom Himmel, so dass auch die Außenwelt einbezo-
gen ist und wir uns gewissermaßen an einem magischen Ort der 
Durchmischung von Innen und außen – heiligem und profanen 
Raum befinden. – Schließlich hören wir ein Plätschern, denn es 
gibt hier zwei Brunnenbecken, an deren Grund Münzen liegen. 
Opfergaben augenscheinlich, was die Heiligkeit der Grotte bestä-
tigt. Irgendetwas bringt die Besucher der Grotte jedenfalls dazu, 
das alte römische Brunnenopfer des Münzwurfs zu wiederholen. 
Dieser Münzwurf ist im Übrigen – weit davon entfernt, bloß ein 
kindisch abergläubisches Spiel von Touristen zu sein – in der Tra-
dition der symbolischen Gesten eine ausgesprochen prominente 
Handlung. In Nürnberg, meiner Heimatstadt – denn ich bin nur 
Wahlberliner – wurde eine Frau im Jahr 1050 von Kaiser Heinrich 
III. von der Leibeigenen zur Freifrau gemacht, indem er ihr öffent-
lich eine Münze aus der Hand schlug. Dies aber nur nebenbei. Der 
Brunnen möge nie versiegen, war die älteste und ja auch nahelie-
gende Wunschbedeutung des römischen Brunnenopfers. 
 Das Phänomen des Brunnenopfers bringt uns nun auf einen 
wichtigen Gesichtspunkt. Wir behaupten hier nämlich, eine Grotte 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


REINHARD KNODT

  118

sei von der Orakelgrotte im Parnassgebirge bei Delphi über die 
Gärten Petrarcas bis zur Grotte der Niki de St. Phalle in Hannover 
heiliger Raum. Ein heiliger Raum, der durch Bezugnahme auf die 
vier aristotelischen Elemente, Feuer, Erde, Wasser und Luft ent-
standen ist und mit diesen und weiteren elementaren Polen – et-
wa den Polen: Mann-Frau, Tod-Leben vor unseren Augen gewis-
sermaßen fröhlich spielt. Die Grotte der Niki de St. Phalle führt 
durch dieses Spiel mit den Elementen also nicht nur zu oberfläch-
lichen Überlegungen zu unserem Naturverhältnis, sondern auch 
zu zwei prominenten Gegenständen philosophischer Reflexion. 
Der eine ist der „Raum“, der andere das „Heilige“. 

I I .  Raum 

Der Raum, nicht seinem Phänomen nach, also etwa dem Sachver-
halt nach, dass wir uns hier „in“ einem Raum befinden, sondern 
der Raum als Vorbedingung aller Phänomene und unserer Vor-
stellungen interessiert uns. Das Raumhafte sozusagen, eine Aus-
drucksweise, die zugegeben etwas raunt. Es gibt einen berühmten 
Aufsatz von Heidegger zum Raum. Er heißt „Die Kunst und der 
Raum.“ – Darin stellt Heidegger zunächst Aristoteles’ Topos-
schrift vor. Topos heißt Ort. – Der Raum des Menschen, so Hei-
deggers Hinweis, ist zunächst nicht jener dreidimensionale durch 
Descartes beschriebene mathematisch naturwissenschaftliche 
Raum, an den der moderne Mensch sofort denkt, wenn er das 
Wort hört. Es ist vielmehr so, dass der Mensch Jahrtausende lang 
in einem ganz anderen „Raum“ lebt, in einem Raum der Aisthesis
nämlich, der Erfahrung. Und was erfährt er? Nun, im Wesentli-
chen Gegenstände, Orte, Gegenden. Also: nicht etwa soundso viel 
Quadratkilometer, sondern eben „diesen Ort“ in der Landschaft, 
jenen Tempel, diese Straße, jenen Wald, dieses Feld, jenen Markt-
platz usw. 
 Sie bemerken, worauf das hinausläuft. Für den vormodernen 
Menschen ist Raum – übrigens auch nach Aussagen der zeitge-
nössischen Anthropologie – ein Geflecht aus Orten besonderer 
Bedeutung. Ein Geflecht, in dem er sich bewegt, das voller Wich-
tigkeiten und Bedeutsamkeiten ist oder auch mit alltäglichen Ver-
richtungen zusammenhängt. Der Ort des Schlafes, der Ort der 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER HEILIGE RAUM

119

Versammlung, der Ort, an dem das Feuer brennt, aber auch der 
Ort der Begegnung mit den Göttern oder der symbolischen Verei-
nigung mit der Natur, der ja die Grotte traditionell ist.  
 Solche Orte, bzw. ihr Zusammenwirken als Raum – das ist der 
ursprüngliche aisthetische Zusammenhang für menschliche Er-
fahrung, die wir nicht gering schätzen sollten. Nehmen Sie Ihre 
Kindheitserinnerungen. Wie stark war der Raum unserer Kindheit 
doch von besonderen Gegenständen, Stimmungen, Bedeutsamkei-
ten erfüllt. Man könnte nun also sagen, die Grotte der Niki de St. 
Phalle ist ein Experiment im Hinblick auf den Zusammenhang 
von Raum der cartesischen Art und symbolisch bedeutungsvollen 
Orten, die einen ganz anderen „Raum“ konstituieren.  

I I I .  Profanes und Heil iges 

Menschen haben das anthropologisch gesehen nahe liegende Be-
dürfnis, sich „im Heilen zu bergen“, wie Hölderlin das einmal 
formulierte – dieses „Heile“ konzipieren wir entweder als die 
Anwesenheit uns freundlicher und stärkender Mächte oder als 
Schutzwall und Stärkung einer Umgebung gegen unfreundliche 
Mächte. Um Räume zu schaffen, in denen das Heilige anwesend 
ist, versammeln wir beziehungsreiche Gegenstände und verbin-
den sie durch eine Zeremonie, die wir Weihe nennen. Die Weihe 
entzieht das für den alltäglichen Gebrauch bestimmte Gut dem 
Alltäglichen und macht es gewissermaßen unerreichbar, was in 
der Praxis bedeutet, dass wir etwas, das wir profan verbraucht 
hätten – etwa Geld oder Speisen, Wein, Honig oder Öl – nun zu 
Weihezwecken verwenden bzw. vernichten oder auch einen 
Raum absondern, in den wir nur gelangen, wenn wir ein Opfer – 
sagen wir einen Eintrittspreis entrichten oder eine Münze in den 
Brunnen werfen. 
 Der Theologe Rudolf Otto hat in seinem Klassiker „Das Heili-
ge“ dasjenige, was auf diese Weise in unserer Welt entsteht, als 
„gespürte Anwesenheit des Numinosen“ beschrieben. Als eine 
Kraft, deren Anwesenheit wir als unendlich stark und unüber-
windlich begreifen, der wir letztlich ausgeliefert sind, die wir aber 
nicht fassen können. Der Philosoph Giorgio Agamben hat neuer-
dings das Nachdenken über Weihe und Profanierung um einen 
wesentlichen Aspekt bereichert, indem er behauptete, dass die Re-

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


REINHARD KNODT

  120

ligionspraxis nicht etwa die Herausnahme des Heiligen aus einer 
profanen Welt bedeute, sondern geradezu umgekehrt, die Rück-
gabe des empfundenen Heiligen, Übermächtigen an den Men-
schen, insofern, als dieser nun der Scheu vor dem Heiligen durch 
den Ritus entgegenarbeiten könne (Agamben 2005). Ob man nun 
die Herausnahme aus dem Profanen oder die Profanierung selbst 
in den Mittelpunkt des Denkens rückt, ist gleichgültig. Es gilt je-
denfalls, dass es des heiligen Raumes bedarf, um rituelle Bezug-
nahmen zu einer als größer und mächtiger empfundenen Macht 
aufzubauen und es ist dies ein Raum, der durch den Ritus erst 
entsteht und in dem die dort sich versammelnden Dinge sich mit 
Bedeutung so aufgeladen haben, dass allein die Anwesenheit dort 
und die Erfüllung des Ritus als Umgang mit dem Göttlichen gel-
ten kann. 
 Dies alles scheint mir nun hoch wichtig für ein Verständnis 
der Grotte der Niki de St. Phalle, denn auch sie ist ja „heiliger 
Raum“ und sie steht in gewisser Beziehung zum Raum der Profa-
nität. Schon dass man Eintritt bezahlen und ihn als „Kunstwerk“ 
besichtigen muss, hebt ihn heraus und zieht eine Grenze. Sodann 
sind wir hier offenbar von allerwichtigsten Symbolen umgeben, 
ganz gleich, wie wir sie stilistisch einschätzen wollen. Uns treten 
hier symbolische Darstellungen von Erde, Luft, Wasser und Feuer 
– also den vorgeblich elementaren Grundbausteinen der Welt vor 
Augen. Wir sehen symbolisch den Tod, das Leben, Mann und 
Frau. Wir sehen Luftgeister und Wassergeister, dies alles nicht in 
naturalistischer Allegorie, wie etwa in einem Park des 17. Jahr-
hunderts, sondern eher unbekümmert fröhlich, zum Teil herzer-
frischend frivol und zum Teil fragwürdig naiv, wie ja auch die be-
rühmten Nanas und andere Darstellungen der Niki de St. Phalle. 
Denken wir an den berühmten Tarot-Garten der Künstlerin, der ja 
eine Art esoterischer Pop-Figurenpark ist, kommen uns einige 
Dinge bekannt vor. Niki de St. Phalle bringt dem in die Grotte 
Eintretenden also die vier Elemente und einige kosmische Grund-
kräfte nah, indem sie sie gewissermaßen ihres Ernstes und ihrer 
ansonsten gelegentlich düsteren Dezenz beraubt, sie verwandelt 
alles in grellbunte Farbflecken und an comic strips erinnernde Zei-
chen. Die Bildsprache der Grotte suggeriert etwas Unbekümmer-
tes, so als wären eben die Grundbausteine des Kosmos, Tod und 
Geburt nichts geheimnisvoll Verborgenes, Würdiges und Dräu-
endes, sondern im Grund eben ganz triviale bunte Sachen, faszi-

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER HEILIGE RAUM

121

nierend und glitzernd zwar, aber doch auch gewissermaßen eher 
fröhlich zu nehmen als bedeutungsvoll und andächtig.  
 Was die Erbauerin, bzw. Ausgestalterin der Grotte hier veran-
staltet, ist also auf die Formel zu bringen: „Schaut nicht so bedeu-
tend!“ Es ist nichts Besonderes dran. Es ist interessant, aber Angst 
muss man auch nicht gerade haben. So ist es eben, lustig, was? 
 Um nun in einem nichttrivialen Sinn zu entschlüsseln, was 
hier geschieht, muss man das Augenmerk auf den Übergang zwi-
schen „Profan“ und „Heilig“ richten. Was genau macht einen pro-
fanen Gegenstand heilig, und was macht einen „heiligen“ Gegen-
stand profan? Ist es die Darstellung? Ist es der Umgang? Ist es die 
Weihe? Könnte es nicht auch sein, dass all zu profaner Umgang 
einen Gegenstand so weit entweiht, dass das Publikum schulter-
zuckend weitergeht oder kein Verständnis mehr für den von der 
Künstlerin vorgeschlagenen Interpretationsschritt aufbringt? 
 Wenn es solche Möglichkeiten gibt – und es ist sicher, dass die 
Kunst an der Grenze zu dieser Möglichkeit spielt –, müsste man 
weiter fragen, ob die vor uns liegende prinzipielle Errichtung ei-
nes heiligen Raumes, also einer Grotte, in der traditionell die 
Symbolisationen von Erde, Wasser, Feuer und Luft, Tod, Leben 
und Kosmos anzutreffen sind, bei Niki de St. Phalle nun nicht 
gleichzeitig auch eine Profanierung bedeutet. Aber offenbar ist 
genau dies der Fall. Lustig kommen die Figuren daher, völlig un-
beeinflusst von gängigen Schönheitsidealen, indezent, poppig und 
grell ist dargestellt, was uns ehedem „heilig“ oder doch zumin-
dest achtungsgebietend entgegentrat. Wir erinnern uns an die al-
legorischen Darstellungen in traditionellen Barockgrotten, an stei-
nerne Windgeister, die Wassernixen und Darstellungen bestirnter 
Himmel. Hier in dieser Grotte ist das doch alles sehr viel legerer 
dargeboten, ja wir könnten sogar sagen, dass die Künstlerin ehe-
maliges Bildungsgut allegorisch herabmindert, transformiert, et-
wa, um es der Masse der Besucher zugänglich zu machen, dass sie 
zwar Hinweise schafft – hier noch ein paar Sternchen, dort ein 
Brunnen, in den man Münzen werfen kann, hier eine Badenixe 
statt ein Wassergeist –, doch genau darauf kommt es an, wie ich 
vermute, also auf die auch bei Agamben bereits verortete Hand-
habbarmachung des einstmals Bedeutsamen, des alten schon 
langweilig gewordenen steinernen Bildungsgutes auf eine neue 
Weise, so dass es gewissermaßen provoziert und anregt, bedeu-
tend zwar, aber doch auch in seinem Ernst schon gemindert.  

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


REINHARD KNODT

  122

 Die Leistung der Religion besteht letztlich darin, die Berüh-
rung des Unberührbaren und den Umgang mit dem Heiligsten 
durch Symbolisation, Kultus und Ritus zu ermöglichen. Die ehe-
malige Herstellung von „Heiligen“ etwa innerhalb der katholi-
schen Kirche kann man letztlich ebenso interpretieren. Ein „Heili-
ger“ oder eine Reliquie, das ist nichts anderes als ein atmosphä-
risch wirkendes transportables Artefakt, das den Brückenschlag 
zwischen dem heiligen und dem profanen Raum bewirkt, etwa 
dadurch, dass es hilft, um eine bedeutende gestorbene Person ei-
nen Kult zu entwickeln. Die katholische Kirche war mit diesem 
Verfahren, gerade weil es den atmosphärischen Raum der Aisthe-
sis berücksichtigt, in dem wir leben, über zweitausend Jahre au-
ßerordentlich erfolgreich. (Der Protestantismus war zwar auch er-
folgreich, aber nur insofern, als er die katholische Gegenreforma-
tion bewirkt hat. Er selbst musste erst durch die Kunst wieder zur 
„Vernunft“ gebracht werden.) Der „Kult“ um die Grotte der Niki 
de St. Phalle ist zugegeben nicht so bedeutend wie der um eine 
Heiligenreliquie des katholischen Mittelalters. Aber er ist etwas 
Ähnliches und er ist bedeutend genug, um jene Ähnlichkeiten zu 
erkennen. Es liegen ja auch immerhin eine ganze Anzahl Münzen 
in den Brunnen und wer weiß, was sich die Besucher und Kunst-
werksbetrachter noch so denken. 
 Wir könnten nun noch fragen, ob die Grotte der St. Phalle eine 
Art postmoderne Aufklärungstat ist, eine pseudosakrale Erinne-
rung an ehemalige Prozeduren der sich im 17. und 18. Jahrhun-
dert profanisierenden höfischen Aufklärungsgesellschaft, die sich 
damals der heidnischen Antike und also auch der Elementenlehre 
spielerisch zuwandte. – Wir wissen, dass man im beginnenden 
Zeitalter der Naturwissenschaften in den Grotten tatsächlich 
durch das Einbringen von Bergkristall, Lapislazuli, Amethyst und 
Salzstöcken einen geradezu contagiösen Bezug zu den „Natur-
kräften“ herstellen wollte, dass das gelegentliche Baden der Hof-
edlen in mineralversetzten Grottengewässern ein Usus war wie 
später auch die Heil- und Mineralbäder. Die Potentaten des 17. bis 
19. Jahrhunderts schenkten sich gegenseitig für ihre Grotten Mine-
ralien bis hin zu dem wohl bezeichnendsten Geschenk deutscher 
Wesensart und Größe, nämlich der „Spitze des Kilimandscharo“, 
welche Kaiser Wilhelm II. von einer Berliner Bergsteigertruppe 
verehrt wurde. Diese Spitze ist im Grottensaal des neuen Palais in 
Potsdam zu besichtigen. Ob Wilhelm in Wasser badete, das über 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER HEILIGE RAUM

123

die Spitze des Kilimandscharo floss, ist nicht überliefert. Aber dies 
alles hat am Ende doch wieder eine Beziehung zu jenen Fragen, 
die uns die Grotte der Niki de St. Phalle stellt, die wir also auch 
als modisch populäre Schwundstufe eines pseudoreligiösen Grot-
tenkultes betrachten können.  
 Und angesichts dieser nun wirklich letzten Frage, also der 
Frage, ob die Grotte der Niki de St. Phalle nur noch ein schwacher 
Abglanz ehemaliger Spiele im Grenzgebiet von Heiligkeit und 
Profanierung ist, erhebt sich eine ganz andere Frage, nämlich die, 
ob unsere zeitgemäße Art „religiös“ zu sein, nicht am Ende zu-
nehmend weniger mit der zeitgenössischen Kirche und zuneh-
mend mehr mit der zeitgenössischen Kunst zu tun haben könnte – 
der Kunst eines Zeitalters, in dem die wahren Tempel die Museen 
und die wahren Altäre die Kunstwerke im öffentlichen Raum 
sind.  
 Wenn dies zuträfe, dann wäre mein kleiner Vortrag eine „reli-
giöse“ Meditation gewesen und Kunstphilosophen könnten als 
„Geistliche“ eines neuen, kunstreligiösen Zeitalters reüssieren, ei-
nes Zeitalters, das seine wesentlichen Fragen in Architektur, Städ-
tebau, atmosphärischer Gestaltung und dem Savoir-vivre dessen 
findet, was Festlichkeit von je her bedeutete, nämlich die Auflö-
sung von Grenzen und die Vermischung von profan und heilig, 
Ernst und Spott bis hin zum allgemeinen Festrausch, der ja bei 
den Griechen bekanntlich auch mit dem Auftauchen eines Gottes 
identifiziert wurde – Dionysos, womit das erste „Festival“ der 
Philosophie in Deutschland tatsächlich auf der gleichen Linie läge, 
wie die Grotte der Niki de St. Phalle. 

Literatur  

Agamben, Giorgio 2005: Profanierungen, Suhrkamp, Frank-
furt/M. 

Heidegger, Martin 1969: Die Kunst und der Raum, Erkner, St. Gal-
len.  

Knodt, Reinhard 1994: Ästhetische Korrespondenzen, Reclam, 
Stuttgart. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


125

Die Seele und der Wein:  

Vom Rausch der Ideen und des Weins 

HELMUT PAPE

Einle itung 

In welcher Beziehung steht der Rausch der Ideen, nämlich die 
Entstehung und Entwicklung neuer Ideen und Verständnisse, 
zum Wein und seiner berauschenden Wirkung? Geht vom Wein 
eine Anregung, Motivation, kreative Ergänzung oder aber eine 
Dämpfung, Beeinträchtigung oder Zerstörung des Denkens und 
der Ideen aus? Ist das Verhältnis von Wein und Ideen eine Frage, 
die nur intellektuelle, wissenschaftliche und medizinische Prob-
leme aufwirft, die z.B. gerade noch von der Neurobiologie („Wein 
und Gehirn“) zu klären sind? Oder geht es dabei um etwas weit 
Praktischeres, der Lebensführung weitaus näher Liegendes? Näm-
lich um Fragen nach den Gestalten der Lebensweise, durch die es 
Menschen glückt, auf sinnvolle Weise lebendig zu sein?  
 Gehört das weingenießende Verstehen aber zu den sinnvollen 
Gestaltungen des Menschlichen, dann wäre seine Schätzung und 
Würdigung keine Sache der Wissenschaften, sondern eine der Le-
benskunst und damit des Ethos. Fragen wir lebenskünstlerisch 
und moralisch, dann wollen wir wissen, ob der Wein und sein 
Rausch für das Gelingen des menschlichen Lebens, für die glü-
ckende Gestaltung des miteinander verbrachten Lebens, nicht nur 
medizinisch zuträglich oder abträglich, sondern selbst ein Be-
standteil sinnvoll glückenden menschlichen Lebens ist. Eben hier-
her gehört der Vorschlag, den ich hier unterstützen würde: Der 
Genuss des Weins ist für das gemeinsame Leben von Menschen 
und insbesondere für die Philosophie ein fruchtbarer und sinnvol-

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HELMUT PAPE

  126

ler Teil menschlichen Seins. Dieses Thema wird zu etlichen Fragen 
und Erwägungen führen. Erst gegen Ende werde ich dann sagen 
können, warum und in welchem Sinne der Rausch des Weins zur 
lebenskünstlerischen Praxis des menschlichen Lebens gehört, und 
wie sich dadurch die Wirklichkeit der Seele zeigt. Doch zunächst 
beginnen wir mit einigen Beobachtungen und Überlegungen zur 
Beziehung zwischen Wein und Philosophie. 

1.  Der Rausch des Weins und der Ideen – 
widerstre itende Beziehungen 

Unsere Vernunft und unser Denken ist seiner Natur nach passiv 
und bedarf äußerer Anstöße, um aktiv zu werden: Überraschung, 
Beunruhigung, Zweifel, offene Fragen, dringliche Bedürfnisse, 
Aufregungen über etwas – all dies liefert Anlässe, aus denen sich 
kurze oder lange Verläufe unseres Denkens ergeben. Ein Gang 
von Überlegungen, eine Abfolge von Ideen antwortet auf diese 
Impulse von außerhalb. Doch einmal so angeregt, kann es aus sich 
heraus einen eigenen, sich selbst verstärkenden und sich selbst 
organisierenden Schwung entwickeln.  
 Wie entstehen aus diesem „Schwung der Denkanregung“ neue 
Ideen und Werte? Eigentlich müsste ich nun eine Theorie des kre-
ativen Bildens neuer Begriffe entwickeln, wozu hier weder der Ort 
noch die Zeit ist. Denn eine solche Theorie begrifflicher Kreativität 
könnte die Frage genauer beantworten, wie wir zu neuen Ideen, 
gar von Werten und Idealen, gelangen.1 Wichtig ist für uns jedoch 
dies: Im einsamen Denken und häufiger im Gespräch miteinander 
entsteht manchmal eine schnelle Abfolge von relevant verknüpf-
ten Ideen und Einfällen sowie den aus ihnen aufscheinenden Zu-
sammenhängen. Diese auf interessante Weise verknüpften Ideen 

                                               
1  Den Zusammenhang zwischen den Theorien der Kreativität und 

der begrifflichen Abstraktion beschreibe ich in meiner Einleitung zu 
dem Sammelband „Kreativität und Logik – C.S. Peirce und das Problem 
einer Philosophie des Neuen“. Dass gerade in Interpretationen künstle-
rischer Werke starke und verlässliche Abstraktionen eine Rolle spie-
len müssen, ist das Thema des Aufsatzes „Denkerfahrung und die 
Identität abstrakter Gegenstände“, in: „Ästhetische Erfahrung im Zei-
chen der Entgrenzung der Künste”. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE UND DER WEIN

127

haben die Wirkung, uns aus dem üblichen Gang unserer Gedan-
ken herauszureißen. So gelangen wir zu einem Panorama von 
Ausblicken auf Zusammenhänge zwischen Ideen. Dabei kann es 
sich – je nach Kontext – um Träume, Wunschbilder, Lösungen, 
Vorschläge, Handlungsalternativen, künstlerische Gestaltungen 
handeln. Unser Interesse an ihnen unterstellt erstens ihre Rele-
vanz und versteht sie zweitens so, dass sie auf den externen Im-
puls zum Denken auf irgendeine Weise antworten. Dieser Prozess 
des weiten, aber interessanten Ausgreifens einer Abfolge von 
Ideen soll „Rausch der Ideen“ heißen.  
 Der Rausch der Ideen ist nichts anderes als ein bewusst erfah-
rener und in unsere Interessen, Ziele, Auffassungen gut eingebet-
teter Prozess der Assoziation. Dabei kann es ganz alltäglich und 
handfest zugehen, z.B. beim Lösen eines Problems, beim Aus-
tausch im Gespräch mit anderen über ein interessantes Thema, 
das wir nach einer Folge von Gedanken, Einfällen und Folgerun-
gen plötzlich in einem ganz neuen Licht zu sehen vermögen. 
Wenn z.B. in der „Deutschen Bank“ der Herr Ackermann im Krei-
se seiner Berater und Aufsichtsräte eine neue Geschäftsstrategie 
entwickelt, kommt es eher zu einem nüchternen, praktischen 
Denkprozess, den diese Herren kaum als „Rausch der Ideen“ be-
zeichnen würden. Aber er ist genau das.  
 Wahrscheinlich sind stets viele, herrlich unpraktische, sinn- 
und zwecklose Ideenräusche erforderlich, damit manchmal der 
eine oder andere Rausch dann ganz praktische, gar umwälzende 
und epochale Ideen hervorbringt. Aber darauf soll es mir hier 
nicht ankommen: Denn was unser gelingendes Leben angeht, be-
darf der Rausch der Ideen nicht der Rechtfertigung durch seine 
spätere Nützlichkeit und Fruchtbarkeit der Ideen. Der Rausch der 
Ideen ist bereits dann lebenswert für uns Menschen, wenn er für 
sich genommen auf befriedigende Weise gelebt werden kann. Ich 
meine deshalb, dass es einen lebenskünstlerischen Sinn des Rau-
sches der Ideen gibt, den dieser in sich selbst hat. Stimmt das, so 
sollte er zur menschlichen Lebensform gehören, weil Menschen 
im Rausch der Ideen gelingend ihr Leben miteinander teilen: Die-
jenigen, die im Rausch der Ideen zum Austausch von Einfällen, 
Vorstellungen, Plänen finden, finden in der Zeit ihres Lebens zu-
einander.  
 Was hat das mit Wein zu tun? Es ist eben dieser gemeinsam 
geteilte und betriebene Rausch der Ideen, Gedanken und Worte 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HELMUT PAPE

  128

im Gespräch, der vom Wein verstärkt und verändert wird. Viele 
von Ihnen werden das sicher schon im angeregten Gespräch mit 
Freunden, Freundinnen oder Bekannten erlebt haben, wie sich 
beim Wein die Ideen und Gedanken entwickeln, neu entstehen 
und aufblühen. Und Sie haben vielleicht dabei auch festgestellt, 
dass gerade Wein dazu beiträgt. Wir werden später noch sehen, 
warum das gerade beim Wein so ist. 
 Doch bleiben wir noch beim geteilten Erleben des Rausches. 
Gehen Wein- und Ideenrausch wirklich so gut zusammen? Ich 
denke ja. In dem folgenden Gedicht von H. M. Enzensberger Ein 
paar müßige Zeilen ist vom Wein nicht die Rede, sondern vom „Be-
trinken“. Trotzdem vermute ich, dass es Wein war, der den 
Rausch des Gesprächs befeuert hat, den Enzensberger hier be-
schreibt: 

„Nie haben wir weniger Schaden angerichtet als damals,  
da wir uns an langen Nachmittagen langsam betranken, 
und waren nie harmloser, es sei denn im Schlaf,  
als an den Tagen, die wir mit wirren Palavern hinbrachten;  
schon am Abend vergaßen wir alles, was wir gesagt hatten.  
Ja, das war sagenhaft, wie wir tagelang dasaßen,  
üppig und vor lauter Selbstlosigkeit faul, und sahen zu,  
wie das, was uns gegeben war, verschwenderisch sanft verschwand.“ 
(H. M. Enzensberger, Kiosk, S. 55) 

Lese ich dieses Gedicht, so sehe ich Enzensberger und seine 
Freunde rauchend und diskutierend in einer Wohngemein-
schaftsküche der späten sechziger Jahre sitzen. Enzensberger geht 
ironisch distanziert, ja herablassend mit dieser Erinnerung um. 
Menschen, die ebenso berauscht wie selbstlos über Gott und die 
Welt miteinander sprechen, Ideen entwickeln, sich über die Welt-
revolution, Liebe und den Kommunismus hitzig streiten, mögen 
auf viele fruchtbare Handlungen verzichten. Aber eines hat in die-
sen Gesprächen bei allen Beteiligten zugenommen: Die Erfahrung, 
in diesem berauscht-berauschenden Gespräch die Gegenwart des 
eigenen Lebens mit den Anderen in der Zeit des Gesprächs geteilt 
zu haben. Und das bedeutet: sich mitmenschlich als einer oder ei-
ne mit den anderen erfahren, eingelassen und gegeben zu haben.  

Dies ist es, was Martin Buber das Zwischenmenschliche und Rai-
ner Marten das Miteinander nennt. Buber und Marten unterschei-

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE UND DER WEIN

129

den beide diese Ebene der menschlichen Begegnung vom bloß 
abstrakt Sozialen. Das zwischenmenschliche Miteinander ist eine 
Form des menschlichen Seins. Es ist nicht von der Art einer Mittei-
lung oder Kommunikation. Vielmehr ist Kommunizieren im Mit-
einander Teil der Weise, wie Menschen in der Zeit existieren. 
 Der Rausch der im Gespräch geteilten Ideen und des Weins 
gehen im Miteinander von Menschen deshalb so gut zusammen, 
weil der Wein das Gespräch, wie wir sagen „beflügelt“. Diese be-
flügelnde, anregende Wirkung hat Wein auf den einsamen Denker 
ebenso wie auf die produktive Phantasie des Künstlers. Dies 
wusste E.T.A. Hoffmann, der in einer seiner Erzählungen schreibt: 

„... aber gewiß ist es, daß eben in der glücklichen Stimmung, ich möchte 
sagen, in der günstigen Konstellation, wenn der Geist aus dem Brüten 
in das Schaffen übergeht, das geistige Getränk den regeren Umschwung 
der Ideen befördert. – ... mir kommt die Phantasie hier vor, wie ein 
Mühlrad, welches der stärker anschwellende Strom schneller treibt – 
der Mensch gießt Wein auf, und das Getriebe im Innern dreht sich ra-
scher! – Es ist wohl herrlich, daß eine edle Frucht das Geheimnis in sich 
trägt, den menschlichen Geist in seinen eigensten Anklängen auf eine 
wunderbare Weise zu beherrschen.“  
(E.T.A. Hoffmann: Fantasiestücke in Callots Manier, S. 92-3, Digitale 
Bibliothek Band 8: Hoffmann, S. 1567; vgl. Hoffmann-PW, Bd. 1, S. 117) 

Wenn aber die edle Frucht im Wein auf unseren Geist dadurch 
wirkt, dass sie das Entstehen von Ideen befördert, dann ist es die 
berauschende Wirkung des Weins, die unsere Phantasie anregt. 
Der berauschende Wein fördert dann die Kreativität im Finden 
neuer Ideen und Begriffe verstärkt.  
 Stimmt das? Und wenn ja, bis zu welchem Grade ist der Wein-
rausch der Phantasie förderlich? Wirkt der Weinrausch nur auf 
die Phantasie des Künstlers kreativ und z.B. nicht auf die finanz-
strategische Phantasie eines Ackermanns? Es scheint nicht richtig, 
einfach zu behaupten: Der Bankdirektor, Ingenieur, Wissenschaft-
ler, dem gerade keine gute neue Idee in den Sinn kommt, sollte 
schnell mal eine Flasche Wein leeren. Gleichwohl kann der Wein 
jede Art von Fantasie beleben und damit unter den richtigen Um-
ständen auch der finanzstrategischen Vorstellungskraft auf die 
Sprünge helfen. Aber es gibt dabei keinen sicheren, sondern nur 
einen möglichen Zusammenhang. Zwar wäre es praktisch, wenn 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HELMUT PAPE

  130

wir diese Beziehung absichern und klar zwischen der berau-
schenden Wirkung, die den kreativen Rausch der Ideen verstärkt 
und dem betäubenden Rausch, der ihn mindert, unterscheiden 
könnten. Doch eine solche allgemeine Unterscheidung ist nicht 
allgemein möglich, sie ist eine Luftnummer: Sie zu treffen, ist der 
Selbst- und Weinerfahrung jedes Weintrinkers überlassen und sie 
berücksichtigt nicht, dass der Wein die Phantasie dann beflügelt, 
wenn wir ihn miteinander trinken. Für jeden und in jeder Situati-
on ist der gute, anregende Weinrausch also ein anderer – und geht 
auf eigene Weise kontinuierlich in den betäubenden Weinrausch 
über.  
 Außerdem haben wir noch etwas sehr Wichtiges nicht berück-
sichtigt – die Rolle der vielen verschiedenen Düfte, Aromen und 
des Geschmacks. Es geht um den Geschmack des Weins und um 
die Frage, ob die Weinaromen etwas mit seiner anregend berau-
schenden Wirkung zu tun haben und was genau sie dazu beitra-
gen können. 
 Viele Menschen, nicht nur Wissenschaftler und Philosophen 
bestreiten die von E.T.A. Hoffmann beschriebene Beziehung zwi-
schen Wein und neuen Ideen nicht nur, sondern halten sie für 
unmoralisch. Jede berauschende Wirkung, auch die mäßige Anre-
gung, sei zu vermeiden und moralisch verwerflich. Das ist eine in 
unserer westlichen Kultur verbreitete Auffassung. 

2.  Die  Rational is ierung des Lebens und der  
sündige Rausch des Weins 

Wer die Äußerungen und Thematisierungen von Philosophen 
und Dichtern über Wein miteinander vergleicht, macht eine selt-
same Beobachtung: In den neueren philosophischen Arbeiten über 
Wein – es gibt inzwischen eine richtige “Philosophy of Wine”-
Bewegung – geht es vor allem um die Frage, ob die subtilen Aro-
men und Geschmacksnoten der Weine, die in der ausufernden 
Weinliteratur und in Weinzeitschriften den Qualitätsweinen aus 
aller Welt zugeschrieben werden, bloß subjektive Erfahrungen der 
Probierenden benennen oder ob sie objektive Eigenschaften des 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE UND DER WEIN

131

Weins selbst beschreiben.2 In den meisten dieser Arbeiten bleibt 
unberücksichtigt, dass Wein immer Alkohol enthält und Men-
schen Wein vor allem wegen der berauschend-anregenden Wir-
kung seines Alkoholgehalts trinken.  
 Die Ausblendung der berauschenden Wirkung des Weins ist 
auch deshalb unverständlich, weil der Alkoholgehalt die anderen 
Aromate, Düfte und Geschmacksnoten entscheidend beeinflusst. 
Ja, der Geschmack des Weins verändert sich schlagartig, wenn 
man den Alkohol fortlässt. Außerdem ist noch zu beachten, dass 
dann, wenn man den Wein in größeren Mengen trinkt, sich auch 
die Duft- und Geschmackswahrnehmung verändert. Insbesondere 
von amerikanischen Philosophen und Wissenschaftlern – aber 
nicht nur von ihnen – wird die berauschende Wirkung des Weins 
fast vollständig ausgeblendet. Die Verfeinerung der Geschmacks-
erfahrung, die kulturelle Leistung, vielfältige und subtile Wein-
aromen unterscheiden und beschreiben zu können, ist das Haupt-
thema der Weinliteratur. 
 Wenn Sie nun, gelangweilt von diesen Theorien, sich den Ge-
dichten zuwenden, in denen Wein poetisch gewürdigt wird, so 
gilt dies Tabu der anregend-berauschenden Wirkung nicht mehr. 
Im Gegenteil: Dem berauschenden Wein gilt die volle ungeteilte 
Aufmerksamkeit der Dichter und die Weinaromen spielen eine 
Nebenrolle. Der Rausch aber wird als Zustand der Beseligung, 
Erweiterung und Veränderung des Lebens verstanden, worin der 
poetische Sinn und Reiz des Weintrinkens gefunden wird. So 
heißt es in Gottfried Benns Trinklied: 

„Wir sind hier versammelt zu fröhlichem Trank, 
Drum laßt uns das Leben genießen! 
Wir wollen jetzt lustig sein, frisch, frei und frank. ... 
Giebt’s Schöneres denn als berauschenden Wein? 
Im Rausche den Träumen zu leben? 

                                               
2  Man vergleiche die Beiträge des Bandes Questions of Taste. The Phi-

losophy of Wine, hg. von B. C. Smith, Oxford 2007. Fast alle Beiträge 
haben sogar Schwierigkeiten, in ihren philosophischen Überlegun-
gen auch nur zu erwähnen, dass Wein Alkohol enthält. Die glän-
zende Ausnahme ist der ebenso kluge wie originelle Aufsatz von 
Roger Scruton, The Philosophy of Wine, 1 - 19, der auch als einziger 
die berauschende Alkoholwirkung des Weins in sein Argument für 
die Einmaligkeit der Weinerfahrung einbezieht. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HELMUT PAPE

  132

Zu vergessen auf Stunden das elende Sein, 
Und Hoffnungen nur sich ergeben? 
Drum trinket und trinket das Herze Euch leicht  
Und wenn Euch im Leben der Kummer beschleicht, 
Dann trinket den ewig erlabenden Wein,  
Und lasset den Kummer, den Kummer dann sein. 
Das Leben es kehret nie wieder zurück, 
Drum kostet’s mit kräftigen Zügen! 
Ergründet, ergreifet, erpacket das Glück, 
Und laßt’s Euch nicht feige entfliegen.” 
(In: Denn was ist Leben ohne Wein, hg. W. Durant, Manesse, Zürich 
2001, S. 40f) 

Der anregend-berauschende Wein kann für Benn Teil eines gelin-
gend von Menschen miteinander geteilten Lebens sein. Im Au-
genblick des Weinrausches gewinnen die Trinkenden miteinander 
einen Lebensaugenblick dadurch, dass der Weingenuss sie für 
sich selbst stehen lässt. Gerade dadurch gibt er für sie zu Hoff-
nung, Traum, Freude Anlass. Sie vermögen sich jetzt miteinander 
neu zu erfahren, werden als Träumende, Hoffende und Genie-
ßende einander gegenwärtig. Durch das so in diesem Moment neu 
verstandene Leben wird zwar der eventuell sorgen- und kum-
mervolle Alltag auf Distanz gebracht. Dies geschieht aber da-
durch, dass der gelebte Augenblick des Weins für sich an Sub-
stanz und Kraft gewonnen hat. 
 Warum sind einige Menschen, nicht Philosophen und Wissen-
schaftler, wein- und rauschfeindlich?3 Offensichtlich wird von der 
moralischen Kritik am Wein übersehen und nicht bedacht, dass 
der Weinrausch eine menschliche Lebensweise aus eigenem Recht 
und Wert sein kann.  
 Aber es geht bei der Verdammung des Weins noch um mehr 
und anderes. Werfen wir einen schnellen Seitenblick in die Ge-
schichte. Wein und Philosophie standen in der Antike und bis zur 
Renaissance, auch nachdem keine dionysischen oder bacchanti-
schen Riten mehr gefeiert wurden, in einer guten neutralen bis 
komplementären Beziehung zueinander. Über viele Jahrhunderte 

                                               
3  Natürlich gibt es zum einen Menschen mit physiologischer Alko-

holüberempfindlichkeit und es gibt die „trockenen“ ehemaligen 
Säufer, die keinen Alkohol vertragen. Aber um diese Arten der Ab-
lehnung des Weinrausches geht es hier natürlich nicht.

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE UND DER WEIN

133

dachte niemand daran, den Hunger gegen den Durst oder das 
Denken gegen den Weingenuss auszuspielen. Die modernen, 
nüchternen Aufklärer, Rationalisten oder Empiristen, insbesonde-
re die modernen Denker der Industrialisierung, die seit Bacon 
Wissen mit der Macht über Menschen und Welt gleichsetzen, 
müssen das natürlich anders sehen.  
 An einem zwischenmenschlich gelingenden Leben der Men-
schen miteinander waren die meisten der modernen Rationalisten 
und Empiristen nicht interessiert. Ihre Vernunft und eng begrenz-
te Rationalität ist zweck- und nutzenorientiert, und sie unterstellt 
individuelle Interessenmaximierung als deren Entfaltungsraum. 
Für den modernen Rationalisten – ob Philosoph oder Ökonom – 
dient die Vernunft nicht dem Leben, sondern das Leben hat sich 
der individuell-ökonomischen Vernunft zu unterwerfen. So wird 
eine miteinander gelebte Kooperation von Rausch und Vernunft 
nicht nur einfach nüchtern kritisiert und verworfen. Nein, der 
moderne rationale Nutzenmaximierer kategorisiert sie als Unmo-
ral, als das Abseitige und Irrationale. Denn ob in der Manufaktur, 
in der robotergesteuerten Fertigungsstraße oder vor dem PC, es 
interessiert ihn nur, dass der Rausch des Weins die Arbeitsleis-
tung beeinträchtigt. Der Rausch wird durch die effiziente Nüch-
ternheit der Vernunft, die in den Wissenschaften für die Logik der 
Erkenntnis der Wirklichkeit gefordert ist, verdrängt. Der Wein, 
der um seiner anregend- berauschenden Wirkung getrunken 
wird, ermöglicht die Abirrung vom Pfad der Tugend der Effi-
zienz. Also wird er mit Sucht und Verfall, Sünde und Verbrechen 
verknüpft. Deshalb hat es auch keinen Anti-Wein-Rationalisten ir-
ritiert, dass erst das Verbot des Alkohol- und Weingenusses in 
den Zeiten der Prohibition in Amerika den Aufstieg der Mafia zu 
einem gesellschaftlich wirksamen Faktor der USA bewirkte.4

 Bei den Philosophen und Wissenschaftlern, die sich um die 
rein objektive oder subjektive Beschaffenheit der Weinaromen 

                                               
4  In den USA ist es z.B. in den Psychologielabors einiger Universitä-

ten nicht möglich, Experimente zur geschmacklichen Wahrneh-
mung von Wein zu machen, weil in diesen Universitäten ein striktes 
Alkoholverbot herrscht. Ein fruchtbares, komplementäres Verhält-
nis von Leben, Kunst, Wissenschaft und Philosophie zum Wein ist 
für viele Philosophen und Wissenschaftler in den USA ein tabuisier-
ter Gedanke.  

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HELMUT PAPE

  134

Gedanken machen, wird also stillschweigend wertend der Rausch 
gegen die Vernunft und der Genuss des Weins gegen die Er-
kenntnis objektiver Wirklichkeit ausgespielt. Dass dies selbst eine 
irrationale Haltung gegenüber dem Wein vor allem dann ist, 
wenn sie unreflektiert einfach praktiziert wird, fällt kaum jeman-
dem auf. Denn ist die berauschend-anregende Wirkung des Weins 
nicht selbst ein objektives Phänomen? Müssen wir nicht anerken-
nen, dass Wein wirklich auf genussvolle Weise wohlschmeckend 
und berauschend sein kann? 
 Eben dies ist ein wichtiger, häufig übersehener Aspekt, dass es 
eine intime Beziehung zwischen den Aromen und der anregend-
berauschenden Wirkung gibt. Darauf baut das zentrale Argument 
für den Beitrag des Weins zum menschlichen Leben auf: Die Ei-
genart des Weintrinkens liegt darin, dass die genussvolle Erfah-
rung der Aromen bereits vor und gleichzeitig mit der anregend 
berauschenden Wirkung des Weins im Augenblick des Weinge-
nusses körperlich erlebt und geteilt wird, wobei die Flüssigkeit 
des Weins eine gemeinsam geteilte Körperlichkeit bereitstellt.5

Das gemeinsame Verstehen, Erleben und Genießen des berau-
schenden Weins ist nicht ohne die Erfahrung seiner Aromen mög-
lich.  

3.  Selbsttäuschung oder  Kreat ivi tät? Die  Kr i t ik 
des Weins und das Entstehen neuer  Ideen 

Wir haben unterschiedliche Bestimmungen des Verhältnisses von 
Philosophie und Wein kennen gelernt: von dem verdammenden, 
rationalistisch-ablehnenden Urteil, über E.T.A. Hoffmanns Auf-
fassung des Weins als Quelle eines Rausches der Ideen zu En-
zensbergers und Benns Charakterisierung des Weins als Teil eines 
mitmenschlich miteinander gelingenden Lebens. 

                                               
5  Darüber hinaus können wir den Wein auch als Verkörperung der 

biologischen Prozesse verstehen, die zu ihm führen und zu denen 
wir gehören. Darauf weist Roger Scruton (2007: 13): “When we raise 
a glass of wine to our lips, .[..] we are savouring an ongoing process: 
wine is a living thing, the last result of other living things, and the 
progenitor of life in us.” In: „Questions of Taste”. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE UND DER WEIN

135

 Vielleicht vermissen einige von Ihnen etwas, weil ich bisher 
nur vom Guten und Fruchtbaren des Weinrauschs gesprochen 
habe. Wer zuviel Wein trinkt, wer große Mengen Wein säuft, den 
überwältigt der Rausch, und er kann weder geradeaus gehen noch 
denken. Jenseits des anregenden Rausches prahlt er oder sie viel-
leicht noch, überschätzt die eigenen Möglichkeiten, Kenntnisse 
und Fähigkeiten. Wird weiter gesoffen, so lallt, pöbelt, grölt er 
oder sie. Das Saufen, jeder weiß es, macht uns dumm und dämlich 
– und sogar bewusstlos. Doch Wein, der die Phantasie der Men-
schen fruchtbar belebt, wird eben nicht in Unmengen schnell ge-
soffen – geradezu geschüttet, sondern genussvoll getrunken. Es 
versteht sich, dass beim Schütten großer Mengen von Wein die 
Wahrnehmung der Weinaromen verlorengeht. Der Alkoholrausch 
als alleiniges Ziel dominiert alles und zerstört den Genuss.  
 Doch wer die anregende Wirkung des Weintrinkens mit emp-
findungslosem Komasaufen gleichsetzt, will den Unterschied zwi-
schen der anregend berauschenden Wirkung des Weingenusses 
und der Bewusstlosigkeit des Vollrausches nicht wahrhaben. Die-
se Ignoranz hat in Philosophie und Wissenschaft Tradition. So 
verurteilt Plato den Weingenuss, weil er zur Trübung des Vers-
tandes und zum Verkennen der Grenzen der eigenen Einsichtsfä-
higkeit führt.6 Weintrinker, so Plato, täuschen sich und anderen 
Einsicht und Verständigkeit vor, die sie nicht haben. Plato interes-
siert an der berauschend-anregenden Wirkung des Weins nur die 
Möglichkeit, dass er die Vernunft und Einsicht trüben könnte. 
Den lebensklugen Umgang und Genuss des Weins, den die Grie-
chen alltäglich praktizierten und ebenso wie wir pflegten, igno-
riert Plato. Sein Sokrates lehnt im Dialog Symposion den Wein, den 
ihm Alkibiades und andere Mitsymposianten anbieten, meistens 
stets konsequent ab. Die Möglichkeit, dass der Weinrausch zu ei-
nem fruchtbaren berauschten Austausch von Ideen führt, zieht 
Plato nicht in Betracht. In der platonischen Ablehnung des Weins 
ist bereits jene Verurteilung des Weins als irrational, sündig und 

                                               
6  Im Dialog Kratylos heißt es: „Weil aber der Wein, oinos, die meisten 

der Trinkenden glauben macht, oiesthai, sie hätten Verstand, nous, 
während sie ihn nicht haben, würde er mit vollstem Rechte oionous
(sich für verständig haltend) heißen.“ (Platon, Kratylos) Dieses 
Wortspiel mit oionous (sich für verständig haltend) und nous (Ver-
stand) ist eindeutig. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HELMUT PAPE

  136

krankhaft angelegt, die wir oben an der modernen, ökonomischen 
Rationalität kennengelernt hatten. Dieses platonisch-rational-
istische Weinmissverständnis ist immer noch verbreitet und wirk-
sam.  
 Der durch den Wein angeregte Rausch der Ideen ist eine geis-
tige Aktivität und ein Denken, das eher mit groben, ungenauen 
Schritten weit und ungenau ausgreift. Es neigt dazu, drastische, 
ungesicherte und übertriebene Zusammenhänge herzustellen. 
Aber genau diese großräumige Ungenauigkeit macht gerade den 
heuristischen, kreativen Wert des Rausches der Ideen aus. Es wäre 
also äußerst ignorant, jede Verbindung zwischen Wein und Philo-
sophie zu leugnen. Denn dann müsste man behaupten, dass phi-
losophisches, wissenschaftliches und künstlerisches Denken und 
Arbeit tatsächlich allein auf strikt rationalen, nämlich rein logi-
schen Denkschritten beruhen kann. Das ist aber so offensichtlich 
falsch, dass man diesen Autonomieanspruch des rein Logischen 
sogar mittels der formalen Logik selbst widerlegen kann. 
 In der Tat ist diese Beziehung des seiner Natur nach passiven 
Denkens auf den erweiterten Raum der assoziativ angeregten 
Wahrnehmungen und Ideen von Philosophen immer wieder ge-
würdigt worden. Ich möchte mich hier auf die besondere Bezie-
hung zwischen Wein und Denken beschränken, welche die fol-
genden beiden Aussagen von Lichtenberg und Eduard von Hart-
mann würdigen. So schreibt Georg C. Lichtenberg: „Es bekommt 
einer neuen Idee gut, sie im Lichte einer Flasche Wein zu betrach-
ten.“ Ähnlich heißt es bei Eduard von Hartmann, im 1. Band der 
Philosophie des Unbewussten: „Die Leute wissen sehr wohl, daß eine 
Flasche Wein ein viel besseres Mittel ist, um ihren Witz in Bewe-
gung zu setzen, als die absichtliche Anspannung des Geistes.“  
 Lichtenberg und von Hartmann schreiben dem Wein eine an-
regende Wirkung auf den Geist und seine Ideen zu, die beide für 
alles menschliche Erkennen für fruchtbar halten. Die Lichtenberg-
sche und Hartmannsche Heuristik des „Weinbewusstseins“ 
spricht von der Beurteilung und Anregung durch den Wein. Es 
geht Lichtenberg und von Hartmann also eher um das Ausarbei-
ten und Beurteilen von Ideen und Erfahrungen. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE UND DER WEIN

137

4.  Lebenskunst und Wein:  Der  gete i l te  
Weingenuss und die  Erfahrung der  Seele  

Wir sahen schon, dass der lebenskünstlerische Sinn des Weinge-
nusses darin besteht, dass er ein Bestandteil der Weise wird, wie 
Menschen ihr Leben miteinander teilen. Wir trinken Wein mitein-
ander, trinken uns zu und aus, und die Zeit des gemeinsamen 
Genusses kann zu einem Wein- und Ideenrausch werden, den die 
Trinkenden miteinander teilen. Benns Trinklied, das für die ge-
samte Gattung stehen kann, feiert eben dies: Poetisch gedeutet 
wird der Wein, weil er zu Augenblicken zwischenmenschlicher 
Lebensteilung führt und eine Ausgestaltung eines geteilten Le-
bensmomentes ist. Wein als Lebensgestalt kann – muss aber nicht 
– in dem bestehen, was Benn beschreibt: Dass wir uns in der Zeit 
des Weins von Sorgen, Kummer und Schmerz abwenden. Denn 
zunächst und allererst ist der Weingenuss keine Umdeutung des 
Alltags, sondern nur einfach dies: Unser Leben im Augenblick des 
Weingenusses. Dazu gehört, dass dieser Augenblick eine durch 
Wein gestimmte Begegnung mit dem eigenen Leben und dem der 
anderen Trinkenden ist. Der Wein, der zum Teil des zwischen-
menschlichen Lebens wird, wirkt nicht sprachlich, sondern wird 
tätig und körperlich geteilt. Deshalb wird in solchen Augenbli-
cken des gemeinsamen Weintrinkens der Nüchterne sich von die-
ser Teilhabe ausgeschlossen fühlen. Eben weil er sich in diesem 
Augenblick nicht als weingestimmt erfährt. Wird über den Wein-
genuss und anderes gesprochen, schwingt oft die weinaugenblick-
liche Bejahung des Lebens stillschweigend mit. Man kann sogar 
die Reichweite und Wirkung des Weins weitgehend mit dem Le-
benssinn identifizieren, wie Euripides dies tut, wenn er sagt: „Wo 
aber der Wein fehlt, stirbt der Reiz des Lebens.“ Doch manchmal 
wird genauer der Wein auch auf das gelingende Leben in einer Si-
tuation bezogen. In dem anonymen „Trinklied der freien Main-
zer“ ist es das erfreuliche Erlebnis der Befreiung von den napole-
onischen Truppen, das mit dem jetzt gemeinsam getrunkenen 
Wein verknüpft wird, der nun sogar eine politische Bedeutung 
erhält: „Ha! Seht den Wein in diesem Becher blinken – / Nun 
würzet Freiheit ihn! / Der Bürger leb’, Despoten müssen sinken / 
Und Menschenrechte blühn.“ 

Das anregend berauschte Verstehen und miteinander Trinken 
des Weins verändert für den Augenblick unser Leben – zum Le-

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HELMUT PAPE

  138

ben mit- und füreinander. Der Wein führt dabei manchmal zu je-
nen spielerischen Arten des Erkennens, die wir in ihrer nutzenbe-
freiten Unabhängigkeit benötigen. Denn so bleiben wir miteinan-
der lebendig, können sogar noch den Gebrauch der Vernunft als 
bloße Nutzenrationalität ertragen. Die nützlichen, auf den Brot-
erwerb im objektiven Erkennen und Arbeiten eingeschränkten 
Formen der Vernunft würden schnell ihre Bedeutung, ihren 
Schwung und ihre Ideen verlieren, gäbe es keinen Raum mehr für 
das kluge Spiel des Genusses und des Rausches. 

Was kann „klug“ hier bedeuten? Eine Art des lebenskünstleri-
schen Vernunftgebrauchs, welche die richtige Verwendung 
menschlicher Möglichkeiten beachtet – und auf die Zeit des Le-
bens miteinander bezieht. Hat man die Chance zum Miteinander 
beim Wein, dann kann das einsame, gesprächslose Trinken des 
Weins unklug sein. Klugheit manifestiert sich im geselligen, die 
Gedanken anregenden Trinken. Diese Klugheit des Weingenusses 
im Sprechen miteinander – auch beim Reden über den Wein selbst 
– kann Menschen so verbinden, dass daraus ein lebensgestalten-
des Weintrinken wird. Wenn wir gesellig redend trinken, wird 
das Weintrinken erst dann Teil gelingenden menschlichen Lebens, 
wenn sich der Genuss des Weins – das Erfahren von Aromen, der 
Fülle und des Körpers des Weins und seiner berauschenden Wir-
kung – mit dem Gespräch dicht, ja unauflöslich verbindet. Denn 
nur dann wird beim Sprechen im geselligen Zusammensein beim 
Wein das vom Wein berauschte Bewusstsein die Menschen in ge-
nau dieser durch den Wein bemessenen Zeit füreinander und zu-
einander auf eigene Weise öffnen. Dann werden gleichzeitig die 
Trinkenden miteinander auch für den Glanz der Dinge, Möglich-
keiten und andere nicht festgelegte Eigenschaften ihrer Welt und 
Mitmenschen offener. Z.B. für neue Ideen, Räume und Zeiten, für 
mögliche Werke und mögliches Wirken. Das Gespräch beim Wein 
führt dann in den Rausch der Ideen. 

Doch halten wir vor allem dies fest: Der Rausch des Weins 
vermag uns für gute Lebensmomente zu öffnen, die wir nur durch 
ihn so erleben können. Die guten Lebensmomente und Dinge des 
Weins entstehen aus dem Schweben zwischen sinnlichem Genuss 
und Rausch in der so geteilten und gestalteten Lebenszeit. Sie 
kommen dadurch zustande, dass wir bereits vor und beim Trin-
ken dem guten Geschmack, den feinen vielfältigen Aromen des 
Weins genießend folgen. Die Gleichzeitigkeit von sinnlichem Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE UND DER WEIN

139

nuss und anregend-berauschter Wirkung des Weins ist eine 
Selbsterfahrung des Trinkenden mit den Anderen Trinkenden. Sie 
ist eine Erfahrung unserer Seele: Mit uns selbst und anderen ent-
decken wir im Geschmack des Weins einander und die guten 
Dinge in der Vielfalt dieser Welt. Deshalb war es mir wichtig, dass 
es auf die Beziehung beider Aspekte im Weingenuss ankommt – 
das leiblich-sinnlich-seelische Erfahren der Aromen und der be-
rauschenden Wirkung des Weins. 

Dies ist meine abschließende These: Die Seele des Menschen, 
die Thema dieses Festivals der Philosophie ist, ist wirklich. Wir al-
le erfahren und wissen dies, wenn wir miteinander in der Begeg-
nung durch den Wein uns einander spielerisch und auf ernste 
Weise erfinderisch für diesen Augenblick weingestimmt eröffnen. 
Im echten Weingenuss können wir manchmal spüren und durch-
leben, dass unsere Seele dadurch wirklich wird, dass wir den 
Wein miteinander teilen. Und dass unsere Seele, indem sie sich 
selbst in der Begegnung mit anderen findet, in diesem Moment 
eine eigene Wirklichkeit gewinnt. Ganz so, als hätten wir Flügel 
bekommen, die sich ausspannen, ausgreifen und zu den Men-
schen führen, wie wir sie noch nicht kennen gelernt haben. Auch 
zu den Ideen und Erfahrungen, die wir nur ahnen, körperlich 
spüren und noch nicht, vielleicht niemals wissen können.  

Jetzt sehen wir, was sich der Säufer antut: Wer Wein säuft und 
schüttet, hat nichts mit anderen zu teilen: Und schließlich verliert 
er in diesem Augenblick seine Seele, weil er die Beziehung zwi-
schen Weinaromen und Weinrausch, zwischen Sinnen, Körper 
und Geist zerstört. 

5.  Wein,  Phi losophie und die  fragi le  Einheit   
 der Seele  

Fassen wir unsere Überlegungen zusammen. Wenn Wein und 
Philosophie eine lange, fruchtbare Verbindung haben, dann des-
halb, weil der Wein stets Teil des miteinander gelingenden Lebens 
im Gespräch ist. Philosophie und Wein sind und waren Teil mit-
menschlicher Begegnungen und des guten Lebens der Menschen, 
die mit dem Wein ihr Leben miteinander teilten. Der Genuss des 
Weins ist Element einer Kultur und Lebensform, für die die Philo-
sophie den Rahmen von Gesprächen und Lebenszeitteilung lie-

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HELMUT PAPE

  140

fern kann: Wenn wir zusammen Wein trinken und dabei philoso-
phieren, begegnen wir uns als Zeit-, Philosophier- und Weinge-
nossen. Im Blick über das Weinglas, mit einem Schluck zum Ge-
genüber hin schaffen wir eine mitmenschliche Öffentlichkeit: 
Menschen beim Wein und im Gespräch teilen so die Gegenwart 
ihres Lebens, ihre Ideen, Erfahrung und Geschichten miteinander. 
Deshalb haben die Weine der Mittelmeerländer die Entwicklung 
der Philosophie von Anfang an begleitet und waren Teil des Le-
bens der Menschen, die sich als Philosophen und Weintrinker be-
gegneten. Was wir aber zusammen an Neuem, Kühnen, auch an 
Fantastischem und Abenteuerlichen in unseren Gesprächen ein-
fangen, erfinden und aufgreifen, wird Teil der Gestaltung des Le-
bens jener Menschen, die sich beim Weintrinken begegnen.  
 Wein lässt uns erleben, wie in der Sinnlichkeit des Ge-
schmacks und mit der berauschenden Wirkung das eigene Selbst 
wie das der Anderen als Einheit der Seele erfahren wird. Im Trin-
ken erfahren und denken wir sinnlich mit Mund und Nase, leib-
lich und geistig, in der Vielfalt der Weinaromen und -düfte die 
Vielfalt der Welt. Dabei stellen wir die poetische Einheit dieser 
sinnlich-aromatischen Erfahrungen her. Sie ist der wahre Grund 
dafür, dass es eine stark von Metaphern und Analogien gestaltete 
Sprache der Weinbeschreibungen gibt. Diese Poesie der Wein-
aromen und des sich entwickelnden Rausches verleiht Menschen 
und Dingen Glanz, Bedeutung und Schönheit, wie sie anders nicht 
zu haben ist.  
 Die geteilte Weinerfahrung lehrt uns, für uns selbst und mit 
anderen genauer zu schmecken, zu unterscheiden. Die Freude an 
der Gleichzeitigkeit von Rausch und Genuss ist ein schöpferi-
scher, ebenso selbsthafter wie lebensteiliger Prozess, durch den 
die lebensgestaltende Einheit der Seele wirklich wird. Denn zwi-
schen uns wird der Körper und Geist berauschende sinnliche Ge-
nuss der Aromen, Nuancen, Farben des Weins schmeckend geteilt 
und mitgeteilt.7 Darin und dadurch gewinnen menschliche Seelen 

                                               
7  Der Wein, weil er die Seele und den Körper transformiert, hatte des 

halb, seit den Anfängen menschlicher Kultur, die Aura des Heiligen. 
Der Wein ist in diesen Ritualen sowohl Symbol als auch Wirklich-
keit der Transformation der Seele, wie dies noch im Abendmahl 
nachklingt. In den ägyptischen Horus-Riten ebenso wie in den dio-

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE UND DER WEIN

141

miteinander und füreinander ihr Sein im Augenblick des Weins: 
Im Weingenuss, beflügelt vom Wein, sind wir einander gegenwär-
tig. Wir mögen dabei von neuen Unterschieden und Vereinheitli-
chungen unter uns und in unserem Leben träumen. Im Rausch 
des Weins glänzen deshalb Hoffnung, Erwartung, Wert, Traum, 
überwundenes Leid ebenso auf wie Liebe und Freundschaft und 
Feindschaft. Doch Genuss, sanfter Rausch, lebensteiliges Denken 
und Spüren sind kein allein kommunikatives oder individuell 
kognitives Geschehen: Sie sind im Augenblick unser Sein, unsere 
Seele, die wir als vergängliche Einheit von Genuss, Rausch und 
Begegnung im Augenblick teilen. 

Literatur  

Pape, Helmut 1994: Kreativität und Logik – C.S. Peirce und das 
Problem einer Philosophie des Neuen“, Suhrkamp, Frank-
furt/M.  

Pape, Helmut 2004: Denkerfahrung und die Identität abstrakter 
Gegenstände, in: „Ästhetische Erfahrung im Zeichen der Ent-
grenzung der Künste”, Sonderheft der Zeitschrift für Ästhetik 
und Allgemeine Kunstwissenschaft, 19 - 30. 

Scruton, Roger 2007: The Philosophy of Wine, in: Smith, Barry C. 
(ed.): Questions of Taste. The Philosophy of Wine, Oxford 
University Press, Oxford, 1 – 19. 

Smith, Barry C. (ed.) 2007: Questions of Taste. The Philosophy of 
Wine, Oxford University Press, Oxford.  

                                                                                                                       
nysischen Ritualen geht es um die Veränderung des Menschen 
durch eine Transformation, die in ihn eindringt. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Zeitliche Kontexte der Seele 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 145

Die Seele als Selbstverhältnis. Der Begriff 

„Seele“ und seine Bedeutung zu Beginn 

der Frühen Neuzeit (Marsil io Ficino) 

THOMAS LEINKAUF

I .   

Will man sich die Bedeutung und die mit dieser Bedeutung ver-
bundene argumentative Funktion der „Seele“ in der Diskussion 
der Frühen Neuzeit, d.h. der Zeit zwischen 1400 und 1750 klar 
machen, dann wird man zumindest zwei in diesem Zeitraum 
durchgehend präsente Diskussionshorizonte, in denen schon seit 
der Antike und der Spätantike auf das, was „Seele“ ist, reflektiert 
worden ist, zu berücksichtigen haben: zum einen (i) die aus der 
vor allem aristotelisch-schulphilosophischen, sich auf Aristoteles’ 
grundlegende Abhandlung De anima beziehende Diskussion, in 
der „Seele“ als ein Teilmoment eines übergreifenden ontologisch-
kosmologischen Gesamtzusammenhanges verstanden wird und 
zugleich als eine ihrer Natur nach in sich komplex verbundene 
Einheit von verschiedenen Vermögen analytisch bestimmt wird, 
zum anderen (ii) die christliche Bestimmung von „Seele“ als der-
jenigen geistig-mentalen Einheit, die wesentlich als Träger der 
Bildhaftigkeit (imago-Status) in Bezug auf einen schöpferischen 
Grund oder auf eine sich in ihrem Abbild spiegelnde intelligente 
Ursache von Welt verstanden wird, eine Tradition, die in ihrer 
patristischen Ausdifferenzierung sich vor allem im Rückgriff auf 
platonisch-neuplatonische und jüdische Traditionen artikulierte. 
Die aristotelische Tradition (i), die sachlich wie historisch in vielen 
Punkten von Platon abhängig ist, versteht jedoch unter „See-

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS LEINKAUF

  146

le“keine metaphysische Instanz (sie ist nicht „Ursprung der Be-
wegung“ oder trans-physische Einheit ontologischer Gegensätze 
wie bei Platon),1 sondern eine Formbestimmung, die vollständig 
in ein materielles Substrat, den Körper (als Leib oder individuel-
len Organismus) eingegangen ist und diesen durch sachliche 
(nicht zeitliche) Priorität ihrer spezifischen Vermögen und deren 
Leistungsdimensionen (das jeweilige �διον �ργον) bestimmt. 
Grundbestimmung ist hier über Jahrhunderte das Theorem „ani-
ma est forma corporis“ geblieben.2 Problematisch blieb in dieser 
Konzeption trotz ihres bewundernswerten, differenzierten Erklä-
rungspotentiales (Einzelsinnesleistungen, Gemeinsinn, Einbil-
dungskraft, Verstandesoperationen), sowohl die Bestimmung des 
genauen Modus der Präsenz der formalen Potentiale an dem ma-
terialen Substrat als auch die Klärung dessen, was ein trans-
materielles (ahyletisches) Prinzip wie das reine Denken oder das 
rein begriffliche Vermögen seinem Sein nach ist und wie es sich 
den seelischen Vermögen verbindet, die immer schon im Körper-
lichen wirken. In der christlichen Tradition (ii) wirkten auf der 
anderen Seite die Vorgaben Platons nach, die sich, vermittelt etwa 
durch Philon von Alexandria und die mittel- und neuplatonische 
Schule, angemessener mit zentralen Momenten der Schöpfungs-
lehre und des Immediatverhältnisses Gott-Seele verbinden ließen. 
Die Bildhaftigkeit des Menschen in Bezug auf den Schöpfer ist im 
Wesentlichen der Tatsache verdankt, dass der Mensch eine Seele 
besitzt und zwar eine Geistseele (so wird es vor allem dann von 
Augustinus’ zentraler Abhandlung De trinitate diskutiert), die eine 
relative Selbständigkeit in Bezug auf ihren transzendenten Grund 
besitzt (die durch Spontaneität, Intentionalität, Freiheit sich äu-
ßert).3 Dieses christliche Verständnis einer relativen Selbständig-
keit des Seelischen (die zugleich eben auch den absoluten Sonder-
status des Menschlichen als eines Epilogos charakterisiert) nimmt 
den platonischen Gedanken der Substantialität des Seelischen auf 

                                               
1  Vgl. Timaios 30 A, 34 B, 73 BD, Phaidros 245 C-246 A, Nomoi X 892 

A-896 A; vgl. Krüger 1948; Leinkauf/Steel 2005; Chiaradonna 2005.  
2  Aristoteles, De anima II 1, 412 a 20-22, 2, 414 a 12-15 (forma corpo-

ris), 13 a 4-5 (nicht vom Körper getrennt), 6, 418 a 6 ff (proprium); 
EN I 7, 1097 b 22 ff. Zur Seelenproblematik vgl. den informativen 
Band Nussbaum/Oksenberg Rorty 1992.  

3  Brachtendorf 1992. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE ALS SELBSTVERHÄLTNIS

147

und verbindet ihn dem biblischen Begriff der Bild-Natur des Men-
schen. Zugleich wird durch die Struktur des Seelischen als einer 
dem Physikalisch-Kosmischen vorgängigen Synthesis der Gedan-
ke der universalen analogischen Struktur des Seins und der uni-
versalen Sympathie (der durch die Stoa in Aufnahme vorsokrati-
scher und platonischer Ansätze entwickelt worden war) dem der 
Seele oder des Seelischen zur Seite gestellt. Im christlichen Denken 
stabilisiert sich dann vor allem seit der Wiederentdeckung des 
Aristoteles im Hochmittelalter ein eigentümliches Muster in der 
Diskussion der Seele, in dem sich eine „vermögenspsychologi-
sche“, durch Aristoteles (De anima, Parva naturalia) geprägte Be-
stimmung der vegetativen, sensitiven und imaginativen Seele ei-
ner „geisttheoretisch-metaphysischen“ Bestimmung, die durch 
platonische Theoreme bestimmt wird und die Seele im engeren 
Sinne, d. h. den direkt durch Gott geschaffenen geistigen Kern 
derselben im Blick hat, unterordnet.4 Überall da, wo die theoreti-
schen, praktischen und technischen Potentiale der Seele als einer 
psychophysischen Einheit diskutiert worden sind, dominiert die 
aristotelische Prägung, überall da, wo es um Begründung im 
Transzendenten und um die Bestimmung des rein Noetischen, um 
den ‚intellectus agens’ oder die geistige Substanz etwa, ging, die 
platonische Filiation.  
 Dies alles muss voraussetzen, wer sich, mit Blick auf die Frühe 
Neuzeit, wiederum mit deren Anfängen, also den Diskussionen 
des 15. und 16. Jahrhunderts dem zuwendet, was man damals un-
ter „Seele“ verstanden hat. Es durchdringen sich vor diesem Hin-
tergrund, bedingt auch durch den philologischen Impuls des 
Humanismus und der dadurch beschleunigt sich vollziehenden 
Erweiterung der Textkenntnis antiker und hellenistischer Quellen, 
verschiedene Ansätze: der „dualistische“ Platons, der „hylemor-
phistische“ des Aristoteles, der „schöpfungstheologische“ des christ-
lichen Denkens, schließlich auch der „materialistische“ der Stoa 
und des Epikureismus. Es ist, in der rückblickenden, den geistes-
geschichtlichen Phänomenen gerecht werden wollenden Sicht des 

                                               
4  Zur aristotelischen Prägung des Seelenbegriffs bei Thomas von 

Aquin vgl. Inciarte 1970, S.133-158; Mundhenk 1980. Für Marsilio 
Ficino sind wichtig hierbei insbesondere die Ausführungen des 
Thomas in der Summa contra gentiles geworden, vgl. vor allem II cc. 
56-90. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS LEINKAUF

  148

zeitgenössischen Interpreten, nimmt er seine Aufgabe als grund-
sätzlichen Akt hermeneutischer Operation ernst, nicht einfach, das 
Interagieren dieser verschiedenen Ansätze exakt zu bestimmen. Es 
ist aber schon viel gewonnen, wenn man sich überhaupt klar 
macht, dass die Diskussionslage diese Komplexität aufweist und 
sich somit konsequent vor simplifizierenden Zugriffen schützt. Es 
kann an diesem Ort natürlich nicht Aufgabe des Beitrags sein, ei-
nen wirklichen Blick in die Spezialdiskussion zu werfen, denn oh-
ne wiederum weit ausholen müssende Zusatzinformation, wäre 
dieser Blick, contra intentionem, zur Blindheit verurteilt.  
 Was im Folgenden im Sinne auch eines exoterischen Logos ver-
sucht werden soll, ist vielmehr die jenseits der vielschichtigen Re-
zeptions- und Differenzierungsvorgänge anzusetzende übergrei-
fende Signatur des frühneuzeitlichen, hier auf die Renaissance 
und den Humanismus einmal eingegrenzten Seelenbegriffs her-
auszustellen. Eine „Grenze“, eine zeitliche wie vor allem auch 
sachliche Grenze, finden die folgenden Ausführungen im Denken 
des Descartes. Dessen Feststellung, dass er nicht mehr wisse, was 
unter „Seele“ eigentlich zu verstehen sei, einem Begriff, den er 
selbst vor seinen kritisch-zweifelnden Reflexionen viele Male ver-
wendet habe – aber eben im Sinne eines sich von selbst verstehen-
den Ausdrucks oder im Sinne einer bildhaften, eher durch Phan-
tasie als durch Wissen gesteuerten Vorstellung – das Ende eines 
jahrhundertealten Diskussionszusammenhangs markiert: „was 
aber diese Seele sei, darauf achtete ich entweder gar nicht, oder 
wenn doch, so stellte ich mir bildlich darunter ein feines Etwas 
vor, nach Art eines Windes, eines Feuers oder Äthers“ heißt es 
etwa in der zweiten Meditation.5 Die auf Basis dieser Feststellung 
vollzogene radikale Abtrennung des Geistigen, Nicht-Ausge-
dehnten, Ichhaft-Subjektiven von allem Körperlichen eröffnet hin-
gegen eine Debatte, die bis heute nicht beendet ist und die ihre Ex-
treme in einer materialistisch fundierten Neurophysiologie auf der 
einen und einer metaphysisch fundierten Vorstellung des See-
lisch-Geistigen auf der anderen Seite besitzt. Gegenstand des Fol-
genden wird also diejenige Seelen-Konzeption sein, die vor dem 

                                               
5  René Descartes, Meditationes de prima philosophia, Meditatio II, 

AT VII, S. 26: „sed quid esset haec anima, vel non advertebam vel 
exiguum nescio quid imaginabar, instar venti, vel ignis, vel aetheris 
(…)”. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE ALS SELBSTVERHÄLTNIS

149

Durchschneiden des in vielfältiger Weise als „Einheit“ gedachten 
Gefüges von Körper und Seele bzw. Körper und Geist sich an dem 
Grundgedanken orientierte, dass die Einheit der Seele der Vielheit 
des körperlichen Substrates als Einheit gegenwärtig sei. Dabei ist 
zu beachten, dass diese Gegenwart nicht als eine Art Parallelismus 
gedacht worden ist, als an sich beziehungsloses Nebeneinander 
oder als eine Parataxe von jeweils vollständig für sich seienden, 
ihren eigenen Gesetzen folgenden Seinsformen (im Sinne des psy-
cho-physischen Parallelismus des 17. Jahrhunderts), sondern als 
ein aktiver Wechselwirkungszusammenhang. Wobei natürlich 
ebenso klar festgehalten werden muss, dass die verbundenen Re-
late dieses Zusammenhanges nicht als gleichrangig oder von glei-
chem Wert seiend angesetzt wurden: die Seele ist das dem Kör-
perlichen entweder substantiell zugeordnete aktive Prinzip, so 
sieht es die aristotelische Tradition, so sieht es aber auch in großen 
Teilen die jüdisch-christliche Theologie, oder sie ist ein zwar an 
sich, in ihrem Wesen autarkes, rein geistiges Sein, das jedoch für 
eine gewisse Zeit in einer intensiven Verbindung mit der mate-
riell-körperlichen Welt steht, so sieht es die platonisch-neu-
platonische Tradition (hier gibt es immer einen Teil der Seele, der 
„nicht hinabgestiegen ist“).6 Autoren beider dieser Denkschulen, 
die nicht in einem radikalen Sinne getrennte Denkschulen waren – 
Thomas von Aquin etwa repräsentiert durchaus eine Verbindung 
beider in seinem eigenen Denken – legen den schon erwähnten 
Gedanken zu Grunde, dass die Seele eine Einheit sei, die einer 
Vielheit, dem Materiellen, auf die Weise „gegenwärtig“ sei, dass 
sie zugleich als ganze Seele im ganzen Materiesubstrat und als 
ganze Seele in jedem Teilmoment dieses Substrates sei und wirke. 
                                               
6  Plotin IV 8, 8, 1-6, auch V 1, 10, 10-18; vgl. zu dieser Position, die 

schon in der Antike nicht unumstritten war, vgl. Dillon 2005. Dieser 
Gedanke ist, wenn man so will, die sachliche Ergänzung der be-
gründungstheoretisch ‚offenen’ und daher seit alters eine crux in-
terpretationis darstellenden Wendung im zweiten Buch der Ab-
handlung De generatione animalium des Aristoteles, wo es gerade 
vom höheren (wenn nicht: höchsten) sich in der Seele, genauer in 
der Denkseele zeigenden Vermögen des ���� (dies wurde in De 
anima III 4-5 hinreichend deutlich, II 2, 413 b 25 f wurde der Geist 
sogar als ein „anderes Genus“ des Seelischen bestimmt) heißt: er 
komme „von draußen herein“ (�����	�
��	
�
���
, De gen. an. II, 
3, 736 b 5-28). Hierzu vgl. Söder 2005.  

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS LEINKAUF

  150

Die lateinische Formel hierfür lautet: „anima est tota in toto corpore 
et tota in qualibet parte corporis“.7 Exakt durch diesen nur wider-
sprüchlich propositional auszudrückenden und nur spekulativ im 
Denken zu erfassenden Modus der Präsenz, den der Cambridger 
Platonist Henry More später als Ausdruck einer „holenmeristi-
schen“ Theorie kritisieren wird,8 macht sie das materielle, in sich 

                                               
7  Hierzu vgl. Leinkauf 2009, S. 56-66. Der Ursprung dieses Gedan-

kens, den in der späteren Antike Plotin (in seiner gegen den stoi-
schen Materialismus gerichteten Psychologie) aufnehmen wird, liegt 
schon bei Aristoteles, vgl. De generatione animalium 762 b 22 ff, 734 
b 24 ff, 735 a 6 f, 741 a 23 ff; aber vgl. De motu animalium 703 a 28 ff, 
35-36: ���	
�����
�	��
��
������
	���

����� 
!""#
$�
�
�

!��%


���
�&�����
�'���
�(""�
)*�
���
��
�����	+�����
 
��	��
��


�,
$�-��
�,
�.�/�
�
0
�1�
+��
� (so dass es nicht notwendig ist, 
dass die Seele in jedem [Teil, sc. des Körpers] ist, sondern da sie sich 
in einem bestimmten Teil des Körpers befindet, in welchem sie 
Herrschaft [oder: Ursprungskraft] ausübt, leben die anderen Teile 
dadurch, dass sie sich diesem zuordnen und ihre eigentümlichen 
Funktionen der Natur folgend ausüben). Aristoteles nimmt also ei-
nerseits eine durchgehende Beseelung an, andererseits ist ‚die Seele’ 
als Prinzip (der Bewegung, des Lebens) für ihn nicht in jedem Teil. 
Marsilio Ficino, TP III 2; 1, S. 140 Marcel: „cum corpus ingreditur 
(sc. anima), singulis corporis particulis tota fit praesens“; IV 1; 1, S. 
161: „Quae (sc. anima mundi) si ita se habet ad corpus suum, sicuti 
nostra (sc. anima) ad nostrum, non aliter ipsa in qualibet mundi par-
te est tota, quam anima nostra tota in qualibet nostri corporis parte, 
alioquin non posset universum perfecte connectere, vivificare, mo-
vere”. Wenn Descartes in den Passions de l’âme (1649), I, art. xxx 
sagt: „il est besoin de sçavoir, que l’ame est veritablement jointe à 
tout le corps“, so wird diese Aussage doch in ihrer Bedeutung sofort 
relativiert, indem diese Verbindung in ihrer eigentlichen Funktion – 
der Interaktion zwischen körperlichem und denkendem Sein – auf 
eine einzige Stelle konzentriert wird, vgl. art. xxxi: „une petite glan-
de dans le cerveau“.  

8  Henry More, Enchiridium metaphysicum, c. 27, sect. 1, in: Opera 
omnia, Londini 1679, Vol. II/1, S. 307: ,Holenmeriani’, als Neubil-
dung Mores aus �2�3�
4"	��	�*, seien diejenigen, die, obgleich sie 
im Unterschied zu den Cartesianern, den Nullibisten, zugestehen, 
dass die Geister (spiritus) der Seele unkörperlich seien, dennoch be-
haupten, „eos [sc. spiritus] in suis Ubi non solum totos esse, sed eti-

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE ALS SELBSTVERHÄLTNIS

151

vielheitliche Substrat selbst zu einer Einheit, die dann als Körper 
oder als organischer Leib zu bezeichnen ist. Dieses Präsenz- und 
Konstitutionsverhältnis ist seit Platon und Aristoteles, wegen sei-
ner inneren Widersprüchlichkeit, immer wieder auch Gegenstand 
metaphorischer Deutungen gewesen, wobei analoge funktionale 
Verhältnisse von differenten Seienden als Muster des Verstehens 
dieses Spezialverhältnisses der Beseelung dienen sollten, etwas 
das Verhältnis Steuermann und Schiff (Aristoteles, De anima II 1, 
413 a 9; Thomas von Aquin, Summa contra gentiles II c 57: „per con-
tactum virtutis“). Ein Beispiel, das dieses Verhältnis der Seele zu 
ihrem körperlichen Substrat aus einer wieder anderen, nämlich 
der sprachlich-semantischen Sphäre verdeutlichen soll, ist Fol-
gendes: die Seele verhält sich als unteilbar-unausgedehnte Einheit 
so zu den ausgedehnten Körperteilen, wie sich die unteilbar-
unausgedehnte Bedeutung (als semantische Einheit), vermittelt 
durch die Sprachlautlichkeit, in den ausgedehnten Lautmomenten 
immer als Ganze und unteilbare Einheit verhält (vgl. dazu die 
Überlegungen am Ende des Beitrages).9 Die meisten dieser Funk-
tionalanalogien sind schon im Denken der Antike und Spätantike 
bekannt. Unter diesen Voraussetzungen entwickeln Autoren der 
Renaissance wie Nicolaus Cusanus, Marsilio Ficino, Carolus Bo-
villus, Francesco Patrizi auf der einen, platonisch-christlichen, und 
Pietro Pomponazzi, Alessandro Achillini, Bernardino Telesio, Ja-
copo Zabarella auf der anderen, aristotelisch-christlichen Seite ihr 
Verständnis von „Seele“, das jeweils eingebettet ist in übergrei-
fende ontologisch-theologische und naturtheoretische Vorstellun-
gen. Gemeinsam ist allen Autoren die Grundproblemstellung, 
dass das Sein der Seele in Bezug auf die Grundstruktur des Seins 

                                                                                                                       
am in singulis suorum Ubi punctis vel partibus simul esse totos“, 
vgl. auch sect. 10-14, S. 312-315. 

9  Ficino, TP III 2; 1, S. 140: „Igitur integra remanens atque simplex (sc. 
anima), singulis partibus tota et indivisa fit praesens, quemadmo-
dum tota vox significatioque quodammodo simul in singulis domus 
est partibus, cum tota pene simul auditur et intelligatur in singulis”, 
vgl. ausführlicher zum Sprach-Bedeutungszusammenhang X 7; 2, S. 
82-83. Vgl. Dionysius Areopagita, De divinis nominibus V 9, 825 A; 
S. 189, 3-6 Suchla. Zu den Implikationen der Sprache im christlichen 
Diskurs, vor allem zur Relation Epinoia-Sprache, vgl. Kobusch 2006, 
S. 80-83. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS LEINKAUF

  152

insgesamt oder in Bezug auf die Ordnung des Kosmos als ein Sein 
in der „Mitte“ des Seins oder in der „Mitte“ der Welt oder als ein 
Sein „auf der Grenze“ von Sein und Nichtsein (in confinio corporum 
et incorporearum substantiarum, quasi in horizonte existens aeternitatis 
et temporis), von Körper und Geist, von Sinnlichem und Intelli-
giblem bezeichnet werden muss. Auch diese Grundproblemstel-
lung ist natürlich nichts Neues, sondern durch die Diskussion in 
der Antike – vor allem durch Platons Überlegungen in der Politeia
und im Timaios – und im christlichen Denken vorbereitet. Der 
Ausdruck „Mitte“, lateinisch durch „medium“ wiedergegeben, 
bezeichnet mit einem topologisch-geometrischen Ausdruck einen 
ontologischen, also die Struktur des Seins betreffenden Sachver-
halt; das Gleiche gilt für die Wendung „auf der Grenzscheide“, la-
teinisch: „in horizonte“.10 Die Seele ist also nicht irgendwo in der 
Mitte bestimmter räumlicher Gegebenheiten aufzufinden oder zu 
suchen, sondern sie ist „Mitte“ im Sinne von Verknüpfung, Ver-
mittlung, sachlichem Zentrum, auf das sich Unterschiedliches, He-
terogenes als auf diejenige Instanz beziehen (lassen) können muss, 
durch welche es, gegen das zunächst dominierende und trennen-
de Unterschiedensein, in ein tiefer liegendes Verhältnis (des Ver-
mitteltseins) gebracht werden kann. Das Sein der Seele ist damit 
selbst als der Sache nach ein vermittelndes Sein seiend verstanden 
worden, d. h. „Seele“ – hier darf nicht nur an die menschliche See-
le gedacht werden – ist im wesentlichen der Begriff für eine be-
stimmte Funktion, die einerseits als Vermittlung verschiedener Mo-
mente, Extreme oder Stufen des Seins in eine je unterschiedlich be-
stimmte seelische – also sinnliche, emotionale oder rationale – 
Einheit bezeichnet werden kann, andererseits aber auch als Ver-
mittlung im Sinne der Übertragung, also dessen, was ein Vermittler, 
Dolmetscher oder Interpret leistet, von bestimmten Informatio-

                                               
10  Vgl. etwa Plotin IV 6, 3, 5 f; IV 8, 4, 31 f; Liber de causis, propositio 2 

et 9, Thomas von Aquin, Summa contra gentiles II c. 68, ed. Al-
bert/Engelhardt, Bd. 2, S. 288; c. 81, S. 388; Marsilio Ficino, Theolo-
gia Platonica, X c. 3, ed. Marcel, Paris (Les Belles Lettres) 1964-70, 
Bd. 2, S. 66: „unde secundum Chaldaeos in confinio sunt (sc. animae 
rationales) aeternitatis et temporis“; XVI 7; 3, S. 137: „anima in me-
dio mentium corporumque confinio creata est”. Vgl. zur Sache 
Kristeller 1972, S. 97-108. Siehe auch nächste Anm. zu ‚vermitteln’.  

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE ALS SELBSTVERHÄLTNIS

153

nen, Strukturen, Aktivitäten von einer Seinsstufe auf eine andere 
Seinsstufe.  

I I .  

Marsilio Ficino entwickelt eine solche Theorie der Seele im dritten 
Buch seiner Theologia Platonica, mit deutlicher Wirkung nicht nur 
auf seinen Freund und Schüler Giovanni Pico della Mirandola, 
sondern, wie sich zeigen lässt, auf eine ganze Reihe wichtiger 
Denker, deren Kette über die Platonici des 16. Jahrhunderts (Fran-
ciscus Cataneus Diacetus, Symphorien Champier, Leone Ebreo, 
Francesco Patrizi, Giordano Bruno, Tommaso Campanella) bis hin 
zu den Cambridge Platonists (Henry More, Ralph Cudworth) oder 
auch zu Leibniz reicht. In dieser wirkungsgeschichtlichen Hinsicht 
alleine schon ist der Ansatz des Ficino von größter Bedeutung. Die 
Seele in einem umfassenden Sinn ist also dasjenige Seiende, das 
anderes Seiendes in ein bestimmtes Verhältnis zueinander setzt, 
ja, in einem bestimmtem Sinne ist sie dieses Verhältnis selbst. Dies 
ist der Grund dafür, dass wir in der Renaissance eine deutliche 
Präsenz des in Platons Timaios entfalteten Begriffs der Weltseele 
antreffen, die „in die Mitte der Welt gesetzt“ (34 B) ist und als ein 
„Band“ (δεσµ�ς, vinculum: Kette) bezeichnet wird, das durch alles, 
dieses untereinander vermittelnd, hindurchgeht.11 So wird die 

                                               
11  Platon, Timaios 31 BC, 34 B; Marsilio Ficino, TP III 2; 1, S. 141 Marcel 

(essentia [sc. animae] constare … ex individua dividuaque natura) 
mit Bezug auf Platon, Timaios 34 C-35 A. Die Seele wird bei Platon 
nicht direkt als ,Band’ bezeichnet, aber da sie als ein komplex in sich 
strukturiertes Verhältnis gedacht wird (34 C ff) und das ,schönste al-
ler Bänder’ ebenfalls als Verhältnis oder Proportion (!��"�-3�) be-
zeichnet wird (31 B), kann die Seele sachlich als Band gelten; Tim. 81 
D spricht Platon von den „Banden/Verbindungen der Seele“, ��5�


�*�
 ���*�
 �	�����. Der von mir hier verwendete Ausdruck ‚ver-
mitteln’ bezieht sich auch darauf, dass in dem deutschen Verbum 
‚Vermitteln’ das Substantiv ‚Mitte’ eine zentrale Bedeutung spielt 
und dass Ficino etwa TP XVII 2; 3, S. 153 einen solchen Bezug auch 
für das Lateinische herstellt: „In anima vero, utpote omnium media, 
modus per omnia quasi medius observatur“. Es ist deutlich, dass 
etwa auch die Konzeption der Seele in der Philosophie Schellings, 
bei allem festzuhaltenden Unterschied, in dieser von Platons Timai-

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS LEINKAUF

  154

Seele also nicht nur als „Mitte“ bezeichnet, sondern auch als „no-
dus“ (Knoten), als „complexio“ oder „connexio“ (Verknüpfung), als 
„colligatio“ oder auch „copula“ (Verbindung).12  
 Ficino bestimmt die Seele, die er in die „Mitte“ des Seins setzt, 
als ein stabiles Verhältnis, das aus zwei Momenten besteht: einer 
invariablen Wesensform und einer variablen Tätigkeits- oder 
Handlungsform, die aus dieser Wesensform entspringt.13 Die Seele 
ist also selbst eine jeder zeitlich-räumlichen Entfaltung vorgrei-
fende Einheit aus Verschiedenem, aus Unbewegtem und Beweg-
tem, aus Einheit und Vielheit, aus Identität und Differenz, aus Un-
teilbarem und Teilbarem.14 Sie ist diese Einheit von Verschiede-

                                                                                                                       
os ausgehenden und dann durch Ficino und Cudworth (dessen 
True intellectual system of the universe er in der lateinischen Über-
setzung duch J. L. Mosheim kannte) erweiterten Tradition steht, vgl. 
Leinkauf 1998, S. 106 f, 117 f, 142 f.  

12  Ficino, TP III 2; S. 137 Marcel; S. 138: „copula”; S. 142: „et quia vera 
est universorum connexio, dum in alia migrat, non deserit alia, sed 
migrat in singula, ac semper cuncta conservat, ut merito dici possit 
centrum naturae, universorum medium, mundi series, vultus om-
nium nodusque et copula mundi”; Giovanni Pico della Mirandola, 
Oratio de dignitate hominis, Garin S. 104, 106; Heptaplus V, Garin S. 
300: „complexus et colligatio”, S. 302: „in medio illlius (sc. mundi) 
statuit”; S. 304, 308: vinculum, nodus.  

13  Ficino, TP III 1; 1, S. 132 Marcel: „Stabit eius substantia, neque in 
maius minusve, aut hoc aut illud mutabitur. Fluet autem operatio, et 
modo haec, modo alia, atque aliter et aliter operabitur”. Man sieht 
leicht, dass dies eine Synthese aus der aristotelischen, sich auf Pla-
ton stützenden Bestimmung von ‚Substanz’ (�2�3�) in Cat. 5, 2 a 11 
f, 2 b 15-30, 3 b 32 f ist und der genuin platonischen, dynamisch-
aktiv gedachten Vorstellung von Seele als !��1
�*�
�
���	6� oder 
als denkende Instanz, die in der platonischen Tradition intensiv 
weiterentwickelt worden ist – bis hin eben zu der Einsicht, dass 
‚Seele’ nicht im falschen, weil verdinglichenden Sinne als Substanz 
gedacht werden dürfe, sondern als aktive, autohypostatische Ein-
heit.  

14  Ficino, TP III 2; 1, S. 141. 28: „Quippe cum sit extra quantitatis ge-
nus, non determinatur ad tangendum punctum aliquod quantitatis, 
sed est, ut centrum, in lineis omnibus et circulo toto. Hinc etiam il-
lud sequitur ut haec essentia et dividua sit simul et individua. Di-
vidua, quia per divisionem corporis vitalem sui umbram diffundit, 
dum diversis partibus corporis se communicat. Individua, quia in-

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE ALS SELBSTVERHÄLTNIS

155

nem offensichtlich als ein aus sich heraus (sua sponte) Tätiges, 
denn sie ist, mit Blick auf Platons Bestimmung in den Nomoi, „fons 
motionis“, „Quelle der Bewegung“,15 und sie ist, durch dieses 
Sich-Entfalten, Nach-Außen-Gehen oder Tätigsein, als das zu 
denken, was lebendig macht (vivificans, vivificatio).16 Aber: dieses 
Nach-Außen-Gehen ist im selben Moment eben im Seelischen, wie 
dann auf anderer Ebene auch im Geistigen, ein Beisichselbst-
Bleiben oder, wie es Cusanus in seiner Abhandlung De mente aus-

                                                                                                                       
tegra simul adstat et simplex” und die daran anschließenden Aus-
führungen. Es ist auf das einschlägige theologische Vokabular zu 
achten, das Ficino hier im Kontext der Seelenlehre neben dem pla-
tonischen aus dem Timaios verwendet: ‚(se) diffundere’ ist dem auf 
Gott bezogenen ‚diffusivum sui’ zu vergleichen, ‚se communicare’ 
ebenfalls der göttlichen ‚communicatio sui’. 

15  Ficino, TP III 1; 1, S. 132 Marcel; auch S. 134: „fons motus”; vgl. S. 
133: „anima movet quidem aliud, sed a seipsa movetur. (…). Et 
quaecumque mobilia sunt ab alio, puta corpora et qualitates, re-
tulimus ad animam mobilem per se ipsam, per se, inquam, mo-
bilem, quia si a Deo descendas per angelum, tam Deus quam ange-
lus stare tibi videbitur”; zu „sua sponte” vgl. S. 134: „quae animam 
habent sua sponte moventur et in quamlibet loci partem”. 

16  Ficino, TP III 2; 1, S. 139: „dum implet corpora (sc. anima), intrinse-
cus illa movens, illa vivificat”; S. 141: „vitalem sui umbram diffun-
dit”; S. 142: „ubi igitur est motus intimus et communis, ibi est vita. 
Vita, inquam, ibi est vis ipsa interna movendi. Vis huiusmodi ibi est 
praecipue, ubi totius agitationis fons est et origo primusque motus”; 
IV 1; 1, S. 158 (mit kosmologischem Bezug, Weltseele): „Est autem in 
toto coelo ubique tota, ut moveat efficacissime totum. Est itaque vis 
illa coniuncta indivisibilis, libera ubique, qualis est rationalis anima. 
Illius praesentia vivit coelum, cuius motus vivificus est, cum vivi-
ficet omnia”. Ficino geht so weit, dass er auch – mit den „Platonici” 
– ein ,Leben’ der Elemente annimmt, ib., S. 159 f. Vgl. Platon, Timai-
os 92 C: )���
4���7� 
�	,�
�8����7�. TP VI 11; 1, S. 249-251: anima 
est vita aut fons vitae. Diese Bestimmung des ,Lebendig-Machens’ 
und auch des ,Steuerns’ oder ,Ordnens’ der entstehenden Lebens-
vollzüge geht in der späteren Neuzeit dann in die Bestimmungen 
von Henry Mores “Spirit of Nature” und Ralph Cudworths 
“Plastick Nature” ein, vgl. Henry More, Enchiridium metaphysicum 
(1671), in: Opera omnia, Londini 1675-79, Vol. II/1, S. 213 f, 222, 268; 
Ralph Cudworth, The True Intellectual System of the Universe, 
London 1678, I c. 3, S. 132, 151-155. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS LEINKAUF

  156

drückte: ein Insich-Gehen.17 Dies unterscheidet, aus der Perspek-
tive der neuplatonisch-christlichen Tradition, das Seelische (und 
Geistige) gerade vom Körperlichen: in letzterem ist jede Bewe-
gung schlechterdings eine Veränderung im Sinne der Tatsache, 
dass räumlich-lokale, aber auch materiale Differenz unausweich-
lich ist (partes extra partes), während in ersterer, der seelischen Be-
wegung, alles im Seelischen verbleibt: „si movetur ex se (sc. anima), 
movetur et in seipsam“, „wenn die Seele sich aus sich (heraus) be-
wegt, bewegt sie sich zugleich auch in sich selbst oder in Bezug 
auf sich selbst“.18 In bewegungstheoretischer, geometrischer Me-
taphorik gesprochen ist die seelische „Bewegung“, das also, was 
hier „Leben“, „Empfinden“, „Wahrnehmen“, „Denken“ heißt, ei-
ne „zirkuläre“, reflexive, auf sich und in sich zurückgebogene ‚Be-
wegung’.19 Also eben nicht nur metaphorice eine „Bewegung“, son-
dern vielmehr ein innerer Prozess, in welchem, auf Basis einer sich 
durchhaltenden, substantiellen Einheit, verschiedene Momente 
vermittelt werden. Die seelische Einheit ist somit der Horizont 
oder die Dimension, in der alles Seelische sich immer aufgehoben 
findet: „Jene Wesenheit (die Seele), die von sich selbst anfängt, ist 
immerzu in sich selbst zurück gebogen, und zwar insofern sie ihre 
Vermögen (Kräfte, vires) von den höchsten über die mittleren 
Dinge zu den untersten entfaltet (explicando) und wiederum auf 
vergleichbare Weise die untersten über die mittleren in die höchs-
ten Dinge zurückfaltet (einfaltet, replicando)“.20 

                                               
17  Leinkauf 2006, S. 29-77. 
18  Ficino, TP III 2; 1, S. 143. Marcel übersetzt: „elle se meuve aussi sur 

elle-même“, Michael J. B. Allen in: Marsilio Ficino, Platonic Theolo-
gy, Cambridge (Harvard UP) 2001, Vol. I, S. 245 gibt: „it is also 
moved to itself“. 

19  Ficino, TP III 2; 1, S. 143: „Circuitus igitur sempiternus est essentiae 
tertiae proprius, ita ut per motum in seipsam circulo reflectatur“. 

20  Ficino, TP III 2; 1, S. 143: „Igitur essentia illa a seipsa incipiens per-
petuo in seipsam revolvitur, vires suas a summis per medias ad in-
fimas explicando, ac rursus infimas per medias ad summas similiter 
replicando“; VI 12; 1, S. 258 zu den im Denken und Erkennen (cog-
nitio) sich vollziehenden Formen des Aufstiegs (ascensio) und Ab-
stieges (descensio), die respektive der analytischen – „ab effectibus 
naturae ultimis in superna principia per medias causas” – und syn-
thetischen – „a supernis principiis per medias causas ad ultimos ef-
fectus” – Methode zugeordnet werden. Zu ,replicatio’ vgl. Ralph 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE ALS SELBSTVERHÄLTNIS

157

 Dieser lebendige seelische Selbstvollzug, in dem alle Teilmo-
mente eben Faktoren eines einheitlichen Gefüges sind, ist der Trä-
ger nicht nur aller kosmologisch-physikalischen Lebensprozesse 
(ja überhaupt aller in einem organischen Zusammenhang stehen-
der Vorgänge: die Seele ist ja „vultus mundi“), sondern insbeson-
dere aller geistigen Prozesse, d. h. aller im weitesten Sinne als 
Vorgänge des Bewusstseins zu beschreibenden Prozesse: „Wenn 
dies so ist“, fährt Ficino fort, wenn es also diese universelle, um-
fassende seelische „Bewegung“ gibt, „dann nimmt die Seele sich 
selbst und alles, was sie in sich selbst besitzt, wahr“ (si ita est, 
seipsam et quae possidet intus animadvertit).21 Diese Selbstwahrneh-
mung und zwar als Verbindung von Selbst-Wahrnehmung 
(seipsam animadvertere) und Wahrnehmung der Dinge in einem 
Selbst (quae intus possidet animadvertere) ist für Ficino zugleich ein 
Erkennen (cognoscere). Dieses Erkennen ist aber ein Erkennen der 
eigenen, d. h. seelischen Wesensform, insofern sie von den „Gren-
zen der Materie abgelöst/losgelöst ist“. Ficino bemisst also das 
Erkennen der Seele und damit auch ihr Selbsterkennen – samt der 
in ihr sich vorfindenden „Inhalte“ – von der höheren Form der ab-
straktiven Erkenntnis, der „intellectio“, her, d. h. von der Erkennt-
nis rein intelligibler oder rein geistiger Formen (formae spiritales) 
her. Dies ist die entscheidende, im Denken der klassischen Antike, 
also Platons und auch des Aristoteles, wurzelnde Vorstellung, 
dass die Seele ihr Höchstes oder Eigentliches (ihr 9�
��
$�-��, um 
es mit Aristoteles zu sagen) in ihrem Vernunftvermögen oder ih-
rem Denken besitzt.22 Der Selbstbesitz oder die Selbstgegenwart 
der Weltseele kann nur in Analogie zum Selbstbesitz oder der 
Selbstgegenwart der menschlichen Einzelseele gedacht werden. 

                                                                                                                       
Cudworth, A Treatise on Freewill, c. X, ed. John Allen, London 1838, 
S. 36-37 die Wendungen „self-reduplicated life” oder „soul re-
doubled in it self”, in Absetzung von Thomas Hobbes, für das lei-
tende, höhere Seelenvermögen (Ursprung eines Strebens [conatus], 
Begehrens, geistigen Intendierens). 

21  Ficino, TP III 2; 1, S. 143; vgl. auch TP XII 5; 2, S. 173. 
22  Aristoteles, EN I 7, 1097 b 22 ff, bes. 1098 a 7-8: ���*�
 ����-	
�


���0
"7-��. Thomas von Aquin, Summa contra gentiles II c. 60, ed. 
Albert/Engelhardt, Bd. 2, S. 254, c. 73, S. 310: „cum intelligere sit 
propria operatio hominis consequens eius speciem“, c. 76, S. 352, 
356. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS LEINKAUF

  158

Dieses Selbstverhältnis zeigt sich letzterer nicht anders denn im 
Selbsterkennen als einem Vernunftakt, wobei dieses „Selbst“ je-
doch nicht dem cartesianischen Ego gleichgesetzt werden darf, 
das sich als „abstrakte“, gewissermaßen nach dem methodisch-
artifiziellen Zweifels- und Reduktionsprozess „übrig“ bleibende 
Identitätsinstanz vorfindet, die gerade kein seelisches ‚Selbst’ ist. 
Die Seele als ontologische Struktur ist also ein Verhältnis, das sich 
zu sich selbst verhält und das sich, indem es dies tut, zugleich auf 
den unveränderlichen, rein geistigen, Seelen-transzendenten 
Grund oder Ursprung seiner selbst bezieht.23 In dieser komplexen 
Struktur, die Sinnliches und Geistiges a priori verknüpft in einer 

                                               
23  Damit realisiert das Seelische eo ipso, also durch spontanen Selbst-

vollzug, exakt dasjenige methodologische Erkenntnisprinzip, das 
Ficino, in Anlehnung an die Tradition, wie folgt formuliert, TP IV 1; 
1, S. 155: „semper enim quod per aliud tale est, ad aliquid diximus 
reducendum quod sit tale per semetipsum“. Die diesem Zusam-
menhang zugrunde liegende ontologische (und kosmologische) 
Struktur zieht Ficino aus neuplatonischem Denken, insbesondere 
aus Plotin, vgl. TP IV 2; 1, S. 168: „Cum enim a Deo omnium unitate, 
tum per unitatem suam, quae suae mentis est caput, tum per men-
tem suam, quae caput rationis est, effluat, refluitque quoque (sc. 
anima) per mentem unitatemque suam in Deum, omnium unitatem, 
siquidem haec Deum ipsum primo naturaliter appetit, secundo in-
telligit, tertio intellectualiter amat, quarto amatoria unione consequi-
tur“ (Bezug ist Plotin III 9, 7; IV 3, 18); IV 2, 1, S. 173: „Et sicut anima 
assidue circa Deum quasi centrum convolvitur, ita corpus tractum 
ab illa semper circum animam revolvitur quasi centrum“. Dass in 
der Rekonstruktion des neuplatonischen und des durch dieses in-
tensiv beeinflussten ficinianischen Denkens – insbesondere insofern 
dieses auch ein Denken über sich selbst, über seine inneren Vollzü-
ge und Selbstvollzüge gewesen ist – die sprachliche Nähe zu begriff-
lich-metaphorischen Wendungen des idealistischen Denkens so 
groß ist, dass der Schreibende unwillkürlich in diese selbst ‚verfällt’ 
(da sie, aus reflektiertestem Umgang mit der Sprache kommend, 
schon den zur Verfügung stehenden Horizont der Ausdrucksmög-
lichkeiten ausgelotet haben), ist aus der Sicht eben dieses Schrei-
benden gerade kein Lapsus oder faux pas, sondern Dokument geis-
tesgeschichtlicher Kontinuität (ohne allerdings im Rahmen dieser 
Kontinuität irgendeiner schlechten, voreiligen und unangemessenen 
Identifizierung oder Gleichsetzung das Wort reden zu wollen). Sie-
he auch nächste Anmerkung. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE ALS SELBSTVERHÄLTNIS

159

lebendigen, sich selbst zugänglichen Einheit, die sich zugleich ih-
rer Abkünftigkeit von einem höheren Prinzip bewusst wird, reali-
siert die menschliche Seele sich selbst, indem sie ihre grundsätzli-
chen Möglichkeiten jeweils als Selbstverhältnisse zu vielfältigem 
Ausdruck bringt:24 in Sprache (Dialektik, Rhetorik), Kunst/Kunst-

                                               
24  Wenn ich von ‚Selbstverhältnis’ spreche, dann mit Bezug auf Ficino 

selbst, vgl. TP V 9; 1, S. 192: „Forma vero illa (sc. anima rationalis) 
quae ita a conditore est ad esse determinata, ut in seipsa consistat 
seorsum a corpore, etiam quia forma est, habet illud ut esse sibi per 
se convenit, per se, inquam, per naturam suam. Natura ipsi assig-
nata est sibimet ipsi haerere. (…) Et quotiens dicis ‚esse per se sequi-
tur eam’, totiens dicis ‚esse eam sequitur sibi ipsi haerentem’. Nihil 
autem a seipso discedit. (…) Si quatenus haeret sibi eatenus est, quia 
haeret semper, est et semper“. Die Seele ist also für Ficino ein aprio-
risches Selbstverhältnis, ihr Sein selbst, ihr modus existendi, ist es 
,sich selbst anzuhängen’, ein Verhältnis zu sich selbst zu haben. Es 
ist dieses Verhältnis, in das, wenn man so sagen darf, alle anderen 
Verhältnisse der Seele eingetragen werden und dadurch zu seeli-
schen Verhältnissen werden, etwa die ‚sociabilitas’. Selbstverhältnis 
heißt also auch: alles, was in der Seele ist, wird durch die Seele zu 
‚Leben’ – totum quod est in ea est vita (TP V 14; 1, S. 209) – und d. h. 
eben zu einem in ihrer rationalen Einheit aufgehobenen vielheitli-
chen dynamischen Verhältnis, dessen intensivster und höchster 
Ausdruck das Denken und Erkennen ist, vgl. VIII 4; 1, S. 310: „intel-
ligentia est vitae reflexio in seipsam“; IX 1; 2, S. 9: „animam in se re-
volvi modis quatuor (…) scilicet per intellectum in naturam suam, 
quando quaerit, invenit, consideratque seipsam, per voluntatem in 
naturam eandem, quando se affectat et amat, per intellectum in ac-
tum ipsum intelligendi, quando et rem intelligit et se intelligit intel-
ligere [!!], per voluntatem in voluntatis actum, quando et vult ali-
quid, et vult se velle [!!]“. Die freilich hier an Marsilio Ficino und 
von anderer Seite etwa von Werner Beierwaltes am Denken Plotins 
herausgearbeiteten Bestimmungen des Denkens und des Seelischen 
in einem (noch) vor-modernen Kontext als radikale Selbstverhält-
nisse, die ihr Sein einem vorgreifenden apriorischen Vermitteltsein 
mit einer übergeordneten Instanz verdanken, sind durchaus selbst 
wiederum in ein Verhältnis zu Interpretationen der ‚Moderne’ und 
des Idealismus zu setzen, die deren und dessen Ansatz als auf 
Selbstverhältnissen fundiert begreifen will, vor allem zu den Analy-
sen von Dieter Henrich, vgl. Henrich 1982, S. 83-108, bes. 101, 107 f 
sowie 109-130. Es würde sich dann zeigen, dass man eben doch vor 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS LEINKAUF

  160

fertigkeit (Poetik, ars), Geschichtlichkeit (Historik), Gemeinschaft 
und deren Selbstorganisation (Ethik, Politik), also in den „humani-
tates“ einerseits, wie andererseits natürlich auch in den „artes libe-
rales“.25 Selbstverhältnisse werden in diesen Tätigkeitsfeldern, die 
dem humanistischen Disziplinenkanon wie auch dem der Artis-
tenfakultäten entsprechen, erreicht, wenn das Vermögen des Den-
kens diese Tätigkeiten bestimmt und sie auch in ihren Skopoi und 
Resultaten kritisch reflektiert. Daher erklärt sich, warum Ficino, in 
Anknüpfung an die Antike, Denken selbst als Leben bezeichnet.26

Die sogenannte Diskussion vor allem des 15. Jahrhunderts um die 

                                                                                                                       
Thomas Hobbes, René Descartes oder Jean Bodin hinausgehen 
muss, sozusagen in deren eigene Vorgeschichte, die eine Verdrän-
gungs- und Rezeptionsgeschichte à la fois ist, um hier Klarheit über 
die eigentlich sachhaltigen und der Reflexionshöhe etwa des Idea-
lismus angemessenen Diskussionen zu finden. 

25  Ficino, TP V 15; 1, S. 217-218 zu den mathematischen „rationes im-
mutabiles“, die „inseparabiliter insunt animo“ und die Grundlage 
der „ars ratiocinandi“ oder „ars rationalis“ bilden. Vgl. Augustinus, 
De immortalitate animae IV 5. Natürlich ist die Grundlage für alle 
folgenden Diskussionen der sog. artes liberales in der ‚communis 
mathematica scientia’ gelegt, die Platon im siebten Buch der Politeia 
ausführlich vorstellt, vgl. Platon, Politeia VII 521 C-535 A. 

26 Ficino, TP VIII 15; 1, S. 326-327: der Intellekt (intellectus) er-
fasst/begreift zunächst sein Tun (operatio), dann sein Vermögen 
(vis) und dann sein Wesen (substantia), indem er dies tut, verhält er 
sich zu sich selbst: „in seipsum agit“. Und dies zugleich auch durch 
sich selbst (per seipsum) und aus sich selbst (ex seipso), da, wie Fi-
cino sagt: „nihil enim inter intellectum atque ipsummet medium in-
terponitur“ (S. 326). Daher ist der Geist, da er sich auf sich selbst 
richtet und Objekt seiner selbst ist, „das Ziel seiner Tätigkeit“ (suae 
operationis finis), ebenso aber ist er, da er selbst es ist, der tätig ist, 
Ursprung oder Anfang seiner Tätigkeit (principum operationis su-
ae), denn in dem Ternar substantia-vis-operatio ist die Substanz 
oder Wesensform eben Prinzip der anderen Momente. Nimmt man 
Platons Theorem, dass Selbsttätigkeit Selbstbewegung ist (Timaios 
34 B, Nomoi X 894 C, 896 A), dann folgt: das Tätigsein des Intellekts 
ist sein Leben und er „lebt“ in diesem Sinne „durch und in sich 
selbst“ (S. 327). Zum unendlichen, lebendigen Bewegungsimpuls 
des Geistes, der nur im Erfassen des Unendlichen, d. h. Gottes, 
selbst sistiert werden könnte, vgl. Leinkauf 2002, S. 179-208. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE ALS SELBSTVERHÄLTNIS

161

„dignitas“, die „Würde“, des Menschen,27 ist eine Diskussion, in 
der es gerade um die Betonung der genuin menschlichen Tätigkei-
ten als durch Vernunft und Geist geleiteter Tätigkeiten geht, in 
denen sich das „Leben“ – als innerer Vollzug verstanden (motus 
internus) – zu äußerem Ausdruck bringt und zwar so, dass dieser 
Ausdruck, sei es als soziale Handlung, sei es als technische Pro-
duktivität, sei es als Kunst, sei es als explorativ-ökonomische Stra-
tegik zugleich signum dieses Inneren, Geistigen, Seelischen ist. Das 
Tätigsein der Rationalseele ist nie nur auf ein außer ihr oder in ihr 
liegendes Objekt des Tätigseins bezogen, sei dies ein geistiges, 
denkend-volitives, sei dies ein Tätigsein im Sinne des Handelns ad 
extra, sondern es ist stets und in einem eigentlich primären Sinne 
auf dieses Tätigsein selbst als ein Tätigsein der Seele (oder ihres 
Geistes) bezogen: auf das „Erkennen, dass ich erkenne“ auf das 
„Wollen, dass ich will“, also auf das Denken des Denkens und das 
Wollen des Wollens.28 Die Seele ist also, wie Ficino auch sagt, 
„durch ihr Tätigsein in sich zurückgebogen“ und zwar ihrem We-
sen nach (replicatio). Damit sie aber auf Sich zurückgebogen sein 
kann, muss sie von diesem ‚Sich’ zuvor ausgegangen sein, als Sub-
jekt und Autor der Tätigkeitsintentionen könnte man sagen.29 Die 

                                               
27  Hierzu siehe Ficino TP VIII 16; 1, S. 328-332; S. 332: „animus hu-

manus tanta est dignitate donatus ut concessa sibi fuerit infinita 
quodammodo virtus intelligendi ac volendi“. 

28  Ficino, TP IX 1; 2, S. 9: „se intelligit intelligere“, „vult se velle“. 
Hierzu sind die Vorgaben zu beachten, die Ficino bei Aristoteles, De 
anima III 2, 425 b 12, 4, 429 b 8-10, 430 a 3-6 bzw. der Auseinander-
setzung des Thomas von Aquin mit Aristoteles finden konnte, vgl. 
etwa Summa contra gentiles II c. 66, ed. Albert/Engelhardt, Bd. 2, S. 
284: „intellectus autem cognoscit seipsum, et cognoscit se intellige-
re“, c. 75, S. 340 f: „intelligit (sc. intellectus) se nunc intelligere“. Die 
auch sprachliche Heraushebung des „Sich“ (se) bzw. „Selbst“ 
(ipsum) geht jedoch auf Plotins Analysen des Geistes als eines rei-
nen Selbstverhältnisses zurück, die natürlich die Implikationen des 
aristotelischen Grundverhältnisses „potentia-actus“ sowie des in De 
anima angedachten (in Zusammenhang mit Metaphysica XII c. 7 
und 9 zu sehenden) Selbstbezuges, die bei Platon so nicht zu finden 
sind, aufnimmt. 

29  Ficino, TP IX 1; 2, S. 9: „Item, si per operationem in se reflectitur, re-
flectitur etiam per essentiam. Ita essentia animae in se convertitur. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS LEINKAUF

  162

Seele, insbesondere jedoch die Rationalseele und d. h. die mensch-
liche Seele, ist sich in allen ihren Tätigkeiten als Subjekt ihrer In-
tentionen gegenwärtig, also als denkend-erkennde, als wollende 
Instanz. Ficino verdeutlicht dies unter anderem an der Tatsache, 
dass der Mensch, im Unterschied zu allen anderen Lebewesen, die 
durch einen „instinctus naturalis“ getrieben ihre Handlungen 
grundsätzlich uniform vollziehen, vielmehr auf Basis freier Ent-
scheidungen tätig ist und dies sich in der unendlichen Variabilität 
seines Handelns zeige (homines opera sua variant semper). Entschei-
dend ist jedoch, dass der Mensch als rationales Lebewesen sich 
selbst dadurch zum Urteilen, das allem Handeln vorausgeht, be-
stimmt, dass er dieses sein Urteilen-Können reflektiert und dass er 
auch auf sein Geurteilthaben reflektiert – denn das Urteil als sol-
ches ist noch nicht „operatio ad extra“, sondern „operatio mentalis“, 
es muss noch einmal ins Verhältnis zur Tätigkeit gesetzt werden. 
Dies kann nach Ficino nur aus der Wesensform des Seelischen 
selbst heraus geschehen. Die ‚Freiheit’ von aller natürlichen De-
terminiertheit, als signum dignitatis, hat jedoch zur Konsequenz die 
absolute Bindung an oder das Bestimmtsein von der transnatürli-
chen ‚Notwendigkeit’ sich unvorgreiflich zum „bonum commune“ 
entschieden zu haben: „das vernünftige Wollen (voluntas rationa-
lis) ist nicht durch die Natur bestimmt, es sei denn zum allgemei-
nen Guten selbst“.30 

 Basis von Ficinos Argumentation ist aber das Selbstverhältnis, 
das die Rationalseele hierbei in Bezug auf ihre Urteilsakte auf-
weist: sie weiß nicht nur, dass sie urteilt, sondern sie will auch, 
dass das durch sie erzeugte Urteil x ins Verhältnis zu einer Tätig-
keit y gesetzt wird. Dass sie dies denken und wollen kann, setzt 
nach Ficino das Frei-sein von rein naturhaften Triebzusammen-
hängen voraus, ebenso wie aber auch die Einheit des Seelischen 
als eines sich zu sich selbst verhaltenden Verhältnisses und die 
Präsenz eines in diese Seeleneinheit eingelassenen stabilen Be-
zugspunktes (exemplar), das dem urteilenden Denken als Kriteri-
um die Zuordnungen bestimmter Urteile zu bestimmten Hand-
lungen ermöglicht. Das Freisein des Menschen in Bezug auf die 

                                                                                                                       
Quo autem cuiusque rei conversio fit, illinc est et profectio atque 
contra. Igitur ex se est anima quae in se vertitur”. 

30  Ficino, TP IX 4; 2, S. 19-20. Hintergrund bilden die Ausführungen 
Thomas von Aquins, vgl. Summa contra gentiles II 48. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE ALS SELBSTVERHÄLTNIS

163

Natur basiert auf seinem Gebundensein an die ideelle Natur, in 
Bezug auf das Handeln und Wollen bedeutet dies: an das „Urbild 
des Guten“ (bonorum exemplar).31 Mit der antiken Tradition und 
vor allem mit Thomas von Aquin sieht Ficino die Tätigkeiten des 
diskursiven (urteilenden) Denkens und des Wählens (dicursus ra-
tionalis, electio) als „propria hominis“ an, er verleiht diesen traditio-
nellen Überlegungen, die er in die hier skizzierte Bestimmung der 
Seele als eines in sich reflexiven, aus sich tätigen Seins einfügt, ei-
ne doch signifikant ‚neuzeitliche’ Wendung, wenn er, ganz kalku-
liert und durch vorgehende Bezüge auf das „freie“ Tätigsein, hin-
zufügt: „maximum bonum est libertas“.32 Diese ‚Freiheit’ ist für Fici-
no die Freiheit der Selbstbestimmung und Selbstgestaltung des 
Selbstverhältnisses, als welches er die Rationalseele bestimmt 
hat.33 Im Horizont der möglichen durch Rationalität bestimmten 
Tätigkeiten – also der „artes liberales“ wie auch der „humaniora“ – 
bedeutet diese Selbstbestimmung das Hervorbringen möglichst 
vieler Formbestimmungen oder Ideen. Mit Ficino – und in sach-
lich durchaus berechtigtem Vorblick auf Leibniz – heißt dies: Rea-
lisierung der ontologischen Tatsache, dass jede Seele „gleichsam 
das Universum“ ist (quasi est universum), d. h. alle „Formen“ und 
auch alle Seelen �����	
 in sich besitzt.34 Die Würde der Rational-
seele besteht im Wahrnehmen dieser Möglichkeiten in einem 
möglichst weiten Umfange, daher finden sich im 15. und 16. Jahr-

                                               
31  Ficino, TP IX 4; 2, S. 23: „sed per omnes (sc. modos agendi) libere 

pervagamur. Habemus enim in mente commune quoddam 
bonorum exemplar, ad quod singula comparantes, sive reiicimus, 
sive magis minusve probamus, non ipsi quidem tracti a rebus ipsis 
vel corpore, sed trahentes res ipsas potius ad exemplar et corpus ad 
mentem”. 

32  Ficino, TP IX 4; 2, S. 29, zentraler Passus, vgl. nächste Anm. Ficino 
stellt aber auch hier, als guter ‚Platonicus’, einen Bezug zu Platon 
her, vgl. Platon, Nomoi X 896 E - 897 A zu „per se moveri“ und „li-
bere agere“, wobei letzteres bei Platon eben nicht vorkommt. 

33  Hierzu siehe meine Ausführungen in Leinkauf 2002, S. 198-208, bes. 
206, sowie in dem Beitrag Leinkauf 2005. 

34  Ficino, Commentarium in Phaedrum, c. 6, Opera, fol. 1366,53-55: 
„Sed quaecumque anima integra est, & in se quasi omnes animas 
habet. Cum omnes animae vires in se possideat, & quasi est univer-
sum, cum formas omnes ingenitas habet, quaelibet anima rationalis 
est eiusmodi”.  

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS LEINKAUF

  164

hundert immer wieder Texte, die in durchaus emphatischem Ton-
fall die universale, weil sich auf die verschiedensten Seinsberei-
che, Wissens- und Tätigkeitsfelder beziehende Entfaltungskompe-
tenz des Menschen betonen.35 Die Entfaltung der „allförmigen 
Begriffe und Kräfte“ (omniformes notiones et vires) ist dabei, wie wir 
gesehen haben, zugleich eine Einfaltung, ein In-sich-Zurückgehen 
als Prozess der mentalen Aneignung: die durch Wissenschaften 
erforschte und durch Handel, Technik, Kunst gestaltete äußere 
Welt erhält durch dieses Reflektiertwerden ein „inneres“ Bild, ei-
nen in jeder Rationalseele die Welt in je verschieden intensiver 
und extensiver Weise repräsentierenden Begriff der Welt.36 Dabei 
ist von nicht unerheblicher Bedeutung die Sprache, die als Zei-
chen der Geistnatur, wie die Seele selbst, eine ‚mittlere’ und 
zugleich ‚vermittelnde’ Position besitzt. Zum Abschluss hierzu ei-
nige Überlegungen:  
 Im Sprechen vollzieht sich in den Augen Ficinos ein zur funk-
tionalen Präsenz der Seele in ihrem Körpersubstrat ganz analoger 
Vorgang: die Seele überträgt die an sich unkörperliche, unausge-
dehnte, einheitliche Bedeutung (significatio) auf ein körperlich-
lautliches, ausgedehntes vielheitliches Substrat, den entsprechend 
den bedeutenden Sprachmomenten strukturierten Klang der 
Stimme (vox). In der Analogie ist die Bedeutung, die „significatio“, 
der Seele gleichzusetzen, die durch die Zunge geschlagene bzw. 
gebrochene (fractus) Luft dem Körper, das aus beidem Zusam-
mengesetzte, der Ton (sonus) ist das Lebewesen.37 Die Fähigkeit 

                                               
35  Hierzu mit weiteren Belegen Leinkauf 2003. 
36  Ficino, Commentarium in Phaedrum, c. 6, Opera, fol. 1367,5-8: „Tan-

ta quaeque potestas est cuiuslibet rationalis animae, ut quaelibet 
quodammodo sit universum, & si quando in suam amplitudinem se 
receperit, omniformes in se notiones, & vires explicatura sit provi-
dentiamque universalem prosequutura, quasi collega coelestis ani-
mae atque mundanae”; zu ,amplitudo’ vgl. auch ib., c. 8, fol. 1368-
1369; TP VIII 16 passim; XI 3; 2, S. 98. Vgl. die Hinweise in: Leinkauf 
2002, S. 202 f. 

37  Ficino, TP X 7; 2, S. 82: „anima rursus per linguam tamquam in-
strumentum frangit aerem; fractus aer sonat; sonando significat. 
Sonus ille est quasi quoddam animal constitutum ex aere fracto 
tamquam corpore atque ex ipsa significatione tamquam anima, quae 
quidem significatio instar animae latet in vocibus, et quasi vita 
quaedam est non audita vocis auditae”. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE ALS SELBSTVERHÄLTNIS

165

der Seele, ohne Instrument oder Vermittelndes, im Körperlichen 
eine nicht selbst körperliche Struktur zu erzeugen, nämlich die 
Bedeutung, eröffnet einen unabgeschlossenen, unendlichen Hori-
zont der Selbstmitteilung und Selbstentfaltung – in analoger Wei-
se ist natürlich auch jeder Akt etwa künstlerischer Gestaltung, der 
sich nicht der Sprache, sondern sprachanaloger Formen bedient, 
wie etwa die Malerei oder eine andere Kunst direkter Ausdruck 
dieser Mitteilung von Geistigem und Nicht-Sinnlichem im Bereich 
des Materiellen. Alle diese Ausdrucksformen sind, folgt man dem 
Bild des Ficino, universale Ausdrucksformen, ein Sprach- und 
Zeichenuniversum, ein Formenuniversum, ein Farbenuniversum, 
ein Klang-/Tonuniversum etc., in denen sich das Selbstverhältnis 
der Seele in jeweiliger Perspektivierung durch die einzelnen Indi-
viduen und in produktiver Auseinandersetzung mit den Perspek-
tivierungen der anderen Individuen zum Ausdruck bringt. Es ist, 
in Aufnahme wie zugleich produktiver Transformation des spät-
antik-mittelalterlichen, vor allem christlich geprägten Gedankens 
der Welt oder Natur als einem universalen Zeichen- und Symboli-
sierungszusammenhang, eine spezifisch „neuzeitliche“ Dimensi-
on, dass dieser Zusammenhang als Ausdruck des aktiven Selbst-
verhältnisses des Seelischen und des sich als „Ich“ und eigenstän-
diges, wenn auch nicht autarkes „Subjekt“ seiner Handlungen 
schrittweise begreifenden Menschen interpretiert und zugleich, 
verstärkt durch zentrale Neuerungen wie den Buchdruck, die Per-
spektivkonstruktion, die Institution des Banken- und Kreditwe-
sens, die Exploration der „Neuen Welt“, die Reflexionen auf die 
Potentiale des Sprachlich-Poetischen (in den Kommentaren zu 
Aristoteles’ Poetik und Rhetorik vor allem), als legitime, nicht 
mehr durch das curiositas-Verdikt oder die negative Besetzung 
von Pluralität, Differenz, Varietät eingeschränkte Welterschlie-
ßung verstanden wird. 

Literatur  

Brachtendorf, J. 1992: Die Struktur des menschlichen Geistes nach 
Augustinus, Meiner, Hamburg. 

Chiaradonna, Riccardo (Hg.) 2005: Studi sull’anima in Plotino, 
Bibliopolis, Napoli. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS LEINKAUF

  166

Dillon, John 2005: Jamblich’s Criticisms of Plotinus’ Doctrine of 
the Undescended Soul, in: Chiaradonna 2005, S. 337-351. 

Henrich, Dieter (1982): Selbstverhältnisse. Gedanken und Ausle-
gungen zu den Grundlagen der klassischen deutschen Philo-
sophie, Reclam, Stuttgart. 

Inciarte, Fernando 1970: Forma formarum. Strukturmomente der 
Thomistischen Seinslehre im Rückgriff auf Aristoteles, Alber, 
Freiburg. 

Kobusch, Theo 2006: Christliche Philosophie. Die Entdeckung der 
Subjektivität, WBG, Darmstadt. 

Kristeller, Paul Oskar 1972: Die Philosophie des Marsilio Ficino 
(1943), Klostermann, Frankfurt/M. 

Krüger, Gerhard 1948 (2. Auflage): Einsicht und Leidenschaft, 
Klostermann, Frankfurt/M. 

Leinkauf, Thomas 1998: Schelling als Interpret der philosophi-
schen Tradition. Platon, Plotin, Aristoteles, Kant, LIT, Münster. 

Leinkauf, Thomas 2002: Mens und intellectus. Überlegungen zum 
Status des menschlichen Geistes in der Philosophie des Marsi-
lio Ficino, in: Stéphane Toussaint (Hg.), Marsile Ficin ou les 
mystères platoniciens (Cahiers de l’humanisme II), Les belles 
Lettres, Paris. 

Leinkauf, Thomas 2003: Wissen und Universalität. Zur Struktur 
der scientia universalis in der Frühen Neuzeit, in: Perspektiven 
der Philosophie, Neues Jahrbuch 29, S. 81-103. 

Leinkauf, Thomas 2005: Selbstrealisierung. Anthropologische 
Konstanten in der Frühen Neuzeit, in: Bochumer Philosophi-
sches Jahrbuch für Antike und Mittelalter 10, S. 129-161. 

Leinkauf, Thomas/Steel, Carlos (Hg.) 2005: Platons Timaios als 
Grundtext der Kosmologie in Spätantike, Mittelalter und Re-
naissance, University Press, Leuven. 

Leinkauf, Thomas 2006: Nicolaus Cusanus. Eine Einführung, 
Aschendorff, Münster. 

Thomas Leinkauf, 2009 (2. Auflage): Mundus combinatus. Studien 
zur Struktur der barocken Universalwissenschaft am Beispiel 
Athanasius Kirchers SJ, Akademie Verlag, Berlin. 

Mundhenk, Joachim 1980: Die Seele im System des Thomas von 
Aquin, Meiner, Hamburg. 

Nussbaum, Martha C., Oksenberg Rorty, Amélie (Hgg.) 1992: Es-
sais on Aristotle’s De anima, Clarendon Press, Oxford. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE ALS SELBSTVERHÄLTNIS

167

Söder, Joachim R. 2005: :���
�����	�. Über Natur und Vernunft 
im Ausgang von Aristoteles, in: L. Honnefelder et al. (Hg.), 
Albertus Magnus und die Anfänge der Aristoteles-Rezeption 
im Mittelalter, Münster 2005, S. 375-398. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 169

Die Seele bei Leibniz 

HERBERT BREGER

Die Seele bzw. das Seelenartige spielt eine zentrale Rolle in Leib-
niz’ Metaphysik. Seelen sind nach Leibniz etwas Immaterielles; sie 
haben Vorstellungen, etwa die Vorstellung, etwas zu sehen, oder 
die Empfindung von Schmerz bzw. Freude. Auch Gedanken sind 
spezielle Vorstellungen. Daneben hat die Seele auch Strebungen; 
sie strebt von einer Vorstellung zur nächsten und versucht zu er-
wünschten Vorstellungen zu gelangen. Vorstellungen und Stre-
bungen finden sich auch bei den seelenartigen Wesen; der Ober-
begriff für Seelen und seelenartige Wesen ist in der Metaphysik 
des späten Leibniz „Monaden”. Die Seelen unterscheiden sich 
nach Leibniz von den seelenartigen Wesen dadurch, dass sie ein 
Gedächtnis haben und ihre Vorstellungen von größerer Klarheit 
sind. Für die Seelen und die seelenartigen Wesen gilt, dass sie 
„ich” sagen können oder dass man es für sie sagen kann;1 sie sind 
also Subjekte, Zentren eigener Aktivität. Wenn man Leibniz 
höchst grob in die Philosophiegeschichte einordnen möchte, könn-
te man vielleicht sagen,2 dass er die Theorien der Seele von Platon 
und Aristoteles zu vereinigen versucht. Für Platon war die Seele 
dasjenige, in dem wir ein Wissen von den Ideen finden können 
und so zum wahren Sein gelangen können. Für Aristoteles war 
die Seele in gewisser Weise das Prinzip des Lebens. Leibniz ver-
sucht die Seele als Lebensprinzip mit den besonderen Erkennt-
nismöglichkeiten in der menschlichen Seele zu verbinden. Die In-
dividualität der Seele, die Erinnerung und Einheit der Person so-

                                               
1 Leibniz 1875-1890, Band 6: 493. 
2 Turck 1974. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HERBERT BREGER

  170

wie die Lehre von den unmerklichen Vorstellungen sind wichtige 
Aspekte von Leibniz’ Theorie. 

Ich möchte nun nicht eine systematische Darstellung der See-
lenlehre von Leibniz bieten, sondern eher einen Streifzug durch 
einen Blütengarten vorschlagen, in dem wir uns die Blüten pflü-
cken, wie wir mögen. Damit die Sache aber nicht ganz aus dem 
Ruder läuft, möchte ich die Lehre von Leibniz an Hand von fünf 
Kontroversen darstellen, die uns als Leitfaden dienen sollen: Die 
Gegenspieler oder Mitspieler in diesen Kontroversen sind Des-
cartes, François Mercure van Helmont/Kurfürstin Sophie, Kur-
fürst Georg Ludwig/Kurfürstin Sophie/Herzogin Elisabeth Char-
lotte von Orléans, John Locke, Georg Ernst Stahl. Freilich, da Des-
cartes längst gestorben war, als Leibniz sich mit ihm auseinander-
setzte, und da auch Locke keine Gelegenheit hatte, auf Leibniz’ 
Kritik an seinen Thesen zu antworten, handelt es sich in diesen 
beiden Fällen nur in eingeschränktem Sinne um Kontroversen. Ich 
werde die Debatten in chronologischer Reihenfolge darstellen. 

Ich behaupte nicht, dass diese Debatten der unmittelbare An-
lass für Leibniz’ Theorie gewesen seien; das ist höchstens für ei-
nen Teil dieser Kontroversen der Fall. Einige dieser Auseinander-
setzungen boten Leibniz nur die Gelegenheit, seine Ansichten 
darzulegen, während die Auseinandersetzung mit dem zwei Ge-
nerationen älteren Descartes von großer Bedeutung war. In gerin-
gerem Maße gilt dies auch für die Auseinandersetzung mit Spino-
za. Ich benutze die Kontroversen also vor allem als Darstellungs-
mittel, als Folie, auf deren Hintergrund ich Ihnen etwas über 
Leibniz’ Lehre von der Seele erzählen möchte. 

Wenden wir uns der ersten Kontroverse zu. Im Winter 
1685/1686 steckte Leibniz im Harz fest. Er war dort wegen seiner 
Windmühlenpläne für den Bergbau. Aber der Winter war unge-
wöhnlich hart; man konnte die Arbeiten nicht fortsetzen. Leibniz 
nutzte die Zeit, um zum ersten Mal (abgesehen von einer Jugend-
schrift) seine philosophischen Gedanken in größerem Zusammen-
hang zu formulieren. Besonders die Auseinandersetzung mit Des-
cartes war hier wichtig. Es sind vor allem drei Meinungsverschie-
denheiten zwischen Leibniz und Descartes, die ich hier erwähnen 
möchte. Bei Descartes gibt es einen scharfen Gegensatz zwischen 
dem Denken und der Ausdehnung (oder der Materie). Nach Des-
cartes ist die Seele immateriell und folglich kann sie – da es für ihn 
ja nur Denken und Materie gibt – denken. Daraus folgt dann aber, 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE BEI LEIBNIZ

171

dass die Tiere, denen man im 17. Jahrhundert das Denkvermögen 
noch energischer abzusprechen pflegte, als wir das heute tun 
würden, keine Seele haben können. Die Tiere sind für die Anhän-
ger von Descartes bloße Maschinen oder in Leibniz’ Worten „die 
Thiere aber seyen nichts anders als künstliche Uhrwercke, von 
feur und windt getrieben ohne alle empfindung; also daß ihrer 
meinung nach die thiere wenn sie schreyen nicht mehr fühlen als 
eine Orgel Pfeiffe”.3 Für Leibniz dagegen liegt der wesentliche Un-
terschied nicht zwischen Denken und Materie (genauer gesagt: 
Ausdehnung), sondern zwischen der Fähigkeit, Vorstellungen zu 
haben, und der Materie. Auch die Tiere haben nach Leibniz eine 
Seele, zumindest die größeren Tiere, denen wir jedenfalls ein Ge-
dächtnis zuschreiben. Eine dritte Meinungsverschiedenheit zu 
Descartes besteht beim Thema Individualität. Für Descartes ist das 
Denken ein einheitliches Etwas; Descartes’ philosophischer Beg-
riffsapparat ist nicht dafür gemacht, die Individualität von Perso-
nen zu beschreiben. Individualität ist eher etwas Äußerliches. Für 
Leibniz ist die einzelne Seele jedoch ihrem Wesen nach individu-
ell, einmalig, von allen anderen Seelen unterschieden. Während es 
für Descartes nur das Denken gibt, gibt es für Leibniz die Seelen. 

In dieser Abhandlung (Discours de metaphysique) aus dem Win-
ter im Harz steht also die Seele – neben dem Begriff Gottes – im 
Mittelpunkt, – die Seele als dasjenige, was tätig ist und leidet. Die-
se Seele wird in dieser Abhandlung von Leibniz als ein individu-
eller Begriff eingeführt. Also: Es gibt einen vollständigen Begriff 
von Caesar, und in diesem Begriff ist alles enthalten, was Caesar 
in seinem gesamten Leben denkt, fühlt, tut oder leidet. Wer diesen 
Begriff kennt, kann daraus alles, was Caesar erlebt, deduzieren, 
ebenso wie ein Mathematiker aus der Definition des Kreises alle 
Eigenschaften des Kreises herleiten kann. Leibniz befand sich da-
mals in einer Phase seines Lebens, in der er größtes Interesse für 
Fragen der Logik gehabt hat und logischen Themen der verschie-
densten Art eine Fülle von Aufzeichnungen gewidmet hat. Diese 
logische Beschreibung der Seele gibt Leibniz aber nach einigen 
Jahren wieder auf; sie befriedigt ihn doch nicht. 

Die zweite Kontroverse fand 1694 und 1696 statt; neben Leib-
niz nahmen François Mercure van Helmont, Sophie, Sophie Char-
lotte sowie brieflich auch Liselotte von der Pfalz an einer Debatte 

                                               
3 Leibniz 1923 ff., I, 13: 47. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HERBERT BREGER

  172

um die Seele und die Seelenwanderung teil. Dies war sozusagen 
ein erstes Festival der Philosophie in Hannover zum Thema „See-
le”; es fand in zwei Teilen (1694 und 1696) statt. Kurfürstin Sophie 
hatte im Sommer 1694 zwei Bücher von ihrem alten Freund van 
Helmont erhalten, die sie an Leibniz mit der Bitte um Stellung-
nahme weiterleitete. François Mercure van Helmont war der Sohn 
eines bedeutenden Arztes und Chemikers in den spanischen Nie-
derlanden, der lange Zeit Probleme mit der Inquisition hatte. 
François Mercure van Helmont war Arzt, Theosoph, Quäker und 
Kabbalist und vertrat eine eigenwillige Philosophie. Leibniz kann-
te ihn von früheren Treffen in Mainz und Herford auch persön-
lich. Zwei Jahre später verbrachte van Helmont als Gast von Kur-
fürstin Sophie ein halbes Jahr in Hannover. Über die Gespräche, 
die in Herrenhausen stattfanden, berichtet Leibniz: „Wir hatten 
hier Besuch …von Herrn Helmont. Er und ich begaben uns jeden 
morgen um 9 Uhr in das Gemach der Frau Kurfürstin. Herr Hel-
mont nahm am Schreibtisch Platz und ich war Zuhörer. Von Zeit 
zu Zeit unterbrach ich seinen Redefluß, denn es fiel ihm schwer, 
sich deutlich auszudrücken. Er entwickelte außergewöhnliche 
Ansichten; trotz allem finde ich, daß er einen sehr guten Sinn für 
das praktisch Notwendige zeigt.”4

In Helmonts Philosophie spielen übrigens Monaden eine gro-
ße Rolle. Leibniz hat das Wort „Monade” erst ab 1695 benutzt,5 al-
so ein Jahr nachdem Kurfürstin Sophie die beiden Bücher mit der 
Bitte um Stellungnahme übersandt hatte. Die Monaden bei Hel-
mont sind nicht dasselbe wie die bei Leibniz, aber die Forschung 
ist heute der Ansicht, dass Leibniz das Wort von Helmont über-
nommen hat (während man früher glaubte, er habe es von Gior-
dano Bruno übernommen). Freilich steht eine solche Aussage un-
ter dem Vorbehalt, dass der philosophische Nachlass noch nicht 
vollständig veröffentlicht worden ist. Aber die Akademieausgabe 
macht gute Fortschritte; seit 1985 sind 29 Bände erschienen. 

Leibniz und van Helmont gehen sehr unterschiedlich an die 
Probleme heran; nach Leibniz’ Worten gründen sich Helmonts 
Gedanken eher auf die jüdische Kabbala als auf rationale Argu-

                                               
4 Leibniz 1875-1890, Band III: 176; Übersetzung: Müller/Krönert 1969: 

138. 
5 Leibniz 1923 ff., III, 6: 451. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE BEI LEIBNIZ

173

mentationen.6 Dennoch stimmen beide in wichtigen Punkten 
überein. Zum einen halten beide die Lehre der Korpuskularphilo-
sophen oder Atomisten für nicht genügend; man könne nicht alles 
in der Natur durch Bewegung und Veränderung von Materieteil-
chen erklären. In der Debatte ergreift Leibniz die Gelegenheit, sei-
ne eigene Philosophie vorzustellen,7 und zwar nun eine Modifizie-
rung, die er seit dem Discours de metaphysique entwickelt hatte. 
Man müsse die Kraft als ein neues Prinzip einführen.8 Die Kraft ist 
es, die die Verbindung von körperlichen und geistigen Dingen zu 
verstehen erlaubt. Leibniz führt dies hier gegenüber Kurfürstin 
Sophie nicht weiter aus, aber einige Monate vorher und einige 
Monate nachher hatte er jeweils kurze Zeitschriftaufsätze veröf-
fentlicht, in denen er überhaupt zum ersten Mal seine philosophi-
schen Gedanken der Öffentlichkeit darlegte (der Discours de me-
taphysique war ja unveröffentlicht geblieben). In diesen Aufsätzen 
(Über die Verbesserung der ersten Philosophie und den Begriff der Sub-
stanz sowie Neues System der Natur und der Gemeinschaft der Sub-
stanzen wie der Vereinigung von Körper und Seele) erläutert Leibniz 
deutlicher, was er mit der Kraft meint. Die Seelen wirken vermit-
tels eines inneren Wirkprinzips, nämlich der Kraft; diese Kraft ist 
nicht dasselbe wie eine physikalische Kraft, aber auch die physi-
kalische Kraft ist letzten Endes ein Produkt der metaphysischen 
Kraft. Leibniz bemerkt: „ja ich halte mit vielen alten weisen Leh-
rern dafür das alles in der gantzen Natur voll Krafft Leben und 
Seelen sey”.9

Doch zurück zur Auseinandersetzung mit van Helmont. Eine 
weitere Übereinstimmung zwischen Leibniz und van Helmont be-
steht darin, dass beide sowohl den Menschen als auch den Tieren 
eine immaterielle Seele zuschreiben, die auch nach dem Tod be-
stehen bleibt.10 Und beide sind sich auch darin einig, dass sich 
diese individuelle Seele nach dem Tod keineswegs in einen uni-
versellen, allumfassenden Geist auflöst, wie manche Mystiker 
meinen.11 Schon im Discours de Metaphysique hatte Leibniz erklärt, 

                                               
6 Leibniz 1923 ff., I, 10: 65. 
7 Leibniz 1923 ff., I, 10: 60. 
8 Leibniz 1966: 259. 
9 Leibniz 1923 ff., I, 13: 48. 
10 Leibniz 1923 ff., I, 10: 60. 
11 Leibniz 1923 ff., I, 10: 61. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HERBERT BREGER

  174

dass die Unsterblichkeit der menschlichen Seele nicht bloß in einer 
immerwährenden Fortdauer besteht, sondern mit Erinnerung an 
das, was man gewesen ist, verbunden ist. Zur Erläuterung be-
merkt Leibniz: „Angenommen ein Privatmann sollte plötzlich 
Kaiser von China werden, unter der Bedingung aber, alles, was er 
zuvor gewesen, so vollständig zu vergessen, als wenn er soeben 
von neuem geboren wäre; läuft das nicht praktisch und mit Rück-
sicht auf alle bewußten Wirkungen auf dasselbe hinaus, wie wenn 
er vernichtet und ein Kaiser von China in demselben Augenblick 
an seiner Stelle geschaffen werden sollte? Dies zu wünschen hat 
der Privatmann aber keinen Grund.”12 Das Bewusstsein der indi-
viduellen Person ist also für Leibniz sehr wichtig.

Wie immer bei interessanten Themen hielt Kurfürstin Sophie 
ihre Freundin und Nichte Liselotte von der Pfalz, die als Schwäge-
rin von Ludwig XIV. „Madame” hieß, auf dem Laufenden, und 
diese schaltet sich mit Fragen und Kommentaren in die Debatte 
ein. In einer Antwortnotiz für Madame gibt Leibniz dem Thema 
des Lebens im Jenseits die für die höfische Konversation unerläss-
liche ironische Wendung: „Ein ieder hat seine eigene Suppe die er 
gern isset. Wir nehmen die sachen auff unsere weise, und wolten 
gern daß es künftig wäre, wie wirs iezo gern hätten. Die verstor-
bene Königin in Spanien wird dort confect eßen, Madame wird 
dort jagen wie” der Wilde Jäger.13

In dem Brief an Kurfürstin Sophie über van Helmont wendet 
sich Leibniz nun einer der spektakulärsten Thesen von van Hel-
mont zu, nämlich der Seelenwanderung. Während van Helmont 
von einer Transmigration der Seelen, also Seelenwanderung, 
spricht, geht Leibniz von einer Transformation der Seelen aus 
(wobei er sein Urteil über die menschliche Seele vorsichtig zu-
rückhält). Das Lebewesen wechselt nach dem Tod die Gestalt, den 
Körper, aber es bleibt dieselbe Seele. Als Beispiel führt er die Sei-
denraupen an, aus denen Schmetterlinge werden.14 Helmont hatte 
in der Diskussion die Ansicht vertreten, dass die Wölfe, wenn sie 
in einem Land ausgerottet werden, sich wegen der Seelenwande-
rung in einem anderen Land umso stärker vermehren. Leibniz ist 
skeptisch und glaubt auch, dass die menschliche Bevölkerung zu-

                                               
12 Leibniz 1923 ff., VI, 4: 1584; Übersetzung: Leibniz 1966: 183–184. 
13 Leibniz 1923 ff. I, 13: 14. 
14 Leibniz 1923 ff., I, 10: 60. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE BEI LEIBNIZ

175

genommen hat und dass dies ein empirisches Argument gegen 
Helmonts Lehre ist.15

Liselotte von der Pfalz stellte eine Reihe von Fragen zu Hel-
monts Lehre, und Leibniz erhielt den Auftrag, Helmonts Meinung 
zu Papier zu bringen. Ganz einfach war das wohl tatsächlich 
nicht. Auf die Frage, was die Seele sei, antwortete Helmont bei-
spielsweise, sie sei ein Verstand.16 Da er ja auch den Wölfen eine 
Seele zuspricht, kann hier das Wort „Verstand” nicht im gewöhn-
lichen Sinne gemeint sein, sondern eher im Sinne von „Fähigkeit 
zu verstehen”. Und auf die Frage, wie die Seele in einen anderen 
Leib kommt, antwortet Helmont mit der mystischen These, dass 
jede Seele im Zentrum aller Dinge ist, und also bei allen Körpern 
zugleich; sie vereinige sich daher einfach mit dem Körper, der da-
zu am geeignetsten ist. 

Die dritte Kontroverse war eine Debatte um die Materialität 
der Seele.17 Kurfürstin Sophie und ihr Sohn, Kurfürst Georg Lud-
wig, der spätere König Georg I. von England, haben im Jahre 1700 
zusammen mit Molanus, dem Abt von Loccum, über die Seele 
diskutiert – sozusagen das zweite Festival der Philosophie in 
Hannover zum Thema „Seele”. Kurfürst Georg Ludwig hatte die 
Ansicht vertreten, dass die Seele materiell sei. Es ist interessant zu 
sehen, dass um 1700 ein namhafter Fürst kein Problem darin sah, 
eine solche Ansicht zu vertreten und am Hof zu diskutieren. Erst 
einige Jahrzehnte später begann man zu fürchten, dass die Unter-
tanen sich solche Ansichten auch zu eigen machen und dann wo-
möglich politisch höchst unerwünschte Folgerungen daraus zie-
hen könnten. Georg Ludwig hatte argumentiert, dass unser Den-
ken materiell sein müsse, weil es zusammengesetzt sei aus Din-
gen, die wir mit den Sinnesorganen aufnehmen. Kurfürstin Sophie 
hatte die These ihres Sohnes mit weiteren Argumenten unter-
stützt. Der Abt von Loccum, in philosophischer Hinsicht ein An-
hänger von Descartes, antwortete mit Bibel-Zitaten. Die Kurfürs-
tin war damit nicht zufrieden und legte die Frage Leibniz vor. 
Leibniz antwortet mit einem Papier, das er sowohl Kurfürstin So-
phie als auch Kurfürstin Sophie Charlotte zusendet. Er stimmt im 

                                               
15 Leibniz 1923ff., I, 13: 47; Leibniz 1923 ff., VI, 6: 233. 
16 Leibniz 1923 ff., I, 13: 15. 
17 Leibniz 1923 ff., I, 18: XLVIII-L. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HERBERT BREGER

  176

Ergebnis dem Abt von Loccum zu, jedoch mit anderen Argumen-
ten.18

Zum einen müsse man zwischen den Objekten unserer sinnli-
chen Wahrnehmung und ihren Repräsentationen in unserem 
Denken unterscheiden: Wenn die Objekte materiell sind, so sind 
es die Vorstellungen noch lange nicht. Zum anderen und vor al-
lem müsse man zunächst fragen, was die Seele und was die Mate-
rie sei; daraus ergebe sich dann die Antwort auf die Frage, ob die 
Seele materiell sei. Leibniz entwickelt nun, 14 Jahre vor der Mona-
dologie die dritte Fassung seiner Metaphysik: Wenn die erste (im 
Discours de metaphysique) auf den individuellen Begriff und die 
zweite auf den Begriff der Kraft gegründet war, so ist die dritte 
Fassung nun auf einer Metaphysik von Einheit und Vielheit oder 
von Unteilbarkeit und Teilbarkeit aufgebaut. In dieser Drei-
Phasen-Interpretation folge ich grob Michel Fichant, der diese Ein-
teilung ausführlich begründet hat.19 Die Materie hat Teile und 
folglich handelt es sich bei ihr um eine Vielheit, vergleichbar einer 
Herde von Schafen.20 Aber welches sind die Einheiten, aus denen 
die Materie letzten Endes hervorgeht? Diese Einheiten sind die 
Seelen; sie sind immateriell, unteilbar und unvergänglich. Genau 
genommen seien allerdings nicht alle Einheiten Seelen; einige sei-
en weniger edel. Aber in jedem Lebewesen ist die Seele (oder ein 
Seelenartiges) die hauptsächliche und dominierende Einheit; in 
uns ist diese Einheit das Ich.21

Leibniz führt dies nicht weiter aus; zweifellos war das Papier 
nur als Appetitanreger für eine nähere mündliche Diskussion ge-
dacht. Am Hof waren gelehrte Abhandlungen nur erwünscht, 
wenn sie kurz und interessant waren und Gelegenheit zu einem 
lebhaften Gespräch boten. Da wir diese Gespräche nicht kennen, 
müssen wir die Lücken in Leibniz’ schriftlicher Argumentation 
anderweitig füllen. Schon mehr als ein Jahrzehnt früher hatte 
Leibniz in einem Brief geschrieben, dass es in einem Wassertrop-
fen eine erstaunliche Menge von mikroskopisch kleinen Tieren 

                                               
18 Leibniz 1923 ff., I, 18: 111–117. 
19 Fichant 2004. Übrigens ist die Rede von vis primitiva und Monade 

durchaus auch gleichzeitig, vgl. etwa Leibniz 1860: 138–139. 
20 Leibniz 1923 ff., I, 18: 111. 
21 Leibniz 1923 ff., I, 18: 111–112 und 113. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE BEI LEIBNIZ

177

gibt.22 „wie denn auch die gläser damit man kleine dinge betrach-
tet unzahlbare lebende sonst unsichtbare geschöpf zeigen, also das 
der Seelen ungleich mehr seyn alß Sandtkörner oder Son-
nenstaublein.”23 Und er fährt fort, dass ein anorganischer materiel-
ler Körper „vielleicht … nur die Anhäufung einer Unendlichkeit 
von lebenden Körpern, also gleichsam ein See voller Fische [ist], 
wenngleich diese Tiere für gewöhnlich nur in halb verfaulten 
Körpern für das bloße Auge unterscheidbar sind”.24

So wird das Materielle letzten Endes hervorgebracht von see-
lenartigen Wesen, die sich überall finden. Das Materielle, das in 
unser Hirn durch Sinneswahrnehmungen eindringt, kann durch-
aus in das Gehirn gelangen, das ja selbst materiell ist. Aber das 
Materielle kann nicht in die Einheit, die unsere Seele ist, gelangen, 
denn diese Einheit hat weder Löcher noch Türen. Später wird 
Leibniz in der Monadologie sagen, dass die Monaden keine Fens-
ter haben.25 Wenn ein Materielles in diese Einheit hineingelangen 
könnte, dann wäre diese Einheit keine Einheit, sondern eine Viel-
heit und damit selber etwas Materielles.26 Da die Einheiten keine 
Teile haben, können sie auch nicht zugrunde gehen, denn jede 
Zerstörung ist eine Auflösung oder ein Auseinanderbrechen von 
Teilen oder eine Umgruppierung von Teilen.27 Folglich ist die See-
le unzerstörbar. 

Kurfürstin Sophie meldet Bedenken gegen Leibniz’ Beschrei-
bung des Ich als einer Einheit an, und zwar in der ihr eigenen und 
gegenüber dem gelehrten Diskurs sehr unbefangenen Form.28 Sie 
denkt bei Einheiten an Geldstücke: zwei Einheiten sind wertvoller 
als eine Einheit. Aber beim Verhältnis von Ich und Materie sei es 
doch umgekehrt: Das Ich, eine Einheit, sei wertvoller als die Mate-
rie, die durch tausend oder mehr Einheiten hervorgebracht sein 
mag. Leibniz stimmt Sophies Argument zu; auch bei den philoso-
phischen Einheiten seien viele Einheiten wertvoller als eine. 
Trotzdem sei das Ich wertvoller als die Materie, denn kein Ich tre-

                                               
22 Leibniz 1923 ff., II, 2: 189; Übersetzung: Leibniz 1966: 227.  
23 Leibniz 1923 ff., I, 13: 48. 
24 Leibniz 1923 ff., II, 2:191; Übersetzung: Leibniz 1966: 229. 
25 Leibniz 1875-1890, Band 6: 607. 
26 Leibniz 1923 ff., I, 18: 112 und 115. 
27 Leibniz 1923 ff., I, 18: 114. 
28 Leibniz 1923 ff., I, 18, N. 87. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HERBERT BREGER

  178

te je allein und ohne Begleitung auf.29 Jedes Ich hat nämlich einen 
Körper, ist also stets von Materie, die von vielen Einheiten her-
vorgebracht wird, begleitet. Leibniz bedient sich hier offenbar be-
wusst einer absolutistischen Metapher: Je höher der Rang, desto 
größer das Gefolge. Kurfürstin Sophie lässt das Thema nun fallen. 
Wie Leibniz in anderem Zusammenhang bemerkt, liest die Kur-
fürstin nicht, um zu lernen, sondern um sich zu unterhalten; sie 
interessiert sich für belebende, paradoxe und angenehme The-
men.30 Die Frage, ob die Seele materiell ist, gehörte offensichtlich 
dazu. 

Mit der Metaphysik von Einheit und Vielheit oder Teilbarkeit 
und Unteilbarkeit hat Leibniz jedenfalls sein großes Thema ge-
funden, das noch zwei Jahre vor seinem Tod in der Monadologie 
das Grundgerüst seines metaphysischen Denkens bildet. Für ihn 
gilt: Was nicht ein Seiendes ist, ist auch nicht wirklich ein Seien-
des.31 Man kann nach Leibniz die Philosophie nur dann auf eine 
feste Grundlage stellen, wenn man die in sich vollendeten Wesen 
– also die Seelen oder Einheiten – anerkennt; bei allem übrigen 
handelt es sich lediglich um Phänomene, um Abstraktionen und 
Relationen.32 An anderer Stelle betont er: Meine grundlegenden 
Überlegungen drehen sich um zweierlei, die Einheit und das Un-
endliche.33 Man könnte zunächst glauben, dies sei so zu verstehen, 
dass Leibniz sich mit den Einheiten, also mit Philosophie, und 
dem Unendlichen, also der Mathematik, befasst hat. Gemeint ist 
aber, dass Leibniz’ Philosophie um Einheiten und Vielheiten, also 
um Seelen und Körper kreist. An anderer Stelle schreibt er: Pytha-
goras, Plato, Augustin, Descartes – alle haben nicht genügend be-
dacht, dass die Seele in der Einheit besteht und der Körper in der 
Vielheit, was aber der Schlüssel für alle Beweise ist, die man über 
die Natur der Seele machen kann.34 Dass die Beschreibung der 
Seele als Einheit ihre Unsterblichkeit zu begründen erlaubt, haben 
wir schon gesehen; wie aber die Einheiten die Materie hervorbrin-
gen, wird nicht so klar, wie man es sich wünschen würde. Die Me-

                                               
29 Leibniz 1923 ff., I, 18: 126. 
30 Leibniz 1923 ff., I, 18: 369. 
31 Leibniz 1923 ff., II, 2: 186; Übersetzung: Leibniz 1966: 223. 
32 Leibniz 1923 ff., II, 2: 191; Übersetzung: Leibniz 1966: 230. 
33 Leibniz 1923 ff., I, 13: 90. 
34 Leibniz 1923 ff., I, 14: 41; vgl. auch 43. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE BEI LEIBNIZ

179

taphysik der Einheit und Teilbarkeit hat auf vieles eine Antwort, 
aber keineswegs auf alles. Es zählt zu den sympathischen Seiten 
an Leibniz, dass er dies wusste und keineswegs zu kaschieren ver-
suchte. In einem Brief schreibt er: Mein System ist kein vollständi-
ges Korpus der Philosophie, und ich behaupte keineswegs von al-
lem einen Grund anzugeben, was die anderen erklären wollten.35

Die vierte Kontroverse fand nur ansatzweise statt, nämlich die 
mit dem englischen Philosophen John Locke. Leibniz hatte einige 
Zeit lang über dritte Personen versucht, Locke zu einer direkten 
Korrespondenz zu bringen, aber Locke war offensichtlich nicht in-
teressiert, mit diesem deutschen Metaphysiker, der philosophisch 
völlig gegensätzliche Ansichten vertrat, einen Gedankenaustausch 
zu beginnen. Immerhin schickte er Leibniz ein wirtschaftswissen-
schaftliches Buch mit einer eigenhändigen Widmung. Als Lockes 
philosophisches Hauptwerk in französischer Übersetzung er-
schien, machte sich Leibniz die Mühe einer detaillierten Durchar-
beitung, und er verfasste ein Manuskript in der Form eines Dia-
logs zwischen zwei Personen. Die eine vertritt (fast immer als 
wörtliches Zitat aus Lockes Buch) die Ansichten von Locke, die 
andere vertritt Leibniz’ Überlegungen. Doch als Leibniz sein Ma-
nuskript beendet hat, erfährt er, dass John Locke soeben gestorben 
ist, und es scheint ihm unfair, einen Toten so detailliert zu kritisie-
ren. Erst 60 Jahre später (1765), also lange nach Leibniz’ Tod, wird 
das Manuskript veröffentlicht, und es erregt dann bei den Zeitge-
nossen Aufsehen, weil es einen bis dahin unbekannten Leibniz 
zeigt; doch dazu gleich. 

Dieses Manuskript, die Neuen Abhandlungen über den menschli-
chen Verstand, ist neben der Théodicée Leibniz’ umfangreichstes 
philosophisches Werk. Aber wichtige Teile von Leibniz’ Philoso-
phie kommen nicht oder nur sehr knapp vor, weil das Werk sich 
in der äußeren Gliederung genau an Lockes Werk Abhandlung 
über den menschlichen Verstand hält. Es sind vor allem zwei 
Themen, die uns an diesem Werk interessieren. Das erste Thema 
betrifft die Frage, ob wir alle unsere Erkenntnisse aus der Erfah-
rung beziehen. Locke hatte diese Frage bejaht. Leibniz dagegen 
glaubt, dass es Wahrheiten gibt, zu denen wir ohne Erfahrung ge-
langen. Dazu gehören in erster Linie die Wahrheiten der Mathe-
matik und der Logik (aber nicht nur). Dies seien Vernunftwahr-

                                               
35 Leibniz 1923 ff., I, 13: 373. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HERBERT BREGER

  180

heiten im Unterschied zu den Tatsachenwahrheiten, die wir nur 
aus der Erfahrung kennen können. In der zeitgenössischen Termi-
nologie bedeutet dies, dass Leibniz für die Existenz von Wahrhei-
ten plädiert, die der Seele eingeboren sind. An diese Überlegung 
knüpft dann Kant in der Kritik der reinen Vernunft an. Nach Lo-
cke ist nichts in unserem Verstand, was nicht zuvor in den Sinnen 
war. Leibniz akzeptiert diesen Satz jedoch nur mit einer Ergän-
zung: Nichts ist im Verstand, was nicht zuvor in den Sinnen war, 
– außer dem Verstand selbst. Die Wahrheiten, die sich aus der 
Struktur unseres Verstandes ergeben, wie es bei Mathematik und 
Logik der Fall ist, kennen wir schon vor und unabhängig von der 
Erfahrung. 

Dann liegt aber die Frage nahe, wie es möglich sein kann, dass 
jemand, der von Mathematik nichts versteht, doch die schwierigs-
ten mathematischen Sätze als eingeborene Wahrheiten in seiner 
Seele tragen kann. Damit komme ich zu dem zweiten Thema, das 
uns an den Neuen Abhandlungen über den menschlichen Verstand in-
teressiert, zu den „petites perceptions” oder den unmerklichen Vor-
stellungen. Leibniz’ Antwort ist nämlich, dass die Seele etwas in 
sich tragen kann, ohne dessen deutlich gewahr zu sein.36 Gegen-
über Descartes und anderen, die die Tätigkeit der Seele mit Den-
ken und Bewusstsein gleichsetzten, war dies eine entscheidende 
Neuerung. Sicher ist es übertrieben, wenn man Leibniz, wie es ge-
legentlich geschehen ist, als den Entdecker des Unbewussten be-
zeichnet hat. Das Unbewusste im psychoanalytischen Sinne gibt 
es bei Leibniz nicht. Wohl aber weist er auf Nicht-Bewusstes in 
unserer Seele hin. Die Gewohnheit bringt uns dahin – so führt 
Leibniz aus –, das Geräusch einer Mühle oder eines Wasserfalls 
nicht mehr zu bemerken, wenn wir einige Zeit lang ganz nahe da-
bei gewohnt haben.37 Und Leibniz ergänzt: „Denn jedwede Auf-
merksamkeit verlangt Gedächtnis; und wenn wir, sozusagen, 
nicht daran gemahnt und darauf hingewiesen werden, auf be-
stimmte gegenwärtige Bewußtseinszustände in uns zu achten, so 
lassen wir sie ohne Reflexion, ja ohne sie zu bemerken, vorüber-
gehen; wenn uns jedoch jemand sofort darauf hinweist und uns 
z.B. auf irgendein Geräusch aufmerksam macht, das sich gerade 
hören ließ, so erinnern wir uns daran und werden uns bewußt, 

                                               
36 Leibniz 1923 ff., VI, 6: 78; Übersetzung: Leibniz 1971: 44. 
37 Leibniz 1923 ff., VI, 6: 53; Übersetzung: Leibniz 1971: 10. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE BEI LEIBNIZ

181

davon soeben eine Empfindung gehabt zu haben.”38 Andere Bei-
spiele, die Leibniz anführt,39 sind das Meeresrauschen oder das 
Geräusch einer Volksmenge: Wir können aus der Ferne nicht die 
einzelne Welle am Strand oder die einzelne Bemerkung einer Per-
son in der Volksmenge wahrnehmen, sondern wir hören nur ein 
dumpfes Gemurmel. Die unmerklichen Vorstellungen sind also 
einesteils diejenigen, die zu schwach sind, als dass sie einzeln 
wahrgenommen werden könnten, die aber dennoch – vereint mit 
anderen oder langfristig - eine spürbare Wirkung ausüben. Ande-
renteils sind unmerkliche Vorstellungen solche, die durchaus auch 
einzeln wahrgenommen werden könnten, wenn wir nur unsere 
Aufmerksamkeit darauf lenken würden, was wir aber eben nicht 
immer tun: Von den unzähligen Sinneseindrücken, Erinnerungen, 
Assoziationen, die in jedem Augenblick auf unsere Seele einstür-
men, nehmen wir nur diejenigen bewusst zur Kenntnis, auf die 
wir unsere Aufmerksamkeit richten. 

Leibniz schreibt ferner in den Neuen Abhandlungen, dass diese 
unmerklichen Vorstellungen die Identität eines Individuums 
ausmachen. Denn durch diese unmerklichen Vorstellungen erhal-
ten sich im Individuum Spuren seiner früheren Zustände, durch 
die die Verknüpfung mit dem gegenwärtigen Zustand hergestellt 
wird. Auch wenn das Individuum diese Spuren nicht bemerkt 
und keine Erinnerung daran hat, so sind sie doch vorhanden. Ja, 
diese unmerklichen Spuren können mitunter das Mittel abgeben, 
um vergessene Erinnerungen wieder zum Bewusstsein zu brin-
gen.40

Die unmerklichen Vorstellungen sind es auch, die dem für 
Leibniz so wichtigen Kontinuitätsprinzip Geltung verschaffen. 
„Nichts geschieht auf einen Schlag; und es ist einer meiner wich-
tigsten und bewährtesten Grundsätze, daß die Natur niemals Sprün-
ge macht.”41 Auch die merklichen Vorstellungen entstehen in 
Wirklichkeit stufenweise aus unmerklichen Vorstellungen.42

                                               
38 Leibniz 1923 ff., VI, 6: 54; Übersetzung: Leibniz 1971: 10. 
39 Leibniz 1923 ff., II, 2: 241 und 176; Leibniz 1923 ff., VI, 4: 1583; Über-

setzung: Leibniz 1966: 234, 215 und 182, vgl. auch 57.  
40 Leibniz 1923 ff., VI, 6: 55; Übersetzung: Leibniz 1971: 12. 
41 Leibniz 1923 ff., VI, 6: 56; Übersetzung: Leibniz 1971: 13. 
42 Leibniz 1923 ff., VI, 6: 56–57; Übersetzung: Leibniz 1971: 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HERBERT BREGER

  182

Dass Leibniz seine philosophischen Erwägungen auch konse-
quent seinen Gesprächspartnern im Alltag vortrug, zeigt eine 
kleine Aufzeichnung, die er im Harz während seiner dortigen Ar-
beit am Windmühlenprojekt niederschrieb. Ein junger Bursche er-
zählte ihm beiläufig, dass er einmal von einer Seilwinde am Kopf 
getroffen worden sei und man ihn schon für tot gehalten und vom 
Ort des Geschehens hinweggetragen habe. Er sei dann aber nach 
einiger Zeit doch wieder zu Bewusstsein gekommen und ihm sei 
gewesen, als erwache er aus einem tiefen Schlaf. Leibniz fragt ihn 
zweimal, ob er nicht doch einige Empfindungen während dieser 
Ohnmacht gehabt habe, etwa so wie in einem Traum. Der Bursche 
verneint zweimal. „allein ich habe ihm gleichwohl erwiesen, daß 
er die Zeit über nicht gar ohne Gedancken gewesen sein müße, 
dann wofern daß gewesen, so würde er nicht gespuhret haben, 
daß einige Zeit oder intervallum gleichwohl verfloßen gewesen, 
zwischen dem moment da er zulezt von der Winde gewußt, und 
den moment, da er wieder erwachet, wie er mir gleichwohl geste-
hen müßen.”43 Das stärkste Geräusch könnte uns nicht aus einem 
Schlaf oder einer Ohnmacht erwecken, wenn wir nicht irgendeine 
Empfindung eines noch so schwachen Anfangs hätten, ebenso – 
wie Leibniz sagt – wie man auch bei größter Kraftanstrengung 
niemals ein Seil zerreißen könnte, wenn es nicht durch geringere 
Anstrengungen wenigstens etwas gespannt und verlängert wür-
de.44 Aus nichts wird nichts und alles geschieht kontinuierlich, – 
zwischen der Ohnmacht und dem Aufwachen muss es zumindest 
einen kontinuierlichen Übergang von unmerklichen zu merkli-
chen Vorstellungen gegeben haben. Man sieht hier wiederum, wie 
die unmerklichen Vorstellungen es ermöglichen, die Erinnerung 
und die Einheit der Person zu denken. 

Mittels dieser unmerklichen Vorstellungen stehen wir mit dem 
gesamten übrigen Universum in Verknüpfung. Die Gegenwart ist 
vermöge der unmerklichen Vorstellungen mit der Zukunft 
schwanger und von der Vergangenheit erfüllt. Augen, die so 
durchdringend wären wie die Gottes, könnten in jeder Seele die 
gesamte Reihenfolge der Begebenheiten des Universums lesen.45

                                               
43 Leibniz 1923 ff., VI, 4: 1462. 
44 Leibniz 1923 ff., VI, 6: 54; Übersetzung: Leibniz 1971:11. 
45 Leibniz 1923 ff., VI, 6: 55; Übersetzung: Leibniz 1971: 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE BEI LEIBNIZ

183

Die Theorie der unmerklichen Vorstellungen erregte 1765, bei 
der Veröffentlichung des Manuskripts Neue Abhandlungen über den 
menschlichen Verstand, Aufsehen: Leibniz, der bis dahin aufgrund 
der ungünstigen Veröffentlichungslage als Erzrationalist gegolten 
hatte, war offenbar doch nicht so rationalistisch: Er interessierte 
sich gerade auch für das Dunkle, Unklare, was in der menschli-
chen Seele vorhanden ist, aber nicht oder vielleicht auch noch 
nicht ins helle Licht des Bewusstseins gelangt war, – ja mehr noch: 
er sprach diesem Dunklen und Unklaren eine entscheidende phi-
losophische Bedeutung zu. 

In Leibniz’ letzten Lebensjahren (1709–1711) kam es zu der 
fünften Kontroverse um die Seele. Georg Ernst Stahl war Profes-
sor der Medizin in Halle, der Hochburg des Pietismus, und er war 
einer der bedeutendsten Ärzte der Zeit. Stahl entwickelte die Leh-
re von der Seele als der Lebenskraft, die für alle bewussten und 
nicht-bewussten Bewegungen im menschlichen Körper verant-
wortlich ist.46 Sie hat den Körper gebildet; sie erhält ihn und sorgt 
für alle zum Leben erforderlichen Vorgänge. Leibniz hatte die 
Theoria medica vera von Stahl gelesen, und es kam, vermittelt über 
Baron Canstein (der sein Vermögen für den Aufbau der Bibelan-
stalt in Halle verwendet hatte; es ging darum, auch weniger Be-
mittelten den Kauf einer Bibel zu ermöglichen), zwar nicht zu ei-
nem regelrechten Briefwechsel, aber doch zu einem wechselseiti-
gen Austausch von Denkschriften, Antworten auf Denkschriften 
und Antworten auf Antworten auf Denkschriften. Um es vorweg 
zu nehmen: Leibniz und Stahl haben sich nicht verstanden, den-
noch ist ihre Debatte höchst interessant für Fragen der Theorie der 
Medizin und der Wissenschaftstheorie. 

Stahl wollte mit seiner Lehre einem naturwissenschaftlich be-
gründeten Materialismus einen Riegel vorschieben, und er wies in 
seinen medizinischen Schriften auf Phänomene hin, die wir heute 
unter dem Stichwort „Psychosomatik” behandeln würden (übri-
gens hatte das auch Jan Baptist van Helmont schon getan). Leibniz 
war daran durchaus sehr interessiert und stimmte zu: „Was hier 
über die Wirkung der Seele in Krankheiten gesagt wird, ist geist-
reich und plausibel, ja sogar wahr und nützlich.”47 Leibniz geht 

                                               
46 Hoffmann 1981: 238. 
47 Leibniz 1768: 151. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HERBERT BREGER

  184

ausführlicher auf einige Krankenberichte ein und steuert eigene 
Beispiele bei. 

Was für ihn aber nicht akzeptabel ist, ist die Verwendung der 
Seele als eines naturwissenschaftlichen Erklärungsprinzips. Leib-
niz bestreitet nicht, dass etwa Angst in bestimmten Krankheiten 
den Zustand des Patienten verschlechtern kann, aber er postuliert, 
dass ein solcher Einfluss prinzipiell auch mit den Methoden von 
Physik und Chemie nachweisbar sein müsse. Für materielle Wir-
kungen müsse es prinzipiell auch materielle Ursachen geben. Das 
Prinzip „Nichts ohne einen Grund”48 sei in der Naturwissenschaft 
unerlässlich. Für Leibniz gibt es einen vollständigen Parallelismus 
zwischen Körper und Seele; mit dem philosophischen Fachaus-
druck wird dieser Parallelismus prästabilierte Harmonie genannt. 
So kann es geschehen, dass wir für bestimmte Vorgänge, die sich 
in der Seele deutlich abzeichnen, die Ursache deutlicher und leich-
ter in der Seele und die Wirkung deutlicher und leichter im Kör-
per erkennen können. Es muss aber nach Leibniz eine – vielleicht 
schwerer erkennbare – Ursache im Körper und eine – vielleicht 
schwerer erkennbare – Wirkung in der Seele geben. Weil Leibniz 
von einem vollständigen Parallelismus von Körper und Seele aus-
geht, kann er Erkenntnisse aus beiden Bereichen verwenden. Ein 
direkter Eingriff der Seele auf den Körper ist aber unmöglich, 
denn dann hätten wir einen materiellen Vorgang, für den es keine 
physikalisch-chemische Ursache gibt. 

Für Stahl, der von Leibniz nichts Gedrucktes gelesen hat und 
der durch die Kontroverse auch kein Interesse bekommen hat, et-
was zu lesen, ist diese Ansicht mehr oder minder Materialismus. 
Leibniz gilt ihm als ein Philosoph, der von Medizin keine Ahnung 
hat. Das mag stimmen, aber für die wissenschaftstheoretische Fra-
ge, welche Erklärungsprinzipien zulässig sind, ist der Philosoph 
eben doch zuständig. Wenn Leibniz in Übereinstimmung mit der 
Mehrheit seiner Zeitgenossen behauptet, dass sich alles im 
menschlichen Körper physikalisch-chemisch („mechanice”) erklä-
ren lassen muss (jedenfalls im Prinzip), dann ist das für Stahl 
schon ein rotes Tuch, obwohl man als heutiger Leser den Ein-
druck hat, dass die Ansichten von Stahl und Leibniz durchaus 
miteinander vereinbar wären, – jedenfalls dann, wenn man die 
Leibnizsche Konzeption des Parallelismus von Körper und Seele 

                                               
48 Leibniz 1768: 131. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE BEI LEIBNIZ

185

übernimmt. Leibniz versucht Stahl dadurch entgegenzukommen, 
dass er betont, eine rein naturwissenschaftliche Erklärung genüge 
nicht, denn die physikalischen Kräfte bedürfen ihrerseits der Er-
klärung und können nur durch seelenartige Vermögen erklärt 
werden.49 Was als Entgegenkommen gemeint war, ruft jedoch die 
gegenteilige Reaktion hervor: Stahl mag von Philosophie nichts 
hören. 

Dass Leibniz in einem völlig anderen Sinne als Stahl doch die 
Seele als ein Paradigma der Naturerklärung zugelassen hat, hat 
die Kontroverse ebenfalls nicht entschärfen können. Man darf, wie 
gesagt, die Seele nicht als Ursache materieller Vorgänge denken, 
aber die Natur kann insofern nach dem Vorbild der Seele erklärt 
werden, als Naturvorgänge als Realisierungen von Zwecken be-
trachtet werden können. Man spricht in der Physik von finalen 
Erklärungsprinzipien: Es wird nicht beschrieben, wie ein einzel-
nes Ereignis ein anderes einzelnes Ereignis hervorbringt, sondern 
man beschreibt die Naturvorgänge so, als ob die Natur den Zweck 
verfolge, eine bestimmte physikalische Größe stets konstant sein 
zu lassen oder stets ein Minimum werden zu lassen. Leibniz’ Lieb-
lingsbeispiel war ein von ihm aufgestelltes Gesetz für die Spiege-
lung und Brechung des Lichts: Das Licht verhält sich so, als ob es 
sich stets den leichtesten Weg wählt.50 Bei der Lichtbrechung hält 
es sich möglichst lange in dem Stoff mit dem geringeren Wider-
stand auf und möglichst kurz in dem Stoff mit dem größeren Wi-
derstand. So lassen sich finale Naturgesetze aufstellen, die viel 
einfacher sind, als es die kausalen Naturgesetze für denselben Fall 
sind oder wären. In diesem Sinne wäre es nach Leibniz auch mög-
lich, ja oft geradezu nützlich und geboten, Medizin und Biologie 
mit Hilfe finaler Prinzipien aufzubauen. – Auch wenn Leibniz 
Stahl nicht überzeugen konnte, – die Argumentation zeigt, dass 
die Seele nicht nur in Leibniz’ Metaphysik eine erstrangige Rolle 
spielte, sondern dass er sie durchaus als Modell der Naturbetrach-
tung ansehen konnte. 

                                               
49 Leibniz 1768: 132. 
50 Leibniz 1768: 134–135. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HERBERT BREGER

  186

Literatur  

Fichant, Michel 2004: Introduction, in: Leibniz: Discours de meta-
physique suivi de Monadologie et autres textes, Paris. 

Hoffmann, Paul 1981: La controverse entre Leibniz et Stahl sur la 
nature de l’âme, in: Studies on Voltaire and the Eighteenth 
Century, Bd. 199, 237-249. 

Leibniz, Gottfried Wilhelm 1768: Opera omnia, Hrsg.: Dutens, 
Genf, Band II, 2. 

Leibniz, Gottfried Wilhelm 1860: Briefwechsel zwischen Leibniz 
und Christian Wolff, Hrsg.: Gerhardt, Hildesheim 1963 (Re-
print von Halle 1860). 

Leibniz, Gottfried Wilhelm 1875-1890: Philosophische Schriften, 
Hrsg.: Gerhardt, Berlin, 7 Bände. 

Leibniz, Gottfried Wilhelm 1923 ff.: Sämtliche Schriften und Brie-
fe, Hrsg.: Göttinger und Berlin-Brandenburgische Akademie 
der Wissenschaften (Akademieausgabe), Darmstadt (später 
Berlin) (zitiert nach Reihe, Band, Seite). 

Leibniz, Gottfried Wilhelm 1966: Hauptschriften zur Grundlegung 
der Philosophie, Hrsg.: Buchenau/Cassirer, Bd. 2, Hamburg. 

Leibniz, Gottfried Wilhelm 1971: Neue Abhandlungen über den 
menschlichen Verstand, Hrsg.: Cassirer, Hamburg. 

Müller, Kurt/Krönert, Gisela 1969: Leben und Werk von Gottfried 
Wilhelm Leibniz. Eine Chronik, Frankfurt/Main.  

Turck, Dieter 1974: Leibniz’s Theory of the Soul, Southern Journal 
of Philosophy 12, 103–116. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 187

Die psychedelische Welt und die 

ostasiatische Philosophie 

LUTZ HIEBER

Texte fremder Kulturen kann man sich nicht einfach durch Lesen 
aneignen, sie bedürfen der Interpretation. Der Ursprung der In-
terpretation als Textauslegung entstand bereits in der klassischen 
Antike, als die ältere Sprache der Homerischen Epen nicht mehr 
unmittelbar verständlich war. Die Aufgabe des Interpreten 
(griech. Hermeneut1) war zunächst die des Dolmetschers und Ver-
mittlers, der an die Stelle eines nicht mehr unmittelbar verständli-
chen Wortes ein anderes, besser verständliches Wort setzte. Sehr 
viel später, im bürgerlichen 19. Jahrhundert, wurde deutlich, dass 
das Auslegen eines Textes nur durch einen besser fundierten Zu-
gang gelingen kann. Verstehen des Autors und Reproduktion des 
Verstehensvorgangs wurden in die Texthermeneutik einbezogen. 
In jüngster Zeit traten dann Präzisierungen durch gesellschafts-
wissenschaftliche, psychoanalytische, sprachphilosophische und 
weitere fachwissenschaftliche Kontextualisierungen hinzu. 

Kulturen können fremd sein, weil sie einer früheren geschicht-
lichen Epoche angehören, also historisch fremd geworden sind. 
Sie können aber auch fremd sein, weil sie in geographisch weit 
entfernten Regionen angesiedelt sind, also kulturell fremd sind. 
Für das Verstehen philosophischer Texte, die aus früheren Epo-
chen stammen, und gleichwohl zur Geschichte des eigenen Kul-
turkreises gehören, scheinen die entwickelten hermeneutischen 
Verfahren zureichend. Für philosophische Texte jedoch, die aus 

                                               
1 �ρµηνεύειν (hermēneuein) = auslegen, aussagen, erklären, überset-

zen. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LUTZ HIEBER

  188

geographisch weit entfernten Regionen stammen, also sowohl 
sprachlich wie auch kulturell erschlossen werden müssen, ist die 
Sachlage schwieriger. Und noch komplizierter wird es, wenn die 
historische Dimension dazukommt, wenn ein philosophischer 
Text aus einer geographisch entfernten Welt stammt, also sprach-
lich und kulturell fremd ist, und er außerdem noch sehr alt ist. 

Ich möchte mich mit dem chinesischen Philosophen Dschuang 
Dse2 (Dschuang Dsï, Chuang-tzu) befassen, der im 4. Jahrhundert 
v. Chr. in Mêng lebte, das im heutigen Südwest-Schantung (Shan-
dong) an der Nordostküste Chinas liegt. Dschuang Dse besaß um-
fassende Kenntnisse, die ihn bewogen, die Lehre des Lao Dse wei-
terzuführen. Er ist ein bedeutender Vertreter des chinesischen Ta-
oismus. 

Dschuang Dse war ein Zeitgenosse des Aristoteles. Allerdings 
wussten beide nichts voneinander, weil damals keine Kommuni-
kation zwischen China und Griechenland bestand. 

China hat eine ebenso lange philosophische Tradition wie der 
Westen. Bei der Rezeption altchinesischer Philosophie haben wir, 
die im Abendland aufgewachsen und sozialisiert sind, zu berück-
sichtigen, dass die kulturellen und sozialgeschichtlichen Differen-
zen zwischen Europa und China beträchtlich sind. Deshalb grei-
fen die erprobten Formen der Hermeneutik, die einer Aneignung 
etwa der Philosophie der klassischen Antike hilfreich sind, bei 
chinesischer Philosophie zu kurz. Die gewaltigen Unterschiede 
der Lebenswelten und Denktraditionen, die sich zwischen unse-
ren westlichen und den ostasiatischen Denkgewohnheiten auftun, 
sind zu überbrücken. 

Allerdings stehen wir Europäer nicht vor einer unüberbrück-
baren Kluft. Denn wir können uns auf die Vermittlung durch den 
US-amerikanischen Postmodernismus, der bereits in den 1960er 
Jahren entstand, beziehen. Er wurzelt in einer Tradition der An-
eignung sowohl der Errungenschaften der europäischen Avant-
garden wie auch der ostasiatischen Philosophie. Dadurch kann er 
gewissermaßen die Aufgabe einer Säule beim Brückenbau in die 
chinesische Geisteswelt übernehmen. 

Weil der Begriff des Postmodernismus, wie er jenseits des At-
lantiks verstanden wird, in der traditionalistischen Kultur des al-
ten Europa noch immer nicht angemessen rezipiert wird, möchte 

                                               
2  Im heutigen Chinesisch lautet die Aussprache: Dschuāng Dsẹ. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE PSYCHEDELISCHE BEWEGUNG

189

ich ihn kurz erläutern. Er ist „kulturell und politisch“ mit der 
Counter Culture, „mit den amerikanischen Protestbewegungen 
der sechziger Jahre verknüpft“ (Huyssen 1993: 13). Dieser frühe 
Postmodernismus entfaltete sich als ein breiter Strom. Die Pop Art 
und das Happening, das psychedelische Plakat, das Alternativ-
theater und der Acid Rock trugen dazu bei. Insgesamt handelte es 
sich „um den Beginn einer Erneuerung des Denkens und der Kul-
tur, vergleichbar mit der Renaissance, die griechische und römi-
sche Bilder und Ideen zurück in das mittelalterliche Europa brach-
te“ (Cohen 1993: 37; Übers. L. H.). 

Das psychedelische Plakat, das ich ins Zentrum der Aufmerk-
samkeit rücken möchte, ist eng mit der Hippie-Kultur verzahnt. 
Der Stamm des Wortes „psychedelisch“ ist griechisch. „Psyche“ 
(ψυχή) ist zu übersetzen als „Seele“, „dēlos“ (δ*λος) als „offen-
bar“. 

Weil sich die psychedelische Kunst wesentlich mit dem Plakat 
beschäftigt hat, ist eine kunstgeschichtliche Bemerkung einzu-
schieben. Das Plakat ist eine Gattung, die in Deutschland nicht als 
Teil der Kunstwelt aufgefasst wird, also von ihr ausgeschlossen 
ist. Deshalb ist daran zu erinnern, dass der Postmodernismus sei-
ne künstlerischen Praktiken wesentlich der historischen Avant-
garde verdankt, die sich im frühen 20. Jahrhundert in den beiden 
unterschiedlichen, aber sich ergänzenden Wegen des Dadaismus 
und des Bauhauses entwickelte. Beide Strömungen waren durch 
nationalsozialistische Diktatur und Krieg vertrieben worden, was 
bewirkte, dass ihre Früchte in den USA reiften, wohin viele ihrer 
Mitstreiter emigriert waren und wo sie neue Wirkungsstätten fan-
den. Daher etablierte sich dort das Plakat als Kunstgattung (Hie-
ber 2005). Der geistige und künstlerische Nektar, der die psyche-
delische Spielart des Postmodernismus nährte, stammt also, so 
könnte man sagen, aus europäischen Blüten. Doch damit ist nur 
die eine der kulturellen Pipelines benannt, die sie wachsen und 
gedeihen ließ. Denn die andere, die den Postmodernismus nährte, 
war mit der ostasiatischen Quelle verbunden. 

Gerade die Psychedeliker waren dem ostasiatischen Denken 
verbunden. Denn viele Elemente ihres Ethos leiteten sich aus dem 
Lebensstil und der Philosophie der Beats her, die eine Art geisti-
ger Elterngeneration für sie bildeten. Führende Beats schlossen 
sich dem Zen-Buddhismus an, und sie beschäftigten sich mit fern-
östlichen Philosophien. „Die Beat-Poeten Allen Ginsberg und Ga-

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LUTZ HIEBER

  190

ry Snyder ermutigten die Hippies, sich für den Zugang zu diesen 
Philosophien zu interessieren“ (Tomlinson 2001: 15; Übers. L. H.). 
Dabei waren auch die Beats keine isolierte Gruppe, sie bewegten 
sich wiederum im Zusammenhang breiterer interkultureller Be-
strebungen. Dazu zählte neben anderen auch der Musiker und 
Poet John Cage, der sich sowohl mit der Zen-Lehre wie auch mit 
dem I Ging und überhaupt mit dem chinesischen Denken und 
chinesischer Schrift beschäftigte (Raussert: 2003: 82 ff.). 

Als eine der östlichen Bereicherungen der westlich-geistes-
geschichtlichen Kultur der USA gilt die Zen-Lehre. Sie wurde vor 
allem durch Daisetz T. Suzuki vermittelt, der an der Columbia 
University in New York lehrte (Raussert 2003: 95). Er erläuterte 
die wesentlichen Grundlagen der Zen-Übungen, deren Ziel das 
Erreichen eines neuen und angemessenen Blickpunktes für die 
Einsicht in das Wesen des Lebens und der Welt ist. Ein Hilfsmittel 
auf diesem Wege ist das Kōan. Damit ist eine Anekdote eines al-
ten Meisters gemeint, oder das Zwiegespräch von Suchendem 
und Meister. Kōans sind „Mittel, die dazu dienen sollen, den Geist 
für die Wahrheit des Zen zu öffnen“ (Suzuki 1969: 141 f.). Das Er-
reichen des neuen Blickpunktes heißt Satori. Es „mag definiert 
werden als intuitive Innenschau, im Gegensatz zu intellektuellem 
und logischem Verstehen“ (a. a. O.: 122 f.). Insofern steht es im 
klaren Gegensatz zum Pensum-Lernen, wie es die rational aufge-
baute europäische Schule kennt. Unsere Schulbücher bauen dar-
auf auf, dass ein Pensum nach dem anderen durchgearbeitet wird. 
Dagegen baut Zen auf Satori, also auf Lernen durch Intuition auf 
(Suzuki 1958: 11). 

Für die Zen-Lehre ist die Grundüberzeugung philosophisch 
bedeutsam, Erkenntnis solle auf Lebenserfahrung gegründet sein. 
„Abstrakte Gedanken, die sich nicht kraftvoll und durchschlagend 
im praktischen Leben widerspiegeln, gelten als wertlos“ (Suzuki 
1969: 166). Suzuki suchte nach Möglichkeiten, die Zen-Lehre dem 
europäisch orientierten Denken zugänglich zu machen. Einen 
Weg sah er darin, parallele Entwicklungen in der europäischen 
Geistesgeschichte aufzuzeigen, die in gewisser Weise Entspre-
chungen zur Zen-Lehre darstellen. Im Hinblick auf das Satori sah 
er sie in der christlichen Mystik (Suzuki 1960). Leider beschränkte 
er sich auf die Geistesgeschichte und richtete seine Aufmerksam-
keit nicht auf die Reformpädagogik (z. B. Hermann 1975/76). 
Denn gerade sie folgt dem Zen-Grundsatz: „Wissen ist oberfläch-

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE PSYCHEDELISCHE BEWEGUNG

191

lich, solange es sich nicht mit persönlichen Erfahrungen verbin-
det“ (a. a. O.: 42). 

Neben der Zen-Lehre beeinflussten selbstverständlich auch 
andere, doch wohl in gewisser Weise verwandte Spielarten ostasi-
atischer Philosophie den US-amerikanischen Postmodernismus. 
Dazu zählt auch die taoistische Richtung. Bemerkenswert ist, dass 
sich nicht nur die Zen-, sondern auch die Tao-Lehre mit einer Kri-
tik der vermeintlichen Selbstverständlichkeiten des westlichen Ra-
tionalismus verbinden lässt und die deshalb gleichfalls zu einer 
neuen Weltsicht beitragen kann. Denn auch die Taoisten lehnen 
Schulwissen ab, das Denken in Systemen, das auf Beweisen und 
Widerlegen aufbaut. „Ausgebreitetes Wissen führt nicht notwen-
dig zu[r] Erkenntnis, durch Beweise wird man nicht notwendig 
weise“ (Dschuang Dse 1951: 163). 

Die Gestimmtheit des Taoismus scheint mir ähnlich gefärbt 
wie die Zen-Lehre. Schließlich sollte es dieser philosophischen 
Richtung möglich sein, Aspekte des später auftretenden Budd-
hismus zu assimilieren (Feifel 1982: 40), und möglicherweise spei-
sen sich beide Strömungen aus einem gemeinsamen Traditionsgut 
im ältesten Ostasien (Wilhelm 1951: XI). 

Die Bedeutung der Zen-Lehre für den frühen Postmo-
dernismus der 1960er Jahre ist kunst- und literaturgeschichtlich 
zureichend dokumentiert. Dagegen ist die Rezeption anderer ost-
asiatischer Philosophien eher unterbelichtet. Um diesem Mangel 
abzuhelfen, möchte ich mich der Tao-Lehre am Beispiel Dschuang 
Dses widmen, um deren Bezüge zum psychedelischen Lebensstil 
zu beleuchten. 

Im Folgenden möchte ich in diesem Sinne die psychedelische 
Bilderwelt unter verschiedenen Gesichtspunkten für Zugänge zu 
Dschuang Dse nutzen. Dabei werde ich mich, was die Rezipien-
tenseite betrifft, aus der Sicht der akademischen Philosophie lösen. 
Dabei ist die psychedelische Bewegung, die in den späteren 
1960er Jahren von San Francisco ausging, hilfreich. Denn sie stellt 
eine lebenspraktische Form der westlichen Aneignung des ostasia-
tischen Denkens dar. Die Psychedeliker haben Wege gefunden, 
aus diesen Lehren mehr zu machen als rein theoretische Denkge-
bäude, indem sie diese mit Lebensgefühl, Wertorientierung und 
Lebensweisheit verbanden.

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LUTZ HIEBER

  192

Abb. 1: Wes Wilson: Jefferson 
Airplane, Jay Walkers (BG-5). Mai 
1966.

Muße und psychedel ische Typograf ie  

Die psychedelischen Plakate verwenden für ihre Ankündigungen 
von Rockmusik-Veranstaltungen nahezu ausschließlich gezeich-
nete Typografien. Dazu wurden sie vom Jugendstil inspiriert, der 
ebenfalls auf die Buchstaben aus dem Setzkasten des Druckers 
verzichtete. 

Wes Wilson, einer der Big Five des psychedelischen Plakats, 
studierte im Hauptfach Philosophie am San Francisco State Col-

lege und jobbte in einer 
kleinen Druckerei, bevor er 
sich dem Plakat als Auto-
didakt zuwandte. Zunächst 
folgte er noch ganz dem 
konventionellen Design. 
Doch im Frühjahr 1966 
wurde er psychedelisch, 
durch nachhaltigen Einfluss 
der Ausstellung „Jugendstil 
& Expressionism in German 
Posters“, die vom 16.11. bis 
09.12.1965 in der University 
Art Gallery Berkeley lief. 
Dort sah er ein Plakat des 
Wiener Jugendstilkünstlers 
Alfred Roller (Chipp et al. 
1965), das ihn zu typogra-
fischen Experimenten ermu-
tigte. Seine Schriftgestaltung 
entwickelte bald ein Eigen-
leben (Abb. 1). 

Sein Kollege Victor Moscoso, ebenfalls einer der Big Five, hatte 
an der Cooper Union und an der Yale University (dort beim frü-
heren Bauhaus-Lehrer Josef Albers) Kunst studiert, bevor er sich 
in San Francisco dem Plakat zuwandte. Angeregt durch die Auf-
bruchstimmung in San Francisco und auch durch Wes Wilson, 
kehrte er die Regeln der Schriftgestaltung, die er gelernt hatte, in 
ihr Gegenteil um (Abb. 2). Seine Professoren hatten die Prinzipien 
vermittelt, Typographie solle stets lesbar sein, und vibrierende 
Farben seien zu vermeiden, weil sie das Auge irritierten. Moscoso 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE PSYCHEDELISCHE BEWEGUNG

193

Abb. 2: Victor Moscoso: 
Quicksilver Messenger Service, 
John Lee Hooker (FD-53). März 
1967. 

stellte das auf den Kopf. Aus der Regel, „Typografie solle immer 
lesbar sein“ wurde „Typografie soll so unleserlich sein wie mög-
lich“, und aus „benutze keinesfalls vibrierende Farben, die das 
Auge irritieren“ wurde „benutze so viel wie irgend möglich irri-
tierende Farben“ (Heller 1992: 4; Übers. L. H.). Damit verfolgte 
auch er das Ziel, die Betrachter zu veranlassen, „sich mindestens 
drei Minuten Zeit zu nehmen, um herauszufinden, worum es 
geht“ (Moscoso, zit. nach 
Grushkin 1987: 79; Übers. 
L.H.). Die Psychedeliker for-
derten Muße von den Be-
trachtern ihrer Plakate. Da-
mit opponierten sie gegen 
Termindruck und Zeitdiktat 
in der bürgerlichen Welt, wi-
dersetzten sich der dem 
„Geist des Kapitalismus“ 
immanenten Mahnung des 
„bedenke, dass die Zeit Geld 
ist“ (Weber 1988: 31). 

Die psychedelische Kritik 
des westlichen Denkens, das 
den Nutzen an die erste Stel-
le rückt, speist sich auch aus 
der Quelle der ostasiatischen 
Philosophie. In seiner Para-
bel vom unnützen Baum 
zeigt sich Dschuang Dse als 
intransigenter Kritiker der 
Zweckrationalität:  

„Hui Dse redete zu Dschuang Dse und sprach: ‚Ich habe einen großen 
Baum. Die Leute nennen ihn Götterbaum. Der hat einen Stamm so knor-
rig und verwachsen, dass man ihn nicht nach der Richtschnur zersägen 
kann. Seine Zweige sind so krumm und gewunden, dass man sie nicht 
nach Zirkel und Winkelmaß verarbeiten kann. Da steht er am Weg, aber 
kein Zimmermann sieht ihn an. So sind eure Worte, o Herr, groß und 
unbrauchbar, und alle wenden sich einmütig von ihnen ab.’ Dschuang 
Dse sprach: ‚Habt Ihr noch nie einen Marder gesehen, der geduckten 
Leibes lauert und wartet, ob etwas vorüber kommt? Hin und her 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LUTZ HIEBER

  194

springt er über die Balken und scheut sich nicht vor hohem Sprunge, bis 
er einmal in eine Falle gerät oder in einer Schlinge zugrunde geht. Nun 
gibt es aber auch den Grunzochsen. Der ist groß wie eine Gewitterwol-
ke; mächtig steht er da. Aber Mäuse fangen kann er freilich nicht. Nun 
habt Ihr so einen großen Baum und bedauert, dass er zu nichts nütze ist. 
Warum pflanzt Ihr ihn nicht auf eine öde Heide oder auf ein weites lee-
res Feld? Da könntet Ihr untätig in seiner Nähe umherstreifen und in 
Muße unter seinen Zweigen schlafen. Nicht Beil noch Axt bereitet ihm 
ein vorzeitiges Ende, und niemand kann ihm schaden. Dass etwas kei-
nen Nutzen hat: was braucht man sich darüber zu bekümmern!’“ 
(Dschaung Dse 1951: 7). 

Romantiker begeben sich in die Waldeinsamkeit oder an den ent-
legenen Meeresstrand, um Ruhe und Besinnlichkeit zu suchen. Sie 
folgen der dualen Trennung von geschäftiger Betriebsamkeit auf 
der einen und stiller Beschaulichkeit auf der anderen Seite. Der 
Dualismus der Romantiker entspricht den Trennungen, die die 
bürgerliche Welt zwischen Arbeitszeit und Freizeit, oder die sie 
zwischen Arbeitswochen und Urlaub macht. Dagegen möchten 
die psychedelischen Künstler die Betrachter ihrer Plakate mitten 
im Getriebe der Großstadt anhalten, damit sie Muße finden. Sie 
ziehen am selben Strang wie Dschuang Dse. Der Philosoph möch-
te „ohne in die Einsamkeit zu gehen, Muße finden“ (a. a. O.: 116), 
denn auch er hält nichts von den Dualismen der Romantiker. 

Konventionen 

Hippies fühlten sich als Ladies und Dandies. Als solche sind sie 
keinesfalls den ungepflegten und teilweise heruntergekommenen 
Gammlern gleichzusetzen, die zur westdeutschen Protestkultur 
der späten 1960er Jahre zählten. Während der Protest der Gamm-
ler auf das bürgerliche Sauberkeitsempfinden abzielte, zelebrier-
ten die Ladies und Dandies in San Francisco einen Lebensstil der 
ästhetischen Selbstinszenierung und des Lebensgenusses. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE PSYCHEDELISCHE BEWEGUNG

195

Abb. 3: Victor Moscoso: Big Brother 
and the Holding Company (NR-3). 
Jan. 1967. 

Abb. 4: Alton Kelley, Stanley Mouse: Big Brother and the 
Holding Company, Bo Diddley (FD-19). Aug. 1966. 

Das Plakat Moscosos 
(Abb. 3) für einen Auftritt 
von Big Brother and the Hol-
ding Company, der Band von 
Janis Joplin, zeigt die Män-
ner in operettenhaft verzier-
ter Kleidung und mit Lang-
haarfrisuren. Die Sängerin 
trägt ein Spitzenoberteil und 
dazu den Minirock. Die ero-
tisch betonte Mode der jun-
gen Männer und der jungen 
Frauen mussten oft in harten 
Auseinandersetzungen ge-
gen die Eltern durchgesetzt 
werden. Denn die Eltern be-
fürchteten, aus den Söhnen 
würden, wegen Feminisie-
rung durch Frisur und Rü-
schenhemden, keine richti-
gen Männer. Und aus den 
Töchtern könnten, wegen 
der erotischen Betonung der Beine durch Minirock und des Ober-
körpers durch weich anschmiegende Stoffe, Flittchen werden 
(Hieber et al. 2008: 127). 

Die Flower-Power-Bewegung entdeckte auch in der Kultur der 
amerikanischen Ureinwohner Alternativen zum Lebensstil der 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LUTZ HIEBER

  196

weißen angelsächsisch-protestantischen Mehrheitskultur. Und so 
änderten Alton Kelley und Stanley Mouse, ein psychedelisches 
Künstlerduo, im August 1966 das Bild der Fünf-Dollar-Note für 
das Plakat einer Rock-Veranstaltung des Avalon Ballroom (der 
neben dem Fillmore Auditorium einer der säkularen Pilgerzentren 
der Hippie-Kultur war) ab, indem sie Abraham Lincoln gegen das 
Foto eines amerikanischen Pelzhändlers austauschten (Abb. 4). 
Hippies schätzten Indianer aus mehreren Gründen. In ihren 
Stammeskulturen sahen sie eine Alternative zur bürgerlichen 
Kleinfamilie. Sie interessierten sich für die Drogenkultur der Indi-
aner, die sich von der ausschließlichen Orientierung der Weißen 
auf Alkoholika unterschied. Zugleich sandten die Psychedeliker 
mit ihren Indianer-Darstellungen Signale der Kritik an den bür-
gerlichen Mainstream und dessen Geschichte des Genozids an 
den Indianern, in dem sie eine gewisse Parallele zum Vietnam-
Krieg, gegen den sie protestierten, erblickten. Im Gegensatz zum 
männlichen Geschlechtsrollenklischee der weißen Mittelklasse, 
das sich in grauem Anzug und Kurzhaarschnitt ausdrückte, zeig-
ten sich indianische Männer in Schmuck und Schminke, und dar-
an konnten die modischen Innovationen der Hippies anknüpfen. 
„Hippies übernahmen Elemente ihrer Kleidung, schmückten sich 
mit Perlen, Federn, Mokassins und gefranstem Leder“ (Peterson 
2002: 313; Übers. L. H.). Auch solche spielerische Alltagsästhetik 
brachte den hedonistischen Lebensstil der Hippies zum Ausdruck, 
als eine diametral Entgegensetzung zur bürgerlichen Auffassung, 
die der Arbeitsamkeit und der rationalen Lebensführung ver-
pflichtet war. 

Auch Dschuang Dse hatte nichts dafür übrig, das Dasein 
durch Zielstrebigkeit und Pflichterfüllung zu reglementieren. Ge-
gen solche Lebenszuschnitte führte er ins Feld: „Jedermann weiß, 
wie nützlich es ist, nützlich zu sein, und niemand weiß, wie nütz-
lich es ist, nutzlos zu sein“ (Dschuang Dse 1951: 36). 

Ebenso wenig hielt der altchinesische Philosoph Etikette und 
Konventionen für entscheidend. Er kritisierte vielmehr, wie Men-
schen durch sie eingezirkelt und gefangen werden. So sagte er, 
viele Leute „verstehen sich“ vorzüglich auf „allerlei Umgangs-
formen“, sind „aber gänzlich unzureichend, was die Kenntnis des 
Menschenherzens anbelangt“ (Dschuang Dse 1951: 156). 

Psychedeliker wollen die Seele offenbar machen. Auch sie leh-
nen deshalb starre Konventionen ab. Da sie erkannt haben, dass 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE PSYCHEDELISCHE BEWEGUNG

197

Abb. 5: Gene Anthony: San 
Francisco State College. 1966. 

die herrschende Mode ebenfalls Bestandteil des Systems von Um-
gangsformen ist, machen sie sich daran, ihre Kleidung zu ändern 
und zum Ausdruck ihres Gemütszustandes werden zu lassen. 

„sexual  revolut ion“ a ls Lebenseinste l lung 

Die westliche Kultur hatte Sexualität noch in den 1950/60er Jah-
ren in ein moralisches Korsett geschnürt. Sex war nur Verheirate-
ten gestattet. Doch bereits die Lebenspraxis der Beats, dieser klei-
nen Minderheit, hatte Sexualität aus dem Prokrustesbett morali-
scher Gebote und Normen gelöst. Die Hippies, als eine viel breite-
re und publizitätswirksamere Bewegung, folgten ihnen darin 
nach. Nun wurde freie Sexualität auch auf pharmazeutischem 
Wege, durch orale hormonelle Kontrazeption (die „Pille“), er-
leichtert. 

Im Zuge der sexuellen Revolution erstritten die Hippies Frei-
heiten, von denen ihre Eltern nicht zu träumen gewagt hätten. 
Gene Anthony hat im Jahre 1966 
zwei Studentinnen auf dem 
Campus des San Francisco State 
College festgehalten, die barfuß 
und mit freiem Oberkörper die 
Straße entlang schlendern (Abb. 
5). Die eine, mit Stirnband, trägt 
Shorts; die andere den langen, 
weich fallenden Rock des In-
dien-Looks. 

Ihre männliche Entspre-
chung fotografierte Anthony im 
Dezember desselben Jahres auf 
der Haight Street (Abb. 6), im 
milden Winterklima der San 
Francisco Bay. Für die Elternge-
neration hatten die Geschlechts-
rollenklischees noch unhinter-
fragte Gültigkeit, nach denen 
Langhaarfrisuren und Schmuck 
dem weiblichen Geschlecht vor-
behalten waren, während bei 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LUTZ HIEBER

  198

Abb. 6: Gene Anthony: Haight 
Street. Dez. 1966. 

Männern kurz geschnittene Frisuren vorgeschrieben waren und 
Schmuck als unzulässig galt. Dagegen setzten die Hippies ihre 
Lust an der Feminisierung der Männer. Der junge Mann, der auf 
der Fotografie frontal zu sehen ist, trägt eine Langhaarfrisur und 
hat sich mit Perlenketten und einem Glöckchen geschmückt. Wie 
sein Begleiter, liebt auch er Blumen. Biologische Geschlechtszuge-
hörigkeit schreibt ihm nun nicht mehr ein festes Repertoire von 
Verhaltensweisen vor. 

Die sexual revolution bietet dem bürgerlichen Konservatismus, 
indem sie solche und viele weitere Freiheiten erkämpfte, bis zum 
heutigen Tage Anlass zu Widerstandsgefechten und zu Versuchen 
der Restauration. 

Auch hier können sich die Hippies auf die Tao-Lehre stützen. 
Dschuang Dse lehnt moralisches Reglement rundweg ab. Zu-
nächst stellt er fest: „Ach, wie widerspricht die Moral der mensch-
lichen Natur! Was macht die Moral doch für viele Schmerzen!“ 
(Dschuang Dse 1951: 64). Er sieht Moral und menschliche Natur in 
einem Widerspruch. Vor allem die strengen Moralisten sind ihm 
ein Dorn im Auge. „Auswüchse der Natur führen zu nichts wei-
ter, als dass man in willkürlicher Tugendübung die Natur unter-

bindet, um sich einen Namen 
zu machen, dass die ganze 
Welt einen als unerreichbares 
Vorbild rühmt“ (a. a. O.). 

Die Tao-Lehre strebt an, 
Moral nicht durch äußere Re-
geln festzulegen, sondern aus 
dem inneren Sinn, dem Tao, 
zu entfalten. Insofern verneint 
sie strikt jede Art universell 
gültiger Prinzipien. „Wer mit 
Haken und Richtschnur, mit 
Zirkel und Richtscheit die 
Leute recht machen will, der 
verkümmert ihre Natur; wer 
mit Stricken und Bändern, mit 
Leim und Kleister sie festigen 
will, der vergewaltigt ihr We-
sen“ (a. a. O.). 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE PSYCHEDELISCHE BEWEGUNG

199

Abb. 7: Alton Kelley, Stanley 
Mouse: Port Chicago Vigil 
Benefit. Feb. 1967. 

Krieg und Fr ieden 

Hippies bildeten eine starke Säule der Opposition gegen den Viet-
namkrieg. Sie erhoben ihre Stimme in vielen Demonstrationen, in 
die sie sich neben andere Gruppierungen einreihten. Anders als 
beispielsweise die bundesrepublikanische Studentenbewegung, 
achteten sie allerdings darauf, ihrem Protest nicht nur durch die 
Zahl der mobilisierten Personen und das Prestige der auftreten-
den Redner auf den Kundgebungen Gewicht zu verleihen. Die 
psychedelische Linie der Friedensbewegung erweiterte den Poli-
tikbegriff, indem sie nicht nur argumentativ begründete politische 
Forderungen formulierte, sondern gleichermaßen auch die damit 
verbundenen Gefühle zum Ausdruck brachte. So traten auf der 
großen Abschlussveranstaltung der spring mobilization to end the 
war in Vietnam, die im April 1967 in San Francisco stattfand, nicht 
nur Redner auf, sondern auch Rockbands wie Country Joe and the 
Fish (Rubin 1971: 66). Das 
politische Ziel, die Be-
endigung des Krieges war 
wichtig, aber ebenso auch 
der musikalische Ausdruck 
des Lebensgefühls der De-
monstranten. Die politische 
Protestkultur wurde durch 
postmodernistische Kunst-
praktiken erweitert, und 
seither sind die Sphären der 
Politik und der Kultur in 
den US-amerikanischen poli-
tischen Bewegungen amal-
gamiert. 

Im Februar 1967 rief ein 
Plakat der psychedelischen 
Arbeitsgemeinschaft Kelley 
und Mouse zu einer Unter-
stützungsaktion für eine 
Mahnwache am Port Chica-
go auf (Abb. 7). Der Port 
Chicago liegt in der San 
Francisco Bay, und von dort 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LUTZ HIEBER

  200

wurde Kriegsmaterial nach Vietnam verschifft. Die Benefizver-
anstaltung sollte finanzielle Mittel erbringen, damit nicht nur Per-
sonen an der Mahnwache teilnehmen konnten, die gerade zufällig 
frei waren und keine anderen Verpflichtungen hatten, sondern al-
le tatsächlich Interessierten. Damit sich alle Kriegsgegner engagie-
ren konnten, mussten beispielsweise Gehaltsausfälle und Fahrt-
kosten für diejenigen, die darauf angewiesen waren, finanziert 
werden. Das war der Zweck der Veranstaltung. Beteiligt hatten 
sich Country Joe and the Fish und die Steve Miller Blues Band, also 
Bands, die auch sonst im psychedelischen Leben präsent waren. 
Dazu kam ein Auftritt der San Francisco Mime Troupe, der bekann-
ten Alternativtheatergruppe. Das Bildmotiv, ein selbstversunken 
tanzender, stilisierter weiblicher Akt, thematisiert die sexual revo-
lution. So wurden auch hier sinnlich ansprechende mit rational 
begründbaren Aspekten der politischen Protestkultur zusammen-
geführt. 

Wenn Kriege geführt werden, behaupten die Befehlshaber im 
Allgemeinen, sie würden Missstände bekämpfen und dienten der 
Gerechtigkeit. Das war in den 1960er Jahren beim Vietnam-Krieg 
nicht anders als heute bei der Entsendung westlicher Truppen 
nach Afghanistan. Wer Dschuang Dse folgt, kann solche morali-
schen und propagandistischen Rechtfertigungen nicht ernst neh-
men. Nüchtern stellt er fest: „Wenn einer eine Spange stiehlt, wird 
er hingerichtet“ (wie es der altchinesischen Bestrafungsmethode 
entspricht), aber „wenn einer ein Reich stiehlt, wird er Landes-
fürst“ (Dschuang Dse 1951: 70). Vermeintlich universell gültige 
Rechtsnormen haben tatsächlich nur eine beschränkte Reichweite, 
und an den Mächtigen finden sie ihre Grenze. 

Prinzipiell gilt schließlich auch für Moralisten, die ihre Taten 
durch hehre Prinzipien begründen, dass sie in einer wesentlichen 
Beziehung eine Gemeinsamkeit mit Rechtsbrechern aufweisen. Sie 
sind nämlich ebenso wie diese außengeleitet, sie sind durch Un-
terordnung unter äußere Regeln verbogen und zurechtgestutzt. 
„Die Räuber und die Tugendhelden sind wohl verschieden an 
Moral; aber darin, dass sie ihre ursprüngliche Art verloren haben, 
sind sie einander gleich“ (Dschuang Dse 1951: 94). 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE PSYCHEDELISCHE BEWEGUNG

201

Abb. 8: Rick Griffin: Human 
Be-In. 14. Jan. 1967. 

Toleranz 

Die Counter Culture zerfiel zunächst in mehrere Gruppierungen. 
Politische Bewegungen sind nicht Parteien mit klaren Program-
men, denen man beitritt und dafür ein Mitgliedsbuch erhält. Für 
das bunte oppositionelle Spektrum musste es darum gehen, die 
unterschiedlichen Richtungen wieder näher zusammenzubringen. 
Für die Flower-Power-Bewegung konnte es keinesfalls darum ge-
hen, die von der eigenen Linie Abweichenden auszuschließen, um 
die reine Lehre zu bewahren. So etwas gab es zwar in der west-
deutschen Studentenbewegung, als beispielsweise der SDS die et-
was zu flippige Kommune I ausschloss. Aber bei den Kaliforniern 
kam die psychedelische Haltung ins Spiel. Deshalb ging es ihnen 
darum, auch andere Richtungen der Counter Culture zu respek-
tieren und mit ihnen zu kooperieren. Eine Grundlage dafür sollte 
das „Human Be-In“ im Golden Gate Park am 14. Januar 1967 
schaffen. Diese Veranstaltung wurde tatsächlich so erfolgreich, 
dass sie den „Summer of Love“ einläutete. Für das „Human Be-
In“ wurde mit zwei Plakaten geworben. Rick Griffin schuf das ei-
ne (Abb. 8). Die Vorlage seines 
„Indianers zu Pferde“ stammt 
wohl aus einem älteren Bildband. 
Griffin hat seinem Indianer den 
Speer aus der Hand genommen 
und ihm dafür eine Gitarre gege-
ben. Das Plakat lädt zu einem 
„Pow-Wow“, einer Versammlung 
(nach indianischem Muster) ein, 
zu einem „Gathering of the Tri-
bes“, einem Treffen der Stämme, 
also sinngemäß zu einer Zusam-
menkunft der Fraktionen der Be-
wegung. Ihre Größen sind links 
und rechts des Indianers aufge-
führt: der – auch unter den Hip-
pies umstrittene – LSD-Propagan-
dist Timothy Leary ist darunter, 
der Aktivist des Free Speech Mo-
vement an der nahe gelegenen 
Universität Berkeley und Mitglied 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LUTZ HIEBER

  202

der Students for a Democratic Society Jerry Rubin (Gilcher-Holtey 
2001: 53), und ebenso auch die Beat-Dichterinnen und -Dichter 
Lenore Kandel, Gary Snyder und Allen Ginsberg. Außerdem 
werden Rockbands aus San Francisco angekündigt. 

Allen Cohen kündigt die Zusammenkunft im San Francisco 
Oracle, der psychedelischen Zeitschrift, als „eine Gemeinschaft der 
Liebe und des Aktivismus“ an, die alles umfassen wird, „was frü-
her durch kategoriale Dogmen und Schubladen-Denken getrennt 
war“; er sieht, wie sich „die politischen Aktivisten aus Berkeley 
und die Hip Community und die spirituelle Generation aus San 
Francisco und Gruppen der revolutionären Generation von über-
all aus Kalifornien“ zusammenfinden (Cohen 1967: 2; Übers. L. 
H.). 

Das Human Be-In war von einer Haltung der Toleranz und 
der gegenseitigen Wertschätzung getragen, die auch Dschuang 
Dse am Herzen lagen: „Wer die Menschen nicht gelten lassen 
kann, wird nicht geliebt; wer von niemand geliebt wird, ist ein 
verlorener Mann“ (Dschuang Dse 1951: 176). Seine Haltung der 
gegenseitigen Achtung ist grundlegend. Denn er geht von der 
Gleichwertigkeit der Menschen aus: „Du und ich, wir sind beide 
gleichermaßen Geschöpfe. Wie sollte ein Geschöpf dazu kommen, 
das andere von oben her beurteilen zu wollen?“ (a. a. O.: 34). 

Die Counter Culture war eine Bewegung, in der politische 
Führergestalten nicht willkommen waren. Auch in diesem Sinne 
fand sie Anregung in der chinesischen Philosophie. So sagt Alan 
Watts in einer Bestandsaufnahme zum Verlauf des Human Be-In 
im San Francisco Oracle: In unserer Bewegung gibt es „niemand, 
der das Amt eines Führers ausübt, und das ist lebenswichtig. Die 
westliche Welt hat sich für viele Jahrhunderte mit einer monar-
chistischen Konzeption des Universums abgemüht, wo Gott der 
Boss ist. Politische Systeme und alle Arten von Gesetzen bauten 
auf dem Modell des Universums auf, das die Natur von einem 
Boss geführt vorstellt. Dagegen ist die chinesische Sicht der Welt 
organisch. Nach dieser Auffassung ist beispielsweise der mensch-
liche Körper in einer Weise organisiert, die keinen Boss braucht. 
Seine Ordnung resultiert aus gegenseitigen Wechselbeziehungen 
aller Teile. Und wir sollten uns klar machen, dass es eine Bewe-
gung geben kann [...], die organisch gestaltet werden kann, statt po-
litisch gestaltet zu werden“ (Watts 1967: 6; Hervorhebung im Ori-
ginal; Übers. L. H.). 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE PSYCHEDELISCHE BEWEGUNG

203

Abb. 9: David Singer: Iron 
Butterfly, Spirit (BG-179). Juni 
1969. 

Anfänge der  Ökologiebewegung 

Für die Psychedeliker ist Naturnähe, die sie auch bei den India-
nern bewundern, ein zentraler Wert. Daraus ist das entstanden, 
was wir in Westdeutschland seit langen Jahrzehnten als Ökolo-
giebewegung kennen. Wie mehrere andere hatte auch diese Be-
wegung ihre Ursprünge in den USA. 

Die kritische Auseinandersetzung mit der Atomenergie, in der 
der Sierra Club eine tragende Rolle spielte, begann in Kalifornien 
bereits 1964. In diesem Jahr musste wegen großem Widerstand die 
Planung des Atomkraftwerks Bodega Head in der Region von San 
Francisco aufgegeben werden. Auch zur Einstellung des Reaktor-
projekts im Corral Canyon bei Malibu im Jahre 1970 trug der Sier-
ra Club wesentlich bei (Rucht 1994: 410). 

Für den Sierra Club, eine US-amerikanische Umweltorga-
nisation, arbeitete bereits im April 1967 das Duo Kelley und Mou-
se. Das Thema der Umweltzerstörung war durchgehend in der 
psychedelischen Bewegung präsent, und diese Saat wirkte nach-
haltig. David Singer war der letzte Künstler, der sich mit einer 
ganzen Serie von Plakaten um 
das Fillmore Auditorium ver-
dient machte, einem der Leucht-
türme des psychedelischen San 
Francisco. Seine Plakate werden 
allgemein als Ausklang der psy-
chedelischen Bewegung be-
trachtet. Seine Collage (Abb. 9), 
die er für Auftritte von Iron But-
terfly und anderen Bands im Ju-
ni 1969 schuf, zeigt ein abge-
kehrtes Kruzifix über einem Au-
tofriedhof vor blutrotem Him-
mel. 

Die Psychedeliker konnten 
mit beiden Händen die altchi-
nesische Weisheit unterschrei-
ben: „Das Wirken der Natur zu 
kennen, und zu erkennen, in 
welcher Beziehung das mensch-
liche Wirken dazu stehen muss: 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LUTZ HIEBER

  204

das ist das Ziel“ (Dschuang Dse 1951: 46). Dabei nahm der Philo-
soph eine andere Position ein als die romantische Naturbewunde-
rung unserer Epoche, die das Kind mit dem Bade ausschüttet und 
durch strikte Ablehnung wissenschaftlicher Naturerkenntnis in 
esoterische Haltungen abgleitet. Er spielt die Natur nicht gegen 
Erkenntnis aus, sondern betont die Funktion der Erkenntnis für 
die Lebenspraxis. „Die Erkenntnis des Wirkens der Natur wird 
durch die Natur erzeugt, und die Erkenntnis des (naturgemäßen) 
menschlichen Wirkens wird dadurch erlangt, dass man das Er-
kennbare erkennt und das, was dem Erkennen unzugänglich ist, 
dankbar genießt“ (a. a. O.). 

Dschuang Dse geht in diesem Zusammenhang auch darauf 
ein, dass die Frage, ob Erkenntnis zutreffend ist, sowohl vom er-
kennenden Menschen als auch vom zu erkennenden Gegenstand 
abhängig ist. Daher behandelt er auch dieses erkenntnistheoreti-
sche Problem. „Die Erkenntnis ist abhängig von etwas, das außer 
ihr liegt, um sich als richtig zu erweisen. Da nun gerade das, wo-
von sie abhängig ist, ungewiss ist, wie kann ich da wissen, ob das, 
was ich Natur nenne, nicht der Mensch ist, ob das, was ich 
menschlich nenne, nicht in Wirklichkeit die Natur ist?“ Und zur 
Lösung der Frage verweist er noch einmal auf das Grundlegende, 
nämlich, „es bedarf eben des wahren Menschen, damit es wahre 
Erkenntnis geben kann“ (a. a. O.). Nur der wahre Mensch, der sich 
um Erkenntnis des Sinns, des Tao, müht, kann Einzelkenntnisse 
und spezielle Gegebenheiten in ein gelungenes Ganzes einbinden. 

Drogen 

Wer auf die psychedelische Kultur zu sprechen kommt, sollte das 
Thema der Drogen nicht umgehen. Denn darüber gibt es viele 
Vorurteile. Eine genauere Beschäftigung kann allerdings zur Klä-
rung beitragen. 

Ein Beispiel für die Marihuana-Kultur der Hippies ist die An-
kündigung der Rockbands im Avalon Ballroom im Juni 1966, für 
die Kelley und Mouse das Bildchen mit dem Raucher kopierten, 
das die Packung der „Zig-Zag“ Zigarettenblättchen ziert (Abb. 
10). Das Künstler-Duo war sich der Copyright-Verletzung be-
wusst, und so findet sich am unteren Rand der Vermerk „What 
you don’t know about copying and duplicating won’t hurt you“. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE PSYCHEDELISCHE BEWEGUNG

205

Abb. 10: Alton Kelley, Stanley 
Mouse: Big Brother and the 
Holding Company, Quicksilver 
Messenger Service (FD-14). Juni 
1966. 

Das Markenzeichen des stilisierten Rauchers war allen Mari-
huanakonsumenten wohlbekannt, weil sie mit diesen Blättchen 
ihre Joints drehten. Das Plakat wird deshalb als öffentlich ange-
schlagene Insider-Botschaft verstanden worden sein.

Die Hippie-Kultur unterschied zwischen Drogen, die physisch 
süchtig machen, und solchen, die diese Eigenschaft nicht haben. 
Beispiele für Drogen, die süchtig machen, sind Alkohol und He-
roin. Marihuana, das „nicht zu Sucht im medizinischen Sinne des 
Wortes führt“, galt „als harmloser als Alkohol und Tabak“ (Rubin 
o. J. [1968]: 19; Übers. L. H.). Deshalb wurde seine Legalisierung 
gefordert. Heroin-Abhängige allerdings sollten, wie alle Rausch-
giftabhängigen, „als Menschen mit psychologischen Problemen 
behandelt werden, die Hilfe und nicht Gefängnis brauchen“ (a. a. 
O.: 18; Übers. L. H.). 

Für die psychedelische Kultur spielte LDS eine gewisse Rolle. 
Es war zunächst frei verfügbar, erst am 6. Oktober 1966 wurde es 
gesetzlich verboten. Sein 
Markt war kleiner als der für 
Marihuana, und es wurde 
auch von denen, die es 
schätzten, eher selten ge-
nommen. Daher „war es oft 
schwierig, so etwas Außeror-
dentliches wie LSD mit ei-
nem Preis zu beziffern“ (Per-
ry 1984: 80; Übers. L.H.). 

Was Legalität oder Illega-
lität von Drogen betrifft, ist 
zunächst festzustellen, dass 
diese durch das Strafrecht 
bestimmt ist. Strafgesetze 
sind durch gesellschaftlich 
dominierende Vorstellungen 
bestimmt, und diese können 
durchaus durch Vorurteile 
geprägt sein. 

Die Tao-Lehre ist vom 
Bewusstsein getragen, dass 
es keine universellen Wahr-
heiten geben kann. Denn sie 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LUTZ HIEBER

  206

weiß um den fortwährenden Wandel aller Realität. „Das Dasein 
aller Dinge eilt dahin wie ein rennendes Pferd. Keine Bewegung, 
ohne dass sich etwas wandelte; keine Zeit, ohne dass sich etwas 
änderte“ (Dschuang Dse 1951: 129). 

Darin ist auch das Wissen um die Relativität von Werturteilen 
enthalten. Und so weiß der Philosoph, „dass Wert und Unwert al-
le ihre Zeit haben und nicht als etwas Absolutes angesehen wer-
den können“ (a. a. O.: 128). Für ihn wäre die Formulierung eines 
kategorischen Imperativs nichts anderes als ein idealistisches 
Konstrukt, das zerschellt, wenn es auf die gesellschaftliche Reali-
tät trifft. 

Werte sind durch die gesellschaftlich herrschende Kultur be-
dingt. Sie können sich ändern, und wenn sie sich ändern, wird 
auch das Rechtssystem revidiert. Das Strafrecht, wie es zu einer 
bestimmten Zeit vorliegt, ist nicht als etwas absolut Gültiges zu 
betrachten. So auch die Einschätzung von Drogen, sei es Alkohol, 
sei es Marihuana oder sei es ein anderes Rauschmittel. 

Lebensweisheit  

Die Tao-Lehre steht in klarer Opposition zum Konfuzianismus. 
Dschuang Dse deckt immer wieder dessen Mängel auf, indem er 
seine Kritik mit Vorliebe in die Form von Gesprächen zwischen 
Konfuzius und Lao Dse kleidet. 

Konfuzius schuf ein System, das von ihm selbst und seinen 
Schülern schriftlich festgelegt wurde. Dieses System sollte das 
geistige, ethische, soziale, wirtschaftliche und politische Leben 
Chinas bestimmen. Konfuzius ging von einem Himmelskult aus, 
von allgemeinen Gesetzen der Natur, die auch im gesellschaftli-
chen Leben Beachtung finden sollen. Für ihn hat die Familie, wie 
der Staat, eine patriarchalische Grundlage. Die Familie kann als 
eine Art Staat im Kleinen verstanden werden. „Damit hat Konfu-
zius den Himmel, den Staat und die Familie zu einer organischen 
Einheit verschmolzen, deren Lebensrhythmus durch die Riten ge-
regelt wird“ (Feifel 1982: 56). 

Lao Dse, der Begründer der Tao-Lehre, steht ebenso wie 
Dschuang Dse diesem System skeptisch gegenüber. „Die Taoisten 
waren der Meinung, dass das Ziel des Lebens in der Pflege der in-
neren Kräfte bestehe; die Confucianer, dass es in der Nachfolge 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE PSYCHEDELISCHE BEWEGUNG

207

des Guten zu suchen sei“ (Waley 1974: 194). Für die Taoisten ist 
jede Doktrin des Guten, jede Formulierung universaler Werte, die 
das menschliche Zusammenleben regulieren sollen, von vornher-
ein zum Scheitern verurteilt. Tatsächlich haben solche Doktrinen 
immer wieder zu Unheil geführt. Für Europa kann man in diesem 
Zusammenhang an die Religionskriege des 16. und 17. Jahrhun-
derts denken, für die USA an den Vietnamkrieg der 1960/70er 
Jahre. Kriege wie diese werden stets mit der Pflicht zur Verteidi-
gung allgemeingültiger Werte und Ideale begründet. Tatsächlich 
handelt es sich aber um zivilisatorische Katastrophen. 

Die Psychedeliker strebten danach, einen Lebensstil zu ver-
wirklichen, der es erlaubt, dass sich die seelische Gestimmtheit 
des Einzelnen – in jeweils individueller Weise – im Einklang mit 
den Mitmenschen und mit der Natur entfalten kann. In der Um-
bruchphase der 1960er Jahre rückten sie von jener traditionellen 
Haltung ab, die darauf setzt, das gesellschaftliche Leben durch 
das Etablieren universell gültiger Moralprinzipien zu verbessern. 
Vielmehr strebten sie eine Stärkung individueller Grundrechte 
und Freiheiten an, sie setzten stärker auf Kreativität und Ver-
ständnis des Einzelnen statt auf seine Lenkung durch Staat und 
Kirchen. In diesem Sinne konnte sie Einiges von der taoistischen 
Philosophie lernen. 

Und wir Westeuropäer des frühen 21. Jahrhunderts können 
auf die Aneignungsformen der US-amerikanischen Postmodernis-
ten vor vierzig Jahren zurückgreifen, wenn wir uns für Dschuang 
Dse interessieren. Denn diese haben bereits interpretatorische 
Vorarbeiten geleistet, die uns den Einstieg in die fremde Welt der 
altchinesischen Philosophie erleichtern können. Sofern sie die ost-
asiatische Philosophie für ihre Lebenspraxis fruchtbar gemacht 
haben, muss sie nicht mehr nur als trockenes philosophiege-
schichtliches Wissen gelesen werden, sondern kann Lebensweis-
heit sein. 

Als Schlusssatz wähle ich einen Satz des Dschuang Dse, den 
ich in meinem Buch dick angestrichen habe: „Jedes verwirklichte 
Ideal führt zum Übel“ (Dschuang Dse 1951: 182). Es lohnt sich, 
über diese tiefe Weisheit nachzudenken. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LUTZ HIEBER

  208

Literatur  

Chipp, Herschel B./Richardson, Brenda (1965): Katalog zur Aus-
stellung „Jugendstil & Expressionism in German Posters“, 
University Art Gallery 16.11.–09.12.1965, University of Cali-
fornia, Berkeley. 

Cohen, Allen (1967): The Gathering of the Tribes, San Francisco 
Oracle, Vol. 1 No. 5 (January issue). 

Cohen, Allen (1993): A New Look to the Summer of Love, Im 
Katalog zur Ausstellung „America – The Other Side“, Clemes-
Sels-Museum Neuss 04.04.–23.05.1993, S. 37 ff. 

Dschuang Dsï [ = Dschuang Dse] (1951): Das wahre Buch vom 
südlichen Blütenland, Übers. von Richard Wilhelm, Diede-
richs, Düsseldorf – Köln. 

Feifel, Eugen (1982): Geschichte der chinesischen Literatur, WBG, 
Darmstadt. 

Gilcher-Holtey, Ingrid (2001): Die 68er Bewegung – Deutschland, 
Westeuropa, USA, C.H. Beck, München. 

Grushkin, Paul D. (1987): The Art of Rock, Abbeville, New York – 
London – Paris. 

Heller, Steven (1992): Victor Moscoso – Master of Psychedelic Let-
tering, Off the Wall, Vol. 1 issue 4, p. 4. 

Hermann, Heinz-Dieter (19775/76): Mathematik im Projektunter-
richt, Ästhetik und Kommunikation 22/23, Jg. 6/7, S. 88–103. 

Hieber, Lutz (2005): Die US-amerikanische Postmoderne und die 
deutschen Museen, In: Lutz Hieber/Stephan Moebius/Karl-
Siegbert Rehberg (Hg.): Kunst im Kulturkampf, transcript, Bie-
lefeld, S.17–32. 

Hieber, Lutz/Urban, Andreas (2008): KörperFormen – Mode 
Macht Erotik, Schriften des Historischen Museums Hannover, 
Bd. 32. 

Huyssen, Andreas (1993): Postmoderne – eine amerikanische In-
ternationale? In: Huyssen, Andreas/Scherpe, Klaus R. (Hg.): 
Postmoderne, Reinbek bei Hamburg, S. 13–44. 

Perry, Charles (1984): The Haight-Ashbury, New York: Random 
House. 

Peterson, Christian A. (2002): Photographic Imagery in Psyche-
delic Music Posters of San Francisco, History of Photography, 
Vol. 20 (Winter issue), p. 311–323. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE PSYCHEDELISCHE BEWEGUNG

209

Raussert, Wilfried (2003): Avantgarden in den USA – Zwischen 
Mainstream und kritischer Erneuerung 1940–1970, Campus, 
Frankfurt/M – New York. 

Rubin, Jerry (o. J. [1968]): For Mayor of Berkeley, o. O. [Berkeley]. 
Rubin, Jerry (1971): Do it! – Scenarios für die Revolution, Rowohlt, 

Reinbek bei Hamburg. 
Rucht, Dieter (1994): Modernisierung und neue soziale Bewegun-

gen, Campus, Frankfurt/M – New York. 
Suzuki, Daisetz T. (1958): Zen und die Kultur Japans, Rowohlt, 

Hamburg. 
Suzuki, Daisetz T. (1960): Der westliche und der östliche Weg, Ull-

stein, West-Berlin.. 
Suzuki, Daisetz T. (1969): Die große Befreiung – Einführung in 

den Zen-Buddhismus, Rascher, Zürich – Stuttgart. 
Tomlinson, Sally (2001): Psychedelic Rock Posters: History, Ideas, 

and Art, Im Katalog zur Ausstellung „High Societies – Psy-
chedelic Rock Posters of Haight-Ashbury“, 26.05.–12.08.2001, 
San Diego Museum of Art, p. 14–37. 

Waley, Arthur (1974): Lebensweisheit im Alten China, Suhrkamp, 
Frankfurt/M. 

Watts, Alan et al. (1967): Changes, San Franciso Oracle, Vol. 1 No. 
7 (March issue). 

Weber, Max (1988): Die protestantische Ethik und der Geist des 
Kapitalismus, Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie 
Bd. 1, J. C. B. Mohr, Tübingen 

Wilhelm, Richard (1951): Einleitung [zu Dschuang Dsïs Werk], In: 
Dschuang Dse (1951), S. IX–XXIII. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210

V. Zum Abschluss 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 213

Philosophie und Rausch:  

die philosophische Bedeutung des 

Alkohols bei Platon 

MARIANNE RIERMEIER UND PETER M. STEINER

Wein und Wahrheit  

Rausch und Ekstase, Verzückung und Raserei gehören seit alters 
im Namen des Dionysos zusammen.1 Den „trunkenen Reigenfüh-
rer des Erdkreises“ nennt Walter F. Otto den griechischen Gott des 
Weines. In dem ihm geheiligten Getränk wird die Wahrheit des 
Lebens genossen. Die Spruchweisheit „en oino aletheia“ ist uns 
zwar in ihrer lateinischen Form – „in vino veritas“ – vertrauter, 
doch geht sie bis auf den Lyriker des 7. vorchristlichen Jahrhun-
derts, Alkaios, zurück. Im Wein ist Wahrheit, nur, welche „Wahr-
heit“ ist damit gemeint? Ist im Wein nicht zunächst und vor allem: 
der Rausch? Stehen Wahrheit und die Menge des Weins oder der 
Grad der Berauschtheit in Beziehung zueinander?  
 Die Philosophie sucht die Wahrheit mit Hilfe des Logos, mit 
Hilfe von Wort, Begriff und Sprache. Was würde der Wein hier 
helfen? In keinem Text der Antike ist diese Verbindung deutlicher 
und zugleich schöner dargestellt als im „Symposion“ des Platon. 
Den Titel trägt dieser Dialog wegen des Gastmahls, zu dem der 
junge Tragödiendichter Agathon eingeladen hatte, um den Sieg 

                                               
1  Dieser Beitrag ist eine überarbeitete und gekürzte Version des 2. 

Kapitels aus dem Buch „Zu Tisch mit großen Denkern. Philosophi-
sche Gaumenfreuden samt Kochrezepten“ von Marianne Riermeier 
und Peter M. Steiner, München 2008. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARIANNE RIERMEIER UND PETER M. STEINER

  214

nach der öffentlichen Aufführung seines ersten Stücks zu feiern. 
Einige der bedeutendsten Athener Intellektuellen dieser Zeit wa-
ren geladen, die schließlich auch selbst mit Reden auftreten. Ne-
ben Agathon selbst der Komödiendichter Aristophanes, der Arzt 
Eryximachos, der adlige und reiche Pausanias, der jugendliche 
Phaidros, dem Platon einen Dialog dieses Namens widmet, 
schließlich Sokrates und der politisch einflussreiche Adlige Alki-
biades. 
 Schon zu Beginn wird der Gott des Weines und des Theaters, 
Dionysos, als Schiedsrichter angerufen, als Sokrates dem Gastge-
ber widerspricht, dass der nahe Umgang mit dem Klügeren den 
Dümmeren „weiser“ machen würde. Das wäre ja, meint Sokrates, 
wie wenn durch einen Wollfaden die Flüssigkeit aus einem vollen 
Becher in einen leeren fließen würde. (Die Antike kannte aus der 
Beobachtung den Kapillareffekt.) Womit ganz beiläufig vorweg-
genommen ist, was Sokrates, Alkibiades und den Wein in einem 
Drama ganz eigener Art miteinander verbindet.  
 Nachdem alle gespeist hatten, ein Trankopfer gebracht wurde 
und auch sonst dem Brauchtum gemäß ein Gesang auf den Dio-
nysos dargebracht war, wurde von den Teilnehmern des Sympo-
sion bestimmt, dass sie, weil der Rausch aus „medizinischen 
Gründen“ nachteilig sei, dieses Mal nur „aus Lust“ trinken und 
sich mit Reden über den Eros unterhalten wollten. 

Wein und Pol it ik  

Im Zustand der Trunkenheit schwärmte eine Gruppe junger Män-
ner durch die Stadt und schlug im Übermut einigen Hermen das 
vorragende Geschlechtsteil ab. Das Ergebnis dieser nächtlichen 
Szene löste in Athen während der Zeit des Peloponnesischen 
Krieges einen Skandal aus. Die Schändung der dem Gott Hermes 
geheiligten Stelen, eines hoch verehrten Fruchtbarkeitssymbols, 
hatte weit reichende Folgen. Denn es war derselbe Alkibiades, der 
415 v. Chr. die athenische Strafexpedition gegen die Kolonien auf 
Sizilien anführen sollte, und der unter Verdacht geriet, bei dem so 
genannten Hermenfrevel beteiligt gewesen zu sein und zudem 
noch im privaten Kreis die geheiligten Mysterien entweiht zu ha-
ben: ein doppelter Fall von Gottlosigkeit und Hybris. Plutarch be-
stätigt in seiner Alkibiades-Biographie, dass die Randalierer die 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE UND RAUSCH

215

Tat im betrunkenen Zustand begingen. Diese Ereignisse stehen 
nicht nur am Anfang des Untergangs des begabtesten Atheners, 
Alkibiades, sondern auch am Anfang des politischen Niedergangs 
des stolzen Stadtstaates Athen, in seinem Bestreben, die Vorherr-
schaft über die griechische Welt zu erringen. 

Platons Symposion 

Alkohol, Politik, Religion und die Frage nach der Wahrheit bilden 
einen Zusammenhang für das untergründig waltende Drama des 
Dialogs „Symposion“, der als Platons philosophische Schrift über 
das Wesen der Liebe und des Schönen gilt. 
 Innerer Gehalt und äußere Gestalt sind in den platonischen 
Dialogen eng miteinander verwoben, so auch im „Symposion“. 
Agathon hatte auch Sokrates zu seinem Fest geladen und dieser 
machte sich „schön“ für das Ereignis. Er hatte sich eigens dafür 
gebadet und Sandalen angezogen, was sonst nicht seine Gewohn-
heit war. Dennoch kommt er nicht deswegen zu spät zur Einla-
dung, sondern weil ihn ein Gedanke auf dem Weg buchstäblich 
überfällt und zum Verharren und Nachdenken zwingt, was, wie 
sein Freund Aristodemos berichtet, häufig vorkam. Als Sokrates 
endlich eintrifft, ist der größte Teil des Mahles schon verzehrt. 
Zwar erfahren wir von Platon nicht, was der Gastgeber beim 
Symposion an Speisen auftischt, aber die Haltung des Sokrates 
dazu können wir aus den Worten erkennen. Er ist zwar kein 
Kostverächter, aber das Essen kann ihm auch kalt serviert werden. 
Die Einladung des Gastgebers Agathon jedoch, sich zu ihm auf 
die Liege zu gesellen, nimmt er gerne an.  
 Den bei solchen Gelegenheiten obligatorischen musischen Teil 
des Gelages nehmen im „Symposion“ die sechs Reden über den 
Eros, also über das Liebesverlangen, ein. Die Teilnehmer betrach-
ten das Phänomen von verschiedenen Standpunkten aus, wobei 
sie seine Bedeutung weit über den Rahmen zwischenmenschli-
cher, vorwiegend homoerotischer, Beziehungen hinaustragen. 
Nur Alkibiades, der verspätet und schon betrunken beim Gast-
mahl eintrifft, weigert sich, über den (Gott) Eros zu sprechen und 
hält stattdessen eine Lobrede auf seinen angeblichen Liebhaber 
Sokrates. Philosophisches Herzstück des Dialogs ist die von Sok-
rates vorgetragene Lehre, die ihm einst von der Priesterin und 
Philosophin Diotima vorgetragen wurde, die den Eros als Auf-

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARIANNE RIERMEIER UND PETER M. STEINER

  216

stieg vom Verlangen nach einzelnen schönen Menschen zum Ver-
langen nach der Idee des Schönen selbst skizziert. 
 Platon schrieb das „Symposion“ um 380 v. Chr. Die dramati-
sche Zeit aber, in der der Dialog spielte, war das Jahr 416 v. Chr., 
unmittelbar nach dem ersten Sieg des Tragödiendichters Agathon 
bei den Dionysien, den jährlich abgehaltenen kultischen Theater-
festspielen in Athen. Es war eine Zeit enormer Umbrüche in Grie-
chenland. Die Griechen haben nicht lange davor große Siege ge-
gen das übermächtig scheinende Perserreich errungen und liegen 
sich nun im Peloponnesischen Krieg in den Haaren: Athen gegen 
Sparta. Ein Kampf des Neuen gegen das Alte; der damaligen neu-
en Herrschaftsform der Demokratie gegen eine Militärdiktatur. 
Alles, was Europa heute ausmacht, hat seinen Ursprung im Athen 
der damaligen Zeit: Politik und Rhetorik, Geschichtsschreibung 
und Philosophie, Theater, die Künste und Schulen entstehen ge-
rade. Die althergebrachte Religion wird kritisiert, ja in Frage ge-
stellt. Unter modernen Althistorikern, wie bei Paul Veyne (1987) 
nachzulesen, kam auch schon die Meinung auf, ob die Griechen 
dieser Zeit überhaupt noch an ihre Mythen geglaubt hätten. 
Gleichzeitig entstehen jedoch in dieser Zeit einige der bedeutends-
ten religiösen Bildwerke, die wir mit dem klassischen Altertum 
verbinden: Der Parthenon auf der Akropolis und die Zeusstatue 
des Phidias im Zeustempel von Olympia. 
 In diese Zeit hinein, schon am Ausgang der Epoche, wird Pla-
ton 427 v. Chr. geboren. Er stammt aus einer aristokratischen Fa-
milie in Athen und hätte durchaus in die Politik gehen können, in-
teressierte sich aber zunächst mehr für das Theater. Nachdem er 
Sokrates begegnet war, verschrieb er sich der Philosophie. Nach 
dem Tod des Sokrates im Jahr 399 v. Chr., dem er später in seinen 
Dialogen ein zeitloses Denkmal gesetzt hatte, verließ er Athen und 
suchte Mathematiker und andere Philosophen in Großgriechen-
land auf. Dieses Gebiet umfasste nicht nur die Inseln und Klein-
asien, sondern Süditalien und Sizilien, ja manche Kolonie befand 
sich sogar im heutigen Frankreich und Spanien. 
 Das Reisen damals war allerdings gefährlich: Platon selbst 
wurde auf einer Reise gefangen genommen und als Sklave ver-
kauft. Freilich konnte er von Freunden auch wieder freigekauft 
werden. Sein Überleben während der Zeit als Sklave war durch 
getrocknete Feigen und Oliven gesichert, die er auch sonst sehr 
geschätzt haben soll. Diese Vorliebe und die Philosophie Platons 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE UND RAUSCH

217

wurden von dem antiken Philosophiegeschichtsschreiber Dioge-
nes Laertios auf folgende Weise karikiert: Der Kyniker Diogenes, 
am Straßenrand sitzend und Feigen in der Hand, soll zu dem vor-
beikommenden Platon gesagt haben: „Willst Du teilhaben?“ Als 
Platon nach den Feigen greifen will, soll er ihm auf die Finger ge-
schlagen und gesagt haben: „Teilhaben, nicht Mitessen!“ Das war 
natürlich eine bissige Anspielung auf Platons Lehre von den un-
sinnlichen Ideen, an denen die physischen oder sinnlich wahr-
nehmbaren Dinge nach Platon „teilhaben“. 
 Schon diese kleine Anekdote zeigt hinlänglich, dass Platon mit 
seiner Philosophie nicht alle überzeugen konnte. Schon früh konn-
ten sich schier unausrottbare Vorurteile bilden: die Unsinnlichkeit 
der platonischen Liebe, die Ungreifbarkeit der platonischen Idee, 
die „Utopie“ des platonischen Staatsentwurfs. Kaum einer formu-
liert es so drastisch wie Nietzsche in der „Götzendämmerung“: 
Plato ist ein Feigling vor der Realität – folglich flüchtet er ins Ideal.  
 Der Kulturkritiker Nietzsche gilt zugleich als „Wiederentde-
cker“ des Dionysischen, eines rauschhaften Lebensgefühls. Und 
Platon gilt Nietzsche als Apolliniker und damit als verstandesge-
leiteter Gegenspieler des Dionysischen, der aus Furcht und im fei-
gen Rückzug vor den sinnlichen Genüssen des Lebens befindlich 
sei. Wobei hier nicht übersehen werden soll, dass der „Dionysi-
ker“ Nietzsche den Wein nicht vertrug: „ein Glas Wein oder Bier 
des Tags reicht vollkommen aus, mir aus dem Leben ein ‚Jammer-
tal’ zu machen“.  
 Die alten, als bäuerlich angesehenen Fruchtbarkeits- und Erd-
Gottheiten Demeter und Dionysos stiegen im Athen des 6. Jahr-
hunderts v. Chr. zu bedeutenden Ehren auf. Die Eleusinien für 
Demeter und die Dionysien wurden zu den bedeutendsten religi-
ösen Festen. Mit beiden Gottheiten sind Leben und Tod, Trinken 
und Essen, Sterben und Wiederaufleben aufs engste verknüpft.  
 Im Namen des Dionysos erfindet Griechenland aber auch das 
Theater. Tragödie und Komödie werden nebeneinander zum Spiel 
der Maske, die dem Bürger den Spiegel seines Lebens und die 
Identität stiftende Geschichte seiner Polis vorhält. Im Fest des 
Weingottes vermischen sich so Wahrheit und Spiel, religiöser 
Ernst und spielerischer Umgang mit dem Schrecklichen und Fas-
zinierenden. Schon Heraklit erkannte Dionysos als widersprüchli-
chen Gott, der Gegensätze in sich vereint: sie feiern ihn in (lebendi-
gen) Festen, aber in ihm steckt der Tod. Damit wird ein bedeutendes 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARIANNE RIERMEIER UND PETER M. STEINER

  218

kulturelles Momentum der antiken Gesellschaft angesprochen, 
das mit Dionysos verbunden ist. Wiederum war es Friedrich 
Nietzsche, der diese Bedeutung mit seinem frühen Werk „Die Ge-
burt der Tragödie aus dem Geist der Musik“ für die neuere Zeit ans 
Licht gebracht hat und den Gegensatz der dionysischen, orgiasti-
schen, auch dunklen Seite im antiken griechischen Leben gegen-
über der apollinischen, lichtvollen und vernunftgeleiteten Seite 
betont. 
 Dieser Gegensatz ist gerade auch im platonischen „Symposion“ 
anwesend. Verkörpert ist er einerseits im „nüchternen“ Sokrates, 
der niemals betrunken zu werden scheint und gleichwohl im Phi-
losophieren, im Gespräch des Menschen mit sich selbst und mit 
anderen eine Haltung verkörpert, die den Menschen über sich 
hinaus führen soll, wie es sonst nur die Mysterien verheißen ha-
ben. Andererseits in dem vom Alkohol berauschten Alkibiades, 
der in seinem Rausch statt dem Gott Eros den Sokrates preist und 
in der nicht-literarischen, historischen Wirklichkeit im Rausch sich 
selbst und seine Heimatstadt Athen in den Abgrund reißt. 
 Das „Symposion“ führt uns das philosophische Drama der 
griechischen Erziehung und die Weitergabe des Wissens aus Liebe 
vor Augen. In der Diotima-Rede des Sokrates wird dieser Vor-
gang „die Zeugung im Schönen“ genannt. Im Subtext aber wird 
die Rolle des Alkohols in der Erziehung ausgespielt und dabei ein 
Grund geliefert für das gescheiterte Leben des begabten Alkibia-
des und das Scheitern des Sokrates als Alkibiades’ Lehrer.  

Ursprung des Weins 

Der Ursprung und die Kultivierung des europäischen Weinbaus 
liegt vor allem in Griechenland. In den Epen der „Ilias“ und der 
„Odyssee“ des Homer ist Wein das Hausgetränk der hellenischen 
Helden. Wein hatte zwar auch gesundheitliche Bedeutung, es 
werden medizinische Anwendungen zur Antisepsis, zur Schmerz-
linderung und zur Verdauungsförderung erwähnt. Doch der ge-
meinsame Weingenuss unter Männern hatte vor allem Kultcha-
rakter. Die antiken Weine sind meist sehr kräftig. Sie waren mit 
Zutaten versetzt, die wir heute befremdlich finden: Zypressenna-
deln, zerriebene Myrtenbeeren, Galläpfel und andere starke Aro-
mate. Man harzte sie sehr stark, stärker als den Retsina im heuti-
gen Griechenland, und mischte sie meist im Verhältnis ein Teil 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE UND RAUSCH

219

Wein zu zwei Teilen Wasser. Eine übliche Frage zur Qualität des 
Weines beim Händler auf dem Markt konnte lauten: Verträgt er 
drei Teile Wasser? Der Symposiarch, der Anführer des Gelages, 
bestimmte das Mischverhältnis von Wein und Wasser und damit 
meistens das Faktum, wie schnell die Teilnehmer betrunken wa-
ren.  

Platons „Weingesetz“ 

Sokrates ist der philosophische Symposiarch der meisten platoni-
schen Dialoge. Er bestimmt den Gang der Reden durch die Fra-
gen, die er seinen Gesprächspartnern stellt. Und er macht seine 
Gesprächspartner in ihren Meinungen irre, dass sie sich manch-
mal schwindlig fühlen oder gelähmt, eine Nebenwirkung, die 
auch Drogen wie der Alkohol verursachen können. Auch im 
„Symposion“ stellt Sokrates den Inbegriff des Philosophen dar. Er 
ist zwar arm an Mitteln, normalerweise läuft er barfuss, aber für 
die Einladung des Agathon, des „Guten“, macht er sich schön. 
Sein eigentlicher Reichtum ist seine beharrliche Suche nach Wis-
sen und Wahrheit, und er behauptet von sich: Ich weiß, dass ich 
nichts weiß. Er repräsentiert das Wesen des wahren Eros, den er im 
Mythos der Diotima-Rede als Kind von sterblicher Armut und 
göttlichem Reichtum erklärt, der das Schöne kennt, dabei selbst al-
les andere als schön von Gestalt ist, doch in immer währendem 
Begehren dem Schönen als Jäger nachstellt.  
 Sokrates wurde aber auch wegen der Verehrung falscher Göt-
ter angeklagt und als Verderber der Jugend. Eine Anklage, auf die 
die Todesstrafe stand, die aber selten verhängt wurde. Sokrates 
stellt im Kontrast dazu seine Tätigkeit als „Sorge um die Seele“ 
dar und als wertvollen Dienst an seiner Heimatstadt Athen. Daher 
fordert er in seiner Verteidigungsrede vor Gericht keine Strafe, 
sondern als Belohnung die Speisung im Prytaneion.  
 Das Prytaneion ist in Athen Ort des „öffentlichen Herdes“ und 
heiliger Sitz der Göttin Hestia. Die Forderung des Sokrates wurde 
als Herabwürdigung aristokratischer Werte und als ein Skandal 
empfunden. Wenn schon nicht seine Vorverurteilung durch die 
öffentliche Meinung ausschlaggebend gewesen war, so trug die 
bewusste Provokation seiner Richter sicher dazu bei. Denn allen-
falls die Olympiasieger, die das Ansehen ihrer Stadt in den Augen 
ganz Griechenlands hochhielten, wurden mit dieser Form staatli-

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARIANNE RIERMEIER UND PETER M. STEINER

  220

cher Speisung belohnt, aber nicht ein Philosoph, der sich selbst als 
eine ärgerliche Stechfliege auf der Haut des edlen Pferdes Athen 
ansah.  
 Als Konsequenz daraus räumt Platon in seinem Hauptwerk, 
der „Politeia“, dem Philosophen nicht nur den höchsten politi-
schen Rang im idealen Staat ein, sondern es wird sogar das Ge-
meinschaftseigentum des Staates unter den Mitgliedern der Regie-
rung und den so genannten Wächtern des Staates geteilt. Die Phi-
losophenherrscher selbst sollen allerdings besitzlos sein. Im Spät-
werk der „Nomoi“, den „Gesetzen“ schließlich setzt Platon auf die 
gemeinsame Speisung und das gemeinsame Trinken der sozial 
grundlegenden „Besonnenheit“ wegen:  
 Steigert der Genuß des Weines die Gefühle der Lust, des Schmerzes, 
des Zorns und der Liebe zu größerer Heftigkeit? – fragt der athenische 
Gesprächsführer in den „Nomoi“ seine Gesprächspartner, die die 
Frage entschieden bejahen. Die Wirkungen des Weines als 
Rauschmittel werden zunächst negativ beschrieben, sie würden 
die Menschen zumindest „kindisch“ machen. Dennoch würde 
sich gerade deswegen der Weingenuss für den Staat positiv aus-
wirken können. Darin liegt auch die alte Weisheit der griechischen 
Medizin, dass erstrebte Wirkungen nur durch das erreicht wer-
den, was zunächst scheinbar ihr Gegenteil erzeugt: Wer sich kör-
perlich fit machen will, muss seine Leistungsgrenzen auch erwei-
tern, indem er sich verausgabt. Wer sich aber verausgabt hat, fühlt 
sich freilich erst einmal schwächer und nicht stärker. Die positive 
Wirkung stellt sich also nicht unmittelbar ein, sondern nur durch 
permanentes Training. Ähnlich soll es sich mit dem Weingenuss 
verhalten. Im Effekt soll die berauschende Wirkung des Weins die 
Furchtempfindung des Menschen erproben.  

Zunächst macht er den Menschen, der davon getrunken hat, sogleich hei-
terer als zuvor, und je mehr er davon kostet, mit um so mehr frohen 
Hoffnungen wird er erfüllt und mit vermeintlicher Kraft? Und zuletzt 
wird daher ein solcher, weil er sich weise dünkt, ganz voll von Zügello-
sigkeit in Reden und Gebaren, voll von jeder Art von Furchtlosigkeit, so 
dass er unbedenklich alles heraussagt und ebenso auch tut? - heißt es in 
den „Nomoi“ (649 b).  

Der im vorgeschriebenen Symposion hergestellte Weinrausch 
wird also zur Probe sozialer Tugenden eingesetzt. Essen und 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE UND RAUSCH

221

Trinken erhalten bei Platon so gesehen eine fundamentale Bedeu-
tung für die Bildung des Menschen und sein gelingendes Zusam-
menleben! 

Die Tragödie des Alkibiades ... 

Und schon im Dialog „Symposion“ bietet uns der „zügellose“, be-
reits bei seiner verspäteten Ankunft beim Gelage betrunkene Al-
kibiades die später philosophisch ausgeführte Probe aufs Exem-
pel. Alkibiades, der begabte, vermögende junge Mann, aus poli-
tisch einflussreicher Familie, erzählt im Weinrausch ohne Um-
schweife die Wahrheit über Sokrates. Einerseits wirft er ihm vor, 
er würde ihm immer nachstellen, im Verlauf des Berichts wird je-
doch zunehmend deutlich, dass er selbst der Nachstellende ge-
worden ist. Alkibiades, der sich zunächst zänkisch gibt, zeigt sich 
schließlich als glühender Bewunderer und Liebhaber des Sokrates, 
dieses älteren und, nach oberflächlichen ästhetischen Maßstäben, 
faunisch-unattraktiven Mannes. Die Alkibiadesrede stellt aber 
nicht nur Sokrates ins rechte Licht, sie entlarvt auch Alkibiades 
selbst. Er spricht im Wein die Wahrheit aus, die ihn selbst als 
Menschen charakterisiert, der seinen maßlosen Ehrgeiz politisch 
auslebt.  
 Das platonische „Symposion“ spielt zu eben der Zeit, als der 
um 450 geborene, hochbegabte Alkibiades sich in die athenische 
Außenpolitik einzumischen beginnt. Es deutet sich die spätere Ka-
tastrophe an, die Alkibiades eng mit dem Schicksal und Nieder-
gang Athens und seinem eigenen verknüpft. Bald nach dem 
Gastmahl bei Agathon gerät Alkibiades, der um 415 v. Chr. die 
athenische Strafexpedition gegen die Kolonien auf Sizilien mitan-
führen soll, unter Verdacht, den „Hermenfrevel“ begangen zu ha-
ben. In den Wochen vor dem Auslaufen der attischen Schiffe zur 
Expedition nach Sizilien unter Führung des Alkibiades, des Lama-
chos und des Nikias wurden im ganzen Stadtgebiet Athens von 
unbekannten Personen die Hermes-Stelen beschädigt, eine Aktion 
offensichtlich mutwilligen Religionsfrevels, der in den Augen aller 
Gläubigen den göttlichen Unwillen auf die Stadt und das bevor-
stehende Unternehmen lenken musste, so schreibt Thukydides in 
seiner „Geschichte des Peloponnesischen Krieges“. Die für die Expedi-
tion eintretenden politischen Kräfte aus dem „demokratischen 
Lager“ waren bei ihrer Leitung zwar durch die Strategen Lama-

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARIANNE RIERMEIER UND PETER M. STEINER

  222

chos und Alkibiades repräsentiert und die Partei, die eher einen 
Ausgleich mit Sparta anstrebte und bei der Entscheidung über das 
von ihr nicht begrüßte Unternehmen unterlegen war, durch ihren 
Wortführer Nikias. Auf beiden Seiten des Lagers gab es offenbar 
weiterhin Animositäten gegen die gefundene Kompromisslösung 
bei der Einsetzung der „strategoi autokratores“ genannten militäri-
schen Befehlshaber, speziell des Alkibiades, der eine Anzahl poli-
tischer Gegner auch im demokratischen Lager hatte. 
 Der Frevel an den Hermen wurde von seinen Gegnern offen-
bar dazu genutzt, ihn durch Verdächtigungen politisch auszuma-
növrieren. Man sagte ihm nach, er habe früher in einem Privat-
haus in pietätloser Weise eine Nachahmung der eleusinischen 
Mysterien veranstaltet, erhob aber zunächst mit Bedacht keine 
weitergehenden Beschuldigungen gegen ihn. Außer auf Alkibia-
des richteten sich Verdächtigungen aber zugleich auch gegen die 
Anhänger der sogenannten „Oligarchen“, bei denen seitens der 
„Demokraten“ stets die Bereitschaft vermutet wurde, den Interes-
sen des Volkes entgegenzuhandeln. Erst nachdem die Flotte be-
reits abgefahren war, kam es in Athen zu mehreren Verhaftungen. 
In Abwesenheit des Alkibiades wurde schließlich gegen ihn ein 
Verfahren wegen Religionsfrevels eröffnet, und er wurde deswe-
gen aus Italien nach Athen zitiert, was er aber mit einem Wechsel 
der Fronten auf die Seite Spartas beantwortete. Das führte zu ei-
nem Todesurteil gegen ihn, welches wiederum später, nach sei-
nem erneuten Frontwechsel im Jahre 408, aufgehoben wurde. Als 
Alkibiades schließlich zu den Erzfeinden der Griechen, den Per-
sern überläuft und auch dort in der üblichen Weise triumphierend 
auftritt, wird sein Leben durch angeordneten Mord beendet.  

... und ihre Ursachen 

Wie auch immer man das historische Geschehen deutet und wel-
che Gründe auch hinter den Verurteilungen durch die Athener 
gestanden haben mögen: Der persönliche Charakter des Alkibia-
des wird von Platon im Dialog mit Namen „Alkibiades I“ treffend 
dargestellt, nämlich hochmütig und sich allen anderen überlegen 
dünkend. Der Wein nun scheint nach Ansicht Platons die Anlagen 
des Alkibiades nur verstärkt zum Vorschein gebracht zu haben:  

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE UND RAUSCH

223

„Zunächst macht er den Menschen, der davon getrunken hat, sogleich 
heiterer als zuvor, und je mehr er davon kostet, mit um so mehr frohen 
Hoffnungen wird er erfüllt und mit vermeintlicher Kraft? Und zuletzt 
wird daher ein solcher, weil er sich weise dünkt, ganz voll von Zügello-
sigkeit in Reden und Gebaren, voll von jeder Art von Furchtlosigkeit, so 
dass er unbedenklich alles heraussagt und ebenso auch tut?“  

Dieses Ergebnis des Weingenusses sei aber nicht nur eine Frage 
der seelischen Beschaffenheit des Individuums oder seines Cha-
rakters, sondern auch der dahinter bestimmenden Notwendigkeit 
in der Natur. Platon führt im naturphilosophischen Dialog „Ti-
maios“ aus, dass die grundlegenden Elemente, Feuer, Wasser, Luft 
und Erde in entsprechender Mischung nicht nur verschiedene na-
türliche Dinge zusammensetzen, sondern auch verschiedene Wir-
kungen erzeugen. Und so wird der Wein als eine Mischung aus 
Wasser und Feuer angesehen. Aus dieser Sicht kann begründet 
werden, warum eine an sich schon „feurige“ Persönlichkeit wie 
Alkibiades durch das „Feuer“ im Wein nur umso feuriger, ja halt-
los und ungezügelt werden konnte. Alkibiades entzieht sich in 
seinem politischen Ehrgeiz der Philosophie – Thyrsusträger sind 
viele, Bakchanten nur wenige, sagt Sokrates im „Phaidon“. Nur 
wenigen Anhängern der Mysterien und des Dionysos wird, auch 
wenn noch so viel Weingenuss im Spiel ist, die Lehre wirklich 
aufgehen.  
 An Sokrates aber, der den Athenern als Philosoph und durch 
die Befragung des delphischen Orakels als „Weisester“ seiner 
Zeitgenossen bekannt ist, bleibt doch etwas hängen durch die Ta-
ten des Alkibiades. Wäre Alkibiades ein Schüler des Sokrates 
geblieben oder hätte er sich vielmehr der Philosophie verschrie-
ben, wäre er dem Alkohol vielleicht nicht nur nicht verfallen, son-
dern hätte auch seine ehrgeizigen Pläne in der athenischen Politik 
nicht in der bekannten Weise verfolgt.  
 Indirekt zeigt Platon im „Symposion“ und im „Alkibiades I“ al-
lerdings auch das Scheitern des Sokrates als Lehrer. Es ist eben, 
wie Sokrates mit seinem physikalischen Beispiel vom leeren und 
vollen Becher, die durch Kapillarkräfte Flüssigkeiten austauschen, 
zurecht sagt, nicht so, dass die Anwesenheit des „Weisen“ einen 
Dummen klüger machen würde. Ein Scheitern, das Platon selbst 
mit dem Tyrannen von Syrakus, Dionysios, und dessen Verwand-
ten Dion, erfährt. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARIANNE RIERMEIER UND PETER M. STEINER

  224

 Sokrates nimmt, am Ende des „Symposion“, nachdem er alle 
unter den Tisch getrunken hat und schon die neue Sonne am 
Himmel steht, sein Tagesgeschäft wieder auf und „ärgert“, philo-
sophierend, Athen. Und Platon hinterlässt eine philosophische 
Lehre über die Beherrschung der Furcht durch den Wein. Im Wein 
ist zwar „Wahrheit“, doch im Leben bringt der Wein allein, auch 
wenn er dem Gott Dionysos heilig ist, keine Erlösung, dies wäre 
allein möglich, meint der platonische Sokrates, wenn der Wein 
zwar genossen, die Philosophie dabei aber nicht vernachlässigt 
wird. 

Das Symposion im „wirkl ichen Leben“  

Das Symposion, dem (nicht nur) die intellektuelle Schicht Athens 
eine so bedeutsame Rolle zuwies, war, betrachtet man Darstellun-
gen auf Vasen und Trinkgeschirr, wohl oft nichts anderes als ein 
„Herrenabend“, bei dem es mehr oder weniger ausgelassen zu-
ging.  
 Wohlriechende Öllampen tauchten den Speisesaal in ange-
nehmes Licht. Bequem ausgestreckt auf seinem Liegesofa, inmit-
ten seiner Gäste, die zum Empfang mit duftenden Kränzen aus 
Lorbeer, Efeu und Myrte geschmückt wurden, mag der Hausherr 
seinen Dienern befohlen haben, Körbe mit schneeweißen Gersten-
broten, Sesamkringeln und Weizenlaibchen mit Mohn anzubieten. 
Appetitanregende Vorspeisen – Salat und Gemüseplatten, geba-
ckener Käse, frisches Obst, Pasteten, Meeresfrüchte – sind auf 
kleinen Tischchen, zwischen den Liegen, arrangiert. Begleitet vom 
Klang der Flötenspielerinnen wurden große Kessel mit aromatisch 
duftender Fisch- oder Kichererbsensuppe hereingebracht. Ge-
schmortes oder am Spieß gebratenes Lamm oder Zicklein und an-
dere Fleischdelikatessen in stark gewürzten Saucen folgen als 
Hauptgang. 
 „Haben die Männer ihr Essen schon beendet?“ – fragte der 
Gastgeber in die Runde, denn erst dann wurde der Wein gereicht 
und das Trinkgelage konnte beginnen. Einige der Sklaven räum-
ten die Tische fort, fegten den Boden sauber von Knochen und Es-
sensresten und brachten neu aufgedeckte mit den Nachspeisen, 
süßen Kuchen, Käsen, getrockneten Früchten und Nüssen herein. 
Andere boten den Gästen Handbecken mit parfümiertem Wasser 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE UND RAUSCH

225

und weiche Tücher zum Säubern der Finger dar, verteilten Efeu-
Kränze zu Ehren des Dionysos, verbrannten Weihrauch und an-
deres Räucherwerk. 
 Den hübschesten Knaben wurde die Ehre zuteil, die großen, 
tönernen, bauchigen Mischgefäße, Krater genannt, mit dem be-
reits mit Wasser vermischten Wein ins Andron, in den eigens für 
das abendliche Symposion vorgesehenen Raum zu bringen. Nach 
dem Trankopfer wurden die ersten Becher geleert und schon bald 
erklang das erste Skólion, ein Trinklied. Einige der Freunde des 
Gastgebers teilten ihre Liege mit den Musikerinnen, mit Knaben 
oder seinen Söhnen und wetteifern mit ihnen beim Kóttabos, dem 
wohl beliebtesten Gesellschaftsspiel der damaligen Zeit. Aus den 
noch nicht ganz geleerten Trinkgefäßen wird der Rest herausge-
schleudert und so versucht, ein Objekt umzuwerfen oder zumin-
dest zu treffen. Flöten- und Lyramusik, Gesang, Tanzeinlagen und 
der Vortrag von Erzählungen, Dichtung oder Spielszenen gehören 
zum Unterhaltungsprogramm, an dem sich die geladenen Gäste 
rege beteiligen. Dass es bei derlei Vergnügungen und mit fort-
schreitendem Alkoholgenuss zur Befreiung von Hemmungen 
kam, sowohl in der Sexualität als auch bei anderen menschlichen 
Regungen, ist bezeugt.  
 Ob es wie beim platonischen Symposion „beim Trinken aus 
Lust“ und bei den „Reden über den Eros“ blieb oder ob ein Sym-
posion – wie auf so vielen dargestellten Szenen auf Trinkgefäßen 
und Vasen – zur Orgie wurde, das lag und das wäre heute nicht 
anders, an der Moral der Teilnehmer. 
 Die Frauen des Hauses nahmen an diesen abendlichen Ver-
gnügungen der Männer nicht teil, denn im Gesellschafts- und All-
tagsleben gab es die strikte Geschlechtertrennung, die natürlich 
Musikerinnen, Tänzerinnen und Hetären nicht umfasste. Doch si-
cher wusste sich auch das schöne Geschlecht der damaligen Zeit 
zu amüsieren. Entsprangen die Darstellungen unbekleideter Frau-
en bei Symposien, bei denen nur weibliche Gäste zugegen waren, 
wohl eher der Phantasie der Männer, wurde doch auch in der Li-
teratur einiges über Weibsbilder geschrieben, die ganze Nächte 
durchfeierten.  

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARIANNE RIERMEIER UND PETER M. STEINER

  226

Der Wein beim Symposion 

Wein ist fester Bestandteil der kulturellen Tradition Griechen-
lands, der Geschichte und des Ausdrucks der griechischen Kunst. 
Seit alters her bestimmt er die Lebensweise der Griechen und ist 
auch heute noch Teil einer bestimmten Lebensart. Die Wiege des 
griechischen Weinbaus stand wohl in Kreta, wie Funde von Stein-
keltern und Tongefäßen aus der minoischen Zeit, also vor mehr 
als 3000 Jahren v. Chr., beweisen. 
 Das Beispiel von Thasos, der nördlichsten Ägäis-Insel, zeigt, 
welche Bedeutung Wein und Weinanbau schon seit Jahrtausenden 
in Griechenland hat. Dort kannte man bereits vor 2400 Jahren ein 
strenges Weingesetz, dass den Handel mit Trauben, Most und 
Wein, die Kennzeichnung der Amphoren mit Stempel und die Be-
steuerung regelte. Bei Zuwiderhandlung gegen die gesetzlichen 
Regeln zur Weinherstellung sah es drakonische Strafen vor. 
 Das größte Problem im heißen Klima des antiken Weinanbaus 
stellte die Aufbewahrung und Konservierung des Weines dar. 
Schon bei Homer wurde der Wein geschwefelt und mit Gewürzen 
und parfümierenden Stoffen versetzt, die Becher mit Schwefel 
und Wasser gereinigt. Die Amphoren wurden mit Pech oder Pi-
nienharz abgedichtet und auf die Wein-Oberfläche wurde eine 
Harz-Öl-Schicht gegeben. Daraus entwickelte sich, was wir heute 
noch als „Retsina“ kennen.  
 Durch Stempel auf den Henkeln der Amphoren – in Rhodos 
zeigten sie eine Rose und die Abbildung des Sonnengottes, die 
gleichen Symbole, die auch auf die Münzen der Insel geprägt wa-
ren – konnte die Herkunft des Weines geschützt werden. Auf das 
Alter des abgefüllten Weines konnte man durch die Einprägung 
von zwei Namen schließen, die auf Listen geführt wurden, den 
des Keramikherstellers und eines Priesters.  
 Die besten antiken griechischen Weine kamen von den Ägäi-
schen Inseln: Samos, Rhodos, Kos, Chios und Lesbos. Für viele der 
damaligen griechischen Stadtstaaten besaß der Weinbau große 
wirtschaftliche Bedeutung, und Wein wurde in den gesamten Mit-
telmeerraum exportiert. Bei der Kolonialisierung der Mittelmeer-
länder zwischen 1000 und 600 v. Chr. brachten die Griechen ihre 
Weinbau- und Vinifikations-Techniken sowie auch ihre Rebsorten 
mit. Als sie über Sizilien nach Italien in die heutigen Regionen Ka-
labrien und Kampanien kamen, gaben sie dem Land den Namen 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE UND RAUSCH

227

Oinotria, Weinland. Vom antiken Krimisa im heutigen Kalabrien 
kam der Wein, der Olympia-Siegern vorgesetzt worden sein soll.  
 Einen Wein, den es zur Zeit Platons auch schon gegeben haben 
mag, ist der „Moscato di Siracusa“. Der süße Dessert-Weißwein 
stammt, wie der Name sagt, von Syrakus auf Sizilien. Weine der 
Provinz Siracusa sollen die Nachkommen des „Pollio“ sein, der 
nach einem sagenhaften Herrscher von Syrakus benannt wurde. 
Beim Historiker Plinius dem Älteren (23-79 n. Chr.) heißt er „Ha-
luntium“. Dieser Wein, der aus rosinierten Trauben einer auto-
chthonen Varietät des Moscato Bianco oder „Giallo Moscato“ ge-
keltert wird, hat einen Alkohol-Gehalt von 14 Volumenprozenten 
und zählt zu den ältesten Weinen Siziliens und möglicherweise 
auch der Welt. Auf Sizilien sind heute noch Flaschen zu bekom-
men, die über 150 Jahre alt und in ausgezeichnetem und genießba-
rem Zustand sein sollen.  
 Zur Beschreibung des Rebsaftes wurden auch damals schon 
blumige Worte gefunden: 

Wein von Mende ist es, welchen die Götter auf ihren weichen Lagern pinkeln. 
Süßer großzügiger Wein von Magnesia und Thasos, über den dieser Apfelge-
ruch weht, ist nach meinem Urteil der Beste von allen anderen Weinen, nach 
einem guten und zahmen Wein von Chios. Es gibt einen bestimmten Wein, den 
man saprias nennt, bei dem aus den Ausgüssen der Krüge, wenn sie geöffnet 
werden ein Veilchenduft, ein Duft von Rosen, ein Duft von Rittersporn, ja ein 
heiliger Geruch durch die ganze hoch bedachte Halle weht, Ambrosia und Nek-
tar zugleich. Dies ist der Nektar, von diesem will ich meinen Freunden bei ei-
nem fröhlichen Fest zu trinken geben; meinen Feinden aber Wein von Pepa-
rethos – so ein Fragment des Hermippos. 

Welchen Wein mögen die Gäste des Agathon beim „Symposion“ 
getrunken haben? Das lässt sich heute nicht mehr genau rekon-
struieren. Sicher ist, und das belegen die unterschiedlichsten lite-
rarischen Quellen, dass es weißen und roten Wein in den unter-
schiedlichsten Geschmacksrichtungen und Farbschattierungen 
gab. Meist war er ausgesprochen stark und süß, oft ganz oder 
teilweise aus getrockneten Trauben gekeltert. Aufgrund seiner 
Stärke wurde er auch anders gemischt als heute, denn zuerst kam 
das Wasser in das Gefäß und dann erst der Wein.  

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARIANNE RIERMEIER UND PETER M. STEINER

  228

Die Speisen beim Symposion 

Man muss sich das Essen, besonders im 5. Jahrhundert vor Chris-
tus in Griechenland, bei aller Anmut der Bilder, die wir von den 
bemalten Vasen und Trinkgefäßen kennen, als noch vergleichs-
weise archaische Veranstaltung vorstellen. Die Griechen kannten 
außer bronzenen Messern zum Zerteilen insbesondere des Flei-
sches und metallenen oder hölzernen Löffeln eigentlich kein 
Besteck. Man aß also das meiste mit den Fingern und wusch sich 
diese nach dem Mahl in kleinen Handbecken mit vielleicht par-
fümiertem Wasser. 
 Die Speisen tagsüber waren überwiegend sehr frugal und ein-
fach. Ein paar Oliven, ein Stückchen Käse, getrocknete Feigen 
oder Hülsenfrüchte aus der Hand und unterwegs oder auf der 
Agora einige von Straßenhändlern angebotene Kleinigkeiten im 
Vorübergehen, wie etwa eine gebratene Wurst. Richtig gespeist 
hat man erst am Abend, wobei das Abendessen bereits am späten 
Nachmittag beginnen konnte und sich dann bis in die Nacht hin-
ziehen mochte. Es gab einerseits das so genannte „Deipnon“, ähn-
lich wie ein Dinner, also ein Abendessen, vorzustellen, oder eben 
das Symposion – das sinngemäß für „gemeinsames geselliges 
Trinken“ steht. Und bei dem eine Trennung der Ess- und Trinkri-
tuale üblich war. Die attische Festspeise war zum Beispiel Span-
ferkel mit Erbsenbrei und in der attischen Komödie hieß es „in 
Hasenbraten leben“, wenn eine Metapher für höchstes Schlem-
merdasein benutzt wurde.  
 Beim platonischen „Symposion“ ging es kulinarisch wahr-
scheinlich etwas frugaler zu, denn Platon empfahl die vegetari-
sche Kost. Eine Begründung für vegetarische Ernährungsweise 
findet sich auch in Platons schon erwähntem Dialog „Timaios“: 
Pflanzen seien zwar lebendig und beseelt, aber nicht mit „Selbst-
bewegung“ ausgestattet, daher seien sie für den Menschen am 
besten zum Verzehr geeignet.

Gebratener Fenchel mit Bulgur, Nüssen und Trauben 
150 g Bulgur  
800 g Fenchelknollen, mit Fenchelgrün 
1 Bund Lauchzwiebeln 
300 g blaue Weintrauben 
100 g geschälte Walnüsse 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE UND RAUSCH

229

1 El Honig 
Olivenöl 
2 Tl grob zerstoßene Fenchelsamen 
2 Tropfen Asa foetida 
1 Tl Fischsauce 
Salz 
grob zerstoßener Pfeffer 

Bulgur in kochendes Salzwasser geben, 5 Minuten kochen und noch etwa 
10 Minuten quellen lassen. Fenchelknollen je nach Größe halbieren oder vier-
teln, etwa 5 Minuten in kochendem Salzwasser blanchieren, abgießen und et-
was von dem Fenchelwasser aufheben. Dann den Fenchel in heißem Olivenöl 
anbraten. Bulgur mit den halbierten und entkernten Weintrauben, den in Rin-
gen geschnittenen Lauchzwiebeln und der Hälfte von den grob gehackten und 
in etwas Ölivenöl angerösteten Walnüssen vermischen. Etwas von dem Fen-
chelwasser mit Honig, Asa foetida, Fischsauce, Pfeffer, Fenchelsamen, einer 
Prise Salz und 1 El Olivenöl verrühren, unter die Bulgurmasse mischen und 
diese 30 Minuten durchziehen lassen. Fenchel auf eine Platte geben, etwas sal-
zen und mit ein wenig Olivenöl beträufeln. Den Bulgur auf die andere Seite 
der Platte geben und alles mit dem Rest der gerösteten Walnusskerne und ge-
hacktem Fenchelgrün bestreuen. Statt der Weintrauben schmeckt es auch mit 
Granatäpfelkernen gut. 

Literatur  

Veyne, Paul 1987: Glaubten die Griechen an ihre Mythen?, Suhr-
kamp, Frankfurt/M.  

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


230

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 231

Als Ich hast du tei l  am Geheimnis der Welt 

HORST HIRSCHLER

Ich stand am offenen Sarg meines Freundes. Er sah aus, als ob er 
schliefe. Er sah aus, wie immer, wenn wir uns in den letzten fünf-
zig Jahren trafen. Ich legte meine Hand auf seine Stirn. Die Stirn 
war kalt. Die Haut fühlte sich teigig an. Er war tot. Ich trat wieder 
an den Fuß des Sarges. Seine Frau stand neben mir. Ich hätte gern 
mit ihm geredet. Aber er war tot. Ich schaute auf seine Hände. Sie 
hatten sie übereinander gelegt. Wenn er jetzt einen Finger bewe-
gen würde, dann wäre alles anders. Aber er bewegte seinen Finger 
nicht. Er war tot. 
 Manchmal kann man es mit Händen greifen, diesen Unter-
schied zwischen dem lebendigen Menschen und dem nicht mehr 
lebendigen Körper. Es geschieht viel mehr, wenn einer stirbt als 
wenn ein Motor stehen bleibt. Es verlässt den Freund sein Leben, 
seine Seele, sein Person-Sein, sein Selbst, sein Ich. Er als einmalige, 
bewusst gelebte Innenwirklichkeit dieses Kosmos verschwindet. 
Er, mein Freund, hat seinen Leib verlassen, ohne den er doch nicht 
sein kann. Von welcher Wirklichkeit rede ich, wenn ich von ihm 
jetzt noch rede? Nur von der gestrigen? 
 Hat er auch eine gegenwärtige Wirklichkeit? Wo ist er? Wo ist 
dieser Ich? Aufgehoben in einem vielfachen Sinne. 
 Beim Apostel Paulus ist die psyche die spezifisch menschliche 
Lebendigkeit, die einem Ich als einer wollenden, auf etwas ausge-
richteten Wirklichkeit eigen ist.  
 Beim Evangelisten Lukas (12, 15-21) erzählt Jesus das Gleich-
nis vom reichen Kornbauern, dessen Feld gut getragen hatte und 
der deshalb größere Scheunen bauen will „... und will sagen zu 
meiner Seele: Liebe Seele, du hast einen Vorrat für viele Jahre; ha-

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HORST HIRSCHLER

  232

be nun Ruhe, iss, trink und habe guten Mut! Aber Gott sprach zu 
ihm: Du Narr! Diese Nacht wird man deine Seele von dir fordern; 
und wem wird dann gehören, was du angehäuft hast? So geht es 
dem, der sich Schätze sammelt und ist nicht reich bei Gott.“ 
 Der Kornbauer redet mit seinem Selbst, dies Selbst wird psyche
genannt. Gott aber sagt, diese psyche, dieses Selbst, diese Seele, 
dies dein Leben-Haben, wird man von dir nehmen. Dein Leben-
dig-Sein ist unstabil. Du musst reich in Gott sein, sonst bist du 
futsch. 
 Der Evangelist Johannes lässt Jesus sagen: Wer an mich glaubt, 
der wird leben, ob er gleich stürbe. Und wer da lebt und glaubt an 
mich, der wird nimmermehr sterben. Wovon redet der johannei-
sche Jesus? Was meint da Leben?  
 Als unser Zweiter geboren wurde, durfte ich dabei sein, muss-
te aber neben dem Kreißsaal warten. Platons Phaidon „Von der 
Unsterblichkeit der Seele“ hatte ich beim Aufbruch noch schnell 
gegriffen. Nun las ich, unruhig wartend. Sokrates: Meinen wir, 
dass der Tod etwas ganz Bestimmtes ist? Gewiss, erwiderte Sim-
mias. Sokrates: Doch wohl nichts anderes als die Trennung der 
Seele vom Körper? Dann überlegt Simmias, ob die Seele nicht so 
etwas sein könnte, wie der Klang, die Harmonie einer Leier. Sok-
rates verwirft das leider, es muss etwas Schönes „an sich“ geben 
und etwas Gutes „an sich“. Wenn das klar ist, hofft Sokrates, die 
Unsterblichkeit der Seele nachweisen zu können. Bis zu dieser Sei-
te 95 kam ich, dann steht mit Hand geschrieben: Hier kam Tho-
mas an, 18. April 1965. Erster Ostertag. Als er da war, sangen 
draußen die Schwestern: Christ ist erstanden. Thomas hatte sich 
schon lange durch kräftiges Strampeln bemerkbar gemacht. Wann 
war er eine lebendige Seele geworden? 
 Ist die Seele einfach Lebendigkeit? Unsere eineinhalbjährige 
Enkelin sagte jetzt auf die Frage, wer das Krakel-Bild gemalt habe, 
zu unser aller Überraschung: Ich habe das gemalt. Erstmals sagt 
sie: Ich. Was ist Ich? 
 Die Professoren Singer und Roth haben als Gehirnforscher das 
menschliche Ich, das Selbst, das Innenbewusstseinszentrum zu 
entdecken versucht, es nicht gefunden – und scharfsinnig ge-
schlossen, es müsse wohl eine Illusion sein. Das Ich gibt es nicht. 
In Wirklichkeit sind das alles nur elektrochemische Prozesse. Ha-
bermas meint, sie seien nicht ganz auf der Höhe des klaren Den-
kens, sondern von der alten Bewusstseinsphilosophie verführt, 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALS ICH HAST DU TEIL AM GEHEIMNIS DER WELT

233

wenn sie solch ein fassbares Ich-Zentrum suchen. Ich dachte: 
Dann muß ich sie künftig mit „Guten Tag, Herr elektrochemischer 
Prozess“ begrüßen. Aber dann würden sie sich vielleicht als Per-
son nicht ganz ernst genommen fühlen. Wie wäre es, wenn sie 
verstünden, dass jenes gesuchte Ich-Zentrum in ihrem vergängli-
chen, einmaligen Gehirn-und-Körper-Geist-und-Seele-Sein be-
steht. Ich-Zentrum, Seele, das ist mein In-mir-Sein, mein Mich-
und-die-Welt-eine-Weile-Wahrnehmen-Können. 
 Manchmal, wenn ich nachts in Loccum ankomme, aus der Ga-
rage trete, die Straßenlaternen sind aus, überfällt mich dieser un-
glaubliche Sternenhimmel. Ich bin Teil der Geschichte dieses 
Kosmos, dieser fantastischen, keineswegs als notwendig zu erwei-
senden Zufallsgeschichte der Evolution. Tauche hier auf, ohne ge-
fragt worden zu sein. Nehme als das komplexeste Gebilde der 
Evolution sehr viel von diesem Universum wahr. Kann sehen, hö-
ren, riechen, schmecken, fühlen, lesen, denken, lieben und hassen, 
verletzen und heilen, töten, mein Leben verspielen, den Kosmos 
erforschen, partiell umbauen, Mandatsträger Gottes sein, lachen 
und weinen, beten und arbeiten, verzweifeln und durchstarten, 
muss wieder davon. Müssen alle, alle, alle davon, davon. 
 Ich kann fragen: Was soll das Ganze? Warum ist etwas und 
nicht nichts? Bin ich als Selbst eigentlich gewollt? Wer hat mich 
gewollt? Bin ich hier als Einzel-Ich – eine belanglose Sternschnup-
pe, der kein Gott eine Träne nachweint? Was bedeutet es, dass 
dies Universum sich in mir und anderen Menschen selbst beäugt, 
sich in die Karten schauen lässt. 
 Die Seele, das Ich, das Selbst des Menschen ist ohne die Frage 
nach Gott, mehr noch: ist ohne das Gegenüber Gottes nicht zurei-
chend zu denken. Der Psalm 8 sagt vom Menschen: Du Gott, hast 
ihn wenig geringer gemacht als ein Gottwesen, hast ihm Verant-
wortung auf Augenhöhe gegeben. Wenn ich Gott sage, meine ich 
immer, jene mich als Person betreffende Wirklichkeit, die mich 
aus sich herausgearbeitet hat. Ich meine die Wirklichkeit, die jeder 
Mensch im Gebet oder im Fluch anredet. Gott ist das Geheimnis 
der Welt, und ich habe in gebrochener Weise Anteil an diesem 
Geheimnis. Schicksal und Weg Jesu Christi sind mir der Weg, die 
Wahrheit und das Leben. 

Ist die Seele Metapher oder Wirklichkeit? 
Das ist keine Alternative. Wenn man Wirklichkeit nicht engfüh-

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HORST HIRSCHLER

  234

rend nur auf das Wiederholbare, Berechenbare reduziert, sondern 
auch z.B. das nicht fassbare Ich zur Wirklichkeit rechnet, dann 
braucht es dafür metaphorische Rede. Die zielt immer auf Realität. 

Ist die Seele unsterblich? 
Da ich durch Christus, im Glauben, aus Gnaden, in einer unver-
lierbaren Gottesbeziehung bin, ist mein Ich in Gott unverlierbar 
aufgehoben. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 235

Im Rückblick: Das Festival der Philosophie 

in Hannover  

ANNETTE WITTKAU-HORGBY

 

„Wer Neuerungen einführen will, hat alle zu Feinden, die aus der 
alten Ordnung Nutzen ziehen, und hat nur lasche Verteidiger an 
all denen, die von der neuen Ordnung Vorteile hätten.“ (Machia-
velli 1988/1532: 45). Diese wichtige Einsicht formulierte der italie-
nische Philosoph Niccoló Machiavelli vor fast 500 Jahren. Wer mit 
neuen Ideen, Ansätzen und Vorschlägen kommt, findet selten so-
fort Unterstützung. So erging es auch den Initiatoren des Festivals 
der Philosophie in Hannover, Prof. Dr. Peter Nickl, Assunta Ver-
rone und Dr. Georgios Terizakis. Die „alte Ordnung“ sieht im 
Hinblick auf die Philosophie im Wesentlichen vor, dass es sich 
hierbei um eine Disziplin handelt, die man an der Universität stu-
dieren kann. Gelegentlich werden die Einsichten und Forschungs-
arbeiten der professionellen Philosophen der gebildeten Öffent-
lichkeit auch in Vorträgen zugänglich gemacht. Aber um diese zu 
hören, müssen sich die Bürgerinnen und Bürger in die Universität 
aufmachen. Peter Nickl, Assunta Verrone und Georgios Terizakis 
schlugen vor, dass man diese Situation auch umkehren könnte. 
Die Bürgerinnen und Bürger der Stadt Hannover, so argumentier-
ten sie, sollten nicht nur zu der Philosophie kommen, sondern die 
Philosophie könnte sich doch auch selbst aufmachen und zu den 
Bürgerinnen und Bürgern kommen. Ihr Hauptargument für die 
Einführung dieser Neuerung war, dass dieses gleichermaßen zeit-
gemäß wie der Philosophietradition entsprechend sei.  
 Wie bei vielen Neuerungen wurde dieser Vorschlag freundlich 
aber zurückhaltend aufgenommen. Machiavelli hatte die Situation 
schon richtig beschrieben: Es gab zunächst „nur lasche Verteidi-

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANNETTE WITTKAU-HORGBY

  236

ger“, die sich für diese Neuerung einsetzten. Einwände gegen eine 
solche Veranstaltung gab es reichlich. Gegenüber der als Wissen-
schaft betriebenen Philosophie mussten sich die Organisatoren 
des Festivals zunächst gegen den Einwand wehren, dass ein sol-
ches Gespräch auf einem interessanten philosophischen Niveau in 
allgemein verständlicher Weise sehr schwierig, vielleicht zu 
schwierig sein würde. Die Gefahr bestehe darin, dass komplexe 
Themen zu stark vereinfacht werden würden, dass die Diskussion 
über diese Themen schnell banal werden könne. Aus der Sicht der 
Universität war dabei insbesondere die Veranstaltungsform eines 
„Festivals“ zumindest nicht unproblematisch.  
 Sowohl aus der Sicht der Universität als auch für die Stadt 
stellte sich aber darüber hinaus vor allem die Frage, ob eine solche 
Veranstaltung überhaupt publikumswirksam werden könne. Wer 
würde zu philosophischen Veranstaltungen hingehen? Würde 
überhaupt jemand kommen? Eigneten sich philosophische Refle-
xionen für ein öffentliches „Event“?  
 Die Stärke der Initiatoren des Festivals der Philosophie be-
stand darin, dass sie sich nicht beirren ließen und mit Nachdruck 
die Position vertraten, dass ein „Festival der Philosophie“ für die 
Bürgerinnen und Bürger attraktiv sein würde. Ein philosophisches 
Gespräch über ein gut gewähltes Thema werde die Bürgerinnen 
und Bürger Hannovers so sehr interessieren, dass sie an einer 
Vielzahl von sehr unterschiedlichen Veranstaltungen zu diesem 
Themenkomplex teilnehmen würden. Mit großer Beharrlichkeit 
haben sie diese Position immer wieder vertreten und Sponsoren, 
Veranstalter und Akteure davon überzeugt, dass eine solche Ver-
anstaltung erfolgreich sein würde. Immer wieder haben sie mit 
Zuversicht betont, dass ein öffentliches Interesse an einem Festival 
der Philosophie bestehe, und mit großem Einsatz und Fleiß haben 
sie im Vorfeld dieses Festival bis in die Details hinein organisiert.  
 Auch bei der Themenwahl gab es dieselben Bedenken wie ge-
genüber dem Festival überhaupt: „Die Seele – Metapher oder 
Wirklichkeit?“ Auf die Frage: „Was ist die Zeit?“ antwortete der 
spätantike, christliche Philosoph Aurelius Augustinus gegen Ende 
des vierten nachchristlichen Jahrhunderts in einer zu Recht be-
rühmt gewordenen Formulierung folgendermaßen: „Wir wissen 
genau, was wir meinen, wenn wir davon sprechen, verstehen es 
auch, wenn wir einen anderen davon reden hören. Was also ist die 
Zeit? Wenn niemand mich danach fragt, weiß ich’s, will ich’s aber 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IM RÜCKBLICK

237

einem Fragenden erklären, weiß ich es nicht.“ (Aurelius Augusti-
nus: 1982: 312).  
 Verhielt es sich mit der Seele nicht ebenso? Was ist die Seele? 
„Wenn niemand mich danach fragt, weiß ich’s, will ich’s aber ei-
nem Fragenden erklären, weiß ich es nicht.“ Vor diesem Grund-
problem, das vermeintlich Bekannte zu erklären und dabei seine 
Unbekanntheit zu entdecken und auch als solche stehen zu lassen, 
standen die Organisatoren des Festivals der Philosophie in Han-
nover. Auch gegen das Thema gab es viele Einwände. Das Thema 
sei zu breit gefasst. Außerdem sei die Zuordnung dieses Themas 
in den Kompetenzbereich der Philosophie problematisch. Denn 
obgleich die Frage nach der Existenz der Seele seit Sokrates’ Zei-
ten, also seit fast 2500 Jahren, ein Grundthema der Philosophen 
ist, könne man nicht übersehen, dass heute andere Disziplinen 
wie die Psychologie, die Psychiatrie oder die Neurologie für diese 
Frage wesentlich zuständig seien. In unserem Kulturkreis müsse 
man außerdem, wenn man über die Seele spreche, letztlich auch 
die christlichen Theologen dazu hören.  
 Die Organisatoren des Festivals nahmen diese Einwände ernst 
und reagierten auch darauf innovativ. Wenn die Zuordnung des 
Themas ‚Seele’ in den Kompetenzbereich der Philosophie heute 
zugegebenermaßen nicht mehr so klar sei, dann müsse die Ant-
wort der Philosophen eben die sein, dass sie das Gespräch zwi-
schen den verschiedenen Disziplinen ermöglichten. Und so wur-
den neben Philosophinnen und Philosophen auch Theologen, 
Künstler, Soziologen, Historiker, Politikwissenschaftler, Stadtpla-
ner und Mediziner sowie Schüler und Lehrer eingeladen, an dem 
Festival der Philosophie teilzunehmen. An prominenter Stelle – 
nämlich zum gemeinsamen Abschluss der Veranstaltung in der 
Universität – nahmen diese zum Thema „Die Seele – Metapher 
oder Wirklichkeit?“ dann auch in sehr unterschiedlicher, fächer-
spezifischer Weise Stellung. 
 Der Erfolg der Veranstaltung – insgesamt kamen etwa 5000 
Bürgerinnen und Bürger – hat den Initiatoren des Festivals der 
Philosophie Recht gegeben. Schon bei der ersten Veranstaltung im 
Rathaus konnte zur Überraschung aller ehemals „laschen Vertei-
diger“ des Festivalkonzeptes die große Halle des Hannoveraner 
Rathauses die fast 1000 Bürgerinnen und Bürger, die zu dem Er-
öffnungsvortrag gekommen waren, nicht fassen. Einige Zuhörer 
mussten deshalb nach Hause gehen, weil es nicht einmal mehr 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANNETTE WITTKAU-HORGBY

  238

Stehplätze gab. Bei sehr schönem Sommerwetter fanden dann eine 
Vielzahl sehr gut besuchter Veranstaltungen statt, und nach zwei 
ausgefüllten Tagen trafen sich immer noch etwa 600 Bürgerinnen 
und Bürger zu der Abschlussveranstaltung im Lichthof der Leib-
niz Universität.  
 Im Rückblick kann man also sagen, dass die Einführung der 
Neuerung, dass die Philosophie auch ihrerseits zu den Bürgern 
gehen kann, zumindest den Bürgerinnen und Bürgern in Hanno-
ver sehr gut gefallen hat. Von Seiten der professionellen Philoso-
phie ist hier aber wohl dennoch weiterhin eine gewisse Gewöh-
nung nötig. Dass auch ungewöhnliche Kommunikationsformen 
das philosophische Gespräch auf einem guten Niveau möglich 
machen und dem Fach – wie das Festival gezeigt hat – fraglos zu 
größerer gesellschaftlicher Präsenz verhelfen, kann nach der ge-
machten Erfahrung kaum mehr bestritten werden. Und gerade 
Philosophinnen und Philosophen sind ja darin geübt, gelegentlich 
auch ihre Positionen zu verändern, wenn die vorgetragenen Ar-
gumente oder die sichtbaren Erfolge dieses nötig machen.  
 Denn „alle Wucht und aller Wert menschlichen Urteils“ hängt 
letztlich „von der einen Eigenschaft“ ab: „dass man es berichtigen 
kann, wenn es falsch ist ... Wie ist es denn gekommen, dass ir-
gendjemandes Urteil wirklich das Vertrauen rechtfertigt? Weil er 
sich für die Kritik seiner Worte und Taten offen hielt. Weil er auf 
all das zu hören pflegte, was man gegen ihn sagen konnte, davon 
Nutzen zog, soweit es angebracht war, und sich, wie gelegentlich 
auch anderen, die Anfechtbarkeit dessen darlegte, was anfechtbar 
war ... Kein kluger Mann (und keine kluge Frau) hat je Weisheit 
auf andere Art erworben, noch liegt es in der Natur des menschli-
chen Intellekts, auf andere Weise klug zu werden.“ (Mill: 
1988/1859: 30).  

Literatur  

Aurelius Augustinus 1982: Bekenntnisse, geschrieben 397-398 n. 
Chr., zitiert nach der deutschen Übersetzung von Wilhelm 
Thimme, dtv, München. 

Mill, John Stuart 1998/1859: Über die Freiheit, Reclam, Stuttgart. 
Machiavelli, Niccoló1988/1532: Der Fürst, Reclam, Stuttgart. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 239

Zu den Autorinnen und Autoren 

Breger, Prof. Dr. Helmut ist Leiter des Leibniz-Archivs und au-
ßerplanmäßiger Professor am Philosophischen Seminar der Leib-
niz Universität Hannover. 

Emrich, Dr. Dr. Hinderk M. ist Arzt und Professor emeritus für 
Psychiatrie/Klinische Pharmakologie an der Medizinischen Hoch-
schule Hannover, Psychotherapeut und Psychoanalytiker. 

Göschel, Dr. Albrecht war bis 2006 wissenschaftlicher Mitarbeiter 
und Projektleiter am Deutschen Institut für Urbanistik, Berlin und 
ist seit 2007 Vorsitzender des „Forums gemeinschaftliches Woh-
nen“, Hannover.

Hieber, Prof. Dr. Lutz ist Professor für Soziologie an der Leibniz 
Universität Hannover. 

Hirschler, Dr. theol. h.c. Horst ist Landesbischof i.R. und Abt des 
Klosters Loccum. 

Knodt, Dr. Reinhard ist Hausautor des Bayerischen Rundfunks 
und Dozent an der Universität Bamberg und an der Universität 
der Künste in Berlin. 

Leinkauf, Prof. Dr. Thomas ist Professor für Philosophie an der 
Westfälischen Wilhelms-Universität Münster. 

Mensching, Prof. Dr. Günther ist Professor emeritus am Philoso-
phischen Seminar der Leibniz Universität Hannover. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE: METAPHER ODER WIRKLICHKEIT? 

  240

Nickl, apl. Prof. Peter ist z. Zt. Vertretungsprofessor am Philoso-
phischen Seminar der Leibniz Universität Hannover. 

Nida-Rümelin, Prof. Dr. Julian ist Professor für politische Theo-
rie und Philosophie an der Ludwig-Maximilians-Universität Mün-
chen und Kulturstaatsminister a.D. 

Pape, Prof. Dr. Helmut ist freier Philosoph und Schriftsteller und 
lehrt als außerplanmäßiger Professor Philosophie an der Universi-
tät Bamberg. 

Riermeier, Marianne ist Redakteurin beim Bayerischen Rund-
funk, Fernsehen. 

Spaemann, Prof. Dr. Dr. h.c. mult. Robert ist Professor emeritus 
für Philosophie an der Ludwig-Maximilians-Universität Mün-
chen. 

Steiner, Dr. Peter M. ist Projektmanager im Referat für For-
schungsanalyse und Vorausschau der Max-Planck-Gesellschaft, 
Generalverwaltung, in München. 

Terizakis, Dr. Georgios war Projektkoordinator bei der Landes-
hauptstadt Hannover und ist jetzt Hochschul-Praxis-Koordinator 
des Loewe-Schwerpunktes „Eigenlogik der Städte“ an der Techni-
schen Universität Darmstadt. 

Volpi, Prof. Dr. Franco war Professor für Philosophie an der Uni-
versität Padua. Er verstarb im April 2009. 

Weil, Stephan ist Oberbürgermeister der Landeshauptstadt Han-
nover.  

Wittkau-Horgby, Prof. Dr. Annette ist Professorin und Geschäfts-
führende Direktorin des Philosophischen Seminars der Leibniz 
Universität Hannover. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Friedrich Balke, Marc Rölli (Hg.)
Philosophie und Nicht-Philosophie
Gilles Deleuze – Aktuelle Diskussionen

April 2010, ca. 350 Seiten, kart., ca. 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1085-7

Rita Casale
Heideggers Nietzsche
Geschichte einer Obsession

März 2010, ca. 380 Seiten, kart., ca. 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1165-6

Christian Filk
Günther Anders lesen
Der Ursprung der Medienphilosophie aus dem
Geist der ›Negativen Anthropologie‹

Juni 2010, ca. 150 Seiten, kart., ca. 16,80 €,
ISBN 978-3-89942-687-8

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

2009-12-14 14-50-09 --- Projekt: transcript.anzeigen / Dokument: FAX ID 032e228633933370|(S.   1-  3) ANZ1268.p 228633933386

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Martin Gessmann
Wittgenstein als Moralist
Eine medienphilosophische Relektüre

Oktober 2009, 218 Seiten, kart., 23,80 €,
ISBN 978-3-8376-1146-5

Claus Pias (Hg.)
Abwehr
Modelle – Strategien – Medien

September 2009, 212 Seiten, kart., 25,80 €,
ISBN 978-3-89942-876-6

Jörg Volbers
Selbsterkenntnis und Lebensform
Kritische Subjektivität nach Wittgenstein
und Foucault

Mai 2009, 290 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-89942-925-1

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

2009-12-14 14-50-09 --- Projekt: transcript.anzeigen / Dokument: FAX ID 032e228633933370|(S.   1-  3) ANZ1268.p 228633933386

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Bernd Kronenberg
Die Zerbrechlichkeit des Wahren
Richard Rortys Neopragmatismus
und Adornos Negative Dialektik
April 2010, ca. 424 Seiten, kart.,
ca. 36,80 €, ISBN 978-3-8376-1410-7

Miriam Mesquita Sampaio
de Madureira
Kommunikative Gleichheit
Gleichheit und Intersubjektivität
im Anschluss an Hegel
Juli 2010, ca. 224 Seiten, kart.,
ca. 26,80 €, ISBN 978-3-8376-1069-7

Waltraud Meints
Partei ergreifen im
Interesse der Welt
Eine Studie zur politischen
Urteilskraft im Denken
Hannah Arendts
März 2010, ca. 176 Seiten,
kart., ca. 24,80 €,
ISBN 978-3-8376-1445-9

Waltraud Meints,
Michael Daxner,
Gerhard Kraiker (Hg.)
Raum der Freiheit
Reflexionen über Idee
und Wirklichkeit
Juli 2009, 448 Seiten, kart., 36,80 €,
ISBN 978-3-8376-1143-4

Ulrich Richtmeyer
Kants Ästhetik im Zeitalter
der Photographie
Analysen zwischen Sprache und Bild
Februar 2009, 250 Seiten, kart., 27,80 €,
ISBN 978-3-8376-1079-6

Kurt Röttgers
Kritik der kulinarischen Vernunft
Ein Menü der Sinne nach Kant
Mai 2009, 256 Seiten, kart., 26,80 €,
ISBN 978-3-8376-1215-8

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Eckard Rolf
Der andere Austin
Zur Rekonstruktion/Dekonstruktion
performativer Äußerungen –
von Searle über Derrida zu Cavell
und darüber hinaus
April 2009, 258 Seiten, kart., 26,80 €,
ISBN 978-3-8376-1163-2

Mirjam Schaub (Hg.)
Grausamkeit und Metaphysik
Figuren der Überschreitung
in der abendländischen Kultur
Oktober 2009, 420 Seiten, kart., 35,80 €,
ISBN 978-3-8376-1281-3

Tatjana Schönwälder-Kuntze
Freiheit als Norm?
Moderne Theoriebildung und der
Effekt Kantischer Moralphilosophie
Februar 2010, ca. 334 Seiten,
kart., ca. 35,80 €,
ISBN 978-3-8376-1366-7

Nikolaus Urbanek
Auf der Suche nach einer
zeitgemäßen Musikästhetik
Adornos »Philosophie der Musik«
und die Beethoven-Fragmente
Mai 2010, ca. 250 Seiten,
kart., ca. 26,80 €,
ISBN 978-3-8376-1320-9

Morris Vollmann
Freud gegen Kant?
Moralkritik der Psychoanalyse
und praktische Vernunft
April 2010, ca. 260 Seiten,
kart., ca. 28,80 €,
ISBN 978-3-8376-1360-5

2009-12-14 14-50-09 --- Projekt: transcript.anzeigen / Dokument: FAX ID 032e228633933370|(S.   1-  3) ANZ1268.p 228633933386

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZfK – Zeitschrift für Kulturwissenschaften

www.transcript-verlag.de

Sebastian Gießmann, Ulrike Brunotte, 
Franz Mauelshagen, Hartmut Böhme, 
Christoph Wulf (Hg.)

Politische Ökologie
Zeitschrift für Kulturwissenschaften, Heft 2/2009

Oktober 2009, 158 Seiten, kart., 8,50 €,
ISBN 978-3-8376-1190-8
ISSN 9783-9331

ZfK – Zeitschrift für Kulturwissenschaften
Der Befund zu aktuellen Konzepten kulturwissenschaftlicher Analyse und 
Synthese ist ambivalent: Neben innovativen und qualitativ hochwertigen 
Ansätzen besonders jüngerer Forscher und Forscherinnen steht eine 
Masse oberflächlicher Antragsprosa und zeitgeistiger Wissensproduktion – 
zugleich ist das Werk einer ganzen Generation interdisziplinärer Pioniere 
noch wenig erschlossen.

In dieser Situation soll die Zeitschrift für Kulturwissenschaften eine 
Plattform für Diskussion und Kontroverse über Kultur und die 
Kulturwissenschaften bieten. Die Gegenwart braucht mehr denn je 
reflektierte Kultur, historisch situiertes und sozial verantwortetes Wissen. 
Aus den Einzelwissenschaften heraus kann so mit klugen interdisziplinären 
Forschungsansätzen fruchtbar über die Rolle von Geschichte und 
Gedächtnis, von Erneuerung und Verstetigung, von Selbststeuerung und 
ökonomischer Umwälzung im Bereich der Kulturproduktion und der 
naturwissenschaftlichen Produktion von Wissen diskutiert werden.

Die Zeitschrift für Kulturwissenschaften lässt gerade auch jüngere 
Wissenschaftler und Wissenschaftlerinnen zu Wort kommen, die aktuelle 
fächerübergreifende Ansätze entwickeln.

Lust auf mehr?

Die Zeitschrift für Kulturwissenschaften erscheint zweimal jährlich in 
Themenheften. Bisher liegen die Ausgaben Fremde Dinge (1/2007), 
Filmwissenschaft als Kulturwissenschaft (2/2007), Kreativität. Eine 
Rückrufaktion (1/2008), Räume (2/2008), Sehnsucht nach Evidenz 
(1/2009) und Politische Ökologie (2/2009) vor.
Die Zeitschrift für Kulturwissenschaften kann auch im Abonnement für 
den Preis von 8,50 € je Ausgabe bezogen werden.
Bestellung per E-Mail unter: bestellung.zfk@transcript-verlag.de

https://doi.org/10.14361/9783839412688 - am 14.02.2026, 09:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Die Seele: Metapher oder Wirklichkeit?
	Inhalt
	Zum Geleit – Ein Fest für Hannover
	I. ZUR EINLEITUNG
	Philosophie in städtischer Öffentlichkeit in Zeiten der Krise: Das Festival der Philosophie als eine Antwort
	Die Seele: Metapher oder Wirklichkeit?

	II.GRUNDSÄTZLICHES
	Philosophie und Lebenswelt
	„Seelen“
	Die Seele im technischen Zeitalter: die „Techno-Wissenschaft“ in unserer kulturellen Selbstdarstellung

	III. THEMATISCHE KONTEXTE DER SEELE
	Wenn die Seele krank wird: Depression
	Die Seele der Stadt
	Der heilige Raum: Eine Überlegung angesichts der Grotte in den Herrenhäuser Gärten, eingerichtet und neu ausgestattet von Niki de St. Phalle
	Die Seele und der Wein: Vom Rausch der Ideen und des Weins

	IV. ZEITLICHE KONTEXTE DER SEELE
	Die Seele als Selbstverhältnis. Der Begriff „Seele“ und seine Bedeutung zu Beginn der Frühen Neuzeit (Marsilio Ficino)
	Die Seele bei Leibniz
	Die psychedelische Bewegung und die ostasiatische Philosophie

	V. ZUM ABSCHLUSS
	Philosophie und Rausch: die philosophische Bedeutung des Alkohols bei Platon
	Als Ich hast du teil am Geheimnis der Welt
	Im Rückblick: Das Festival der Philosophie in Hannover

	Zu den Autorinnen und Autoren

