
Endliches Leben - Tod - ewiges Leben

Sven Jürgensen

Schon der „Vorbericht“ zu Schellings Philosophische Untersuchungen 
über das Wesen der menschlichen Freiheit und die damit zusammen­
hängenden Gegenstände (im folgenden: UWF) gibt einen Hinweis nicht 
nur auf das Thema, sondern auch auf die formale Struktur dieser 
Abhandlung. „Mittelpunkt der Philosophie“ (VII, 333)1 ist demnach kein 
ausdehnungs- und bewegungsloser Ausgangspunkt absoluter Identität 
wie noch in der Darstellung meines Systems der Philosophie (im 
folgenden: DSP), die das beabsichtigte System deswegen nicht zu 
entfalten vermochte, weil ihr leerer Ausgangspunkt ohne den Eingriff 
des eigentlich nur betrachtenden Philosophen die Unterscheidung nicht 
aus sich herauszusetzen und in sich zurückzunehmen vermochte.2 Aus 
diesem gescheiterten Projekt ziehen die UWF insofern die Konsequenz, 
als sie nun einen Gegensatz, nicht einen neben mehreren anderen, 
sondern den ,,eigentliche[n] Gegensatz“, nämlich den von 
„Nothwendigkeit und Freiheit“, zum Prinzip erheben. Da dieser 
Gegensatz bisher durch den „Gegensatz von Natur und Geist“ verdeckt 
war, sei es endlich an der Zeit, so Schelling, durch eine angemessene 
Betrachtung dieses Zentrum hervortreten zu lassen. Die UWF nehmen 
sich dieser Aufgabe an, weil allein durch deren Lösung die Philosophie 
überhaupt einen „Wert“ (VII, 338) habe.

Durch eine umfangreiche „Einleitung“ bereiten die UWF sich selbst 
den Weg, welcher die eigene Betrachtungsweise rechtfertigt, indem er 
mögliche Alternativen als einseitig und daher inadäquat ausschließt. 
Insofern nämlich ein Gegensatz den eigentlichen Mittelpunkt der 
Philosophie ausmacht, ist die Freiheit neben dem der Notwendigkeit 
lediglich „einer der herrschenden Mittelpunkte des Systems“ (VII, 336). 
Dieses auseinandergespannt-verdoppelte Zentrum wird sich aber an der 
Stelle zum Widerspruch zuspitzen, wo die UWF ihren positiven Anfang 
erreichen, also dort, wo diese beiden Zentren „in eins zusammen[fallen]“ 
(ebd.). Bevor sich jedoch die UWF aus diesem Anfang entwickeln, zeigt 
die „Einleitung“ die einseitige Entfaltung der entgegengesetzten Zentren. 
Dies deutet zunächst das entgegensetzende „teils ... teils“ (VII, 336) an, 

1 Schellings Werke werden zitiert nach der von Karl Friedrich August Schelling 
herausgegebenen Ausgabe, Stuttgart 1856.

2 Vgl. vom Vf.: Freiheit in den Systemen Hegels und Schellings, Würzburg 1997, 74-83.

23

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23 - am 20.01.2026, 17:02:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem das beide Teile zusammensetzende „in eins zusammen“ folgt? Der 
positive Anfang der UWF wird sich also durch eine Konkretion 
ausweisen müssen, in der die beiden Teile sich wechselseitig ergänzen, 
so daß sie deijenigen Aufgabe entsprechen, die von den in der 
„Einleitung“ genannten Möglichkeiten - entweder Freiheit oder 
Notwendigkeit - getrennt nicht dargestellt werden können. Insofern 
erreichen die UWF durch einen apagogischen Beweisgang ihr eigenes 
Prinzip, und zwar durch einen Rückgang in diejenige Gegenwart, welche 
der Idealismus, da er die Freiheit ins System geborgen hat, auf den 
Begriff gebracht, aber zugleich durch den verstellenden Gegensatz von 
Natur und Geist verdeckt hat. D. h. aber, daß Schelling durch den 
einleitenden Rückgang diejenige Gegenwart erreicht, welche er zu 
kritisieren anhebt, obwohl, oder gerade weil er selbst sich in diese 
Gegenwart eingebunden weiß. Die Einseitigkeit des Idealismus liege 
nämlich darin, nur den formellen Freiheitsbegriff aufgestellt zu haben. 
Daher lasse er uns, so Schelling, „sobald wir in das Genauere und 
Bestimmtere eingehen wollen, in der Lehre der Freiheit dennoch 
rathlos.“ (VII, 351) Immerhin denke der Idealismus zwar Sein als 
Wollen und Wollen wiederum als Ursein (vgl. VII, 350), dieser Begriff 
bleibe aber formal, weil er „die specifische Differenz, d. h. eben das 
Bestimmte der menschlichen Freiheit“ (VII, 352) nicht zu zeigen 
vermöge. Wie der Pantheismus die Tendenz habe, alles, selbst Gott und 
Mensch zum Ding unter Dingen zu machen und damit die Freiheit zu 
eliminieren, so sieht Schelling im Idealismus umgekehrt die Tendenz, 
von allem die Freiheit zu prädizieren, so daß unterschiedslos alles frei 
unter Freien sei. Damit weiche der Idealismus aber dem eigentlichen 
Thema aus, nämlich dem Wesen der menschlichen Freiheit. Insofern 
Schelling nun mit dem Vermögen des Guten und des Bösen (vgl. VII, 
352) seinen realen und lebendigen Begriff der menschlichen Freiheit 
dem idealistischen, bloß formellen entgegenstellt, wenden sich die UWF 
also in kritischer Absicht gegen den Idealismus. Die mit der 
philosophischen Position des Idealismus’ verbundene Erläuterung des 
ersten „... theils ...“ folgt in der „Einleitung“ erst an zweiter Stelle, um 
eben dieser Position die Entfaltung des eigenen Prinzips 
entgegenzustellen. Demzuvor stellt die „Einleitung“ an erster Stelle die 
einseitig-prinzipielle Bedeutung der Notwendigkeit dar. Sie erläutert * 

Daß es sich bei der „Einleitung“ nicht bloß um eine, wie Schelling verharmlosend 
bemerkt, „Berichtigung wesentlicher Begriffe“ (VII, 357) handelt, zeigen also schon 
die strukturgebenden Eingangsbemerkungen. Liest man darüber hinaus die 
„Einleitung“ vor dem Hintergrund des Schellingschen Denkweges, dann zeigt sie sich 
als versteckte Selbstkritik, die an anderen Namen festhält, was Schellings eigene 
Positionen gewesen sind. Vgl. vom Vf.: Anm.2, 114-122.

24

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23 - am 20.01.2026, 17:02:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„den Zusammenhang dieses Begriffs [den der Freiheit] mit dem Ganzen 
einer wissenschaftlichen Weltansicht“ (VII, 228). Damit wird der Raum 
für die Variationen pantheistischer Systeme eröffnet, die Freiheit 
ausschließen können, aber nicht notwendig müssen. Die den 
pantheistischen und idealistischen Systemen innewohnende Unter- 
scheidungslosigkeit - entweder Ding unter Dingen oder frei unter Freien 
- legitimiert die Erhebung des Gegensatzes von Freiheit und 
Notwendigkeit zum Prinzip,4 denn offenbar ist es für Schelling anders 
nicht möglich, nicht nur hinsichtlich der Freiheit Gott und Mensch von 
den unfreien Dingen, sondern in derselben Rücksicht auch Gott und 
Mensch voneinander zu unterscheiden.5

Die prinzipielle Bedeutung des Gegensatzes von Freiheit und 
Notwendigkeit einerseits und die auf dieser Grundlage erfolgte Kritik an 
Pantheismus und Idealismus andererseits, erlauben in einem ersten 
Zugriff den Schellingschen Wissenschafts- und Lebensbegriff zu 
umreißen. Obwohl die Forschung die philosophiehistorische und auch 
systematische Bedeutung der UWF nicht sonderlich hochschätzt,6 gesteht 
sie dieser Abhandlung in der Chronologie der veröffentlichten Schriften 
immerhin einen besonderen Rang zu.7 Schelling selbst beansprucht aber, 
nicht nur wissenschaftlich über das Wesen der menschlichen Freiheit zu 
handeln, er bestimmt die wissenschaftliche Form seiner Untersuchung 
sogleich auch näher, indem er auf denjenigen Zusammenhang hinweist, 

4 In gewisser Weise bleibt sich Schelling mit diesem prinzipiellen Gegensatz trotz seiner 
Abwendung vom Ich und seiner Zuwendung zum Menschen selbst treu, denn schon 
das System des transzendentalen Idealismus (im folgenden: SI) läßt die Identität des 
Ich durch seine synthetisierende Leistung aus einem vorgängigen Gegensatz 
hervorgehen: „Das Selbstbewußtseyn (das Ich) ist ein Streit absolut entgegengesetzter 
Thätigkeiten.“ (III, 398) Obwohl sich Schelling zu jener Zeit noch auf Fichte beruft, 
geht Fichte schon mit seiner Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre einen 
anderen Weg. Fichte folgert aus der selbstgesetzten Identität im Sinne der Einheit des 
Ich mit sich selbst (§ 1) den Gegensatz mit einem entgegengesetzten Nicht-Ich (§ 2), 
aus dem wiederum die Konsequenz zu ziehen ist, daß das Ich sich selbst 
entgegengesetzt ist, welcher Gegensatz die Deduktion der ganzen Grundlage in 
Bewegung bringt (§ 3). Vgl. J. G. Fichte: Gesamtausgabe der Bayrischen Akademie 
der Wissenschaften, Stuttgart-Bad Cannstatt 1969 ff., I, 2, 255 ff.

5 Deswegen hebt Schelling in den Stuttgarter Privatvorlesungen (im folgenden: SP) 
hervor: „Die Vertheidiger der Freiheit denken gewöhnlich nur daran, die 
Unabhängigkeit des Menschen von der Natur zu zeigen, die freilich leicht ist. Aber 
seine innere Unabhängigkeit von Gott, seine Freiheit auch in Bezug auf Gott lassen sie 
ruhen, weil dieß eben das Schwerste ist.“ (VII, 458)

6 O. Höffe und A. Pieper stellen völlig zu Recht fest: „Die Freiheitsschrift wurde in der 
Schelling-Literatur bisher vielfach vernachlässigt.“ (F.W.J. Schelling: Über das Wesen 
der menschlichen Freiheit, hg. von O. Höffe, A. Pieper, Berlin 1995, 10).

7 Vgl. ebd., 9. Dazu auch im selben Sammelband von H. M. Baumgartner: Zur 
Einleitung: Übersicht, Aufbau und Problemanzeigen, 35 ff.

25

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23 - am 20.01.2026, 17:02:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den sie darstellen soll, nämlich zwischen jedem einzelnen Begriff und 
dem Weltganzen. Das gilt zumal für den Begriff der Freiheit. Und 
Schelling unterscheidet diese Wissenschaft sogleich von allen anderen 
Wissenschaften durch ein wesentliches Kriterium. Alle anderen 
Wissenschaften seien nämlich tote Wissenschaften im Gegensatz zu 
derjenigen Wissenschaft, die ihre lebendige Form in den UWF darstellt. 
Diese Wissenschaft ist allein die Philosophie, welche sich also durch das 
Leben selbst von allen übrigen, den toten Wissenschaften unterscheidet. 
Aber lebendig läßt sich nur über das Leben handeln, so daß der 
Gegenstand der UWF - das Wesen der menschlichen Freiheit - aufs 
Innigste mit dem Leben vertraut und von ihm durchdrungen sein muß, 
und zwar so sehr, daß Freiheit ohne Leben tödlich für die Freiheit, d. h. 
Nichts wäre. Daher führt Schelling den Freiheitsbegriff der UWF mit der 
näheren Bestimmung real und lebendig (vgl. VII, 352) ein. Mit der 
geforderten Realität setzt Schelling den Freiheitsbegriff der UWF nicht 
nur von dem bloß formalen des Idealismus ab. Mit der geforderten 
Lebendigkeit dieses Begriffs zieht er zugleich die Konsequenz aus seiner 
Kritik am Spinozismus, dessen „Starrheit“ (VII, 350) und systematische 
„Leblosigkeit“ (VII, 349) sogar auch den „Willen als eine Sache“ (ebd.) 
behandle. Die lebendige Form der Philosophie muß sich also durch einen 
Gegenstand erfüllen, den, wie sie selbst, das Leben erfüllt, so daß sie sich 
wechselseitig spiegeln, oder besser: anschauen, denn die Reflexion des 
Spiegels tötet zwar nicht das Vor- oder Urbild, ist aber gleichwohl ein 
nur totes Abbild: bewegt, aber nicht selbstbewegt, kalt und ohne Gefühl - 
weder für sich selbst noch für den anderen. Mit dem realen und 
lebendigen Freiheitsbegriff stellt sich also die Frage nach dem Leben der 
Philosophie selbst. Sie lebt durch ihr Prinzip, so daß sie sich als lebende 
von allen anderen Wissenschaften unterscheidet. Daher geht es den UWF 
weniger um die Bestimmung des natürlich-gezeugten Lebens 
irgendwelcher Lebewesen, auch nicht primär - etwa in anthropologischer 
Absicht - um das Leben des Menschen, sondern um das Leben des 
Prinzips selbst, das den Gedanken in den UWF belebt und systematisch 
entfaltet. Soll also das Prinzip der Philosophie nicht ein bloß formal­
logisches bleiben - wie noch in der DSP -, dann braucht es einen Inhalt, 
der mit eben diesem Prinzip korrespondiert. Allein deswegen steht für 
Schelling der Mensch im Zentrum der Untersuchung, weil er am 
Göttlichen ebenso partizipiert wie am Natürlichen, an der Freiheit ebenso 
wie an der Notwendigkeit. Damit bricht die Frage auf, wie der Mensch 
frei ist, ohne doch Gott zu sein.

Mit dem Wesen der menschlichen Freiheit und ihrer Wissenschaft 
kommt also zugleich das Leben, nämlich das durch Freiheit bestimmte 

26

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23 - am 20.01.2026, 17:02:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leben in den Blick. Und gerade Schellings Erinnerung an Philosophie 
und Religion (im folgenden: PR) im „Vorbericht“ verdeutlicht seine 
Neukonzeption des Lebensbegriffs in den UWF. In PR mußte das 
abgefallene Abbild des Absoluten für das Absolute geopfert werden, 
welches Opfer das an die Endlichkeit gebundene Leben ist, das seine 
Schuld abzutragen hatte, um sein ‘entschuldetes’ Leben dem zuvor 
leblosen Absoluten einzutragen. Das sich verselbständigende Gegenbild 
fallt vom Absoluten ab und ruft in diesem Vorgang das Leben hervor, so 
daß das Leben von Anfang an das Signum selbstverschuldeter Hybris 
trägt. Dem durch die Entäußerung hervorgerufenen und daraufhin 
endlichen Leben entspricht in der Rückkehr die Verinnerlichung des 
Lebens, das durch den Tod seine Endlichkeit abstreift und daraufhin in’s 
Absolute zurückkehrend eben dieses belebt.8

An dem Schritt von PR zu den UWF zeigt sich das Schellingsche 
Philosophieren als das Projekt, das sich seinen Weg durch die 
Kontinuität der Diskontinuität entwirft.9 Jeder Schritt geht mit einer 
kritischen Reflexion auf die erreichte Position einher und stellt diese in 
Frage, so daß sich diese Reflexion mit der Revision verbindet. Daher 
kennzeichnet die revidierende Reflexion den Schellingschen Weg des 
Philosophierens als einen der Verschiebung. Sie verschiebt, was sie doch 
einzuholen gedenkt, indem die Absicht selbst sich durch ihre 
systematische Entfaltung verwandelt und über diese hinauswächst. Daher 
transzendieren die systematischen Entwürfe die ihnen zu Grunde 
liegende Absicht.10 Diese innere Bewegtheit des Schellingschen 

8 Dementsprechend treffen Schellings kritische Bemerkungen in der „Einleitung“ über 
das Wesen, das „durch eigne Schuld vom Urwesen abgefallen sey“ (VII, 354) und über 
das willkürliche „Losreißen von Gott“ (VII, 355) durchaus seine namentlich nicht 
genannte Schrift PR. (Vgl. zu Schellings Selbstkritik in der „Einleitung“ der UWF: 
Anm. 3).

9 Mit Blick auf die Frühromantik bemerkt C.-A. Scheier, „[...] daß Schellings System 
von 1800, wie ohnehin die späteren Entwürfe, auf spezifisch andere Weise ‘System’ ist 
als das Fichtes und dann Hegels: es endet - im Schlegelschen Sinn - als ‘Projekt’.“ 
(Philosophische Tendenzen in der deutschen Frühromantik, in: Abhandlungen der 
Braunschweigischen Wissenschaftlichen Gesellschaft 43, 1993, 315.) In der Romantik 
sieht C.-A. Scheier das Projekt dann noch einmal auf das Fragment zurückgenommen: 
„Der Baustein dieses notwendig nur zu ‘ahnenden’ Systems ist nicht mehr der 
deduzible Satz, sondern das romantische Fragment als die mit einem Minimum 
sprachlichen Aufwands gleichsam auf dem Punkt sich vernichtende und so in die 
Unmittelbarkeit als in die Anschauung der Substanz umschlagende Reflexion.“ (Ebd., 
317).

10 Daher schwächt die Schlußbemerkung der UWF die Bedeutung dieser Schrift nicht ab, 
sondern verdeutlicht im Gegenteil einen typischen Grundzug des Schellingschen 
Denkens: „Gegenwärtiger Abhandlung wird eine Reihe anderer folgen, in denen das 
Ganze des ideellen Theils der Philosophie allmählich dargestellt wird.“ (VII, 416) 
Diese Aussicht ist um so bemerkenswerter, als Schelling gerade mit den UFW 

27

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23 - am 20.01.2026, 17:02:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denkens, dessen Aufgeschlossenheit zwar durch das Prinzip der Freiheit 
bestimmt wird, ohne sich jedoch abschließend in einem System der 
Freiheit zu vollenden, kommt einerseits der Produktivität des Lebens 
entgegen, erschwert aber andererseits die Bestimmung seines Begriffs, 
weil es dem Wesen der Verschiebung gemäß sich vor einer möglichen 
Fixierung flüchtet. So wie das Schellingsche Denken immer wieder in 
der Begründung seines Grundes sich eben diesem entzieht und über sich 
hinauswächst, so muß die begriffliche Bestimmung des Lebens die 
Verbindlichkeit durch eben diese Aufgeschlossenheit gewähren, um der 
Gefahr zu entgehen, statt das Leben lediglich das tote Material - den 
Schädelknochen11 - festzuhalten, aus dem sich das Leben, in dem 
Bemühen, es zu ergreifen, längst geflüchtet hat. Aus dieser Gefahr 
erwächst mit der Frage nach dem Leben zugleich die Frage nach dem 
Tod. Denn würde die Philosophie den „Widerspruch von 
Nothwendigkeit und Freiheit“ (VII, 338) nicht als zentrale Aufgabe 
annehmen, dann würde sie und mit ihr Jedes höhere Wollen des Geistes 
in den Tod versinken“ (ebd.). Warum spitzt sich aber hier der Gegensatz 
von Notwendigkeit und Freiheit, wie Schelling im „Vorbericht“ 
formuliert, zum Widerspruch zu, der eine konstitutive Bedeutung für den 
Lebensbegriff hat?

Dem Denken stellt sich hier die eigentümliche Aufgabe, einerseits 
dem Widerspruch von Notwendigkeit und Freiheit zu entsprechen, 
andererseits ihn in der Lösung zu bewahren, weil gerade er das Wollen 
des Geistes belebt. Der Widerspruch darf also nicht so gelöst werden, 
daß der Geist dabei ums Leben käme. Weil aber dieser Widerspruch 
derjenige der Vernunft selbst ist, stellt sich die Frage, wie die Vernunft 
durch ihren Widerspruch bei sich sein kann, wenn er sie doch zugleich 
zu zersetzen droht. Ist die Vernunft daher als sich widersprechende stets 
außer sich und kann nur, sofern eben auch ihr Sein als Wollen bestimmt 
ist, bei sich sein wollen, ohne jedoch jemals bei sich zu sein? In der 
Folge konkretisiert sich daher der Widerspruch zur „Verzweiflung der 
Vernunft“ (SW VII, 354)12. Hier zeigt sich in aller Deutlichkeit: Mit den 

beabsichtigt hatte, „seinen Begriff des ideellen Theils der Philosophie mit völliger 
Bestimmtheit [vorzulegen]“ (VII, 334).

11 Vgl. Hegel: Phänomenologie des Geistes (im folgenden: Phä.), Düsseldorf 1980, 
Gesammelte Werke (GW) IX, 184.

12 Diese Vernunft wird durch ihre Verzweiflung getrieben, den Grund ihrer Verzweiflung 
aufzudecken. Dadurch entdeckt sie das belebende „Geheimnis der Liebe [...], die Alles 
in Allem ist.“ (VII, 408) Einen anderen „Weg der Verzweiflung“ (GW IX, 56) als die 
verzweifelte Vernunft der UWF, die sich in der Liebe mit sich versöhnt, geht die 
Vernunft in Hegels Phä. Sie geht nämlich an sich selbst als natürlichem Bewußtsein zu 
Grunde, „denn es verliert auf diesem Wege seine Wahrheit.“ (Ebd.) Das Resultat 
dieses „sich vollbringende[n] Skeptizismus“ (ebd.) ist die „bewußte Einsicht in die 

28

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23 - am 20.01.2026, 17:02:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


UWF hat sich nach der Phase der Identitätsphilosophie der Begriff der 
Vernunft verwandelt. Sie ist nicht mehr wie noch in der DSP dadurch 
bestimmt, absolute Identität^ zu sein. Stattdessen bestimmt sich hier die 
Vernunft als der Widerspruch von Freiheit und Notwendigkeit - 
Widerspruch deswegen, weil der Vernunft das individuelle Gefühl der 
Freiheit, welches der Einheit des Systems zu widerstreiten scheint, 
genauso wesentlich ist wie die Einheit des Systems, dessen 
Notwendigkeit Freiheit auszuschließen scheint. Zeigt also die 
„Einleitung“ die einseitigen und deswegen bloß entgegengesetzten 
philosophischen Systeme, das der Notwendigkeit und das der Freiheit, so 
ziehen die UWF diesen Gegensatz zum Widerspruch der sowohl auf 
systematische Einheit wie auch auf Freiheit bestehenden einen Vernunft 
zusammen. Die Vernunft begegnet sich in diesem Widerspruch selbst, 
kann ihm, weil sich selbst nicht entgehen, und ist deswegen in dieser 
Auseinandersetzung mit nichts anderem als sich selbst beschäftigt.13 14

Das Verhältnis von Freiheit und Notwendigkeit bestimmt also die 
Vernunft und damit auch das Leben der Vernunft - dies jedoch dreifach: 
das Leben Gottes, dasjenige der Natur und dasjenige des Menschen. 
Denn wenn Gott, sofern er kein „Gott der Todten, sondern der 
Lebendigen“ (VII, 346) ist, sich in demjenigen Wesen offenbart, das ihm 
ähnlich ist, im Menschen also, und Gott daher weder „eine bloße 
moralische Weltordnung“ (VII, 356) noch „ein bloß logisches 
Abstraktum“ (VII, 394) ist, Gott also nicht bloß ist, sondern selbst lebt 

Unwahrheit des erscheinenden Wissens“ (ebd.), so daß das natürliche Bewußtsein über 
sich „hinausgetrieben, und diß hinausgerissen werden ist sein Tod.“ (GW IX, 57) 
Übrigens ist der Skeptizismus der Phä. ungleich radikaler als derjenige des Sl, der sich 
auf dem „Zweifel an der Realität des Objektiven“ (III, 343) gründet. Dieser motiviert 
das „Grundvorurtheil“, nämlich „daß es Dinge außer uns gebe“ (ebd.), gegen das sich 
„der durchgreifende Skeptizismus“ (ebd.) richtet. Die Versicherung gegen diesen 
Zweifel ist das unmittelbar gewisse „Ich bin“ (III, 344), das aber seinerseits „das 
absolute Vorurtheil ist“ (ebd.), solange es sich nicht als wahr deduzieren läßt. D. h. der 
Zweifel an der Objektivität der Dinge kann nur dann aufgehoben werden, wenn sich 
das unmittelbar gewisse „Ich bin“ unbezweifelbar bewahrheiten läßt. Erst durch die 
Gewißheit dieser Wahrheit hat das Ich zugleich die Gewißheit, daß es Dinge außer ihm 
gibt. Das SI erreicht also die Gewißheit über die Wahrheit des Selbstbewußtseins, die 
Phä. hingegen die Gewißheit über die Unwahrheit des erscheinenden Wissens.

13 Vgl. Schellings DSP: „§. 3. Die Vernunft ist schlechthin Eine und schlechthin sich 
selbst gleich.“ (IV, 116) „§. 4. Das höchste Gesetz für das Seyn der Vernunft, und da 
außer der Vernunft nichts ist, für alles Seyn (insofern es in der Vernunft begriffen ist) 
ist das Gesetz der Identität“ (ebd.).

14 Vgl. Kants KrV: „Die reine Vernunft ist in der That mit nichts als sich selbst 
beschäftigt, und kann auch kein anderes Geschäfte haben, weil ihr nicht die 
Gegenstände zur Einheit des Erfahrungsbegriffs, sondern die Verstandeserkenntnisse 
zur Einheit des Vemunftbegriffs, d. i. des Zusammenhanges in einem Princip, gegeben 
werden.“ (AA III, 448)

29

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23 - am 20.01.2026, 17:02:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(vgl. VII, 403), dann müssen Gott, der ihm ähnliche Mensch und die 
Natur, welche der lebendige Grund des also lebendigen Ganzen ist, 
leben. „Idealismus ist die Seele der Philosophie, Realismus ihr Leib; nur 
beide zusammen machen ein lebendiges Ganzes aus.“ (VII, 356) Diese 
anzustrebende, lebendige Ganzheit der Philosophie hat in Rücksicht auf 
die entgegengesetzten und deswegen nur einseitigen Systeme der 
Freiheit und der Notwendigkeit zu zeigen, daß, in der Sprache des 
Idealismus gesagt, „nicht allein die Ichheit alles, sondern auch 
umgekehrt alles Ichheit sey.“ (VII, 351) Wirkliches Leben muß sich 
folglich als durch Freiheit genauso gegründet zeigen lassen wie 
umgekehrt Leben als Grund von Freiheit. Diese Forderung nach dem 
wechselseitigen Gründungsverhältnis von Leben und Freiheit basiert auf 
der „unmittelbar schöpferische[n]“ (VII, 345) Vorstellung des Identitäts­
gesetzes im Sinne des Grund-Folge-Verhältnisses. Die Identität von 
Leben und Freiheit bedeutet daher nicht „Einerleiheit“ (VII, 345), 
sondern bedeutet konkret: Leben ist durch Freiheit und, in Rücksicht auf 
die anzustrebende Ganzheit des philosophischen Systems, Freiheit ist 
durch Leben. Damit nicht wiederum dieses ganze Verhältnis aus zwei 
Verhältnissen der Einerleiheit verfällt, müssen Leben und Freiheit, ihrer 
je unterschiedlichen Stellung als Subjekt und Prädikat entsprechend, eine 
unterschiedliche Bedeutung annehmen. Die beiden Momente Freiheit 
und Notwendigkeit bestimmen also das Leben Gottes, das der Natur und 
das des Menschen - jedoch auf unterschiedliche Weise, allerdings so, daß 
von allen drei Lebensformen gilt: „Ohne Gegensatz kein Leben.“ (VII, 
435). Nicht zuletzt ist aber danach zu fragen, ob die beiden Momente 
ebenfalls die systematische und also wissenschaftliche Darstellung der 
UWF selbst bestimmen, denn wenn jedes Wesen sich „nur in seinem 
Gegentheil offenbar werden [kann]“ (VII, 373), dann muß mit dem 
dargestellten Inhalt auch die darstellende Form Anteil an dieser 
Offenbarung haben, d. h. dem Philosophiebegriff entsprechend lebendig 
sein.

Anders als Hegels Wissenschaft der Logik, in der sich das Denken 
allein mit sich selbst beschäftigt, so daß es durch seine Autonomie 
sämtliche Bestimmungen selbst hervorbringt, die also von keinem 
vorgegebenen Gegenstand ausgeht, weswegen Sein und Nichts dasselbe 
sind, beginnt die systematische Darstellung der UWF gemäß der 
prinzipiellen Bedeutung des Gegensatzes mit einer vorgegebenen 
Unterscheidung, die das Denken schlechthin nicht ableiten kann, 
weswegen diese für es unhintergehbar ist.15 Wie bestimmen nun Freiheit 

15 Noch deutlicher wird dieser Unterschied durch eine Bemerkung in den SP: „Inwiefern 
ist überhaupt ein System möglich? Antwort: es hat lange schon ein System gegeben, 

30

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23 - am 20.01.2026, 17:02:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Notwendigkeit das Leben Gottes, das des Menschen und das der 
Natur aufgrund der prinzipiellen Unterscheidung „zwischen dem Wesen, 
sofern es existirt, und dem Wesen, sofern es bloß Grund von Existenz 
ist“ (VII, 357)? Die Lebendigkeit der philosophischen Darstellung muß 
zugleich ihren systematischen Zusammenhang offenbaren. Wie 
partizipiert folglich die philosophische Darstellung selbst an dem durch 
Freiheit und Notwendigkeit bestimmten Leben?

*
Gott unterscheidet sich dadurch sowohl vom Menschen als auch von der 
Natur, daß er den Grund seiner Existenz nicht außer sich, sondern in sich 
hat. Dieser Grund seiner Existenz ist „die Natur - in Gott; ein von ihm 
zwar unabtrennliches, aber doch unterschiedenes Wesen.“ (VII, 358) Die 
Unterscheidung des Wesens in Existenz und Grund ermöglicht einerseits, 
Gott als sich selbst gründendes und deswegen freies Wesen vorzustellen, 
andererseits folgt aus diesem Gründungsverhältnis die Unterscheidung 
der Natur. Insofern nämlich die Natur in Gott als Grund dasjenige Wesen 
ist, das „nicht Er Selbst ist“ (VII, 359) gründet sie die Existenz Gottes so 
vollkommen, daß Gott das einzige Wesen ist, das seinen Grund, die 
Finsternis der ungeformten Materialität, vollkommen verlassen hat: 
„Gott allein - Er selbst der Existirende - wohnt im reinen Lichte, denn er 
allein ist von sich selbst.“ (VII, 360) Das Gründungsverhältnis als 
Ereignis des innergöttlichen sich selbst hervorbringenden Lebens nötigt 
zu einer doppelten Sichtweise: Betrachtet man das Verhältnis von Grund 
und Existenz nämlich vom Grund her, dann ist dieser das zwar 
znnergöttliche Wesen, das aber nicht Gott selbst ist. Betrachtet man es 
dagegen von der Existenz her, dann ist die Natur als Grund das 
aw/tergöttliche Wesen, das zwar zu Gott gehört, aus dessen Finsternis 
Gott sich jedoch vollkommen gelöst hat, so daß er ungetrübt die 
Herrlichkeit des reinen Lichts selbst ist, das sich seinen Grund absolut 
unterworfen hat, indem er ihn durch die Geburt seiner selbst verlassen 
hat. Aufgrund der innergöttlichen Unterscheidung in Grund und Existenz 
existiert Gott also durch sich als das folglich übernatürliche Wesen. Die 
Übernatürlichkeit seiner Existenz verwandelt noch einmal die 
Bestimmung der, wie Schelling auch sagt, anfänglichen Natur von der 
flw/tergöttlichen in die sogar ungöttliche, und zwar deswegen, weil diese 
Natur das regellose Chaos ist, das kein Gesetz ordnet, demgegenüber 
Gottes Existenz die reine Form und Ordnung ist. In Rücksicht auf ihre 

ehe der Mensch darauf gedacht hat, eines zu machen - das System der Welt. Dieß also 
zu finden, ist die eigentliche Aufgabe. Das wahre System kann nicht erfunden, es kann 
nur als ein an sich, namentlich im göttlichen Verstände, bereits vorhandenes gefunden 
werden.“ (VII, 313)

31

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23 - am 20.01.2026, 17:02:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ungöttlichkeit verweisen daher bereits am Anfang die UWF darauf, die 
Natur von sich, d. h. von ihrer Ungöttlichkeit zu erlösen.

Das Begründungsverhältnis zwischen Natur und Gott konstituiert 
auch die Verhältnisse innerhalb derjenigen Natur, welche, wie noch zu 
zeigen sein wird, im Gegensatz zur anfänglichen Natur nach Gesetzen 
geordnet ist. Denn als das Andere Gottes gründet sich innerhalb der 
Natur kein Wesen durch sich selbst. Alle Wesen werden durch andere 
gegründet. Daraus folgt die Bestimmung des Lebens: Gott allein lebt 
durch sich und in sich selbst, dagegen leben die unbestimmt vielen 
natürlichen Wesen durch andere und in unendlichen Verhältnissen für 
andere, weil stets von anderen - und zwar deswegen weil ihnen das 
geistige Selbst, nämlich die Persönlichkeit, fehlt, für die sie leben 
könnten. Keine Kreatur lebt mithin um seiner selbst willen. Das wäre nur 
unter der Bedingung möglich, daß sie an der göttlichen Existenz 
partizipierte, was durch das Gründungsverhältnis bereits ausgeschlossen 
wurde. Statt für sich selbst, leben die Kreaturen mithin von und für 
andere. Diesem Leben im Modus der Andersheit unterstellt der 
Universalwille das auf sich selbst bezogene Leben der Naturwesen im 
Sinne der Selbsterhaltung. Dieser Eigenwille der Kreatur fügt sich also in 
die für ihn vorgegebene Ordnung des Universalwillens, der jenen als 
„bloßes Werkzeug sich unterordnet“ (VII, 363). Ohne Einsicht in die 
Absicht des Universalwillens versteht er sich selbst somit auch nicht als 
ausführendes Werkzeug, so daß der Eigenwille als „blinde Sucht und 
Begierde“ (VII, 372) der Instinkt ist, der aus der Einheit nicht 
heraustreten kann und deswegen dieser Einheit gemäß bewußtlos das 
Leben der Kreatur lenkt.

Gott lebt im Modus der Einheit mit sich selbst ewig, d. h. in absoluter 
Freiheit, welche keinen äußeren Zwang kennt, so daß diese Freiheit 
identisch mit der Notwendigkeit ist, welche alles aus seinem Wesen 
folgen läßt. Freiheit ist daher die innere Notwendigkeit, allein seinem 
Wesen gemäß zu handeln. Die natürlichen Wesen dagegen leben im 
Modus der Andersheit, weswegen sie der endlichen, naturgesetzlichen 
Notwendigkeit unterworfen sind. Sie, die eigentlich nicht existieren und 
deswegen bloß entstehen und vergehen, geben sich nicht aus Freiheit ihr 
eigenes Gesetz, aus welchem alles mit Notwendigkeit folgte, sondern 
umgekehrt: Sie sind den vorgegebenen Gesetzen der äußeren und daher 
endlichen Notwendigkeit unterworfen. Anders als die innere Not­
wendigkeit, welche die Freiheit selbst ist, sind endliche Notwendigkeit 
und Freiheit einander entgegengesetzt. Existenz ist an die Ewigkeit des 
Geistes geknüpft, so daß die Zeitlichkeit endlicher Wesen, ihre 
Vergänglichkeit also, Existenz ausschließt. Deswegen hält Schelling fest, 

32

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23 - am 20.01.2026, 17:02:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„daß der Begriff des Werdens der einzige der Natur der Dinge 
angemessene ist.“ (VII, 358 f.) Obwohl aber die Unterscheidung in Gott 
„die bestimmteste Unterscheidung der Natur von Gott herbeifuhrt“ (VII, 
357), bleibt doch ein Moment der Übereinstimmung zwischen Gott und 
Natur, der sie zugleich vom Menschen unterscheidet. Denn sowohl für 
Gott als auch für die Natur gilt, daß die beiden Prinzipien unzertrennlich, 
d. h. unumkehrbar sind: für Gott, weil er sie aufgrund der Freiheit seiner 
absoluten Persönlichkeit nicht verkehren will, für die Natur, weil sie sie 
nicht verkehren kann, und zwar deswegen nicht, weil den Naturwesen 
die „persönliche Einheit“ (VII, 372) fehlt, ohne daß sie aber deswegen 
bloße Dinge, d. h. leblos wären. Den Wesen, die durch den blinden Trieb 
des für sich selbst dunklen Instinkts geleitet werden, fehlt die 
Persönlichkeit, die durch das sich selbst erhellende Licht des Geistes 
lebt. An der Unumkehrbarkeit der Prinzipien, des Nicht-Wollens und des 
Nicht-Könnens, durch welche sich folglich sowohl die Freiheit Gottes als 
auch die Unfreiheit der Natur realisiert, so daß an dieser Ordnung 
Beziehungs- und Unterscheidungsgrund zusammenfällt, springt bereits 
der Wesensunterschied des Menschen im Verhältnis zu Gott und Natur 
heraus. Wenn er weder so frei wie Gott noch so unfrei wie die Natur ist, 
dann realisiert sich seine Freiheit durch die Möglichkeit, die Prinzipien 
nicht nur umkehren zu wollen, sondern auch umkehren zu können.

Bevor nun aber der Freiheitsbegriff als das Vermögen des Guten und 
des Bösen, d. h. das Wesen der menschlichen Freiheit zwischen Gott und 
Natur auf seine eigentümliche Lebendigkeit hin untersucht werden soll, 
muß zunächst erläutert werden, wie sich das Leben Gottes und das der 
Natur verwirklichen. Gott lebt in sich, nämlich durch sich selbst, die 
Naturwesen aber leben außer sich, nämlich durch andere und deswegen 
für andere. Die dem Leben eigene Produktivität, die Zeugung, muß 
folglich diesen Unterschied von reiner Innerlichkeit und Äußerlichkeit 
austragen. Gottes Zeugung muß daher ganz innerlich, die der 
Naturwesen dagegen ganz äußerlich sein. Jene hat ein immaterielles, 
diese ein materielles Wesen. Die innere Zeugung Gottes verwirklicht 
sich daher als Vorstellung, und zwar, da der Selbstbezug gewahrt bleiben 
muß, als Vorstellung seiner selbst. Die äußere Zeugung verwirklicht sich 
dagegen durch die leibliche Vereinigung zweier Naturwesen, durch die 
ein anderes Wesen derselben Gattung geboren wird. In der natürlichen 
Zeugung der Kreaturen wahrt die Gattung die Identität, das gezeugte 
Individuum den Unterschied.

Wie aber realisieren sich in der göttlichen Zeugung, wo Gattung und 
Individuum keinen Ort haben, Identität und Unterschied? Schelling ist 
genötigt, um die Selbstgeburt der Existenz Gottes als Vorstellung 

33

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23 - am 20.01.2026, 17:02:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wiederum vorstellen zu können, diese als ein an sich unvorstellbares 
Ereignis des Lebens, d. h. als Geheimnis zu denken. Weil Gott existiert 
und er als absolut freies Wesen sich selbst gründet, muß das Vorstellen 
der als Vorstellung zur Wirklichkeit gekommenen Existenz eben dieser 
Existenz einen Grund voraussetzen, welcher als Voraussetzung daher 
nicht wirklich und deswegen unvorstellbar ist. Die Vorstellung reicht 
wegen der innergöttlichen Unterscheidung nicht in die Finsternis des 
verstandlosen Grundes, der anfänglichen Natur, hinein. Ihn dennoch 
vorzustellen heißt, seine Dunkelheit vorzustellen, die als solche aber 
unvorstellbar bleibt. Die anfängliche Unterscheidung nötigt also dazu, 
von der Existenz - der Vorstellung der Vorstellung - in den Grund dieser 
Existenz zurückzugehen und diesen als unvorstellbar vorzustellen.16 Aus 
diesem Grunde verwirklicht sich Gott selbst als Vorstellung, die sich auf 
nichts anderes als sich selbst bezieht. Im Sinne dieser Selbstbezüglichkeit 
charakterisiert Schelling diese Wirklichkeit als „innere reflexive 
Vorstellung“ (VII, 360), durch die Gott sich selbst in seinem „Ebenbild“ 
(VII, 361) erblickt. Auf diese Existenz richtet sich der Grund in Gott, 
und zwar als „ahnender Wille“, nämlich als „die Sehnsucht, die das 
ewige Eine empfindet, sich selbst zu gebären.“ (VII, 359) Durch den 
Grund fühlt Gott also sich selbst. Und was Gott durch seinen Grund 
gebiert, ist er selbst, „der in Gott gezeugte Gott“ (VII, 361), welcher als 
Verstand „das Wort jener Sehnsucht [ist]“ (ebd.). Gott bezeugt also sein 
Leben dadurch, daß er seine Existenz durch die Geburt seiner selbst aus 
seinem Grund hervorbringt. Durch die Unterscheidung in Gott kann 
Schelling seine Existenz als die Geburt des in der Sehnsucht produktiven 
Grundes denken. Als Geburt des Grundes hat aber die Existenz den 
Grund vollkommen verlassen und ist reiner Verstand. Weil Gott sich den 
Grund seiner Existenz unterwirft, hat er nicht nur, sondern ist er allein 
die Macht, sich aus der Dunkelheit seines Grundes zu gebären und sich 
vollständig aus ihm zu lösen, ohne noch einen Rest dieser Dunkelheit an 
sich zu behalten. Die Existenz unterwirft den Grund vollkommen, macht 
ihn sich zu eigen, indem sie sich als Verstand ihm als der „anfänglich 

16 Schon das SI wird konstituiert durch eine für das System uneinholbare Voraussetzung. 
Wegen des Gegensatzes im Parallelismus von Intelligenz und Natur nimmt die 
Identität die Bedeutung der „Harmonie zwischen dem Subjektiven und Objektiven“ 
(III, 333) an. Dieser Identität der Entgegengesetzten zuvor muß als letzter Grund „ein 
absolutes Identisches gedacht werden“ (ebd.), das jedoch durch das System selbst nicht 
mehr bestimmt werden kann. Die DSP wird daraufhin den Versuch unternehmen, diese 
der Harmonie vorausgesetzten Identität als Vernunft zu bestimmen, um aus ihr die 
Teile der Philosophie zu deduzieren. Die Kunst, mit der das SI schließt, indem es 
durch sie in seinen Anfang zurückkehrt, kann daher auch nur die eröffnende 
Unterscheidung des Selbstbewußtseins, nicht aber die jenseitige Identität erreichen. 
Vgl. vom Vf.: Anm.2, 45 ff.

34

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23 - am 20.01.2026, 17:02:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


regellosen Natur“ (VII, 361) einbildet, und zwar ordnend und klärend, 
trennend und beziehend. Durch den Grund lebt Gott, durch den Verstand 
ist er frei, dem Leben sein eigenes Gesetz zu geben. So wie also Gott 
sich aus seinem unvorstellbaren Grund selbst als vorstehender Verstand 
hervorbringt, so wirkt er bildend durch seinen Verstand in den Grund 
zurück und zwar nach dem Vorbild seines reinen Ebenbildes. Im 
Gegensatz zur anfänglichen Natur klärt sich durch Gottes Einbildung die 
Finsternis. Der Verstand bringt eine Ordnung in der Natur hervor. Durch 
diese Ordnung manifestiert sich Gott in der Natur als seiner Schöpfung. 
Die Klarheit seines Lichtes zeigt die Schöpfung als Vorgang der 
Verklärung.

Die Einbildung nach Gottes Ebenbild realisiert sich, indem Gott sich 
als Wort in seinem Grunde ausspricht. Dadurch ruft er eine Antwort 
hervor, welche er als Idee wie einen Keim aus dem Verborgenen der 
Dunkelheit hervorhebt. Die Idee spiegelt sozusagen im Grunde das 
Ebenbild als das göttliche Licht, indem sie das Wort Gottes vernimmt 
und selbst ausspricht. Sie wird durch das rufende Wort erweckt, wird 
erhoben und erhebt sich aus dem Grund. Sie ist der nach dem Ebenbild 
Gottes - dem Wort - in der Natur gebildete Geist, der Mensch, der allein 
das Wort Gottes vernimmt und ausspricht.17 Die Sprache also 
unterscheidet den Menschen von allen anderen Kreaturen. Diese haben 
zwar Namen, aber sie verstehen sie nicht. Zwar verständigen sie sich 
untereinander, woran Schelling mit dem noch unvollständig 

17 So wie Schelling sich darum bemüht, den innergöttlichen Grund uns „menschlich 
näher [zu] bringen“ (VII, 359), so bezeugt auch das göttliche Wort, daß Schelling Gott 
vom Menschen her denkt. Daß die ‘Vermenschlichung’ Gottes gewollt ist, betonen die 
SP: ,,Allein je mehr wir diesen Begriff von Gott hinaufschrauben, desto mehr verliert 
Gott für uns an Lebendigkeit, desto weniger ist er als ein wirkliches, persönliches, im 
eigentlichen Sinn, wie wir, lebendes Wesen zu begreifen. Verlangen wir einen Gott, 
den wir als ein ganz lebendiges, persönliches Wesen ansehen können, dann müssen wir 
ihn eben auch ganz menschlich ansehen, wir müssen annehmen, daß sein Leben die 
größte Analogie mit dem menschlichen hat, daß in ihm neben dem ewigen Seyn auch 
ein ewiges Werden ist, daß er mit einem Wort alles mit dem Menschen gemein hat, 
ausgenommen die Abhängigkeit“ (VII, 432). Das analogische Denken Schellings zeigt 
sich auch an dem Verhältnis von menschlicher Selbstbildung und göttlicher 
Schöpfung: „Aber wie der Mensch im Proceß seiner Selbstbildung oder 
Selbstbewußtwerdung das Dunkle, Bewußtlose in sich von sich ausschließt, sich 
entgegensetzt [...] so schließt auch Gott das Niedere seines Wesens zwar von dem 
Höheren aus und drängt es gleichsam von sich selbst hinweg, aber nicht um es nun in 
diesem Nichtseyn zu lassen, sondern um es aus ihm zu erheben, um aus dem von sich 
ausgeschlossenen Nichtgöttlichen - aus dem, was nicht Er selber ist, und was er eben 
darum von sich geschieden, das ihm Aehnliche und Gleiche zu erziehen, 
heraufzubilden, zu schaffen. Schöpfung besteht daher in dem Hervorrufen des 
Höheren, eigentlich Göttlichen in dem Ausgeschlossenen.“ (VII, 434) Vgl. zum 
analogischen Gnmdzug des Schellingschen Denkens vom Vf.: Anm.2, 128 f.

35

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23 - am 20.01.2026, 17:02:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ausgesprochenen Wort erinnert (vgl. VII, 364), aber ihre Verständigung 
bleibt unübersetzbar und entfaltet sich nicht zur Sprachwelt. Solche 
Verständigung bleibt, wie der Eigenwille der Kreatur, bloßes Werkzeug. 
Die Sprache jedoch verwandelt allein für den Menschen die Natur zur 
Welt. So ist der Mensch Ebenbild des Ebenbildes, nämlich der göttlichen 
Vorstellung, jedoch mit dem Unterschied, daß die Seele, das 
„entstehende lebendige Band“ (VII, 362), den Menschen mit seinem 
Grund durch den Leib verbindet. Die Seele des Menschen verbindet 
Natur und Verstand. Sie bezieht beide aufeinander, weil sie abhängig 
und unabhängig zugleich ist: Sie ist unabhängig von der Natur, weil der 
Verstand sie aus der Natur heraushebt; sie ist unabhängig vom Verstand, 
weil sie ihren Grund in der Natur hat. Zwar offenbart sich Gott allein für 
den Menschen durch das ausgesprochene Wort, weswegen er nur im 
Menschen „die Welt geliebt [hat]“ (VII, 363), aber gerade diese Sprache 
zeigt mit ihrer Einheit aus Vokalen und Konsonanten, daß der Mensch 
die einzige Kreatur ist, in der „die ganze Macht des finstern Princips und 
in eben demselben zugleich die ganze Kraft des Lichts [ist]“ (ebd.) 
Indem Gott das Wort in die Natur hineinspricht, offenbart er sich mit 
dem Menschen in der Natur, aus welcher er sich mit seiner Sprache 
zugleich erhebt. Daher vollendet sich erst mit dem Menschen, und zwar 
aufgrund seines sprachlichen Wesens, der Schöpftmgsprozeß als 
Verklärung, welche mit ihrer Vollendung zugleich die Grenzen der Natur 
verläßt und die Dimension der Geschichte eröffnet.

In Gott selbst vermittelt keine Mitte Grund und Existenz. Zwischen 
der Ewigkeit seines Seins und der Unendlichkeit seines Werdens gibt es 
keinen Übergang. Insofern der Mensch aus Natur und von Gott ist, hat 
Gott sich mit ihm als dem Ebenbild seines Ebenbildes eine Mitte 
geschaffen. Wenn aber die anfängliche Unterscheidung in Gott keine 
Mitte zuläßt, der Mensch aber die geschaffene Mitte zwischen Natur und 
Existenz ist, dann ist der Mensch als diese Mitte außer Gott. Schelling 
läßt keinen Zweifel daran, daß der Mensch diese Mitte ist und sich als 
Mitte zwischen Gott und Natur von beiden unterscheidet, so daß sich die 
Freiheit des Menschen zunächst darin zeigt, frei von etwas zu sein, 
nämlich frei von Gott und Natur.18 Gott erweckt und erhebt den 
Menschen zwar aus seinem Grund, aber nicht zu sich in die Existenz, 
weil der Mensch dann selbst zu Gott werden würde. Er ist das 

18 In den SP heißt es daraufhin: „Dadurch also, daß der Mensch zwischen dem 
Nichtseyenden der Natur und dem absolut-Seyenden = Gott in der Mitte steht, ist er 
von beiden frei. Er ist frei von Gott dadurch, daß er eine unabhängige Wurzel in der 
Natur hat, frei von der Natur dadurch, daß das Göttliche in ihm geweckt ist, das mitten 
in der Natur über der Natur [ist].“ (VII, 458)

36

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23 - am 20.01.2026, 17:02:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


n etaphysische Wesen: mitten in der Natur und doch über der Natur. Der 
F eiheitsbegriff in den UWF gründet sich demnach auf eine doppelte 
L nterscheidung des Menschen: zum einen auf die von Gott, zum anderen 
ai if die von der Natur. Im Menschen als seinem Ebenbild offenbart sich 
G ott und zwar so, daß allein der Mensch im Unterschied zu allen anderen 
Kreaturen weiß, daß sich in ihm Gott offenbart. Er setzt Grund und 
Existenz, welche in Gott zwar unterschieden, aber unzertrennlich sind, 
auseinander, weil er das ‘Zwischen’ ist, welches sie auseinander- und als 
Siele zugleich zusammenhält. Insofern treffen in diesem ‘Zwischen’ 
„< 1er tiefste Abgrund und der höchste Himmel, oder beide Centra“ (VII, 
3 >3) aufeinander. Die in Gott und Natur untrennbare Unterscheidung ist 
ir i Menschen trennbar und daraufhin „die Möglichkeit des Guten und 
Bösen“ (VII, 364), durch welche sich der Mensch von Gott und von der 
N atur unterscheidet. Mit dieser Möglichkeit ist seine Freiheit von Gott 
u id Natur bestimmt. In dieser indifferenten Situation befindet sich der 
Mensch zwischen Gott und Natur als das gottlose Wesen. Für es ist die 
göttliche Ordnung nicht vorgegeben. Der Mensch allein - weder Gott 
n )ch Natur - muß sich für sie aus Freiheit entscheiden.

Der in sich lebende Gott äußert sich also und bleibt mit sich identisch, 
d h. sich ähnlich auch in seiner Offenbarung. So wie Gott also zunächst 
ir sich lebt ohne außer sich zu sein, so lebt die Natur in unendlicher 
Vereinzelung außer sich, ohne in sich zu sein. Diesen übergangslosen 
Gegensatz vermittelt der Mensch, dem durch seine geistige Existenz eine 
Innerlichkeit genauso zukommt, wie durch seinen Leib eine 
Äußerlichkeit. So wie sich Gott durch seine Äußerung im Menschen 
offenbart, so vollendet sich die Natur mit dem Menschen, indem sie sich 
mit ihm aus ihrer Äußerlichkeit verinnerlicht, denn der Mensch ist die 
einzige Kreatur, die existiert, das läßt ihn Gott gleich und von der Natur 
unterschieden sein, aber er ist nicht reine Existenz, sondern auch Natur. 
Dadurch unterscheidet er sich von Gott und gleicht der Natur.

Gerade durch den Unterschied zwischen Mensch und Gott kann 
Schelling in den UWF den Gedanken der Liebe einfuhren und diesen 
von der Liebe Gottes zum Menschen schließlich auf die Selbstliebe 
Gottes zurücknehmen. D. h. aber, daß der Mensch durch die eigene Tat 
aus der Indifferenz heraustreten muß, um so seine Selbständigkeit zu 
verwirklichen. Gott offenbart sich also dadurch im Menschen, daß er ihn 
frei handeln läßt, wodurch sich wiederum sein „relativ auf Gott 
unabhängiges Princip“ (VII, 363) zeigt. Daraufhin verdeutlicht sich auch 
die entgegengesetzte Persönlichkeit von Gott und Mensch. Im 
Unterschied zum göttlichen Verstand und zum tierischen Instinkt, zeigt 
sich die geistige Persönlichkeit des Menschen in der Zertrennbarkeit der 

37

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23 - am 20.01.2026, 17:02:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Prinzipien. Daher kann auch nur der Mensch, nicht das Tier, dessen 
Unschuld das Böse ausschließt, von der natürlichen Ordnung abfallen 
und durch die Erhebung seines Eigenwillens über den Universalwillen, 
d. h. durch die Erhebung seiner Individualität über die allgemeine 
Ordnung böse werden. Das Böse als der Geist der Zwietracht, der 
auflöst, was in Gott und Natur unauflöslich vereint ist, zerrüttet die 
göttliche Ordnung.

Gottes Liebe zeigt sich nun als so mächtig, daß er auch noch den 
abgefallenen, d. h. böse gewordenen Menschen liebt. Gerade in dieser 
Allmacht, auch noch das sich ihm widersetzende, seine Macht 
bestreitende Wesen zu lieben, zeigt sich die Wirklichkeit der göttlichen 
Liebe, denn die Liebe verwirklicht sich nicht schon in der Einheit, 
sondern erst in der Zwietracht. Die Möglichkeit ist sozusagen nur erst die 
Ohnmacht der Selbstliebe. Ihre „Allmacht“ (VII, 374) offenbart sich erst 
durch ihren Gegensatz. Daher läßt sie den Willen des Grundes wirken, 
wendet sich nicht ab, sondern liebt vielmehr auch noch diesen. Indem die 
Liebe ihr Gegenteil zuläßt, verwirklicht sie sich. Damit sich die göttliche 
Liebe verwirklichen kann, muß das Böse notwendig die Schöpfung 
begleiten, obwohl es doch nur in der menschlichen Freiheit liegt, es zu 
wählen. Das Böse wirkt zwar in der Natur, ist aber aufgrund der 
menschlichen Freiheit selbst nicht mehr natürlichen Wesens. Es bricht 
selbst erst an ihrem Ziel hervor. Weil sich der Mensch gegen Natur und 
Gott verselbständigt, ist „das Böse immer die eigne Wahl des Menschen; 
das Böse, als solches, kann der Grund nicht machen, und jede Creatur 
fallt durch ihre eigene Schuld.“ (VII, 382) Wie die Existenz nicht aus 
dem Grund, so kann auch das hervorbrechende Böse nicht aus der Natur 
erklärt werden. Es ist nicht aus Natur und es ist nicht von Gott. Daher 
muß die Finsternis unterschieden werden, die „[...] um so viel höher seyn 
muß, als der Geist höher ist denn das Licht. Dieses Princip ist eben der in 
der Schöpfung durch Erregung des finstern Naturgrundes erweckte Geist 
des Bösen“ (VII, 377). Wie also vom natürlichen Licht der Geist der 
Liebe, so wird von der natürlichen Finsternis der Geist des Bösen 
unterschieden. Die Dunkelheit als erste Potenz gründet das Reich der 
Natur, die Finsternis als zweite Potenz das Reich der Geschichte. Die 
Geschichte ist hier wie schon in PR die Zeit der Entzweiung, die aus 
einer vergangenen, ursprünglichen Einheit hervorgeht und in eine 
zukünftige Einheit zurückkehren muß, welche das „Ende der jetzigen 
Zeit“ (VII, 272) ist. Diese Rückkehr ist nur durch die Erlösung von der 
Entzweiung möglich, welche allein der Mensch vollbringen kann. Mit 
dem Menschen als dem Ziel der Schöpfung grenzen Natur und 
Geschichte aneinander. In einer entsprechend verwandelten, nämlich 

38

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23 - am 20.01.2026, 17:02:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geschichtlichen Bedeutung muß sich daher auch die Offenbarung 
manifestieren. In der gegenwärtigen Entzweiung hat das Böse sich das 
göttliche Wort zu eigen gemacht, hat es entstellt und zum Widerwort 
verzerrt. Gegen dieses Widerwort „muß das im Gegensatz mit dem 
Bösen in die Welt gesprochene Wort die Menschheit oder Selbstheit 
annehmen, und selber persönlich werden.“ (VII, 377) D. h. Gott muß als 
Mensch in die Welt kommen, um sie vom Bösen zu erlösen, und zwar 
so, „daß auch hier der höchste Gipfel der Offenbarung, der Mensch, aber 
der urbildliche und göttliche Mensch ist, derjenige, der im Anfang bei 
Gott war, und in dem alle anderen Dingen und der Mensch selbst 
geschaffen sind.“ (Ebd.) Im Unterschied zum natürlichen Menschen, der 
zwar von Gott, aber aus Natur ist, ist der göttliche Mensch allein von 
Gott, aber nicht aus Natur, und als solcher das schon früher erwähnte in 
Gott erzeugte Ebenbild Gottes, die reflexive Vorstellung, in der er sich 
selbst anschaut. Wird also der natürliche Mensch aus der Natur gebildet, 
so wird der göttliche Mensch von Gott in die Welt geschickt. Und weil er 
von Gott ist, nimmt er sich des Wortes an, welches sich das Böse durch 
seine überhebliche Eigenmächtigkeit zu eigen gemacht hat. Im göttlichen 
Menschen wird das Wort persönlich: Er birgt es in seine Göttlichkeit. 
„Denn nur Persönliches kann Persönliches heilen, und Gott muß Mensch 
werden, damit der Mensch wieder zu Gott komme.“ (VII, 380) Der 
göttliche Mensch eröffnet als Perspektive die Vollendung der 
Geschichte, nämlich die zu erwartende, zukünftige Erlösung von der 
Entzweiung als Möglichkeit des Heils. Aus dem „verdorbenen Zustand“ 
(VII, 463) der Gegenwart kann der natürliche Mensch weder sich noch 
die Welt erlösen. Deswegen braucht der Mensch dieser Welt seinerseits 
einen Mittler, welcher die göttliche Ordnung personifiziert. Daher 
entfacht eigentlich erst die Entscheidung Gottes, sein Ebenbild 
persönlich werden zu lassen, den Streit, so daß „das lebendige Wort als 
ein festes und beständiges Centrum im Kampf gegen das Chaos eintritt, 
und ein erklärter, bis zum Ende der jetzigen Zeit fortdauernder Streit des 
Guten und des Bösen anfängt, in welchem eben Gott als Geist, d. h. als 
actu wirklich, sich offenbart.“ (VII, 380)

Das Ebenbild Gottes nimmt also in der mit sich entzweiten Welt einen 
Leib an. Als der „Begriff eines menschlich leidenden Gottes“ (VII, 403) 
vervollständigt es die Mitte. Der Gegensatz beherrscht also die Mitte 
zwischen Gott und Natur, wo der natürliche und der göttliche Mensch 
aufeinandertreffen. Das Leben dieses Gegensatzes verwirklicht sich im 
Streit, der wiederum auf Leben und Tod ausgetragen wird. Erst in dieser 
durch den göttlichen Menschen vervollständigten und deswegen sich 
selbst entgegengesetzten Mitte wird in den UWF nach Geburt und 

39

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23 - am 20.01.2026, 17:02:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zeugung auch der Tod thematisch. Erst der Tod stellt die göttliche 
Ordnung wieder her, indem er das Böse vom Guten trennt, und dadurch 
die Welt von der Verkehrung der Prinzipien erlöst. Diese Erlösung läßt 
das falsche ins wahre Leben zurückkehren. Durch die Scheidung vom 
Guten verendet das Böse, indem es sich vollkommen verzehrt. Die sich 
nicht nur auf das Gute beziehende, sondern auch auf sich selbst richtende 
Negativität des Bösen negiert den Schein seines Lebens, welchen das 
Böse nur durch seine Beziehung auf das Gute hat, und zeigt seine 
Wahrheit als Nicht-Sein. Wenn sich aber das Böse durch die Trennung 
vom Guten in seinem Ende verzehrt, dann ist es als Nichtsein des Seins 
der Grund, welcher schon als Werden in Gott dem Sein als der Existenz 
entgegengesetzt ist. Das Böse geht folglich durch den Schein seines 
Seins zu Grunde und folglich in die Natur zurück. Dadurch verliert es 
jeden Schein von Realität, so daß es auf das Offenbarungsgeschehen hin 
gesehen als „gänzliche Unrealität“ (VII, 405) dessen Ende bedeutet.

Das Leiden und zuletzt auch Sterben des im göttlichen Menschen 
personalisierten Guten läßt auch dieses zurückkehren, jedoch in Gott, 
„um mit Gott unvergänglich zu leben“ (VII,404). So wie also das Böse 
durch den Tod zu Grunde geht, so wird das Gute durch den Tod aus dem 
Grund erhoben und „zur ewigen Einheit mit dem ursprünglichen Guten 
verbunden“ (VII, 405). Der Tod selbst, der „letzte Feind“ (VII, 405), 
hebt also den Tod auf. In der Einheit mit der Güte Gottes ist das Gute 
dem Nicht-Sein des endlosen Werdens enthoben und von ewiger 
Existenz. „Daher die Nothwendigkeit der Geburt und des Todes. Gott 
gibt die Ideen, die in ihm ohne selbständiges Leben waren, dahin in die 
Selbstheit und das Nichtseyende, damit, indem sie aus diesem ins Leben 
gerufen werden, sie als unabhängig existirende wieder in ihm seyen.“ 
(VII, 404)19 Dem in der Mitte herrschenden Gegensatz entsprechend, legt 
sich folglich der Tod verschieden aus: zum einen als Tod im Leben, zum 
anderen als Leben im Tod. Jener Tod bezeugt die Endlichkeit des 
natürlichen Lebens, seine Sterblichkeit, dieser hingegen die Ewigkeit des 
geistigen Lebens, seine Unsterblichkeit. Beide Tode korrespondieren 
jedoch miteinander, indem sie auf je eigene Weise die Offenbarung 
vollenden: Der Tod des Bösen dadurch, daß es den Schein von Realität 
verliert, der Tod des Guten dadurch, daß es durch seinen Tod in Gott 
ewig lebt. Im Gegensatz zur Freude des in Gott verklärten Lebens 

19 Schelling erinnert hier an PR (VI, 63), wo dieser Gedanke fast wörtlich schon einmal 
aufgetreten ist. Die Wortwiederholung verbirgt aber nicht einen entscheidenden 
Unterschied: Anders als in PR, wo die Ideen durch ihre Eigenmächtigkeit abfallen, 
liegt in den UWF die Eigenmächtigkeit nicht mehr bei den Ideen, sondern in der 
Freiheit des Menschen, die Prinzipien zu verkehren.

40

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23 - am 20.01.2026, 17:02:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


überzieht ein „Schleier der Schwermuth“, eine „unzerstörliche 
Melancholie“ (VII, 399) das endliche Leben. Die Absicht der 
Offenbarung hat sich also realisiert, wenn die göttliche Ordnung 
wiederhergestellt ist. Daraufhin hat Gott sich absolut verwirklicht, hat 
sich mit sich selbst versöhnt und ist daraufhin „Alles in Allem“ (VII, 
405). Diese Wirklichkeit Gottes vollendet die Geschichte als die Zeit der 
Entzweiung und erfüllt die Offenbarung. Da sich die ewige Existenz 
Gottes aber unendlich offenbart, muß das versöhnende Ende der 
Geschichte in eine ferne Zukunft gesetzt werden. Weil sich das 
Schellingsche Denken aber wesentlich als Vorstellung realisiert, kann 
diese Zukunft nur, wie Schelling zu Beginn des Bruchstückes Die 
Weltalter sagt, „geahndet“ und die Ahnung wiederum nur „geweissagt“ 
(VIII, 199) werden.20 Daher kann die Wirklichkeit Gottes, das , Alles in 
Allem“ als „das Höchste“ (VII, 405) nur noch genannt werden. Die 
Liebe nämlich geht noch derjenigen innergöttlichen Unterscheidung 
voraus, mit welcher die UWF anfangen. Sie ist so unvorstellbar wie die 
Geburt Gottes aus der Dunkelheit seines Grundes. Daher muß das 
Vorstellen sie als dasjenige Geheimnis anerkennen, welches dieses 
Denken einerseits begrenzt, andererseits aber aus sich entläßt. Daher 
kann „das Geheimniß der Liebe“ auch nur noch als Geheimnis 
charakterisiert werden, insofern „sie solche verbindet, deren jedes für 
sich seyn könnte und doch nicht ist, und nicht seyn kann ohne das 
andere.“ (VII, 408)

♦
Die hervorgehobenen Unterscheidungen verhelfen nun dazu, den 
systematischen Bau der UWF freizulegen. Die UWF stellen Gott als 
freies Wesen vor, das sich belebend aus seinem Grunde selbst 
hervorbringt. Da für Schelling das Identitätsgesetz eine „unmittelbar 
schöpferische“ (VII, 345) Vorstellung im Sinne des Grund-Folge- 
Verhältnisses ist, folgt aus dieser Freiheit alles mit der inneren 
Notwendigkeit des göttlichen Wesens. Deswegen deuten die UWF eine 
Zukunft an, in der sich Gott mit der absoluten Notwendigkeit, der 
Identität von Innerlichkeit und Äußerlichkeit, als das ,Alles in Allem“ 
der Liebe verwirklicht haben wird. In Rücksicht auf diese Wirklichkeit 
muß Gott sich offenbaren, d. h. die reine Innerlichkeit seines Lebens 
äußern. Bestimmt sich das innergöttliche Verhältnis von Grund und 
Existenz zunächst als die Beziehung absoluter Beziehungslosigkeit, d. h. 
als absoluter Unterschied, so wird dieser durch die Einbildung Gottes in 

20 Die ganze Stelle lautet: „Das Vergangene wird gewußt, das Gegenwärtige wird 
erkannt, das Zukünftige wird geahndet. Das Gewußte wird erzählt, das Erkannte wird 
dargestellt, das Geahndete wird geweissagt.“ (VIII, 199)

41

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23 - am 20.01.2026, 17:02:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Natur zum relativen Unterschied aufgehoben. Die reflektierende 
Einbildung belebt zwar die Natur, jedoch so, daß sich die Produktivität 
des Lebens in der Natur äußerlich bleibt. Demgemäß ordnet der göttliche 
Verstand sie nach seinem Gesetz, welches als naturgesetzliche 
Notwendigkeit ihr insofern äußerlich ist, als sie es nicht selbst 
hervorbringt. Frei von Gott und Natur verwirklicht der Mensch zwischen 
Gott und Natur seine Freiheit. Göttliche Innerlichkeit und natürliche 
Äußerlichkeit treffen im Menschen aufeinander, weil mit ihm sich das 
Selbst der Kreatur vergeistigt und zur Person wird. Folglich treffen im 
Menschen die beiden Prinzipien als Vergänglichkeit seiner Natur und als 
Ewigkeit seiner Existenz aufeinander. Gemäß der Zeitlichkeit seines 
natürlichen Werdens und der Zeitlosigkeit seiner Existenz unterscheidet 
Schelling die Geburt in der Zeit und die Erschaffung außer der Zeit (vgl. 
VII, 385). Als endliches Wesen wird der Mensch geboren durch einen 
anderen Menschen, erschaffen wird er aber, und zwar als Idee, von Gott. 
Daher verweist das Böse auf eine intelligible und deswegen über­
natürliche Tat der Freiheit und damit „auf ein Leben vor diesem Leben 
[...] nur daß es nicht eben der Zeit nach vorangehend gedacht werde, 
indem das Intelligible überhaupt außer der Zeit ist.“ (VII, 387) Aus der 
Freiheit des außerzeitlichen Lebens folgt die Bestimmung des 
innerzeitlichen Lebens mit Notwendigkeit. Insofern der Mensch an 
beiden Prinzipien partizipiert, wird sein Leben durch den Widerspruch 
konstituiert, von dem Schelling in Rücksicht auf die Verbindung von 
allgemeinem und besonderem Willen sagt, er ist „ein Widerspruch, 
dessen Vereinigung schwer, wenn nicht unmöglich ist.“ (VII, 381)

So wie Gott, Mensch und Natur voneinander unterschieden sind, so 
tritt ihre Beziehung dadurch ans Licht, daß sich jedes Wesen von sich 
selbst, sich gleichsam verdoppelnd unterscheidet bzw. unterschieden 
wird. Die Natur wird von Gott unterschieden. Sie ist einerseits sein 
Grund, sofern er sich selbst aus ihr hervorbringt. Er reflektiert sich in die 
Natur, indem er seine Form in sie einbildet. Durch seine Einbildung 
verwandelt er die anfängliche Natur in seine Schöpfung, welche für ihn 
sprachlicher Natur und deswegen Welt ist. Gott unterscheidet sich in 
sich, denn er bringt sich zunächst als Existenz hervor, verwirklicht sich 
aber erst in der Vorstellung seiner selbst, d. h. in seinem Ebenbild. Gott 
unterscheidet in der Natur den Menschen von der Natur. Er bildet ihn aus 
der Natur heraus, weswegen er der natürliche Mensch ist, um sich in 
ihm, als dem gottähnlichen Wesen, zu offenbaren. Da sich dieser aber 
aufgrund seiner gottähnlichen Freiheit nicht nur aus der göttlichen 
Ordnung der Natur erhebt, sondern so überheblich ist, daß er sich gegen 
diese Ordnung stellt, unterscheidet Gott von sich das in ihm

42

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23 - am 20.01.2026, 17:02:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unterschiedene Ebenbild, indem er dieses als göttlichen Menschen - den 
Mittler - aus sich zur Erlösung in die mit sich entzweite Welt entläßt. Im 
natürlichen Menschen vergeistigt sich die Natur, im göttlichen Menschen 
hingegen vermenschlicht sich der Geist. In den Horizont dieser geistigen 
Auseinandersetzung, in die Mitte zwischen dem natürlichen Verenden 
der Kreaturen und dem ewigen Leben Gottes, tritt der Tod als seinerseits 
unterschiedene Mitte ein. Das Böse verzehrt sich und geht an sich selbst 
zugrunde. Das Gute lebt bei Gott, indem es stirbt.

Und das Leben der Philosophie? Sie selbst ist ein Reflex der 
göttlichen Liebe, die ,Alles in Allem“ und als Wissen Weisheit ist. 
Nichts nötigt zur Philosophie, weswegen sie eine Erkenntnis aus Freiheit 
ist. Strebt sie aber danach, das System der Welt zu finden, dann folgt aus 
ihrer freien Erkenntnis alles mit Notwendigkeit. Ihr System ist die 
produktive Anschauung des Systems der Welt, in welcher der Mensch 
lebt. Insofern stellt sie selbst für den Menschen dasjenige Alles dar, in 
dem Alles ist. Zuletzt realisiert also die Philosophie selbst diejenige 
Freiheit, durch die der Mensch Gott ähnlich ist.

43

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23 - am 20.01.2026, 17:02:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

