Endliches Leben - Tod - ewiges Leben

Sven Jirgensen

Schon der ,,Vorbericht zu Schellings Philosophische Untersuchungen
iiber das Wesen der menschlichen Freiheit und die damit zusammen-
hdngenden Gegenstinde (im folgenden: UWF) gibt einen Hinweis nicht
nur auf das Thema, sondern auch auf die formale Struktur dieser
Abhandlung. , Mittelpunkt der Philosophie* (VII, 333)" ist demnach kein
ausdehnungs- und bewegungsloser Ausgangspunkt absoluter Identitit
wie noch in der Darstellung meines Systems der Philosophie (im
folgenden: DSP), die das beabsichtigte System deswegen nicht zu
entfalten vermochte, weil ihr leerer Ausgangspunkt ohne den Eingriff
des eigentlich nur betrachtenden Philosophen die Unterscheidung nicht
aus sich herauszusetzen und in sich zuriickzunehmen vermochte.” Aus
diesem gescheiterten Projekt ziehen die UWF insofern die Konsequenz,
als sie nun einen Gegensatz, nicht einen neben mehreren anderen,
sondern den ,eigentliche[n] Gegensatz“, namlich den von
»~Nothwendigkeit und Freiheit“, zum Prinzip erheben. Da dieser
Gegensatz bisher durch den ,,Gegensatz von Natur und Geist* verdeckt
war, sei es endlich an der Zeit, so Schelling, durch eine angemessene
Betrachtung dieses Zentrum hervortreten zu lassen. Die UWF nehmen
sich dieser Aufgabe an, weil allein durch deren Lésung die Philosophie
iiberhaupt einen ,,Wert* (VII, 338) habe.

Durch eine umfangreiche ,,Einleitung* bereiten die UWF sich selbst
den Weg, welcher die eigene Betrachtungsweise rechtfertigt, indem er
mogliche Alternativen als einseitig und daher inaddquat ausschliefit.
Insofern namlich ein Gegensatz den eigentlichen Mittelpunkt der
Philosophie ausmacht, ist die Freiheit neben dem der Notwendigkeit
lediglich ,,einer der herrschenden Mittelpunkte des Systems* (VII, 336).
Dieses auseinandergespannt-verdoppelte Zentrum wird sich aber an der
Stelle zum Widerspruch zuspitzen, wo die UWF ihren positiven Anfang
erreichen, also dort, wo diese beiden Zentren ,,in eins zusammen(fallen]*
(ebd.). Bevor sich jedoch die UWF aus diesem Anfang entwickeln, zeigt
die ,,Einleitung* die einseitige Entfaltung der entgegengesetzten Zentren.
Dies deutet zunichst das entgegensetzende , teils ... teils* (VII, 336) an,

' Schellings Werke werden zitiert nach der von Karl Friedrich August Schelling

herausgegebenen Ausgabe, Stuttgart 1856.

2 Vgl. vom V{:: Freiheit in den Systemen Hegels und Schellings, Wiirzburg 1997, 74-83.

23

am 20.01.2026, 17:02:22.


https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dem das beide Teile zusammensetzende ,,in eins zusammen* folgt.> Der
positive Anfang der UWF wird sich also durch eine Konkretion
ausweisen miissen, in der die beiden Teile sich wechselseitig ergénzen,
so dafB sie derjenigen Aufgabe entsprechen, die von den in der
»Einleitung” genannten Moglichkeiten - entweder Freiheit oder
Notwendigkeit - getrennt nicht dargestellt werden koénnen. Insofern
erreichen die UWF durch einen apagogischen Beweisgang ihr eigenes
Prinzip, und zwar durch einen Riickgang in diejenige Gegenwart, welche
der Idealismus, da er die Freiheit ins System geborgen hat, auf den
Begriff gebracht, aber zugleich durch den verstellenden Gegensatz von
Natur und Geist verdeckt hat. D. h. aber, dal Schelling durch den
einleitenden Riickgang diejenige Gegenwart erreicht, welche er zu
kritisieren anhebt, obwohl, oder gerade weil er selbst sich in diese
Gegenwart eingebunden weifl. Die Einseitigkeit des Idealismus liege
namlich darin, nur den formellen Freiheitsbegriff aufgestellt zu haben.
Daher lasse er uns, so Schelling, ,sobald wir in das Genauere und
Bestimmtere eingehen wollen, in der Lehre der Freiheit dennoch
rathlos.” (VII, 351) Immerhin denke der Idealismus zwar Sein als
Wollen und Wollen wiederum als Ursein (vgl. VII, 350), dieser Begriff
bleibe aber formal, weil er ,die specifische Differenz, d. h. eben das
Bestimmte der menschlichen Freiheit“ (VII, 352) nicht zu zeigen
vermdge. Wie der Pantheismus die Tendenz habe, alles, selbst Gott und
Mensch zum Ding unter Dingen zu machen und damit die Freiheit zu
eliminieren, so sieht Schelling im Idealismus umgekehrt die Tendenz,
von allem die Freiheit zu pradizieren, so dafl unterschiedslos alles frei
unter Freien sei. Damit weiche der Idealismus aber dem eigentlichen
Thema aus, ndmlich dem Wesen der menschlichen Freiheit. Insofern
Schelling nun mit dem Vermégen des Guten und des Bosen (vgl. VII,
352) seinen realen und lebendigen Begriff der menschlichen Freiheit
dem idealistischen, blof formellen entgegenstellt, wenden sich die UWF
also in kritischer Absicht gegen den Idealismus. Die mit der
philosophischen Position des Idealismus’ verbundene Erlduterung des
ersten ,,... theils ...*“ folgt in der ,Einleitung* erst an zweiter Stelle, um
eben dieser Position die Entfaltung des eigenen Prinzips
entgegenzustellen. Demzuvor stellt die ,,Einleitung* an erster Stelle die
einseitig-prinzipielle Bedeutung der Notwendigkeit dar. Sie erldutert

3 DaB es sich bei der , Einleitung* nicht bloB um eine, wie Schelling verharmlosend
bemerkt, ,,Berichtigung wesentlicher Begriffe* (VII, 357) handelt, zeigen also schon
die strukturgebenden Eingangsbemerkungen. Liest man dariiber hinaus die
Einleitung* vor dem Hintergrund des Schellingschen Denkweges, dann zeigt sie sich
als versteckte Selbstkritik, die an anderen Namen festhidlt, was Schellings eigene
Positionen gewesen sind. Vgl. vom Vf.: Anm.2, 114-122.

24

am 20.01.2026, 17:02:22.


https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»den Zusammenhang dieses Begriffs [den der Freiheit] mit dem Ganzen
einer wissenschaftlichen Weltansicht* (VII, 228). Damit wird der Raum
fur die Variationen pantheistischer Systeme er6ffnet, die Freiheit
ausschlieBen konnen, aber nicht notwendig miissen. Die den
pantheistischen und idealistischen Systemen innewohnende Unter-
scheidungslosigkeit - entweder Ding unter Dingen oder frei unter Freien
- legitimiert die Erhebung des Gegensatzes von Freiheit und
Notwendigkeit zum Prinzip,’ denn offenbar ist es fiir Schelling anders
nicht moglich, nicht nur hinsichtlich der Freiheit Gott und Mensch von
den unfreien Dingen, sondern in derselben Riicksicht auch Gott und
Mensch voneinander zu unterscheiden.’

Die prinzipielle Bedeutung des Gegensatzes von Freiheit und
Notwendigkeit einerseits und die auf dieser Grundlage erfolgte Kritik an
Pantheismus und Idealismus andererseits, erlauben in einem ersten
Zugriff den Schellingschen Wissenschafts- und Lebensbegriff zu
umreiflen. Obwohl die Forschung die philosophiehistorische und auch
systematische Bedeutung der UWF nicht sonderlich hochschitzt,® gesteht
sie dieser Abhandlung in der Chronologie der veroffentlichten Schriften
immerhin einen besonderen Rang zu.” Schelling selbst beansprucht aber,
nicht nur wissenschaftlich iiber das Wesen der menschlichen Freiheit zu
handeln, er bestimmt die wissenschaftliche Form seiner Untersuchung
sogleich auch niher, indem er auf denjenigen Zusammenhang hinweist,

In gewisser Weise bleibt sich Schelling mit diesem prinzipiellen Gegensatz trotz seiner
Abwendung vom Ich und seiner Zuwendung zum Menschen selbst treu, denn schon
das System des transzendentalen Idealismus (im folgenden: SI) 148t die Identitit des
Ich durch seine synthetisierende Leistung aus einem vorgingigen Gegensatz
hervorgehen: ,,Das SelbstbewuBtseyn (das Ich) ist ein Streit absolut entgegengesetzter
Thitigkeiten.* (III, 398) Obwohl sich Schelling zu jener Zeit noch auf Fichte beruft,
geht Fichte schon mit seiner Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre einen
anderen Weg. Fichte folgert aus der selbstgesetzten Identitdt im Sinne der Einheit des
Ich mit sich selbst (§ 1) den Gegensatz mit einem entgegengesetzten Nicht-Ich (§ 2),
aus dem wiederum die Konsequenz zu ziehen ist, daB das Ich sich selbst
entgegengesetzt ist, welcher Gegensatz die Deduktion der ganzen Grundlage in
Bewegung bringt (§ 3). Vgl. J. G. Fichte: Gesamtausgabe der Bayrischen Akademie
der Wissenschaften, Stuttgart-Bad Cannstatt 1969 ff., I, 2, 255 ff.

Deswegen hebt Schelling in den Stuttgarter Privatvorlesungen (im folgenden: SP)
hervor: ,Die Vertheidiger der Freiheit denken gewdhnlich nur daran, die
Unabhangigkeit des Menschen von der Natur zu zeigen, die freilich leicht ist. Aber
seine innere Unabhéngigkeit von Gott, seine Freiheit auch in Bezug auf Gott lassen sie
ruhen, weil die3 eben das Schwerste ist.* (VII, 458)

O. Hoffe und A. Pieper stellen vollig zu Recht fest: ,,Die Freiheitsschrift wurde in der
Schelling-Literatur bisher vielfach vernachlssigt.” (F.W.J. Schelling: Uber das Wesen
der menschlichen Freiheit, hg. von O. Hoffe, A. Pieper, Berlin 1995, 10).

Vgl. ebd.,, 9. Dazu auch im selben Sammelband von H. M. Baumgartner: Zur
Einleitung: Ubersicht, Aufbau und Problemanzeigen, 35 ff.

25

am 20.01.2026, 17:02:22.


https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den sie darstellen soll, namlich zwischen jedem einzelnen Begriff und
dem Weltganzen. Das gilt zumal fiir den Begriff der Freiheit. Und
Schelling unterscheidet diese Wissenschaft sogleich von allen anderen
Wissenschaften durch ein wesentliches Kriterium. Alle anderen
Wissenschaften seien ndmlich tote Wissenschaften im Gegensatz zu
derjenigen Wissenschaft, die ihre lebendige Form in den UWF darstellt.
Diese Wissenschaft ist allein die Philosophie, welche sich also durch das
Leben selbst von allen iibrigen, den toten Wissenschaften unterscheidet.
Aber lebendig 1dBt sich nur iiber das Leben handeln, so dafl der
Gegenstand der UWF - das Wesen der menschlichen Freiheit - auf’s
Innigste mit dem Leben vertraut und von ihm durchdrungen sein mu8,
und zwar so sehr, daB} Freiheit ohne Leben todlich fir die Freiheit, d. h.
Nichts wire. Daher fiihrt Schelling den Freiheitsbegriff der UWF mit der
ndheren Bestimmung real und lebendig (vgl. VII, 352) ein. Mit der
geforderten Realitdt setzt Schelling den Freiheitsbegriff der UWF nicht
nur von dem bloB formalen des Idealismus ab. Mit der geforderten
Lebendigkeit dieses Begriffs zieht er zugleich die Konsequenz aus seiner
Kritik am Spinozismus, dessen ,,Starrheit (VII, 350) und systematische
,Leblosigkeit (VII, 349) sogar auch den ,,Willen als eine Sache* (ebd.)
behandle. Die lebendige Form der Philosophie muf sich also durch einen
Gegenstand erfiillen, den, wie sie selbst, das Leben erfiillt, so daB sie sich
wechselseitig spiegeln, oder besser: anschauen, denn die Reflexion des
Spiegels totet zwar nicht das Vor- oder Urbild, ist aber gleichwohl ein
nur totes Abbild: bewegt, aber nicht selbstbewegt, kalt und ohne Gefiihl -
weder fiir sich selbst noch fiir den anderen. Mit dem realen und
lebendigen Freiheitsbegriff stellt sich also die Frage nach dem Leben der
Philosophie selbst. Sie lebt durch ihr Prinzip, so daf sie sich als lebende
von allen anderen Wissenschaften unterscheidet. Daher geht es den UWF
weniger um die Bestimmung des natiirlich-gezeugten Lebens
irgendwelcher Lebewesen, auch nicht primér - etwa in anthropologischer
Absicht - um das Leben des Menschen, sondern um das Leben des
Prinzips selbst, das den Gedanken in den UWF belebt und systematisch
entfaltet. Soll also das Prinzip der Philosophie nicht ein bloB formal-
logisches bleiben - wie noch in der DSP -, dann braucht es einen Inhalt,
der mit eben diesem Prinzip korrespondiert. Allein deswegen steht fiir
Schelling der Mensch im Zentrum der Untersuchung, weil er am
Gottlichen ebenso partizipiert wie am Natiirlichen, an der Freiheit ebenso
wie an der Notwendigkeit. Damit bricht die Frage auf, wie der Mensch
frei ist, ohne doch Gott zu sein.

Mit dem Wesen der menschlichen Freiheit und ihrer Wissenschaft
kommt also zugleich das Leben, ndmlich das durch Freiheit bestimmte

26

am 20.01.2026, 17:02:22.


https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leben in den Blick. Und gerade Schellings Erinnerung an Philosophie
und Religion (im folgenden: PR) im ,Vorbericht verdeutlicht seine
Neukonzeption des Lebensbegriffs in den UWF. In PR mufite das
abgefallene Abbild des Absoluten fiir das Absolute geopfert werden,
welches Opfer das an die Endlichkeit gebundene Leben ist, das seine
Schuld abzutragen hatte, um sein ‘entschuldetes’ Leben dem zuvor
leblosen Absoluten einzutragen. Das sich verselbstindigende Gegenbild
fillt vom Absoluten ab und ruft in diesem Vorgang das Leben hervor, so
daB das Leben von Anfang an das Signum selbstverschuldeter Hybris
trigt. Dem durch die EntiduBerung hervorgerufenen und daraufhin
endlichen Leben entspricht in der Riickkehr die Verinnerlichung des
Lebens, das durch den Tod seine Endlichkeit abstreift und daraufhin in’s
Absolute zuriickkehrend eben dieses belebt.?

An dem Schritt von PR zu den UWF zeigt sich das Schellingsche
Philosophieren als das Projekt, das sich seinen Weg durch die
Kontinuitit der Diskontinuitit entwirft.’” Jeder Schritt geht mit einer
kritischen Reflexion auf die erreichte Position einher und stellt diese in
Frage, so daf sich diese Reflexion mit der Revision verbindet. Daher
kennzeichnet die revidierende Reflexion den Schellingschen Weg des
Philosophierens als einen der Verschiebung. Sie verschiebt, was sie doch
einzuholen gedenkt, indem die Absicht selbst sich durch ihre
systematische Entfaltung verwandelt und iiber diese hinauswichst. Daher
transzendieren die systematischen Entwiirfe die ihnen zu Grunde
liegende Absicht.” Diese innere Bewegtheit des Schellingschen

8 Dementsprechend treffen Schellings kritische Bemerkungen in der ,,Einleitung* iiber
das Wesen, das ,,durch eigne Schuld vom Urwesen abgefallen sey* (VII, 354) und iiber
das willkirliche ,,LosreiBen von Gott* (VII, 355) durchaus seine namentlich nicht
genannte Schrift PR. (Vgl. zu Schellings Selbstkritik in der ,,Einleitung” der UWF:
Anm. 3).

%  Mit Blick auf die Friihromantik bemerkt C.-A. Scheier, ,[...] daB Schellings System
von 1800, wie ohnehin die spateren Entwiirfe, auf spezifisch andere Weise ‘System’ ist
als das Fichtes und dann Hegels: es endet - im Schlegelschen Sinn - als ‘Projekt’.
(Philosophische Tendenzen in der deutschen Frithromantik, in: Abhandlungen der
Braunschweigischen Wissenschaftlichen Gesellschaft 43, 1993, 315.) In der Romantik
sieht C.-A. Scheier das Projekt dann noch einmal auf das Fragment zuriickgenommen:
»Der Baustein dieses notwendig nur zu ‘ahnenden’ Systems ist nicht mehr der
deduzible Satz, sondem das romantische Fragment als die mit einem Minimum
sprachlichen Aufwands gleichsam auf dem Punkt sich vernichtende und so in die
Unmittelbarkeit als in die Anschauung der Substanz umschlagende Reflexion.* (Ebd.,
317).

1% Daher schwicht die SchluBbemerkung der UWF die Bedeutung dieser Schrift nicht ab,
sondern verdeutlicht im Gegenteil einen typischen Grundzug des Schellingschen
Denkens: ,,Gegenwartiger Abhandlung wird eine Reihe anderer folgen, in denen das
Ganze des ideellen Theils der Philosophie allmdhlich dargestellt wird. (VII, 416)
Diese Aussicht ist um so bemerkenswerter, als Schelling gerade mit den UFW

27

am 20.01.2026, 17:02:22.


https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Denkens, dessen Aufgeschlossenheit zwar durch das Prinzip der Freiheit
bestimmt wird, ohne sich jedoch abschliefend in einem System der
Freiheit zu vollenden, kommt einerseits der Produktivitit des Lebens
entgegen, erschwert aber andererseits die Bestimmung seines Begriffs,
weil es dem Wesen der Verschiebung geméB sich vor einer mdglichen
Fixierung fliichtet. So wie das Schellingsche Denken immer wieder in
der Begriindung seines Grundes sich eben diesem entzieht und iiber sich
hinauswiéchst, so mufl die begriffliche Bestimmung des Lebens die
Verbindlichkeit durch eben diese Aufgeschlossenheit gewahren, um der
Gefahr zu entgehen, statt das Leben lediglich das tote Material - den
Schidelknochen!' - festzuhalten, aus dem sich das Leben, in dem
Bemiihen, es zu ergreifen, langst gefliichtet hat. Aus dieser Gefahr
erwéchst mit der Frage nach dem Leben zugleich die Frage nach dem
Tod. Denn wirde die Philosophie den ,Widerspruch von
Nothwendigkeit und Freiheit (VII, 338) nicht als zentrale Aufgabe
annehmen, dann wiirde sie und mit ihr ,,jedes hohere Wollen des Geistes
in den Tod versinken* (ebd.). Warum spitzt sich aber hier der Gegensatz
von Notwendigkeit und Freiheit, wie Schelling im ,,Vorbericht*
formuliert, zum Widerspruch zu, der eine konstitutive Bedeutung fiir den
Lebensbegriff hat?

Dem Denken stellt sich hier die eigentiimliche Aufgabe, einerseits
dem Widerspruch von Notwendigkeit und Freiheit zu entsprechen,
andererseits ihn in der Losung zu bewahren, weil gerade er das Wollen
des Geistes belebt. Der Widerspruch darf also nicht so gelost werden,
dafl der Geist dabei ums Leben kdme. Weil aber dieser Widerspruch
derjenige der Vernunft selbst ist, stellt sich die Frage, wie die Vernunft
durch ihren Widerspruch bei sich sein kann, wenn er sie doch zugleich
zu zersetzen droht. Ist die Vernunft daher als sich widersprechende stets
aufler sich und kann nur, sofern eben auch ihr Sein als Wollen bestimmt
ist, bei sich sein wollen, ohne jedoch jemals bei sich zu sein? In der
Folge konkretisiert sich daher der Widerspruch zur ,,Verzweiflung der
Vernunft* (SW VII, 354)'2. Hier zeigt sich in aller Deutlichkeit: Mit den

beabsichtigt hatte, ,seinen Begriff des ideellen Theils der Philosophie mit vélliger
Bestimmtheit [vorzulegen]“ (VII, 334).
1" Vgl. Hegel: Phinomenologie des Geistes (im folgenden: Phi.), Diisseldorf 1980,
Gesammelte Werke (GW) IX, 184.
Diese Vernunft wird durch ihre Verzweiflung getrieben, den Grund ihrer Verzweiflung
aufzudecken. Dadurch entdeckt sie das belebende ,,Geheimnis der Liebe [...], die Alles
in Allem ist.* (VII, 408) Einen anderen ,Weg der Verzweiflung (GW IX, 56) als die
verzweifelte Vernunft der UWF, die sich in der Liebe mit sich versohnt, geht die
Vernunft in Hegels Pha. Sie geht ndmlich an sich selbst als natiirlichem BewuBtsein zu
Grunde, ,.denn es verliert auf diesem Wege seine Wahrheit.“ (Ebd.) Das Resultat
dieses ,,sich vollbringende[n] Skeptizismus* (ebd.) ist die ,.bewuBte Einsicht in die

28

am 20.01.2026, 17:02:22.


https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UWF hat sich nach der Phase der Identitéitsphilosophie der Begriff der
Vernunft verwandelt. Sie ist nicht mehr wie noch in der DSP dadurch
bestimmt, absolute Identitit' zu sein. Stattdessen bestimmt sich hier die
Vernunft als der Widerspruch von Freiheit und Notwendigkeit -
Widerspruch deswegen, weil der Vernunft das individuelle Gefiihl der
Freiheit, welches der Einheit des Systems zu widerstreiten scheint,
genauso wesentlich ist wie die Einheit des Systems, dessen
Notwendigkeit Freiheit auszuschliefen scheint. Zeigt also die
~Einleitung* die einseitigen und deswegen blof entgegengesetzten
philosophischen Systeme, das der Notwendigkeit und das der Freiheit, so
ziehen die UWF diesen Gegensatz zum Widerspruch der sowohl auf
systematische Einheit wie auch auf Freiheit bestehenden einen Vernunft
zusammen. Die Vernunft begegnet sich in diesem Widerspruch selbst,
kann ihm, weil sich selbst nicht entgehen, und ist deswegen in dieser
Auseinandersetzung mit nichts anderem als sich selbst beschaftigt."*

Das Verhiltnis von Freiheit und Notwendigkeit bestimmt also die
Vernunft und damit auch das Leben der Vernunft - dies jedoch dreifach:
das Leben Gottes, dasjenige der Natur und dasjenige des Menschen.
Denn wenn Gott, sofern er kein ,Gott der Todten, sondern der
Lebendigen* (VII, 346) ist, sich in demjenigen Wesen offenbart, das ihm
dhnlich ist, im Menschen also, und Gott daher weder ,eine blof3e
moralische Weltordnung (VII, 356) noch ,ein bloB logisches
Abstraktum* (VII, 394) ist, Gott also nicht blof} ist, sondern selbst /ebt

Unwahrheit des erscheinenden Wissens* (ebd.), so daB das natiirliche BewuBtsein iiber
sich ,hinausgetrieben, und di8 hinausgerissen werden ist sein Tod.“ (GW IX, 57)
Ubrigens ist der Skeptizismus der Phi. ungleich radikaler als derjenige des SI, der sich
auf dem ,,Zweifel an der Realitdt des Objektiven* (III, 343) griindet. Dieser motiviert
das ,,Grundvorurtheil*, namlich ,,da es Dinge auBler uns gebe* (ebd.), gegen das sich
wder durchgreifende Skeptizismus* (ebd.) richtet. Die Versicherung gegen diesen
Zweifel ist das unmittelbar gewisse ,Ich bin“ (III, 344), das aber seinerseits ,,das
absolute Vorurtheil ist* (ebd.), solange es sich nicht als wahr deduzieren 1a8t. D. h. der
Zweifel an der Objektivitit der Dinge kann nur dann aufgehoben werden, wenn sich
das unmittelbar gewisse ,,Ich bin* unbezweifelbar bewahrheiten 1aBt. Erst durch die
GewiBheit dieser Wahrheit hat das Ich zugleich die GewiBheit, daB es Dinge auSer ihm
gibt. Das SI erreicht also die GewiBheit iber die Wahrheit des SelbstbewuBtseins, die
Pha. hingegen die GewiBheit iiber die Unwahrheit des erscheinenden Wissens.

B Vgl. Schellings DSP: ,,§. 3. Die Vernunft ist schlechthin Eine und schlechthin sich
selbst gleich.” (IV, 116) ,,§. 4. Das hochste Gesetz fiir das Seyn der Vernunft, und da
auler der Vernunft nichts ist, fiir alles Seyn (insofern es in der Vernunft begriffen ist)
ist das Gesetz der Identitdt* (ebd.).

" Vgl. Kants KrV: ,Die reine Vernunft ist in der That mit nichts als sich selbst
beschiftigt, und kann auch kein anderes Geschifte haben, weil ihr nicht die
Gegenstinde zur Einheit des Erfahrungsbegriffs, sondern die Verstandeserkenntnisse
zur Einheit des Vernunftbegriffs, d. i. des Zusammenhanges in einem Princip, gegeben
werden. (AA 111, 448)

29

https://dol.org/10.5771/5783485993644-23 - am 20.01.2026, 17:02:22,



https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(vgl. VII, 403), dann miissen Gott, der ihm &hnliche Mensch und die
Natur, welche der lebendige Grund des also lebendigen Ganzen ist,
leben. ,,Idealismus ist die Seele der Philosophie, Realismus ihr Leib; nur
beide zusammen machen ein lebendiges Ganzes aus.“ (VII, 356) Diese
anzustrebende, lebendige Ganzheit der Philosophie hat in Riicksicht auf
die entgegengesetzten und deswegen nur einseitigen Systeme der
Freiheit und der Notwendigkeit zu zeigen, da3, in der Sprache des
Idealismus gesagt, ,nicht allein die Ichheit alles, sondem auch
umgekehrt alles Ichheit sey.“ (VII, 351) Wirkliches Leben muf} sich
folglich als durch Freiheit genauso gegriindet zeigen lassen wie
umgekehrt Leben als Grund von Freiheit. Diese Forderung nach dem
wechselseitigen Griindungsverhéltnis von Leben und Freiheit basiert auf
der ,,unmittelbar schopferische[n]* (VII, 345) Vorstellung des Identitéts-
gesetzes im Sinne des Grund-Folge-Verhidltnisses. Die Identitit von
Leben und Freiheit bedeutet daher nicht ,Einerleiheit* (VII, 345),
sondern bedeutet konkret: Leben ist durch Freiheit und, in Riicksicht auf
die anzustrebende Ganzheit des philosophischen Systems, Freiheit ist
durch Leben. Damit nicht wiederum dieses ganze Verhiltnis aus zwei
Verhidltissen der Einerleiheit verfallt, miissen Leben und Freiheit, ihrer
je unterschiedlichen Stellung als Subjekt und Préadikat entsprechend, eine
unterschiedliche Bedeutung annehmen. Die beiden Momente Freiheit
und Notwendigkeit bestimmen also das Leben Gottes, das der Natur und
das des Menschen - jedoch auf unterschiedliche Weise, allerdings so, daf3
von allen drei Lebensformen gilt: ,,Ohne Gegensatz kein Leben.* (VII,
435). Nicht zuletzt ist aber danach zu fragen, ob die beiden Momente
ebenfalls die systematische und also wissenschaftliche Darstellung der
UWF selbst bestimmen, denn wenn jedes Wesen sich ,,nur in seinem
Gegentheil offenbar werden [kann]* (VII, 373), dann mufl mit dem
dargestellten Inhalt auch die darstellende Form Anteil an dieser
Offenbarung haben, d. h. dem Philosophiebegriff entsprechend lebendig
sein.

Anders als Hegels Wissenschaft der Logik, in der sich das Denken
allein mit sich selbst beschéftigt, so daB es durch seine Autonomie
samtliche Bestimmungen selbst hervorbringt, die also von keinem
vorgegebenen Gegenstand ausgeht, weswegen Sein und Nichts dasselbe
sind, beginnt die systematische Darstellung der UWF gemaBl der
prinzipiellen Bedeutung des Gegensatzes mit einer vorgegebenen
Unterscheidung, die das Denken schlechthin nicht ableiten kann,
weswegen diese fiir es unhintergehbar ist.'* Wie bestimmen nun Freiheit

5 Noch deutlicher wird dieser Unterschied durch eine Bemerkung in den SP: , Inwiefern

ist iiberhaupt ein System mdglich? Antwort: es hat lange schon ein System gegeben,

30

am 20.01.2026, 17:02:22.


https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Notwendigkeit das Leben Gottes, das des Menschen und das der
Natur aufgrund der prinzipiellen Unterscheidung ,,zwischen dem Wesen,
sofern es existirt, und dem Wesen, sofern es blo Grund von Existenz
ist* (VII, 357)? Die Lebendigkeit der philosophischen Darstellung mufl
zugleich ihren systematischen Zusammenhang offenbaren. Wie
partizipiert folglich die philosophische Darstellung selbst an dem durch
Freiheit und Notwendigkeit bestimmten Leben?
*

Gott unterscheidet sich dadurch sowohl vom Menschen als auch von der
Natur, daB er den Grund seiner Existenz nicht aufer sich, sondern in sich
hat. Dieser Grund seiner Existenz ist ,,die Natur - in Gott; ein von ithm
zwar unabtrennliches, aber doch unterschiedenes Wesen.* (VII, 358) Die
Unterscheidung des Wesens in Existenz und Grund erméglicht einerseits,
Gott als sich selbst griindendes und deswegen freies Wesen vorzustellen,
andererseits folgt aus diesem Griindungsverhdltnis die Unterscheidung
der Natur. Insofern ndmlich die Natur in Gott als Grund dasjenige Wesen
ist, das ,,nicht Er Selbst ist* (VII, 359) griindet sie die Existenz Gottes so
vollkommen, dal Gott das einzige Wesen ist, das seinen Grund, die
Finsternis der ungeformten Materialitdt, vollkommen verlassen hat:
,,Gott allein - Er selbst der Existirende - wohnt im reinen Lichte, denn er
allein ist von sich selbst.“ (VII, 360) Das Griindungsverhiltnis als
Ereignis des innergoéttlichen sich selbst hervorbringenden Lebens nétigt
zu einer doppelten Sichtweise: Betrachtet man das Verhaltnis von Grund
und Existenz ndmlich vom Grund her, dann ist dieser das zwar
innergottliche Wesen, das aber nicht Gott selbst ist. Betrachtet man es
dagegen von der Existenz her, dann ist die Natur als Grund das
aufergittliche Wesen, das zwar zu Gott gehort, aus dessen Finsternis
Gott sich jedoch vollkommen gelst hat, so daB er ungetriibt die
Herrlichkeit des reinen Lichts selbst ist, das sich seinen Grund absolut
unterworfen hat, indem er ihn durch die Geburt seiner selbst verlassen
hat. Aufgrund der innergéttlichen Unterscheidung in Grund und Existenz
existiert Gott also durch sich als das folglich ibernatiirliche Wesen. Die
Ubemnatiirlichkeit seiner Existenz verwandelt noch einmal die
Bestimmung der, wie Schelling auch sagt, anfanglichen Natur von der
aufergottlichen in die sogar ungottliche, und zwar deswegen, weil diese
Natur das regellose Chaos ist, das kein Gesetz ordnet, demgegeniiber
Gottes Existenz die reine Form und Ordnung ist. In Riicksicht auf ihre

ehe der Mensch darauf gedacht hat, eines zu machen - das System der Welt. Dief} also
zu finden, ist die eigentliche Aufgabe. Das wahre System kann nicht erfunden, es kann
nur als ein an sich, namentlich im géttlichen Verstande, bereits vorhandenes gefunden
werden.* (VII, 313)

31

am 20.01.2026, 17:02:22.


https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ungottlichkeit verweisen daher bereits am Anfang die UWF darauf, die
Natur von sich, d. h. von ihrer Ungéttlichkeit zu erlosen.

Das Begriindungsverhidltnis zwischen Natur und Gott konstituiert
auch die Verhiltnisse innerhalb derjenigen Natur, welche, wie noch zu
zeigen sein wird, im Gegensatz zur anfinglichen Natur nach Gesetzen
geordnet ist. Denn als das Andere Gottes griindet sich innerhalb der
Natur kein Wesen durch sich selbst. Alle Wesen werden durch andere
gegriindet. Daraus folgt die Bestimmung des Lebens: Gott allein lebt
durch sich und in sich selbst, dagegen leben die unbestimmt vielen
natiirlichen Wesen durch andere und in unendlichen Verhéltnissen fiir
andere, weil stets von anderen - und zwar deswegen weil ihnen das
geistige Selbst, ndmlich die Personlichkeit, fehlt, fir die sie leben
konnten. Keine Kreatur lebt mithin um seiner selbst willen. Das wire nur
unter der Bedingung moglich, daB sie an der géttlichen Existenz
partizipierte, was durch das Griindungsverhiltnis bereits ausgeschlossen
wurde. Statt fiir sich selbst, leben die Kreaturen mithin von und fiir
andere. Diesem Leben im Modus der Andersheit unterstellt der
Universalwille das auf sich selbst bezogene Leben der Naturwesen im
Sinne der Selbsterhaltung. Dieser Eigenwille der Kreatur fiigt sich also in
die fir ihn vorgegebene Ordnung des Universalwillens, der jenen als
,bloes Werkzeug sich unterordnet (VII, 363). Ohne Einsicht in die
Absicht des Universalwillens versteht er sich selbst somit auch nicht als
ausfilhrendes Werkzeug, so dal der Eigenwille als ,,blinde Sucht und
Begierde (VII, 372) der Instinkt ist, der aus der Einheit nicht
heraustreten kann und deswegen dieser Einheit gemd bewuBtlos das
Leben der Kreatur lenkt.

Gott lebt im Modus der Einheit mit sich selbst ewig, d. h. in absoluter
Freiheit, welche keinen &ufleren Zwang kennt, so dafl diese Freiheit
identisch mit der Notwendigkeit ist, welche alles aus seinem Wesen
folgen laBt. Freiheit ist daher die innere Notwendigkeit, allein seinem
Wesen gemédl zu handeln. Die natiirlichen Wesen dagegen leben im
Modus der Andersheit, weswegen sie der endlichen, naturgesetzlichen
Notwendigkeit unterworfen sind. Sie, die eigentlich nicht existieren und
deswegen blof3 entstehen und vergehen, geben sich nicht aus Freiheit ihr
eigenes Gesetz, aus welchem alles mit Notwendigkeit folgte, sondern
umgekehrt: Sie sind den vorgegebenen Gesetzen der dufSeren und daher
endlichen Notwendigkeit unterworfen. Anders als die innere Not-
wendigkeit, welche die Freiheit selbst ist, sind endliche Notwendigkeit
und Freiheit einander entgegengesetzt. Existenz ist an die Ewigkeit des
Geistes gekniipft, so daBl die Zeitlichkeit endlicher Wesen, ihre
Verginglichkeit also, Existenz ausschliefit. Deswegen hilt Schelling fest,

32

am 20.01.2026, 17:02:22.


https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,daB der Begriff des Werdens der einzige der Natur der Dinge
angemessene ist.” (VII, 358 f.) Obwohl aber die Unterscheidung in Gott
,die bestimmteste Unterscheidung der Natur von Gott herbeifiihrt (VII,
357), bleibt doch ein Moment der Ubereinstimmung zwischen Gott und
Natur, der sie zugleich vom Menschen unterscheidet. Denn sowohl fiir
Gott als auch fiir die Natur gilt, da die beiden Prinzipien unzertrennlich,
d. h. unumkehrbar sind: fiir Gott, weil er sie aufgrund der Freiheit seiner
absoluten Pers6nlichkeit nicht verkehren will, fiir die Natur, weil sie sie
nicht verkehren kann, und zwar deswegen nicht, weil den Naturwesen
die ,,personliche Einheit* (VII, 372) fehlt, ohne daf3 sie aber deswegen
bloBe Dinge, d. h. leblos waren. Den Wesen, die durch den blinden Trieb
des fiir sich selbst dunklen Instinkts geleitet werden, fehlt die
Personlichkeit, die durch das sich selbst erhellende Licht des Geistes
lebt. An der Unumkehrbarkeit der Prinzipien, des Nicht-Wollens und des
Nicht-Konnens, durch welche sich folglich sowohl die Freiheit Gottes als
auch die Unfreiheit der Natur realisiert, so da an dieser Ordnung
Beziehungs- und Unterscheidungsgrund zusammenfillt, springt bereits
der Wesensunterschied des Menschen im Verhéltnis zu Gott und Natur
heraus. Wenn er weder so frei wie Gott noch so unfrei wie die Natur ist,
dann realisiert sich seine Freiheit durch die Mdoglichkeit, die Prinzipien
nicht nur umkehren zu wollen, sondern auch umkehren zu kénnen.

Bevor nun aber der Freiheitsbegriff als das Vermogen des Guten und
des Bdsen, d. h. das Wesen der menschlichen Freiheit zwischen Gott und
Natur auf seine eigentiimliche Lebendigkeit hin untersucht werden soll,
mul} zunichst erldutert werden, wie sich das Leben Gottes und das der
Natur verwirklichen. Gott lebt in sich, ndmlich durch sich selbst, die
Naturwesen aber leben aufler sich, ndmlich durch andere und deswegen
fir andere. Die dem Leben eigene Produktivitit, die Zeugung, muf
folglich diesen Unterschied von reiner Innerlichkeit und AuBerlichkeit
austragen. Gottes Zeugung mufl daher ganz innerlich, die der
Naturwesen dagegen ganz duflerlich sein. Jene hat ein immaterielles,
diese ein materielles Wesen. Die innere Zeugung Gottes verwirklicht
sich daher als Vorstellung, und zwar, da der Selbstbezug gewahrt bleiben
mul, als Vorstellung seiner selbst. Die dufiere Zeugung verwirklicht sich
dagegen durch die leibliche Vereinigung zweier Naturwesen, durch die
ein anderes Wesen derselben Gattung geboren wird. In der natiirlichen
Zeugung der Kreaturen wahrt die Gattung die Identitdt, das gezeugte
Individuum den Unterschied.

Wie aber realisieren sich in der gottlichen Zeugung, wo Gattung und
Individuum keinen Ort haben, Identitit und Unterschied? Schelling ist
genétigt, um die Selbstgeburt der Existenz Gottes als Vorstellung

33

am 20.01.2026, 17:02:22.


https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wiederum vorstellen zu konnen, diese als ein an sich unvorstellbares
Ereignis des Lebens, d. h. als Geheimnis zu denken. Weil Gott existiert
und er als absolut freies Wesen sich selbst griindet, mufl das Vorstellen
der als Vorstellung zur Wirklichkeit gekommenen Existenz eben dieser
Existenz einen Grund voraussetzen, welcher als Voraussetzung daher
nicht wirklich und deswegen unvorstellbar ist. Die Vorstellung reicht
wegen der innergdttlichen Unterscheidung nicht in die Finsternis des
verstandlosen Grundes, der anfinglichen Natur, hinein. IThn dennoch
vorzustellen heiflt, seine Dunkelheit vorzustellen, die als solche aber
unvorstellbar bleibt. Die anfangliche Unterscheidung nétigt also dazu,
von der Existenz - der Vorstellung der Vorstellung - in den Grund dieser
Existenz zuriickzugehen und diesen als unvorstellbar vorzustellen.'® Aus
diesem Grunde verwirklicht sich Gott selbst als Vorstellung, die sich auf
nichts anderes als sich selbst bezieht. Im Sinne dieser Selbstbeziiglichkeit
charakterisiert Schelling diese Wirklichkeit als ,innere reflexive
Vorstellung* (VII, 360), durch die Gott sich selbst in seinem ,,Ebenbild*
(VII, 361) erblickt. Auf diese Existenz richtet sich der Grund in Gott,
und zwar als ,,ahnender Wille*, ndmlich als ,,die Sehnsucht, die das
ewige Eine empfindet, sich selbst zu gebéren.” (VII, 359) Durch den
Grund fiihlt Gott also sich selbst. Und was Gott durch seinen Grund
gebiert, ist er selbst, ,,der in Gott gezeugte Gott* (VII, 361), welcher als
Verstand ,,das Wort jener Sehnsucht [ist]* (ebd.). Gott bezeugt also sein
Leben dadurch, da3 er seine Existenz durch die Geburt seiner selbst aus
seinem Grund hervorbringt. Durch die Unterscheidung in Gott kann
Schelling seine Existenz als die Geburt des in der Sehnsucht produktiven
Grundes denken. Als Geburt des Grundes hat aber die Existenz den
Grund vollkommen verlassen und ist reiner Verstand. Weil Gott sich den
Grund seiner Existenz unterwirft, hat er nicht nur, sondern ist er allein
die Macht, sich aus der Dunkelheit seines Grundes zu gebéren und sich
vollstandig aus ihm zu 16sen, ohne noch einen Rest dieser Dunkelheit an
sich zu behalten. Die Existenz unterwirft den Grund vollkommen, macht
ihn sich zu eigen, indem sie sich als Verstand ihm als der ,,anfanglich

16 Schon das SI wird konstituiert durch eine fiir das System uneinholbare Voraussetzung.

Wegen des Gegensatzes im Parallelismus von Intelligenz und Natur nimmt die
Identitit die Bedeutung der ,,Harmonie zwischen dem Subjektiven und Objektiven*
(111, 333) an. Dieser Identitdt der Entgegengesetzten zuvor muf als letzter Grund ,.ein
absolutes Identisches gedacht werden* (ebd.), das jedoch durch das System selbst nicht
mehr bestimmt werden kann. Die DSP wird daraufhin den Versuch unternehmen, diese
der Harmonie vorausgesetzten Identitit als Vernunft zu bestimmen, um aus ihr die
Teile der Philosophie zu deduzieren. Die Kunst, mit der das SI schlieBSt, indem es
durch sie in seinen Anfang zuriickkehrt, kann daher auch nur die eréffnende
Unterscheidung des SelbstbewuBtseins, nicht aber die jenseitige Identitit erreichen.
Vgl. vom Vf.: Anm.2, 45 ff.

34

am 20.01.2026, 17:02:22.


https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

regellosen Natur (VII, 361) einbildet, und zwar ordnend und klarend,
trennend und beziehend. Durch den Grund /ebt Gott, durch den Verstand
ist er frei, dem Leben sein eigenes Gesetz zu geben. So wie also Gott
sich aus seinem unvorstellbaren Grund selbst als vorstellender Verstand
hervorbringt, so wirkt er bildend durch seinen Verstand in den Grund
zuriick und zwar nach dem Vorbild seines reinen Ebenbildes. Im
Gegensatz zur anfanglichen Natur kldrt sich durch Gottes Einbildung die
Finsternis. Der Verstand bringt eine Ordnung in der Natur hervor. Durch
diese Ordnung manifestiert sich Gott in der Natur als seiner Schopfung.
Die Klarheit seines Lichtes zeigt die Schopfung als Vorgang der
Verklarung.

Die Einbildung nach Gottes Ebenbild realisiert sich, indem Gott sich
als Wort in seinem Grunde ausspricht. Dadurch ruft er eine Antwort
hervor, welche er als Idee wie einen Keim aus dem Verborgenen der
Dunkelheit hervorhebt. Die Idee spiegelt sozusagen im Grunde das
Ebenbild als das gottliche Licht, indem sie das Wort Gottes vernimmt
und selbst ausspricht. Sie wird durch das rufende Wort erweckt, wird
erhoben und erhebt sich aus dem Grund. Sie ist der nach dem Ebenbild
Gottes - dem Wort - in der Natur gebildete Geist, der Mensch, der allein
das Wort Gottes vernimmt und ausspricht.”” Die Sprache also
unterscheidet den Menschen von allen anderen Kreaturen. Diese haben
zwar Namen, aber sie verstehen sie nicht. Zwar verstindigen sie sich
untereinander, woran Schelling mit dem noch unvollstindig

7 So wie Schelling sich darum bemiiht, den innergdttlichen Grund uns ,,menschlich

ndher [zu] bringen* (VII, 359), so bezeugt auch das gottliche Wort, dal Schelling Gott
vom Menschen her denkt. DaB die ‘Vermenschlichung’ Gottes gewollt ist, betonen die
SP: ,,Allein je mehr wir diesen Begriff von Gott hinaufschrauben, desto mehr verliert
Gott fiir uns an Lebendigkeit, desto weniger ist er als ein wirkliches, personliches, im
eigentlichen Sinn, wie wir, lebendes Wesen zu begreifen. Verlangen wir einen Gott,
den wir als ein ganz lebendiges, personliches Wesen ansehen kénnen, dann miissen wir
ihn eben auch ganz menschlich ansehen, wir miissen annehmen, da sein Leben die
groBte Analogie mit dem menschlichen hat, dal in ihm neben dem ewigen Seyn auch
ein ewiges Werden ist, daB er mit einem Wort alles mit dem Menschen gemein hat,
ausgenommen die Abhéngigkeit* (V1I, 432). Das analogische Denken Schellings zeigt
sich auch an dem Verhiltnis von menschlicher Selbstbildung und géttlicher
Schopfung: ,,Aber wie der Mensch im Proce seiner Selbstbildung oder
Selbstbewulltwerdung das Dunkle, BewuBtlose in sich von sich ausschliefit, sich
entgegensetzt [...] so schlieBt auch Gott das Niedere seines Wesens zwar von dem
Hoéheren aus und dréngt es gleichsam von sich selbst hinweg, aber nicht um es nun in
diesem Nichtseyn zu lassen, sondern um es aus ihm zu erheben, um aus dem von sich
ausgeschlossenen Nichtgottlichen - aus dem, was nicht Er selber ist, und was er eben
darum von sich geschieden, das ihm Aehnliche und Gleiche zu erziehen,
heraufzubilden, zu schaffen. Schopfung besteht daher in dem Hervorrufen des
Hoéheren, eigentlich Gottlichen in dem Ausgeschlossenen. (VII, 434) Vgl. zum
analogischen Grundzug des Schellingschen Denkens vom Vf.: Anm.2, 128 f.

35

am 20.01.2026, 17:02:22.


https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ausgesprochenen Wort erinnert (vgl. VII, 364), aber ihre Verstindigung
bleibt uniibersetzbar und entfaltet sich nicht zur Sprachwelt. Solche
Verstandigung bleibt, wie der Eigenwille der Kreatur, bloBes Werkzeug.
Die Sprache jedoch verwandelt allein fiir den Menschen die Natur zur
Welt. So ist der Mensch Ebenbild des Ebenbildes, ndmlich der géttlichen
Vorstellung, jedoch mit dem Unterschied, da die Seele, das
»entstehende lebendige Band“ (VII, 362), den Menschen mit seinem
Grund durch den Leib verbindet. Die Seele des Menschen verbindet
Natur und Verstand. Sie bezieht beide aufeinander, weil sie abhingig
und unabhéngig zugleich ist: Sie ist unabhéngig von der Natur, weil der
Verstand sie aus der Natur heraushebt; sie ist unabhéngig vom Verstand,
weil sie ihren Grund in der Natur hat. Zwar offenbart sich Gott allein fiir
den Menschen durch das ausgesprochene Wort, weswegen er nur im
Menschen ,,die Welt geliebt [hat]* (VII, 363), aber gerade diese Sprache
zeigt mit ihrer Einheit aus Vokalen und Konsonanten, dal der Mensch
die einzige Kreatur ist, in der ,,die ganze Macht des finstern Princips und
in eben demselben zugleich die ganze Kraft des Lichts [ist]“ (ebd.)
Indem Gott das Wort in die Natur hineinspricht, offenbart er sich mit
dem Menschen in der Natur, aus welcher er sich mit seiner Sprache
zugleich erhebt. Daher vollendet sich erst mit dem Menschen, und zwar
aufgrund seines sprachlichen Wesens, der Schopfungsprozel als
Verklarung, welche mit ihrer Vollendung zugleich die Grenzen der Natur
verlaft und die Dimension der Geschichte eréffnet.

In Gott selbst vermittelt keine Mitte Grund und Existenz. Zwischen
der Ewigkeit seines Seins und der Unendlichkeit seines Werdens gibt es
keinen Ubergang. Insofern der Mensch aus Natur und von Gott ist, hat
Gott sich mit ihm als dem Ebenbild seines Ebenbildes eine Mitte
geschaffen. Wenn aber die anfingliche Unterscheidung in Gott keine
Mitte zulaft, der Mensch aber die geschaffene Mitte zwischen Natur und
Existenz ist, dann ist der Mensch als diese Mitte aufer Gott. Schelling
148t keinen Zweifel daran, da3 der Mensch diese Mitte ist und sich als
Mitte zwischen Gott und Natur von beiden unterscheidet, so daf sich die
Freiheit des Menschen zunichst darin zeigt, frei von etwas zu sein,
ndmlich frei von Gott und Natur. Gott erweckt und erhebt den
Menschen zwar aus seinem Grund, aber nicht zu sich in die Existenz,
weil der Mensch dann selbst zu Gott werden wiirde. Er ist das

" In den SP heift es daraufhin: ,Dadurch also, daB der Mensch zwischen dem
Nichtseyenden der Natur und dem absolut-Seyenden = Gott in der Mitte steht, ist er
von beiden frei. Er ist frei von Gott dadurch, daB er eine unabhéngige Wurzel in der
Natur hat, frei von der Natur dadurch, daB das Géttliche in ihm geweckt ist, das mitten
in der Natur tiber der Natur [ist].“ (VII, 458)

36

am 20.01.2026, 17:02:22.


https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

 etaphysische Wesen: mitten in der Natur und doch iiber der Natur. Der
F -eiheitsbegriff in den UWF griindet sich demnach auf eine doppelte
Unterscheidung des Menschen: zum einen auf die von Gott, zum anderen
auf die von der Natur. Im Menschen als seinem Ebenbild offenbart sich
Gott und zwar so, daf allein der Mensch im Unterschied zu allen anderen
Kreaturen weill, da3 sich in ihm Gott offenbart. Er setzt Grund und
Existenz, welche in Gott zwar unterschieden, aber unzertrennlich sind,
anseinander, weil er das ‘Zwischen’ ist, welches sie auseinander- und als
S:ele zugleich zusammenhilt. Insofern treffen in diesem ‘Zwischen’
,ler tiefste Abgrund und der h6chste Himmel, oder beide Centra“ (VII,
3533) aufeinander. Die in Gott und Natur untrennbare Unterscheidung ist
it1 Menschen trennbar und daraufhin ,,die Mdglichkeit des Guten und
Bosen (VII, 364), durch welche sich der Mensch von Gott und von der
Matur unterscheidet. Mit dieser Moglichkeit ist seine Freiheit von Gott
uid Natur bestimmt. In dieser indifferenten Situation befindet sich der
Mensch zwischen Gott und Natur als das gottlose Wesen. Fiir es ist die
gittliche Ordnung nicht vorgegeben. Der Mensch allein - weder Gott
n>ch Natur - muB sich fiir sie aus Freiheit entscheiden.

Der in sich lebende Gott dufert sich also und bleibt mit sich identisch,
d h. sich dhnlich auch in seiner Offenbarung. So wie Gott also zunéchst
it. sich lebt ohne aufler sich zu sein, so lebt die Natur in unendlicher
Vereinzelung aufler sich, ohne in sich zu sein. Diesen iibergangslosen
Gegensatz vermittelt der Mensch, dem durch seine geistige Existenz eine
Innerlichkeit genauso zukommt, wie durch seinen Leib eine
AuBerlichkeit. So wie sich Gott durch seine AuBerung im Menschen
offenbart, so vollendet sich die Natur mit dem Menschen, indem sie sich
mit ihm aus ihrer AuBerlichkeit verinnerlicht, denn der Mensch ist die
einzige Kreatur, die existiert, das 148t ihn Gott gleich und von der Natur
unterschieden sein, aber er ist nicht reine Existenz, sondern auch Natur.
Dadurch unterscheidet er sich von Gott und gleicht der Natur.

Gerade durch den Unterschied zwischen Mensch und Gott kann
Schelling in den UWF den Gedanken der Liebe einfithren und diesen
von der Liebe Gottes zum Menschen schlieflich auf die Selbstliebe
Gottes zuriicknehmen. D. h. aber, dal der Mensch durch die eigene Tat
aus der Indifferenz heraustreten mufl, um so seine Selbstindigkeit zu
verwirklichen. Gott offenbart sich also dadurch im Menschen, daf3 er ihn
frei handeln 14Bt, wodurch sich wiederum sein ,relativ auf Gott
unabhangiges Princip* (VII, 363) zeigt. Daraufhin verdeutlicht sich auch
die entgegengesetzte Personlichkeit von Gott und Mensch. Im
Unterschied zum gottlichen Verstand und zum tierischen Instinkt, zeigt
sich die geistige Personlichkeit des Menschen in der Zertrennbarkeit der

37

am 20.01.2026, 17:02:22.


https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Prinzipien. Daher kann auch nur der Mensch, nicht das Tier, dessen
Unschuld das Bose ausschliefit, von der natiirlichen Ordnung abfallen
und durch die Erhebung seines Eigenwillens iiber den Universalwillen,
d. h. durch die Erhebung seiner Individualitit {iber die allgemeine
Ordnung bose werden. Das Bose als der Geist der Zwietracht, der
auflost, was in Gott und Natur unaufloslich vereint ist, zerriittet die
gottliche Ordnung.

Gottes Liebe zeigt sich nun als so machtig, da8 er auch noch den
abgefallenen, d. h. bose gewordenen Menschen liebt. Gerade in dieser
Allmacht, auch noch das sich ihm widersetzende, seine Macht
bestreitende Wesen zu lieben, zeigt sich die Wirklichkeit der gottlichen
Liebe, denn die Liebe verwirklicht sich nicht schon in der Einheit,
sondern erst in der Zwietracht. Die Mdéglichkeit ist sozusagen nur erst die
Ohnmacht der Selbstliebe. Ihre ,,Allmacht* (VII, 374) offenbart sich erst
durch ihren Gegensatz. Daher 1463t sie den Willen des Grundes wirken,
wendet sich nicht ab, sondern liebt vielmehr auch noch diesen. Indem die
Liebe ihr Gegenteil zuldft, verwirklicht sie sich. Damit sich die gottliche
Liebe verwirklichen kann, mu8 das Bose notwendig die Schépfung
begleiten, obwohl es doch nur in der menschlichen Freiheit liegt, es zu
wiahlen. Das BGse wirkt zwar in der Natur, ist aber aufgrund der
menschlichen Freiheit selbst nicht mehr natiirlichen Wesens. Es bricht
selbst erst an ihrem Ziel hervor. Weil sich der Mensch gegen Natur und
Gott verselbstindigt, ist ,,das Bése immer die eigne Wahl des Menschen;
das Bose, als solches, kann der Grund nicht machen, und jede Creatur
fallt durch ihre eigene Schuld.“ (VII, 382) Wie die Existenz nicht aus
dem Grund, so kann auch das hervorbrechende Bése nicht aus der Natur
erklart werden. Es ist nicht aus Natur und es ist nicht von Gott. Daher
muB die Finsternis unterschieden werden, die ,,[...] um so viel hoher seyn
muB, als der Geist hoher ist denn das Licht. Dieses Princip ist eben der in
der Schépfung durch Erregung des finstern Naturgrundes erweckte Geist
des Bosen (VII, 377). Wie also vom natiirlichen Licht der Geist der
Liebe, so wird von der natiirlichen Finsternis der Geist des Bosen
unterschieden. Die Dunkelheit als erste Potenz griindet das Reich der
Natur, die Finsternis als zweite Potenz das Reich der Geschichte. Die
Geschichte ist hier wie schon in PR die Zeit der Entzweiung, die aus
einer vergangenen, urspringlichen Einheit hervorgeht und in eine
zukiinftige Einheit zuriickkehren muf}, welche das ,Ende der jetzigen
Zeit* (VII, 272) ist. Diese Riickkehr ist nur durch die Erlésung von der
Entzweiung moglich, welche allein der Mensch vollbringen kann. Mit
dem Menschen als dem Ziel der Schopfung grenzen Natur und
Geschichte aneinander. In einer entsprechend verwandelten, ndmlich

38

am 20.01.2026, 17:02:22.


https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

geschichtlichen Bedeutung muf8 sich daher auch die Offenbarung
manifestieren. In der gegenwirtigen Entzweiung hat das Bése sich das
gottliche Wort zu eigen gemacht, hat es entstellt und zum Widerwort
verzerrt. Gegen dieses Widerwort ,mufl das im Gegensatz mit dem
Bosen in die Welt gesprochene Wort die Menschheit oder Selbstheit
annehmen, und selber persénlich werden.“ (VII, 377) D. h. Gott muf} als
Mensch in die Welt kommen, um sie vom Bdsen zu erldsen, und zwar
$0, ,,dal auch hier der hochste Gipfel der Offenbarung, der Mensch, aber
der urbildliche und géttliche Mensch ist, derjenige, der im Anfang bei
Gott war, und in dem alle anderen Dingen und der Mensch selbst
geschaffen sind.” (Ebd.) Im Unterschied zum natiirlichen Menschen, der
zwar von Gott, aber aus Natur ist, ist der gottliche Mensch allein von
Gott, aber nicht aus Natur, und als solcher das schon frither erwdhnte in
Gott erzeugte Ebenbild Gottes, die reflexive Vorstellung, in der er sich
selbst anschaut. Wird also der natiirliche Mensch aus der Natur gebildet,
so wird der gottliche Mensch von Gott in die Welt geschickt. Und weil er
von Gott ist, nimmt er sich des Wortes an, welches sich das Bose durch
seine iiberhebliche Eigenméchtigkeit zu eigen gemacht hat. Im gottlichen
Menschen wird das Wort personlich: Er birgt es in seine Gottlichkeit.
,,Denn nur Personliches kann Pers6nliches heilen, und Gott mufs Mensch
werden, damit der Mensch wieder zu Gott komme.” (VII, 380) Der
gottliche Mensch eroffnet als Perspektive die Vollendung der
Geschichte, ndmlich die zu erwartende, zukiinftige Erlésung von der
Entzweiung als Moglichkeit des Heils. Aus dem ,,verdorbenen Zustand*
(VII, 463) der Gegenwart kann der natiirliche Mensch weder sich noch
die Welt erlosen. Deswegen braucht der Mensch dieser Welt seinerseits
einen Mittler, welcher die goéttliche Ordnung personifiziert. Daher
entfacht eigentlich erst die Entscheidung Gottes, sein Ebenbild
personlich werden zu lassen, den Streit, so daB ,,das lebendige Wort als
ein festes und bestindiges Centrum im Kampf gegen das Chaos eintritt,
und ein erkldrter, bis zum Ende der jetzigen Zeit fortdauernder Streit des
Guten und des Bosen anfingt, in welchem eben Gott als Geist, d. h. als
actu wirklich, sich offenbart.* (VII, 380)

Das Ebenbild Gottes nimmt also in der mit sich entzweiten Welt einen
Leib an. Als der ,,Begriff eines menschlich leidenden Gottes“ (VII, 403)
vervollstindigt es die Mitte. Der Gegensatz beherrscht also die Mitte
zwischen Gott und Natur, wo der natiirliche und der géttliche Mensch
aufeinandertreffen. Das Leben dieses Gegensatzes verwirklicht sich im
Streit, der wiederum auf Leben und Tod ausgetragen wird. Erst in dieser
durch den goéttlichen Menschen vervollstindigten und deswegen sich
selbst entgegengesetzten Mitte wird in den UWF nach Geburt und

39

am 20.01.2026, 17:02:22.


https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zeugung auch der Tod thematisch. Erst der Tod stellt die gottliche
Ordnung wieder her, indem er das B6se vom Guten trennt, und dadurch
die Welt von der Verkehrung der Prinzipien erlost. Diese Erlosung 146t
das falsche ins wahre Leben zuriickkehren. Durch die Scheidung vom
Guten verendet das Bose, indem es sich vollkommen verzehrt. Die sich
nicht nur auf das Gute beziehende, sondern auch auf sich selbst richtende
Negativitit des Bosen negiert den Schein seines Lebens, welchen das
Bése nur durch seine Beziehung auf das Gute hat, und zeigt seine
Wahrheit als Nicht-Sein. Wenn sich aber das Bose durch die Trennung
vom Guten in seinem Ende verzehrt, dann ist es als Nichtsein des Seins
der Grund, welcher schon als Werden in Gott dem Sein als der Existenz
entgegengesetzt ist. Das Bose geht folglich durch den Schein seines
Seins zu Grunde und folglich in die Natur zuriick. Dadurch verliert es
jeden Schein von Realitit, so dall es auf das Offenbarungsgeschehen hin
gesehen als ,,génzliche Unrealitit” (VII, 405) dessen Ende bedeutet.

Das Leiden und zuletzt auch Sterben des im gottlichen Menschen
personalisierten Guten ldft auch dieses zuriickkehren, jedoch in Gott,
,,um mit Gott unvergénglich zu leben* (VI[,404). So wie also das Bose
durch den Tod zu Grunde geht, so wird das Gute durch den Tod aus dem
Grund erhoben und ,,zur ewigen Einheit mit dem urspriinglichen Guten
verbunden“ (VII, 405). Der Tod selbst, der ,letzte Feind“ (VII, 405),
hebt also den Tod auf. In der Einheit mit der Giite Gottes ist das Gute
dem Nicht-Sein des endlosen Werdens enthoben und von ewiger
Existenz. ,Daher die Nothwendigkeit der Geburt und des Todes. Gott
gibt die Ideen, die in ihm ohne selbstindiges Leben waren, dahin in die
Selbstheit und das Nichtseyende, damit, indem sie aus diesem ins Leben
gerufen werden, sie als unabhingig existirende wieder in ihm seyen.*
(VI1, 404)"° Dem in der Mitte herrschenden Gegensatz entsprechend, legt
sich folglich der Tod verschieden aus: zum einen als Tod im Leben, zum
anderen als Leben im Tod. Jener Tod bezeugt die Endlichkeit des
natiirlichen Lebens, seine Sterblichkeit, dieser hingegen die Ewigkeit des
geistigen Lebens, seine Unsterblichkeit. Beide Tode korrespondieren
jedoch miteinander, indem sie auf je eigene Weise die Offenbarung
vollenden: Der Tod des Bosen dadurch, daB es den Schein von Realitit
verliert, der Tod des Guten dadurch, daB es durch seinen Tod in Gott
ewig lebt. Im Gegensatz zur Freude des in Gott verklarten Lebens

Schelling erinnert hier an PR (VI, 63), wo dieser Gedanke fast wortlich schon einmal
aufgetreten ist. Die Wortwiederholung verbirgt aber nicht einen entscheidenden
Unterschied: Anders als in PR, wo die Ideen durch ihre Eigenmichtigkeit abfallen,
liegt in den UWF die Eigenmachtigkeit nicht mehr bei den Ideen, sondem in der
Freiheit des Menschen, die Prinzipien zu verkehren.

40

am 20.01.2026, 17:02:22.


https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

iberzieht ein ,Schleier der Schwermuth®“, eine ,unzerstérliche
Melancholie* (VII, 399) das endliche Leben. Die Absicht der
Offenbarung hat sich also realisiert, wenn die gottliche Ordnung
wiederhergestellt ist. Daraufhin hat Gott sich absolut verwirklicht, hat
sich mit sich selbst vers6hnt und ist daraufhin , Alles in Allem* (VII,
405). Diese Wirklichkeit Gottes vollendet die Geschichte als die Zeit der
Entzweiung und erfiillt die Offenbarung. Da sich die ewige Existenz
Gottes aber unendlich offenbart, mul das versohnende Ende der
Geschichte in eine ferne Zukunft gesetzt werden. Weil sich das
Schellingsche Denken aber wesentlich als Vorstellung realisiert, kann
diese Zukunft nur, wie Schelling zu Beginn des Bruchstiickes Die
Weltalter sagt, ,,geahndet” und die Ahnung wiederum nur ,,geweissagt"
(VIII, 199) werden.” Daher kann die Wirklichkeit Gottes, das ,,Alles in
Allem* als ,,das Hochste* (VII, 405) nur noch genannt werden. Die
Liebe namlich geht noch derjenigen innergéttlichen Unterscheidung
voraus, mit welcher die UWF anfangen. Sie ist so unvorstellbar wie die
Geburt Gottes aus der Dunkelheit seines Grundes. Daher muf3 das
Vorstellen sie als dasjenige Geheimnis anerkennen, welches dieses
Denken einerseits begrenzt, andererseits aber aus sich entldfit. Daher
kann ,,das Geheimni3 der Liebe* auch nur noch als Geheimnis
charakterisiert werden, insofern ,,sie solche verbindet, deren jedes fiir
sich seyn konnte und doch nicht ist, und nicht seyn kann ohne das
andere.” (VII, 408)
*

Die hervorgehobenen Unterscheidungen verhelfen nun dazu, den
systematischen Bau der UWF freizulegen. Die UWF stellen Gott als
freies Wesen vor, das sich belebend aus seinem Grunde selbst
hervorbringt. Da fir Schelling das Identititsgesetz eine ,,unmittelbar
schopferische® (VII, 345) Vorstellung im Sinne des Grund-Folge-
Verhiltnisses ist, folgt aus dieser Freiheit alles mit der inneren
Notwendigkeit des gottlichen Wesens. Deswegen deuten die UWF eine
Zukunft an, in der sich Gott mit der absoluten Notwendigkeit, der
Identitit von Innerlichkeit und AuBerlichkeit, als das ,,Alles in Allem*
der Liebe verwirklicht haben wird. In Riicksicht auf diese Wirklichkeit
mull Gott sich offenbaren, d. h. die reine Innerlichkeit seines Lebens
duBern. Bestimmt sich das innergéttliche Verhiltnis von Grund und
Existenz zunéchst als die Beziehung absoluter Beziehungslosigkeit, d. h.
als absoluter Unterschied, so wird dieser durch die Einbildung Gottes in

®  Die ganze Stelle lautet: ,Das Vergangene wird gewuBt, das Gegenwirtige wird

erkannt, das Zukiinftige wird geahndet. Das GewuBte wird erzihlt, das Erkannte wird
dargestellt, das Geahndete wird geweissagt.* (VIII, 199)

41

am 20.01.2026, 17:02:22.


https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Natur zum relativen Unterschied aufgehoben. Die reflektierende
Einbildung belebt zwar die Natur, jedoch so, da} sich die Produktivitit
des Lebens in der Natur duBerlich bleibt. Demgemal ordnet der gottliche
Verstand sie nach seinem Gesetz, welches als naturgesetzliche
Notwendigkeit ihr insofern #uflerlich ist, als sie es nicht selbst
hervorbringt. Frei von Gott und Natur verwirklicht der Mensch zwischen
Gott und Natur seine Freiheit. Gottliche Innerlichkeit und natiirliche
AuBerlichkeit treffen im Menschen aufeinander, weil mit ihm sich das
Selbst der Kreatur vergeistigt und zur Person wird. Folglich treffen im
Menschen die beiden Prinzipien als Verganglichkeit seiner Natur und als
Ewigkeit seiner Existenz aufeinander. Gemill der Zeitlichkeit seines
natiirlichen Werdens und der Zeitlosigkeit seiner Existenz unterscheidet
Schelling die Geburt in der Zeit und die Erschaffung aufler der Zeit (vgl.
VII, 385). Als endliches Wesen wird der Mensch geboren durch einen
anderen Menschen, erschaffen wird er aber, und zwar als Idee, von Gott.
Daher verweist das Bose auf eine intelligible und deswegen iiber-
natiirliche Tat der Freiheit und damit ,,auf ein Leben vor diesem Leben
[...] nur daB es nicht eben der Zeit nach vorangehend gedacht werde,
indem das Intelligible liberhaupt auBler der Zeit ist.* (VII, 387) Aus der
Freiheit des auBerzeitlichen Lebens folgt die Bestimmung des
innerzeitlichen Lebens mit Notwendigkeit. Insofern der Mensch an
beiden Prinzipien partizipiert, wird sein Leben durch den Widerspruch
konstituiert, von dem Schelling in Riicksicht auf die Verbindung von
allgemeinem und besonderem Willen sagt, er ist ,,ein Widerspruch,
dessen Vereinigung schwer, wenn nicht unméglich ist.“ (VII, 381)

So wie Gott, Mensch und Natur voneinander unterschieden sind, so
tritt ihre Beziehung dadurch ans Licht, da sich jedes Wesen von sich
selbst, sich gleichsam verdoppelnd unterscheidet bzw. unterschieden
wird. Die Natur wird von Gott unterschieden. Sie ist einerseits sein
Grund, sofern er sich selbst aus ihr hervorbringt. Er reflektiert sich in die
Natur, indem er seine Form in sie einbildet. Durch seine Einbildung
verwandelt er die anféngliche Natur in seine Schopfung, welche fiir ihn
sprachlicher Natur und deswegen Welt ist. Gott unterscheidet sich in
sich, denn er bringt sich zunéchst als Existenz hervor, verwirklicht sich
aber erst in der Vorstellung seiner selbst, d. h. in seinem Ebenbild. Gott
unterscheidet in der Natur den Menschen vor der Natur. Er bildet ihn aus
der Natur heraus, weswegen er der natiirliche Mensch ist, um sich in
ihm, als dem gottihnlichen Wesen, zu offenbaren. Da sich dieser aber
aufgrund seiner gottdhnlichen Freiheit nicht nur aus der géttlichen
Ordnung der Natur erhebt, sondern so iiberheblich ist, dal er sich gegen
diese Ordnung stellt, unterscheidet Gott von sich das in ihm

42

am 20.01.2026, 17:02:22.


https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

unterschiedene Ebenbild, indem er dieses als gottlichen Menschen - den
Mittler - aus sich zur Erlosung in die mit sich entzweite Welt entlaft. Im
natiirlichen Menschen vergeistigt sich die Natur, im géttlichen Menschen
hingegen vermenschlicht sich der Geist. In den Horizont dieser geistigen
Auseinandersetzung, in die Mitte zwischen dem natiirlichen Verenden
der Kreaturen und dem ewigen Leben Gottes, tritt der Tod als seinerseits
unterschiedene Mitte ein. Das Bose verzehrt sich und geht an sich selbst
zugrunde. Das Gute lebt bei Gott, indem es stirbt.

Und das Leben der Philosophie? Sie selbst ist ein Reflex der
gottlichen Liebe, die ,,Alles in Allem* und als Wissen Weisheit ist.
Nichts nétigt zur Philosophie, weswegen sie eine Erkenntnis aus Freiheit
ist. Strebt sie aber danach, das System der Welt zu finden, dann folgt aus
ihrer freien Erkenntnis alles mit Notwendigkeit. Ihr System ist die
produktive Anschauung des Systems der Welt, in welcher der Mensch
lebt. Insofern stellt sie selbst fiir den Menschen dasjenige Alles dar, in
dem Alles ist. Zuletzt realisiert also die Philosophie selbst diejenige
Freiheit, durch die der Mensch Gott dhnlich ist.

43

am 20.01.2026, 17:02:22.


https://doi.org/10.5771/9783495993644-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

