Nietzsches Architektur der Erkennenden

der Erkennenden degeneriert dann zu Architektur der geziichteten Herde. Dies war
»die Naivetit Plato’s und des Christenthums: [..] Sie hatten den Heerden-Menschen
errathen, — nicht den schaffenden Kiinstler« (KSA11, § 26[354]).

Alles Erkennen hat als Schaffen kein Ende. Jedem Menschen miifite eine Erklarung der
Welt entsprechen, die ganz ihm gehérte: ihm als einer ersten Bewegung. Wir wollen
immer uns nicht zu uns bekennen und schielen nach der Heerde. (KSA10, § 5[1]: 211f.)

Ist Platons Wissenschaft des Bauens (Platon 3:164), des bauenden Geistes und seine rei-
nen Erfindungen (»pure création de l'esprit« [Le Corbusier 5: 161]), seine Fiktionen, nicht
eine wahrhaftige Geisteswissenschaft? Die Wissenschaft untersteht der reinen Fiktion
und keinem fantasierten Weltprozess! Fiktion ist das Gemeinsame (der grofiartige ge-
meinsame Nenner) zwischen Wissenschaft und Kunst; sie ist das Wesen des Denkens.
Architektur der Erkennenden bekundet das >Werden, nicht das Werden eines Seins,
sondern ein ewig werdendes Sein (es gibt keine Sprache des Werdens, aber eine auf das
Werden zeigende Sprache, ein offenes Haus des Seins). Architektur kann also immer
nur ein Sein darstellen, aber ein zum Werden hin offenes: eine Architektur der offenen
Entwicklung (des offenen, nicht fest-gestellten Menschen und im Besonderen eine Ar-
chitektur der offenen Gesellschaft) und nicht eine der Fertigung oder >Offenbarung« ei-
nes Ziels (normierter Mensch, Idealstadt, Schicksal, Historie, Logik, Wahrheit, absolutes
Wissen, Weltgeist, Gott...,'”
an die allzu vergessene >Menschlichkeit« dieser Begriffe zu erinnern). Die »Erfordernis-

um nur einige fatale Menschlichkeiten zu nennen, um nur

se zu einem wissenschaftlichen Kunstwerke« (KSA7, § 24[2]) sind nicht zu verwechseln mit
dem wissenschaftlichen Stidtebau der Moderne, sie sind vielmehr ihr genaues Gegen-
teil, ndmlich: Architektur der Unwahrheitals Lebensbedingung. Architektur als frohliche
Wissenschaft der Fiktion.

25. Perspektive einer Architekturtheorie

Wahrheit ist somit nicht etwas, was da ware und was aufzufinden, zu entdecken wére,
—sondern etwas, das zu schaffen ist und das den Namen fiir einen Prozef abgibt, mehr
noch fiir einen Willen der Uberwiltigung, der an sich kein Ende hat: Wahrheit hinein-
legen, als ein processus in infinitum, ein aktives Bestimmen, nicht ein Bewuf3twerden
von etwas, das »an sich« fest und bestimmt ware. Es ist ein Wort fir den »Willen zur
Macht«. (KSA12, § 9[91])

105 »lhr [der Ceschichte] Ziel ist die Offenbarung der Tiefe, und diese ist der absolute Begriff; [..] Das
Ziel, das absolute Wissen, oder der sich als Geist wissende Geist hat zu seinem Wege die Erinne-
rung der Geister, wie sie an ihnen selbst sind und die Organisation ihres Reiches vollbringen. lhre
Aufbewahrung nach der Seite ihres freien in der Form der Zufalligkeit erscheinenden Daseins ist
die Geschichte, nach der Seite ihrer begriffnen Organisation aber die Wissenschaft des erscheinenden
Wissens; beide zusammen, die begriffne Geschichte, bilden die Erinnerung und die Schadelstatte
des absoluten Geistes, die Wirklichkeit, Wahrheit und GewifRheit seines Throns, ohne den er das
leblose Einsame wére; nur—
aus dem Kelche dieses Ceisterreiches
schaumt ihm seine Unendlichkeit.« (Schlusssatz der Phdnomenologie [Hegel 2: 530f.])

13.02.2026, 21:49:14. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.14361/9783839470725-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

Die Frage »Was ist Architektur (der Erkennenden)?« fithrte uns iiber das Hinterfragen
des eigentlich Menschlichen an ihr (Rossi), zur Frage: »Was ist Leben?« Auf dieser
hochsten zusammenfiihrenden Ebene des Lebens (oder Daseins) kamen wir zu Nietz-
sches Konzept des Willens zur Macht. Ursprung dieser Konzeption ist mitunter seine
Begegnung mit der Entropie (R. Clausius, 1865), eine Konfrontation, die eine komplette
Umkehrung der traditionellen (metaphysischen) Auffassung und Differenzierung von
Sein und Werden bewirkt, um im selben Zuge eine potenzielle Neuorientierung der
Erkenntnis zu ermdglichen, die eben san sich<im ewigen Werden nicht méglich ist bzw.
kontraproduktiv bleibt (WZM: 419). Bevor Schrodinger alles Lebendige an diesen ste-
tigen »Interpretations- oder Improvisationsprozess« anlehnte, konzeptualisiert schon
Nietzsche das Fundament des Willens zur Macht als interpretierende Kraft des Lebens:
»[...] bei der Bildung eines Organs handelt es sich um eine Interpretation; er grenzt
ab, bestimmt Grade [...] Der organische ProzefS setzt fortwihrendes Interpretiren voraus«
(KSA12, § 2[148]). Dieser offene Prozess bedingt somit das Provisorium.

»Die Unwahrheit als Lebensbedingung zugestehn« heif3t hier ganz konkret, das ewi-
ge Werden iiber das befristete Sein zu stellen und damit das stindig vom Werden beding-
te Sein als ein menschliches, geschaffenes Provisorium zu erkennen. Diese Umkehrung
bleibt zwar immer noch absolute Fatalitit (jene des Springenmiissens ins Ungewisse),
aber eben eine hoffnungsvolle, zum Werden hin offene, denn sie definiert unser Den-
ken-Entwerfen als ein »Uberschreiten« (Bloch: 3), als eine »dem Novum verschworene
Theorie-Praxis« (Bloch: 8) jenseits des Wissens um Wesenbheit eines illusioniren Seins.

In die zu entsorgende Kultur der »Meinungen iiber Dinge, die es gar nicht gibt« (M: 319),
schliefdt Nietzsche all unsere Artefakte und Ideen ein, namentlich noch unser>Ich<. Nach
aller Entsorgung der Wahrheit, der Vernichtung jeglichen Systems als reiner Wissen-
schaft, tritt gerade das Kiinstlerische daran als das eigentlich Menschliche und alle Trie-
be bindigende in den Vordergrund (KSA7, § 19[45]). Mit dieser Umkehrung wird Nietz-
sche zur Drehscheibe der Ideengeschichte, aber Nietzsche >erhilt< die kulturellen Er-
rungenschaften, zerbricht jedoch in der Umkehrung (des Platonismus) die Tafeln ih-
rer Werte. Durch die Umkehrung von Sein und Werden entsteht eine Umwertung aller
Werte, eine Klirung ihrer Bedingungen fiir das Leben. Die (verlogene, irrtiimliche) post-
sokratische Metaphysik wird zur (ehrlichen, verlisslichen) Metaphysik der Kunst bzw.
die Kunst als metaphysische Thitigkeit zur eigentlichen Aufgabe des Lebens (KSA13, §
14[21]). Voriibergehend, d.h., solange nicht aller Dualismus iitberwunden ist, wird die
Kunst noch tiber die Wissenschaft gestellt, ganz prizise zu deren Bindigung und Aus-
richtung (KSA7, § 19[36]). Erkennen wird nicht mehr mit Wissen verwechselt. Der Be-
zug zum driftenden Leben wird hergestellt, Erkennen zur voriibergehend 4sthetischen
Rechtfertigung des Lebens (zum »isthetischen Existenz-Modus« [Deleuze 8:154]), Er-
kenntnis als rohe Materie zum Bau einer ganzheitlichen sublimierten Vision des Lebens
instrumentalisiert, Erkennen als ewiges Schaffen einer Perspektive, einer Lebensmég-
lichkeit, Denken als >Entwerfen«< verstanden.

Heraclit. Kiinstlerische Weltbetrachtung. (KSA7, § 3[84])

Nietzsche ermdglicht eine Befreiung der Architektur, eine Befreiung von den Illusionen
der Wahrheit und eine Befreiung von einem falschen Begriff der Freiheit des Menschen,

13.02.2026, 21:49:14. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T

3n


https://doi.org/10.14361/9783839470725-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nietzsches Architektur der Erkennenden

eine Befreiung von der Illusion des freien Willens. Metaphysik der Kunst ist kein sthe-
tisches passives Konsumieren der Welt (Kontemplation der Kunst), kein oberflichliches
Streifen der Dinge, sondern ein verantwortungsbewusstes, kritisches und messendes
Hineinlegen eines Sinns in die Dinge.’®® Die schénsten und wiirdevollsten Gehiuse sol-
len die »Menschwerdung der bauenden bewegenden ausscheidenden ordnenden iiber-
schauenden kiinstlerisch-undeterminirten Kraft des Geistes« (GT: 221) zum Ausdruck
bringen. Hier finden wir Nietzsches Gegengift zu Hegels sich entfaltendem Weltgeist.
Das Werden hat keinen Sinn und kein Ziel, oder andersherum gesagt, »der Sinn des Wer-
dens muf} in jedem Augenblick erfiillt, erreicht, vollendet sein« (KSA13, § 11[82]). Man
kann selbstverstindlich fiir Architekten nicht genug die Bedeutung dieser Aussage fiir
die Entwicklung der Stadt betonen.

»Das Leben soll Vertrauen einfléfRen«: die Aufgabe, so gestellt, ist ungeheuer. Um sie
zu l6sen, mufR der Mensch von Natur schon Ligner sein, er mufd mehr als alles Andere
noch Kiinstler sein... Und er ist es auch: Metaphysik, Moral, Religion, Wissenschaft —
Alles nur Ausgeburten seines Willens zur Kunst, zur Lige... (KSA13, § 11[415])

»Aber lassen wir Herrn Nietzsche« (FW, § 2), denn man muss die »Nietzschean frivo-
lity« auch noch auf Nietzsche anwenden kénnen (wozu er selber uns ja immer wieder
einliddt).”®” Man muss bei so mancherlei (zumal fiir uns >Demokratens) delikaten Stel-
len nicht einfach nur wegschauen konnen (z.B. China, Indien, Russland oder auch
Borgia, Napoleon etc.), sondern Nietzsche wiederum gezielt instrumentalisieren, also
>frohlicher< Wissenschaftler werden. Denn es kommt eben nicht immer darauf an,
was »er< meinte (man iiberlasse dies den frommen Wissenschaftlern), sondern darauf,
was >wir< daraus machen/schaffen, d.h. entwerfen, welche differenzierte Perspektive
wir dem menschlichen Perspektivismus abverlangen wollen (nicht mehr fragen: »Was
ist...?«, sondern: »Was kann...?«, »Was wird...?«). So denkt Nietzsche beispielsweise
das Dorische aus Platons Staat weiter im >imperium Romanumx. Sein Verhiltnis zum
romischen Reich ist in seinen Texten nur scheinbar stellenweise ambivalent, denn trotz
seiner >Winkes, eine kritische, antiimperialistische Haltung einzunehmen, bleibt er
ganz >natiirlich« seinem grofRmafistiblich gedachten aristokratischen Radikalismus
eines auch politisch »grofien Stils< treu. Er weist uns also zum einen auf die totalitiren
Tendenzen des grofdmaf3stiblichen »>Stils< hin (vornehmlich des universell Dorischen)
und zum anderen auf die angewandte sozialtechnische Methodik dieses grofen Willens
zur Einheit, die >Verbildung« durch Aufklirung, das Weichmachen durch >Wissens,
durch ein bestindiges Fiir-wahr-Halten, d.h. durch den Glauben an Wahrheit.

106 Das hier betonte »ethische Mandat der Kunst« (Sloterdijk 8: 49) erinnert an Kierkegaards ethisches
Stadium des Menschen, zur aktiven Entwicklung und schliefilich Befreiung vom voriibergehend
rein dsthetischen Stadium; das »Artisten-Evangelium« Nietzsches (KSA13, § 14[21]) dhnelt in ge-
wisser Hinsicht fast schon einem erneuerten religiosen Stadium Kierkegaards. Es suggeriert die
Perspektive einer entschiedenen Fusion von »vita religiosa« und »vita contemplativa«.

107 »Nachdem Du mich entdeckt hast, war es kein Kunststiick mich zu finden: die Schwierigkeit ist
jetzt die, mich zu verlieren... Der Gekreuzigte.« (Nietzsches Brief an Georg Brandes, Turin, 4. Januar
1889)

13.02.2026, 21:49:14. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.14361/9783839470725-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

Feindschaft gegen alles Litteratenhafte und Volks-Aufklérerische [..] — denn die geisti-
ge Aufklirung ist ein unfehlbares Mittel, um die Menschen unsicher, willensschwécher,
anschlufd- und stiitze-bediirftiger zu machen, kurz das Heerdenthier im Menschen zu
entwickeln: weshalb bisher alle groflen Regierungs-Kinstler [...] wo die herrschenden
Instinkte bisher kulminirten, auch sich der geistigen Aufklarung bedienten; mindes-
tens sie walten liefen (wie die Papste der Renaissance). Die Selbsttduschung der Men-
ge Uber diesen Punkt z.B. in aller Demokratie, ist dufderst werthvoll: die Verkleinerung
und Regierbarkeit des Menschen wird als »Fortschritt« erstrebt! (KSA11, § 36[48])

Die ganze Kultur, die Bindigung (und Sublimierung) der Triebe durch Philosophie und
Kunst (KSA7, § 19[41]), der Wille zur Einheit, zum potenziell wissenschaftlichen Schema,
ist der ungeheuerliche Versuch, ausgehend vom Menschen, tiber den immensen Umweg
der gesamten Welt fithrend, wieder auf den Menschen zuriickzukommen, nicht im
Sinne einer deduktiven Findung, sondern eines ewigen spiralférmigen Prozesses der
Erfindung (sowie Erleichterung und Vereinfachung). Architektur ist Veranschaulichung
(Bithne) und Inspektion dieses Erfindungsprozesses des Menschen. Der bauende Geist
baut zwar die Welt, meint damit aber fatalerweise den Menschen. In ihrer traditions-
bedingten »Idiosynkrasie [...] gegen die Sinne« (KSA13, § 15[5]), ihrer Obstination der
»wahren Welt, haben die Philosophen nicht nur vergessen, die »Perspektiven-setzende
Kraft in das >wahre Sein« (WZM: 430) als das eigentlich Menschliche mit einzurechnen,
sondern zuletzt unterlassen, den latenten Anthropomorphismus aller Naturwissen-
schaft (KSA7, § 19[91]), das makro- und mikrokosmische Perspektivensetzen all unserer
Sinne (des ganzheitlich verstandenen Menschen) als die eigentliche Aufgabe des Den-
kens zu begreifen. Der bauende Geist braucht die Materie, d.h. den nicht-festgestellten
Menschen unzihliger potenzieller Moglichkeiten oder Personen, aus denen er dank der
schépferischen Kraft der Erfahrung, Nachahmung, Fantasie, Ubung etc. eine Person,
eine mogliche mikrokosmische Einheit konzeptualisiert (KSA11, § 25[362]). Das Gleiche
gilt fur die makrokosmische Architektur; auch hier brauchen wir noch die Wildnis in
uns, um aus dem Chaos des Werdens einen neuen Kosmos schaffen zu kénnen (Z: 13).
Unser Erkenntnisapparat ist ein »Perspectiv-Apparat« (KSA11, § 25[336]), um aus dem
dynamischen Werden das relativ stille Sein zu abstrahieren, um das innerweltliche
Chaos, das wir sind, in dufleren Schein verwandeln zu konnen, um der Vielheit unserer
Erregungen als zurechtgemachter, nun uns bewusst werdender Einheit begegnen zu
konnen. Auch der Dualismus der inneren und duferen Welt ist ein Ding, das es gar nicht
gibt (M: 319).

25.1 Pladoyer der Fiktion

Fiktion einer Welt, welche unseren Wiinschen entspricht, psychologische Kunstgriffe
und Interpretationen, um alles, was wir ehren und als angenehm empfinden, mit die-
ser wahren Welt zu verkniipfen. »Wille zur Wahrheit« auf dieser Stufe ist wesentlich
Kunst der Interpretation; wozu immer noch Kraft der Interpretation gehort. (KSA12, §
9[60])

13.02.2026, 21:49:14. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T

313


https://doi.org/10.14361/9783839470725-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Immer wieder gelten die Religion und die sakrale Architektur als grofRes Vorbild kul-
turellen Schaffens, als das zu iberwindende sublimste Maf} der Dinge. Denn auch die
Theologie ist ja nur >eine« Form von Perspektivismus des Menschen, je nach Ausrichtung
natiirlich eine blinde und erblindende Perspektive. Aber obwohl wir ja ganz selbstver-
standlich nichts iiber Gott in der Bibel erfahren kénnen, finden wir dennoch praktisch
alles Fundamentale iiber den Menschen, sein Denken bzw. die erstaunlichsten Tenden-
zen und Potenziale seiner blithenden Fantasie. Braucht man denn eine andere Defini-
tion bzw. Ambition der Architektur als die der >reinen< Wissenschaft der Fiktion, des
konzeptuellen Denkens dufierst differenzierter »Dinge, die es gar nicht gibt« (M: 319)? Und
hier haben wir es wieder mit den zwei nicht zu trennenden Hauptrollen der Architek-
turphilosophie zu tun: Tribunal der Vernunft, d.h. >Aufklirung«in Form einer Befreiung
von jeglichen Uberzeugungen bzw. in Form einer Abschaffung deterministischer Struk-
turen und damit einer Wegbereitung fiir eine offenere, freiere bzw. prinzipiell fatale-
re Schaffung von Konzepten. Zwar kann nun Philosophie niemals in Architektur tiber-
setzt werden, so ist aber dennoch ihre Aufgabe, das Fundament einer neuen Baukultur
zu erstellen, um beispielsweise von der >Theorie der Phantasie« (Paldgyi) ausgehend ei-
nen Ausblick auf eine konkrete Theorie der Fiktion freizumachen. Architekturprojekte
(der Erkennenden) werden dann zu konkreten Formen der (mentalen) Entlastung, in de-
nen wir a priori »Gottlosen [...] unsere Gedanken denken« (FW, § 280) konnen. Alle Wis-
senschaft ist dann »Welt-Auslegung, nicht Welt-Erklarung« (KSA12, § 1[121]). Sie ist dann
nicht mehr nur jenes systematisch aufgetiirmte »Columbarium der Begriffe« (GT: 238),
sondern unsere aktivierte »feste Glocke von Unwissenheit« (WZM: 416), ein emotional-
mentales »Bollwerk« der Entlastung ganz anders gearteter >Wahrheiten« verschiedenar-
tigster »furchtbarer Michte« (GT: 238). Wissenschaft ist dann die neue Metaphysik der
Kunst als furchtbarer Ernst, mit der wir »die Welt noch so umstellen mit Bildern, daf3
euch schaudert« (KSA7, § 19[69]).

»Erkenne dich selbst«ist die ganze Wissenschaft. — Erst am Ende der Erkenntnis aller Dinge
wird der Mensch sich selber erkannt haben. Denn die Dinge sind nur die Grenzen des
Menschen. (M: 46)

Wenn die Dinge unsere Grenzen sind, heifdt das natiirlich, diese Grenzen durch den
nur hineingelegten Sinn potenziell offenzuhalten, zu verschieben bzw. rein konzeptuell
auch auflésen zu kénnen. Hierin liegt das enorme Potenzial der Vernunft, die Aufgabe
der Wissenschaft, die grofie Verantwortung der Kunst. Somit kénnte der Mensch (das
Menschliche, nicht das Sachliche) eben wieder als Maf? der Dinge gelten.

Der hineinzulegende Sinn der Dinge veridndert sich natiirlich wesentlich mit deren
konkreten kontextuellen Beziigen. Statt universeller Theorien kann sich nun die Wis-
senschaft der Singularititen, Differenzen bzw. Diskontinuititen annehmen (Foucault
4:21). Die Bithne des Denkens ist nicht mehr nur (Re-)Prisentationsraum von Werten,
sondern denkt/schafft den Raum als ein kontinuierlich driftendes Dazwischen zwischen
den Werten, den Kulturen, schafft keine feste Grenze um oder Abgrenzung von, son-
dern vermittelnde Grenzen zwischen, d.h. Verbindungen. Das Denken und das Entwer-
fen von Riumen fallen im Begriff des Verbindens zusammen. Das Neue entsteht nicht
durch Ausdehnung der Einheit, sondern immer >zwischen< den Dingen, im Zwischen-

13.02.2026, 21:49:14. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.14361/9783839470725-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

raum der Differenz, weshalb konservative Stadtplanung den 6ffentlichen Raum selbst-
verstindlich niemals als wahrlich offene Bithne spontaner Begegnungen programmiert,
denn es konnte unter Umstinden etwas vollig Neues und Unkontrolliertes entstehen; es
konnte nimlich passieren, dass ein abtriinniger Philosophen-Kiinstler ein geistiges und
vielleicht sogar geistreiches »Kunstwerk hinein in die Liicke stellt« (KSA7, § 19[39]), mit
unabsehbaren Folgen fiir etablierte Werte. Die Liicke steht fiir das Eingreifen des Men-
schen in das Geschehen des unschuldigen Werdens, das Differenzieren im ewigen Fluss
der Dinge, das Raumschaffen fiir die Ausnahme des Lebens, die aktive Organisation und
damit kinstliche (im besten Fall kiinstlerische) Ordnung eines Fragmentes. Eine sphi-
rologische Arche des Chaosmos (Sloterdijk 6: 2511f.). Eine Falte bzw. konzeptuelle Entfal-
tung (Deleuze 4). »Die Metaphysik als Vacuum« (KSA7, § 19[72]), als Nische und mogli-
chen Einlass des Lebens. Aber nur ein Provisorium, denn die reine Erhaltung (méglichst
nahe am Ursprung ausharren) ist schon der Beginn der Entartung (die Idee der Idee, des
Ideals), ist schon lebensfeindlich. Wir schaffen keine Reprisentationstheaterbithne (der
Autoritit, Erziehung, Historie und Moral), welche die »produktiven Krifte des Unterbe-
wufdtseins« (Deleuze 3) bzw. der Fantasie blockiert, sondern eine Improvisationsbithne
(fiir das Ich, fiir die Stadt), eine Emotionsmaschine und Fabrik von Fiktionen.

Wahrend also einer der Hauptziige der Wissenschaft das Analysieren und allgemei-
ne Klassifizieren ist, das systematische Einordnen der empirischen bzw. anthropomor-
phischen Welt in die »Begribnisstitte der Anschauung« (GT: 238), charakterisiert sich
die Fiktion vor allem durch die spezifische Synthese, das erneuerte Zusammensetzen
der Dinge, das Mehr als die Summe des Vielen, das Neubeleben und -bestimmen, durch
das »ungeheure Heraustreiben« (GD: 135) ausgewihlter Ziige. Die ewige Wiederkunft ist
dieses Werkzeug des Auswihlens, des Verinderns und mitunter auch radikalen Uber-
windens durch die Verbindung (die konkrete Kontextualisierung) und nicht durch den
intellektuell natiirlich einfacheren Bruch. Trotz Hammer und Meif3el gibt es im ewigen
Provisorium kein apriorisches Brechen (nurim Misslingen). Die Fiktion ist das Uber-Lei-
ten zum Noch-nicht-Existierenden, das Herstellen von Briicken (Prozessen) durch den
Aufbau von Spannungen, von Potenzialen, von Widerspriichen (Venturi). Sie ist das Ar-
beiten im Kontext, mit dem Ort (den Dingen), und hat a priori nichts mit der Utopie zu
tun. Die Fiktion, die potenzielle Briicke zu einer moglichen Zukunft, ist Bedingung des
Driftens (des Lebens).

Raum eine Abstraktion: an sich giebt es keinen Raum, namentlich giebt es keinen lee-
ren Raum. Vom Glauben an den »leeren Raum«stammtviel Unsinn.— (KSA11, § 26[384])

Raum ist eine konkrete Abstraktion des Werdens; Raum stellt sich dar als Schopfung,
Vorstellung und Zurechtmachung der Verbindungen an sich unerschépflicher Differen-
zen, von »wechselseitiger Beeinflussung« (Graeber 2: 161), nicht als Ideal oder kulturelles
Modell (der sogenannten Integration), sondern als interkultureller Zwischenraum, nicht
als Grenze, sondern als Schwelle und Ubergang, als Bithne der potenziellen Entstehung
von Neuem, neuen Werten und neuen Moglichkeiten kollektiven Lebens. Das Urbane,
das gegenseitige Ubereinkommen und Verbinden des Vielen (bzw. Heterogenen), der alt-
gediegene Begriff der Toleranz, bedingt den Ausschluss der Wahrheit. Fiktion ist die als
Lebensbedingung zugestandene Unwahrheit.

13.02.2026, 21:49:14. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T

315


https://doi.org/10.14361/9783839470725-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Sphirologie ist in gewissem Sinne der Fiktionsbereich schlechthin der Architekten;
sie konnte, tibertrieben gesagt, schon fast als Synonym fiir den Begrift der Architektur
gelten, wenn wir >umlernen< und den Raum als emotionale Maschine (der Bindung) be-
greifen, wenn wir die griechische Tragédie wieder auf die Bithne des ganzen Menschen
bringen, die wahrhaft urbane Agora des Homo conceptualis, wenn wir die Bithne un-
ter Mitspiel der Wissenschaft als Ort der Verkleinerung der Welt betrachten, wenn wir
wieder lernen, sie anhand unserer Schépfungen als das fiir den Menschen ewig auf den
Punkt zu bringende Sonnensystem zu empfinden (M: 12£.).

Ernst nehmen. — Der Intellekt ist bei den allermeisten eine schwerfillige, finstere und
knarrende Maschine, welche (ibel in Gang zu bringen ist: sie nennen es »die Sache ernst
nehmen«, wenn sie mit dieser Maschine arbeiten und gut denken wollen — o wie lastig
muR ihnen das Gut-Denken sein! Die liebliche Bestie Mensch verliert jedesmal, wie
es scheint, die gute Laune, wenn sie gut denkt: sie wird »ernst«! Und: »wo Lachen und
Frohlichkeit ist, da taugt das Denken nichts« — so lautet das Vorurteil dieser ernsten
Bestie gegen alle »frohliche Wissenschaft«. — Wohlan! Zeigen wir, daR es ein Vorurteil
ist! (FW: 215)

Was heiflt Denken, wenn wir es eben als Entwerfen begreifen, wenn nun Architektur
zum Bild des Denkens wird? Lévi-Strauss zeigt uns exemplarisch, dass die Grundlage
jedes Denkens die Forderung nach Ordnung ist. »Das Ziel der reinen Wissenschaft be-
steht darin, die Reduktion dieser chaotischen Wahrnehmung, die auf einer niedrige-
ren und wahrscheinlich unbewussten Ebene mit dem Ursprung des Lebens selbst be-
gonnen hat, bis zum héchsten und bewusstesten Punkt zu fithren« (Simpson, in: Lévi-
Strauss: 21) und eine »Ordnung im Universum zu etablieren« (Lévi-Strauss: 21). Unord-
nung ist das Einzige, das sie nicht dulden kann und darf. In diesem Sinne gibt es eben
keinen >wesentlichen< Unterschied zwischen Wissenschaft und (Bau-)Kunst. Beide be-
stehen auf der Bestimmung des >korrekten« Ortes, der jedem Ding zukommt, nicht an
sich, sondern den unbestindigen menschlichen Bediirfnissen und intellektuellen An-
spriichen entsprechend (Lévi-Strauss: 20). Das Ordnen gehort eben in das Feld der To-
pologie (die man durchaus als eine Art Grunddisziplin der Architektur auffassen kann
bzw. Letztere als die Kunst der Ordnung schlechthin).

Denken ist Entwerfen, das Entwerfen einer Ordnung der Dinge. Die Ordnung der
Dinge konnte also im Prinzip Ritckschluss auf das Denken geben, wire dieser potenziel-
le Riickschluss nicht selbst wieder ein Entwerfen. (Das ist die Problematik jeder Kritik,
die selbst zum Produkt wird, zum >Werk an sich«. Es ist aber eben auch das eigentlich Po-
tenzial jeder Kritik, wenn man sie als aktive Kunst versteht, als Konstruktion und eben
nicht als reaktiven Riickschluss, als Dekonstruktion oder Destruktion [oder irgendeine
Meinung iiber ein schon vorhandenes Ding]. Jedes Reagieren, jede reaktive Kritik wird
mit dem Glauben an das Sein zum »Ressentiment gegen das Leben« [GD: 181], mit dem
Vertrauen des unschuldigen Werdens aber zur Umkehrung in eine aktive Konstruktion.)

In diesem Sinne ist in der Tat jeder erarbeitete >Typus von Ordnung« niemals ein
»objektives Merkmal der Erscheinungenc, sondern immer eine »Konstruktion des Ge-
lehrten«, mag dies auch selbst fiir Lévi-Strauss noch ein fragwiirdiges Unterfangen sein.
Doch auch er erkennt die »Herstellung von Ordnung« (Lévi-Strauss: 21) als das der Kunst

13.02.2026, 21:49:14. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.14361/9783839470725-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

und der Wissenschaft gemeinsame Bediirfnis par excellence an und zudem ihren »be-
deutenden idsthetischen Wert« (Lévi-Strauss: 25), also den unmittelbaren Zusammen-
hang von Asthetik, Sinn und Ordnung oder mit Nietzsche instrumentalisiert: die dsthe-
tische Rechtfertigung der Welt (KSA12, § 2[110]). Auch er versteht die Kunst und die Wis-
senschaft nicht als Gegensitze, sondern als zwei Arten der Erkenntnis, die sich zwar hin-
sichtlich der Praxisformen (»modus operandi«) und der produzierten Werke (»opus opera-
tum«) unterscheiden, nicht aber beziiglich der kognitiven Natur ihrer geistigen Prozesse
(des trageren plastischen Habitus des Geistes, um hier Elias’ und Bourdieus prozessso-
ziologische Begriffe zu verwenden [Bourdieu 1: 277L.]).

Die Welt als >science (of) fiction«. Nietzsche sublimiert die Wissenschaft und hebt
sie auf das Niveau der Kunst, erklirt damit ihre wirkliche (d.h. wirkende) Essenz, ihren
Wert fiir das Leben. Der hohere Mensch<kann nur Kiinstler sein, nur als Kiinstler kann er
leben. Wie fiir den Asthetiker Goethe ist unser »wahres Element [...] Zeichnung, [..] Plas-
tik, alles was feste Formen bietet« (Zweig 2: 23) — alles, was Entropie hemmt, kénnte man
mit Schrédinger erginzen. Lediglich der Ubermensch kénnte die Kunst autheben, dem
Dimon der Welt ohne Filter in die Augen sehen, ohne dabei zu Grunde zu gehen. Nur er
konnte das Vage, das Gestaltlose, das Zerflief}en und ungehemmte Entstromen der Ma-
terie ins Chaos ertragen. Wir hohere Menschen kénnen aber aus dem Werden immer nur
ein Sein schaffen, immer nur filschen, simplifizieren, das Chaos filtern (Chaosmose), ein
Bild, eine Fiktion erstellen, »nach Ordnung, Norm, Form und Gesetz« (Zweig 2: 23). »Wir
wollen uns in Stein und Pflanze iibersetzt haben, wir wollen in uns spazierengehen« (FW,
§ 280), in der illusorischen Welt, die wir zu sein wiinschen, die wir zu erfinden haben.
Aber das Sein mit dem Werden zu verwechseln, hiefe immer einen utopischen Anspruch
zu stellen und ein totalitires System zu skizzieren. Das Sein darf niemals moralisch wer-
den, niemals dem Irrglauben an die Wahrheit verfallen, sondern muss die Unschuld des
ewigen Werdens (KSA11, § 36[10]) itbernehmen. Platon, der groite Kiinstler der Mensch-
heit. Zwei Jahrtausende moderne Finsternis, da man nur den Philosophen sah, aber den
Kinstler verkannte und der fatalen Idee der Wahrheit nachging.

Ewiges Werden schliefRt ewiges Vergehen in sich ein. Jedes Bauen ist auch ein Zer-
storen, jedes Werden ein Vergehen. Bauen und Abbauen gehdren zusammen (man denke
schon an die Herstellung eines einfachen Ziegelsteins), so wie auch Bauen und Denken
seit Heidegger zusammengehoren. Jeder Gedanke ist ein Gewaltakt, ein gewaltsames
Aufprigen des Seins. Es geht beim Denken eben um Bauen, nicht um Wahrheit. Hier
kommt es zur grofien Verantwortung, zum Messen am Leben, zur Dosierung (des Seins,
des Wahnsinns), zur Frage der Entwicklung des Menschen! Wie weit (und schnell, z.B.
Pessac) kann er sich entwickeln, muss er sich in eine tendenzielle Entwicklung einschrei-
ben, um Entwicklung (Werden) noch zu garantieren. Das Werden ist immer auch vor
dem Sein (bzw. Nicht-Sein) zu schiitzen (das Problem der Horigkeit!). Es handelt sich um
die subtile Abstimmung vom Schonen und Pflegen im Bergen (Heidegger). Das Denken
und Entwerfen, die Fantasie des Denkens, das unlogische Bilderdenken und Springen,
das kiinstlerische Erzeugen von Formen bzw. Vorstellungen wird erst in einem zweiten
Schritt durch das reflexive Messen von Begriff an Begriff, durch eine scheinbare Kausa-
litit ersetzt oder analogisiert. Im Denken wird die Logik iterativdem Gedanken aufge-
zwungen (KSA7, § 19[78]). Dem Werden wird gewaltsam das Sein aufgeprigt.

13.02.2026, 21:49:14. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T

317


https://doi.org/10.14361/9783839470725-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Wir brauchen die Wahrheit nur als voriibergehenden Zustand, Beschreibung, Klassi-
fikation, Metapher etc. Auch die mechanistisch-atomistische Entwicklung der Wissen-
schaft will nur ein System von Zeichen im Werden der Dinge schaffen (KSA11, § 26[411]).
Wir brauchen sie als Differenz (als ein Differenzieren), d.h. als das, was eben das Wer-
den, die Entwicklung bezeugt (erzeugt und garantiert), und nicht als ein An-sich. Wir
brauchen sie also als ein Maf3, ein Messen am Leben, am Leben als Werden. Wahrheit
als eine Art >Dingfestmachen« der Welt, ein Ergreifen des Werdens, ohne das man die
Entwicklung nicht messen, >verstehens, beobachten, dokumentieren, wissenschaftlich
auffassen kann; d.h. wir brauchen sie, um aktiv an der Entwicklung des Geschehens teil-
haben zu kénnen. Die Wahrheit als Differenz ist die Liicke, in die wir das philosophische
Gebiude als Provisorium, als Lebens-Moglichkeit stellen (KSA7, § 19[39]). Wir schaffen
damit eine kiinstliche Briicke im Geschehen der Dinge, eine Verbindung und Beziehung,
aber keine (absolute) Erklirung der Dinge (KSA12, § 2[86]). Die >wahre Welt« ist also die
»scheinbare« noch einmal (WZM: 386), diesmal aber fiir den Menschen zurechtgemacht,
vom Menschen gedacht, geschaffen, entworfen.

Um das Erkennen in das Leben einzubinden, die »vita contemplativa« in eine gesun-
de »vita practica« iibergehen zu lassen (KSA9, § 4[59]), empfiehlt es sich durchaus, noch-
mals festzuhalten, dass das Konzept (als spezifische Organisation einer Einheit, als sin-
gulire Ordnung), dass also unsere eigentliche Menschlichkeit, jenes (wenn man Platon
einmal wirklich ernst nehmen will) sublimste Ergebnis des menschlichen Geistes, jen-
seits der physikalischen Phinomenologie »existiert«. Alles Entscheidende des Menschen
ohne Eigenschaften (Musil) findet jenseits der wahren Welt statt, wenn man Letztere als
die Welt der physikalischen Beobachtungen und Gesetze bezeichnen méchte. Seine Ei-
genschaft ist das Denken und diese »vita contemplativa« unterscheidet ihn eben von al-
lem Anorganischen und den Gesetzen der reinen Materie (Maturana/Varela: 60). Seine
»Eigenschaft« (Eigenheit) ist das Leben, und das Leben ist eben eine Ausnahme, ist selbst
schon eine Singularitit in den Erscheinungen der Welt.

Ein Gesetz des Geistes setzen zu wollen ist schon ein Widerspruch in sich und kann
fatale Folgen bewirken, hat immer schon fatale Folgen nach sich gezogen. Fiir das Le-
ben (des Geistes) gibt es nur das >Gesetz< der Differenz, d.h. unsere unbedingte Aufga-
be, die Verschiebung, Bewegung, Entfaltung des Lebens zu erméglichen (zu planen, zu
entwerfen). Es handelt sich also darum, den Geist, das Erkennen, in den »Phinomena-
lismus der >inneren Welt« (WZM: 334) einzubinden. Um jede tyrannische Tendenz, um
jeden Determinismus einer »causa prima« zu vermeiden, hat Nietzsche den soberstenc
Begriff des Willens zur Macht eingefiihrt, die Setzung eines sich selbst relativierenden
(oder »aussetzenden<) Holismus als Metaphysik der Kunst.

Sagen wir es wiederum etwas ernster: Fiir das Leben hat die Wahrheit keine Bedeu-
tung. Fithren wir die Wahrheit aber ein (in das Leben), so wie das eben plotzlich mit ih-
rer Erfindung auch geschah, haben wir das Problem, »den >Geist<, das Gehirnerzeugnif
als tibernatiirlich zu betrachten! gar zu vergéttern, welche Tollheit!« (KSA7, § 19[127]).
Die Welt der Phinomenologie des Geistes anpassen zu wollen, hiefRe, dem Leben seine
Grundlage zu entziehen. Es hiefRe den wilden Wald, den Urwald durch den Zierbaum,
den zierlichen Baum der Erkenntnis ersetzen zu wollen. Braucht man noch einen Beweis
fiir das Waldsterben und das Wachsen der Wiiste? Der Ubergang von einer >Logik« (einer
Interpretation der Stadt, Auslegung der Landschaft, einer Referenz etc.) zu einer ande-

13.02.2026, 21:49:14. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.14361/9783839470725-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

ren (einem Stadtmodell) ist selbst niemals logisch, sondern immer ein Sprung - durch
eine Idee. Die kognitiven Formeln Analogie durch Analogie (KSA7, § 19 [179]) und Ord-
nung aus Ordnung (Schrédinger) suggerieren nur missverstindlich eine Spur von Logik,
aber>durch« oder »aus< bedeutet eben keine mathematische Ableitung. Es gibt hier keine
Kausalitit (sonst blitht nur Hegelianismus oder Historizismus).

Die Architektur ist nicht das Instrument oder Werkzeug der Philosophie. Sie versteht
sich nicht als materielle Umsetzung einer Philosophie. Dies wire gleichbedeutend mit
einem volligen Unverstindnis der Philosophie sowie vor allen Dingen der Architektur. Es
hief3e nur, wiederum der Illusion der Logik zu erliegen, einer teleologischen Idee, mit-
hin das Denken nicht als Entwerfen zu verstehen. Nur Hinterweltler kénnen glauben, es
gibe >wirklich« eine Architektur einer spezifischen Philosophie, eine logische Ableitung
einer riumlichen Idee aus einem philosophischen Konzept. Wir erkennen nicht anhand

198y hinein-

unserer Intelligenz den (von einer anderen abstrakten absoluten >Intelligenz<
gelegten Sinn der Dinge, als eine Art objektiver Kontemplation der Ordnung der Dinge
(Foucault 1), sondern wir legen ihn anhand unserer menschlichen Intelligenz hinein, wir
ordnen die Dinge. Wir denken-entwerfen-konstruieren eine Ordnung des Daseins, wir
schaffen das Sein (ein mogliches Sein, unser Sein).

Die signifikante Aufgabe des Architekten ist es, fortwihrend das Wesen der Architek-
tur darzustellen als das Konstrukt oder Artefakt einer Idee, mit der sie steht oder fillt.
Mag es auch etwas pathetisch klingen, aber es ist eine Frage des >Aufbegehrens«< (Bach-
mann) oder der Kapitulation. Der Architekt hat der kompetenteste Ideenspezialist zu
sein, konkreter, priziser, >wahrhaftiger«als jeder Philosoph. Das heif3t aber auch, er hat
die Ideengeschichte ebenso gut zu kennen wie sein gelehrter Wahlverwandter, um nicht
sein Opfer oder Handlanger zu werden. Er muss jeglichen Trieb zur Tyrannei, zur Wahr-
heit, zur >causa prima« entlarven, universale Gliicksformeln und den Weltgeist Hegels
sowie alle Form von Historizismus fir immer verabschieden. Mit Nietzsche ist jegliches
System lediglich als Kunst denkbar (KSA7, § 19[36]). Der Architekt hat dieser absolute
Kunstkenner zu werden, nicht nur im Sinne Le Corbusiers, sondern im Sinne des letz-
ten Philosophen. »Es kénnen ganze Generationen sein. Er hat nur zum Leben zu helfen.
»Der letztes, natiirlich relativ. Fiir unsere Welt. Er beweist die Nothwendigkeit der Ilusi-
on, der Kunst und der das Leben beherrschenden Kunst« (KSA7, § 19[36]). Es ist fiir uns
unmoglich (und véllig absurd) zum Griechenland der Zeit der Tragddie zuriickzukehren,
aber mit der Erkenntnis der ungeheuren Aufgabe und Wiirde der Kunst als Lebensbedin-
gung beginnt eben die Fortsetzung seiner Geschichte. Mit der Umkehrung von Sein und
Werden, dem Denken als Entwerfen, nimmt die Kultur wieder den immer offenen Pro-
zess der Schopfungen gegen alle Form von Determinismus auf (Wahrheit, Dualismus
etc.), aufler jener, vorerst zum (plastischen, d.h. driftenden) Kiinstler unseres ewig drif-
tenden Lebens verurteilt zu sein.

Erst Nietzsches perspektivische Umkehrung unseres Verstindnisses von Kunst und
Wissenschaft (von Schein und Sein) ermoglicht ein Zusammenarbeiten auf gleicher Ebe-
ne (des Denkens), eine wirkliche Synthese der Kiinste, eine neue Perspektive des totalen
Kunstwerkes jenseits seiner (urspriinglichen) Konzeption der Romantik. Aber fiir diese
ungeheure Aufgabe der Kunst, der Architektur, der fréhlichen Wissenschaft, brauchen

108 »[...] I'Intelligence comme la Cause ordonnatrice des choses« (Werner: 36).

13.02.2026, 21:49:14. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.14361/9783839470725-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

320

Nietzsches Architektur der Erkennenden

wir keine modernen zerbrochene Gelehrten (KSA7, § 19[136]) und ihre desperate Erkennt-
nis (KSA7, § 19[35]), denn Wahrheit heifSt immer Unverantwortlichkeit! Die Unwahrheit,
die totale Kunst, braucht den verantwortungsvollen, den ganzen Menschen!

Odiese Griechen! Sie verstanden sich darauf zu leben: dazu tut not, tapfer bei der Ober-
flache, der Falte, der Haut stehen zu bleiben, den Schein anzubeten, an Formen, an
Toéne, an Worte, an den ganzen Olymp des Scheins zu glauben! Diese Griechen waren
oberflachlich — aus Tiefe! (FW:10f.)

25.2 Ausblick auf eine Anarchitektur?

Wir treten in das Zeitalter der Anarchie: — dies aber ist zugleich das Zeitalter der geis-
tigsten und freiesten Individuen. Ungeheuer viel geistige Kraftistin Umschwung. Zeit-
alter der Genies: bisher verhindert durch Sitten Sittlichkeit usw. (KSA9, § 11[27])"®°

Trotz seiner klaren Aversion gegen die Grof3stadt versteht auch Nietzsche ganz selbst-
verstindlich Architektur als Stidtebau und liefert uns die grofe Baukunst der Stadt.
Deshalb spricht er in seiner Architektur der Erkennenden vom wichtigsten und nobelsten
Teil dieser Kunst, dem 6ffentlichen Raum: dem Dazwischen, dem Zwischenraum, dem
Ubergang von innen und aulen, dem Aufen als einem Innen, als ein In-sich.

Aber hier stoflen wir auf das (nur scheinbare) Hauptproblem des verwunderlichen
letzten Satzes seiner Stadt-Baukunst: Wie kann man das individuelle In-sich-spazie-
ren-Gehen mit der Gestaltung des kollektiven 6ffentlichen Raumes vereinbaren? Hie-
Re dies, Urbanismus miisse sich auf einen (wie auch immer entwerferisch bestimmba-
ren) kleinsten gemeinsamen Nenner (kgN) beschrinken, auf eine sreduziertes, fir jeder-
mann>akzeptable« Gestalt(ung)? Und hiefRe dies nicht das Ende der stidtischen Mannig-
faltigkeit, das Ende der Urbanitit™®, also der Tod der Stadt? Und haben wir nicht diese
tot geborenen Stidte lingst gebaut, war es nicht ganz prizise die wissenschaftliche Ty-
pen-Stadt fiir den modernen universalen Typen-Menschen? Und in der Tat fand man
in ihr recht selten eine Spur an Urbanitit! Was heifit es also, das Unplanbare zu pla-
nen (Schwarz: 225) als nobelste Aufgabe des Stidte-Bauers? Was heifit es, das Land zu
kultivieren? Heifst es, etwas Autoritit, Domestikation, Zivilisation, Zucht und Ordnung
in das Chaos zu bringen? Der Entropie, der Anarchie der Elemente, Einhalt zu gebie-
ten? Der traditionelle Begriff der Architektonik™ suggeriert seit Aristoteles diese Idee

109 Gemif der allgemeinen philosophischen Tradition sprach Nietzsche hier nur ausnahmsweise ein
positives Wort zu dem sich neu offenbarenden Begriff der Anarchie, den man aber bei ihm eben-
falls noch entschieden vomsAnarchismus<abzugrenzen hat (Letzterer kénnte bei Nietzsche schon
beinahe als Synonym fiir Nihilismus gelten).

110 »[..] ses réverbéres électriques et autres, ses vitrines, ses salles de concert et de restaurant, ses
cafés, ses cheminées d’usine, ses masses de pierre et avec toute cette sarabande sauvage des im-
pressions produites par les sons et par les couleurs, avec ses impressions agissant sur I'imagination
sexuelle et avec ses expériences de variantes du psychisme qui portent a la méditation avide sur
toutes sortes de possibilités en apparence inépuisables de conduire sa vie.« (M. Weber, in: P. An-
say und R. Schoonbrodt, Penser la ville. Choix de textes philosophiques, Bruxelles: AAM Editions 1989,
S. 475)

111 Lalande: 77

13.02.2026, 21:49:14. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.14361/9783839470725-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

des hierarchischen (vertikalen) Aufbaus eines Ganzen™?. Vielleicht heifdt Stidtebau eben
nicht, den kgN zu bauen, sondern nur allem zukiinftig zu Bauendem einen moglichst
kleinen gN aller moglichen Vielheit aufzuzwingen, also als Planer dafiir einzustehen, den
iufleren Zwang des Ganzen auf ein Minimum, auf das Unvermeidbare und zur Koopera-
tion der Teile unbedingt Nétige, zu reduzieren, heifit, nur den »Prozess< mithilfe des kgN
auszulsen und zu koordinieren, aber nicht ein schon koordiniertes Bild der Planung zu
erzeugen. Das sogenannte Leitbild dient der Priifung, dass der kgN des Prozesses nicht
die potenzielle Vielheit seiner Moglichkeiten erstickt. Das Bild ist weder das illustrier-
te Wunschdenken eines Endzustandes des Ganzen, noch jene Illusion, »den ProzeR ir-
gendwie unter Kontrolle zu bekommen« (Graeber 2: 59), sondern geradezu der Versuch,
die unplanbare »Dynamik der Geschichte« einer Kontrolle zu entziehen (Schwarz: 228).
Fastist man also geneigt, fiir diese (nur) scheinbare Widerspriichlichkeit von stidtebau-
licher Ordnung und Unordnung, von Sein und Werden, den schon existierenden Begriff

" neu und insbesondere groRmafistiblich zu konzeptualisieren

einer »Anarchitektur«
und die Perspektive fiir eine Welt jenseits simtlicher sterilen Dualismen frei zu machen.
Geisteswissenschaftlich ist diese begriffliche Fassung durchaus an Foucaults »Anarcheo-

"4 anzulehnen oder auch mit Graebers und Wengrows neu erfassten Anfinge[n] an

logie«
eine weit jenseits des gespenstischen Evolutionismus situierte »Ananthropologie«. Noch
in den heutigen teils logischeny, teils empirischen< Ordnungsprinzipien der Landespla-
nung finden sich immer wieder Spuren dieses wissenschaftlichen Gespenstes einer te-
leologischen Evolution der Menschheit.

Vielleicht ist Anarchie aber weniger als das Fehlen einer elementaren Ordnung zu
verstehen bzw. zu konzeptualisieren, sondern vor allem sozialtechnisch als das Fehlen
einer sich auf Wahrheit und Determinismus berufenden Unterdriickung (als das erstre-
benswerte Fehlen an >Herrschaft¢, um erneut auf die bedeutsame Wurzel des altgriechi-
schen Begriffs der archia anzuspielen). Auch sind Einheit und Vielheit in der Gestaltung
kein Widerspruch. Vielmehr kann eben die Einheit nur aus der Vielheit entstehen oder
anders gesagt: Einheit ist immer Einheit der Vielheit. Begriffe wie Einheit und Ordnung

115 mit

hingen iiber dsthetische Empfindungen wie »Harmonie von Mannigfaltigkeiten
dem Absoluten (!) zusammen. Diese Begriffe spielen also nur auf den Inbegriff von Kunst
an, aber niemals auf Wahrheit. Die Entropie — rein begrifflich (wire dies kein Pleonas-
mus) als eine Art Anarchie des Werdens zu verstehen — ist das einzig fassbare bzw. halt-

bare Prinzip der Welt. Dieses Fehlen einer absoluten Ordnung ist gerade der Garant fir

112 Und fiir uns Raumspezialisten ist es wichtig, mit Bourdieu abermals daran zu erinnern, dass es
in einer hierarchisierten Gesellschaft eben keinen Raum gibt, der nicht hierarchisiert wire, dass
sich die Macht und ihre Herrschaftsverhiltnisse beharrlich iber Jahrtausende hinweg mit einem
»Naturalisierungseffekt«in den Kérper einschreiben und von ihm Gehorsam und Ehrerbietung er-
zwingen (Bourdieu 2: 250—256).

113 Der Begriff wurde erstmals in den 1970er-Jahren durch eine Werkgruppe des amerikanischen Ar-
chitekten und Konzeptkinstlers G. Matta-Clark eingefiihrt.

114 Malabou1:43

115 »In Wahrheit ist keine Verwechslung moglich zwischen der Monotonie, die aus dem Mangel an
Mannigfaltigkeit entsteht, und der Einheit, die eine Harmonie von Mannigfaltigkeiten ist — ein
Maf des Vielfaltigen« (Strawinsky: 255).

13.02.2026, 21:49:14. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T

kYAl


https://doi.org/10.14361/9783839470725-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

322

Nietzsches Architektur der Erkennenden

die unendlichen Moglichkeiten, neue lebensnotwendige Ordnungen zu schaffen. Die Ab-
schaffung der Wahrheit liuft, bis ans Ende gedacht, auf die »ontologische Anarchie«
(Schiirmann: 19) hinaus, als philosophische bzw. geisteswissenschaftliche Analogie zur
naturwissenschaftlichen Entropie. Der Widerstand oder das Aufbegehren des Lebens
ist ganz einfach die Metaphysik der Kunst bzw. unser konzeptuelles Denken. Das Den-
ken der Anarchie (der Ananthropologie, der Anarcheologie, der Anarchitektur etc.), diese
Bedingung des Lebens, ist also nicht zu verwechseln mit dem (traditionellen) Anarchis-
mus, der, wie es speziell Schiirmann offenlegte, ja selbst wieder einem metaphysischen
Grundglauben erlag (Schiirmann: 16). Anarchitektur deutet lediglich auf die Eigenschaft
des Artefakts (oder Artefaktischen) jeder Tektonik, Ordnung oder Struktur, die wir der
natiirlichen Anarchie aufprigen miissen, um die Dinge menschengerecht zu verwan-
deln. Anarchitektur ist also keine Architektur der Anarchie — ein Widerspruch in sich
wie eine Sprache des Werdens —, sondern eine zur Anarchie, zur Auflésung der momen-
tanen Ordnung offene Architektur (im Sinne der Dynamik bei Schwarz, im Sinne des
offenen Prozesses bei Diener).

Ein Volk besteht zwar aus Kiinstlern, ist selbst aber kein Kunstwerk, sondern ein
lebender Organismus (und kein Organ), dessen Form stetig offen zu bleiben hat. Und
das heifdt fir die Stadt als Rahmen dieses offenen Organismus ganz prizise, dass sie
als Gesamtkunstwerk, als Artefakt, als mehr oder weniger total(itir)e Ordnung und Ein-
heitimmer der Anarchie verpflichtet bleibt, immer auf Letztere als ihren >Ursprung« und
letztlich als ihre >Finalitit« zu deuten hat. Architektur kann eben nur aufihren Ursprung,
aufdie Anarchie deuten, diese (wire dies aus irgendeinem denkbaren Grund etwa erstre-
benswert) aber niemals reprisentieren. Eine Reprisentation wire ja wiederum Negation
der Anarchie (dies war schon immer das Problem des architektonischen Dekonstrukti-
vismus oder des Anarchismus).

Esist die Perspektive einer Selbstkontrolle der allzumenschlichen tyrannischen Ten-
denz, den offenen Prozess des Lebens stetig kontrollieren zu missen; es ist die Kontrolle,
das provisorische Sein ewig zum Werden offen zu halten. Es ist der Versuch, anhand
der planerischen Vision einer offenen Gesellschaft, als Fundament allen Konsens, die
stetige Verinderung und das nétige Driften des Lebens zu garantieren. Es ist der Ver-
such, die Vorstellungskraft und Imagination der Méglichkeiten als Garanten des Lebens
aufler Kontrolle zu bringen. Wenn wir hier auf den s>salonunfihigen« Begriff oder das
Schreckgespenst der Anarchie anspielen, so wollen wir natiirlich weder einer architek-
tonischen Dekonstruktion noch einer »Anarchie der Atome« (Nietzsche) das Wort reden
oder das »Unplanbare« als eine geplante Entropie verkaufen,” sondern ganz im Gegen-
teil geradezu die Verbindungen in den Vordergrund riicken, die eben die so beargwéhn-
ten Verinderungen bedingen. Wir sprechen nicht von den einfacheren bipolaren Verbin-
dungen sondern von den plastischen und moglichst komplexen (d.h. verbindlich inklu-

116  Ubrigens hat niemand besser auf den Punkt gebracht als der Geograf Elisée Reclus, dass die anar-
chistische Verraumlichung (»la spatialisation anarchiste«) die Vorgangerin der sozialen Ceogra-
fie sowie der Okologie war, und insbesondere das Paradox, dass eine véllig neu gefasste Anar-
chie eben den hochsten Ausdruck einer horizontalen Ordnung darstellen kann, eine Geografie der
Emanzipation im Gegensatz zur Geografie der Beherrschung, Vormacht oder Vorherrschaft (»géo-
graphie de I'’émancipation contre géographie de la domination«). (Malabou 1: 13)

13.02.2026, 21:49:14. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.14361/9783839470725-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

siven) molekularen Konstellationen oder Netzwerken (Maturana/Varela: 47), die als po-
tenziell subversive Krifte in der Tat jenes alles lebendige Driften bedingende Schreckge-
spenst zentrierter Machthaber darstellen. Die sanfte Radikalitit eines solchen Prozesses
ist eben nicht der aufschreiende Bruch mit dem »Gehiuse der Alten«, sondern die effizi-
ente Verbindung, die zur Uberwindung durch Verwandlung oder Mutation des Gehiuses
der alten Strukturen fithrt (Graeber 2: 24). Zu dieser Mutation braucht es keine kontra-
produktive deklarierte Einheit, keine Missionsarbeit und Konversion zur Mehrheit, son-
dern das Mannigfaltige bzw. das »gemeinsame Engagement und Einvernehmen« (Gra-
eber 2: 24) weit differenzierter Perspektiven und ihren verbindlich geregelten Austausch.
Der kgN ist das reduzierte Regelwerk der Bindung der Vielheit. In offeneren Gesellschaf-
ten hat dieser Albtraum Platons einen alten Namen: Demokratie! Keine Demokratie fiir
konvertierte zerbrochene Herden, denn diese brauchen ganz offensichtlich noch Hir-
ten und Priester, aber fiir ganze Menschen. Und eine Demokratie ist nicht schon durch
Kompromisse und Mehrheitsentschliisse (Wahlen) gegeben, durch die Machtverfiigung
einer Mehrheit tiber eine Minderheit, sondern, den Gegebenheiten etwas niher kom-
mend, bereits durch einen sogenannten »Konsensfindungsprozess«” (Graeber 2:104).
Dialektische oder dualistische Methoden griinden hingegen auf biniren Verbindungen;
sie fithren in der Regel nicht zu wirklichen Verinderungen im Sinne der Fulguration,
sondern lediglich zu absehbaren Verschiebungen auf einer vorgegebenen Werteskala.
Einen wahrhaftigen Konsens >finden« hieRe exakter gesagt rerfinden<, womit wir uns

wieder dem iterativen Prozess des Denken-Entwerfens annihern.”®

Hier gibt es kein
Verrechnen des Leistungsverzeichnisses (kein Entwurfsprojekt als einer logischen Sum-
me unzihliger Zwinge), keine algorithmischen Ableitungen oder empirisch ermittelten
Erkenntnisse und Entscheidungen, sondern nur Ausbruch aus der vorgegebenen Kon-
stellation (z.B. aus den schon zur Auswahl stehenden, die Méglichkeiten einschrinken-
den Vorschligen), »itber die Grenze der Wissenschaft« (KSA7, § 7[125]) hinausgehend,
aus den bekannten Schemen in ein unvorhergesehenes, gemeinsam zu konstruierendes.

Der Konsens, so, wie er hier verstanden wird, ist der Ausbruch aus der Wahrheit und der

117 »Bedeutet Demokratie notwendigerweise ein Mehrheitsprinzip? Ist die reprasentative Demokra-
tie Gberhaupt eine echte Demokratie? Ist das Wort auf Dauer durch seine Urspriinge in Athen
belastet, einer militaristischen Sklavenbesitzergesellschaft, die sich auf systematische Unterdrii-
ckungder Frauen griindete? Oder hat das, was wirjetzts-Demokratie<nennen, (iberhaupt eine reale
historische Verbindung zur athenischen Demokratie? Kénnen diejenigen, die dezentralisierte For-
men einer auf Konsens beruhenden direkten Demokratie entwickeln, das Wort zuriickerobern?
Wenn ja, wie werden wir die Mehrheit der Menschen in der Welt jemals davon Gberzeugen, dass
>Demokratie< nichts mit der Wahl von Abgeordneten zu tun hat? [..] Eine solche Wahl ware die
nachstliegende Methode, um jene Arten von Erniedrigungen, Ressentiments, Hassgefiihlen zu
garantieren, welche unweigerlich zur Zerstérung von Gemeinschaften fithren. [...] Ein Konsensfin-
dungsprozess [ist] nicht das Cleiche wie eine Parlamentsdebatte. Konsensfindung hat auch kei-
nerlei Ahnlichkeiten mit einer Abstimmung.« (Graeber 2: 125f. u. 148)

118  Was wir auf>rein politischer< Ebene (der staatlichen Verfassungen etc.) recht wahrscheinlich nie-
mals werden verwirklichen kénnen, seine echte Demokraties, erscheint durch die unzihligen er-
mutigenden Versuche und aufschlussreichen kollektiveren Experimente einer durchaus aufwen-
digen, aber dennoch gerechtfertigten Konsens-Erfindung zumindest fiir die Stadtplanung (als es-
senzieller Teil biirgerorientierter Politik) immer weniger undenkbar.

13.02.2026, 21:49:14. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T

323


https://doi.org/10.14361/9783839470725-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

324

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Ausblick auf das Denken als Entwerfen kollektiver Fiktionen. Nun gibt es sicher kein Re-
zept des Entwerfens und der Fulguration, aber es gibt eindeutig ein duferst bewihrtes,
sie zu verhindern: Uberzeugungen, Wahrheiten, Mauern, Hirten und Priester. Apropos
Hirten: Ironischerweise predigte schon der geniale Platon die Machtiibergabe an reine
Philosophen, weil er schon ahnte, dass die Polis wohl verantwortlicher regiert wire von
Menschen, die nicht die geringste aufstreberische Machtambition hitten.

Wir Modernen ahnten hinter den Erscheinungen, tief unter der Oberfliche, die
Wahrheit versteckt, die »eine< allumfassende Einheit allen Werdens, das absolute Sein.
Wir bauten die tiefenpsychologische Stadt und sie konnte nur dem bekannten his-
torischen Ergebnis entsprechen, denn in der Tiefe herrscht Trigheit, langsam und
langwierig gefilterte Einheit der Seele. Nun ist, wie dies in gewisser Weise der Anti-
platoniker Platon ganz korrekt festgestellt hat, unser Geist aber das Organ, das sich
am weitesten von der Seele entfernt befindet, aber dem Himmel am nichsten steht. Er
steht eben dazwischen, an der Scheide des Innen und Aufen, an der Oberfliche des
Ichs. An dieser Oberfliche geht es (potenziell) stiirmisch zu; hier stiirmen die Eindriicke
auf uns zu, als die Nahrung des Geistes (KSA10, § 24[14]). Er ist das Schutzschild der
(ruhigen) Seele, seine Lebensbedingung; ohne ihn kann die Seele nicht leben, ruhen,
sich finden. Der Geist ist das Gegenstiick, der Gegenpol zur Seele, er lebt vom kon-
zeptuellen Denken, es nihrt ihn nur Kunst, er verdaut nur Kunst und er scheidet nur
Kunst aus, »die Kunst und nichts als die Kunst« (KSA13, § 1[415]). Der menschliche Geist,
als fantastisches Erbe der Griechen verstanden, ist oberflichlich und ernihrt sich von
der zusammengedringten Mannigfaltigkeit der Stadt; hier wird das In-sich-Spazieren
zur experimentellen Gratwanderung an der Oberfliche des Bewusstseins, des Hauses
des Seins (bzw. seiner fortlaufenden zirkuliren Mauer des Seins). Hier braucht man
keinen tiefenpsychologischen kgN; das ewige Werden, der starke Wechsel, das hohe
Potenzial der Differenz zwischen Mikro- und Makrokosmos, des lebensbedingenden
Driftens, ist die Urbanitit, ist das Geistesleben der Stadt des Menschen (Simmel: 10ff.),
der Kosmopolitismus des Menschen. Wenn wir in der kosmopolitischen Stadt spazie-
ren, wenn wir das »bedeutsame Wesen der Grofdstadt« (Simmel: 33) schitzen, die Seele
der Stadt suchen, im Zentrum oder »jenseits ihrer physischen Grenzen« (Simmel: 33),
suchen und messen wir auch unsere Seele. Das In-sich-spazieren-Gehen in der Welt ist
ein Explorieren jenseits unserer geistigen Grenzen, ein Analogisieren, ein potenzielles
Assimilieren. Nur in ihrer Mannigfaltigkeit (der Welt, der Stadt als Miniatur der Welt)
konnen wir uns (jeder Einzelne sich) suchen, wihlen, denken und schaffen.

Wir leben von den Erscheinungen des Werdens, unsere Sinne halten sie fest, um sie
zu Ende zu denken, zu konzipieren, zu begreifen (begriftlich zu machen), weiter zu bau-
en (KSA11, § 25[438]). Das Einfrieden einer Landschaft ist das Einfrieden unserer Seele;
der bauende Geist baut stetig diese Grenze der Einfriedung (unserer Seele), der bauen-
de Geist baut sich, entwirft und entwickelt seine eigene Plastik, das plastische Gehirn
an der stiirmischen Oberfliche der Erscheinungen, baut das Haus des Seins aus diesem
mannigfaltigen Material des ewigen Werdens. Hier gibt es kein Zuviel an Stimulans, kein
Zuviel eines Zum-ewigen-Leben-Dringens (KSA13, § 14[23]). Der (grof3stidtische) Geist
wirkt als natiirliches Schild, als sich selbst regelndes Sieb und Filter einer differenzierten
Offenheit und Empfinglichkeit, der sich als an-gemessene (manchmal auch anmafen-

13.02.2026, 21:49:14. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T


https://doi.org/10.14361/9783839470725-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

de) »Reserviertheit« (Simmel: 25) offenbart. (»Auf der Ungenauigkeit des Sehens beruht die
Kunst« [KSA7, §$ 19[66]].)

Der Wille zur Einheit (der Seele) verduflert sich als geistiger Prozess, benutzt den
Geist als Instrument. Der Geist befindet sich in einem lebenserhaltenden Prozess, der als
individuelle Lebensbedingung aufrechterhalten werden muss; d.h., eine kollektiv aufok-
troyierte Einheit, eine Wahrheit, untermauert nicht den individuellen Willen zur Ein-
heit, sondern untergribt ihn. Der bauende Geist braucht kein Fertighaus (des Seins),
sondern reichlich Rohmaterial zum Bauen. Er muss bauen kénnen und er muss lernen
zu bauen (denken-entwerfen). Hier kann es keine »universelle Losung [und ihre] welt-
weite Anwendung« (Choay 2: 48) geben, wie das schon Spengler fiir den Prozess der Glo-
balisierung befiirchtete, den sozusagen geplanten Untergang der abendlindischen Kul-
tur."® Erlernt er dies nicht mehr (mittels einer wahrhaftigen Baukultur fiir den bauenden
Geist), baut er auch nicht mehr; es folgen Abbau des Geistes und Absterben seiner See-
le. Notgedrungen folgt dem Tod des Tempelwichters (Geist) noch die Zerstorung seines
Tempels (Seele).

Architektur, Kunst und Wissenschaft unterscheiden sich lediglich in ihrer sForm«des
Wissens, des Erkennens, des Denkens, d.h. des Entwerfens von Lebensmdglichkeiten.
Man muss diese verschiedenen Formen der Unwissenheit noch wollen (WZM: 416) und
noch fusionieren. Die Welt als totales Kunstwerk. Die Welt als Wille zur Konzeption der
Ilusion. Die Welt als Wissenschaft und Fiktion.

119 »Die letzte, die Idee der Zivilisation selbst, ist im Umrifd formuliert und ebenso sind Technik und
Wirtschaft im Problemsinne fertig. Aber damit beginnt erst die méchtige Arbeit der Ausfithrung
aller Forderungen und der Anwendung dieser Formen auf das gesamte Dasein der Erde.« (Speng-
ler: 686)

13.02.2026, 21:49:14. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - =) T

325


https://doi.org/10.14361/9783839470725-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839470725-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

