
310 Nietzsches Architektur der Erkennenden

der Erkennenden degeneriert dann zu Architektur der gezüchteten Herde. Dies war

»die Naivetät Plato’s und des Christenthums: […] Sie hatten den Heerden-Menschen

errathen, – nicht den schaffenden Künstler« (KSA11, § 26[354]).

Alles Erkennen hat als Schaffen kein Ende. JedemMenschenmüßte eine Erklärung der

Welt entsprechen, die ganz ihm gehörte: ihm als einer ersten Bewegung. Wir wollen

immer uns nicht zu uns bekennen und schielen nach der Heerde. (KSA10, § 5[1]: 211f.)

Ist PlatonsWissenschaft des Bauens (Platon 3: 164), des bauenden Geistes und seine rei-

nen Erfindungen (»pure création de l’esprit« [Le Corbusier 5: 161]), seine Fiktionen, nicht

eine wahrhaftige Geisteswissenschaft? Die Wissenschaft untersteht der reinen Fiktion

und keinem fantasierten Weltprozess! Fiktion ist das Gemeinsame (der großartige ge-

meinsame Nenner) zwischenWissenschaft und Kunst; sie ist dasWesen des Denkens.

Architektur der Erkennenden bekundet das ›Werden‹, nicht dasWerden eines Seins,

sondern ein ewig werdendes Sein (es gibt keine Sprache desWerdens, aber eine auf das

Werden zeigende Sprache, ein offenes Haus des Seins). Architektur kann also immer

nur ein Sein darstellen, aber ein zumWerden hin offenes: eine Architektur der offenen

Entwicklung (des offenen, nicht fest-gestellten Menschen und im Besonderen eine Ar-

chitektur der offenen Gesellschaft) und nicht eine der Fertigung oder ›Offenbarung‹ ei-

nesZiels (normierterMensch, Idealstadt,Schicksal,Historie,Logik,Wahrheit, absolutes

Wissen,Weltgeist, Gott...,105 um nur einige fatale Menschlichkeiten zu nennen, um nur

an die allzu vergessene ›Menschlichkeit‹ dieser Begriffe zu erinnern). Die »Erfordernis-

se zu einem wissenschaftlichen Kunstwerke« (KSA7, § 24[2]) sind nicht zu verwechseln mit

dem wissenschaftlichen Städtebau der Moderne, sie sind vielmehr ihr genaues Gegen-

teil,nämlich:ArchitekturderUnwahrheit als Lebensbedingung.Architekturals fröhliche

Wissenschaft der Fiktion.

25. Perspektive einer Architekturtheorie

Wahrheit ist somit nicht etwas, was da wäre und was aufzufinden, zu entdecken wäre,

– sondern etwas, das zu schaffen ist und das den Namen für einen Prozeß abgibt, mehr

noch für einenWillen der Überwältigung, der an sich kein Ende hat: Wahrheit hinein-

legen, als ein processus in infinitum, ein aktives Bestimmen, nicht ein Bewußtwerden

von etwas, das »an sich« fest und bestimmt wäre. Es ist ein Wort für den »Willen zur

Macht«. (KSA12, § 9[91])

105 »Ihr [der Geschichte] Ziel ist die Offenbarung der Tiefe, und diese ist der absolute Begriff ; […] Das

Ziel, das absolute Wissen, oder der sich als Geist wissende Geist hat zu seinem Wege die Erinne-

rung der Geister, wie sie an ihnen selbst sind und die Organisation ihres Reiches vollbringen. Ihre

Aufbewahrung nach der Seite ihres freien in der Form der Zufälligkeit erscheinenden Daseins ist

dieGeschichte, nachder Seite ihrer begriffnenOrganisation aber dieWissenschaft des erscheinenden

Wissens; beide zusammen, die begriffne Geschichte, bilden die Erinnerung und die Schädelstätte

des absoluten Geistes, die Wirklichkeit, Wahrheit und Gewißheit seines Throns, ohne den er das

leblose Einsame wäre; nur –

aus dem Kelche dieses Geisterreiches

schäumt ihm seine Unendlichkeit.« (Schlusssatz der Phänomenologie [Hegel 2: 530f.])

https://doi.org/10.14361/9783839470725-029 - am 13.02.2026, 21:49:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 311

Die Frage »Was ist Architektur (der Erkennenden)?« führte uns über das Hinterfragen

des eigentlich Menschlichen an ihr (Rossi), zur Frage: »Was ist Leben?« Auf dieser

höchsten zusammenführenden Ebene des Lebens (oder Daseins) kamen wir zu Nietz-

sches Konzept des Willens zur Macht. Ursprung dieser Konzeption ist mitunter seine

Begegnung mit der Entropie (R. Clausius, 1865), eine Konfrontation, die eine komplette

Umkehrung der traditionellen (metaphysischen) Auffassung und Differenzierung von

Sein und Werden bewirkt, um im selben Zuge eine potenzielle Neuorientierung der

Erkenntnis zu ermöglichen, die eben ›an sich‹ im ewigenWerden nicht möglich ist bzw.

kontraproduktiv bleibt (WZM: 419). Bevor Schrödinger alles Lebendige an diesen ste-

tigen »Interpretations- oder Improvisationsprozess« anlehnte, konzeptualisiert schon

Nietzsche das Fundament des Willens zur Macht als interpretierende Kraft des Lebens:

»[…] bei der Bildung eines Organs handelt es sich um eine Interpretation; er grenzt

ab, bestimmt Grade […] Der organische Prozeß setzt fortwährendes Interpretiren voraus«

(KSA12, § 2[148]). Dieser offene Prozess bedingt somit das Provisorium.

»Die Unwahrheit als Lebensbedingung zugestehn« heißt hier ganz konkret, das ewi-

geWerdenüberdasbefristeteSeinzu stellenunddamitdas ständig vomWerdenbeding-

te Sein als ein menschliches, geschaffenes Provisorium zu erkennen. Diese Umkehrung

bleibt zwar immer noch absolute Fatalität (jene des Springenmüssens ins Ungewisse),

aber eben eine hoffnungsvolle, zum Werden hin offene, denn sie definiert unser Den-

ken-Entwerfen als ein »Überschreiten« (Bloch: 3), als eine »dem Novum verschworene

Theorie-Praxis« (Bloch: 8) jenseits desWissens umWesenheit eines illusionären Seins.

In die zu entsorgende Kultur der »Meinungen überDinge, die es gar nicht gibt« (M: 319),

schließtNietzsche all unsere Artefakte und Ideen ein, namentlich noch unser ›Ich‹.Nach

aller Entsorgung der Wahrheit, der Vernichtung jeglichen Systems als reiner Wissen-

schaft, tritt gerade das Künstlerische daran als das eigentlichMenschliche und alle Trie-

be bändigende in den Vordergrund (KSA7, § 19[45]). Mit dieser Umkehrung wird Nietz-

sche zur Drehscheibe der Ideengeschichte, aber Nietzsche ›erhält‹ die kulturellen Er-

rungenschaften, zerbricht jedoch in der Umkehrung (des Platonismus) die Tafeln ih-

rer Werte. Durch die Umkehrung von Sein und Werden entsteht eine Umwertung aller

Werte, eine Klärung ihrer Bedingungen für das Leben.Die (verlogene, irrtümliche) post-

sokratische Metaphysik wird zur (ehrlichen, verlässlichen) Metaphysik der Kunst bzw.

die Kunst als metaphysische Thätigkeit zur eigentlichen Aufgabe des Lebens (KSA13, §

14[21]). Vorübergehend, d.h., solange nicht aller Dualismus überwunden ist, wird die

Kunst noch über die Wissenschaft gestellt, ganz präzise zu deren Bändigung und Aus-

richtung (KSA7, § 19[36]). Erkennen wird nicht mehr mit Wissen verwechselt. Der Be-

zug zum driftenden Leben wird hergestellt, Erkennen zur vorübergehend ästhetischen

Rechtfertigung des Lebens (zum »ästhetischen Existenz-Modus« [Deleuze 8: 154]), Er-

kenntnis als roheMaterie zumBau einer ganzheitlichen sublimierten Vision des Lebens

instrumentalisiert, Erkennen als ewiges Schaffen einer Perspektive, einer Lebensmög-

lichkeit, Denken als ›Entwerfen‹ verstanden.

Heraclit. Künstlerische Weltbetrachtung. (KSA7, § 3[84])

Nietzsche ermöglicht eine Befreiung der Architektur, eine Befreiung von den Illusionen

derWahrheit und eine Befreiung von einem falschen Begriff der Freiheit desMenschen,

https://doi.org/10.14361/9783839470725-029 - am 13.02.2026, 21:49:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


312 Nietzsches Architektur der Erkennenden

eine Befreiung von der Illusion des freienWillens. Metaphysik der Kunst ist kein ästhe-

tisches passives Konsumieren derWelt (Kontemplation der Kunst), kein oberflächliches

Streifen der Dinge, sondern ein verantwortungsbewusstes, kritisches und messendes

Hineinlegen eines Sinns in die Dinge.106 Die schönsten und würdevollsten Gehäuse sol-

len die »Menschwerdung der bauenden bewegenden ausscheidenden ordnenden über-

schauenden künstlerisch-undeterminirten Kraft des Geistes« (GT: 221) zum Ausdruck

bringen. Hier finden wir Nietzsches Gegengift zu Hegels sich entfaltendem Weltgeist.

DasWerdenhat keinenSinnundkeinZiel, oder andersherumgesagt, »der SinndesWer-

dens muß in jedem Augenblick erfüllt, erreicht, vollendet sein« (KSA13, § 11[82]). Man

kann selbstverständlich für Architekten nicht genug die Bedeutung dieser Aussage für

die Entwicklung der Stadt betonen.

»Das Leben soll Vertrauen einflößen«: die Aufgabe, so gestellt, ist ungeheuer. Um sie

zu lösen, muß der Mensch von Natur schon Lügner sein, er mußmehr als alles Andere

noch Künstler sein… Und er ist es auch: Metaphysik, Moral, Religion, Wissenschaft –

Alles nur Ausgeburten seines Willens zur Kunst, zur Lüge… (KSA13, § 11[415])

»Aber lassen wir Herrn Nietzsche« (FW, § 2), denn man muss die »Nietzschean frivo-

lity« auch noch auf Nietzsche anwenden können (wozu er selber uns ja immer wieder

einlädt).107 Man muss bei so mancherlei (zumal für uns ›Demokraten‹) delikaten Stel-

len nicht einfach nur wegschauen können (z.B. China, Indien, Russland oder auch

Borgia, Napoleon etc.), sondern Nietzsche wiederum gezielt instrumentalisieren, also

›fröhlicher‹ Wissenschaftler werden. Denn es kommt eben nicht immer darauf an,

was ›er‹ meinte (man überlasse dies den frommen Wissenschaftlern), sondern darauf,

was ›wir‹ daraus machen/schaffen, d.h. entwerfen, welche differenzierte Perspektive

wir dem menschlichen Perspektivismus abverlangen wollen (nicht mehr fragen: »Was

ist...?«, sondern: »Was kann...?«, »Was wird...?«). So denkt Nietzsche beispielsweise

das Dorische aus Platons Staat weiter im ›imperium Romanum‹. Sein Verhältnis zum

römischen Reich ist in seinen Texten nur scheinbar stellenweise ambivalent, denn trotz

seiner ›Winke‹, eine kritische, antiimperialistische Haltung einzunehmen, bleibt er

ganz ›natürlich‹ seinem großmaßstäblich gedachten aristokratischen Radikalismus

eines auch politisch ›großen Stils‹ treu. Er weist uns also zum einen auf die totalitären

Tendenzen des großmaßstäblichen ›Stils‹ hin (vornehmlich des universell Dorischen)

und zum anderen auf die angewandte sozialtechnischeMethodik dieses großenWillens

zur Einheit, die ›Verbildung‹ durch Aufklärung, das Weichmachen durch ›Wissen‹,

durch ein beständiges Für-wahr-Halten, d.h. durch den Glauben anWahrheit.

106 Das hier betonte »ethische Mandat der Kunst« (Sloterdijk 8: 49) erinnert an Kierkegaards ethisches

Stadium des Menschen, zur aktiven Entwicklung und schließlich Befreiung vom vorübergehend

rein ästhetischen Stadium; das »Artisten-Evangelium« Nietzsches (KSA13, § 14[21]) ähnelt in ge-

wisser Hinsicht fast schon einem erneuerten religiösen Stadium Kierkegaards. Es suggeriert die

Perspektive einer entschiedenen Fusion von »vita religiosa« und »vita contemplativa«.

107 »Nachdem Du mich entdeckt hast, war es kein Kunststück mich zu finden: die Schwierigkeit ist

jetzt die,mich zu verlieren…Der Gekreuzigte.« (Nietzsches Brief an Georg Brandes, Turin, 4. Januar

1889)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-029 - am 13.02.2026, 21:49:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 313

Feindschaft gegen alles Litteratenhafte und Volks-Aufklärerische […] – denn die geisti-

ge Aufklärung ist ein unfehlbares Mittel, um die Menschen unsicher, willensschwächer,

anschluß- und stütze-bedürftiger zu machen, kurz das Heerdenthier im Menschen zu

entwickeln: weshalb bisher alle großen Regierungs-Künstler […] wo die herrschenden

Instinkte bisher kulminirten, auch sich der geistigen Aufklärung bedienten; mindes-

tens siewalten ließen (wie die Päpste der Renaissance). Die Selbsttäuschung der Men-

ge über diesen Punkt z.B. in aller Demokratie, ist äußerst werthvoll: die Verkleinerung

und Regierbarkeit des Menschen wird als »Fortschritt« erstrebt! (KSA11, § 36[48])

Die ganze Kultur, die Bändigung (und Sublimierung) der Triebe durch Philosophie und

Kunst (KSA7, § 19[41]), derWille zur Einheit, zumpotenziell wissenschaftlichen Schema,

ist der ungeheuerliche Versuch, ausgehend vomMenschen, über den immensenUmweg

der gesamten Welt führend, wieder auf den Menschen zurückzukommen, nicht im

Sinne einer deduktiven Findung, sondern eines ewigen spiralförmigen Prozesses der

Erfindung (sowie Erleichterung und Vereinfachung). Architektur ist Veranschaulichung

(Bühne) und Inspektion dieses Erfindungsprozesses des Menschen. Der bauende Geist

baut zwar die Welt, meint damit aber fatalerweise den Menschen. In ihrer traditions-

bedingten »Idiosynkrasie […] gegen die Sinne« (KSA13, § 15[5]), ihrer Obstination der

»wahrenWelt«, haben die Philosophen nicht nur vergessen, die »Perspektiven-setzende

Kraft in das ›wahre Sein‹« (WZM: 430) als das eigentlichMenschlichemit einzurechnen,

sondern zuletzt unterlassen, den latenten Anthropomorphismus aller Naturwissen-

schaft (KSA7, § 19[91]), das makro- und mikrokosmische Perspektivensetzen all unserer

Sinne (des ganzheitlich verstandenen Menschen) als die eigentliche Aufgabe des Den-

kens zu begreifen. Der bauende Geist braucht die Materie, d.h. den nicht-festgestellten

Menschen unzähliger potenzieller Möglichkeiten oder Personen, aus denen er dank der

schöpferischen Kraft der Erfahrung, Nachahmung, Fantasie, Übung etc. eine Person,

eine mögliche mikrokosmische Einheit konzeptualisiert (KSA11, § 25[362]). Das Gleiche

gilt für die makrokosmische Architektur; auch hier brauchen wir noch die Wildnis in

uns, um aus dem Chaos des Werdens einen neuen Kosmos schaffen zu können (Z: 13).

Unser Erkenntnisapparat ist ein »Perspectiv-Apparat« (KSA11, § 25[336]), um aus dem

dynamischen Werden das relativ stille Sein zu abstrahieren, um das innerweltliche

Chaos, das wir sind, in äußeren Schein verwandeln zu können, um der Vielheit unserer

Erregungen als zurechtgemachter, nun uns bewusst werdender Einheit begegnen zu

können.Auch derDualismus der inneren und äußerenWelt ist einDing, das es gar nicht

gibt (M: 319).

25.1 Plädoyer der Fiktion

Fiktion einer Welt, welche unseren Wünschen entspricht, psychologische Kunstgriffe

und Interpretationen, um alles, was wir ehren und als angenehm empfinden, mit die-

ser wahren Welt zu verknüpfen. »Wille zur Wahrheit« auf dieser Stufe ist wesentlich

Kunst der Interpretation; wozu immer noch Kraft der Interpretation gehört. (KSA12, §

9[60])

https://doi.org/10.14361/9783839470725-029 - am 13.02.2026, 21:49:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


314 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Immer wieder gelten die Religion und die sakrale Architektur als großes Vorbild kul-

turellen Schaffens, als das zu überwindende sublimste Maß der Dinge. Denn auch die

Theologie ist ja nur ›eine‹ Form von Perspektivismus desMenschen, je nach Ausrichtung

natürlich eine blinde und erblindende Perspektive. Aber obwohl wir ja ganz selbstver-

ständlich nichts über Gott in der Bibel erfahren können, finden wir dennoch praktisch

alles Fundamentale über den Menschen, sein Denken bzw. die erstaunlichsten Tenden-

zen und Potenziale seiner blühenden Fantasie. Braucht man denn eine andere Defini-

tion bzw. Ambition der Architektur als die der ›reinen‹ Wissenschaft der Fiktion, des

konzeptuellen Denkens äußerst differenzierter »Dinge, die es gar nicht gibt« (M: 319)? Und

hier haben wir es wieder mit den zwei nicht zu trennenden Hauptrollen der Architek-

turphilosophie zu tun: Tribunal der Vernunft, d.h. ›Aufklärung‹ in Form einer Befreiung

von jeglichen Überzeugungen bzw. in Form einer Abschaffung deterministischer Struk-

turen und damit einer Wegbereitung für eine offenere, freiere bzw. prinzipiell fatale-

re Schaffung von Konzepten. Zwar kann nun Philosophie niemals in Architektur über-

setzt werden, so ist aber dennoch ihre Aufgabe, das Fundament einer neuen Baukultur

zu erstellen, um beispielsweise von der ›Theorie der Phantasie‹ (Palágyi) ausgehend ei-

nen Ausblick auf eine konkrete Theorie der Fiktion freizumachen. Architekturprojekte

(der Erkennenden)werden dann zu konkreten Formen der (mentalen) Entlastung, in de-

nen wir a priori »Gottlosen […] unsere Gedanken denken« (FW, § 280) können. Alle Wis-

senschaft ist dann »Welt-Auslegung, nicht Welt-Erklärung« (KSA12, § 1[121]). Sie ist dann

nicht mehr nur jenes systematisch aufgetürmte »Columbarium der Begriffe« (GT: 238),

sondern unsere aktivierte »feste Glocke von Unwissenheit« (WZM: 416), ein emotional-

mentales »Bollwerk« der Entlastung ganz anders gearteter ›Wahrheiten‹ verschiedenar-

tigster »furchtbarer Mächte« (GT: 238). Wissenschaft ist dann die neue Metaphysik der

Kunst als furchtbarer Ernst, mit der wir »die Welt noch so umstellen mit Bildern, daß

euch schaudert« (KSA7, § 19[69]).

»Erkenne dich selbst« ist die ganzeWissenschaft. – Erst am Ende der Erkenntnis aller Dinge

wird der Mensch sich selber erkannt haben. Denn die Dinge sind nur die Grenzen des

Menschen. (M: 46)

Wenn die Dinge unsere Grenzen sind, heißt das natürlich, diese Grenzen durch den

nur hineingelegten Sinn potenziell offenzuhalten, zu verschieben bzw. rein konzeptuell

auch auflösen zu können. Hierin liegt das enorme Potenzial der Vernunft, die Aufgabe

der Wissenschaft, die große Verantwortung der Kunst. Somit könnte der Mensch (das

Menschliche, nicht das Sachliche) eben wieder als Maß der Dinge gelten.

Der hineinzulegende Sinn der Dinge verändert sich natürlich wesentlich mit deren

konkreten kontextuellen Bezügen. Statt universeller Theorien kann sich nun die Wis-

senschaft der Singularitäten, Differenzen bzw. Diskontinuitäten annehmen (Foucault

4: 21). Die Bühne des Denkens ist nicht mehr nur (Re-)Präsentationsraum von Werten,

sondern denkt/schafft denRaumals ein kontinuierlich driftendesDazwischen zwischen

den Werten, den Kulturen, schafft keine feste Grenze um oder Abgrenzung von, son-

dern vermittelnde Grenzen zwischen, d.h. Verbindungen. Das Denken und das Entwer-

fen von Räumen fallen im Begriff des Verbindens zusammen. Das Neue entsteht nicht

durch Ausdehnung der Einheit, sondern immer ›zwischen‹ den Dingen, im Zwischen-

https://doi.org/10.14361/9783839470725-029 - am 13.02.2026, 21:49:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 315

raum der Differenz, weshalb konservative Stadtplanung den öffentlichen Raum selbst-

verständlich niemals als wahrlich offene Bühne spontaner Begegnungen programmiert,

denn es könnte unter Umständen etwas völlig Neues und Unkontrolliertes entstehen; es

könnte nämlich passieren, dass ein abtrünniger Philosophen-Künstler ein geistiges und

vielleicht sogar geistreiches »Kunstwerk hinein in die Lücke stellt« (KSA7, § 19[39]), mit

unabsehbaren Folgen für etablierte Werte. Die Lücke steht für das Eingreifen des Men-

schen in das Geschehen des unschuldigenWerdens, das Differenzieren im ewigen Fluss

derDinge, das Raumschaffen für die Ausnahme des Lebens, die aktiveOrganisation und

damit künstliche (im besten Fall künstlerische) Ordnung eines Fragmentes. Eine sphä-

rologische Arche des Chaosmos (Sloterdijk 6: 251ff.). Eine Falte bzw. konzeptuelle Entfal-

tung (Deleuze 4). »Die Metaphysik als Vacuum« (KSA7, § 19[72]), als Nische und mögli-

chen Einlass des Lebens. Aber nur ein Provisorium, denn die reine Erhaltung (möglichst

nahe amUrsprung ausharren) ist schon der Beginn der Entartung (die Idee der Idee, des

Ideals), ist schon lebensfeindlich.Wir schaffen keine Repräsentationstheaterbühne (der

Autorität, Erziehung,Historie undMoral), welche die »produktiven Kräfte des Unterbe-

wußtseins« (Deleuze 3) bzw. der Fantasie blockiert, sondern eine Improvisationsbühne

(für das Ich, für die Stadt), eine Emotionsmaschine und Fabrik von Fiktionen.

Während also einer der Hauptzüge derWissenschaft das Analysieren und allgemei-

ne Klassifizieren ist, das systematische Einordnen der empirischen bzw. anthropomor-

phischen Welt in die »Begräbnisstätte der Anschauung« (GT: 238), charakterisiert sich

die Fiktion vor allem durch die spezifische Synthese, das erneuerte Zusammensetzen

der Dinge, dasMehr als die Summe des Vielen, das Neubeleben und -bestimmen, durch

das »ungeheure Heraustreiben« (GD: 135) ausgewählter Züge. Die ewige Wiederkunft ist

dieses Werkzeug des Auswählens, des Veränderns und mitunter auch radikalen Über-

windens durch die Verbindung (die konkrete Kontextualisierung) und nicht durch den

intellektuell natürlich einfacheren Bruch. Trotz Hammer und Meißel gibt es im ewigen

ProvisoriumkeinapriorischesBrechen (nur imMisslingen).DieFiktion ist dasÜber-Lei-

ten zum Noch-nicht-Existierenden, das Herstellen von Brücken (Prozessen) durch den

Aufbau von Spannungen, von Potenzialen, vonWidersprüchen (Venturi). Sie ist das Ar-

beiten im Kontext, mit dem Ort (den Dingen), und hat a priori nichts mit der Utopie zu

tun. Die Fiktion, die potenzielle Brücke zu einer möglichen Zukunft, ist Bedingung des

Driftens (des Lebens).

Raum eine Abstraktion: an sich giebt es keinen Raum, namentlich giebt es keinen lee-

ren Raum. VomGlauben an den »leeren Raum« stammt viel Unsinn. – (KSA11, § 26[384])

Raum ist eine konkrete Abstraktion des Werdens; Raum stellt sich dar als Schöpfung,

Vorstellung und Zurechtmachung der Verbindungen an sich unerschöpflicher Differen-

zen, von »wechselseitiger Beeinflussung« (Graeber 2: 161), nicht als Ideal oder kulturelles

Modell (der sogenannten Integration), sondern als interkultureller Zwischenraum,nicht

als Grenze, sondern als Schwelle und Übergang, als Bühne der potenziellen Entstehung

von Neuem, neuen Werten und neuen Möglichkeiten kollektiven Lebens. Das Urbane,

dasgegenseitigeÜbereinkommenundVerbindendesVielen (bzw.Heterogenen),der alt-

gediegene Begriff der Toleranz, bedingt den Ausschluss derWahrheit. Fiktion ist die als

Lebensbedingung zugestandene Unwahrheit.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-029 - am 13.02.2026, 21:49:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


316 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Sphärologie ist in gewissem Sinne der Fiktionsbereich schlechthin der Architekten;

sie könnte, übertrieben gesagt, schon fast als Synonym für den Begriff der Architektur

gelten, wenn wir ›umlernen‹ und den Raum als emotionale Maschine (der Bindung) be-

greifen, wenn wir die griechische Tragödie wieder auf die Bühne des ganzen Menschen

bringen, die wahrhaft urbane Agora des Homo conceptualis, wenn wir die Bühne un-

ter Mitspiel der Wissenschaft als Ort der Verkleinerung der Welt betrachten, wenn wir

wieder lernen, sie anhand unserer Schöpfungen als das für den Menschen ewig auf den

Punkt zu bringende Sonnensystem zu empfinden (M: 12f.).

Ernst nehmen. – Der Intellekt ist bei den allermeisten eine schwerfällige, finstere und

knarrende Maschine, welche übel in Gang zu bringen ist: sie nennen es »die Sache ernst

nehmen«, wenn sie mit dieser Maschine arbeiten und gut denken wollen – o wie lästig

muß ihnen das Gut-Denken sein! Die liebliche Bestie Mensch verliert jedesmal, wie

es scheint, die gute Laune, wenn sie gut denkt: sie wird »ernst«! Und: »wo Lachen und

Fröhlichkeit ist, da taugt das Denken nichts« – so lautet das Vorurteil dieser ernsten

Bestie gegen alle »fröhlicheWissenschaft«. – Wohlan! Zeigen wir, daß es ein Vorurteil

ist! (FW: 215)

Was heißt Denken, wenn wir es eben als Entwerfen begreifen, wenn nun Architektur

zum Bild des Denkens wird? Lévi-Strauss zeigt uns exemplarisch, dass die Grundlage

jedes Denkens die Forderung nach Ordnung ist. »Das Ziel der reinen Wissenschaft be-

steht darin, die Reduktion dieser chaotischen Wahrnehmung, die auf einer niedrige-

ren und wahrscheinlich unbewussten Ebene mit dem Ursprung des Lebens selbst be-

gonnen hat, bis zum höchsten und bewusstesten Punkt zu führen« (Simpson, in: Lévi-

Strauss: 21) und eine »Ordnung im Universum zu etablieren« (Lévi-Strauss: 21). Unord-

nung ist das Einzige, das sie nicht dulden kann und darf. In diesem Sinne gibt es eben

keinen ›wesentlichen‹ Unterschied zwischen Wissenschaft und (Bau-)Kunst. Beide be-

stehen auf der Bestimmung des ›korrekten‹ Ortes, der jedem Ding zukommt, nicht an

sich, sondern den unbeständigen menschlichen Bedürfnissen und intellektuellen An-

sprüchen entsprechend (Lévi-Strauss: 20). Das Ordnen gehört eben in das Feld der To-

pologie (die man durchaus als eine Art Grunddisziplin der Architektur auffassen kann

bzw. Letztere als die Kunst der Ordnung schlechthin).

Denken ist Entwerfen, das Entwerfen einer Ordnung der Dinge. Die Ordnung der

Dinge könnte also im Prinzip Rückschluss auf das Denken geben,wäre dieser potenziel-

le Rückschluss nicht selbst wieder ein Entwerfen. (Das ist die Problematik jeder Kritik,

die selbst zumProduktwird, zum ›Werk an sich‹.Es ist aber eben auchdas eigentlich Po-

tenzial jeder Kritik, wenn man sie als aktive Kunst versteht, als Konstruktion und eben

nicht als reaktiven Rückschluss, als Dekonstruktion oder Destruktion [oder irgendeine

Meinung über ein schon vorhandenes Ding]. Jedes Reagieren, jede reaktive Kritik wird

mit dem Glauben an das Sein zum »Ressentiment gegen das Leben« [GD: 181], mit dem

Vertrauen des unschuldigenWerdens aber zurUmkehrung in eine aktive Konstruktion.)

In diesem Sinne ist in der Tat jeder erarbeitete ›Typus von Ordnung‹ niemals ein

»objektives Merkmal der Erscheinungen«, sondern immer eine »Konstruktion des Ge-

lehrten«,mag dies auch selbst für Lévi-Strauss noch ein fragwürdigesUnterfangen sein.

Doch auch er erkennt die »Herstellung vonOrdnung« (Lévi-Strauss: 21) als das der Kunst

https://doi.org/10.14361/9783839470725-029 - am 13.02.2026, 21:49:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 317

und der Wissenschaft gemeinsame Bedürfnis par excellence an und zudem ihren »be-

deutenden ästhetischen Wert« (Lévi-Strauss: 25), also den unmittelbaren Zusammen-

hang von Ästhetik, Sinn und Ordnung odermit Nietzsche instrumentalisiert: die ästhe-

tische Rechtfertigung derWelt (KSA12, § 2[110]). Auch er versteht die Kunst und dieWis-

senschaft nicht alsGegensätze, sondern als zwei ArtenderErkenntnis,die sich zwar hin-

sichtlich der Praxisformen (»modus operandi«) und der produzierten Werke (»opus opera-

tum«) unterscheiden, nicht aber bezüglich der kognitivenNatur ihrer geistigen Prozesse

(des trägeren plastischen Habitus des Geistes, um hier Elias’ und Bourdieus prozessso-

ziologische Begriffe zu verwenden [Bourdieu 1: 277ff.]).

Die Welt als ›science (of) fiction‹. Nietzsche sublimiert die Wissenschaft und hebt

sie auf das Niveau der Kunst, erklärt damit ihre wirkliche (d.h. wirkende) Essenz, ihren

Wert fürdasLeben.Der ›höhereMensch‹ kannnurKünstler sein,nuralsKünstler kanner

leben.Wie für denÄsthetikerGoethe ist unser »wahres Element […] Zeichnung, […] Plas-

tik, alleswas feste Formen bietet« (Zweig 2: 23) – alles,was Entropie hemmt, könnteman

mit Schrödinger ergänzen. Lediglich der Übermensch könnte die Kunst aufheben, dem

Dämon derWelt ohne Filter in die Augen sehen, ohne dabei zu Grunde zu gehen.Nur er

könnte das Vage, das Gestaltlose, das Zerfließen und ungehemmte Entströmen der Ma-

terie insChaos ertragen.WirhöhereMenschenkönnenaber ausdemWerden immernur

einSein schaffen, immernur fälschen,simplifizieren,dasChaosfiltern (Chaosmose),ein

Bild, eine Fiktion erstellen, »nachOrdnung,Norm,FormundGesetz« (Zweig 2: 23). »Wir

wollen uns in Stein und Pflanze übersetzt haben,wir wollen in uns spazierengehen« (FW,

§ 280), in der illusorischen Welt, die wir zu sein wünschen, die wir zu erfinden haben.

Aber das Seinmit demWerdenzu verwechseln,hieße immer einenutopischenAnspruch

zu stellen und ein totalitäres Systemzu skizzieren.Das Sein darf niemalsmoralischwer-

den, niemals dem Irrglauben an dieWahrheit verfallen, sondernmuss die Unschuld des

ewigenWerdens (KSA11, § 36[10]) übernehmen.Platon, der größte Künstler derMensch-

heit. Zwei Jahrtausendemoderne Finsternis, daman nur den Philosophen sah, aber den

Künstler verkannte und der fatalen Idee derWahrheit nachging.

Ewiges Werden schließt ewiges Vergehen in sich ein. Jedes Bauen ist auch ein Zer-

stören, jedesWerdeneinVergehen.BauenundAbbauengehören zusammen (mandenke

schon an die Herstellung eines einfachen Ziegelsteins), so wie auch Bauen und Denken

seit Heidegger zusammengehören. Jeder Gedanke ist ein Gewaltakt, ein gewaltsames

Aufprägen des Seins. Es geht beim Denken eben um Bauen, nicht um Wahrheit. Hier

kommt es zur großen Verantwortung, zumMessen amLeben, zur Dosierung (des Seins,

des Wahnsinns), zur Frage der Entwicklung des Menschen! Wie weit (und schnell, z.B.

Pessac) kann er sich entwickeln,muss er sich in eine tendenzielle Entwicklung einschrei-

ben, um Entwicklung (Werden) noch zu garantieren. Das Werden ist immer auch vor

demSein (bzw.Nicht-Sein) zu schützen (dasProblemderHörigkeit!).Es handelt sichum

die subtile Abstimmung vom Schonen und Pflegen im Bergen (Heidegger). Das Denken

und Entwerfen, die Fantasie des Denkens, das unlogische Bilderdenken und Springen,

das künstlerische Erzeugen von Formen bzw. Vorstellungen wird erst in einem zweiten

Schritt durch das reflexive Messen von Begriff an Begriff, durch eine scheinbare Kausa-

lität ersetzt oder analogisiert. Im Denken wird die Logik iterativ dem Gedanken aufge-

zwungen (KSA7, § 19[78]). DemWerden wird gewaltsam das Sein aufgeprägt.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-029 - am 13.02.2026, 21:49:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


318 Nietzsches Architektur der Erkennenden

WirbrauchendieWahrheit nur als vorübergehendenZustand,Beschreibung,Klassi-

fikation, Metapher etc. Auch die mechanistisch-atomistische Entwicklung der Wissen-

schaft will nur ein System von Zeichen imWerden der Dinge schaffen (KSA11, § 26[411]).

Wir brauchen sie als Differenz (als ein Differenzieren), d.h. als das, was eben das Wer-

den, die Entwicklung bezeugt (erzeugt und garantiert), und nicht als ein An-sich. Wir

brauchen sie also als ein Maß, ein Messen am Leben, am Leben als Werden. Wahrheit

als eine Art ›Dingfestmachen‹ der Welt, ein Ergreifen des Werdens, ohne das man die

Entwicklung nicht messen, ›verstehen‹, beobachten, dokumentieren, wissenschaftlich

auffassen kann; d.h.wir brauchen sie, um aktiv an der Entwicklung des Geschehens teil-

haben zu können.DieWahrheit als Differenz ist die Lücke, in die wir das philosophische

Gebäude als Provisorium, als Lebens-Möglichkeit stellen (KSA7, § 19[39]). Wir schaffen

damit eine künstlicheBrücke imGeschehenderDinge, eineVerbindungundBeziehung,

aber keine (absolute) Erklärung der Dinge (KSA12, § 2[86]). Die ›wahre Welt‹ ist also die

›scheinbare‹ noch einmal (WZM: 386), diesmal aber für denMenschen zurechtgemacht,

vomMenschen gedacht, geschaffen, entworfen.

Umdas Erkennen in das Leben einzubinden, die »vita contemplativa« in eine gesun-

de »vita practica« übergehen zu lassen (KSA9, § 4[59]), empfiehlt es sich durchaus, noch-

mals festzuhalten, dass das Konzept (als spezifische Organisation einer Einheit, als sin-

guläre Ordnung), dass also unsere eigentliche Menschlichkeit, jenes (wenn man Platon

einmal wirklich ernst nehmen will) sublimste Ergebnis des menschlichen Geistes, jen-

seits der physikalischen Phänomenologie ›existiert‹. Alles Entscheidende des Menschen

ohne Eigenschaften (Musil) findet jenseits der wahrenWelt statt, wennman Letztere als

die Welt der physikalischen Beobachtungen und Gesetze bezeichnen möchte. Seine Ei-

genschaft ist das Denken und diese »vita contemplativa« unterscheidet ihn eben von al-

lem Anorganischen und den Gesetzen der reinen Materie (Maturana/Varela: 60). Seine

›Eigenschaft‹ (Eigenheit) ist das Leben, und das Leben ist eben eine Ausnahme, ist selbst

schon eine Singularität in den Erscheinungen derWelt.

Ein Gesetz des Geistes setzen zu wollen ist schon einWiderspruch in sich und kann

fatale Folgen bewirken, hat immer schon fatale Folgen nach sich gezogen. Für das Le-

ben (des Geistes) gibt es nur das ›Gesetz‹ der Differenz, d.h. unsere unbedingte Aufga-

be, die Verschiebung, Bewegung, Entfaltung des Lebens zu ermöglichen (zu planen, zu

entwerfen). Es handelt sich also darum, den Geist, das Erkennen, in den »Phänomena-

lismus der ›inneren Welt‹« (WZM: 334) einzubinden. Um jede tyrannische Tendenz, um

jeden Determinismus einer »causa prima« zu vermeiden, hat Nietzsche den ›obersten‹

Begriff des Willens zur Macht eingeführt, die Setzung eines sich selbst relativierenden

(oder ›aussetzenden‹) Holismus als Metaphysik der Kunst.

Sagen wir es wiederum etwas ernster: Für das Leben hat die Wahrheit keine Bedeu-

tung. Führen wir die Wahrheit aber ein (in das Leben), so wie das eben plötzlich mit ih-

rer Erfindung auch geschah, haben wir das Problem, »den ›Geist‹, das Gehirnerzeugniß

als übernatürlich zu betrachten! gar zu vergöttern, welche Tollheit!« (KSA7, § 19[127]).

Die Welt der Phänomenologie des Geistes anpassen zu wollen, hieße, dem Leben seine

Grundlage zu entziehen. Es hieße den wilden Wald, den Urwald durch den Zierbaum,

den zierlichenBaumderErkenntnis ersetzen zuwollen.Brauchtmannoch einenBeweis

für dasWaldsterben und dasWachsen derWüste? Der Übergang von einer ›Logik‹ (einer

Interpretation der Stadt, Auslegung der Landschaft, einer Referenz etc.) zu einer ande-

https://doi.org/10.14361/9783839470725-029 - am 13.02.2026, 21:49:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 319

ren (einem Stadtmodell) ist selbst niemals logisch, sondern immer ein Sprung – durch

eine Idee. Die kognitiven Formeln Analogie durch Analogie (KSA7, § 19 [179]) und Ord-

nung ausOrdnung (Schrödinger) suggerierennurmissverständlich eine Spur vonLogik,

aber ›durch‹ oder ›aus‹ bedeutet eben keinemathematische Ableitung. Es gibt hier keine

Kausalität (sonst blüht nur Hegelianismus oder Historizismus).

DieArchitektur ist nichtdas InstrumentoderWerkzeugderPhilosophie.Sie versteht

sich nicht als materielle Umsetzung einer Philosophie. Dies wäre gleichbedeutend mit

einemvölligenUnverständnis der Philosophie sowie vor allenDingenderArchitektur.Es

hieße nur, wiederum der Illusion der Logik zu erliegen, einer teleologischen Idee, mit-

hin das Denken nicht als Entwerfen zu verstehen.NurHinterweltler können glauben, es

gäbe ›wirklich‹ eine Architektur einer spezifischen Philosophie, eine logische Ableitung

einer räumlichen Idee aus einem philosophischen Konzept.Wir erkennen nicht anhand

unserer Intelligenz den (von einer anderen abstrakten absoluten ›Intelligenz‹108) hinein-

gelegten Sinn der Dinge, als eine Art objektiver Kontemplation der Ordnung der Dinge

(Foucault 1), sondernwir legen ihn anhand unserermenschlichen Intelligenz hinein,wir

ordnen die Dinge. Wir denken-entwerfen-konstruieren eine Ordnung des Daseins, wir

schaffen das Sein (ein mögliches Sein, unser Sein).

Die signifikanteAufgabedesArchitekten ist es, fortwährenddasWesenderArchitek-

tur darzustellen als das Konstrukt oder Artefakt einer Idee, mit der sie steht oder fällt.

Mag es auch etwas pathetisch klingen, aber es ist eine Frage des ›Aufbegehrens‹ (Bach-

mann) oder der Kapitulation. Der Architekt hat der kompetenteste Ideenspezialist zu

sein, konkreter, präziser, ›wahrhaftiger‹ als jeder Philosoph. Das heißt aber auch, er hat

die Ideengeschichte ebenso gut zu kennenwie sein gelehrterWahlverwandter, um nicht

seinOpfer oderHandlanger zuwerden.Ermuss jeglichen Trieb zur Tyrannei, zurWahr-

heit, zur ›causa prima‹ entlarven, universale Glücksformeln und den Weltgeist Hegels

sowie alle Form vonHistorizismus für immer verabschieden.Mit Nietzsche ist jegliches

System lediglich als Kunst denkbar (KSA7, § 19[36]). Der Architekt hat dieser absolute

Kunstkenner zu werden, nicht nur im Sinne Le Corbusiers, sondern im Sinne des letz-

ten Philosophen. »Es können ganze Generationen sein. Er hat nur zum Leben zu helfen.

›Der letzte‹, natürlich relativ. Für unsereWelt. Er beweist die Nothwendigkeit der Illusi-

on, der Kunst und der das Leben beherrschenden Kunst« (KSA7, § 19[36]). Es ist für uns

unmöglich (und völlig absurd) zumGriechenlandder Zeit der Tragödie zurückzukehren,

abermit derErkenntnis der ungeheurenAufgabeundWürdederKunst als Lebensbedin-

gung beginnt eben die Fortsetzung seiner Geschichte.Mit der Umkehrung von Sein und

Werden, dem Denken als Entwerfen, nimmt die Kultur wieder den immer offenen Pro-

zess der Schöpfungen gegen alle Form von Determinismus auf (Wahrheit, Dualismus

etc.), außer jener, vorerst zum (plastischen, d.h. driftenden) Künstler unseres ewig drif-

tenden Lebens verurteilt zu sein.

Erst Nietzsches perspektivische Umkehrung unseres Verständnisses von Kunst und

Wissenschaft (vonScheinundSein) ermöglicht einZusammenarbeiten auf gleicherEbe-

ne (des Denkens), eine wirkliche Synthese der Künste, eine neue Perspektive des totalen

Kunstwerkes jenseits seiner (ursprünglichen) Konzeption der Romantik. Aber für diese

ungeheure Aufgabe der Kunst, der Architektur, der fröhlichen Wissenschaft, brauchen

108 »[…] l’Intelligence comme la Cause ordonnatrice des choses« (Werner: 36).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-029 - am 13.02.2026, 21:49:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


320 Nietzsches Architektur der Erkennenden

wirkeinemodernenzerbrocheneGelehrten (KSA7,§ 19[136]) und ihredesperateErkennt-

nis (KSA7, § 19[35]), dennWahrheit heißt immerUnverantwortlichkeit! Die Unwahrheit,

die totale Kunst, braucht den verantwortungsvollen, den ganzenMenschen!

Odiese Griechen! Sie verstanden sich darauf zu leben: dazu tut not, tapfer bei der Ober-

fläche, der Falte, der Haut stehen zu bleiben, den Schein anzubeten, an Formen, an

Töne, an Worte, an den ganzen Olymp des Scheins zu glauben! Diese Griechen waren

oberflächlich – aus Tiefe! (FW: 10f.)

25.2 Ausblick auf eine Anarchitektur?

Wir treten in das Zeitalter der Anarchie: – dies aber ist zugleich das Zeitalter der geis-

tigsten und freiesten Individuen. Ungeheuer viel geistige Kraft ist in Umschwung. Zeit-

alter der Genies: bisher verhindert durch Sitten Sittlichkeit usw. (KSA9, § 11[27])109

Trotz seiner klaren Aversion gegen die Großstadt versteht auch Nietzsche ganz selbst-

verständlich Architektur als Städtebau und liefert uns die große Baukunst der Stadt.

Deshalb spricht er in seiner Architektur der Erkennenden vom wichtigsten und nobelsten

Teil dieser Kunst, dem öffentlichen Raum: dem Dazwischen, dem Zwischenraum, dem

Übergang von innen und außen, dem Außen als einem Innen, als ein In-sich.

Aber hier stoßen wir auf das (nur scheinbare) Hauptproblem des verwunderlichen

letzten Satzes seiner Stadt-Baukunst: Wie kann man das individuelle In-sich-spazie-

ren-Gehen mit der Gestaltung des kollektiven öffentlichen Raumes vereinbaren? Hie-

ße dies, Urbanismus müsse sich auf einen (wie auch immer entwerferisch bestimmba-

ren) kleinsten gemeinsamenNenner (kgN) beschränken, auf eine ›reduzierte‹, für jeder-

mann ›akzeptable‹ Gestalt(ung)? Und hieße dies nicht das Ende der städtischenMannig-

faltigkeit, das Ende der Urbanität110, also der Tod der Stadt? Und haben wir nicht diese

tot geborenen Städte längst gebaut, war es nicht ganz präzise die wissenschaftliche Ty-

pen-Stadt für den modernen universalen Typen-Menschen? Und in der Tat fand man

in ihr recht selten eine Spur an Urbanität! Was heißt es also, das Unplanbare zu pla-

nen (Schwarz: 225) als nobelste Aufgabe des Städte-Bauers? Was heißt es, das Land zu

kultivieren? Heißt es, etwas Autorität, Domestikation, Zivilisation, Zucht und Ordnung

in das Chaos zu bringen? Der Entropie, der Anarchie der Elemente, Einhalt zu gebie-

ten? Der traditionelle Begriff der Architektonik111 suggeriert seit Aristoteles diese Idee

109 Gemäß der allgemeinen philosophischen Tradition sprach Nietzsche hier nur ausnahmsweise ein

positives Wort zu dem sich neu offenbarenden Begriff der Anarchie, den man aber bei ihm eben-

falls noch entschieden vom ›Anarchismus‹ abzugrenzen hat (Letzterer könnte bei Nietzsche schon

beinahe als Synonym für Nihilismus gelten).

110 »[…] ses réverbères électriques et autres, ses vitrines, ses salles de concert et de restaurant, ses

cafés, ses cheminées d’usine, ses masses de pierre et avec toute cette sarabande sauvage des im-

pressions produites par les sons et par les couleurs, avec ses impressions agissant sur l’imagination

sexuelle et avec ses expériences de variantes du psychisme qui portent à la méditation avide sur

toutes sortes de possibilités en apparence inépuisables de conduire sa vie.« (M. Weber, in: P. An-

say und R. Schoonbrodt, Penser la ville. Choix de textes philosophiques, Bruxelles: AAM Éditions 1989,

S. 475)

111 Lalande: 77

https://doi.org/10.14361/9783839470725-029 - am 13.02.2026, 21:49:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 321

des hierarchischen (vertikalen) Aufbaus eines Ganzen112. Vielleicht heißt Städtebau eben

nicht, den kgN zu bauen, sondern nur allem zukünftig zu Bauendem einen möglichst

kleinengNallermöglichenVielheit aufzuzwingen,alsoalsPlanerdafür einzustehen,den

äußerenZwangdesGanzen auf einMinimum,auf dasUnvermeidbare und zurKoopera-

tion der Teile unbedingtNötige, zu reduzieren, heißt, nur den ›Prozess‹mithilfe des kgN

auszulösen und zu koordinieren, aber nicht ein schon koordiniertes Bild der Planung zu

erzeugen. Das sogenannte Leitbild dient der Prüfung, dass der kgN des Prozesses nicht

die potenzielle Vielheit seiner Möglichkeiten erstickt. Das Bild ist weder das illustrier-

te Wunschdenken eines Endzustandes des Ganzen, noch jene Illusion, »den Prozeß ir-

gendwie unter Kontrolle zu bekommen« (Graeber 2: 59), sondern geradezu der Versuch,

die unplanbare »Dynamik der Geschichte« einer Kontrolle zu entziehen (Schwarz: 228).

Fast istman also geneigt, für diese (nur) scheinbareWidersprüchlichkeit von städtebau-

licher Ordnung und Unordnung, von Sein undWerden, den schon existierenden Begriff

einer »Anarchitektur«113 neu und insbesondere großmaßstäblich zu konzeptualisieren

und die Perspektive für eineWelt jenseits sämtlicher sterilenDualismen frei zumachen.

Geisteswissenschaftlich ist diese begriffliche Fassungdurchaus anFoucaults »Anarcheo-

logie«114 anzulehnen oder auchmit Graebers undWengrows neu erfassten Anfänge[n] an

eineweit jenseits des gespenstischenEvolutionismus situierte »Ananthropologie«.Noch

in denheutigen teils ›logischen‹, teils ›empirischen‹Ordnungsprinzipien der Landespla-

nung finden sich immer wieder Spuren dieses wissenschaftlichen Gespenstes einer te-

leologischen Evolution der Menschheit.

Vielleicht ist Anarchie aber weniger als das Fehlen einer elementaren Ordnung zu

verstehen bzw. zu konzeptualisieren, sondern vor allem sozialtechnisch als das Fehlen

einer sich aufWahrheit und Determinismus berufenden Unterdrückung (als das erstre-

benswerte Fehlen an ›Herrschaft‹, um erneut auf die bedeutsameWurzel des altgriechi-

schen Begriffs der archía anzuspielen). Auch sind Einheit und Vielheit in der Gestaltung

kein Widerspruch. Vielmehr kann eben die Einheit nur aus der Vielheit entstehen oder

anders gesagt: Einheit ist immer Einheit der Vielheit. Begriffe wie Einheit und Ordnung

hängen über ästhetische Empfindungen wie »Harmonie von Mannigfaltigkeiten115« mit

demAbsoluten (!) zusammen.DieseBegriffe spielen also nur auf den Inbegriff vonKunst

an, aber niemals auf Wahrheit. Die Entropie – rein begrifflich (wäre dies kein Pleonas-

mus) als eine Art Anarchie desWerdens zu verstehen – ist das einzig fassbare bzw. halt-

bare Prinzip derWelt. Dieses Fehlen einer absoluten Ordnung ist gerade der Garant für

112 Und für uns Raumspezialisten ist es wichtig, mit Bourdieu abermals daran zu erinnern, dass es

in einer hierarchisierten Gesellschaft eben keinen Raum gibt, der nicht hierarchisiert wäre, dass

sich die Macht und ihre Herrschaftsverhältnisse beharrlich über Jahrtausende hinweg mit einem

»Naturalisierungseffekt« in den Körper einschreiben und von ihmGehorsam und Ehrerbietung er-

zwingen (Bourdieu 2: 250–256).

113 Der Begriff wurde erstmals in den 1970er-Jahren durch eine Werkgruppe des amerikanischen Ar-

chitekten und Konzeptkünstlers G. Matta-Clark eingeführt.

114 Malabou 1: 43

115 »In Wahrheit ist keine Verwechslung möglich zwischen der Monotonie, die aus dem Mangel an

Mannigfaltigkeit entsteht, und der Einheit, die eine Harmonie von Mannigfaltigkeiten ist – ein

Maß des Vielfältigen« (Strawinsky: 255).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-029 - am 13.02.2026, 21:49:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


322 Nietzsches Architektur der Erkennenden

dieunendlichenMöglichkeiten,neue lebensnotwendigeOrdnungenzuschaffen.DieAb-

schaffung der Wahrheit läuft, bis ans Ende gedacht, auf die »ontologische Anarchie«

(Schürmann: 19) hinaus, als philosophische bzw. geisteswissenschaftliche Analogie zur

naturwissenschaftlichen Entropie. Der Widerstand oder das Aufbegehren des Lebens

ist ganz einfach die Metaphysik der Kunst bzw. unser konzeptuelles Denken. Das Den-

kender Anarchie (der Ananthropologie,der Anarcheologie,der Anarchitektur etc.), diese

Bedingung des Lebens, ist also nicht zu verwechseln mit dem (traditionellen) Anarchis-

mus, der, wie es speziell Schürmann offenlegte, ja selbst wieder einemmetaphysischen

Grundglauben erlag (Schürmann: 16). Anarchitektur deutet lediglich auf die Eigenschaft

des Artefakts (oder Artefaktischen) jeder Tektonik, Ordnung oder Struktur, die wir der

natürlichen Anarchie aufprägen müssen, um die Dinge menschengerecht zu verwan-

deln. Anarchitektur ist also keine Architektur der Anarchie – ein Widerspruch in sich

wie eine Sprache desWerdens –, sondern eine zur Anarchie, zur Auflösung dermomen-

tanen Ordnung offene Architektur (im Sinne der Dynamik bei Schwarz, im Sinne des

offenen Prozesses bei Diener).

Ein Volk besteht zwar aus Künstlern, ist selbst aber kein Kunstwerk, sondern ein

lebender Organismus (und kein Organ), dessen Form stetig offen zu bleiben hat. Und

das heißt für die Stadt als Rahmen dieses offenen Organismus ganz präzise, dass sie

als Gesamtkunstwerk, als Artefakt, alsmehr oder weniger total(itär)e Ordnung und Ein-

heit immer der Anarchie verpflichtet bleibt, immer auf Letztere als ihren ›Ursprung‹ und

letztlich als ihre ›Finalität‹ zu deuten hat.Architektur kann ebennur auf ihrenUrsprung,

aufdieAnarchiedeuten,diese (wäredies aus irgendeinemdenkbarenGrundetwaerstre-

benswert) aber niemals repräsentieren.EineRepräsentationwäre jawiederumNegation

der Anarchie (dies war schon immer das Problem des architektonischen Dekonstrukti-

vismus oder des Anarchismus).

Es ist die Perspektive einer Selbstkontrolle der allzumenschlichen tyrannischen Ten-

denz,den offenenProzess des Lebens stetig kontrollieren zumüssen; es ist dieKontrolle,

das provisorische Sein ewig zum Werden offen zu halten. Es ist der Versuch, anhand

der planerischen Vision einer offenen Gesellschaft, als Fundament allen Konsens, die

stetige Veränderung und das nötige Driften des Lebens zu garantieren. Es ist der Ver-

such, die Vorstellungskraft und Imagination derMöglichkeiten als Garanten des Lebens

außer Kontrolle zu bringen. Wenn wir hier auf den ›salonunfähigen‹ Begriff oder das

Schreckgespenst der Anarchie anspielen, so wollen wir natürlich weder einer architek-

tonischen Dekonstruktion noch einer »Anarchie der Atome« (Nietzsche) dasWort reden

oder das »Unplanbare« als eine geplante Entropie verkaufen,116 sondern ganz imGegen-

teil geradezu die Verbindungen in den Vordergrund rücken, die eben die so beargwöhn-

tenVeränderungenbedingen.Wir sprechennicht vonden einfacherenbipolarenVerbin-

dungen sondern von den plastischen und möglichst komplexen (d.h. verbindlich inklu-

116 Übrigens hat niemand besser auf den Punkt gebracht als der Geograf Élisée Reclus, dass die anar-

chistische Verräumlichung (»la spatialisation anarchiste«) die Vorgängerin der sozialen Geogra-

fie sowie der Ökologie war, und insbesondere das Paradox, dass eine völlig neu gefasste Anar-

chie eben den höchsten Ausdruck einer horizontalen Ordnung darstellen kann, eine Geografie der

Emanzipation im Gegensatz zur Geografie der Beherrschung, Vormacht oder Vorherrschaft (»géo-

graphie de l’émancipation contre géographie de la domination«). (Malabou 1: 13)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-029 - am 13.02.2026, 21:49:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 323

siven) molekularen Konstellationen oder Netzwerken (Maturana/Varela: 47), die als po-

tenziell subversive Kräfte in der Tat jenes alles lebendige Driften bedingende Schreckge-

spenst zentrierterMachthaber darstellen.Die sanfte Radikalität eines solchen Prozesses

ist eben nicht der aufschreiende Bruchmit dem »Gehäuse der Alten«, sondern die effizi-

enteVerbindung,die zurÜberwindungdurchVerwandlungoderMutationdesGehäuses

der alten Strukturen führt (Graeber 2: 24). Zu dieser Mutation braucht es keine kontra-

produktive deklarierte Einheit, keineMissionsarbeit undKonversion zurMehrheit, son-

dern das Mannigfaltige bzw. das »gemeinsame Engagement und Einvernehmen« (Gra-

eber 2: 24)weit differenzierter Perspektivenund ihren verbindlich geregeltenAustausch.

Der kgN ist das reduzierteRegelwerk derBindungderVielheit. In offenerenGesellschaf-

ten hat dieser Albtraum Platons einen alten Namen: Demokratie! Keine Demokratie für

konvertierte zerbrochene Herden, denn diese brauchen ganz offensichtlich noch Hir-

ten und Priester, aber für ganze Menschen. Und eine Demokratie ist nicht schon durch

Kompromisse undMehrheitsentschlüsse (Wahlen) gegeben, durch die Machtverfügung

einer Mehrheit über eine Minderheit, sondern, den Gegebenheiten etwas näher kom-

mend, bereits durch einen sogenannten »Konsensfindungsprozess«117 (Graeber 2: 104).

Dialektische oder dualistischeMethoden gründen hingegen auf binären Verbindungen;

sie führen in der Regel nicht zu wirklichen Veränderungen im Sinne der Fulguration,

sondern lediglich zu absehbaren Verschiebungen auf einer vorgegebenen Werteskala.

Einen wahrhaftigen Konsens ›finden‹ hieße exakter gesagt ›erfinden‹, womit wir uns

wieder dem iterativen Prozess des Denken-Entwerfens annähern.118 Hier gibt es kein

Verrechnen des Leistungsverzeichnisses (kein Entwurfsprojekt als einer logischen Sum-

me unzähliger Zwänge), keine algorithmischen Ableitungen oder empirisch ermittelten

Erkenntnisse und Entscheidungen, sondern nur Ausbruch aus der vorgegebenen Kon-

stellation (z.B. aus den schon zur Auswahl stehenden, die Möglichkeiten einschränken-

den Vorschlägen), »über die Grenze der Wissenschaft« (KSA7, § 7[125]) hinausgehend,

aus den bekannten Schemen in ein unvorhergesehenes, gemeinsamzu konstruierendes.

Der Konsens, so,wie er hier verstandenwird, ist der Ausbruch aus derWahrheit und der

117 »Bedeutet Demokratie notwendigerweise ein Mehrheitsprinzip? Ist die repräsentative Demokra-

tie überhaupt eine echte Demokratie? Ist das Wort auf Dauer durch seine Ursprünge in Athen

belastet, einer militaristischen Sklavenbesitzergesellschaft, die sich auf systematische Unterdrü-

ckungder Frauen gründete?Oder hat das,waswir jetzt ›Demokratie‹ nennen, überhaupt eine reale

historische Verbindung zur athenischen Demokratie? Können diejenigen, die dezentralisierte For-

men einer auf Konsens beruhenden direkten Demokratie entwickeln, das Wort zurückerobern?

Wenn ja, wie werden wir die Mehrheit der Menschen in der Welt jemals davon überzeugen, dass

›Demokratie‹ nichts mit der Wahl von Abgeordneten zu tun hat? […] Eine solche Wahl wäre die

nächstliegende Methode, um jene Arten von Erniedrigungen, Ressentiments, Hassgefühlen zu

garantieren, welche unweigerlich zur Zerstörung von Gemeinschaften führen. […] Ein Konsensfin-

dungsprozess [ist] nicht das Gleiche wie eine Parlamentsdebatte. Konsensfindung hat auch kei-

nerlei Ähnlichkeiten mit einer Abstimmung.« (Graeber 2: 125f. u. 148)

118 Was wir auf ›rein politischer‹ Ebene (der staatlichen Verfassungen etc.) recht wahrscheinlich nie-

mals werden verwirklichen können, ›eine echte Demokratie‹, erscheint durch die unzähligen er-

mutigenden Versuche und aufschlussreichen kollektiveren Experimente einer durchaus aufwen-

digen, aber dennoch gerechtfertigten Konsens-Erfindung zumindest für die Stadtplanung (als es-

senzieller Teil bürgerorientierter Politik) immer weniger undenkbar.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-029 - am 13.02.2026, 21:49:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


324 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Ausblick auf das Denken als Entwerfen kollektiver Fiktionen.Nun gibt es sicher kein Re-

zept des Entwerfens und der Fulguration, aber es gibt eindeutig ein äußerst bewährtes,

sie zu verhindern: Überzeugungen,Wahrheiten, Mauern, Hirten und Priester. Apropos

Hirten: Ironischerweise predigte schon der geniale Platon die Machtübergabe an reine

Philosophen, weil er schon ahnte, dass die Polis wohl verantwortlicher regiert wäre von

Menschen, die nicht die geringste aufstreberische Machtambition hätten.

Wir Modernen ahnten hinter den Erscheinungen, tief unter der Oberfläche, die

Wahrheit versteckt, die ›eine‹ allumfassende Einheit allen Werdens, das absolute Sein.

Wir bauten die tiefenpsychologische Stadt und sie konnte nur dem bekannten his-

torischen Ergebnis entsprechen, denn in der Tiefe herrscht Trägheit, langsam und

langwierig gefilterte Einheit der Seele. Nun ist, wie dies in gewisser Weise der Anti-

platoniker Platon ganz korrekt festgestellt hat, unser Geist aber das Organ, das sich

am weitesten von der Seele entfernt befindet, aber dem Himmel am nächsten steht. Er

steht eben dazwischen, an der Scheide des Innen und Außen, an der Oberfläche des

Ichs. An dieser Oberfläche geht es (potenziell) stürmisch zu; hier stürmen die Eindrücke

auf uns zu, als die Nahrung des Geistes (KSA10, § 24[14]). Er ist das Schutzschild der

(ruhigen) Seele, seine Lebensbedingung; ohne ihn kann die Seele nicht leben, ruhen,

sich finden. Der Geist ist das Gegenstück, der Gegenpol zur Seele, er lebt vom kon-

zeptuellen Denken, es nährt ihn nur Kunst, er verdaut nur Kunst und er scheidet nur

Kunst aus, »die Kunst und nichts als die Kunst« (KSA13, § 1[415]). Dermenschliche Geist,

als fantastisches Erbe der Griechen verstanden, ist oberflächlich und ernährt sich von

der zusammengedrängten Mannigfaltigkeit der Stadt; hier wird das In-sich-Spazieren

zur experimentellen Gratwanderung an der Oberfläche des Bewusstseins, des Hauses

des Seins (bzw. seiner fortlaufenden zirkulären Mauer des Seins). Hier braucht man

keinen tiefenpsychologischen kgN; das ewige Werden, der starke Wechsel, das hohe

Potenzial der Differenz zwischen Mikro- und Makrokosmos, des lebensbedingenden

Driftens, ist die Urbanität, ist das Geistesleben der Stadt des Menschen (Simmel: 10ff.),

der Kosmopolitismus des Menschen. Wenn wir in der kosmopolitischen Stadt spazie-

ren, wenn wir das »bedeutsame Wesen der Großstadt« (Simmel: 33) schätzen, die Seele

der Stadt suchen, im Zentrum oder »jenseits ihrer physischen Grenzen« (Simmel: 33),

suchen undmessen wir auch unsere Seele. Das In-sich-spazieren-Gehen in der Welt ist

ein Explorieren jenseits unserer geistigen Grenzen, ein Analogisieren, ein potenzielles

Assimilieren. Nur in ihrer Mannigfaltigkeit (der Welt, der Stadt als Miniatur der Welt)

können wir uns (jeder Einzelne sich) suchen, wählen, denken und schaffen.

Wir leben von den Erscheinungen desWerdens, unsere Sinne halten sie fest, um sie

zu Ende zu denken, zu konzipieren, zu begreifen (begrifflich zumachen),weiter zu bau-

en (KSA11, § 25[438]). Das Einfrieden einer Landschaft ist das Einfrieden unserer Seele;

der bauende Geist baut stetig diese Grenze der Einfriedung (unserer Seele), der bauen-

de Geist baut sich, entwirft und entwickelt seine eigene Plastik, das plastische Gehirn

an der stürmischen Oberfläche der Erscheinungen, baut das Haus des Seins aus diesem

mannigfaltigenMaterial des ewigenWerdens.Hier gibt es keinZuviel anStimulans,kein

Zuviel eines Zum-ewigen-Leben-Drängens (KSA13, § 14[23]). Der (großstädtische) Geist

wirkt als natürliches Schild, als sich selbst regelndes Sieb undFilter einer differenzierten

Offenheit und Empfänglichkeit, der sich als an-gemessene (manchmal auch anmaßen-

https://doi.org/10.14361/9783839470725-029 - am 13.02.2026, 21:49:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 325

de) »Reserviertheit« (Simmel: 25) offenbart. (»Auf derUngenauigkeit des Sehens beruht die

Kunst« [KSA7, § 19[66]].)

Der Wille zur Einheit (der Seele) veräußert sich als geistiger Prozess, benutzt den

Geist als Instrument.DerGeist befindet sich in einem lebenserhaltendenProzess,der als

individuelle Lebensbedingung aufrechterhaltenwerdenmuss; d.h., eine kollektiv aufok-

troyierte Einheit, eine Wahrheit, untermauert nicht den individuellen Willen zur Ein-

heit, sondern untergräbt ihn. Der bauende Geist braucht kein Fertighaus (des Seins),

sondern reichlich Rohmaterial zum Bauen. Er muss bauen können und er muss lernen

zu bauen (denken-entwerfen). Hier kann es keine »universelle Lösung [und ihre] welt-

weite Anwendung« (Choay 2: 48) geben,wie das schon Spengler für den Prozess der Glo-

balisierung befürchtete, den sozusagen geplanten Untergang der abendländischen Kul-

tur.119 Erlernt erdiesnichtmehr (mittels einerwahrhaftigenBaukultur fürdenbauenden

Geist), baut er auch nicht mehr; es folgen Abbau des Geistes und Absterben seiner See-

le. Notgedrungen folgt dem Tod des Tempelwächters (Geist) noch die Zerstörung seines

Tempels (Seele).

Architektur,Kunst undWissenschaft unterscheiden sich lediglich in ihrer ›Form‹ des

Wissens, des Erkennens, des Denkens, d.h. des Entwerfens von Lebensmöglichkeiten.

Man muss diese verschiedenen Formen der Unwissenheit noch wollen (WZM: 416) und

noch fusionieren. DieWelt als totales Kunstwerk. DieWelt als Wille zur Konzeption der

Illusion. DieWelt als Wissenschaft und Fiktion.

119 »Die letzte, die Idee der Zivilisation selbst, ist im Umriß formuliert und ebenso sind Technik und

Wirtschaft im Problemsinne fertig. Aber damit beginnt erst die mächtige Arbeit der Ausführung

aller Forderungen und der Anwendung dieser Formen auf das gesamte Dasein der Erde.« (Speng-

ler: 686)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-029 - am 13.02.2026, 21:49:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839470725-029 - am 13.02.2026, 21:49:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

