4. Theologische Orte als entgrenzende Zeug_innenschaft

Wenn Zeug_innenschaft ein sprachliches Phinomen ist, insofern sich Menschen als
sprachliche Wesen nur dialogisch mit und durch andere begreifen, braucht es in diesem
Lebensraum Orte, die Zeug_innenschaft ermdglichen, wie es ebenso gilt, Riume zu
benennen, in denen die Anerkennung von Zeug_innenschaft nicht méglich ist oder
gar verunmoglicht wird. Von (nicht nur) riumlichen Ausgrenzungen und damit einer
Unsichtbarmachung ihrer Zeug_innenschaft in besonderer Weise betroffen sind bis
heute LGBTQIA"-Personen, insofern ihr Fithlen, Handeln und Denken von der ver-
meintlichen Norm, nidmlich derjenigen der Dominanzgesellschaft abweicht. Sexuelle
und geschlechtliche Differenzen spielen bis heute eine Rolle, weil ihre Akzeptanz und
Gleichberechtigung nach wie vor nicht vollumfinglich auf den Weg gebracht und er-
reicht ist. Zeug_innenschaft nun lasst sich als Phinomen beschreiben und als eine
ethisch-politische Praxis verstehen, die genau das leistet. Im 6ffentlichen Raum tut sie
dies gleichsam am doppelten Ort der Be- und Entgrenzung.

Damit Minorititen einer Gesellschaft leben und sich entfalten kénnen, bediirfen sie
einerseits der Schutzraume. Gleichsam gestarkt durch diesen Ort der Begrenzung, in dem
etwa Menschen des LGBTQIA"-Spektrums sich gegenseitig bezeugen und so ihr Selbst-
verstindnis stiften, bediirfen Minderheiten andererseits der Orte der Entgrenzung. Da-
mit Zeug_innenschaft ihr ethisch-politisches Potenzial entfalten kann, braucht es inner-
halb einer Gesellschaft Orte, welche die Méglichkeit bergen, das fiir Unbetroffene Unver-
standliche verstehbar zu machen. Welche Konsequenzen hat Zeug_innenschaft sodann
in und fir kulturelle und politische Riume? Welche Rolle nehmen Institutionen dabei
ein? Wie miissen Orte beschaffen sein, damit in ihnen nicht nur Zeugnis gegeben werden
kann, sondern sie auch die Moglichkeit bergen, ein Zeugnis anzunehmen? Was bedeutet
es, Zeug_innenschaftals eine fiir die Zukunft gesicherte sowie Zeugnisse sichernde Form
des Erinnerns zu verstehen? Und was macht Zeug_innen zu politisch und nach ethischen
Anspriichen Handelnden? Diese Fragen wurden in dieser Studie anhand der Positionen
Schmidts, Assmanns und Bauers erdrtert.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-029 - am 14.02.2026, 09:24:52. - @



https://doi.org/10.14361/9783839468333-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

430

Fir das Sagbare!

4.1. Schmidt, Assmann und Bauer: Fiir die heterotopen Offnungen
der Grenzen des Verstehbaren als Sicherung und Schaffung
einer gerechten Demokratie

Mit der Position Schmidts wurde gezeigt, wie sich Vertrauen im 6ffentlichen Raum
denken lasst, obwohl Vertrauen in der Regel eine vertraute, d.h. personlich gestiftete und
gewollte Beziehung voraussetzt. Damit verbunden zeigt Schmidt auf, dass Zeug_innen-
schaft als soziale und damit zwar stets fehlbare Praxis zuverlissiges Wissen generieren
kann, Zeug_innenschaft folglich eine epistemische Funktion hat. Diese bedingt al-
lerdings den Vertrauensvorschuss der Horer_innen eines Zeugnisses. Schmidt zeigt,
dass es nachvollziehbare Griinde gibt, dieses Vertrauen als gegeben vorauszusetzen.
Denn gleichsam kontrastlogisch weist Schmidt nach, dass Misstrauen im Kontext der
Zeug_innenschaft nur dann plausibel ist, wenn von einer grundsitzlichen Neigung
der Menschen ausgegangen wird, das, was andere bezeugen, erst einmal anzuerken-
nen. Schmidt weist auBerdem auf, dass das damit gleichwohl eingerdumte Recht der
Horer_innen, aufgrund der Fallibilitit des Zeugnisses als Wissensquelle Misstrauen zu
dufern, produktiv ist: Es verstrickt die Horer_innen in einen Lernprozess, an dessen
Ende im besten Falle Wissen steht. Allerdings muss dafiir an den Grenzen des Versteh-
baren von einer asymmetrischen Reziprozitit von Ethik und Episteme ausgegangen
werden: Wer sich in der Situation wiederfindet, von etwas zu zeugen, das aufgrund
fehlender Erfahrungen oder nicht vorhandenen Wissens seitens der Horer_innen auf
Unverstandnis stof3t bzw. wegen Stereotypen, Vorurteilen und falschem Wissen gar nicht
erst gehort werden will, wird nicht nur Opfer hermeneutischer, sondern auch episte-
mischer Ungerechtigkeiten. Wenn unbegriindete Vorurteile dariiber entscheiden, ob
Zeug_innen kompetent sind oder nicht, kann das in ethischer Hinsicht »verhidngnisvoll
[sein, MK], weil es fiir eine Person verletzend sein kann, wenn ihr [...] kein Glaube ge-
schenkt wird« (EE 196). Aber mit dieser ethischen Verletzung geht ebenso ein epistemischer
Verlust einher, weil sie sich auch und gerade darin zeigt, dass Aussagen von Zeug_innen
nicht als Wissen ernst genommen werden. Die Konsequenzen dieser Missachtung
zeigen sich denn auch im Wissenszustand einer Gesellschaft.

Die Erdrterung der Arbeiten Assmanns kniipfte daran an und wies auf, wie an
Zeug_innenschafts-Orten kollektiv iiber die Folgen von Zeugnissen gestritten, ihr be-
zeugtes Wissen, ihr Erkenntnisgewinn ausgehandelt wird, sodass eine Gesellschaft
sich darauf auch in Zukunft beziehen kann und will. Mit Assmann wurde der Blick
auf das Erinnern gelenkt und gezeigt, inwiefern sich dieses als eine Form sekundirer
Zeug_innenschaft verstehen lisst. Mehr noch: Der politische Ort der Zeug_innenschaft
ist das Gedichtnis - ein in die Vergangenheit ausgedehnter Besinnungsraum. Um
allerdings zu verstehen, wie individuelles Bezeugen zu kollektivem Erinnern fithrt, un-
terscheidet Assmann zwischen dem Gedichtnis des Individuums, der sozialen Gruppe,
des politischen Kollektivs der Nation und der Kultur. Wihrend sich individuelles und
soziales Gedichtnis im Wechsel der Generationen »von unten« immer wieder auflésen
und sich durch eine starke Vielstimmigkeit auszeichnen, ist das politische Geddchtnis eine
stirker vereinheitlichte Konstruktion, weil es in 6ffentlichen Institutionen verankert ist.
Aufgrund dieser Vereinheitlichung von Zeugnissen im politischen Gedichtnis bedarf

https://dol.org/10.14361/9783839468333-029 - am 14.02.2026, 09:24:52. - @



https://doi.org/10.14361/9783839468333-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Theologische Orte als entgrenzende Zeug_innenschaft

es darum ebenso des kulturellen Gedichtnisses, in dem die symbolische Vermittlung eher
individuell stattfindet, d.h., hier sind die Loyalititsbindungen weniger stark und die
Vereinheitlichung einer Wir-Identitit ist nicht das oberste Ziel. Durch den Dialog am
Ort des kulturellen Gedichtnisses — nimlich zwischen dem Speicher- und Funktions-
gedichtnis — wird im offentlichen Raum immer wieder iiber Zeugnisse gestritten und
ihr Wert und ihre Funktion ausgehandelt.

Mit Bauer wurde schlieflich nachgewiesen, wie (sich) dieser Aushandlungsprozess
die Multiperspektivitit und Polyphonie der Zeug_innenschaft und ihrer Zeugnisse
bewahren kann, insofern gegenwirtige westliche Gesellschaften gemif} Bauer zu einer
starken Ambiguititsintoleranz tendieren. Ob die Multiperspektivitit und Polyphonie
individueller Zeugnisse nicht nur Eingang ins politische und kulturelle Gedichtnis erlan-
gen, sondern itberhaupt erst von einem Kollektiv gehdrt werden, hingt im Anschluss an
Bauer davon ab, wie ambiguititstolerant eine Gesellschaft ist. Bauers Konzept der kul-
turellen Ambiguitit zeigt, dass es auch und gerade im 6ffentlichen Raum dabei bleibt,
dass nicht alle Zeugnisse fiir alle verstindlich sind und sein miissen. Auch in einer
Gesellschaft gibt es Grenzen des Verstehbaren. Insofern Bauer aber fiir eine stirkere
kulturelle Ambiguititstoleranz plidiert, begiinstigt er die Koexistenz sich widerspre-
chender Zeugnisse. Durch Orte der Ambiguitit wird die Horbarkeit von Zeugnissen
auch im o6ffentlichen Raum gewihrleistet. Das, was an dem einen Ort unverstindlich
bleibt, kann darum seine Bedeutung gegebenenfalls an einem anderen Ort umso mehr
entfalten. Mehr noch: Ambiguititstoleranz bedingt, dass diese Orte innerhalb einer
Gesellschaft von anderen akzeptiert werden. In dieser Hinsicht sind Ambiguititsorte
auch und insbesondere Schutzorte, die das Kollektiv einer Gesellschaft bereitzustellen
hat. Allerdings, und darin liegt die Schwiche von Bauers Konzept, lisst diese Koexistenz
eine Kooperation vermissen. Wenngleich Ambiguitit Akzeptanz und damit Anerken-
nung ermoglicht, so garantiert sie nicht zwingend Erkenntnis, d.h., sie generiert nicht
automatisch Orte-iiberschreitendes Wissen.

Die Erorterungen der drei Positionen miindeten darum letztlich in einem Plidoyer
fiir Foucault’sche Heterotopien, weil das, was die drei Positionen verbindet, die Tatsache
ist, dass sich mit ihnen Zeug_innenschaft nicht vollumfinglich gleichzeitig als versteh-,
sicht- und hérbar an einem Ort und mit politischen Folgen denken lisst. Das leisten zwar
auch Heterotopien nicht, aber sie lassen sich als Seismografen sowohl fiir die Gefihrdun-
gen als auch die Sicherung und Schaffung einer gerechten Demokratie deuten, weil sie
zwar einerseits Zeug_innenschaft erméglichen, andererseits aber — gerade in ihrer be-
wahrenden Alteritit — darauf hinweisen, dass es noch immer zu viele Orte gibt, an denen
die Anerkennung von Zeug_innenschaft nicht moglich ist oder gar verunmoglicht wird.
Kurzum: Durch Heterotopien werden die Grenzen des Verstehbaren sichtbarer und da-
mit durchlissiger.

Was also kann die Theologie aus dem phinomenologischen Konnex von Zeug_innen-
schaft und Orten sowie den damit einhergehenden Reflexionen Schmidts, Assmanns
und Bauers lernen? Mindestens ein Zweifaches, nimlich im Hinblick auf das theolo-
gische Handeln sowie ihre(n) Ort(e) innerhalb des 6ffentlichen Raumes. Denn wenn
Zeug_innenschaft eine ethisch-politische Praxis ist, muss sich eine entsprechende
phinomenologische Theologie der Zeug_innenschaft fragen, wie sie dem ethischen
Anspruch von Phinomenen der Zeug_innenschaft an den Grenzen des Verstehbaren

https://dol.org/10.14361/9783839468333-029 - am 14.02.2026, 09:24:52. - @

431


https://doi.org/10.14361/9783839468333-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

432

Fir das Sagbare!

Folge leistet, d.h. diesen praktisch umsetzt. Wie sich ebenso fragen lisst, inwiefern
Theologie Orte der Be- und Entgrenzung schafft, wenn jene Zeug_innenschaft dieser
konstitutiv bedarf. Oder anders formuliert und beide Aspekte auf eine Frage gebracht:
Was macht die Theologie in ihrem Handeln zu einem doppelten Ort ethisch-politischer
Zeug_innenschaft?

4.2. Vom theologischen Umgang mit der Offentlichkeit - oder:
Zum theologischen Handeln am doppelten Ort der Be- und Entgrenzung

Kein_e Zeuge_Zeugin lebt fiir sich alleine. Ihr_sein Leben ist immer schon verwoben in
zwischenmenschliche Beziehungen und soziale Ordnungen. Uberhaupt sind mensch-
liche Lebensformen nicht denkbar ohne Kommunikation der jeweils von ihnen Betrof-
fenen. Um kulturelle Zeichen- und Symbolsysteme gebrauchen zu kénnen, miissen al-
lerdings Handlungskompetenzen ausgebildet werden.! Der Stoff zur Ausbildung dieser
Handlungskompetenz sind die Zeugnisse anderer, und fiir Assmann vollzieht sich diese
Ausbildung an vier Orten, nimlich im individuellen, sozialen, politischen und kulturel-
len Gedichtnis. Aus ihnen schopfen Menschen das, was sie brauchen, um in der Welt
handeln zu konnen. Zunichst durch die Zeugnisse der eigenen, nicht nur biologischen
Familie sowie der Generation, in die Menschen hineingeboren werden, lernen Menschen
sich selbst und ihre Mitmenschen zu verstehen. Das eigene Selbstverstindnis und die
Sozialisierung mit anderen sind damit zwei Seiten ein und desselben Vorgangs. Gera-
de weil sie das sind, ist das Zusammenleben aber auch fragil und spannungsvoll. Die-
se Fragilitit und Spannung werden potenziert durch das politische und kulturelle Ge-
dichtnis. Wihrend namlich am Ort des individuellen und sozialen Gedichtnisses Men-
schen mit Zeugnissen konfrontiert werden, von denen sie selbst (existentiell) betroffen
und die ihnen damit gleichsam vertraut sind, so fithrt der Ubergang zum politischen
und kulturellen Gedichtnis »tiber einen Bruch und Abgrund« (LS 34). Denn die Zeug-
nisse des politischen und kulturellen Gedichtnisses »reprisentieren eine >entkorperte«
Erfahrung, die von anderen wahrgenommen und angeeignet werden kann, die diese Er-
fahrung nicht selbst gemacht haben« (LS 34). Wo dies gelingt, der Bruch zwischen indi-
viduellem und kollektivem Gedichtnis iiberwunden wird, geschieht darum sekundire
Zeug_innenschaft.

Die Grundbedingung dieser im 6ffentlichen Raum ist ihre Institutionalisierung, weil
Institutionen »soziale Einrichtungen in Gestalt von Gebauden, Organisationen, Hierar-
chien, Biirokratien und besoldetem Personal [sind], mit deren Hilfe kulturelle Entschei-
dungen auf Dauer gestellt werden« (LS 238).* Kiirzer: Institutionen sind Orte sekundirer
Zeug_innenschaft. Damit das Wissen aus Zeugnissen im kulturellen Gedichtnis ange-
eignet werden kann, miissen sie als solche an Orten einerseits aufbewahrt werden — dafiir
steht das Speichergedichtnis — und Zeugnisse miissen andererseits in der Zeit aufgefiihrt

1 Vgl. Danz, Systematische Theologie, 240f.

2 Dabei weitet Assmann den Institutionsbegriff, wie gezeigt, auch auf Formen gemeinschaftlichen
Handelns aus, bezieht ihn folglich nicht ausschliellich auf real-physische Einrichtungen oder Or-
ganisationen.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-029 - am 14.02.2026, 09:24:52. - @



https://doi.org/10.14361/9783839468333-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Theologische Orte als entgrenzende Zeug_innenschaft

werden, um angeeignet zu werden bzw. um Wissen daraus fiir das eigene Denken und
Handeln zu ziehen — dafiir steht das Funktionsgedichtnis. Im Speichergedichtnis fin-
det sekundire Zeug_innenschaft als »materiale Reprisentation«, im Funktionsgedacht-
nis durch »symbolische Praktiken« (LS 58) statt. Fiir eine entsprechende phinomenolo-
gische Theologie der Zeug_innenschaft bedeutet dies, dass ihr vornehmlicher Ort erst
einmal die Universitit bzw. die Theologische Fakultit ist, weil diese eine Institution im
offentlichen Raum ist.

Eine theologische Fakultit lisst sich als Speichergedichtnis verstehen, insofern sie
garantiert, die Zeugnisse der Geschichte und Tradition der Theologie aufzubewahren.?
In den Bibliotheken und Archiven von theologischen Fakultiten werden Zeugnisse ge-
sammelt, die entweder bereits aufgefithrt und darum so fiir die Zukunft gesichert wer-
den oder aber ihre Stunde gleichsam noch vor sich haben, also darauf warten, von Theo-
log_innen erforscht zu werden. Das theologische Speichergedichtnis ist sodann ein Ar-
chiv, das sich der Sicherung und Auffithrung von Zeugnissen verschrieben hat. Als sol-
ches bleibt es zwar immer auch mangelhaft, aber es zielt darauf, Theolog_innen eine
moglichst breite Auswahl an Zeugnissen zur Verfiigung zu stellen, um am Ort der Uni-
versitit lernen und lehren, d.h. Forschung und Lehre betreiben zu kénnen. Kurzum:
Theologisches Handeln — Forschen und Lehren - setzt ein Speichergedichtnis an Zeug-
nissen voraus. Haben nun Theolog_innen in ihrer theologischen Existenz, ihrem Sein
als Horer_innen von Zeugnissen aus Vergangenheit und Gegenwart sich die notwendi-
ge Sachkompetenz und das erforderliche Fachwissen erworben, werden Theolog_innen
ein Funktionsgedichtniskuratieren. Lehrende der Theologie stellen beispielsweise einen
Semesterapparat oder eine Literaturliste zusammen, indem sie aufgrund ihrer Kompe-
tenz dariiber entscheiden, welche Zeugnisse zur Ergriindung eines sich theologisch stel-
lenden Problems im Rahmen einer Lehrveranstaltung gehért, also gelesen werden sol-
len, um dann mitihnen in einen Dialog einzutreten, sie also in der theologischen Sprache
methodisch zu erfassen.

Die Lehrenden tun dies allerdings auch und gerade auf dem Hintergrund ihres in-
dividuellen und sozialen Gedichtnisses. Welche Zeugnisse der theologischen Tradition
Theolog_innen aus dem Speichergedichtnis fiir das Funktionsgedichtnis auswihlen,
hingt von ihrer Sozialisierung und ihrer Zugehérigkeit zu einer bestimmten Generati-
on ab. Damit aber kann es zu Briichen zwischen Lehrenden und Lernenden der Theolo-
gie kommen, wenn sie sich in thren Gedichtnissen zu stark voneinander unterscheiden.
Und ganz grundsitzlich ist dies bei einer Theologie, die sich als Phinomen an den Gren-
zen des Verstehbaren versteht, aufgrund der genannten Differenz zwischen Geschichte
und Normativitit die Ausgangslage theologischen Handelns. Im Hinblick auf das Ver-
hiltnis von Lehrenden und Lernenden der Theologie tragen nun Erstere zwar damit da-
zu bei, dass das Gedichtnis der Lernenden sich weitet, aber insofern im kulturellen Ge-
dichtnis — und diesem ist die Theologie zuzurechnen* — gemif Assmann die Aneignung
von Zeugnissen stirker individuell stattfindet, hat sie dieser Aneignung moglicherweise

3 Ritschl, Logik, 107, hatim Anschluss an]. Assmann den christlichen biblischen Kanon als Speicher-
gedichtnis definiert. Das zeigt die dem Speichergedichtnis immer schon eingeschriebene Selek-
tivitat, verdankt sich doch der Kanon einem langen Aushandlungsprozess.

4 Vgl. Valentin, Wir sind.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-029 - am 14.02.2026, 09:24:52. - @

433


https://doi.org/10.14361/9783839468333-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

434

Fir das Sagbare!

gleichsam auf die Spriinge zu helfen. Das geschieht, wie gezeigt, durch Sicherungsfor-
men der Wiederholung und Sicherungsformen der Dauer.

Beispiele fiir Institutionen, die auf die Sicherung der Wiederholung ausgerichtet
sind, sind fiir Assmann lebendiges Brauchtum, Traditionen, Riten, Zeremonien sowie
ihre Anlisse in Jahrestagen und Gedenkjahren.® Solche Institutionen sind Riume der
»organisierten Wiederkehr von Vergangenheit« (LS 233) in der Zeit. Fiir eine entsprechen-
de phinomenologische Theologie der Zeug_innenschaft bedeutet das, dass sie zur Ver-
mittlung von Wissen Formen des Performativen zu suchen hat. Um den anfinglichen
Bruch zwischen Vergangenheit und Gegenwart, zwischen Lehrenden und Lernenden der
Theologie zu itberwinden und den Wert und die Funktion von Zeugnissen zu erkennen,
kann es hilfreich sein, die vergangene Zeug_innenschaft im wortwortlichen Sinne zu
wieder-holen.® Um es an einem konkreten Beispiel zu veranschaulichen: Zum besseren
Verstindnis von Zeugnissen des christlichen Pilger_innenwesens kénnten Theolog_in-
nen selbst Teile des Jakobsweges laufen. Es konnte nimlich sein, dass Theolog_innen
dann besser nachvollziehen kénnen, warum sich die rémisch-katholischen Jurassier_in-
nen durch ihr Pilgern zur Statue von Notre-Dame in Vorbourg bei Delsberg wihrend des
Kulturkampfes als eigenes Volk fiihlten,” weil Theolog_innen durch das selbst vollzoge-
ne Pilgern als Gruppe die Erfahrung machen, dass gemeinsames Laufen Gemeinschaft
stiften kann.

Das Gleiche gilt fiir die Sicherungsformen der Dauer, deren Institutionen Denkmi-
ler, Museen, Bibliotheken, Archive, Gedichtnisorte und Gedenkstitten sind. Theologi-
sche Lernveranstaltungen kénnen zwar Riume schaffen, in denen tiber Orte berichtet,
das erforschte Leben an diesen Orten durch Sprache bezeugt wird, sie vermogen aber
gemif Assmanns Unterscheidung des Gedichtnisses der Orte und des Gedichtnisses
der Monumente nie das deiktische »Hier« zu vermitteln. Dazu miissen theologische Or-
te aufgesucht werden, weil an ihnen vor Ort »menschliche Schicksale, Erfahrungen, Er-
innerungen« (LS 218) haften.® Denn Orte werden zuweilen iiberhaupt erst dadurch ver-

5 Rituale sind bekanntlich die »Ursprache der Religion« (Jetter, Symbol, 93), weil sie mit der Insze-
nierung von Klang, Bewegung, Farbe und Geruch im Unterschied zur sprachlichen Symbolik bei
Menschen sehr viel stirker Gefiihle hervorrufen kdnnen. Weil ich Theologie vornehmlich als Wis-
senschaft erdrtere, lasse ich im Folgenden Ritual-Theorien unberiicksichtigt, weil sie in der Regel
im Kontext einer religiosen Institution bedacht werden. Zum theologischen Gehalt von Ritualen
gerade auch fiir die wissenschaftliche Theologie vgl. Link, Die Gestaltungwerdung.

6 Theologie schafft damit einen Assmann’schen Raum der Riickkoppelung (s. oben 1V.3.4.), und das
Performativ lasst sich als (Re-)Kontextualisierung verstehen. Zu Formen der Kontextualisierung
im Theologiestudium vgl. Meireis, Theologiestudium, 33, der sie als denjenigen Prozess versteht,
»durch den die Theologie kritisch in einem neuen Kontext Gestalt gewinnt, ihr Verstindnis neu
Fleisch werden lasst und dabei erleuchtet und transformiert wird«.

7 Vgl. Wildermann, Art. Pilgerwesen.

8 Vor allem im Kontext der Religionspadagogik gibt es eine Fille an Forschungen zur theologischen
Bedeutsamkeitvon Orten. Vgl. zur Einfithrung Roggenkamp, Art. Orte. So hat etwa Schoberth, Reli-
gioses Lernen, anhand des Klosters Lorsch gezeigt, wie sich historische Orte didaktisch erschlieRen
lassen. Vgl. auch das Projekt theos des Instituts fiir Historische Theologie der Universitit Bern, das
sich zum Ziel gesetzt hat, Orte der Schweiz und mit Schweiz-Bezug auf ihren theologischen Gehalt
hin zu untersuchen. In Form eines elektronischen Archivs werden kontinuierlich Orte mit theolo-
gischen Bedeutungen gesammelt.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-029 - am 14.02.2026, 09:24:52. - @



https://doi.org/10.14361/9783839468333-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Theologische Orte als entgrenzende Zeug_innenschaft

stehbar, dass sie begangen werden. Orte sind begehbar — darin liegt ihre besondere epis-
temische Funktion.

Auch dafiir ein Beispiel: Um sich vorstellen zu kénnen, wie Menschen des frithen
Moénchtums gelebt haben, kann es fiir Theolog_innen lohnenswert sein, die Lauren der
Judiischen Wiiste zu besuchen. Dieser Ort verbindet nimlich gleichsam beide Aspek-
te, die sekundire Zeug_innenschaft am Ort erméglichen: Aufgrund der archiologischen
Funde wurde der Ort einerseits erforscht und mit den literarischen Quellen abgeglichen.
Heutige in den Felswinden noch sichtbare Uberreste der Zellen wurden stehen gelas-
sen. Damit wurde ein Raum des Erinnerns geschaffen, insofern die Uberreste sichtbar
und zuginglich gelassen wurden, damit sie von der Offentlichkeit aufgesucht werden
kénnen.® Andererseits werden aber Quellen von Ménchen (oder iiber sie), ihr schriftlich
fixiertes Zeugnis also, das von der Einsambkeit, der Enthaltsamkeit und der Acedia er-
zihlt, fiir Theolog_innen anders erfahrbar, wenn sie selbst in der Hitze und Trockenheit
der Wiiste stehen, die Stille des Ortes und das wenig fruchtbare Land erleben sowie die
Abgeschiedenheit und Isolation der einzelnen Zellen sehen.™

Was folglich eine phinomenologische Theologie der Zeug_innenschaft am Ort der
institutionellen Fakultit auszeichnet, ist, dass sie in ihrem theologischen Handeln des
Forschens und Lehrens universitire Grenzen tiberschreitet. Sie betreibt Theologie in der
Zeit, indem sie nach performativen Formen sucht, in denen Wissen aus theologischen
Zeugnissen individuell angeeignet werden kann. Und sie betreibt Theologie am Ort, in-
dem sie nicht nur Orte als Riume gestaltet und so ihre Geschichte konserviert, sondern
auch Orte aufsucht, um an ihnen die Texte, Artefakte, Vorstellungen und Traditionen
ihrer Wissenschaft noch einmal anders verstehen zu kénnen, weil an Orten Raum und
Zeit zusammenkommen. Wihrend sodann das theologische Speichergedichtnis fitr den
Ort der Begrenzung steht, insofern er iiberhaupt erst die Grundlage wissenschaftlichen
Arbeitens und damit theologischen Handelns schafft, so zielt das theologische Funkti-
onsgedichtnis auf eine Entgrenzung ihrer Zeugnisse.

Allerdings: Die Be- und Entgrenzung bezieht sich tendenziell stirker auf das der
Theologie Vorgegebene, auf das, was ihr durch die Geschichte aufgetragen ist. Zwar
hat die Theologie als Phinomen an den Grenzen des Verstehbaren ihre Zeugnisse zum
besseren Verstehen in der Zeit und an den Orten gleichsam zu entgrenzen, doch wie be-
reits fiir das Sein der Theologie und ihre Sprache gilt auch fiir ihre Orte im Anschluss
an die interdiszipliniren Zeug_innenschafts-Diskurse, dass sie sich insbesondere vom
Arendt’schen Zwischen, nimlich den jeweils in ihrer Zeit bezeugten Ungerechtigkeiten
und damit auch von deren Orten ins Wort fallen lidsst. Diese Orte sollen die Grenzen
ihrer eigenen, theologischen Orte durchlissig machen. Sie zwingen folglich eine theo-
logische Fakultit gleichsam dazu, ihre eigenen Grenzen auch im Hinblick auf das ihr
erst einmal Fremde und Unbekannte zu iiberschreiten.

Die daraus folgende Frage lautet darum: Was bedeutet es fiir eine phinomenologi-
sche Theologie der Zeug_innenschaft, wenn Fricker attestiert, dass die Diskriminierung
einer Institution aufgrund ihrer oft ungerechten Strukturen diskriminierender ist als

9 Vgl. zur Ortslage des Juddischen Monchtums ausfiihrlicher Keel/Kiichler, Orte, 479—485.
10  Dabei ist etwa an die von Cyrill von Skytopolis (525-560) ber einige dort lebende Ménche wie
Sabas oder Euthymius verfassten Heiligenviten zu denken.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-029 - am 14.02.2026, 09:24:52. - @

435


https://doi.org/10.14361/9783839468333-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

436

Fir das Sagbare!

die Summe ihrer diskriminierenden Individuen? Allem voran, dass die Theologie Orte
mitten unter den Menschen braucht, um erkennen zu kénnen, warum ihre eigenen In-
stitutionen moglicherweise selbst andere diskriminieren. Sie braucht Orte mitten unter
den Menschen, weil Missstinde sich héren und sehen lassen, auch wenn Menschen nicht
selbst von ihnen direkt betroffen sind: auf der Strafde oder im Netz, in Schulen und am
Arbeitsplatz, abends oder am helllichten Tag, unter Fremden und Freund_innen, in der
Sprache, im Denken und im Fithlen.

Der andere mafigebliche Ort neben der Universitit fiir eine phinomenologische
Theologie der Zeug_innenschaft ist darum der 6ffentliche Raum — der Raum neben der
Universitit, die selbst zum 6ffentlichen Raum gehort. Es ist folglich der Raum, in dem
die Zeugnisse der Theologie nur eine Option sind." Theologisches Handeln ist in dieser
Hinsicht der Verzicht auf einen eigenen Raum. Oder anders formuliert: Der Raum-
Verzicht ist Raum-Gabe. Die Theologie tritt folglich in der Weise in den 6ffentlichen
Raum, dass sie erst einmal zuriicktritt, keinen Raum nimmt, sondern Riume anderer
betritt oder, vorsichtiger formuliert, um Einlass in diese bittet. Dafiir wird sie einerseits
im Sinne Frickers und im Anschluss an Schmidt ein proaktives Zuhéren an den Tag
legen und auf eine Hermeneutik des Verdachts verzichten. Und sie wird andererseits
eines hohen Mafles an Ambiguititstoleranz bediirfen, weil ihr das, was sie in diesen
Riumen und an diesen Orten zu Gesicht und zu Gehor bekommt, méglicherweise fremd
sein wird. Ihr Handeln ist damit, theologisch gesprochen, eine du\o¥evia/philoxenia,™
eine Fremdenliebe. Sie wird sich ndmlich, im Anschluss an Bauer formuliert, gleichsam
gleichzeitig machen, d.h. lernen, unterschiedliche Normen, Vorstellungen und Ideen
gleichzeitig zu akzeptieren.

Der Unterschied zwischen Toleranz im ethisch-sozialen Sinn und Ambiguititstole-
ranz besteht fir Bauer darin, dass Toleranz »eine Situation der Eindeutigkeit« (KA 29)
voraussetzt: Tolerant ist, wer Formen anderen Seins und Handelns — andere Ansichten,
Herkunft, Sexualitit, Moral, Religion etc. — unangetastet akzeptiert und stehen lisst. To-
leranz ist folglich dort gefordert, wo etwas oder jemand von bereits vorhandenen Deu-
tungen, Wertungen und Normen abweicht. Sie ist damit ein nachtrigliches Phinomen
bzw. eine Titigkeit und eine Haltung, die sich im Nachhinein zur eigenen und eindeuti-
gen Positionierung ergibt. Ambiguititstoleranz hingegen meint, dass unterschiedliche
Formen des Denkens, Handelns und Seins gleichzeitig akzeptiert werden.

Nun ist es der Theologie, wie auch per se allen Menschen, nicht komplett méglich,
auf den eigenen Standpunkt zu verzichten und Vorurteile vollig zu ignorieren, doch die
Gleichzeitigkeit ldsst sich einiiben, indem die Theologie Orte und Riume aufsucht, die

h8 In Anlehnung an Taylor, Ein sdkulares Zeitalter, 14, formuliert, welcher den »Wandel hin zur Sa-
kularitat« darin sieht, »dass man sich von einer Gesellschaft entfernt, in der der CGlaube an Gott
unangefochten ist, ja aufier Frage steht, und dass man zu einer Gesellschaft iibergeht, in der die-
ser Glaube eine von mehreren Optionen neben anderen darstellt«.

12 Vgl. Heyden, Hain, 35, welche die philoxenia im Anschluss an die biblische Ceschichte des Besuchs
dreier Engel bei Abraham (Gen18,1-5) und in Auseinandersetzung mit archdologischen Funden des
Ortes Mamre und historischen Quellen dazu wie folgt versteht: »Es geht [...] bei der @ihoSevia nicht
allein um eine Tat oder ein moralisches Gebot, sondern um die Geisteshaltung, die der Aufnahme
und Bewirtung von Fremden zugrunde liegt und sie befordert.«

https://dol.org/10.14361/9783839468333-029 - am 14.02.2026, 09:24:52. - @



https://doi.org/10.14361/9783839468333-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Theologische Orte als entgrenzende Zeug_innenschaft

anders als sie selbst bezeugen. Orte dieser Zeug_innenschafts-Theologie sind darum ei-
nerseits Institutionen anderer Religionen und anderer Konfessionen. Eine Zeug_innen-
schafts-Theologie besucht Synagogen und Moscheen, sie betritt hinduistische und bud-
dhistische Tempel. Sie lisst sich einladen zu Pessach und zu Id al-Adha, bestaunt die
Farben des Frithlings wihrend des Holi-Festes und lauscht den Klingen des Vesakhs. Ei-
ne evangelische Theologie wird auferdem orthodoxe, christ- und romisch-katholische,
anglikanische, apostolische, altgliubige, nichttrinitarische und dissenterische Orte und
Riume ergriinden und ihre Zeugnisse sehen und horen.

Andererseits und insbesondere wird eine phinomenologische Theologie der
Zeug_innenschaft aber auch Orte und Riume suchen, an denen soziale, gesellschaftli-
che und politische Ungerechtigkeiten mit Hinden greifbar werden: Heterotopien der
Abweichung, der Krise und der Illusion. Orte einer phinomenologischen Theologie
der Zeug_innenschaft sind darum Altersheime, Gefingnisse und Psychiatrien. Es sind
Notschlafstellen, Gassenkiichen und Drogenabgabestellen. Riume einer Zeug_innen-
schafts-Theologie finden sich am Sterbebett, im Geb4rsaal und in Jugendtreffs. Und eine
solche Theologie wird auch Heterotopien der Illusion betreten: Sie lisst sich von Drag-
Shows herausfordern und trinkt das Feierabendbier in einer Schwulenbar. Sie setzt sich
ins House of Books des Ziircher Regenbogenhauses und liest Queere Biicher, Zeitschrif-
ten und Comics. Sie geht in der Menschenmenge eines Pride-Umzuges unter und tanzt
auf einer Boyahkasha-Party bis in die frithen Morgenstunden. Eine phinomenologi-
sche Theologie der Zeug_innenschaft nimmt an Trans-Kongressen teil und beobachtet,
wie am Lesben-Stammtisch diskutiert wird. Und weil eine der Grundbedingungen
Foucault'scher Heterotopien ist, dass, wer nach drinnen kommt, sich notgedrungen
mit dem Ort auflerhalb von ihnen, mit dem Drauf3en beschiftigen muss, hat sich eine
Zeug_innenschafts-Theologie zuriick am Ort der Universitit zu fragen, was sie aus
jenen Besuchen von Orten und dem Ein- und Betreten anderer Riume lernt. Denn
wenn die Spannung zwischen dem Drinnen und Drauflen stabilisierend auf Ersteres,
destabilisierend auf Letzteres wirkt, wird sich die Theologie fragen miissen, warum das
Zeugnis und ihre Zeug_innen auflerhalb jener Orte und Riume, also bei sich selbst nicht
oder zu wenig zu horen und zu sehen sind.

Durch das gleichsam nun durch andere Orte entgrenzte Sehen und Horen fragt eine
Zeug_innenschafts-Theologie, inwiefern ihre eigene Institution — die theologische Fa-
kultit — aufgrund ihrer Strukturen und dem, was sie bezeugt, ungerecht und diskrimi-
nierend ist. Die Hinterfragung ihres eigenen Ortes zielt darauf zu fragen, inwiefern ihr
Ortbegrenzt und begrenzend ist und damit zu epistemischen Ungerechtigkeiten fithrt.”
Diese Infragestellung hat Konsequenzen fiir mindestens zwei Bereiche, nimlich die Per-
sonen, die an diesem Ort handeln, und die Inhalte, die diese vermitteln. Wieder verbin-
det sich folglich Forschen und Lehren, jetzt aber perspektiviert durch die Erfahrungen
in anderen Institutionen, an anderen Orten.

Eine Grundeinsicht der Zeug_innenschaft im offentlichen Raum und dort an den
Grenzen des Verstehbaren liegt darin, dass die Zeugnisse von Menschen, die aufgrund

13 Zeug_innenschafts-Theologie ldsst sich in dieser Lesart als Beitrag zu sozialer Nachhaltigkeit ver-
stehen. Vgl. dazu Wendt, Utopien, der soziale Nachhaltigkeit unter topologischen Gesichtspunk-
ten erortert.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-029 - am 14.02.2026, 09:24:52. - @

437


https://doi.org/10.14361/9783839468333-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

438

Fiir das Sagbare!

ihrer sexuellen Orientierung, ihrer geschlechtlichen Identitit, ihrer Hautfarbe, ihrer na-
tionalen oder religiosen Zugehorigkeit von der Norm der Dominanzgesellschaft abwei-
chen, noch immer zu wenig sicht-, hor- und verstehbar sind. Diese sowohl bewusste als
auch unbewusste Marginalisierung der Zeug_innenschaft von Minderheiten durch die
Dominanzgesellschaft ist nicht nur verletzend fiir Erstere und damit ethisch ungerecht,
sondern sie ist epistemisch betrachtet verhingnisvoll fitr den Wissensstand einer Gesell-
schaft. Wenn nun aber die Universitit in postmodernen, westlichen Gesellschaften die
Institution verbindlichen Wissens ist,”* miisste es gerade diese sein, der dieser Miss-
stand zu denken gibt. Die Universitit zeichnet sich nimlich insbesondere dadurch aus,
dass sie von sich beansprucht, ein Ort allgemeinen Wissens zu sein. Was in unterschied-
lichen Wissenschaften erforscht und gelehrt wird, zielt darauf, das Licht der Offentlich-
keit zu erblicken.

Ungerechten und diskriminierenden Strukturen kann eine theologische Fakul-
tit darum in der Weise entgegenwirken, dass sie sich um einen mdoglichst diversen
Lehrkorper bemiiht. Eine theologische Fakultit, die Wert auf ein gerechtes Geschlech-
terverhiltnis legt und an der beispielsweise LGBTQIA"-Personen, Schwarze und POC
forschen und lehren, wird schon alleine deshalb sozialen, gesellschaftlichen und po-
litischen Ungerechtigkeiten entgegenwirken, weil diese Menschen ihre Forschungen
und ihre Lehre aufgrund eines individuell, aber vor allem sozial und kulturell von
der Dominanzgesellschaft abweichenden Gedichtnisses betreiben.” Aufgrund ihrer
Sozialisierung und Prigung nehmen sie die Zeugnisse der Geschichte und Tradition
tendenziell anders wahr. Eine phinomenologische Theologie der Zeug_innenschaft
nimmt damit die Schmidt’sche Einsicht ernst, wonach es den epistemischen Wert von
Zeugnissen immer nur sozial vermittelt gibt. Indem theologische Fakultiten Orte —
und das bedeutet ganz konkret auch: Stellen - schafft, an bzw. auf denen Menschen
forschen und lehren, die von Ungerechtigkeiten existentiell betroffen sind, eréffnen
sie einen epistemischen Lernprozess. Mit Schmidt gesprochen anerkennen sie damit,
dass ihre Epistemologie sozial blind zu werden droht, wenn die, welche am Ort der
Fakultit nach allgemeinverbindlichem Wissen streben, ausschlieflich der Dominanz-
gesellschaft angehdren.’ Dass das ethisch betrachtet ein gewagtes Unterfangen ist und
héchste Sensibilitit erfordert, weil es nicht darum gehen kann, dass etwa eine Fakultit

14 Vgl. Korsch, Mit der Theologie, 40.

15 Vgl.Jennings, After Whiteness, wo der Systematiker sowohl in biografischer als auch wissenschaft-
licher Hinsicht darauf reflektiert, was es bedeutet, als Schwarzer Dekan einer Theologischen Fa-
kultat zu sein, an der nach wie vor hauptsachlich weifSe Theologie betrieben wird.

16 Gut moglich, dass solche Bemithungen im Umkehrschluss Auswirkungen auf Studierendenzah-
len hitten: Wie gezeigt, bediirfen Menschen, die aus unterschiedlichen Griinden bzw. beziiglich
gewisser Aspekte nicht zur Dominanzgesellschaft gehoren, der Orte, an denen Menschen vertre-
tensind, die sie gleichsam représentieren. Ein diverser Lehrkérper konnte darum auch und gerade
Auswirkungen auf die Diversitat des Studierkdrpers haben.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-029 - am 14.02.2026, 09:24:52. - @



https://doi.org/10.14361/9783839468333-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Theologische Orte als entgrenzende Zeug_innenschaft

sich gleichsam die Quoten-Lesbe holt und dann meint, ihren Dienst getan zu haben,
muss dabei stets mitbedacht sein.”

Ein anderer, moglicherweise subtilerer Weg, der auflerdem frither ansetzt, um dem
entgrenzten Sehen und Héren zu entsprechen, betrifft die Inhalte, die an theologischen
Fakultiten gelehrt werden. Eine phinomenologische Theologie der Zeug_innenschaft
lasst sich die Frage gefallen, inwiefern ihre Curricula epistemische Ungerechtigkeiten
zu vermeiden versuchen. Im Hinblick auf die Orte von Institutionen anderer Religio-
nen und anderer Konfessionen bedeutet das fiir eine Zeug_innenschafts-Theologie, dass
es Anlass zur Fragestellung gibt, ob es in einer pluralistischen Gesellschaft Sinn macht,
nach wie vor monoreligiés und konfessionell gebunden zu studieren. Eine konkrete Kon-
sequenz konnte darum sein, dass theologische Fakultiten mehrere christliche Konfes-
sionen unter einem Dach, also an einem Ort versammeln und durch Kooperationen mit
anderen Fakultiten Student_innen die Moglichkeit bieten, zumindest eine weitere Reli-
gion aus der Innenperspektive studieren zu kénnen.”® Und bezogen auf das entgrenzte
Sehen und Horen durch das Betreten von Heterotopien der Abweichung, der Krise und
der Illusion, bedeutet dies fiir eine phinomenologische Theologie der Zeug_innenschaft,
dass sie Konsequenzen fiir den Dialog mit ihrem Speicher- und Funktionsgedichtnis
zieht.

Um es an einem konkreten Beispiel zu veranschaulichen: Wenn in einem Grundkurs
Dogmatik Anthropologie gelernt wird, diese den Menschen beziiglich seiner geschlecht-
lichen Identitit aber nach wie vor als binir, d.h. ausschlief3lich als Frau oder Mann ver-
steht, ist das nicht nur verletzend und damit ethisch ungerecht fiir Trans Student_in-
nen, sondern allen anderen Studierenden wird damit auch Wissen vorenthalten, nim-
lich dass es nicht nur zwei Geschlechter gibt. Im Hinblick auf die Zeug_innenschaft von
Menschen des LGBTQIA"-Spektrums fragt eine Zeug_innenschafts-Theologie darum,
ob Queer Studies und ihre Theorien fester Bestandteil des theologischen Curriculums
werden sollten. Denn erst, wenn sie sich mit diesen Zeugnissen beschiftigt hat, kann sie
moglicherweise dazu iibergehen, nach Formen einer Queer Theology zu fragen.

Der dritte Schritt — nach dem ersten des proaktiven Zuhorens und dem zweiten des
Verzichtens auf eine Hermeneutik des Verdachts — ist an den Grenzen des Verstehbaren
wie gezeigt das Suchen von corroborating evidence, bestitigenden Beweisen. Die Theologie
wird darum ihre Speicher- und Funktionsgedichtnisse darauf hin befragen, um dann,
gleichsam bereichert durch das Héren und Sehen der eigenen Zeugnisse, erneut den Dia-
log an den Orten auRerhalb der Universitit zu suchen. Das aber heif3t: Die Entgrenzung

17 Vgl. auch dazu die Forschungen Jennings, etwa ders., To be a Thinking Margin, und ders., Race.
Die Schwierigkeit, Diskriminierung damit zu iberwinden, dass Minderheiten gleichsam bevor-
zugt werden, was einer Bevormundung gleichkommt und damit erneut diskriminierend ist, lasst
sich nicht vollstandig iiberwinden. Die Schwierigkeit steht damit in Analogie zur Problematik des
diskriminierungsfreien Sprechens (s. oben 111.3.2.), ndmlich dass Diskriminierte sich notgedrungen
oft einer diskriminierenden Sprache bedienen miissen, um zeigen zu kdnnen, was an ihr diskrimi-
nierend ist.

18  Soauch der Vorschlag bei von Stosch, Komparative Theologie, 416. Dabei bin ich mir durchaus be-
wusst, dass sich die eine andere Religion ebenso wenig studieren ldsst wie die christliche Religion
selbst, sondern jeweils Stromungen, Ausrichtungen und dergleichen einer Religion.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-029 - am 14.02.2026, 09:24:52. - @

439


https://doi.org/10.14361/9783839468333-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

440

Fir das Sagbare!

am eigenen Ort zielt auf eine Entgrenzung an den anderen Orten, an denen die Theo-
logie zuvor deren Zeug_innenschaft wahrgenommen hat, gleichsam in deren Seh- und
Hor-Schule gegangen ist. Weil das politische Gedachtnis sich nur wandeln kann, wenn
Zeugnisse aus dem Speicher- ins Funktionsgedichtnis transferiert werden und dort auf-
grund ihrer individuellen Aneignung ins Bewusstsein der politischen Akteur_innen ge-
raten, hat eine Zeug_innenschafts-Theologie den Weg zuriick in den 6ffentlichen Raum
zu gehen. Will Theologie gerade auch politisch wirksam sein, ist dieser Schritt unver-
meidlich.” Denn eine Zeug_innenschafts-Theologie ist auch und gerade dffentliche Theo-
logie.*®

Indem die Zeug_innenschafts-Theologie zuriick an die Orte geht, von denen sie ge-
lernt hat, sucht sie nicht nur das Gesprach mit diesen, sondern sie kommt ihrer Aufga-
be nach, wissenschaftliche Erkenntnisse zu kommunizieren. Fiir das Christ_innentum
mag die Kirche ein Ort* — und historisch betrachtet nach wie vor einer der zentralsten
Orte — dafiir sein, aber sie ist keineswegs der einzige.”” Insofern Zeug_innenschaft an
den Grenzen des Verstehbaren auf die Schaffung und Sicherung einer gerechten Demo-
kratie und damit auf den Dialog zwischen allen Menschen und eben nicht nur Kirchen-
Zugehorigen abzielt, gehdren zu den Orten der Zeug_innenschafts-Theologie noch viele
weitere: beispielsweise das Interview in Tageszeitungen, im Radio oder Fernsehen, das
Podium eines politischen Diskurses und der Kreis eines 6ffentlichen philosophischen
Gesprichs, die Ringvorlesung, in der sich geladene Expert_innen auf Neues und Altbe-
kanntes einlassen, Lernvideos auf YouTube und Podcasts auf Spotify sowie Studientage.
Vor allem aber: die Strafle und das Netz, die Schulen und die Arbeitsplitze, abends und
am helllichten Tag, unter Fremden und Freund_innen, in der Sprache, im Denken und
im Fithlen.

Doch warum ist dieser Umweg von der Theologischen Fakultit in die Offentlichkeit,
zuriick an die Fakultit und erst dann wieder in die Gesellschaft notwendig?*® Hitte die

19 Vgl. dazu Schardien, Von der Wiege, 59, die diesen Aspekt im Hinblick auf die Medizinethik er-
ortert: »Medizinethik bringt den Glauben nicht automatisch sichtbar in die Gesellschaft ein. Ent-
sprechend ihrem ethischen Selbstverstindnis [kann, MK] [...] Theologie [..] jedoch nicht anders,
als sich beteiligen, sich sichtbar und in ihrer besonderen Stimme hérbar zu machen.« Zur Sicht-
barkeit und Vermittlung theologischer Zeugnisse in der Offentlichkeit vgl. auch die Beitrige in
Wrogemann (Hg), Die Sichtbarkeit.

20  Zur Entwicklung der sog. Public Theology in den USA und im deutschsprachigen Raum vgl. van Oor-
schot, Offentliche Theologie. Zeug_innenschafts-Theologie konnte dabei insbesondere Anleihen
bei Heinrich Bedford-Strohms Verstindnis 6ffentlicher Theologie nehmen, insofern er sie als ei-
genstiandige Form der Sozialethik versteht (vgl. ders., Dietrich Bonhoeffer, 331f,; ders., Vorrang fiir
die Armen, 170176, sowie ausfiihrlich ders., Sozialethik).

21 Vgl. dazu Korsch, Mit der Theologie, 48, der die theologische Existenz gerade auch im Pfarrberuf
als ein Bezeugen versteht: »Sie [sc. die Pfarrer_innen] kénnen gar nicht tun, was sie tun, ohne mit
ihrer Person in dieser Tatigkeit prasent zu sein und sie also auf diese Weise zu bezeugen.«

22 Furmeintheologisches Kirchenverstindnis vgl. Kaser, Christus im Kosmos, insbes. 167-171.188-190,
wo ichim Anschluss an Bonhoeffer und im Gesprach mit Kol1,15-20 zu begriinden versuche, warum
Ekklesiologie mafRgeblich Ethik ist, Kirche sich darum nicht so sehr als Institution manifestiert,
sondern sich im sozialdiakonischen Handeln gegeniiber anderen Menschen zu erweisen hat.

23 Diese Dreifachbewegung steht in Analogie zu Jiirgen Werbicks Ortsbestimmung der Kirche. Wer-
bick, Den Glauben, 724f., bestimmt den Platz der Kirche im Gegentiiber zur Welt als einfach »drin-
nen: bei denen, die in dieser Welt unter die Rider kommen, um ihnen Gottes gute Herrschaft zu

https://dol.org/10.14361/9783839468333-029 - am 14.02.2026, 09:24:52. - @



https://doi.org/10.14361/9783839468333-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Theologische Orte als entgrenzende Zeug_innenschaft

Theologie nicht bereits bei ihrem ersten Besuch von Orten in der Offentlichkeit, die nicht
der Universitit angehdren, Theologie betreiben konnen? Direkt den Dialog gesucht ha-
ben und sich von den Orten sagen lassen, was sie zu tun hat? Nein, dieser Umweg ist
notwendig, weil eine theologische Fakultit damit die unbedingt geforderte Unabhin-
gigkeit, die von jeder Wissenschaft verlangt werden muss, gewihrleistet. Um es anhand
der prominentesten religiosen, also den Glauben praktisch vollziehenden Institution des
Christ_innentums, der Kirche, zu veranschaulichen: Die Kirche ist weder die Auftragge-
berin noch die Kontrolleurin und schon gar nicht die beurteilende Instanz der Theolo-
gie und ihrer Erkenntnisse.* Eine recht verstandene Zeug_innenschafts-Theologie weif3
sich den Menschen, nicht ihren Institutionen verpflichtet.?

Freilich: All das hier Angedachte wird sich an einem Ort, an einer Fakultit bzw. im
Zusammenspiel der unterschiedlichen erérterten Orte nicht vollstindig realisieren las-
sen. Auch fiir dieses Vorhaben, das auf eine gleichzeitige sicht-, hor- und verstehbare
Zeug_innenschaft zielt, muss gelten, dass es utopisch bleibt. Aber eine Theologie im An-
schluss an die interdiszipliniren Zeug_innenschafts-Diskurse wird darum bemitht sein,
eine Foucault’sche Heterotopie zu werden.?® Als Wissenschaft wird sie sich den Phino-

bezeugen und den Radernin die Speichen zu greifen«, und als zweifach drauflen, nimlich einerseits
»bei denen, die in dieser Welt, so wie sie ist, nicht vorkommen diirfen«, und andererseits »bei all
dem, was ausgegrenzt und verdrangt werden mufste von denen, die es nicht wahrhaben wollten«.

24 Vgl. Korsch, Mit der Theologie, 41.

25 Dasistdennauch der Grund, warum eine Zeug_innenschafts-Theologie ihre wissenschaftliche In-
tegritit nicht verliert, wenn sie sich solidarisch und darin parteiisch gegeniiber Angehérigen von
Minderheiten zeigt. Denn: »Gegenliber Menschenrechten oder Grundwerten wie Toleranz, Frei-
heit und Selbstbestimmung gibt es [...] keine Neutralitit. Man kann sich nur fiir sie einsetzen oder
selbst Tater werden.« (Jiitte, Wert-lose UEFA.) Dieser Umstand gab medial jiingst insbesondere
im Zusammenhang der Fufiball-Europameisterschaft 2020 (ausgetragen 2021) zu reden: Weil das
ungarische Parlament vor kurzem ein Gesetz billigte, dass die Informationsrechte von Jugendli-
chen im Hinblick auf Homosexualitit und Transgender verbietet, hat die Stadt Miinchen bei der
Europdischen Fuball-Union (Uefa) beantragt, die Miinchner Arena wihrend des Spiels zwischen
Ungarn und Deutschland in Regenbogenfarben erstrahlen zu lassen. Die Uefa lehnte den Antrag
ab mit der Begriindung, dass sie gemaf ihren Statuten eine »politisch und religios neutrale Orga-
nisation sei« und deshalb nicht mit einem derartigen Symbol auf die ungarische Gesetzesinde-
rung reagieren diirfe (vgl. Stroh, Uefa lehnt Regenbogen-Beleuchtung ab). Die Abfuhr bescherte
der Uefa eine groRe Welle internationaler Kritik, eben weil das Neutralitats-Verstindnis der Or-
ganisation in die Irre geht. Zuvor hatte die Uefa bereits in einer anderen LGBTQIA*-Angelegenheit
fur Aufruhr gesorgt: Weil DFB-Kapitin Manuel Neuer in den Spielen gegen Frankreich und Por-
tugal eine Spielfithrerarmbinde in Regenbogenfarben trug, monierte die Uefa einen Regelwerk-
Verstof3. Die Ermittlungen wurden indes nach kirzester Zeit eingestellt und Neuers Armbinde als
ein »Zeichen der Mannschaft fiir Vielfalt und damit als >good cause« bewertet« (Eberwein, UEFA
erlaubt Kapitansbinde).

26  Kurz vor Abgabe der vorliegenden Studie ist das Buch Schopfung durch Verlust der Systematikerin
und Vulnerabilitatsforscherin Hildegund Keul erschienen. In einem kurzen Abschnitt am Schluss
dieser Studie setzt sie sich auch mit Foucault'schen Heterotopien auseinander und fragt, ob er-
littene Wunden und Viktimisierungen »genau solche Orte« (a.a.0., 432) sind. Keul vermutet, dass
sich Heterotopien vor allem durch eine »ambivalente Transformationskraft« (ebd.) auszeichnen:
Heterotopien kénnten als »Orte der Verwundung« verstanden werden, »die einzelne Menschen
und ihre Gemeinschaften in ihrer Verwundbarkeit bloRlegen und damit einen anderen Umgang
mit Vulnerabilitit provozieren« (ebd.). Keul unterstreicht damit meine Heterotopie-Interpretati-

https://dol.org/10.14361/9783839468333-029 - am 14.02.2026, 09:24:52. - @

441


https://doi.org/10.14361/9783839468333-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

442

Fir das Sagbare!

menen an den Grenzen des Verstehbaren verpflichtet wissen und damit ihren Beitrag
fir die Abschaffung epistemischer Ungerechtigkeiten leisten, auf dass das Bezeugen ethi-
scher Ungerechtigkeiten nicht mehr das letzte 6ffentlich gesprochene Wort ist und hat.
Eine phinomenologische Theologie der Zeug_innenschaft wird all dies versuchen zu be-
herzigen, wird eine Theologie »mit dem Gesicht zur Welt«*” werden, weil sie aufgrund
ihres Horens und Sehens an ihr fremden Orten immer wieder neu und verandert zuriick
an den Ort der Universitit geht, um dort und dann wieder zuriick im 6ffentlichen Raum
selbst Zeug_innenschaft zubetreiben. Auch die Zeug_innenschaft der Hiobgestalt trans-
formiert sich durch die Konfrontation eines Hérens und Sehens von einem utopischen
Ort aus: Gott™* reagiert auf die Klagen und Anklagen Hiobs aus dem Wettersturm.

4.3. Vom Horen des Ohres und Sehen des Auges: Der Zeug_innenschafts-Ort
der Gottheit* und seine epistemische Funktion fiir die Hiobgestalt

Die Gottheit* des Hiobbuches begibt sich nicht an den Ort, von dem aus die Hiobgestalt
spricht, was indes nicht heift, dass sie* sich nicht auf den Boden der Tatsachen, nimlich
Hiobs Leid herunterlief3e. Hatte nimlich die Figur Elihu am Ende ihrer Reden noch ein-
mal die Ferne Gottes™ betont — »Gott schaut nicht einmal die Verstindigen des Herzens
an.« (Hi 37,24) —, so widerspricht das Hiobbuch mit seiner Gottesrede dieser Behaup-
tung: »Da reagierte der Ewige auf Hiob aus dem Wettersturm und sprach« (Hi 38,1). Da-
bei antwortet die Gottheit® Hiob nicht nur, lisst Hiob ihr* Zeugnis hiren, sondern sie*
antwortet aus dem Wettersturm, erscheint ihm also und lisst Hiob ihren® Ort sehen.?® Ob
es sich damit gleichsam um eine optisch-akustische Theophanie handelt, bleibt auf der
Ebene des Textes zumindest fragwiirdig, klar ist aber: Der Wettersturm ist die hor- und
sichtbare Zeug_innenschaft Gottes* gegeniiber Hiob. Anders als im Prolog, wo Gott* am
Ort einer himmlischen Versammlung lokalisiert wird (vgl. Hi 1,6), er* scheint also auch
einen doppelten Ort zu haben®, erweist der Ort Gottes™ seine* Rede als eine Erschei-

on, insofern ich solche Orte als besondere Zeug_innenschafts-Raume sozialer, gesellschaftlicher
und politscher Ungerechtigkeiten verstehe. In Keul, Heterotopien, bringt sie diese Uberlegungen
selbst ins Gesprach mit Schwulen Lebenswelten, bestimmt Heterotopien dabei aber ausschliefR-
lich negativ. Am Beispiel von crusing areas zeigt Keul, dass Heterotopien das »Gegenteil eines Safe-
Place«sind: »Menschen kommen extra vorbei, um die Schwulen mit den tbelsten Schmahworten
zu beschimpfen. Sie versuchen herauszufinden, wer zu diesen Beschimpften gehért, um sie an-
schlieRend verfolgen zu kénnen: am Arbeitsplatz, in der Familie, im 6ffentlichen Raum. Schlager-
trupps tauchen auf und toben ihre homophobe Aggressivitit aus.« (A.a.0.) Was diese Wahrneh-
mung und ihre zutreffenden Schlussfolgerungen fiir das in dieser Studie dargelegte Heterotopie-
Verstiandnis austragen, misste anderorts genauer erértert werden.

27  Metz, Memoria, 158.

28  Allerdings: Die Gottheit* antwortet nicht auf die Fragen, die Hiob gestellt hatte. »Doch die Tat-
sache allein, dass Gott zu Hiob spricht, ist eine Antwort, die Hiobs Bitte, er moge gehort werden
(Hi 31,35), erfiillt und Elihus Behauptung, Gott gebe auf Menschenworte keine Antwort (Hi 33,13),
widerlegt.« (Welz, Klage, 124.)

29  Zur Vorstellung eines doppelten Ortes Gottes®, vor allem im Anschluss an Jes 57,15, vgl. Frettléh,
Gottes doppelter Ort, wo allerdings ein Ort auf Erden lokalisiert wird, ndmlich »bei dem Zerschla-
genen und Gedemiitigten im Geist«.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-029 - am 14.02.2026, 09:24:52. - @



https://doi.org/10.14361/9783839468333-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Theologische Orte als entgrenzende Zeug_innenschaft

nung, als ein Phinomen Gottes*. Denn der Wettersturm (711y0/searah) als Manifestation
der Begegnung mit der Gottheit” begegnet in der Hebriischen Bibel auch im Zusam-
menhang der Erzihlung der Theophanie vor Ezechiel (Ez 1,4; vgl. 13,11.13) und gleichsam
in umgekehrter Richtung fihrt gemif 2Kon 2,1-11 Elija im Wettersturm zum Himmel
auf. Dass Gott™ im Sturm, aber auch im Gewitter erscheint, etwa um machtvoll die Fein-
de zu vernichten, begegnet aufierdem in Ri 5,4f., Ex 19,16-20, Nah 1,3, Sach 9,14-17, und
auch in den Psalmen findet sich die Vorstellung wiederholt (u.a. Ps 18,8-14, 50,3, 77,181).
Und mag die Gottheit*, so die Erzihlung in 1K6n 19, Elija nicht im Wettersturm erschei-
nen, sondern in einem leisen Wehen, einem »beredten Schweigen«*®, »hilt auch diese
Erzihlung den Sturm - nebst Feuer und Erdbeben - als méglichen Ort Gottes fest«.

Wie aber reagiert gemifd biblischem Bericht Hiob auf die sicht- und horbare
Zeug_innenschaft der Gottheit* am Ort des Wettersturmes? Gemessen an seinen frii-
heren Dialogen reagiert Hiob kurz und knapp, indem auch er Gott* etwas héren und
etwas sehen ldsst: »Schau, ich bin (zu) leicht. Was kann ich erwidern?«, und, gleichsam
als »gesprochene Gestex, »Ich lege meine Hand an meinen Mund..« (Hi 40,4).** Nachdem
die Gottheit* Hiob beredt von ihrer* Macht erzihlt hat, nimlich dass sie* die Welt
gestaltet und erhilt, bleibt Hiob keine andere Wahl, als zu schweigen: »Einmal habe ich
geredet und ich entgegne nicht mehr — ein zweites Mal und ich fiige nichts hinzu.« (Hi
40,5) Fiir Ebach ist das »kein Schweigen aus Uberzeugung. Daf$ seine Argumente nicht
durchdringen, weifd er — dafd sie falsch seien, bekennt er damit nicht. So ist auch V. 5
als Ausdruck eines Restes von Trotz zu lesen. Hiob hat gesprochen [...] Weiteres Reden
erscheint ihm zwecklos.«* Die Zeug_innenschaft der Gottheit* mag fiir Hiob hér- und
sichtbar sein, verstehbar ist sie nicht. Hiob versteht bestenfalls, dass er nicht verstehen
kann, seine Antwort ist gleichsam ein sokratisches olda obdx eidwq/oida ouk eidos — er
weif}, dass er nicht weif. Insofern er aber zukiinftig schweigen will, konnte Gott* den
Dialog an dieser Stelle abbrechen. Er* tut es indes nicht, sondern setzt ein zweites Mal
an — und spricht erneut vom Wettersturm aus (Hi 40,6).

Hiob antwortet anders auf die zweite Rede der Gottheit* als auf ihre* erste. Zwar
muss auch diese Antwort nicht als Widerrufung seiner Klage, seiner Zeug_innenschaft
widerfahrenen Leides verstanden werden, doch der Unterschied zur ersten Antwort liegt
darin begriindet, dass Hiob nun von Wissen spricht. Das Wortfeld y17/jada fiir »wissenc
taucht in seiner Antwort insgesamt dreimal auf: »Ich weif, dass du alles vermagst, und
kein Vorhaben ist dir verwehrt. Wer ist es, der den Plan verfinstert ohne Wissen? So habe
ich erzahlt — und erkannte nichts — zu wunderbar fiir mich und unbegreiflich.« (Hi 42,2f.)
Kurzum: »Hiob spricht also jetzt — anders als in seiner ersten Antwort — von einer Ein-
sicht, einem gewonnenen Wissen.«** Dass die Hiobgestalt bekennt zu wissen, dass Gott*
alles vermag, ist allerdings kein Bekenntnis zu einer Lehre, einer abstrakten Allmachts-
vorstellung, sondern es ist Ausdruck dessen, was Hiob erfahren hat — namlich durch die
Zeug_innenschaft Gottes™. Vor allem aber ist im Falle des Hiobbuches das entscheidende

30 Vgl. Ebach, Beredtes Schweigen.
31 Ebach, Streiten I, 123.

32 AaO,139.

33  Aa.0O.,140.

34 AaO,155.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-029 - am 14.02.2026, 09:24:52. - @

443


https://doi.org/10.14361/9783839468333-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

by

Fir das Sagbare!

Moment, das diesen Umschwung erwirkt, also Hiobs eigene Zeug_innenschaft wenden
lisst, insofern er ein Wissen gewonnen hat, der sichtharen und damit ortlichen Zeug_in-
nenschaft der Gottheit* geschuldet. Warum?

Die Antwort auf diese Frage findet sich in Vers 5, wo der biblische Hiob den Grund
fiir seine Erkenntnis, fiir sein neu gewonnenes Wissen, liefert: »Vom Horensagen hatte
ich von dir gehort, jetzt aber hat mein Auge dich geschaut.« (Hi 42,5) Bevor sich Gott*
Hiob am Ort des Wettersturms zeigt, kannte Hiob Gott* nur vom »Horen des Ohres«
(jix-vnw?/leschema ozen). Diese paronastische Wendung steht im Hebriischen fir Worte
und Erfahrungen, sprich Zeugnisse anderer und der Tradition.* Die Hiobfigur kann-
te Gott* bisher gleichsam nur aufgrund einer sekundiren Zeug_innenschaft. Doch jetzt
(Mny/ata), nachdem die Gottheit* durch ihren® Ort fiir Hiob sichtbar wurde, weif3 Hi-
ob. Der »synthetische Parallelismus«**qnx1 *°y/eni ra’atka (mein Auge hat dich gesehen)
bringt im Hinblick auf die Begegnung mit der Gottheit* zum Ausdruck, dass »nicht die
blof3e Sinneswahrnehmung mittels des Auges als eines korperlichen Organs, sondern die
Begegnung im personalen Sinn, die eine vertraute Gemeinschaft wirkt«*’, gemeint ist.
Denn »sehen« (X1/raah) steht in der Hebriischen Bibel nicht nur fiir ein visuelles Wahr-
nehmen, sondern fiir »oft komplexe Wahrnehmungsvorginge, die ganzheitliches Erle-
ben [..] ebenso umfassen wie eine genuine Nihe zum >Erkennen< und daraus resultie-
rend zum >Wissen<anzeigen (vgl. die hiufige Parallelstellung von ra’ah undjada’ [..J)<*®.

Indem die Hiobgestalt eine Begegnung mit Gott® bzw. seinem” Ort hat, sie sein®
Zeugnis nicht nur sekundir vermittelt durch die Tradition hért, sondern Gottes®
Zeug_innenschaft sicht- und persénlich erfahrbar fiir sie wird, gelangt sie zu Wissen.
Hiob wird von nun an Gott* anders bezeugen, weil sein Wissen angereichert ist durch
die Begegnung mit dem Ort Gottes™. Der Ort der Gottheit* — der Wettersturm — hat im
Falle Hiobs dazu gefiihrt, dass seine Zeug_innenschaft, sein Reden von der Gottheit*,
seine Theologie kiinftig eine andere sein wird — nimlich eine, die sich am Ort und in
der Zeit durch die hor-, sicht- und vor allem verstehbare Zeug_innenschaft Gottes®
verandert hat. Dieser Hiob kann »alt und lebenssatt« (Hi 42,17) sterben — auch wenn die
Narben, sein Trauma, bleiben und er nicht komplett wiederhergestellt wird.

Doch fiir die Leser_innen des Hiobbuches bleibt es auch heute noch dabei, dass der
Wettersturm eine Foucault’sche Heterotopie ist, zumal die biblische Hiobgestalt nicht
eigentlich den Inhalt seines Wissens, seines Erkennens verrit. Fir heutige Theologie
bleibt der Wettersturm das Zeugnis eines Phinomens an den Grenzen des Verstehba-
ren. Und damit bleibt auch und gerade die Gottheit* des Hiobbuches der Zeug_innen-
schaft ihrer Leser_innen und Rezipient_innen bediirftig. Es kime also darauf an, dass
Theolog_innen es in ihrem Bezeugen dem biblischen Hiob gleichtun.

35  Vgl. Fohrer, Das Buch, 534.

36  Gschwind, Kontingenzbewdltigung, 149.
37  Fohrer, Das Buch, 535.

38  Hartenstein, Vom Sehen, 19.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-029 - am 14.02.2026, 09:24:52. - @



https://doi.org/10.14361/9783839468333-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

