
4. Theologische Orte als entgrenzende Zeug_innenschaft

Wenn Zeug_innenschaft ein sprachliches Phänomen ist, insofern sich Menschen als

sprachlicheWesen nur dialogischmit und durch andere begreifen, braucht es in diesem

Lebensraum Orte, die Zeug_innenschaft ermöglichen, wie es ebenso gilt, Räume zu

benennen, in denen die Anerkennung von Zeug_innenschaft nicht möglich ist oder

gar verunmöglicht wird. Von (nicht nur) räumlichen Ausgrenzungen und damit einer

Unsichtbarmachung ihrer Zeug_innenschaft in besonderer Weise betroffen sind bis

heute LGBTQIA+-Personen, insofern ihr Fühlen, Handeln und Denken von der ver-

meintlichen Norm, nämlich derjenigen der Dominanzgesellschaft abweicht. Sexuelle

und geschlechtliche Differenzen spielen bis heute eine Rolle, weil ihre Akzeptanz und

Gleichberechtigung nach wie vor nicht vollumfänglich auf den Weg gebracht und er-

reicht ist. Zeug_innenschaft nun lässt sich als Phänomen beschreiben und als eine

ethisch-politische Praxis verstehen, die genau das leistet. Im öffentlichen Raum tut sie

dies gleichsam am doppelten Ort der Be- und Entgrenzung.

Damit Minoritäten einer Gesellschaft leben und sich entfalten können, bedürfen sie

einerseitsderSchutzräume.Gleichsamgestärkt durchdiesenOrt derBegrenzung, indem

etwaMenschen des LGBTQIA+-Spektrums sich gegenseitig bezeugen und so ihr Selbst-

verständnis stiften, bedürfen Minderheiten andererseits der Orte der Entgrenzung. Da-

mit Zeug_innenschaft ihr ethisch-politisches Potenzial entfalten kann,braucht es inner-

halb einerGesellschaftOrte,welche dieMöglichkeit bergen,das fürUnbetroffeneUnver-

ständliche verstehbar zu machen.Welche Konsequenzen hat Zeug_innenschaft sodann

in und für kulturelle und politische Räume? Welche Rolle nehmen Institutionen dabei

ein?WiemüssenOrte beschaffen sein,damit in ihnennicht nurZeugnis gegebenwerden

kann, sondern sie auch dieMöglichkeit bergen, ein Zeugnis anzunehmen?Was bedeutet

es,Zeug_innenschaft als eine fürdieZukunft gesicherte sowieZeugnisse sicherndeForm

desErinnerns zu verstehen?UndwasmachtZeug_innen zupolitischundnach ethischen

Ansprüchen Handelnden? Diese Fragen wurden in dieser Studie anhand der Positionen

Schmidts, Assmanns und Bauers erörtert.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-029 - am 14.02.2026, 09:24:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


430 Für das Sagbare!

4.1. Schmidt, Assmann und Bauer: Für die heterotopen Öffnungen
der Grenzen des Verstehbaren als Sicherung und Schaffung
einer gerechten Demokratie

Mit der Position Schmidts wurde gezeigt, wie sich Vertrauen im öffentlichen Raum

denken lässt, obwohl Vertrauen in der Regel eine vertraute, d.h. persönlich gestiftete und

gewollte Beziehung voraussetzt. Damit verbunden zeigt Schmidt auf, dass Zeug_innen-

schaft als soziale und damit zwar stets fehlbare Praxis zuverlässigesWissen generieren

kann, Zeug_innenschaft folglich eine epistemische Funktion hat. Diese bedingt al-

lerdings den Vertrauensvorschuss der Hörer_innen eines Zeugnisses. Schmidt zeigt,

dass es nachvollziehbare Gründe gibt, dieses Vertrauen als gegeben vorauszusetzen.

Denn gleichsam kontrastlogisch weist Schmidt nach, dass Misstrauen im Kontext der

Zeug_innenschaft nur dann plausibel ist, wenn von einer grundsätzlichen Neigung

der Menschen ausgegangen wird, das, was andere bezeugen, erst einmal anzuerken-

nen. Schmidt weist außerdem auf, dass das damit gleichwohl eingeräumte Recht der

Hörer_innen, aufgrund der Fallibilität des Zeugnisses als Wissensquelle Misstrauen zu

äußern, produktiv ist: Es verstrickt die Hörer_innen in einen Lernprozess, an dessen

Ende im besten Falle Wissen steht. Allerdings muss dafür an den Grenzen des Versteh-

baren von einer asymmetrischen Reziprozität von Ethik und Episteme ausgegangen

werden: Wer sich in der Situation wiederfindet, von etwas zu zeugen, das aufgrund

fehlender Erfahrungen oder nicht vorhandenen Wissens seitens der Hörer_innen auf

Unverständnis stößt bzw.wegen Stereotypen,Vorurteilen und falschemWissen gar nicht

erst gehört werden will, wird nicht nur Opfer hermeneutischer, sondern auch episte-

mischer Ungerechtigkeiten. Wenn unbegründete Vorurteile darüber entscheiden, ob

Zeug_innen kompetent sind oder nicht, kann das in ethischer Hinsicht »verhängnisvoll

[sein, MK], weil es für eine Person verletzend sein kann, wenn ihr […] kein Glaube ge-

schenkt wird« (EE 196). Abermit dieser ethischenVerletzung geht ebenso ein epistemischer

Verlust einher, weil sie sich auch und gerade darin zeigt, dass Aussagen von Zeug_innen

nicht als Wissen ernst genommen werden. Die Konsequenzen dieser Missachtung

zeigen sich denn auch imWissenszustand einer Gesellschaft.

Die Erörterung der Arbeiten Assmanns knüpfte daran an und wies auf, wie an

Zeug_innenschafts-Orten kollektiv über die Folgen von Zeugnissen gestritten, ihr be-

zeugtes Wissen, ihr Erkenntnisgewinn ausgehandelt wird, sodass eine Gesellschaft

sich darauf auch in Zukunft beziehen kann und will. Mit Assmann wurde der Blick

auf das Erinnern gelenkt und gezeigt, inwiefern sich dieses als eine Form sekundärer

Zeug_innenschaft verstehen lässt. Mehr noch: Der politische Ort der Zeug_innenschaft

ist das Gedächtnis – ein in die Vergangenheit ausgedehnter Besinnungsraum. Um

allerdings zu verstehen, wie individuelles Bezeugen zu kollektivem Erinnern führt, un-

terscheidet Assmann zwischen dem Gedächtnis des Individuums, der sozialen Gruppe,

des politischen Kollektivs der Nation und der Kultur. Während sich individuelles und

soziales Gedächtnis im Wechsel der Generationen »von unten« immer wieder auflösen

und sich durch eine starke Vielstimmigkeit auszeichnen, ist das politischeGedächtnis eine

stärker vereinheitlichte Konstruktion,weil es in öffentlichen Institutionen verankert ist.

Aufgrund dieser Vereinheitlichung von Zeugnissen im politischen Gedächtnis bedarf

https://doi.org/10.14361/9783839468333-029 - am 14.02.2026, 09:24:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Theologische Orte als entgrenzende Zeug_innenschaft 431

es darum ebenso des kulturellen Gedächtnisses, in dem die symbolische Vermittlung eher

individuell stattfindet, d.h., hier sind die Loyalitätsbindungen weniger stark und die

Vereinheitlichung einer Wir-Identität ist nicht das oberste Ziel. Durch den Dialog am

Ort des kulturellen Gedächtnisses – nämlich zwischen dem Speicher- und Funktions-

gedächtnis – wird im öffentlichen Raum immer wieder über Zeugnisse gestritten und

ihrWert und ihre Funktion ausgehandelt.

Mit Bauer wurde schließlich nachgewiesen, wie (sich) dieser Aushandlungsprozess

die Multiperspektivität und Polyphonie der Zeug_innenschaft und ihrer Zeugnisse

bewahren kann, insofern gegenwärtige westliche Gesellschaften gemäß Bauer zu einer

starken Ambiguitätsintoleranz tendieren. Ob die Multiperspektivität und Polyphonie

individueller Zeugnisse nicht nur Eingang ins politische und kulturelle Gedächtnis erlan-

gen, sondern überhaupt erst von einem Kollektiv gehört werden, hängt im Anschluss an

Bauer davon ab, wie ambiguitätstolerant eine Gesellschaft ist. Bauers Konzept der kul-

turellen Ambiguität zeigt, dass es auch und gerade im öffentlichen Raum dabei bleibt,

dass nicht alle Zeugnisse für alle verständlich sind und sein müssen. Auch in einer

Gesellschaft gibt es Grenzen des Verstehbaren. Insofern Bauer aber für eine stärkere

kulturelle Ambiguitätstoleranz plädiert, begünstigt er die Koexistenz sich widerspre-

chender Zeugnisse. Durch Orte der Ambiguität wird die Hörbarkeit von Zeugnissen

auch im öffentlichen Raum gewährleistet. Das, was an dem einen Ort unverständlich

bleibt, kann darum seine Bedeutung gegebenenfalls an einem anderen Ort umso mehr

entfalten. Mehr noch: Ambiguitätstoleranz bedingt, dass diese Orte innerhalb einer

Gesellschaft von anderen akzeptiert werden. In dieser Hinsicht sind Ambiguitätsorte

auch und insbesondere Schutzorte, die das Kollektiv einer Gesellschaft bereitzustellen

hat. Allerdings, und darin liegt die Schwäche von Bauers Konzept, lässt diese Koexistenz

eine Kooperation vermissen. Wenngleich Ambiguität Akzeptanz und damit Anerken-

nung ermöglicht, so garantiert sie nicht zwingend Erkenntnis, d.h., sie generiert nicht

automatisch Orte-überschreitendesWissen.

Die Erörterungen der drei Positionen mündeten darum letztlich in einem Plädoyer

für Foucault’scheHeterotopien,weil das,was die drei Positionen verbindet, die Tatsache

ist, dass sichmit ihnen Zeug_innenschaft nicht vollumfänglich gleichzeitig als versteh-,

sicht- undhörbar an einemOrtundmit politischenFolgendenken lässt.Das leisten zwar

auchHeterotopiennicht,aber sie lassen sichalsSeismografen sowohl fürdieGefährdun-

gen als auch die Sicherung und Schaffung einer gerechten Demokratie deuten, weil sie

zwar einerseits Zeug_innenschaft ermöglichen, andererseits aber – gerade in ihrer be-

wahrendenAlterität –darauf hinweisen,dass es noch immer zu vieleOrte gibt, andenen

die Anerkennung von Zeug_innenschaft nicht möglich ist oder gar verunmöglicht wird.

Kurzum: Durch Heterotopien werden die Grenzen des Verstehbaren sichtbarer und da-

mit durchlässiger.

Was also kanndieTheologie aus demphänomenologischenKonnex vonZeug_innen-

schaft und Orten sowie den damit einhergehenden Reflexionen Schmidts, Assmanns

und Bauers lernen? Mindestens ein Zweifaches, nämlich im Hinblick auf das theolo-

gische Handeln sowie ihre(n) Ort(e) innerhalb des öffentlichen Raumes. Denn wenn

Zeug_innenschaft eine ethisch-politische Praxis ist, muss sich eine entsprechende

phänomenologische Theologie der Zeug_innenschaft fragen, wie sie dem ethischen

Anspruch von Phänomenen der Zeug_innenschaft an den Grenzen des Verstehbaren

https://doi.org/10.14361/9783839468333-029 - am 14.02.2026, 09:24:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


432 Für das Sagbare!

Folge leistet, d.h. diesen praktisch umsetzt. Wie sich ebenso fragen lässt, inwiefern

Theologie Orte der Be- und Entgrenzung schafft, wenn jene Zeug_innenschaft dieser

konstitutiv bedarf. Oder anders formuliert und beide Aspekte auf eine Frage gebracht:

Was macht die Theologie in ihrem Handeln zu einem doppelten Ort ethisch-politischer

Zeug_innenschaft?

4.2. Vom theologischen Umgang mit der Öffentlichkeit – oder:
Zum theologischen Handeln am doppelten Ort der Be- und Entgrenzung

Kein_e Zeuge_Zeugin lebt für sich alleine. Ihr_sein Leben ist immer schon verwoben in

zwischenmenschliche Beziehungen und soziale Ordnungen. Überhaupt sind mensch-

liche Lebensformen nicht denkbar ohne Kommunikation der jeweils von ihnen Betrof-

fenen. Um kulturelle Zeichen- und Symbolsysteme gebrauchen zu können, müssen al-

lerdings Handlungskompetenzen ausgebildet werden.1 Der Stoff zur Ausbildung dieser

Handlungskompetenz sind die Zeugnisse anderer, und für Assmann vollzieht sich diese

Ausbildung an vier Orten, nämlich im individuellen, sozialen, politischen und kulturel-

len Gedächtnis. Aus ihnen schöpfen Menschen das, was sie brauchen, um in der Welt

handeln zu können. Zunächst durch die Zeugnisse der eigenen, nicht nur biologischen

Familie sowie derGeneration, in dieMenschenhineingeborenwerden, lernenMenschen

sich selbst und ihre Mitmenschen zu verstehen. Das eigene Selbstverständnis und die

Sozialisierung mit anderen sind damit zwei Seiten ein und desselben Vorgangs. Gera-

de weil sie das sind, ist das Zusammenleben aber auch fragil und spannungsvoll. Die-

se Fragilität und Spannung werden potenziert durch das politische und kulturelle Ge-

dächtnis.Während nämlich am Ort des individuellen und sozialen Gedächtnisses Men-

schen mit Zeugnissen konfrontiert werden, von denen sie selbst (existentiell) betroffen

und die ihnen damit gleichsam vertraut sind, so führt der Übergang zum politischen

und kulturellen Gedächtnis »über einen Bruch und Abgrund« (LS 34). Denn die Zeug-

nisse des politischen und kulturellen Gedächtnisses »repräsentieren eine ›entkörperte‹

Erfahrung, die von anderenwahrgenommen und angeeignet werden kann, die diese Er-

fahrung nicht selbst gemacht haben« (LS 34). Wo dies gelingt, der Bruch zwischen indi-

viduellem und kollektivem Gedächtnis überwunden wird, geschieht darum sekundäre

Zeug_innenschaft.

DieGrundbedingungdieser imöffentlichenRaumist ihre Institutionalisierung,weil

Institutionen »soziale Einrichtungen in Gestalt von Gebäuden, Organisationen,Hierar-

chien, Bürokratien und besoldetem Personal [sind],mit derenHilfe kulturelle Entschei-

dungen aufDauer gestelltwerden« (LS238).2 Kürzer: Institutionen sindOrte sekundärer

Zeug_innenschaft. Damit das Wissen aus Zeugnissen im kulturellen Gedächtnis ange-

eignetwerdenkann,müssen sie als solche anOrteneinerseits aufbewahrtwerden–dafür

steht das Speichergedächtnis–undZeugnissemüssen andererseits inderZeit aufgeführt

1 Vgl. Danz, Systematische Theologie, 240f.

2 Dabei weitet Assmann den Institutionsbegriff, wie gezeigt, auch auf Formen gemeinschaftlichen

Handelns aus, bezieht ihn folglich nicht ausschließlich auf real-physische Einrichtungen oder Or-

ganisationen.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-029 - am 14.02.2026, 09:24:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Theologische Orte als entgrenzende Zeug_innenschaft 433

werden, um angeeignet zu werden bzw. umWissen daraus für das eigene Denken und

Handeln zu ziehen – dafür steht das Funktionsgedächtnis. Im Speichergedächtnis fin-

det sekundäre Zeug_innenschaft als »materiale Repräsentation«, im Funktionsgedächt-

nis durch »symbolische Praktiken« (LS 58) statt. Für eine entsprechende phänomenolo-

gische Theologie der Zeug_innenschaft bedeutet dies, dass ihr vornehmlicher Ort erst

einmal die Universität bzw. die Theologische Fakultät ist, weil diese eine Institution im

öffentlichen Raum ist.

Eine theologische Fakultät lässt sich als Speichergedächtnis verstehen, insofern sie

garantiert, die Zeugnisse der Geschichte und Tradition der Theologie aufzubewahren.3

In den Bibliotheken und Archiven von theologischen Fakultäten werden Zeugnisse ge-

sammelt, die entweder bereits aufgeführt und darum so für die Zukunft gesichert wer-

den oder aber ihre Stunde gleichsam noch vor sich haben, also darauf warten, vonTheo-

log_innen erforscht zu werden. Das theologische Speichergedächtnis ist sodann ein Ar-

chiv, das sich der Sicherung und Aufführung von Zeugnissen verschrieben hat. Als sol-

ches bleibt es zwar immer auch mangelhaft, aber es zielt darauf, Theolog_innen eine

möglichst breite Auswahl an Zeugnissen zur Verfügung zu stellen, um am Ort der Uni-

versität lernen und lehren, d.h. Forschung und Lehre betreiben zu können. Kurzum:

Theologisches Handeln – Forschen und Lehren – setzt ein Speichergedächtnis an Zeug-

nissen voraus. Haben nun Theolog_innen in ihrer theologischen Existenz, ihrem Sein

als Hörer_innen von Zeugnissen aus Vergangenheit und Gegenwart sich die notwendi-

ge Sachkompetenz und das erforderliche Fachwissen erworben, werdenTheolog_innen

einFunktionsgedächtniskuratieren.LehrendederTheologie stellenbeispielsweise einen

Semesterapparat oder eine Literaturliste zusammen, indem sie aufgrund ihrer Kompe-

tenz darüber entscheiden,welche Zeugnisse zur Ergründung eines sich theologisch stel-

lenden Problems im Rahmen einer Lehrveranstaltung gehört, also gelesen werden sol-

len,umdannmit ihnen ineinenDialogeinzutreten,sie also inder theologischenSprache

methodisch zu erfassen.

Die Lehrenden tun dies allerdings auch und gerade auf dem Hintergrund ihres in-

dividuellen und sozialen Gedächtnisses. Welche Zeugnisse der theologischen Tradition

Theolog_innen aus dem Speichergedächtnis für das Funktionsgedächtnis auswählen,

hängt von ihrer Sozialisierung und ihrer Zugehörigkeit zu einer bestimmten Generati-

on ab. Damit aber kann es zu Brüchen zwischen Lehrenden und Lernenden derTheolo-

gie kommen,wenn sie sich in ihrenGedächtnissen zu stark voneinander unterscheiden.

Und ganz grundsätzlich ist dies bei einerTheologie, die sich als Phänomen an den Gren-

zen des Verstehbaren versteht, aufgrund der genannten Differenz zwischen Geschichte

und Normativität die Ausgangslage theologischen Handelns. Im Hinblick auf das Ver-

hältnis von Lehrenden und Lernenden derTheologie tragen nun Erstere zwar damit da-

zu bei, dass das Gedächtnis der Lernenden sich weitet, aber insofern im kulturellen Ge-

dächtnis –unddiesem ist dieTheologie zuzurechnen4 –gemäßAssmanndie Aneignung

von Zeugnissen stärker individuell stattfindet, hat sie dieser Aneignungmöglicherweise

3 Ritschl, Logik, 107, hat im Anschluss an J. Assmann den christlichen biblischen Kanon als Speicher-

gedächtnis definiert. Das zeigt die dem Speichergedächtnis immer schon eingeschriebene Selek-

tivität, verdankt sich doch der Kanon einem langen Aushandlungsprozess.

4 Vgl. Valentin, Wir sind.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-029 - am 14.02.2026, 09:24:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


434 Für das Sagbare!

gleichsam auf die Sprünge zu helfen. Das geschieht, wie gezeigt, durch Sicherungsfor-

men derWiederholung und Sicherungsformen der Dauer.

Beispiele für Institutionen, die auf die Sicherung der Wiederholung ausgerichtet

sind, sind für Assmann lebendiges Brauchtum, Traditionen, Riten, Zeremonien sowie

ihre Anlässe in Jahrestagen und Gedenkjahren.5 Solche Institutionen sind Räume der

»organisiertenWiederkehr vonVergangenheit« (LS233) in der Zeit. Für eine entsprechen-

de phänomenologische Theologie der Zeug_innenschaft bedeutet das, dass sie zur Ver-

mittlung von Wissen Formen des Performativen zu suchen hat. Um den anfänglichen

BruchzwischenVergangenheit undGegenwart,zwischenLehrendenundLernendender

Theologie zu überwinden und denWert und die Funktion von Zeugnissen zu erkennen,

kann es hilfreich sein, die vergangene Zeug_innenschaft im wortwörtlichen Sinne zu

wieder-holen.6 Um es an einem konkreten Beispiel zu veranschaulichen: Zum besseren

Verständnis von Zeugnissen des christlichen Pilger_innenwesens könnten Theolog_in-

nen selbst Teile des Jakobsweges laufen. Es könnte nämlich sein, dass Theolog_innen

dann besser nachvollziehen können,warum sich die römisch-katholischen Jurassier_in-

nen durch ihr Pilgern zur Statue vonNotre-Dame inVorbourg bei Delsbergwährend des

Kulturkampfes als eigenes Volk fühlten,7 weil Theolog_innen durch das selbst vollzoge-

ne Pilgern als Gruppe die Erfahrung machen, dass gemeinsames Laufen Gemeinschaft

stiften kann.

Das Gleiche gilt für die Sicherungsformen der Dauer, deren Institutionen Denkmä-

ler, Museen, Bibliotheken, Archive, Gedächtnisorte und Gedenkstätten sind. Theologi-

sche Lernveranstaltungen können zwar Räume schaffen, in denen über Orte berichtet,

das erforschte Leben an diesen Orten durch Sprache bezeugt wird, sie vermögen aber

gemäß Assmanns Unterscheidung des Gedächtnisses der Orte und des Gedächtnisses

derMonumente nie das deiktische »Hier« zu vermitteln.Dazumüssen theologische Or-

te aufgesucht werden, weil an ihnen vor Ort »menschliche Schicksale, Erfahrungen, Er-

innerungen« (LS 218) haften.8 Denn Orte werden zuweilen überhaupt erst dadurch ver-

5 Rituale sind bekanntlich die »Ursprache der Religion« (Jetter, Symbol, 93), weil sie mit der Insze-

nierung von Klang, Bewegung, Farbe und Geruch im Unterschied zur sprachlichen Symbolik bei

Menschen sehr viel stärker Gefühle hervorrufen können. Weil ich Theologie vornehmlich als Wis-

senschaft erörtere, lasse ich im Folgenden Ritual-Theorien unberücksichtigt, weil sie in der Regel

im Kontext einer religiösen Institution bedacht werden. Zum theologischen Gehalt von Ritualen

gerade auch für die wissenschaftliche Theologie vgl. Link, Die Gestaltungwerdung.

6 Theologie schafft damit einen Assmann’schen Raum der Rückkoppelung (s. oben IV.3.4.), und das

Performativ lässt sich als (Re-)Kontextualisierung verstehen. Zu Formen der Kontextualisierung

im Theologiestudium vgl. Meireis, Theologiestudium, 33, der sie als denjenigen Prozess versteht,

»durch den die Theologie kritisch in einem neuen Kontext Gestalt gewinnt, ihr Verständnis neu

Fleisch werden lässt und dabei erleuchtet und transformiert wird«.

7 Vgl. Wildermann, Art. Pilgerwesen.

8 Vor allem im Kontext der Religionspädagogik gibt es eine Fülle an Forschungen zur theologischen

Bedeutsamkeit vonOrten. Vgl. zur EinführungRoggenkamp, Art. Orte. So hat etwa Schoberth, Reli-

giöses Lernen, anhand des Klosters Lorsch gezeigt, wie sich historischeOrte didaktisch erschließen

lassen. Vgl. auch das Projekt theos des Instituts für Historische Theologie der Universität Bern, das

sich zumZiel gesetzt hat, Orte der Schweiz undmit Schweiz-Bezug auf ihren theologischen Gehalt

hin zu untersuchen. In Form eines elektronischen Archivs werden kontinuierlich Orte mit theolo-

gischen Bedeutungen gesammelt.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-029 - am 14.02.2026, 09:24:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Theologische Orte als entgrenzende Zeug_innenschaft 435

stehbar, dass sie begangenwerden.Orte sind begehbar –darin liegt ihre besondere epis-

temische Funktion.

Auch dafür ein Beispiel: Um sich vorstellen zu können, wie Menschen des frühen

Mönchtums gelebt haben, kann es für Theolog_innen lohnenswert sein, die Lauren der

Judäischen Wüste zu besuchen. Dieser Ort verbindet nämlich gleichsam beide Aspek-

te, die sekundäre Zeug_innenschaft amOrt ermöglichen: Aufgrund der archäologischen

FundewurdederOrt einerseits erforscht undmit den literarischenQuellen abgeglichen.

Heutige in den Felswänden noch sichtbare Überreste der Zellen wurden stehen gelas-

sen. Damit wurde ein Raum des Erinnerns geschaffen, insofern die Überreste sichtbar

und zugänglich gelassen wurden, damit sie von der Öffentlichkeit aufgesucht werden

können.9 Andererseits werden aber Quellen vonMönchen (oder über sie), ihr schriftlich

fixiertes Zeugnis also, das von der Einsamkeit, der Enthaltsamkeit und der Acedia er-

zählt, fürTheolog_innen anders erfahrbar, wenn sie selbst in der Hitze und Trockenheit

der Wüste stehen, die Stille des Ortes und das wenig fruchtbare Land erleben sowie die

Abgeschiedenheit und Isolation der einzelnen Zellen sehen.10

Was folglich eine phänomenologische Theologie der Zeug_innenschaft am Ort der

institutionellen Fakultät auszeichnet, ist, dass sie in ihrem theologischen Handeln des

Forschens und Lehrens universitäre Grenzen überschreitet. Sie betreibtTheologie in der

Zeit, indem sie nach performativen Formen sucht, in denen Wissen aus theologischen

Zeugnissen individuell angeeignet werden kann. Und sie betreibt Theologie am Ort, in-

dem sie nicht nur Orte als Räume gestaltet und so ihre Geschichte konserviert, sondern

auch Orte aufsucht, um an ihnen die Texte, Artefakte, Vorstellungen und Traditionen

ihrer Wissenschaft noch einmal anders verstehen zu können, weil an Orten Raum und

Zeit zusammenkommen.Während sodanndas theologische Speichergedächtnis für den

Ort der Begrenzung steht, insofern er überhaupt erst die Grundlage wissenschaftlichen

Arbeitens und damit theologischen Handelns schafft, so zielt das theologische Funkti-

onsgedächtnis auf eine Entgrenzung ihrer Zeugnisse.

Allerdings: Die Be- und Entgrenzung bezieht sich tendenziell stärker auf das der

Theologie Vorgegebene, auf das, was ihr durch die Geschichte aufgetragen ist. Zwar

hat die Theologie als Phänomen an den Grenzen des Verstehbaren ihre Zeugnisse zum

besseren Verstehen in der Zeit und an den Orten gleichsam zu entgrenzen, doch wie be-

reits für das Sein der Theologie und ihre Sprache gilt auch für ihre Orte im Anschluss

an die interdisziplinären Zeug_innenschafts-Diskurse, dass sie sich insbesondere vom

Arendt’schen Zwischen, nämlich den jeweils in ihrer Zeit bezeugten Ungerechtigkeiten

und damit auch von deren Orten ins Wort fallen lässt. Diese Orte sollen die Grenzen

ihrer eigenen, theologischen Orte durchlässig machen. Sie zwingen folglich eine theo-

logische Fakultät gleichsam dazu, ihre eigenen Grenzen auch im Hinblick auf das ihr

erst einmal Fremde und Unbekannte zu überschreiten.

Die daraus folgende Frage lautet darum: Was bedeutet es für eine phänomenologi-

scheTheologie der Zeug_innenschaft, wenn Fricker attestiert, dass die Diskriminierung

einer Institution aufgrund ihrer oft ungerechten Strukturen diskriminierender ist als

9 Vgl. zur Ortslage des Judäischen Mönchtums ausführlicher Keel/Küchler, Orte, 479–485.

10 Dabei ist etwa an die von Cyrill von Skytopolis (525–560) über einige dort lebende Mönche wie

Sabas oder Euthymius verfassten Heiligenviten zu denken.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-029 - am 14.02.2026, 09:24:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


436 Für das Sagbare!

die Summe ihrer diskriminierenden Individuen? Allem voran, dass die Theologie Orte

mitten unter den Menschen braucht, um erkennen zu können, warum ihre eigenen In-

stitutionenmöglicherweise selbst andere diskriminieren. Sie braucht Ortemitten unter

denMenschen,weilMissstände sich hörenund sehen lassen, auchwennMenschennicht

selbst von ihnen direkt betroffen sind: auf der Straße oder im Netz, in Schulen und am

Arbeitsplatz, abends oder am helllichten Tag, unter Fremden und Freund_innen, in der

Sprache, im Denken und im Fühlen.

Der andere maßgebliche Ort neben der Universität für eine phänomenologische

Theologie der Zeug_innenschaft ist darum der öffentliche Raum – der Raum neben der

Universität, die selbst zum öffentlichen Raum gehört. Es ist folglich der Raum, in dem

die Zeugnisse der Theologie nur eine Option sind.11 Theologisches Handeln ist in dieser

Hinsicht der Verzicht auf einen eigenen Raum. Oder anders formuliert: Der Raum-

Verzicht ist Raum-Gabe. Die Theologie tritt folglich in der Weise in den öffentlichen

Raum, dass sie erst einmal zurücktritt, keinen Raum nimmt, sondern Räume anderer

betritt oder, vorsichtiger formuliert, umEinlass in diese bittet. Dafür wird sie einerseits

im Sinne Frickers und im Anschluss an Schmidt ein proaktives Zuhören an den Tag

legen und auf eine Hermeneutik des Verdachts verzichten. Und sie wird andererseits

eines hohen Maßes an Ambiguitätstoleranz bedürfen, weil ihr das, was sie in diesen

Räumenund an diesenOrten zuGesicht und zuGehör bekommt,möglicherweise fremd

sein wird. Ihr Handeln ist damit, theologisch gesprochen, eine φιλοξενία/philoxenia,12

eine Fremdenliebe. Sie wird sich nämlich, im Anschluss an Bauer formuliert, gleichsam

gleichzeitig machen, d.h. lernen, unterschiedliche Normen, Vorstellungen und Ideen

gleichzeitig zu akzeptieren.

Der Unterschied zwischen Toleranz im ethisch-sozialen Sinn und Ambiguitätstole-

ranz besteht für Bauer darin, dass Toleranz »eine Situation der Eindeutigkeit« (KA 29)

voraussetzt: Tolerant ist, wer Formen anderen Seins und Handelns – andere Ansichten,

Herkunft, Sexualität,Moral, Religion etc. – unangetastet akzeptiert und stehen lässt. To-

leranz ist folglich dort gefordert, wo etwas oder jemand von bereits vorhandenen Deu-

tungen, Wertungen und Normen abweicht. Sie ist damit ein nachträgliches Phänomen

bzw. eine Tätigkeit und eine Haltung, die sich imNachhinein zur eigenen und eindeuti-

gen Positionierung ergibt. Ambiguitätstoleranz hingegen meint, dass unterschiedliche

Formen des Denkens, Handelns und Seins gleichzeitig akzeptiert werden.

Nun ist es der Theologie, wie auch per se allen Menschen, nicht komplett möglich,

auf den eigenen Standpunkt zu verzichten und Vorurteile völlig zu ignorieren, doch die

Gleichzeitigkeit lässt sich einüben, indem die Theologie Orte und Räume aufsucht, die

11 In Anlehnung an Taylor, Ein säkulares Zeitalter, 14, formuliert, welcher den »Wandel hin zur Sä-

kularität« darin sieht, »dass man sich von einer Gesellschaft entfernt, in der der Glaube an Gott

unangefochten ist, ja außer Frage steht, und dass man zu einer Gesellschaft übergeht, in der die-

ser Glaube eine von mehreren Optionen neben anderen darstellt«.

12 Vgl. Heyden, Hain, 35, welche die philoxenia im Anschluss an die biblische Geschichte des Besuchs

dreier Engel bei Abraham (Gen 18,1-5) und inAuseinandersetzungmit archäologischen Fundendes

OrtesMamre und historischenQuellen dazuwie folgt versteht: »Es geht […] bei der φιλοξενία nicht

allein um eine Tat oder ein moralisches Gebot, sondern um die Geisteshaltung, die der Aufnahme

und Bewirtung von Fremden zugrunde liegt und sie befördert.«

https://doi.org/10.14361/9783839468333-029 - am 14.02.2026, 09:24:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Theologische Orte als entgrenzende Zeug_innenschaft 437

anders als sie selbst bezeugen. Orte dieser Zeug_innenschafts-Theologie sind darum ei-

nerseits Institutionen anderer Religionen und anderer Konfessionen. Eine Zeug_innen-

schafts-Theologie besucht Synagogen undMoscheen, sie betritt hinduistische und bud-

dhistische Tempel. Sie lässt sich einladen zu Pessach und zu Id al-Adha, bestaunt die

Farben des Frühlingswährend desHoli-Festes und lauscht den Klängen des Vesakhs. Ei-

ne evangelische Theologie wird außerdem orthodoxe, christ- und römisch-katholische,

anglikanische, apostolische, altgläubige, nichttrinitarische und dissenterische Orte und

Räume ergründen und ihre Zeugnisse sehen und hören.

Andererseits und insbesondere wird eine phänomenologische Theologie der

Zeug_innenschaft aber auch Orte und Räume suchen, an denen soziale, gesellschaftli-

che und politische Ungerechtigkeiten mit Händen greifbar werden: Heterotopien der

Abweichung, der Krise und der Illusion. Orte einer phänomenologischen Theologie

der Zeug_innenschaft sind darum Altersheime, Gefängnisse und Psychiatrien. Es sind

Notschlafstellen, Gassenküchen und Drogenabgabestellen. Räume einer Zeug_innen-

schafts-Theologie finden sich amSterbebett, imGebärsaal und in Jugendtreffs.Und eine

solche Theologie wird auch Heterotopien der Illusion betreten: Sie lässt sich von Drag-

Shows herausfordern und trinkt das Feierabendbier in einer Schwulenbar. Sie setzt sich

ins House of Books des Zürcher Regenbogenhauses und liest Queere Bücher, Zeitschrif-

ten und Comics. Sie geht in der Menschenmenge eines Pride-Umzuges unter und tanzt

auf einer Boyahkasha-Party bis in die frühen Morgenstunden. Eine phänomenologi-

sche Theologie der Zeug_innenschaft nimmt an Trans-Kongressen teil und beobachtet,

wie am Lesben-Stammtisch diskutiert wird. Und weil eine der Grundbedingungen

Foucault’scher Heterotopien ist, dass, wer nach drinnen kommt, sich notgedrungen

mit dem Ort außerhalb von ihnen, mit dem Draußen beschäftigen muss, hat sich eine

Zeug_innenschafts-Theologie zurück am Ort der Universität zu fragen, was sie aus

jenen Besuchen von Orten und dem Ein- und Betreten anderer Räume lernt. Denn

wenn die Spannung zwischen dem Drinnen und Draußen stabilisierend auf Ersteres,

destabilisierend auf Letzteres wirkt, wird sich dieTheologie fragenmüssen, warum das

Zeugnis und ihre Zeug_innen außerhalb jener Orte und Räume, also bei sich selbst nicht

oder zu wenig zu hören und zu sehen sind.

Durch das gleichsam nun durch andere Orte entgrenzte Sehen undHören fragt eine

Zeug_innenschafts-Theologie, inwiefern ihre eigene Institution – die theologische Fa-

kultät – aufgrund ihrer Strukturen und dem, was sie bezeugt, ungerecht und diskrimi-

nierend ist. Die Hinterfragung ihres eigenen Ortes zielt darauf zu fragen, inwiefern ihr

Ort begrenztundbegrenzend ist unddamit zuepistemischenUngerechtigkeiten führt.13

Diese Infragestellung hatKonsequenzen fürmindestens zwei Bereiche,nämlich die Per-

sonen, die an diesemOrt handeln, und die Inhalte, die diese vermitteln.Wieder verbin-

det sich folglich Forschen und Lehren, jetzt aber perspektiviert durch die Erfahrungen

in anderen Institutionen, an anderen Orten.

Eine Grundeinsicht der Zeug_innenschaft im öffentlichen Raum und dort an den

Grenzen des Verstehbaren liegt darin, dass die Zeugnisse von Menschen, die aufgrund

13 Zeug_innenschafts-Theologie lässt sich in dieser Lesart als Beitrag zu sozialer Nachhaltigkeit ver-

stehen. Vgl. dazu Wendt, Utopien, der soziale Nachhaltigkeit unter topologischen Gesichtspunk-

ten erörtert.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-029 - am 14.02.2026, 09:24:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


438 Für das Sagbare!

ihrer sexuellenOrientierung, ihrer geschlechtlichen Identität, ihrerHautfarbe, ihrer na-

tionalen oder religiösen Zugehörigkeit von der Norm der Dominanzgesellschaft abwei-

chen, noch immer zu wenig sicht-, hör- und verstehbar sind. Diese sowohl bewusste als

auch unbewusste Marginalisierung der Zeug_innenschaft von Minderheiten durch die

Dominanzgesellschaft ist nicht nur verletzend für Erstere und damit ethisch ungerecht,

sondern sie ist epistemisch betrachtet verhängnisvoll für den Wissensstand einer Gesell-

schaft. Wenn nun aber die Universität in postmodernen, westlichen Gesellschaften die

Institution verbindlichen Wissens ist,14 müsste es gerade diese sein, der dieser Miss-

stand zu denken gibt. Die Universität zeichnet sich nämlich insbesondere dadurch aus,

dass sie von sich beansprucht, ein Ort allgemeinenWissens zu sein.Was in unterschied-

lichenWissenschaften erforscht und gelehrt wird, zielt darauf, das Licht der Öffentlich-

keit zu erblicken.

Ungerechten und diskriminierenden Strukturen kann eine theologische Fakul-

tät darum in der Weise entgegenwirken, dass sie sich um einen möglichst diversen

Lehrkörper bemüht. Eine theologische Fakultät, die Wert auf ein gerechtes Geschlech-

terverhältnis legt und an der beispielsweise LGBTQIA+-Personen, Schwarze und POC

forschen und lehren, wird schon alleine deshalb sozialen, gesellschaftlichen und po-

litischen Ungerechtigkeiten entgegenwirken, weil diese Menschen ihre Forschungen

und ihre Lehre aufgrund eines individuell, aber vor allem sozial und kulturell von

der Dominanzgesellschaft abweichenden Gedächtnisses betreiben.15 Aufgrund ihrer

Sozialisierung und Prägung nehmen sie die Zeugnisse der Geschichte und Tradition

tendenziell anders wahr. Eine phänomenologische Theologie der Zeug_innenschaft

nimmt damit die Schmidt’sche Einsicht ernst, wonach es den epistemischen Wert von

Zeugnissen immer nur sozial vermittelt gibt. Indem theologische Fakultäten Orte –

und das bedeutet ganz konkret auch: Stellen – schafft, an bzw. auf denen Menschen

forschen und lehren, die von Ungerechtigkeiten existentiell betroffen sind, eröffnen

sie einen epistemischen Lernprozess. Mit Schmidt gesprochen anerkennen sie damit,

dass ihre Epistemologie sozial blind zu werden droht, wenn die, welche am Ort der

Fakultät nach allgemeinverbindlichem Wissen streben, ausschließlich der Dominanz-

gesellschaft angehören.16 Dass das ethisch betrachtet ein gewagtes Unterfangen ist und

höchste Sensibilität erfordert, weil es nicht darum gehen kann, dass etwa eine Fakultät

14 Vgl. Korsch, Mit der Theologie, 40.

15 Vgl. Jennings, AfterWhiteness, woder Systematiker sowohl in biografischer als auchwissenschaft-

licher Hinsicht darauf reflektiert, was es bedeutet, als Schwarzer Dekan einer Theologischen Fa-

kultät zu sein, an der nach wie vor hauptsächlich weiße Theologie betrieben wird.

16 Gut möglich, dass solche Bemühungen im Umkehrschluss Auswirkungen auf Studierendenzah-

len hätten: Wie gezeigt, bedürfen Menschen, die aus unterschiedlichen Gründen bzw. bezüglich

gewisser Aspekte nicht zur Dominanzgesellschaft gehören, der Orte, an denen Menschen vertre-

ten sind, die sie gleichsam repräsentieren. Ein diverser Lehrkörper könnte darum auch und gerade

Auswirkungen auf die Diversität des Studierkörpers haben.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-029 - am 14.02.2026, 09:24:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Theologische Orte als entgrenzende Zeug_innenschaft 439

sich gleichsam die Quoten-Lesbe holt und dann meint, ihren Dienst getan zu haben,

muss dabei stets mitbedacht sein.17

Ein anderer,möglicherweise subtilererWeg, der außerdem früher ansetzt, um dem

entgrenzten Sehen undHören zu entsprechen, betrifft die Inhalte, die an theologischen

Fakultäten gelehrt werden. Eine phänomenologische Theologie der Zeug_innenschaft

lässt sich die Frage gefallen, inwiefern ihre Curricula epistemische Ungerechtigkeiten

zu vermeiden versuchen. Im Hinblick auf die Orte von Institutionen anderer Religio-

nen und anderer Konfessionen bedeutet das für eine Zeug_innenschafts-Theologie, dass

es Anlass zur Fragestellung gibt, ob es in einer pluralistischen Gesellschaft Sinn macht,

nachwie vormonoreligiösundkonfessionell gebundenzu studieren.EinekonkreteKon-

sequenz könnte darum sein, dass theologische Fakultäten mehrere christliche Konfes-

sionen unter einemDach, also an einemOrt versammeln und durch Kooperationenmit

anderen Fakultäten Student_innen dieMöglichkeit bieten, zumindest eine weitere Reli-

gion aus der Innenperspektive studieren zu können.18 Und bezogen auf das entgrenzte

Sehen und Hören durch das Betreten von Heterotopien der Abweichung, der Krise und

der Illusion,bedeutet dies für einephänomenologischeTheologiederZeug_innenschaft,

dass sie Konsequenzen für den Dialog mit ihrem Speicher- und Funktionsgedächtnis

zieht.

Um es an einem konkreten Beispiel zu veranschaulichen:Wenn in einemGrundkurs

Dogmatik Anthropologie gelerntwird, diese denMenschen bezüglich seiner geschlecht-

lichen Identität aber nach wie vor als binär, d.h. ausschließlich als Frau oder Mann ver-

steht, ist das nicht nur verletzend und damit ethisch ungerecht für Trans Student_in-

nen, sondern allen anderen Studierenden wird damit auch Wissen vorenthalten, näm-

lich dass es nicht nur zwei Geschlechter gibt. ImHinblick auf die Zeug_innenschaft von

Menschen des LGBTQIA+-Spektrums fragt eine Zeug_innenschafts-Theologie darum,

ob Queer Studies und ihre Theorien fester Bestandteil des theologischen Curriculums

werden sollten.Denn erst,wenn sie sichmit diesen Zeugnissen beschäftigt hat, kann sie

möglicherweise dazu übergehen, nach Formen einer QueerTheology zu fragen.

Der dritte Schritt – nach dem ersten des proaktiven Zuhörens und dem zweiten des

Verzichtens auf eine Hermeneutik des Verdachts – ist an den Grenzen des Verstehbaren

wie gezeigt das Suchen von corroborating evidence, bestätigendenBeweisen.DieTheologie

wird darum ihre Speicher- und Funktionsgedächtnisse darauf hin befragen, um dann,

gleichsambereichert durch dasHören und Sehen der eigenenZeugnisse, erneut denDia-

log an den Orten außerhalb der Universität zu suchen.Das aber heißt: Die Entgrenzung

17 Vgl. auch dazu die Forschungen Jennings, etwa ders., To be a Thinking Margin, und ders., Race.

Die Schwierigkeit, Diskriminierung damit zu überwinden, dass Minderheiten gleichsam bevor-

zugt werden, was einer Bevormundung gleichkommt und damit erneut diskriminierend ist, lässt

sich nicht vollständig überwinden. Die Schwierigkeit steht damit in Analogie zur Problematik des

diskriminierungsfreien Sprechens (s. oben III.3.2.), nämlichdassDiskriminierte sichnotgedrungen

oft einer diskriminierenden Sprache bedienenmüssen, um zeigen zu können, was an ihr diskrimi-

nierend ist.

18 So auch der Vorschlag bei von Stosch, Komparative Theologie, 416. Dabei bin ich mir durchaus be-

wusst, dass sich die eine andere Religion ebenso wenig studieren lässt wie die christliche Religion

selbst, sondern jeweils Strömungen, Ausrichtungen und dergleichen einer Religion.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-029 - am 14.02.2026, 09:24:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


440 Für das Sagbare!

am eigenen Ort zielt auf eine Entgrenzung an den anderen Orten, an denen die Theo-

logie zuvor deren Zeug_innenschaft wahrgenommen hat, gleichsam in deren Seh- und

Hör-Schule gegangen ist. Weil das politische Gedächtnis sich nur wandeln kann, wenn

Zeugnisse ausdemSpeicher- ins Funktionsgedächtnis transferiertwerdenunddort auf-

grund ihrer individuellen Aneignung ins Bewusstsein der politischen Akteur_innen ge-

raten, hat eine Zeug_innenschafts-Theologie denWeg zurück in den öffentlichen Raum

zu gehen. Will Theologie gerade auch politisch wirksam sein, ist dieser Schritt unver-

meidlich.19 Denn eine Zeug_innenschafts-Theologie ist auch und gerade öffentlicheTheo-

logie.20

Indem die Zeug_innenschafts-Theologie zurück an die Orte geht, von denen sie ge-

lernt hat, sucht sie nicht nur das Gespräch mit diesen, sondern sie kommt ihrer Aufga-

be nach, wissenschaftliche Erkenntnisse zu kommunizieren. Für das Christ_innentum

mag die Kirche ein Ort21 – und historisch betrachtet nach wie vor einer der zentralsten

Orte – dafür sein, aber sie ist keineswegs der einzige.22 Insofern Zeug_innenschaft an

den Grenzen des Verstehbaren auf die Schaffung und Sicherung einer gerechten Demo-

kratie und damit auf den Dialog zwischen allenMenschen und eben nicht nur Kirchen-

Zugehörigen abzielt, gehören zu denOrten der Zeug_innenschafts-Theologie noch viele

weitere: beispielsweise das Interview in Tageszeitungen, im Radio oder Fernsehen, das

Podium eines politischen Diskurses und der Kreis eines öffentlichen philosophischen

Gesprächs, die Ringvorlesung, in der sich geladene Expert_innen auf Neues und Altbe-

kanntes einlassen, Lernvideos auf YouTube und Podcasts auf Spotify sowie Studientage.

Vor allem aber: die Straße und das Netz, die Schulen und die Arbeitsplätze, abends und

am helllichten Tag, unter Fremden und Freund_innen, in der Sprache, im Denken und

im Fühlen.

Doch warum ist dieser Umweg von derTheologischen Fakultät in die Öffentlichkeit,

zurück an die Fakultät und erst dann wieder in die Gesellschaft notwendig?23 Hätte die

19 Vgl. dazu Schardien, Von der Wiege, 59, die diesen Aspekt im Hinblick auf die Medizinethik er-

örtert: »Medizinethik bringt den Glauben nicht automatisch sichtbar in die Gesellschaft ein. Ent-

sprechend ihrem ethischen Selbstverständnis [kann, MK] […] Theologie […] jedoch nicht anders,

als sich beteiligen, sich sichtbar und in ihrer besonderen Stimme hörbar zu machen.« Zur Sicht-

barkeit und Vermittlung theologischer Zeugnisse in der Öffentlichkeit vgl. auch die Beiträge in

Wrogemann (Hg), Die Sichtbarkeit.

20 Zur Entwicklung der sog. Public Theology in den USA und im deutschsprachigen Raum vgl. van Oor-

schot, Öffentliche Theologie. Zeug_innenschafts-Theologie könnte dabei insbesondere Anleihen

bei Heinrich Bedford-Strohms Verständnis öffentlicher Theologie nehmen, insofern er sie als ei-

genständige Form der Sozialethik versteht (vgl. ders., Dietrich Bonhoeffer, 331f.; ders., Vorrang für

die Armen, 170–176, sowie ausführlich ders., Sozialethik).

21 Vgl. dazu Korsch, Mit der Theologie, 48, der die theologische Existenz gerade auch im Pfarrberuf

als ein Bezeugen versteht: »Sie [sc. die Pfarrer_innen] können gar nicht tun, was sie tun, ohne mit

ihrer Person in dieser Tätigkeit präsent zu sein und sie also auf diese Weise zu bezeugen.«

22 Fürmein theologisches Kirchenverständnis vgl. Käser, Christus imKosmos, insbes. 167–171.188-190,

wo ich imAnschluss anBonhoeffer und imGesprächmit Kol 1,15-20 zubegründen versuche,warum

Ekklesiologie maßgeblich Ethik ist, Kirche sich darum nicht so sehr als Institution manifestiert,

sondern sich im sozialdiakonischen Handeln gegenüber anderen Menschen zu erweisen hat.

23 Diese Dreifachbewegung steht in Analogie zu JürgenWerbicks Ortsbestimmung der Kirche. Wer-

bick, Den Glauben, 724f., bestimmt den Platz der Kirche im Gegenüber zur Welt als einfach »drin-

nen: bei denen, die in dieser Welt unter die Räder kommen, um ihnen Gottes gute Herrschaft zu

https://doi.org/10.14361/9783839468333-029 - am 14.02.2026, 09:24:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Theologische Orte als entgrenzende Zeug_innenschaft 441

Theologie nicht bereits bei ihremerstenBesuch vonOrten in derÖffentlichkeit, die nicht

der Universität angehören,Theologie betreiben können? Direkt den Dialog gesucht ha-

ben und sich von den Orten sagen lassen, was sie zu tun hat? Nein, dieser Umweg ist

notwendig, weil eine theologische Fakultät damit die unbedingt geforderte Unabhän-

gigkeit, die von jederWissenschaft verlangt werdenmuss, gewährleistet. Um es anhand

der prominentesten religiösen,also denGlaubenpraktisch vollziehenden Institutiondes

Christ_innentums, der Kirche, zu veranschaulichen: Die Kirche ist weder die Auftragge-

berin noch die Kontrolleurin und schon gar nicht die beurteilende Instanz der Theolo-

gie und ihrer Erkenntnisse.24 Eine recht verstandeneZeug_innenschafts-Theologieweiß

sich denMenschen, nicht ihren Institutionen verpflichtet.25

Freilich: All das hier Angedachte wird sich an einem Ort, an einer Fakultät bzw. im

Zusammenspiel der unterschiedlichen erörterten Orte nicht vollständig realisieren las-

sen. Auch für dieses Vorhaben, das auf eine gleichzeitige sicht-, hör- und verstehbare

Zeug_innenschaft zielt,muss gelten, dass es utopisch bleibt. Aber eineTheologie im An-

schluss andie interdisziplinärenZeug_innenschafts-Diskursewirddarumbemüht sein,

eine Foucault’sche Heterotopie zu werden.26 Als Wissenschaft wird sie sich den Phäno-

bezeugen unddenRädern in die Speichen zu greifen«, und als zweifach draußen, nämlich einerseits

»bei denen, die in dieser Welt, so wie sie ist, nicht vorkommen dürfen«, und andererseits »bei all

dem, was ausgegrenzt und verdrängt werdenmußte von denen, die es nicht wahrhaben wollten«.

24 Vgl. Korsch, Mit der Theologie, 41.

25 Das ist denn auch der Grund, warum eine Zeug_innenschafts-Theologie ihre wissenschaftliche In-

tegrität nicht verliert, wenn sie sich solidarisch und darin parteiisch gegenüber Angehörigen von

Minderheiten zeigt. Denn: »Gegenüber Menschenrechten oder Grundwerten wie Toleranz, Frei-

heit und Selbstbestimmung gibt es […] keine Neutralität. Man kann sich nur für sie einsetzen oder

selbst Täter werden.« (Jütte, Wert-lose UEFA.) Dieser Umstand gab medial jüngst insbesondere

im Zusammenhang der Fußball-Europameisterschaft 2020 (ausgetragen 2021) zu reden:Weil das

ungarische Parlament vor kurzem ein Gesetz billigte, dass die Informationsrechte von Jugendli-

chen im Hinblick auf Homosexualität und Transgender verbietet, hat die Stadt München bei der

Europäischen Fußball-Union (Uefa) beantragt, die Münchner Arena während des Spiels zwischen

Ungarn und Deutschland in Regenbogenfarben erstrahlen zu lassen. Die Uefa lehnte den Antrag

ab mit der Begründung, dass sie gemäß ihren Statuten eine »politisch und religiös neutrale Orga-

nisation sei« und deshalb nicht mit einem derartigen Symbol auf die ungarische Gesetzesände-

rung reagieren dürfe (vgl. Stroh, Uefa lehnt Regenbogen-Beleuchtung ab). Die Abfuhr bescherte

der Uefa eine große Welle internationaler Kritik, eben weil das Neutralitäts-Verständnis der Or-

ganisation in die Irre geht. Zuvor hatte die Uefa bereits in einer anderen LGBTQIA+-Angelegenheit

für Aufruhr gesorgt: Weil DFB-Kapitän Manuel Neuer in den Spielen gegen Frankreich und Por-

tugal eine Spielführerarmbinde in Regenbogenfarben trug, monierte die Uefa einen Regelwerk-

Verstoß. Die Ermittlungen wurden indes nach kürzester Zeit eingestellt und Neuers Armbinde als

ein »Zeichen der Mannschaft für Vielfalt und damit als ›good cause‹ bewertet« (Eberwein, UEFA

erlaubt Kapitänsbinde).

26 Kurz vor Abgabe der vorliegenden Studie ist das Buch Schöpfung durch Verlust der Systematikerin

und Vulnerabilitätsforscherin Hildegund Keul erschienen. In einem kurzen Abschnitt am Schluss

dieser Studie setzt sie sich auch mit Foucault’schen Heterotopien auseinander und fragt, ob er-

littene Wunden und Viktimisierungen »genau solche Orte« (a.a.O., 432) sind. Keul vermutet, dass

sich Heterotopien vor allem durch eine »ambivalente Transformationskraft« (ebd.) auszeichnen:

Heterotopien könnten als »Orte der Verwundung« verstanden werden, »die einzelne Menschen

und ihre Gemeinschaften in ihrer Verwundbarkeit bloßlegen und damit einen anderen Umgang

mit Vulnerabilität provozieren« (ebd.). Keul unterstreicht damit meine Heterotopie-Interpretati-

https://doi.org/10.14361/9783839468333-029 - am 14.02.2026, 09:24:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


442 Für das Sagbare!

menen an den Grenzen des Verstehbaren verpflichtet wissen und damit ihren Beitrag

für die Abschaffung epistemischer Ungerechtigkeiten leisten, auf dass das Bezeugen ethi-

scher Ungerechtigkeiten nicht mehr das letzte öffentlich gesprochene Wort ist und hat.

Eine phänomenologischeTheologie der Zeug_innenschaft wird all dies versuchen zu be-

herzigen, wird eine Theologie »mit dem Gesicht zur Welt«27 werden, weil sie aufgrund

ihresHörens und Sehens an ihr fremdenOrten immerwieder neu und verändert zurück

an denOrt der Universität geht, um dort und dannwieder zurück im öffentlichen Raum

selbst Zeug_innenschaft zubetreiben.AuchdieZeug_innenschaft derHiobgestalt trans-

formiert sich durch die Konfrontation eines Hörens und Sehens von einem utopischen

Ort aus: Gott* reagiert auf die Klagen und Anklagen Hiobs aus demWettersturm.

4.3. Vom Hören des Ohres und Sehen des Auges: Der Zeug_innenschafts-Ort
der Gottheit* und seine epistemische Funktion für die Hiobgestalt

Die Gottheit* des Hiobbuches begibt sich nicht an den Ort, von dem aus die Hiobgestalt

spricht,was indes nicht heißt, dass sie* sich nicht auf denBoden der Tatsachen,nämlich

Hiobs Leid herunterließe.Hatte nämlich die Figur Elihu amEnde ihrer Reden noch ein-

mal die Ferne Gottes* betont – »Gott schaut nicht einmal die Verständigen des Herzens

an.« (Hi 37,24) –, so widerspricht das Hiobbuch mit seiner Gottesrede dieser Behaup-

tung: »Da reagierte der Ewige auf Hiob aus demWettersturm und sprach« (Hi 38,1). Da-

bei antwortet die Gottheit* Hiob nicht nur, lässt Hiob ihr* Zeugnis hören, sondern sie*

antwortet ausdemWettersturm,erscheint ihmalsound lässtHiob ihren*Ort sehen.28Ob

es sich damit gleichsam um eine optisch-akustische Theophanie handelt, bleibt auf der

Ebene des Textes zumindest fragwürdig, klar ist aber: DerWettersturm ist die hör- und

sichtbare Zeug_innenschaft Gottes* gegenüberHiob. Anders als im Prolog,woGott* am

Ort einer himmlischen Versammlung lokalisiert wird (vgl. Hi 1,6), er* scheint also auch

einen doppelten Ort zu haben29, erweist der Ort Gottes* seine* Rede als eine Erschei-

on, insofern ich solche Orte als besondere Zeug_innenschafts-Räume sozialer, gesellschaftlicher

und politscher Ungerechtigkeiten verstehe. In Keul, Heterotopien, bringt sie diese Überlegungen

selbst ins Gespräch mit Schwulen Lebenswelten, bestimmt Heterotopien dabei aber ausschließ-

lich negativ. Am Beispiel von crusing areas zeigt Keul, dass Heterotopien das »Gegenteil eines Safe-

Place« sind: »Menschen kommen extra vorbei, um die Schwulen mit den übelsten Schmähworten

zu beschimpfen. Sie versuchen herauszufinden, wer zu diesen Beschimpften gehört, um sie an-

schließend verfolgen zu können: am Arbeitsplatz, in der Familie, im öffentlichen Raum. Schläger-

trupps tauchen auf und toben ihre homophobe Aggressivität aus.« (A.a.O.) Was diese Wahrneh-

mung und ihre zutreffenden Schlussfolgerungen für das in dieser Studie dargelegte Heterotopie-

Verständnis austragen, müsste anderorts genauer erörtert werden.

27 Metz, Memoria, 158.

28 Allerdings: Die Gottheit* antwortet nicht auf die Fragen, die Hiob gestellt hatte. »Doch die Tat-

sache allein, dass Gott zu Hiob spricht, ist eine Antwort, die Hiobs Bitte, er möge gehört werden

(Hi 31,35), erfüllt und Elihus Behauptung, Gott gebe auf Menschenworte keine Antwort (Hi 33,13),

widerlegt.« (Welz, Klage, 124.)

29 Zur Vorstellung eines doppelten Ortes Gottes*, vor allem im Anschluss an Jes 57,15, vgl. Frettlöh,

Gottes doppelter Ort, wo allerdings ein Ort auf Erden lokalisiert wird, nämlich »bei dem Zerschla-

genen und Gedemütigten im Geist«.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-029 - am 14.02.2026, 09:24:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Theologische Orte als entgrenzende Zeug_innenschaft 443

nung, als ein PhänomenGottes*.Denn derWettersturm ( הרָעָסְּ /searah) alsManifestation

der Begegnung mit der Gottheit* begegnet in der Hebräischen Bibel auch im Zusam-

menhang der Erzählung derTheophanie vor Ezechiel (Ez 1,4; vgl. 13,11.13) und gleichsam

in umgekehrter Richtung fährt gemäß 2Kön 2,1-11 Elija im Wettersturm zum Himmel

auf.Dass Gott* im Sturm, aber auch imGewitter erscheint, etwa ummachtvoll die Fein-

de zu vernichten, begegnet außerdem in Ri 5,4f., Ex 19,16-20, Nah 1,3, Sach 9,14-17, und

auch in den Psalmen findet sich die Vorstellung wiederholt (u.a. Ps 18,8-14, 50,3, 77,18f).

Undmag die Gottheit*, so die Erzählung in 1Kön 19, Elija nicht imWettersturm erschei-

nen, sondern in einem leisen Wehen, einem »beredten Schweigen«30, »hält auch diese

Erzählung den Sturm – nebst Feuer und Erdbeben – als möglichen Ort Gottes fest«31.

Wie aber reagiert gemäß biblischem Bericht Hiob auf die sicht- und hörbare

Zeug_innenschaft der Gottheit* am Ort des Wettersturmes? Gemessen an seinen frü-

heren Dialogen reagiert Hiob kurz und knapp, indem auch er Gott* etwas hören und

etwas sehen lässt: »Schau, ich bin (zu) leicht. Was kann ich erwidern?«, und, gleichsam

als »gesprocheneGeste«, »Ich legemeineHand anmeinenMund.« (Hi 40,4).32 Nachdem

die Gottheit* Hiob beredt von ihrer* Macht erzählt hat, nämlich dass sie* die Welt

gestaltet und erhält, bleibt Hiob keine andere Wahl, als zu schweigen: »Einmal habe ich

geredet und ich entgegne nicht mehr – ein zweites Mal und ich füge nichts hinzu.« (Hi

40,5) Für Ebach ist das »kein Schweigen aus Überzeugung. Daß seine Argumente nicht

durchdringen, weiß er – daß sie falsch seien, bekennt er damit nicht. So ist auch V. 5

als Ausdruck eines Restes von Trotz zu lesen. Hiob hat gesprochen […] Weiteres Reden

erscheint ihm zwecklos.«33 Die Zeug_innenschaft der Gottheit* mag für Hiob hör- und

sichtbar sein, verstehbar ist sie nicht. Hiob versteht bestenfalls, dass er nicht verstehen

kann, seine Antwort ist gleichsam ein sokratisches οἶδα οὐκ εἰδώς/oida ouk eidos – er

weiß, dass er nicht weiß. Insofern er aber zukünftig schweigen will, könnte Gott* den

Dialog an dieser Stelle abbrechen. Er* tut es indes nicht, sondern setzt ein zweites Mal

an – und spricht erneut vomWettersturm aus (Hi 40,6).

Hiob antwortet anders auf die zweite Rede der Gottheit* als auf ihre* erste. Zwar

muss auch diese Antwort nicht als Widerrufung seiner Klage, seiner Zeug_innenschaft

widerfahrenenLeides verstandenwerden,dochderUnterschied zur erstenAntwort liegt

darin begründet, dass Hiob nun vonWissen spricht. Das Wortfeld עדַיָ /jada für »wissen«

taucht in seiner Antwort insgesamt dreimal auf: »Ich weiß, dass du alles vermagst, und

kein Vorhaben ist dir verwehrt.Wer ist es, der den Plan verfinstert ohneWissen? So habe

ich erzählt – und erkanntenichts –zuwunderbar fürmich undunbegreiflich.« (Hi 42,2f.)

Kurzum: »Hiob spricht also jetzt – anders als in seiner ersten Antwort – von einer Ein-

sicht, einemgewonnenenWissen.«34DassdieHiobgestalt bekennt zuwissen,dassGott*

alles vermag, ist allerdings kein Bekenntnis zu einer Lehre, einer abstrakten Allmachts-

vorstellung, sondern es ist Ausdruck dessen,was Hiob erfahren hat – nämlich durch die

Zeug_innenschaftGottes*.Vor allemaber ist imFalle desHiobbuchesdas entscheidende

30 Vgl. Ebach, Beredtes Schweigen.

31 Ebach, Streiten II, 123.

32 A.a.O., 139.

33 A.a.O., 140.

34 A.a.O., 155.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-029 - am 14.02.2026, 09:24:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


444 Für das Sagbare!

Moment, das diesen Umschwung erwirkt, also Hiobs eigene Zeug_innenschaft wenden

lässt, insofern er ein Wissen gewonnen hat, der sichtbaren und damit örtlichen Zeug_in-

nenschaft der Gottheit* geschuldet.Warum?

Die Antwort auf diese Frage findet sich in Vers 5, wo der biblische Hiob den Grund

für seine Erkenntnis, für sein neu gewonnenes Wissen, liefert: »Vom Hörensagen hatte

ich von dir gehört, jetzt aber hat mein Auge dich geschaut.« (Hi 42,5) Bevor sich Gott*

Hiob am Ort des Wettersturms zeigt, kannte Hiob Gott* nur vom »Hören des Ohres«

( ןזֶֹא־עמַשְׁלְ /leschema ozen). Diese paronastischeWendung steht imHebräischen fürWorte

und Erfahrungen, sprich Zeugnisse anderer und der Tradition.35 Die Hiobfigur kann-

te Gott* bisher gleichsam nur aufgrund einer sekundären Zeug_innenschaft. Doch jetzt

( התָּעַ /’ata), nachdem die Gottheit* durch ihren* Ort für Hiob sichtbar wurde, weiß Hi-

ob. Der »synthetische Parallelismus«36 ךתְאָרָינִיעֵ

ָ /eni ra’atka (mein Auge hat dich gesehen)

bringt im Hinblick auf die Begegnung mit der Gottheit* zum Ausdruck, dass »nicht die

bloßeSinneswahrnehmungmittels desAugesals eineskörperlichenOrgans,sonderndie

Begegnung im personalen Sinn, die eine vertraute Gemeinschaft wirkt«37, gemeint ist.

Denn »sehen« ( האָרָ /raah) steht in derHebräischen Bibel nicht nur für ein visuellesWahr-

nehmen, sondern für »oft komplexe Wahrnehmungsvorgänge, die ganzheitliches Erle-

ben […] ebenso umfassen wie eine genuine Nähe zum ›Erkennen‹ und daraus resultie-

rend zum ›Wissen‹ anzeigen (vgl. die häufigeParallelstellung von raʾah und jadaʾ […])«38.

Indem die Hiobgestalt eine Begegnung mit Gott* bzw. seinem* Ort hat, sie sein*

Zeugnis nicht nur sekundär vermittelt durch die Tradition hört, sondern Gottes*

Zeug_innenschaft sicht- und persönlich erfahrbar für sie wird, gelangt sie zu Wissen.

Hiob wird von nun an Gott* anders bezeugen, weil sein Wissen angereichert ist durch

die Begegnung mit dem Ort Gottes*. Der Ort der Gottheit* – der Wettersturm – hat im

Falle Hiobs dazu geführt, dass seine Zeug_innenschaft, sein Reden von der Gottheit*,

seine Theologie künftig eine andere sein wird – nämlich eine, die sich am Ort und in

der Zeit durch die hör-, sicht- und vor allem verstehbare Zeug_innenschaft Gottes*

verändert hat. Dieser Hiob kann »alt und lebenssatt« (Hi 42,17) sterben – auch wenn die

Narben, sein Trauma, bleiben und er nicht komplett wiederhergestellt wird.

Doch für die Leser_innen des Hiobbuches bleibt es auch heute noch dabei, dass der

Wettersturm eine Foucault’sche Heterotopie ist, zumal die biblische Hiobgestalt nicht

eigentlich den Inhalt seines Wissens, seines Erkennens verrät. Für heutige Theologie

bleibt der Wettersturm das Zeugnis eines Phänomens an den Grenzen des Verstehba-

ren. Und damit bleibt auch und gerade die Gottheit* des Hiobbuches der Zeug_innen-

schaft ihrer Leser_innen und Rezipient_innen bedürftig. Es käme also darauf an, dass

Theolog_innen es in ihrem Bezeugen dem biblischen Hiob gleichtun.

35 Vgl. Fohrer, Das Buch, 534.

36 Gschwind, Kontingenzbewältigung, 149.

37 Fohrer, Das Buch, 535.

38 Hartenstein, Vom Sehen, 19.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-029 - am 14.02.2026, 09:24:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

