Der Held im 18. Jahrhundert zwischen Kritik
und Transformation

Das 18. Jahrhundert gilt gemeinhin als eine Epoche der tiefen Krise des klassischen
Helden. Gerade mit Blick auf Frankreich gibt es gute Argumente fiir eine solche In-
terpretation. Wihrend Ludwig XV. zunichst im Osterreichischen Erbfolgekrieg
noch einige Erfolge erringen konnte, die es ithm erlaubten, sich als kriegerischen
Heros darstellen zu lassen, verlieff ihn und Frankreich im Siebenjihrigen Krieg das
Kriegsgliick. Das heroische Charisma des Monarchen war dauerhaft geschwicht.
Schon lange vorher hatte die Aufklirung jedoch die dominierende Position des ad-
ligen oder eben auch des monarchischen Heros ohnehin infrage gestellt. Der Abbé
de Saint Pierre hatte bereits 1739 auf den Unterschied zwischen den bloflen
hommes illustres und grands hommes hingewiesen; zu letzteren konnten nur diejeni-
gen gehoren, die nicht nur ihrem Ruhm, sondern der Menschheit oder zumindest
ithrem eigenen Land gedient hatten. Eine solche Auffassung brach zwar nicht voll-
stindig mit der Verehrung der kriegerischen Heroen der Vergangenheit, unterzog
diese aber doch einer tiefgreifenden Kritik und liefd zugleich in Gestalt des Wissen-
schaftlers oder des Philosophen den Geistesheroen neben den traditionellen Hel-
den treten.!

Auf diese Krise des Heroischen im Frankreich der Aufklirung wird zuriickzu-
kommen sein. Werfen wir jedoch zunichst einen Blick auf England. Hier war es
spatestens mit dem Biirgerkrieg zu einer tiefgreifendenden Pluralisierung der heroi-
schen Leitbilder und Modelle gekommen. Ein groflerer Gegensatz als zwischen
dem Gottesstreiter Cromwell und dem koniglichen Mirtyrer Karl L. lie§ sich kaum
denken. Diese Polarisierung heroischer Modelle setzte sich nach 1660 fort, wie wir
gesehen haben. Auf der einen Seite stand die Erinnerung an die Helden der Good
Old Cause, die allerdings Ende des 17. Jahrhunderts zunehmend im Sinne einer
partiellen Sakularisierung des Politischen umgedeutet wurde, ebenso wie die Vereh-
rung fur die Whig martyrs des Jahres 1683.2 Auf der Seite der Tories hatte man die-
sem Heldenkult lange Zeit eigentlich nur die Erinnerung an Karl I. entgegenzustel-
len, der als Mirtyrer und Heiliger der anglikanischen Kirche (oder doch ihres
konservativen Fliigels) freilich auch kein klassischer Held war. Ein siegreicher roz
connétable, dessen Triumphe man feiern konnte, war keiner der Stuartkonige gewe-
sen, obwohl Jakob IL. vor seiner Thronbesteigung durchaus eine militdrische Kar-
riere absolviert hatte.3 Als er freilich 1688 mit der Armee seines Schwiegersohnes,
die in England gelandet war, konfrontiert war, hatte er, ohne zu z6gern, die Flucht

Siehe S. 119, Anm. 51.

Siehe S. 105.

Vgl. John Callow, The Making of King James II. The Formative Years of a Fallen King,
Stroud 2000, S. 214-237.

- am 13.01.2026, 06:48:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ergriffen; er lie§ sich im Exil durchaus noch als Mirtyrer darstellen, der in seinem
Leiden heroische Seelenstirke zeigte, aber wohl kaum als kriegerischer Heros.* Die-
se Rolle blieb dem Mann vorbehalten, der thn vertrieben hatte, Wilhelm III. Als
Auslander, der die Verbindung zu seinem Heimatland, den Niederlanden, nie ab-
brach, schlug ihm in England ein starkes Misstrauen entgegen. So war es umso
wichtiger, seine Herrschaft durch ein Selbstbild zu legitimieren, das fiir moglichst
viele seiner Untertanen akzeptabel war. Dabei stand der heroische Kampf gegen
die franzosische Universalmonarchie, den Wilhelm III. auch selbst als Soldat und
Feldherr fuhrte, stark im Vordergrund; ankniipfen konnte man bei der Heroisie-
rung des Konigs als Kimpfer gegen die Tyrannis bei der Verehrung fiir Elisabeth L.,
die seinerzeit ihr Land siegreich gegen Spanien verteidigt hatte.> Auch biblische
Vorbilder gab es fiir den neuen Monarchen, wie den jidischen Konig Josia, der im
Konigreich Judah den Goétzendienst bekdmpft hatte und der schon in der Vergan-
genheit als Prifiguration jener englischen Monarchen gesehen worden war, die im
Kampf gegen Rom fir den wahren protestantischen Glauben gestritten hatten, wie
Eduard VI. oder Elisabeth 1.6 Allerdings musste Wilhelm III. darauf achten, sich
nicht zu sehr auf die Rolle des heroischen Streiters gegen Rom und das Papsttum
festzulegen, denn auflenpolitisch war er auf katholische Verbiindete wie nament-
lich das Haus Habsburg angewiesen. Uberdies verfolgte er in seinem Heimatland
eine Politik der Toleranz gegentiber den zahlreichen Katholiken und auch seiner
Armee gehorten viele Katholiken an.” Predigten in England mochten betonen,
dass der Oranier ein frommer Herrscher und ein geschworener Feind jeder Form
von Idolatrie war, aber das offizielle Bild Wihelms III. wurde durch andere Model-
le des Heroischen bestimmt. Herkules war hier eine wichtige Gestalt, auch wenn in
den Niederlanden selbst diese Identifikationsoption nur mit einer gewissen Vor-
sicht verwandt wurde. Im Park des Schlosses von Het Loo befand sich zwar eine
Herkules-Skulptur, aber sie zeigte den Helden als Kleinkind, wie er die Schlangen,
die ihn toten sollten, erwiirgte.® Entscheidend war auch, dass die militirischen
Heldentaten des Statthalters und Konigs immer in einem Kontext dargestellt wur-

4 Vgl. Ders., King in Exile. James II, Warrior, King and Saint, Stroud 2004, S. 302-339.

5 Sharpe, Rebranding Rule, S. 416-417.

6 Tony Claydon, William III and the Godly Revolution (Cambridge Studies in Early Mod-
ern British History), Cambridge 1996, S. 37-39, S. 62.

7 Zur Politik des Konigs siche Wouter Troost, William III, the Stadholder-King. A Political
Biography, iibers. von J. C. Grayson, Aldershot 2005.

8 Olaf Morke, Das Erbe des ,Wilhelmus®. Ein Niederlindisches Modell der heroischen
Monarchie, in: Martin Wrede (Hrsg.), Die Inszenierung der heroischen Monarchie. Frith-
neuzeitliches Konigtum zwischen ritterlichem Erbe und militdrischer Herausforderung
(Historische Zeitschrift, Beihefte N.E.; 62), S. 334-357, hier S. 355; Stephen B. Baxter, Wil-
liam III as Hercules: the Political Implications of Court Culture, in: Lois G. Schwoerer
(Hrsg.), The Revolution of 1688-89. Changing Perspectives, Cambridge 1992, S. 95-106.
Zum weiteren Kontext Ulrich Niggemann, Herrschermemoria als Norm und Symbol. Zum
Umgang mit der Erinnerung an Wilhelm III. im England des frithen 18. Jahrhunderts, in:
Zeitschrift fir Historische Forschung 39, 2012, S. 1-36, hier besonders S. 6-8.

108

- am 13.01.2026, 06:48:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

den, der sie als Handlungen erschienen lief3, die einem hoheren Ziel dienten und
nicht primir den Sinn hatten, den Ruhm des Herrschers und seiner Dynastie zu
mehren. In dieser Hinsicht kniipfte die Heroisierung des Oraniers doch stirker an
die Panegyriken an, die in den 1650er Jahren Cromwell zu ihrem Gegenstand ge-
macht hatten, als an rein monarchische Traditionen,? wobei natiirlich die republi-
kanischen Traditionen der Niederlande auch eine wesentliche Rolle spielten. Wil-
helm III. war, wie vor ihm Wilhelm der Schweiger, ein Freiheitsheld und ein von
Gott selbst auserwihlter Streiter flir das Evangelium, auch ein wahrer Patriot und
Vater des Vaterlandes, aber eben anders als Ludwig XIV. kein Halbgott, der unend-
lich weit tiber allen anderen Menschen stand einschliefflich der Adligen, die ihm
dienten.!® Im Ubrigen, diese Ansicht ist mit einer gewissen Plausibilitit vertreten
worden, fiel es den englischen und britischen Untertanen Wilhelms III. vermutlich
leichter, ihn als heroischen Krieger zu akzeptieren denn als Konig, denn einen erb-
lichen Anspruch auf die Krone besafy noch am ehesten seine Gattin, die Kénigin
Maria, die eine Stuart war, nicht aber der Oranier selbst, der iiberdies Zeit seines
Lebens als Auslinder wahrgenommen wurde.!!

Wilhelms Nachfolgerin, Anna, war hingegen wie Maria eine Tochter Jakobs IL
Thre Herrschaft dynastisch zu legitimieren, war also deutlich einfacher. Umgekehrt
konnte Anna ihre Heere als Frau nicht selbst in den Kampf fuhren, diese Rolle
tbernahm nun vor allem der Herzog von Marlborough, der als Feldherr gefeiert
wurde wie kaum ein anderer Kommandeur vor ihm und als kriegerischer Heros
schon fast selbst wie ein Monarch dargestellt wurde. Auch sein Schloss Blenheim
Castle war ja mehr ein koniglicher Palast als der Landsitz eines adligen Heerfiih-
rers.!? Allerdings war Marlborough als kriegerischer Held nie unumstritten. Mochte
er fur seine Anhinger ein Cisar oder Cato sein, war er fiir seine Gegner aus dem
Lager der Tories eher ein Sulla, einer der Totengriber der romischen Republik.!® Im
Falle der Konigin traten stattdessen die sakralen Ziige ihrer Herrschaft in den Vor-
dergrund, die bei Wilhelm III. kaum eine groflere Rolle gespielt hatten.

Craig Rose, England in the 1690s. Revolution, Religion and War (History of Early Modern

England), Oxford 1999, S. 22-24; vgl. Sharpe, Rebranding Rule, S. 420-421.

10 Marke, Das Erbe des ,Wilhelmus®, S. 352-357.

11 Baxter, William III as Hercules, S. 102. Zu den Schwichen der Selbstdarstellung des Ko-
nigs und zur generell erodierenden Autoritit der Monarchie gegeniiber einer Offentlich-
keit, die nun selbst beansprucht, iiber die angemessene Darstellung des Monarchen zu ur-
teilen, siehe Sharpe, Rebranding Rule, S. 502-506.

12 Zu Marlborough Hannah Smith, Last of all the Heavenly Birth. Queen Anne and Sacral

Queenship, in: Parliamentary History Yearbook 28, Heft 1, 2009, S. 136-149, besonders

S. 146-147; zu Marlborough als einer Art Ersatzmonarch vgl. auch Richard Johns, The Brit-

ish Caesar. John Churchill, 1% Duke of Marlborough, and the Visual Arts, in: John B. Hat-

tendorf [et al.] (Hrsg.), Marlborough. Soldier and Diplomat, Rotterdam 2012, S. 320-355.

Zu Marlborough als — umstrittener — Opernfigur respektive zu Figuren, die als Anspielung

auf ihn gedeutet werden konnen, siche Thomas McGeary, The Politics of Opera in Han-

del’s Britain, Cambridge 2013, S. 35-36, S. 30.

13

109

- am 13.01.2026, 06:48:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wihrend der Regierungszeit der Kénigin Anna wurde jedoch nicht nur Marlbo-
rough als soldatischer Heros verherrlicht. Der Offizier und der Soldat, die in Eng-
land, das lange Zeit tiber kein grofleres stehendes Herr verfigt hatte, nur geringes
gesellschaftliches Ansehen besaflen, wurden generell aufgewertet. Eine ganze Reihe
von Theaterstiicken machte nun den patriotic gentleman-hero zur Hauptfigur, der zu-
gleich eine durch Anstand und Selbstdisziplin geztigelte Minnlichkeit verkorperte.
Wihrend nach 1660 Berufsoffiziere oft als sozial problematische Figuren mit einer
Neigung zu sexuellen und anderen Exzessen dargestellt wurden — darin verwandt
den restoration rakes — wuchs mit dem Engagement Englands in kontinentaleuropai-
schen militdrischen Auseinandersetzungen auch das Ansehen des Militirs.!4 Ri-
chard Steeles ,,Christian Hero®, ein Traktat von 1701, das im Laufe des 18.Jahr-
hunderts immer wieder nachgedruckt wurde, leistete im Ubrigen einen eigenen
bedeutenden Beitrag zur Moralisierung des kriegerischen Heros.!> Steele entwickel-
te spiter zusammen mit Joseph Addison als Herausgeber und Autor des ,Tatler”
und anderer Zeitschriften das Projekt einer umfassenden ,reformation of manners".
Nicht zuletzt ging es hier darum, an die Stelle der hofischen Verhaltensnormen mit
ihrer Tendenz zur Dissimulation und zur auftrumpfenden Betonung der eigenen
Uberlegenheit einen neuen Kanon von urbanen Umgangsformen zu setzen, die
auf die sich herausbildende commercial society des 18.]Jahrhunderts zugeschnitten
waren, in der Standesunterschiede zwischen den stidtischen Fithrungsschichten
und der Aristokratie zumindest zum Teil relativiert wurden.!® Auch fiir den kriege-
rischen Helden war hier noch ein Platz, aber eben nur, wenn sich sein Streben
nach Ruhm und Ehre mit der Fihigkeit zur Selbstbeherrschung und zu einem un-
gezwungenen natiirlichen Umgang mit anderen Menschen verband. Auch vom
Soldaten musste erwartet werden, dass er die Kunst der Konversation beherrschte
und sich auf die Umgangsformen des Kaffeehauses und des Salons einlief. David
Hume sollte spiter um die Mitte des 18. Jahrhunderts betonen, dass ein solcher
Prozess der zivilisatorischen Verfeinerung keineswegs unvereinbar sei mit einem
smartial spirit“, solange die Eliten sich einen ausgeprigten Sinn fir Ehre bewahr-
ten, wie dies in Frankreich und England der Fall sei, nicht aber in Italien, wo man

14 Hannah Smith, Politics, Patriotism and Gender. The Standing Army Debate on the English
Stage, circa 1689-1720, in: Journal of British Studies 50, Heft 1, 2011, S. 48-75, besonders
S.73.

Richard Steele, The Christian Hero. An Argument Proving that no Principles but those of
Religion are Sufficient to Make a Great Man, London 71722.

Zu Steel und der ,reformation of manners“ siche Markku Peltonen, The Duel in Early Mo-
dern England. Civility, Politeness and Honour (Ideas in context; 65), Cambridge 2003,
S.228-229; Philip Carter, Men and the Emergence of Polite Society, Britain 1660-1800
(Women and Men in History), London 2001, S. 70-76; Nicholas Phillipson, Politics and Po-
liteness in the Reigns of Anne and the Early Hanoverians, in: John G. A. Pocock [et al.]
(Hrgs.), The Varieties of British Political Thought, 1500-1800, Cambridge 1993, S. 211-245,
hier S. 225-227.

15

16

110

- am 13.01.2026, 06:48:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

den Krieg Soéldnern und ,soldiers of fortune® tiberlasse.!” Die Debatten tiber polite-
ness und eine neue Form der urbanen Minnlichkeit verinderten in England die
Einstellung zu heroischen Idealen tiefgreifend, oder wie Philip Carter es formuliert
hat: ,The net result was a superior form of courage which, though still partly con-
figured in terms of industry, vigour and warriorship, now also required a generos-
ity, eloquence and refinement only attainable by active participation in a modern
environment of commercial exchange and polite sociability“.18

Es wire falsch zu behaupten, dass dhnliche Debatten wie in England in Frank-
reich nicht geftihrt worden wiren. Schon La Rochefoucauld hatte in seinen ,Ma-
ximen“ nach dem Scheitern der Fronde Abschied genommen von der ostentativen
Suche nach Ruhm und nach dem édat der allen sichtbaren Heldentat. Die Seelen-
grofle des wahren honnéte homme trug bei ihm zwar noch heroische Ziige, gentigte
sich aber selber und war nicht mehr mit dem Versuch verbunden, ein grofles Pu-
blikum zur Bewunderung zu notigen, denn damit hitte sich der honnéte homme von
diesem Publikum ja auch abhingig gemacht. Andere Theoretiker der honnéteté und
der in den Salons entwickelten verfeinerten Umgangsformen wie der Chevalier de
Méré (gest. 1684) gingen noch weiter und asthetisierten das Ideal heroischer Grofe,
das zugleich ganz dem Ziel des Mannes von Stand untergeordnet wurde, durch die
Gefilligkeit und den Anmut der Umgangsformen in der guten Gesellschaft Aner-
kennung zu finden.!® Hier gab es also durchaus Parallelen zu den Debatten, die in
England im frithen 18. Jahrhundert gefiihrt wurden und die ja im Ubrigen auch
von den Diskussionen in Frankreich beeinflufit waren. Uberdies lie in Frankreich
die Neigung, personliche oder gar politische Differenzen gewaltsam in Form eines
offentlichen Duells auszutragen, im spiten 17. Jahrhundert deutlich nach. Dies
hief§ nicht, dass das Duell, das sich freilich zunichst auch in England noch hielt,
verschwunden wire, sondern nur, dass es diskreter ausgetragen wurde und meist
kein Kampf mehr zwischen den Reprisentanten verfeindeter adliger Familienver-
biande, sondern nur noch zwischen zwei Individuen war, in dem es um oft eher
banale Fragen wie erotische Rivalititen ging.2?Aber was Frankreich von England
unterschied, war zum einen der Umstand, dass die honnéteté anders als politeness in
England ihren Bezugspunkt entweder im Hof besafy oder in einer Pariser Gesell-
schaft der Salons, in denen die hofische Aristokratie mit anderen Adelsgruppierun-
gen zusammentraf — ein Gegenstiick zur commercial society des frihen 18. Jahrhun-

17" David Hume, Of Refinement in the Arts, in: David Hume, Essays, Moral, Political, and
Literary, hrsg. von Eugene F. Miller, Indianapolis, IN 21987, S. 268-280, hier S. 274-275.

18 Carter, Men and the Emergence of Polite Society, S. 76.

19" Isabelle Chariatte, Transfigurations du héros dans la culture mondaine du siécle classique.
Madeleine de Scudéry, La Rochefoucauld, le chevalier de Méré, in: helden. heroes. héros.
E-Journal zu Kulturen des Heroischen 2, Heft 2, 2014, S. 37-47, besonders S. 39-44, DOI
10.6094/helden.heroes.heros./2014/02/04; vgl. Dies., La Rochefoucauld et la culture
mondaine. Portraits du coeur de ’homme (Lire le XVII€ siécle; 7), Paris 2011, S. 152-158.

20 Carroll, Blood and Violence, S.324-329; Brioist [et al.], Croiser le fer, S. 305-328, vgl.
zum Nachleben des Duells auch unten, Epilog, S. 142.

111

- am 13.01.2026, 06:48:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

derts in London, die sich ganz vom Hof emanzipiert hatte, gab es in Paris nicht
wirklich.2! Zum anderen bestand im gesellschaftlichen Umgang in Frankreich doch
eine spiirbare Rivalitit zwischen einer militirischen Elite, der noblesse d’epée, und
einem Adel, der sein Selbstgefiihl aus dem Besitz von Amtern und seiner juristi-
schen Bildung ableitete, der noblesse de robe. Sicherlich waren die Grenzen zwischen
den beiden Gruppen im 18. Jahrhundert unklarer geworden als hundert Jahre zu-
vor, aber verschwunden waren sie nicht, zumal die hofische Etikette mit ihrer
Rangordnung diese Unterschiede auch immer wieder erneut hervortreten lief3.22
Was die Schwertadligen von den Juristen, die dem Staat dienten, unterschied, war
gerade der Umstand, dass ihr Lebensentwurf ein potenziell heroischer war, unab-
hingig davon, ob man nun wirklich an Kampthandlungen als Offizier teilgenom-
men hatte oder nicht. Genau dies machte es auch fir Sohne von Amtsadligen at-
traktiv, in die militdrische Laufbahn zu wechseln und sich in die noblesse d’epée zu
integrieren. Das war nicht unmdoglich, erforderte aber doch einen gewissen Bruch
mit der Vergangenheit der eigenen Familie, eventuell auch ein dezidiertes Um-
schreiben der Familiengeschichte, vor allem aber die Bereitschaft, die bisherige so-
ziale Identitit zu verleugnen,?? eine Haltung, die unter den S6hnen der Magistrate
der parlaments wohl nicht unbedingt selten war. Jedenfalls schrieb Louis-Sébastian
Mercier, der Beobachter der Pariser Gesellschaft, um 1760 tiber den jungen Magi-
strat: ,il parle chevaux, spectacles, histoires des filles, courses, batailles. Il rougit de
connoitre son métier” (,er spricht tiber Pferde, Schauspiele, Frauengeschichte,
Pferderennen, Schlachten. Er errétet, wenn man ihm die Kenntnis seines Metiers
nachweist”).24

Solche Probleme bestanden in dieser Form in England nicht. Zwar war auch die
englische Gesellschaft des 18. Jahrhunderts eine aristokratische und es war schwer,
in die obersten Ringe dieser Fithrungsschicht aus Grofigrundbesitzern vorzusto-
Ben, die im Parlament den Ton angab, die meisten Minister stellte und viele ande-
re wichtige Amter besetzte, aber die unteren Ringe der Elite waren doch deutlich
offener fur Aufsteiger, zumal die Zugehorigkeit zur Elite, wenn damit die gentry
und nicht die peerage gemeint war, nicht juristisch definiert war.25 Uberdies fehlte
anders als in Frankreich ein Schwertadel, der sein Selbstbewusstsein aus der Ab-

2l Dazu Mathieu Marraud, La noblesse de Paris au XVIII siécle (Lunivers historique), Paris

2000.

Vgl. Leonhard Horowski, Die Belagerung des Thrones. Machtstrukturen und Karrieremecha-
nismen am Hof von Frankreich 1661-1789 (Francia, Beihefte; 74), Ostfildern 2012, S. 62-73;
zur Trennung der Lebensstile und der Karrieren bei Justiz- und Schwertadel vgl. Frangois
Bluche, Les magistrats du parlement de Paris au XVIII® siecle (Collection Histoire), Paris
1986.

Elie Haddad, La difficile intégration des noblesses. Les Mesgrigny ou le cofit social et moral
des prétentions a I’épée, in: Robert Descimon / Elie Haddad (Hrsg.), Epreuves de Noblesse.
Les expériences nobiliaires de la haute robe parisienne (XVIe-XVIII® siécles), Paris 2010,
S.210-231.

24 Louis-Sébastian Mercier, Tableau de Paris, Bd. 1, Amsterdam 1782, S. 258.

25 Vgl. Ellis Wasson, Born to Rule. British Political Elites, Stroud 2000.

22

23

112

- am 13.01.2026, 06:48:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

grenzung gegen Kaufleute, Juristen und stddtische Rentiers bezog. Leichter als in
Frankreich lie sich in England daher auch der militirische Held als Teil einer Ge-
sellschaft vorstellen, in welcher der Soldat in der urbanen Geselligkeit der Stadt
ebenso zu Hause war wie auf dem Schlachtfeld, wihrend umgekehrt der Hof keine
wirklich zentrale Rolle mehr fir seine gesellschaftliche Verankerung spielte. Ein
weiterer Umstand muss ebenfalls noch beriicksichtigt werden: Die militirischen
Helden Englands waren oft Seehelden, jedenfalls viel hiufiger als in Frankreich.
Noch im 17. Jahrhundert hatte es in England in der Kriegsmarine eine strikte
Trennung zwischen gentlemen und bloflen Seeleuten gegeben.?¢ Selbst wenn die
Letzteren in den Rang eines Kapitins aufstiegen, so definierten sie ihren Anspruch
auf Autoritit doch vor allem durch seeminnische Leistung und weniger durch die
heroische Tapferkeit des adligen Offiziers.?” Die gentlemen hingegen waren eigent-
lich Landsoldaten, die auf das Deck eines Schiffes versetzt worden waren, und von
der Seefahrt als solcher meist wenig verstanden. Seit der Mitte des 18. Jahrhunderts
wuchs jedoch die Zahl junger Offiziersanwirter der Kriegsmarine, die ihr Hand-
werk als midshipman (Seekadett) von der Pike auf lernten, deutlich. So wurde die
Seekriegfiihrung im spiten 18. Jahrhundert sogar sehr viel stirker als frither zur
Domine von gentlemen, aber eben von gentlemen, die sich offen zeigten gegentiber
der Tendenz zur Professionalisierung der militdrischen Karriere. Dass der aristokra-
tische Held in Grofibritannien, wenn auch in verinderter Form, sehr viel eher
iiberlebte als in Frankreich, war auch diesem Umstand zu verdanken.28

Dass selbst der hohere Adel, die eigentliche Aristokratie, in England kein hofi-
scher war, dirfte ihm die Anpassung an neue Herausforderungen, wie sie in der
verinderten Karrierestruktur von Seeoffizieren deutlich wird, erleichtert haben. Der
relative — keineswegs absolute — Bedeutungsverlust des Hofes in England nach
1714 implizierte freilich nicht, dass sich die Hannoveraner nicht um eine Selbstin-
szenierung bemiiht hitten, die ihrer Herrschaft Legitimitét verleihen konnte. Und
dazu gehorte eben durchaus auch die Heroisierung des regierenden Monarchen. Ja,
fur die Monarchie gewann nach dem Tode Annas eine heroische Selbstdarstellung
sogar wieder an Bedeutung. Wihrend der Entfaltungsraum der Hannoveraner in-
nenpolitisch deutlich geringer war, als der ihrer Vorginger aus dem Hause Stuart,
und auch die Ausstrahlungskraft des Hofes als kulturelles Zentrum im Vergleich
zum spiten 17 Jahrhundert stark nachgelassen hatte,?’ blieben die Kriegfithrung
und die Kontrolle iiber die Armee eine Prirogative der Krone. Die Landstreitkrifte

26 Siche J. D. Davies, Gentlemen and Tarpaulins: The Officers and Men of the Restoration

Navy, Oxford 1991.

Douglas A. B. Ronald, Youth, Heroism and War Propaganda. Britain and the Young Mari-

time Hero, 1745-1820, London 2015, S. 61.

28 7Zu diesem Kontext ebd., besonders S. 55-77.

29 Dazu Timothy C. W. Blanning, Die Hannoveraner Monarchie und ihre Reprisentations-
kultur, in: Ronald G. Asch (Hrsg.), Hannover, Grof8britannien und Europa. Erfahrungs-
raum Personalunion, 1714-1837 (Veroffentlichungen der Historischen Kommission fiir
Niedersachsen und Bremen; 277), Gottingen 2014, S. 178-196.

27

113

- am 13.01.2026, 06:48:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

waren in England traditionell eher unpopulir, sie galten anders als die Flotte als
mogliches Instrument einer monarchischen Willkiirherrschaft. Uberdies spielte hier
auch noch die Erinnerung an die faktische Militirherrschaft der 1650er Jahre eine
gewisse Rolle.39 Dennoch kultivierten sowohl Georg 1. als auch Georg II. ein mili-
tarisch-heroisches Image.3! Georg II. konnte immerhin fiir sich beanspruchen, sei-
ne Truppen in der Schlacht von Dettingen 1743 in eigener Person zu einem grofen
Sieg gefiihrt zu haben. Es war die letzte Schlacht, an der ein britischer Monarch
selbst teilnahm. Sein Vater und Vorginger Georg I. (Georg Ludwig von Hannover)
hatte schon in jungen Jahren in den Feldziigen des Reiches gegen Frankreich ge-
kimpft und in den 1680er Jahren auch gegen die Tirken. Diesen Kampf fir die
ganze Christenheit konnte man auch in England durchaus propagandistisch ver-
werten, was fur die Kaiser- und Reichstreue des Hauses Braunschweig-Liineburg so
nicht galt.32 Gerade Georg I. inszenierte sich aber auch bewusst als Nachfolger frii-
herer englischer Monarchen, die als heroische Kimpfer gegen den Nachbarn und
Rivalen Frankreich in die Geschichte eingegangen waren. Das galt fiur Wilhelm IIL
genauso wie fur Eduard I11., den groflen Erobererkonig des Mittelalters. Ebenso
nahm Georgl. in seiner Selbstdarstellung Bezug auf den Nationalheiligen
St. George, den der Maler Thornhill ihm zum Beispiel in seinem grofen Fresko in
der Painted Hall in Greenwich, das die Sukzession der protestantischen Hannove-
raner verherrlichte, an die Seite stellte.?3 Man muss allerdings einriumen, dass
Thornhill selbst Zweifel hatte, ob es wirklich noch angemessen war, eine zeitgends-
sische Personlichkeit mit mythologischen Gestalten oder Figuren aus Heiligenle-
genden zu umgeben, oder ob nicht ein stirker realistischer Stil vorzuziehen sei.
Der spitere Streit um die angemessene Bildsprache fiir eine plausible Heroisierung
deutete sich also schon im frithen 18. Jahrhundert an.34

Ohnehin standen Versuche zur Heroisierung der Kénige aus dem Hause Han-
nover auch noch vor anderen Problemen. Wihrend Ludwig XIV. in Frankreich
Uiber den Hof und die Akademien das 6ffentliche Bild der Monarchie und damit

30 Lois G. Schwoerer, “No Standing Armies!”. The Antiarmy Ideology in Seventeenth-Century

England, Baltimore 1974; Andrew Lavoie, “Chaining Mars” - The Politics of the English
Standing Army 1660-1716, Mai 2014, https://www.academia.edu/8467931/Chaining_
Mars-_The_politics_of_the_English_Standing_Army_1660-1716, 20. Juli 2015.

31 Zu Georg II. Hannah Smith, Georgian Monarchy. Politics and Culture, 1714-1760 (Cam-
bridge Studies in Early Modern British History), Cambridge 2006, S. 108 zur Bemerkung
seiner Tochter, die seine ,affectation of heroism® hervorhob.

32 Vgl. Martin Wrede, Die Welfen im Reich. Selbstverstindnis und Selbstdarstellung einer —
mehr oder weniger — patriotischen Dynastie, 1648-1714, in: Ronald G. Asch (Hrsg.), Han-
nover, Grof3britannien und Europa. Erfahrungsraum Personalunion, 1714-1837 (Veroffent-
lichungen der Historischen Kommission fiir Niedersachsen und Bremen; 277), Gottingen
2014, S. 149-177.

33 Smith, Georgian Monarchy, S. 23-28.

34 Werner Busch, Uber Helden diskutiert man nicht. Zum Wandel des Historienbildes im
englischen 18. Jahrhundert, in: Ekkehard Mai (Hrsg.), Historienmalerei in Europa. Para-
digmen in Form, Funktion und Ideologie, Mainz 1990, S. 57-76, hier S. 59-60.

114

- am 13.01.2026, 06:48:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

auch sein eigenes erfolgreich kontrollieren konnte — was nicht ausschloss, dass im
Ausland oder im Untergrund auch Franzosen ihre Kritik in Druckschriften und
Pamphleten artikulierten, von den Propagandisten verfeindeter Machte ganz ab-
gesehen —, war es in England fir den Monarchen schon im spiten 17. Jahrhun-
dert fast unmoglich geworden, seine Person der Kritik zu entziehen. Fur die ei-
nen mochten Georgl. und Georg II. heroische Herrscher sein oder zumindest
mochte dieser Kreis, allen voran die court Whigs, es als niitzlich ansehen, ein sol-
ches Bild zu verbreiten und ihm Anerkennung zu verschaffen. Fiir andere wie
den Dichter Swift, der nach 1714 den Tories zuneigte, blieb der erste Hannovera-
ner auf dem britischen Thron hingegen eine licherliche Figur, der sich von sei-
nem leitenden Minister nach Belieben manipulieren lief3.3> Aber auch die country
Whigs, die ebenso wie die Minister des Konigs die Thronanspriiche des Hauses
Stuart ablehnten, standen der offiziellen monarchischen Panegyrik mit Vorbehal-
ten gegeniiber und zelebrierten stattdessen ihre eigenen Helden.

Die Moglichkeit, dies in England auch abseits des Hofes mit entsprechender Of-
fentlichkeitswirkung zu tun, war deutlich grofler als in den meisten kontinentaleu-
ropdischen Monarchien und auch grofRer als in Frankreich. Westminster Abbey in
der Hauptstadt mochte schon im frithen 18.Jahrhundert bis zu einem gewissen
Grade die Funktion eines nationalen Pantheons erfullen, aber kontrolliert wurde
dieses Pantheon vom Kapitel der Stiftskirche, das Plitze fir Grabmonumente vor
allem auch nach finanziellen Kriterien vergab.’¢ Es gab vor 1750/60 vereinzelte
Ausnahmen von dieser Regel. So lief} Konigin Anna durch einen von ihr erwirkten
Parlamentsbeschluss in der Abtei ein Monument fiirr den Admiral Cloudesley Sho-
vell errichten, der 1707 mit seiner Flotte bei den Scilly Inseln auf Grund gelaufen
und dabei umgekommen war .37 Aber diese Ausnahmen waren doch recht selten.
Das erste nach 1714 durch Parlamentsbeschluss in Westminster errichtete Grab-
monument war dem Andenken an einen anderen Seehelden, James Cornewall,
gewidmet, der 1743 gefallen war.3® Seehelden spielten im Pantheon der kriegeri-
schen Helden in England ohnehin eine besonders prominente Rolle, nicht nur
deshalb, weil die Flotte lange Zeit als Waffengattung wichtiger war als das Heer,
sondern auch, weil sie weniger stark mit der Person des Monarchen identifiziert

35 Paul Langford, Swift and Walpole, in: Claude Rawson (Hrsg.), Politics and Literature in

the Age of Swift. English and Irish Perspectives, Cambridge 2010, S.52-79; Edward
Pearce, The Great Man. Sir Robert Walpole, Scoundrel, Genius and Britain’s First Prime
Minister, London 2007, S. 333-335; Jon T. Rowland, Faint Praise and Civil Leer. The “De-
cline” of Eighteenth-Century Panegyric, Newark, NJ 1994, S. 147-153 zu Swifts ,Direc-
tions for a Birthday Song®, einer besonders beiflenden Satire auf Georg IL

36 Matthew Craske, Westminster Abbey 1720-70. A Public Pantheon Built upon Private In-

terest, in: Richard Wrigley / Matthew Craske (Hrsg.), Pantheons: Transformations of a

Monumental Idea, Aldershot 2004, S. 57-79, hier besonders S. 58-59.

Joan Coutu, Persuasion and Propaganda. Monuments and the Eighteenth-Century British

Empire, Montreal 2006, S. 9-10.

38 Craske, Westminster Abbey 1720-1770, S. 57; Coutu, Persuasion and Propaganda, S. 121-
122.

37

115

- am 13.01.2026, 06:48:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

wurden und sich die Verherrlichung von Seehelden und die Erinnerung an sie da-
her auch eher eignete, um Opposition gegen Hof und Regierung zu artikulieren.
Uberdies genoss die Flotte von jeher mehr Popularitit als das Heer. Dass aristokra-
tische ,Helden® hier, wie wir gesehen haben,’* im Laufe des 18. Jahrhunderts eher
dazu bereit waren, das Los ihrer Untergebenen zumindest zu Beginn ihrer Karriere
zu teilen, um zu wirklichen Seeleuten zu werden, diirfte die Popularitit der Flotte
noch einmal verstirkt haben.

Besonders beliebt war in oppositionellen Kreisen in den 1740er Jahren etwa
Admiral Edward Vernon, der im Krieg gegen Spanien 1739 erste Erfolge errungen
hatte und trotz spaterer Riickschlage als patriot hero galt, ein Ansehen, das er nicht
zuletzt seinem politischen Engagement als Kritiker des Ministeriums, aber auch
der Fithrung der Admiralitit verdankte. Diese Kritik veranlasste dann Georg II.,
thm 1746 sein Kommando zu entziehen und ihn in den Ruhestand zu versetzen.
Fur die Kritiker des Hofes war er ein politischer Mirtyrer und sein Neffe lief§ ihm
nach seinem Tode (1757) im Jahr 1763 ein grofles Grabmal in Westminster Abbey
errichten.0

Allerdings hatten Gegner der offiziellen Politik noch andere Moglichkeiten, ihre
Helden durch Monumente zu feiern, als die Errichtung von Grabmilern in West-
minster Abbey. Die ausgedehnten Parkanlagen der englischen country houses, die
zwar vielleicht nicht jedermann, aber doch den Angehorigen der politisch-sozialen
Elite zuginglich waren und auch hiufig genug von ihnen besucht wurden, boten
sich dafiir an. Eines der bekanntesten Beispiele flir ein heroisches Bildprogramm
auflerhalb des strikt 6ffentlichen Raumes stellt in England der Park des Landhauses
von Stowe dar, der urspriinglich von Richard Temple Viscount Cobham in den
1730er und 1740er Jahren geschaffen wurde (Temple starb 1749). Cobham gehorte
zusammen mit seinen Verwandten aus dem Hause Grenville zu einem Netzwerk
von oppositionellen Whigs, die sich Anfang der 1730er Jahre mit dem allmichtigen
Minister Walpole Giberworfen hatten und die politische Korruption des Walpole
Regimes ebenso kritisierten wie den vermeintlich mangelnden Patriotismus der
fithrenden Politiker. Die Temples und Grenvilles traten im Ubrigen fiir eine aktive,
konfliktfreudige Auflenpolitik ein, die der Auseinandersetzung mit den bourboni-
schen Michten Spanien und Frankreich nicht aus dem Weg ging und vor allem zur
See die Konfrontation mit den auflenpolitischen Rivalen Englands suchte. Es war
bezeichnend, dass Cobham in Stowe zum Andenken an einen seiner Neffen,
Thomas Grenville, der als Kapitin zur See 1747 im Kampf gegen die franzosische
Flotte vor Kap Finisterre gefallen war, eine Gedenksiule errichten lief3, die in ihrer
Inschrift den heroischen Mut Grenvilles, der im Ubrigen mit dem Sir Philip Sid-
neys verglichen wurde, dem unheroischen Geist einer dekadenten Zeit entgegen-

39 Siehe S. 113.

40 Gerald Jordan / Nicholas Rogers, Admirals as Heroes. Patriotism and Liberty in Hanove-
rian England, in: Journal of British Studies 28, Heft 3, 1989, S. 201-224, besonders S. 208-
209; vgl., Coutu, Persuasion and Propaganda, S. 110.

116

- am 13.01.2026, 06:48:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

stellte.*! Der Heldenkult trug also auch hier deutliche Ziige einer oppositionellen
Kulturkritik, die sich gegen die angebliche Dekadenz der Gegenwart wandte. Das
galt auch fur das wohl berithmteste Monument im Park von Stowe House, den
Temple of English Worthies. Zwar waren etliche der Helden, deren Biisten diesen
Tempel schmiickten, nicht eindeutig parteipolitisch konnotiert, wie etwa Alfred der
Grofle oder der Dichter Shakespeare. Andere hingegen konnten als Symbolfiguren
eines Freiheitskampfes gegen Tyrannis und Papismus gelten wie John Locke oder
Edward Hampden (ein Abgeordneter des Langen Parlamentes) oder auf ihre Weise
auch Drake und Raleigh.#? Der Park von Stowe mit seiner politischen Erinne-
rungspolitik war ein besonders ambitioniertes Projekt, aber auch andere Besitzer
von Landhdusern schufen sich auf ihre Weise ihr eigenes kleines Pantheon mit
Skulpturen der Groflen Minner und gelegentlich auch Frauen (man denke an Eli-
sabeth 1.) der Vergangenheit. Was fehlte, waren freilich oft Mizene, die grole Hi-
storienbilder oder entsprechende bildhauerische Arbeiten von entsprechender Di-
mension in Auftrag gaben. Es dominierte vielfach das Portrit, auf das auch Maler
wie Joshua Reynolds spezialisiert waren.*3

Bezeichnend fiir die Entwicklung in England war jedoch seit den 1720er und
1730er Jahren der Umstand, dass unabhingig davon, ob man nun das heroisieren-
de Portrit, die groflen Grabmailer der Epoche oder andere Medien wie historische
Werke, Biographien oder Theaterstiicke betrachtet, der Held, soweit er eine poli-
tisch relevante Figur war, eher als Patriot und als Verteidiger seines Landes und der
Freiheit, weniger jedoch als treuer Diener des Monarchen dargestellt wurde.*
Patriotismus, und zwar ein Patriotismus, der sich dezidiert auch gegen den Hof
und den Konig richten konnte, und Heldentum gingen in England somit schon
frithzeitig eine enge Verbindung ein. Das mag mit ein Grund dafiir gewesen sein,
dass es in England keine wirklich nachhaltige Abwertung militirischer Helden gab,
denn diese lieflen sich auch von der politischen Opposition fuir ihre Zwecke ins
Feld fithren und eben durchaus auch als Verteidiger der Freiheit darstellen. Uber-
dies hatten sich weite Teile der Oberschicht, der Aristokratie und der gentry frithzei-
tig, ndmlich spitestens nach der Revolution von 1688, einem Ethos des Patriotis-
mus verschrieben, der seine Kraft auch republikanischen Traditionen verdankte.
Fir die Legitimation ihres Anspruches auf politische Macht war es fiir die Angeho-

41 Ebd,, S. 154-158.

42 Ebd., S.148-151, vorsichtiger in der Bewertung ist Matthew G. Sullivan, Les grands
hommes, le panthéon domestique et la carriére du sculpteur dans I’Angleterre du XVIII®
siecle, in: Thomas W. Gaehtgens / Gregor Wedekind (Hrsg.), Le culte des grands hommes
1750-1850 (Passagen; 16), Paris 2009, S. 39-69, hier S. 45-46.

43 Ebd., besonders S. 60-65. Zu Reynolds siehe etwa Martin Postle (Hrsg.), Joshua Reynolds.
The Creation of Celebrity, London 2005.

4 Fiir Westminster konstatiert dies Craske, Westminster Abbey 17201770, S. 72-75. Das galt
fir den Temple in Stowe natlirlich erst recht, aber auch fiir die zahlreichen heroisierenden
Skulpturen Cromwells, die man seit den 1730er Jahre vermehrt in englischen Landhidusern
und Stadtresidenzen fand, vgl. Sullivan, Les grands hommes, S. 48-59, wobei Cromwell in
solchen Darstellungen oft ein ambivalenter Held blieb.

117

- am 13.01.2026, 06:48:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

rigen dieser Oberschicht sogar von zentraler Bedeutung, sich als heroische Patrio-
ten zu inszenieren, wobei dies allerdings fiir die letzten Jahrzehnte des 18.Jahr-
hunderts und erst recht in den Kriegen gegen Frankreich ab 1792 noch deutlich
emphatischer geschah als vor 1750.% Das heifit nicht, dass es nicht auch in Eng-
land eine Kritik an der Figur des militdrischen oder allgemein aggressiv auftrump-
fenden Helden gegeben hitte, sei es nun, dass diese ironisiert und ins Licherliche
gezogen wurde, wie Alexander Pope es in seinem Epos ,The Rape of the Locke®
(1712) getan hatte,* oder dass die transgressiven Elemente des Heroischen aus
christlicher Perspektive kritisiert wurden. Evangelikale Christen neigten in beson-
ders starker Weise zu einer solchen Distanzierung von traditionellen heroischen
Verhaltensmustern. Aber gerade diese christliche Kritik am Soldatischen und He-
roischen konnte in England am Ende doch in ein Ethos des heroischen Patriotis-
mus integriert werden, der den Kampf fir das eigene Land zugleich als einen
Kampf fiir Zivilisation und Humanitit erschienen lie}. Dies war eine Perspektive,
die auch die Vorstellungen von heroischer Grofle stark beeinflusste, wie jingst
noch einmal Holger Hoock betont hat.4” Ein weiterer Umstand trat hinzu: Engli-
sche militirische Helden errangen ihre Siege im Laufe des 18. Jahrhunderts immer
hiufiger auf auereuropiischen Schlachtfeldern, oft sogar im Kampf gegen nicht-
europdische Gegner. Mochte man im europiischen Kontext noch zogern, das volle
Arsenal einer triumphalistischen Rhetorik zu entfalten, wenn es galt, einen Sieg zu
feiern, so entfiel die Zuriickhaltung, wenn der Besiegte zum Beispiel ein indischer
Furst war. Dieser neue Triumphalismus, der sich etwa seit der Mitte des 18. Jahr-
hunderts auch in Grabmilern bemerkbar machte, fiel namentlich franzdsischen
Beobachtern auf, denn in Frankreich wirkte das abschreckende Beispiel der gren-
zenlosen Selbstheroisierung Ludwigs XIV. nach.*® Aber die englische Kultur des
Heroischen war frei von solchen Hypotheken und konnte sich auch deshalb im
spaten 18. Jahrhundert besser entfalten als in Frankreich.

Allerdings, auch wenn iltere Modell des Heroischen in verinderter Form in eine
sich wandelnde politische Kultur integriert werden konnten, so riskierte doch jede
Heroisierung einer Gestalt der jiingeren Vergangenheit oder gar der Gegenwart, so-
fort in den Mahlstrom der politischen Auseinandersetzungen zu geraten. Uberpar-
teiliche Maf3stidbe fur heroische Leistung gab es zumindest dort, wo es um Figuren

45 Linda Colley, Britons. Forging the Nation 1707-1837, New Haven, CT 1992, S. 155-193.
46 Zur Gattung des mock-beroic sieche Richard Terry, Mock-Heroic from Butler to Cowper. An
English Genre and Discourse (Studies in Early Modern English Literature), Burlington
2005; vgl. Carolyn D. Williams, Pope, Homer and Manliness. Some Aspects of Eight-
eenth-Century Classical Learning, London 1993.

Holger Hoock, Empires of the Imagination. Politics, War and the Arts in the British
World, London 2010, S. 173-177.

Matthew Craske, Making National Heroes? A Survey of the Social and Political Functions
and Meanings of Major British Funeral Monuments to Naval and Military Figures, 1730-
1770, in: John Bonehill / Geoff Quilley (Hrsg.), Conflicting Visions: War and Visual Cul-
ture in Britain and France, c. 1700-1830, Aldershot 2005, S. 41-60, besonders S. 47-49.

47

48

118

- am 13.01.2026, 06:48:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

von moglicher politischer Relevanz ging, schlechterdings nicht mehr. Und das galt
weitgehend auch fiir die meisten kriegerischen Helden, von denen manche wie
Admiral Vernon ja ohnehin parallel zur militirischen eine politische Karriere ver-
folgten, zumal auch auflenpolitische Grundsatzentscheidungen und damit die
Kriege, die aus ihnen resultierten, in der Regel stark umstritten waren.

All dies war in Frankreich deutlich anders, wo der Hof und die vom Hof kon-
trollierten offiziellen Institutionen wie die Akademien in der zweiten Hilfte des
17. Jahrhunderts doch in erheblichem Umfang eine Definitionshoheit tiber das
Heroische und eine Schiedsrichterposition in Debatten tiber einzelne historische
Gestalten erlangt hatten, die gewissermaflen als Kandidaten fiir den Heldenstatus
gelten konnten. Nicht zuletzt weil der traditionelle kriegerische Held so stark mit
der Selbstverherrlichung einer machtbewussten Monarchie verbunden war, war
die Kritik an dieser Figur in Frankreich insgesamt ausgeprigter als in England, wo
freilich der traditionelle Held schon zu Beginn des 18. Jahrhunderts stirker mora-
lisiert und von seinen transgressiven Ziigen gesdubert worden war.

Gegen Ende der Regierungszeit Ludwigs XIV. hatte in Frankreich hingegen
schon Fénelon einen Frontalangriff gegen die traditionellen heroischen Ideale ge-
fuhrt. In seinem ,JTelemach® ibte er auf diese Weise vor allem Kritik an der Ruhm-
sucht Ludwigs XIV. und der Bellizitit seiner Politik.#° Der ,Telemach® sollte in
Frankreich und dariber hinaus zu einem der einflussreichsten Werke des frithen
18. Jahrhunderts werden.>® Die von Fénelon geiibte Kritik am traditionellen Ethos
heroischer Krieger wurde im frithen 18. Jahrhundert sowohl von Montesquieu auf-
genommen als auch vom Abbé de Saint-Pierre, der, wie bereits erwihnt, in seinem
wDiscours sur les différences de Grand Homme de 'Homme Illustre® von 1739
den Grofien Mann, der etwas fur das Gliick der Menschen und seines Vaterlandes
geleistet habe, den lediglich beriihmten Personlichkeiten gegentiberstellte — und
hier bot sich einmal mehr die Figur Alexanders des Groflen an -, die nur nach
Ruhm gestrebt hitten und dieser Leidenschaft alles andere geopfert hitten.”! Saint
Pierre verwarf das Streben nach Ruhm nicht grundsitzlich und er lief§ auch Mon-
archen wie Heinrich IV. als Grofle Minner gelten, aber es musste sich mehr denn je
einem hoheren Zweck unterordnen. Ahnlich argumentierten auch Montesquieu
und andere Aufklirer.>

49 Frangois de Salignac de La Mothe-Fénelon, Les aventures de Télémaque, hrsg. von Jeanne-

Lydie Goré, Paris 1987.

Zu Fénelon Riley, Fénelon’s ‘Republican’ Monarchism in Telemachus.

Die Schrift von Charles Irénée Castel de Saint-Pierre erschien zuerst als Anhang zu Abbé Se-
ran de la Tour, Histoire d’Epaminondas pour servir de suite aux hommes illustres de Plutar-
que, avec des remarques de M. le Chevalier de Folard sur les principales batailles d’Epami-
nondas, Paris 1739 und wird hier zitiert nach Abbé Seran de La Tour, Histoire de Scipion
I’Africain, Paris 21752, S. XXI-XLIV. Vgl. auch Pierre Briant, Alexandre des Lumieres. Frag-
ments d’histoire européenne (NRF Essais), Paris 2012, S. 222-226, vgl. S. 208-221.

52 Bonnet, Naissance du Panthéon, S. 39-40.

50
51

119

- am 13.01.2026, 06:48:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Man darf die Differenz zwischen dem grand homme der Aufklirung und dem
klassischen Helden sicherlich nicht zu stark betonen; die Uberginge blieben oft
flielend und wie Antoine Lilti konstatiert hat, war der grand homme ,,plutdt une re-
définition, une reformulation, peut-étre méme une réhabilitation, apres la ,démoli-
tion du héros* a laquelle s’étaient livrés les moralistes augustiniens et les Jansenistes
dans la seconde moitié du XVII¢ siecle“.® Neu war allerdings wohl das Phinomen,
dass nun auch dem scheinbaren Durchschnittsmenschen, dem sowohl die stindi-
sche Qualitit einer vornehmen Geburt als auch der Glanz einer Existenz jenseits
des Sphire der Alltiglichkeit fehlten, heroische Qualititen oder eben auch die Ei-
genschaften eines grand homme zugeschrieben werden konnten - hier gab es in der
Praxis am Ende oft doch nur eine geringe Trennschirfe. Ein Beispiel dafiir war der
Geistliche und Parlamentsrat Henri-Philippe de Chauvelin (1716-1770), der sich im
Kampf gegen die Jesuiten ebenso wie als Kritiker der Politik der Krone hervorgetan
hatte. Manche seiner Bewunderer machten aus dem duflerlich wenig attraktiven
Mann, den seine Feinde wegen seiner kleinen Statur mit einem Affchen verglichen,
geradezu einen David, der den Goliath des Jesuitenordens besiegt habe. Vor allem
aber war Chauvelin eine Symbolfigur, der heroische Eigenschaften relativ willkiir-
lich in einem politischen Propagandakrieg zugeschrieben wurden. Dass Chauvelin
nach Abklingen dieses Kampfes rasch wieder in Vergessenheit geriet, verwundert
daher nicht.>*

Zum Wandel in der Beurteilung historischer Grofle, die auch an solchen Beispie-
len sichtbar wird, trug aber auch der Umstand bei, dass sich nicht nur eine neue
Offentlichkeit fiir die Diskussion iiber solche Fragen herausbildete, sondern dass
die sozialen und intellektuellen Trigerschichten der Aufklirung bewusst dem Hof
und dem Klerus die Definitionshoheit zu entziehen versuchten, die es diesen er-
laubt hatte zu bestimmen, was als heroisch und als historische Grole zu gelten
hatte. Und das nicht ohne Erfolg. Wihrend die traditionelle Leichenpredigt, ein
klassisches Medium der Konstruktion von Helden, zu einer weitgehend obsoleten,
altmodisch wirkenden Gattung wurde, beanspruchten nun die Literaten und Intel-
lektuellen der Aufklirung fir die neue Form der ,philosophischen Eloge® fast ein
Monopol, wenn es darum ging, historische Grofle und heroische Tugend fur ein
gebildetes Publikum darzustellen.>®

53 Lilti, Figures publiques, S. 125, ,der grand homme [ist] eher eine Neudefinition eine Neu-

Artikulation, vielleicht sogar eine Rehabilitierung [des Helden] nach der ,Zerstorung des

Heros‘, die die augustinischen Moralisten und die Jansenisten in der zweiten Hilfte des

17. Jahrhunderts unternommen hatten®.

Pierre Wachenheim, Un héros éphémeére sous le régne de Louis XV. Cabbé Chauvelin, ou le

portrait du sapajou en Grand Homme, in: Thomas W. Gaethgens [et al.] (Hrsg.), Lart et les

normes sociales au XVIII® siecle (Passagen; 2), Paris 2001; S. 213-239, hier besonders S. 237.

55 Thomas E. Keiser, The Public Sphere, in: William Doyle (Hrsg.), The Oxford Handbook
of the Ancien Régime, Oxford 2012, S. 409-430; Colin Jones, The Great Nation. France
from Louis XV to Napoleon, New York 2002, S. 212-225.

56 Bonnet, Naissance du Panthéon, S. 54-56.

54

120

- am 13.01.2026, 06:48:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dass die ,Philosophen® die Debatte tiber Grofle und das Heroische seit etwa
dem zweiten Dirittel des 18. Jahrhunderts so stark zu bestimmen vermochten, lag
freilich auch daran, dass der Kénig dem heroischen Rollenfach weniger denn je ge-
recht wurde. Ludwig XV. versuchte zwar, im Osterreichischen Erbfolgekrieg noch
einmal als Schlachtenlenker aufzutreten und bei Fontenoy gelang ihm das auch
mit einem gewissen Erfolg, mochte auch das wirkliche Kommando beim Marschall
Moritz von Sachsen gelegen haben, aber der politisch eher unrithmliche Ausgang
des Krieges — im Frieden von Aachen vermochte Frankreich weder in Europa noch
in Ubersee seinen militirischen Erfolg in territoriale Eroberungen umzusetzen —
diskreditierte seinen Anspruch auf militirischen Ruhm bereits zu einem gewissen
Grade. Vollends unglaubwiirdig wurde dieser Anspruch mit dem desastros verlau-
fenden Siebenjihrigen Krieg ab 1756, zumal der Konig diesmal dem Kriegsgesche-
hen ginzlich fernblieb. Sicherlich, auch sein Vorginger hatte nicht wirklich an der
Front gekdmpft, aber bis 1693 hatte er doch immer wieder an Belagerungen oder
anderen militirischen Aktionen wie etwa dem Uberschreiten von Fliissen teilge-
nommen.’? All das fehlte jetzt. Umso stirker waren die Zweifel, welche die Kritiker
des Konigs an der Plausibilitit der Heroisierung eines Monarchen dufierten, dem
anscheinend seine Mitressen sehr viel wichtiger waren als das Wohl des Landes,
das er regierte. Entsprechend fielen die Reaktionen auf die offentliche Verherrli-
chung des Herrschers als siegreicher Feldherr aus. 1763, nach dem Ende des Sie-
benjihrigen Krieges, wurde in Paris ein grofles Reiterdenkmal des Konigs feierlich
eingeweiht, das die Stadt Paris 1748 in Auftrag gegeben hatte. Es zeigte den Konig
in der Kleidung eines romischen Imperators als roi connétable. 1748 mochte diese
Inszenierung noch plausibel gewesen sein, denn der Osterreichische Erbfolgekrieg
1740 bis 1748 war militdrisch noch ein Erfolg gewesen, auch wenn dieser Erfolg
schon keine politischen Dividenden mehr abwarf. 1756 bis 1763 war dies anders
gewesen, denn Frankreich hatte auf fast allen Kriegstheatern katastrophale Nieder-
lagen erlitten. Jetzt ein Denkmal fiir den Konig aufzustellen, das ihn als siegreichen
Imperator darstellte, wirkte daher grotesk. Die Folgen waren entsprechend. Das
Denkmal wurde durch Graffiti entstellt oder man heftete Zettel an seinen Sockel
mit Texten, die sich iiber den Konig lustig machten oder ihn gar als Feind seines
eigenen Volkes erscheinen liefen. Um das Schlimmste zu verhindern, musste das
Denkmal permanent bewacht werden.>®

57 Martin Wrede, Des Konigs Rock und der Rock des Konigs. Monarch, Hof und Militir in
Frankreich von Ludwig XIV. zu Ludwig XVI., in: Martin Wrede (Hrsg.), Die Inszenierung
der heroischen Monarchie. Frithneuzeitliches Konigtum zwischen ritterlichem Erbe und
militdrischer Herausforderung (Historische Zeitschrift, Beihefte N.F.; 62), Miinchen 2014,
S. 382-408, hier besonders S. 388-399. Zu Ludwig XV. auch Bernard Hours, Louis XV. Un
Portrait, Toulouse 2009.

Richard Clay, Bouchardon’s Statue of Louis XV. Iconoclasm and the Transformation of
Signs, in: Stacy Boldrick / Richard Clay (Hrsg.), Iconoclasm. Contested Objects, Contested
Terms, Aldershot 2007, S.93-122; Andrew McClellan, The Life and Death of a Royal
Monument. Bouchardon’s Louis XV, in: Oxford Art Journal 23, Heft 2, 2000, S. 3-27.

58

121

- am 13.01.2026, 06:48:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das sich spitestens seit den spiten 1750er Jahren abzeichnende Scheitern der
traditionellen Strategien zur Heroisierung des Monarchen erleichterte es den
Aufklirern sicherlich, thr neues Ideal von heroischer Grofle der monarchischen
und aristokratisch geprigten Tradition entgegenzusetzen. Manche Philosophen
stilisierten sich dabei auch selbst als Helden oder gar als heroische Mirtyrer wie
etwa Rousseau der in seiner ,Nouvelle Héloise“ (1761) einen ,héroisme de la va-
leur” predigte, der sich vom aristokratischen Streben nach stindischer Ehre scharf
absetzte, aber die Idee keineswegs grundsitzlich ablehnte, dass die heroische Tu-
gend des Groflen Mannes sich auch mit der Sehnsucht nach Ruhm verband so-
wie mit der Bereitschaft, die Grenzen zu iiberschreiten, die menschlichem Han-
deln im Alltag gesetzt waren.”®

Zu dem Zeitpunkt, als die ,Nouvelle Héloise“ erschien, hatte sich in Frank-
reich die Diskussion tiber die Rolle der grands hommes in Geschichte und Politik
und ihre Beziehung zur traditionellen Idee des Heroischen bereits zugespitzt.
Gerade die sich abzeichnende Niederlage im Siebenjihrigen Krieg warf die Frage
auf, ob Frankreich nicht wie sein Gegner England - oder auf andere Weise auch
Preuen - wirkliche Helden als Vorbilder benotige, die alle Franzosen und nicht
nur die adlige Elite zu einem heroischen Einsatz fir das Vaterland zu motivieren
vermochten. In Preuflen wurde der Monarch selbst, Friedrich der Grofie, als die-
ser Held inszeniert bzw. inszenierte sich selbst in dieser Weise.®® Thomas Abbts
~vom Tode fuir das Vaterland“ (1761) war eine der Schriften, in denen dieser neue
heroische Patriotismus seinen Ausdruck fand.6!

In England gab es, wie wir gesehen haben, eine gewisse Tradition des Heroen-
kults, aber kaum offentliche Institutionen, die versuchten, einen kohirenten Ka-
non von Nationalhelden zu schaffen. Der Hof war als kulturelles Zentrum nicht
mehr bedeutend genug und andere Institutionen, die seine Rolle hitten iiberneh-
men konnen, gab es nicht. Auch in England wurden im Laufe des Siebenjihrigen
Krieges aber die Stimmen lauter, die nach einem Pantheon fiir die nationalen Hel-
den riefen. Es war der Tod von General Wolfe in Kanada (1759) anlasslich der Er-
oberung von Quebec und die bald darauf auf Vorschlag des Premierministers Pitt
getroffene Entscheidung, ihm in der Westminster Abtei auf Staatskosten ein
Grabmal zu errichten, die der Kronungs- und Grabeskirche der englischen Krone

59 Bonnet, Naissance du Panthéon, S. 30-31, S. 201-202, S. 207.

60 Siehe etwa Eckhart Hellmuth, Die ,Wiedergeburt Friedrichs des Grofen® und der ,Tod fiir
das Vaterland“. Zum patriotischen Selbstverstindnis in Preulen in der zweiten Hilfte des 18.
Jahrhunderts, in: Eckhart Hellmuth / Reinhard Stauber (Hrsg.), Nationalismus vor dem Na-
tionalismus? (Aufklirung. Interdisziplinire Halbjahresschrift zur Erforschung des 18. Jahr-
hunderts; 10/2), Hamburg 1998, S. 23-54; Marian Fiissel, Der ,roi connétable* und die Of-
fentlichkeit, in: Bernd Sésemann / Gregor Vogt-Spira (Hrsg.), Friedrich der Grofie in Europa.
Geschichte einer wechselvollen Beziehung, Bd. 2, Stuttgart 2012, S. 199-215.

61 Vgl. Thomas Abbt, Vom Tode fiir das Vaterland. Neue vermehrte und verbesserte Auflage,
in: Thomas Abbt, Vermischte Werke, Bd. 2, Berlin 1770, S. 1-103; vgl. Jorn Leonhard, Bel-
lizismus und Nation. Kriegsdeutung und Nationsbestimmung in Europa und den Verei-
nigten Staaten 1750-1914 (Ordnungssysteme; 25), Miinchen 2008, S. 181-214.

122

- am 13.01.2026, 06:48:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dann auch offiziell die Rolle eines solchen nationalen Pantheons zuwiesen, dem
spiter die St. Paul’s Kathedrale in London zur Seite trat.®? In Saint-Denis, der Grab-
lege der franzosischen Konige vor den Toren von Paris, fanden hingegen nur
hochst selten hohe Adlige, die nicht der Konigsfamilie angehorten, ihre letzte Ru-
he. Eine der wenigen Ausnahmen war der Marschall Turenne, den Ludwig XIV.
1675 wegen seiner wertus heroigues ehren wollte. Weitere Ehrungen dieser Art blie-
ben jedoch aus. Hier mag eine Rolle gespielt haben, dass Turennes Angehorige in
den Jahren nach dem Tode des grofien Feldherren versucht hatten, fiir ihre Familie
einen Status zu beanspruchen, der dem der Konigsfamilie gefihrlich nahekam.®3
Das dariiber hinausgehende, von Joél Cornette vorgetragene Argumente, die biiro-
kratisierte absolute Monarchie habe keinen Bedarf an Helden mehr gehabt®* und
diese bewusst marginalisiert, ist hingegen, wie wir bereits gesehen haben, wenig
Uiberzeugend, zumal dem Marschall von Sachsen, der Protestant war, nach seinem
Tode (1750) auf Geheifd des Konigs in einer lutherischen Kirche in Straflburg ein
aufwendiges, 1776 vollendetes Grabmal errichtet wurde.®> Jean-Baptiste Pigalle, der
das Grabmal schuf, stellte den Marschall durchaus traditionell im eigentlich einer
lingst vergangenen Epoche angehorenden, aber als Attribut des Heros immer noch
unentbehrlichen Harnisch des Ritters (oder zumindest des ritterlichen Kavalleristen
des 17. Jahrhunderts) dar, wie er, vor einer Pyramide stehend, hoheitsvoll und nicht
ohne Verachtung dem personifizierten Tod, der den Sarg fiir ihn 6ffnete, entgegen-
schreitet, betrauert von einem durch Erschiitterung gezeichneten Herkules, wih-
rend die weibliche Personifikation Frankreichs den Tod zuriickzuhalten sucht. So
eindrucksvoll dieses Denkmal heute erscheinen mag, so hatte es im 18. Jahrhun-
dert doch durchaus seine Kritiker, die namentlich daran Anstofl nahmen, dass die
mythologische Figur des Herkules, der wohl auch die um ihren Feldherren trau-
ernden franzosischen Soldaten verkorpern sollte, neben eine ansatzweise realistisch
gestaltete Statue des Verstorbenen gesetzt wurde, die eben nicht romisch oder grie-
chisch gewandet war, sondern einen Harnisch trug. Auch dass Herkules, das Sinn-
bild der Stirke schlechthin, trauerte, wurde beanstandet.5¢

Wie schwierig es war, im spiten 18. Jahrhundert noch eine verbindliche Bild-
sprache fir ein heroisierendes Monument zu finden, zeigt auch das Grabmal fur
General Wolfe in London. In England wihlte der Bildhauer Joseph Wilton, der

62 Craske, Westminster Abbey 1720-1770, S.76-77; Hoock, Empires of the Imagination,
S. 40-45, S. 132-161.

63 Jean-Marie Le Gall, Le Mythe de Saint Denis entre Renaissance et Révolution (Epoques),
Seyssel 2007, S. 467-470; siche auch Wrede, Zwischen Mythen, Genealogen und der Krone,
S. 17-43.

64 Cornette, Le roi de guerre, S. 202, S. 314.

65 Thomas Steinruck, Jean-Baptiste Pigalle. Das Grabmal fiir Moritz von Sachsen, Studien
zum Mausolée du Maréchal de Saxe in St. Thomas in Straburg, Saarbriicken 2009. Lud-
wig XV. hatte offenbar zunichst daran gedacht, den Marschall in Saint Denis beerdigen zu
lassen, sah aber dann davon ab, weil dieser kein Katholik und iiberdies nur der Bastard-
Sohn eines deutschen Fursten war.

66 Vgl. ebd., S. 64-69.

123

- am 13.01.2026, 06:48:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

nach einer offentlichen Ausschreibung den Auftrag erhielt, das 1773 vollendete
Grabmal zu errichten, allerdings einen ganz anderen Stil der Heroisierung als Pi-
galle. Wolfes Grabmonument sollte in England fir den Heldenkult des spiten
18. Jahrhunderts dhnlich wie auf andere Weise das 1771 vollendete Bild des
Kiinstlers Benjamin West, das ebenfalls den Tod des britischen Generals bei der
Erstirmung der franzosischen Stellungen vor Quebec darstellte, wegweisend wer-
den.®” Wolfe erschien in Wiltons Werk — anders als der aristokratische Marschall
von Sachsen bei Pigalle - ganz als ,moderer® Held, eigentlich ein Mann wie jeder
andere, ein everyman, der aber in einer Ausnahmesituation sein Leben fiir sein
Land geopfert hatte. Dabei war das Denkmal in Westminster Abbey, das bezeich-
nenderweise ganz darauf verzichtete, Wolfes in der Realitit eher krinklichen und
schwachen Korper zu heroisieren, nicht frei von einer gewissen ,unctuous senti-
mentality®, wie eine neuere Studie konstatiert.®® Holger Hoock hat dem Denkmal
bescheinigt, dass es einen Punkt in einem Transformationsprozess markiert, in
dessen Verlauf ikonographische Ausdrucksformen und Rituale, die bis dahin der
Verehrung von Mairtyrern oder auch - im katholischen Bereich — Heiligen vorbe-
halten waren, auf die neuen nationalen Helden tibertragen wurden.¢’

Ahnliches kann man vielleicht auch fiir Wests Gemilde sagen, das sich stark auf
die emotionale Anteilnahme der Begleiter und Offiziere Wolfes an dessen Tod
konzentrierte und sich ikonographisch an christlichen Motiven wie der Pieta oder
Kreuzabnahme orientierte. Yuval Harari hat darauf hingewiesen, dass West, indem
er den Soldaten und Begleitern des Generals, die dessen Sterben und Tod mitansa-
hen, eine so prominente Rolle in seinem Bild zuwies, sich einer Tendenz anschloss,
die im spiten 18. Jahrhundert generell sptirbar wurde: ,Death in battle is no longer
just heroism. It has also became ‘an experience™. Indem Soldaten den Tod eines
Kameraden oder thres Kommandeurs in der Schlacht bewusst erleben, finden sie,
so deuteten Selbstzeugnisse der Epoche, aber eben auch Kunstwerke wie das von
West, dieses Phinomen, zu einer besonderen Form von Selbsterfahrung, und dieser
Selbsterfahrung wurde selbst eine heroische Qualitit zugeschrieben. Auf diesem
Wege entdeckten sie, so wurde es postuliert, ihr wirkliches Selbst.”

Wests Gemalde war zum Zeitpunkt seiner Fertigstellung freilich recht umstritten,
weil es Wolfe ganz in zeitgenossischer Kleidung darstellte und eben nicht im Kos-
tim eines romischen Generals — von der Riistung eines Maréchal de Saxe einmal
ganz abgesehen —, wie es in solchen Fillen bis dahin weithin tiblich gewesen war.
Kritiker wie der Maler Reynolds hoben hervor, dass ein Held nur dann als eine Ge-

67 Siche generell dazu Alan McNairn, Behold the Hero. General Wolfe and the Arts in the
Eighteenth Century, Liverpool 1997.

Coutu, Persuasion and Propaganda, S. 122, dort auch S. 103-146 zu dem Denkmal und
seiner Entstehung und S. 135 zu Wolfe als everyman und zur Gestaltung seines Korpers.
Zum historischen Kontext der Verehrung fiir Wolfe siehe auch Leonhard, Bellizismus und
Nation, S. 285-292.

69 Hoock, Empires of the Imagination, S. 164.

70 Harari, The Ultimate Experience, S. 224-225.

68

124

- am 13.01.2026, 06:48:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

stalt prisentiert werden konne, der ewiger, iiberzeitlicher Ruhm zukomme, wenn
ihre Darstellung das asthetische Vokabular der griechisch-romischen Antike und
nicht das banalere der Gegenwart verwende. Der Bildhauer Wilton war dieser Ent-
scheidung zwischen Moderne und Antike partiell ausgewichen, indem er Wolfe
halbnackt dargestellt hatte, umhiillt nur von einem Stiick Tuch, das man statt als
Toga auch als Decke deuten konnte. Allerdings trugen die Figuren, die Wolfe um-
gaben, durchaus zeitgendssische Uniformen, was schon Zeitgenossen als eine auf-
fillige dsthetische Inkonsequenz kritisierten.”! Parallelen zu den Diskussionen um
das Grabmal fiir den Maréchal de Saxe springen hier ins Auge. Diese Debatten zei-
gen, dass es im letzten Drittel des 18. Jahrhunderts auch in England schon aufler-
ordentlich schwierig geworden war, eine verbindliche und fiir alle akzeptable Bild-
sprache fur das Heroische und die historische Grofie zu finden.

Frankreich fehlte im Siebenjihrigen Krieg ein siegreicher General Wolfe, dem
man ein grofles Denkmal hitte widmen konnen, aber das Bediirfnis, den engli-
schen und anderen auslindischen Helden eigene Heroen entgegenzustellen, war
umso grofler, auch wenn man diese Helden nach 1750, zumindest soweit sie
Kriegshelden sein sollten, eher in der Geschichte, nicht in der Gegenwart, suchen
musste. Bezeichnenderweise wurden in diesem Kontext in den 1770er Jahren Pla-
nungen fir ein nationales Pantheon entwickelt.”? Aber es waren zunichst andere
Medien als die bildenden Kiinste, nimlich Literatur und Drama, die sich des The-
mas annahmen. Schon der Osterreichische Erbfolgekrieg 1740 bis 1748, in dem
Frankreich militirisch eigentlich noch einmal siegreich gewesen war, auch wenn
dieser Sieg sich nicht in politische Erfolge umsetzen lief3, hatte hier wie ein Kataly-
sator gewirkt. Der Mut, den die einfachen Soldaten des Elite-Regiments der Gardes
Frangaises 1745 bei Fontenoy bewiesen hatten, wo sie aus taktischen Griinden
stoisch das englische Gewehrfeuer tiber sich hatten ergehen lassen, ohne als Erste
zu schieflen, war hier ein entscheidender Wendepunkt gewesen.”? Mehr als frither
wurde nun auch der Heroismus des einfachen Soldaten und nicht nur der des adli-
gen Offiziers gewiirdigt, Claude Godard d’Aucourt de Saint-Just zum Beispiel hatte
1749 einen Roman veroffentlicht, der den Titel ,académie Militaire ou Les Héros
subalternes® trug. Dieser Roman wurde ein grofler Erfolg und lieferte spiter auch
den Stoff fur ein Theaterstiick.”

Auch das Thema des Patriotismus war dem politischem Diskurs schon vor dem
Ausbruch des Siebenjahrigen Krieges nicht ganz fremd gewesen, aber meist lag der
Akzent darauf, dass es sich hier doch in erster Linie um eine Empfindung handele,
die typisch sei fur die Biirger einer Republik, nicht fir die Untertanen eines Mon-

71" Coutu, Persuasion and Propaganda, S. 140-141, S. 144; McNairn, Behold the Hero, S. 64—
68, S. 127-133.

72 Siehe S. 129.

73 Drévillon, Lindividu et la Guerre, S. 133; zu Fontenoy siehe S. 131.

74 Smith, Nobility Reimagined, S. 147-148; vgl. Drévillon, Secondary Heroes.

125

- am 13.01.2026, 06:48:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

archen. Wenn von Patrioten die Rede war, dann waren damit oft die Angehorigen
anderer Staaten gemeint. Wie jedoch Edmond Dziembowski demonstriert hat,
finden wir seit der zweiten Halfte der 1750er Jahre eine deutliche semantische Ver-
schiebung.” Der Siebenjihrige Krieg war vielleicht der erste Krieg, den die franzo-
sische Krone fiihrte, der nicht mehr als der Krieg eines Monarchen gegen andere
Dynastien, sondern vor allem als der Krieg der franzosischen Nation gegen andere
Nationen, allen voran natiirlich gegen England, erschien und so offiziell auch dar-
gestellt wurde. Auch die Begrifte ,patrie’, ,patriotisme’ und ,nation’ tauchten nun in
Publikationen deutlich hiufiger auf als vor 1756 und das galt auch fuir den Begriff
des Staatsbiirgers, ,citoyen’. Bezeichnenderweise forderte der Hof den neuen patrio-
tischen Diskurs. Das galt besonders fiir den Leiter der franzésischen Auflenpolitik
und zeitweiligen Kriegsminister, den Herzog von Choiseul, der in den Jahren
1760/61, als sich bereits eine franzdsische Niederlage im Siebenjihrigen Krieg ab-
zeichnete, eine ganze Reihe von Publikationen auf den Weg brachte, um an die
Bereitschaft der Franzosen zu appellieren, fur ihr Land zumindest finanzielle Op-
fer zu bringen und dies keineswegs ohne Erfolg.”6 Schon 1757 war im Ubrigen in
Paris ein Stiick aufgefiihrt worden, das den Kampf des Karthagers Hasdrubal fiir
sein Vaterland gegen die perfiden Romer und sein Selbstopfer thematisierte.”” An
diese idlteren Ansitze kniipfte nach dem unrithmlichen Ende des Siebenjihrigen
Krieges, das in Frankreich eine allgemeine Krisenstimmung ausgelost hatte, ein
Schauspieler und Dramatiker von ansonsten eher mittelmifliger Begabung an,
Pierre-Laurent Buirette de Belloy. Sein Drama ,,Die Belagerung von Calais“ wurde
1765 in Paris aufgefithrt und wurde ein spektakulirer Erfolg.”8

Calais war im Hundertjihrigen Krieg 1347 erst nach 11 Monaten Belagerung
von Eduard III. von England erobert worden. Der siegreiche englische Konig tat
zwar nicht das, was nach damaligem Kriegsrecht durchaus moglich gewesen wire,
er brachte also nicht alle erwachsenen Bewohner der Stadt um, aber er vertrieb
doch einen Grof3teil — auch wenn faktisch viele der Vertriebenen mehr oder we-
niger zligig zurlickkehren konnten. Die Vornehmsten der Biirger mussten fiir ih-
ren Widerstand Bufle tun, indem sie im bloflen Hemd und mit einem Strick um
den Hals zu Fuff die Stadt verlieBen und den Koénig um Gnade baten, die auch
gewihrt wurde. Schon die mittelalterliche Chronistik deutete diese symbolische
Bestrafung jedoch zum Teil um. Sie stellte es so dar, als hitten sich sechs Biirger
unter Fihrung des Kaufmanns Eustache de Saint-Pierre als Geiseln gestellt, um

75 BEdmond Dziembowski, Un nouveau patriotisme frangais 1750-1770. La France face a la

puissance anglaise a I’époque de la guerre de Sept Ans (SVEC; 365), Oxford 1998, S. 385.

76 Ebd., S. 350-368, S. 375-376, S. 444-453, S. 458-463.

77 Ebd., S. 411-412.

78 Zu dem Drama siehe Jean-Marie Moeglin, Les bourgeois de Calais. Essai sur un mythe his-
torique (Lévolution de I’humanité), Paris 2002, S. 177-202; Pierre-Laurent Buirette de Bel-
loy, Le siége de Calais, in: Jacques Truchet (Hrsg.), Théatre du XVIII® siécle, Bd. 2, Paris
1974, S. 447-516.

126

- am 13.01.2026, 06:48:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

mit threm Leben das der tibrigen Biirger freizukaufen. Erst auf Bitten der engli-
schen Konigin seien sie vom rachelustigen Konig begnadigt worden.”

Diesen Mythos griff de Belloy auf. Er hatte vorher allerdings schon Eingang
gefunden in die Schuldramen der groflen Colléges, die meist von Jesuiten gelei-
tet wurden - ganz neu war das Thema als dramatisches Sujet also nicht.80 Das
Drama ,.Die Belagerung von Calais“ ist heute weitgehend vergessen, wohl auch
zu Recht, grofle Literatur ist es nicht. In den 1760er Jahren war es jedoch ein
groler Erfolg und schuf ein neues Bild des nationalen Helden, hierin durchaus
vergleichbar der Heroisierung von General Wolfe in England.

De Belloy erklirte in der Vorrede zu seinem Drama, ihm sei es darum gegan-
gen, eine nationale Tragddie nach dem Vorbild der Geschichtsdramen Shake-
speares zu schaffen. Wer dieses Stiick gesehen habe, solle sagen konnen, er habe
einen franzosischen Helden gesehen und wie dieser konne auch er ein Held
sein.8! Die Aufforderung zur patriotischen #mitatio heroica war also in das Stiick
gewissermaflen eingebaut und vor allem die Helden, die das Stiick prisentierte,
sollten normale Biirger sein - keine Aristokraten mit einer Ahnenreihe von vie-
len Generationen oder vollstindige Ausnahmefiguren wie die Gestalten der My-
thologie oder der antiken Geschichte, sondern eher Menschen wie Du und Ich,
nur eben mit der Kraft, in einer Ausnahmesituation tber sich selbst hinauszu-
wachsen. Es war bezeichnend, dass einer der Antihelden im Stiick ein Adliger
war, der Graf de Harcourt, der sich erst in letzter Minute bekehrte und dann
doch fiir seinen Konig und seine Nation eintrat und nicht fiir die Englander.

Das Drama gehorte damit dezidiert in den Kontext einer Verbiirgerlichung des
Helden, wandte sich aber zugleich gegen die starke Kritik der traditionellen Vorstel-
lungen des Heroischen, die fiir diese Phase der Aufklirung nicht untypisch war.
Schon seit Fénelon und seinem ,Telemach® war der aristokratische militirische
Held in Verruf geraten, oder zumindest stiefd dieses Ideal nun auf eine starke Skep-
sis.82 Aristokratische Helden prisentierte de Belloy daher auch nicht, aber sehr
wohl Biirger, die bereit waren, fir das Vaterland zu sterben, und nicht einfach nur
fur die gesamte Menschheit, wie es den Idealen der Aufklirung eigentlich entspro-
chen hitte. Das Stiick von de Belloy wurde von Diderot und anderen aufgeklirten
Philosophen daher auch scharf abgelehnt — eine Kritik, die de Belloy im Drama
antizipiert hatte, denn im vierten Akt verkiindete ein englischer Edelmann den
Biirgern von Calais, in seinem eigenen Lande sei die Vaterlandsliebe ganz selbst-
verstindlich: ,I’Anglais est citoyen; et sa raison supréme / veut qu’une nation se
chérisse elle-méme* (,der Englidnder ist ein Staatsbiirger, und seine tiberlegene Ver-

79 Moeglin, Les bourgeois de Calais, S. 79-89.

80 Ebd., S. 175-176.

81 Vgl. De Belloy, Le si¢ge de Calais, S. 449. De Belloy kritisierte damit Dramen, deren Hel-
den Gestalten der Antike waren, weil sich mit diesen der Zuschauer nicht identifizieren
konne, sondern sage ,je ne suis pas né dans un pays ou je puisse leur ressembler”.

82 Siehe S. 22.

127

- am 13.01.2026, 06:48:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

nunft bejaht es, dass eine Nation sich selbst schitzt®). Es sei nur natiirlich, dass
man sich seinen Landsleuten enger verbunden fiithle als Menschen aus anderen
Nationen: ,Je hais les coeurs glacés et morts pour leur pays, / qui, voyant ses mal-
heurs dans une paix profonde, / s’honorent du grand nom de citoyen du monde, /
feignent dans tout climat d’aimer I’humanité / pour ne la point servir dans leur
propre cité.“83

Indem Belloy den Patriotismus der Biirger von Calais feierte — gemessen an
den wirklichen Ereignissen von 1347 in natiirlich recht anachronistischer Weise,
denn die patrie dieser Buirger war damals vor allem ihre Stadt, nicht Frankreich,
gewesen —, stellte er sich gegen eine einflussreiche Strémung einer eher kosmopo-
litisch gesinnten Aufklirung. Im Ubrigen war sein Bild der Helden von Calais
gar so weit von den Idealen der Aufklirung dann aber doch nicht entfernt, denn
seine Heroen waren eben keine ungezihmten Krieger auf der Suche nach Ruhm
und getrieben von personlichem Ehrgeiz und Geltungsstreben. Thr Heldentum
ist ein eher passives, gekennzeichnet durch die Bereitschaft zum Opfer. Und es
ist ein kollektives, sie gehen nicht als Einzelne in den Tod, sondern als Gruppe
und verkorpern damit den sens civigue, den Gemeinsinn, den die Aufklirung von
thren grands hommes forderte.8

Zugleich stellt ,Die Belagerung von Calais“ den Versuch dar, einen neuen, auf
die Nation bezogenen Patriotismus mit der Loyalitit gegeniiber der Dynastie und
dem Konig als Person zur Deckung zu bringen. Der Patriotismus der Biirger von
Calais bei de Belloy ist durchgehend konigstreu. Nationalstolz und Loyalitit ge-
geniiber der Dynastie, die aufgrund der Lex Salica ihre Herrschaft ausiibt, lassen
sich nicht trennen, aber der Konig selbst ist weniger der zentrale Orientierungs-
punkt der Loyalitit, das nimlich ist die Nation, sondern der erste unter einer Heer-
schar von Patrioten. Er verkdrpert den Patriotismus der Franzosen, er steht nicht
notwendigerweise im Mittelpunkt dieses Patriotismus’® In der Auseinanderset-
zung des Dichters mit der historischen Quellenkritik an seinem Drama trat der
Konig sogar noch weiter in den Hintergrund und de Belloy lieff nun eine Interpre-
tation zu, die aus den sechs Biirgern Helden machte, die ein Vaterland verteidigten,

83 De Belloy, Le si¢ge de Calais, Akt 4, Szene 2, S. 493-494, der Englinder Mauni zu den
»six bourgeois®, ,Ich hasse die vereisten Herzen, die abgestorben sind fiir ihr Vaterland
und sich sein Ungliick unerschiittert mit der grofiten Seelenruhe ansehen und sich dabei
des Namens eines Weltbiirgers rithmen und vorgeben, in jeder Lage die Menschheit zu
lieben, um dieser Menschheit nicht in ihrem eigenen Gemeinwesen zu dienen.” Vgl.
Jacques Truchet (Hrsg.), Théatre du XVIIIC siécle, Bd. 2, Paris 1974, S. 1437 (Erlduterungen
des Herausgebers) und zur Kritik Voltaires und anderer Philosophen am Stiick auch Moe-
glin, Les bourgeois de Calais, S. 191-193. Siehe ferner Dziembowski, Un nouveau patrio-
tisme frangais 1750-1770, S. 481-484.

84 Vgl. Moeglin, Les bourgeois de Calais, S. 187-188, ,Man sieht einen Eduard, der zur In-
famie rit, und um einen Untertanen zu korrumpieren, dessen Geist bis zur Erschopfung
ermildet, aber welcher Sterbliche wire nicht eiferstichtig, wenn er mein Los sieht? Thr
zwingt mich, Herr, grofler zu sein als Thr.”

85 Vgl. ebd., S. 182.

128

- am 13.01.2026, 06:48:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

das der eigene Konig schon fast aufgegeben hatte. Die Anklage, die der Anflihrer
der Biirger, Eustache de Saint-Pierre, dem englischen Herrscher entgegenschleuder-
te, als dieser ihn zum Verrat bewegen wollte, konnte im Ubrigen sehr wohl als Kri-
tik an der Monarchie an sich gelesen werden: ,,On regarde Edouard conseillant
I'infamie / pour corrompre un sujet épuisant son génie / quel mortel de mon sort
ne serait point jaloux? / Vous me forcez, Seigneur, d’étre plus grand que vous.“8¢
Der Untertan oder Biirger als Held, dessen moralische Grofle die des Herrschers
Ubertraf, war eine Figur, die durchaus subversives Potenzial besaf3.

De Belloys Drama erlebte einen enormen Erfolg auf der Bithne, trotz seiner
eher begrenzten literarischen Qualitit. Allein in Paris wurde es 1765 finfzehn Mal
aufgeftihrt und zusitzlich ein Mal vor dem Konig in Versailles; tiberdies ordnete
der Konig eine Gratisvorstellung in Paris durch de Comédie Francaise an, was im
18. Jahrhundert eher selten vorkam. Auch diese Gratisvorstellung war ein grofler
Publikumserfolg. De Belloy erschien am Ende auf der Bithne und wurde mit den
Rufen ,Vive le roy et Monsieur de Belloy“ gefeiert. Den Auffihrungen in Paris
schlossen sich Prisentationen in der Provinz an, die ebenso gut besucht waren.8”

Aber es blieb nicht bei dem Versuch de Belloys, eine Synthese zwischen dem
neuen Ideal eines heroischen Biirgerpatriotismus und den alten Traditionen des
Dienstes fur Krone und Konig herzustellen. Je mehr sich die Krise des Ancien
Régimes nach 1763 vertiefte, desto attraktiver wurde ein solches Programm aus der
Sicht des Hofes und der Minister, zumal die Rivalitit zum alten Gegner England
auch noch in den 1770er Jahren ein bestimmender Faktor der franzdsischen Politik
blieb. Nach 1774 versuchte ein Minister Ludwigs XVI., den patriotischen Impuls
von ,Die Belagerung von Calais®, aber auch anderer Werke aufzunehmen. Der in
diesem Jahr von Ludwigs XVI. zum Directeur Général des Batiments, Arts, Jardins
et Manufactures de France ernannte Charles Claude Flahaut de La Billarderie,
Comte d’Angiviller, entwarf nicht nur Pline fiir ein Nationalmuseum im Louvre —
eine Art Pantheon der groflen Gestalten der franzosischen Geschichte —, sondern
lief} auch von bedeutenden Bildhauern eine Serie von Statuen der grands hommes,
oder vielleicht sollte man besser sagen, der hommes illustres Frankreichs schaffen. Zu
diesen hommes illustres — und bezeichnenderweise fehlten die Frauen hier ganz,
denn das neue Ideal von Grofie war ein fast exklusiv mannliches, was fiir die heroi-
schen Figuren der Vergangenheit in dieser Schirfe nicht gegolten hatte — gehorten
Dichter und Denker ebenso wie Maler, etwa Poussin, grofle Juristen wie der Kanz-
ler d’Aguesseau oder der Parlamentsprisident de Molé aus der Zeit der Fronde.
Aber selbst noch zu diesem Zeitpunkt, auf dem Hohepunkt der Aufklirung, be-
haupteten sich auch bedeutende Feldherren auf ihrem Platz, wie etwa Turenne
oder Condé, oder ritterliche Krieger wie der Chevalier Bayard, auch wenn sie nun

86 Vgl. de Belloy, Le siége de Calais, S. 507, Akt 5, Szene 2 und Moeglin, Les bourgeois de Ca-
lais, S. 196-202; zur spiteren Umdeutung des Dramas durch den Autor; vgl. Dziembowski,
Un nouveau patriotisme frangais 1750-1770, S. 484-486.

87 Vgl. Moeglin, Les bourgeois de Calais, S. 183-184.

129

- am 13.01.2026, 06:48:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

den Kanon der Nationalhelden nicht mehr dominierten.? Die heroisierten Feld-
herren hatten sich nicht zuletzt durch ihre Loyalitit gegeniiber der Monarchie aus-
gezeichnet, die so weit gehen konnte, dass sie Befehlen gefolgt waren, die sie ei-
gentlich fiir falsch hielten, wie es der Admiral Tourville bei La Hougue (1692) getan
hatte. Und die Denker und Kiinstler, die Angivillier verherrlichen lief}, verdankten
thren Ruhm oft auch der Forderung durch den Konig, oder zumindest konnte
man es so erscheinen lassen.?

Zu den nationalen Identifikationsfiguren des Angivillierschen Statuenprogramms
gehorte unter anderem auch der Marschall de Catinat, dessen von Claude Dejoux
geschaffene Statue (1781) heute in Versailles steht. Angivillier hatte tiber ihn gesagt,
er sei ,un général de terre non moins recommandable par ses talents militaires que
par son désintéressement, son humanité et son esprit philosophique®.”® Schon in
dieser Wiirdigung wird deutlich, dass die Heroisierung Catinats als die Verherrli-
chung eines modernen Helden angelegt war, der von den Fehlern eines ungesti-
men Bellizismus oder eines iiberbordenden personlichen Ehrgeizes frei war. Cati-
nat war im Ubrigen einige Jahre bevor Dejoux seine Skulptur vollendete
Gegenstand eines rhetorischen Wettbewerbs in der Académie francaise gewesen,
der recht deutlich zeigt, wie sehr sich das Bild des militirischen Helden im Zeitalter
der Aufklirung zumindest in Frankreich verindert hatte.

Rhetorische Wettbewerbe, bei denen es darum ging, eine moglichst tiberzeu-
gende panegyrische Rede auf einen grand homme zu entwerfen, waren seit 1758 in
der Académie tiblich und entsprachen einem Anliegen der Aufklirung, die Verwal-
tung des Ruhmes und seine Konstruktion nicht linger dem Hof und den Klienten
der Aristokratie zu tiberlassen. Auch wenn in Frankreich die Philosophen den ari-
stokratischen und kriegerischen Helden der Vergangenheit durch neue Symbolfigu-
ren zu ersetzen suchten, dominierten unter den historischen Persdnlichkeiten, die
von den Mitgliedern der Académie verherrlicht wurden, doch weiterhin die Krieger
und hohen Amtstriger der Monarchie. Sicherlich, auch Descartes oder Moliére
kamen zu Ehren, aber im Vordergrund standen doch Figuren wie der Maréchal de
Saxe (1759), Colbert (1773), Vauban (1787) oder eben Catinat. Dennoch hatte sich
1758 ein wichtiger Wandel vollzogen, denn bis dahin hatten die Prunkreden der
Académie sich tiber hundert Jahre lang mit religiosen Themen beschiftigt. Jetzt
hingegen ging es um die Helden und Groflen Minner der Nation.”!

88 Zum Statuenprogramm siche Bonnet, Naissance du Panthéon, S. 126-129; David Bell, The

Cult of the Nation in France. Inventing Nationalism, 1680-1800, Cambridge, MA 2001,
S. 111; sowie Gaehtgens, Du Parnasse au Panthéon, S. 135-172, hier S. 154-161.

89 Vel. ebd., S. 158-159.

90 Bonnet, Naissance du Panthéon, S. 129, ,ein General des Heeres, der wegen seiner Unei-
genniitzigkeit, seiner Menschlichkeit und seines philosophischen Geistes genauso zu prei-
sen ist wie wegen seiner militdrischen Begabung®.

91 Bell, The Cult of the Nation in France, S. 111-112; siehe dazu auch: Henning Ritter, Die
Krise des Helden. Der Ruhm und die groflen Minner im Ancien Régime, in: Martin

130

- am 13.01.2026, 06:48:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Mann, dem 1775 der Redewettbewerb galt, Nicolas de Catinat, war 1637 als
Sohn eines Amtsadligen geboren worden und war urspriinglich selbst als Jurist ti-
tig gewesen. 1681 zum Generalmajor (maréchal de camp) befordert, kronte er seine
Karriere durch eine Reihe von Siegen im Pfilzischen Erbfolgekrieg. 1693 zum Mar-
schall von Frankreich ernannt, zog er sich 1703 auf seine Gtiter zuriick, wo er 1712
starb. Preisgekront wurde im Wettbewerb am Ende die Eloge von Jean-Francois de
la Harpe. Er hob in seiner Rede eingangs hervor, dass Catinat in einem Zeitalter, in
dem die ganze Kultur auf die Verehrung des Monarchen ausgerichtet gewesen sei,
sich allein am Vaterland, an der patrie, als hochstem Wert orientiert habe.92 Im Ub-
rigen habe Catinat in einer Epoche gelebt, in der die Bedingungen fur kriegeri-
schen Mut sich tiefgreifend geindert hitten. In der Gegenwart sehe man bei Bela-
gerungen und auf dem Schlachtfeld eine Totungsindustrie am Werk, eine
yindustrie meurtiére®, die das Altertum so nicht gekannt habe. Auch der einfache
Soldat kénne unter diesen Bedingungen ein Held sein. Das war ein Thema, das in
Frankreich spitestens seit der Schlacht von Fontenoy 1745 aktuell war, wie bereits
betont wurde. Der Heldenmut der einfachen Soldaten jener machines héroiques be-
stehe oft einfach nur darin, auf den Tod bewegungslos zu warten, ,attendre la mort
sans la repousser, de la voir sans la fuir, de la recevoir sans le venger“.”

Schon durch diese Aussagen wurde die Heroisierung von Catinat ein Stiick weit
relativiert, denn der moderne militirische Heros war jetzt eben keine absolute
Ausnahmeerscheinung mehr, Mitglied einer Elite von Aristokraten, die allein die
Maoglichkeit hatten, sich als Helden zu inszenieren, sondern eher der Erste unter
Gleichen, ein Vorbild zwar, aber kein unerreichbares. So betonte de la Harpe denn
auch, dass Catinat, gerade weil er anders als Condé oder Turenne kein grofler Ari-
stokrat gewesen sei, als Soldat die Vernunft eines Philosophen und die Gesinnung
eines Biirgers demonstriert habe. Er habe im Krieg nichts anderes gesehen als ein
offentliches Verbrechen, ein Ungliick fur die Volker. Den Sieg anzustreben, sei fiir
ihn nur deshalb gerechtfertigt gewesen, weil dieser Sieg auch ein Ende des Krieges
herbeifithren sollte. Fir ihn sei jede unnotige Schlacht ein Ungliick gewesen.
Wihrend die militdrischen Helden der Vergangenheit ithrem Ruhm sinnlos Opfer
gebracht hitten, sei Catinat stets sparsam mit allen Ressourcen und eben auch mit
dem Leben der ihm anvertrauten Soldaten umgegangen.®> Was man sich wiinschen
miisse, im Kriege wie im Frieden, das seien nicht die ,génies brillants“ und die
»ames naturellement prédominantes®, sondern die ,esprits justes“ und ,les coeurs

Warnke (Hrsg.), Politische Kunst. Gebirden und Gebaren (Hamburger Forschungen zur
Kunstgeschichte; 3), Berlin 2004, S. 1-16, hier S. 7.

92 Jean-Frangois de La Harpe, Eloge de Nicolas de Catinat, Maréchal de France, Paris 1775, S. 6.

93 Ebd., S.19, ,auf den Tod zu warten ohne ihn zuriickzuweisen, ihm ins Auge zu sehen,
ohne zu fliehen, ihn zu erleiden, ohne sich zu richen®. Zur Schlacht von Fontenoy und
der von ihr ausgeldsten Debatte iiber den Heldenstatus einfacher Soldaten und Unteroffi-
ziere siehe S. 121.

% Ebd., S. 26, S. 65.

% Ebd., S.27-28.

131

- am 13.01.2026, 06:48:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

vertueux”. Es gelte, die Vernunft und die Tugend zu verherrlichen, die zu lange
durch die Worter ,Grofle® und ,Genie’, die so viele geblendet hitten, in den Hin-
tergrund gedringt worden seien. Und diesem Ideal habe Catinat, der von seine
Soldaten ,,Le Pére Pensée” genannt worden sei, entsprochen.?

Die Preisrede von de La Harpe demonstriert somit einerseits durchaus die Kri-
tik der Aufklirung am traditionellen Bild des kriegerischen Helden, wie sie be-
reits in der Schrift des Abbé de Saint Pierre iiber den Unterschied zwischen dem
grand homme und dem homme illustre deutlich geworden war.”” Andererseits blieb
Catinat am Ende eben doch Soldat, mochte er auch noch so sehr Philosoph und
Weiser sein, und natiirlich ging die Lobrede auch auf seine Siege und Erfolge ein.
In La Harpes Eloge auf Catinat wird noch einmal deutlich, dass es zwischen den
Groflen Minnern der Aufklirung und den aristokratischen Helden des dge classi-
que flieRende Uberginge gab. Allerdings, die grands hommes des 18. Jahrhunderts
waren selbst dann, wenn der Krieg ihr Beruf war, gezihmte Helden, die ihre
transgressiven Ziige weitgehend verloren hatten. Uberdies traten nun einfache
Soldaten oder Biirger neben die Offiziere adliger Herkunft, wihrend die Dichter,
Denker und Wissenschaftler einen neuen Typus historischer Grofle verkorperten.
Auch ihnen war der Anspruch auf eine heroische Inszenierung nicht fremd, die
bei Philosophen wie Rousseau auch bewusste Selbstinszenierung war, aber das
Heroische definierte sich nun eher {iber Seelenstirke und Tugend als tiber die Be-
reitschaft, sich in einem gewaltsamen Kampfe aufzuopfern.

Noch schirfer als bei La Harpe trat die Kritik an traditionellen Modellen des
Heroischen in einer zweiten Eloge auf Catinat hervor, die der Militirreformer
Graf Guibert verfasst hatte. Guibert, der auch der Verfasser eines Theaterstiickes
uber den connétable Charles de Bourbon war, in dem er dem Chevalier Bayard
die eigentliche Heldenrolle zuwies, sah in Catinat ein Vorbild, dem er selbst
nachzueifern versuchte, wie auch Voltaire bemerkte.”® In seiner Eloge lief} Gui-
bert die Niederlinder und Englinder als die eigentlichen Verteidiger hoherer
Werte erscheinen, weil sie gegen Ludwig XIV. fur die Freiheit gekdmpft hitten.
Zum anderen bestand er vehement darauf, dass es auch dem einfachen Biirger
moglich sein misse, zu den hochsten Gipfeln des militdrischen Ruhmes aufzu-
steigen.® Uberdies betonte er, dass es Frankreich — und damit war die Nation
gemeint, nicht der Konig oder sein Hof — besser verstiinde als andere Nationen,
seine Helden zu ehren, eine Verehrung, die der Monarch nicht befehlen und
auch nicht wirklich lenken konne, sondern die spontan sein miisse.!%0

% Ebd., S. 65.

97 Siehe S. 107.

98 Fthel Groffier, Le strattge des Lumieres. Le comte de Guibert (1743-1790), Paris 2005,
S. 134-138.

Jacques Antoine Hippolyte, Comte de Guibert, Eloge du Maréchal Catinat (Exemplar BN,
Arsenal 8to BL 3068, nr. 3), Edinburgh 1775, S. 9, S. 16.

100 ygl, ebd., S. 1-2, S. 56-57.

132

- am 13.01.2026, 06:48:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Guibert gehorte im spidten 18. Jahrhundert zu einer Reihe von Offizieren und
Militirtheoretikern, die sich um eine Reform der Armee bemiihten, diese aber
zugleich als Teil einer Erneuerung der franzosischen Gesellschaft sahen. Zentral
fur seine Reformpline war dabei auch der Gedanke, dass nun die ganze Nation
teilhaben misse am Ehrgefiihl des Adels und dass nur ein heroischer Patriotis-
mus den Niedergang Frankreichs aufhalten oder riickgingig machen konne. Alle
Biirger sollten Soldaten werden und alle Soldaten Biirger.!%! Guibert und andere
Reformer wollten den Adel nicht notwendigerweise abschaffen, aber seine spezi-
fische Rolle als Erbe eines besonderen Ethos wurde doch in der Reformdebatte
vor 1789 zunehmend zweifelhaft. Vielfach iibernahm die Armee - jedenfalls in
der militirischen Theorie - als solche vom Adel die neue Rolle, Triger eines he-
roischen Patriotismus zu sein.10?

In England war die Reaktion gegen den Typus des traditionellen Helden, der in
der Regel der landbesitzenden Elite angehorte, weniger ausgeprégt als in Frank-
reich, auch wenn hier von kirchlicher Seite gelegentlich Kritik an der zu starken
Prisenz von heroischen Kriegern im offentlichen Bewusstsein gelibt wurde.193
Aber in einem Land, in dem hohe Militirs oft zugleich Politiker waren — das galt
fur Marlborough zu Beginn des Jahrhunderts genauso wie spiter fir Admiral Ver-
non — und in dem der Ubergang zwischen militirischer Karriere und zivilem Le-
ben ein gleitender war, fehlte die Zuspitzung, welche die Debatte tiber den grand
homme in Frankreich zeitweilig erfuhr. Es gab auch kein geschlossenes Milieu wie
das der Philosophen in Frankreich, das sein Konzept heroischer Grofle gegen
konkurrierende Ideen, die vom Hof und etablierten Eliten favorisiert wurden,
durchzusetzen versuchte. Allerdings war auch in England eine Tendenz erkennbar,
Personen zu heroisieren, die ein einziges Ereignis, wie etwa der Tod in einer sieg-
reichen Schlacht, aus der Masse anderer Menschen hervorhob. Ein Beispiel dafir
wire General Wolfe, der als Feldherr nicht immer iiberdurchschnittliches Talent
gezeigt, aber durch giinstige Umstidnde einen groflen Sieg errungen hatte und im
richtigen Moment gestorben war. An die Stelle tiberzeitlicher Grofle trat zumin-
dest im FEinzelfall eher die an konkrete Kontexte gebundene, unter Umstinden
sogar ephemere Berithmtheit.104

Generell zeigte aber die englische Elite ein bemerkenswertes Talent, sich an die
sich wandelnden Modelle des Heroischen im 18. Jahrhundert anzupassen. Die
Riickbesinnung auf die Traditionen des mittelalterlichen Rittertums, die im spiten
18. Jahrhundert einsetzte und in der Romantik ihre Vollendung fand, erleichterte
diese Neuformulierung eines Ideals des aristokratischen Heros in England sicher-

101 Smith, Nobility Reimagined, S. 195, vgl. Rafe Blaufarb, The French Army 1750-1820. Ca-
reers, Talent, Merit, Manchester 2002, S. 12-45.

102 Smith, Nobility Reimagined, S. 204.

103 Craske, Westminster Abbey 1720-1770, S. 66.

104 Zy den medialen Dimensionen der Verehrung fiir celebrities im spiten 18. Jahrhundert, die
keine klassischen Helden mehr waren, siehe Lilti, Figures publiques, S. 84-98.

133

- am 13.01.2026, 06:48:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

lich.195 Zwar mochte nicht jeder Land- oder Seeoffizier, wie es Nelson 1776 nach
seiner eigenen — spiteren — Aussage angeblich tat, sagen: ,I will be a hero and con-
fiding in Providence I will brave every danger®,1% aber kein Zweifel kann daran be-
stehen, dass der ,new cult of elite heroism“ in England auch das Verhalten des
Einzelnen prigte,'%7 das von einer glorifizierten antiken Uberlieferung ebenso wie
von den heroischen Gemilden eines Benjamin West oder anderer Maler beein-
flusst wurde. Eine Elite, die sich an den Idealen von ,patrician valour and self sa-
crifice (Linda Colley) orientierte, oder ihr Leben doch zumindest in Uberein-
stimmung mit diesen Idealen inszenierte, zeigte in den Jahrzehnten nach 1790 eine
bemerkenswerte Uberlebensfihigkeit, wihrend es dem franzésischen Adel schon
vor der Revolution zunehmend schwer fiel, ein Selbstbild zu formulieren, das mit
den neuen Idealen der Aufklirung ohne groflere Konflikte zur Deckung gebracht
werden konnte. Zu sehr war das Ideal des grand homme als Gegenentwurf zum tra-
ditionellen adligen Heros konzipiert und zu laut waren die Stimmen, die verlang-
ten, der ganzen Nation und ihren Biirgern einen Anteil an jenem Anspruch auf
Ehre und Ruhm und damit an der diesem Anspruch entsprechenden heroischen
Selbstinszenierung zu geben, der bislang dem Adel vorbehalten gewesen war.

105 Hoock, Empires of the Imagination, S. 181-182; zu vergleichbaren Phinomenen in Frank-

reich, die allerdings hier auch zu einer spezifischen Verehrung fiir biirgerliche Helden des
Mittelalters, wie eben die Biirger von Calais, fithren konnte, siehe Smith, Nobility Reima-
gined, S. 156-166.

Colley, Britons, S. 182. Nelson sprach diese Worte — nach eigenem Zeugnis — als er 1776
(er war damals 16 Jahre alt) von einer Malaria-Erkrankung genas. Allerdings ist dieser Aus-
spruch nur in einer spiteren Biographie des frithen 19. Jahrhunderts tiberliefert, zu deren
Autoren Nelson viel spiter, 1802, tiber diese Episode und seine Empfindungen sprach.
Siehe dazu Edgar Vincent, Nelson. Love and Fame, New Haven, CT 2003, S. 27; James
S. Clarke / John McArthur, The Life and Services of Horatio Viscount Nelson. Duke of
Bronte, Vice-Admiral of the White, Bd. 1, London 1840, S. 24. Uberliefert ist der Aus-
spruch in der Form ,Well then, I exclaimed ‘T will be a hero’ and confiding in Providence I
will brave every danger®.

107 Colley, Britons, S. 182.

106

134

- am 13.01.2026, 06:48:46.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

