ANTHROPOS

100.2005: 495-506

Indios, blancos y perros

Diego Villar

Abstract. — This paper intends to track the naming criteria
for dogs among the Chané. Links between onomastics and
diverse cultural contexts are thus analysed, such as the dai-
ly treatment and attitudes towards dogs, mythic symbolism,
etymology, human names, names of domestic pets, and taxo-
nomic classification. In a comparative perspective, meaningful
relationships are also verified with the dynamics of ethnic
relationships and mythologies of Chaco ethnic groups. [Chané,
Chiriguano, Arawak, Tupi-Guarani, Chaco, dog, pets, myth,
interethnic relationships]

Diego Villar, Licenciado en Antropologia Social por la Uni-
versidad de Buenos Aires y becario del Consejo Nacional de
Investigaciones Cientificas y Técnicas (Argentina). Ha reali-
zado trabajo de campo entre los grupos chané, chiriguano y
chacobo de Argentina y Bolivia.

Toy et Argo, canibus viatorum

“Son tan flacos que parecen arpas”. Con estas pa-
labras, el fraile Bernardino de Nino caracterizaba
hace poco menos de un siglo a los perros de los
chané y los chiriguano (1912:250). Erland Nor-
denskiold, pocos afios mds tarde, escribié que no
pudo encontrar en toda la Chiriguania un perro que
igualara al suyo en porte o en tamafio (2001: 67).
Todavia hoy los perros chané confirman la des-
cripcién somera pero inapelable del franciscano
Doménico Del Campana: hocico aguzado, orejas
en punta, pelo raso, tamafio pequefio (1902:99).!
Todo parece indicar que, tal como sucede en el
resto del Gran Chaco, es casi imposible rescatar
alguna impresion favorable sobre los perros en la
literatura etnogréfica.

Existen razones histéricas para entremezclar da-
tos sobre los chané y los chiriguano. Desde los
siglos XV y XVI los chané, de origen arawak, se

.73.216111, am 12.01.2026, 03:36:07.
m

asentaron entre las laderas orientales de los Andes
y la frontera occidental del Gran Chaco. All{ fue-
ron posteriormente conquistados por bandas mi-
grantes de guerreros tupi-guarani, y de la unién
y el mestizaje entre ambas sociedades nacié el
grupo que la literatura conoce como “chiriguano”.
Sin embargo en ciertas zonas, como el [zozog
boliviano o las riberas del rio Itiyuro en el noroeste
argentino, algunas parcialidades chané alcanzaron
a mantener cierta independencia politica y cultural,
mas alld de haber adoptado la lengua y buena parte
de la cultura guarani (Combes y Villar 2004). Este
hecho no impide que la bibliografia sobre grupos
como los ava-chiriguano, los tapii-izocefios, los
simba o los mismos tapiete constituya una referen-
cia casi obligatoria a la hora de estudiar cualquier
aspecto de la vida social de los chané.

En 1902 Del Campana, ademds de describir los
perros chiriguano para la posteridad, sugirié timi-
damente una hipétesis que no merece el olvido.
Para comprender los nombres de los perros es
preciso considerar el funcionamiento del sistema
onomdstico como una totalidad. Determinados he-
chos no pueden considerarse aisladamente, sino
que deben ser puestos en relaciéon con otros del
mismo orden; y, en esta perspectiva, es probable
que los nombres personales y los nombres de
las mascotas obedezcan a una misma légica (Del
Campana 1902: 99). El franciscano tiene el mérito
de haberse adelantado en mds de medio siglo a

1 Quien crea que una imagen vale mds que mil palabras s6lo
debe echar un vistazo a las fotografias de perros tomadas
por la expedicién alemana al Chaco a principios del siglo
XX (Krieg 1934).

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-495

496

algunas intuiciones similares por parte de Lévi-
Strauss, referidas a la 16gica onomaéstica de ciertas
culturas indigenas de Norteamérica: “Los nombres
de los perros y los caballos mantenian relaciones
de oposicién y correlacién ciertas, aunque no
siempre claras, con los nombres destinados a los
hombres, aquellos reservados a las mujeres y los
atribuidos a los nifios de los dos sexos y los escla-
vos” (1986: 196). Sin embargo, en este caso es pre-
ciso reconocer que la idea del misionero no se
sustentaba en teoria alguna, sino mds bien sobre
su conocimiento empirico de las culturas del Gran
Chaco.

Seguramente Del Campana sabia de lo que ha-
blaba: gracias a él y a otros franciscanos dispone-
mos de informes razonablemente precisos sobre
las costumbres onomdsticas chiriguano y chané
de principios del siglo XX. La accién de nomi-
nar, llamada jeni, tenia lugar a los dos afios de
edad, cuando el niflo comenzaba a articular sus
primeras palabras (Giannecchini 1916: 64). De Ni-
no anota: “Por lo general, son las abuelas para
las mujeres, y los abuelos para los varones que
tienen privilegio de imponer el nombre, y esto lo
hacen, notando alguna particularidad en el cuerpo
de los chicos y chicas” (1912: 222). Hay mds: “La
eleccién del nombre se realiza teniendo en cuen-
ta alguna particularidad de su cuerpo, y a veces
incluso aquellos animales que, segin los padres,
presentan esos mismos rasgos. Asi, un joven puede
tener el nombre poco halagador de Burrica nam-
bi (orejas de asno), o el de Anca-guasu (cabeza
grande)” (Del Campana 1902: 74). Los frailes, por
suerte, también documentaron algunos ejemplos
de nombres que obedecian a alguna particularidad
fisica (Curianti: mujer blanca), alguna referencia a
animales, o bien caracteristicas particulares de los
mismos (7atunai: diente de armadillo) (De Nino
1912:222). En su ineludible “Indianerleben”, Nor-
denskiold agregé mads precisiones. Primero, que el
nifo recibe su nombre cuando comienza a caminar;
segundo, que el nombre es elegido por los abuelos;
tercero, que son sdlo algunos nombres los que
cuentan con un referente extraonomastico, como
por ejemplo Yateurémbi (labio de la garrapata),
Hudsucaca (guanaco) y Tatunambi (oreja de ar-
madillo) (Nordenskiold 2002: 192 s.).

Corroborando esta tltima observacion, los cha-
né contemporaneos afirman que algunos nombres
personales, como Chindare o Yerusay, son “sélo
nombres”, y que su sentido es inescrutable. No
podemos saber si se trata en efecto de nombres
cripticos, o si los chané, cuya memoria genealdgica
no es demasiado profunda, han olvidado ya sus
significados. De hecho, otros nombres personales

untersagt,

.73.216111, am 12.01.2026, 03:36:07.
m

Diego Villar

si confirman los datos de los franciscanos remi-
tiendo con claridad a un sentido extraonomadstico:
caracteristicas fisicas (Coronsai: curtido); carac-
teristicas psiquicas (Mbokére: loco); y, la mayo-
ria, a distintos animales: Tapiti (liebre), Guampi
(buitre), Ndivilly (grillo), Niéhti (mosquito), Curu-
ru (sapo), etc. (Villar y Bossert 2004).

Ahora bien, si aceptamos aunque mds no sea
provisionalmente la hipétesis de Del Campana,
y consideramos a los nombres personales y a los
nombres de animales como partes de un mismo sis-
tema, es preciso extremar la idea llevdndola hasta
sus dltimas consecuencias; por ejemplo, incluyen-
do en la consideracién los nombres de los demas
animales domésticos que participan de la vida co-
tidiana de los chané. Podemos observar entonces
que la tendencia general consiste en que muchas
personas lleven nombres de animales; pero, a la
vez, que la mayoria de las mascotas y animales
domésticos inviertan la relacidn, llevando nombres
de personas: un gato se llama “Arturo”, una chan-
cha “Marcela”, un loro “Pedro”, etc. Una mirada
de conjunto, en definitiva, tiende a sugerir que
la zoonimia de las personas se contrapesa con la
antroponimia de los animales domésticos.

Sin embargo, existe una excepcion notable en el
caso de los perros: sus nombres quiebran la re-
ciprocidad y niegan la reversibilidad onomastica.
Si queremos dilucidar las razones no es mucha
la ayuda que presta el registro etnografico. Una
vez mas, encontramos una mencion solitaria en
Nordenskiold, que observd que los perros “tienen
nombres como tirupotchi (vestido viejo) o cha-
pikdyu (cejas amarillas)” (2002: 173). En la actua-
lidad, 1a mayoria de los perros chané lleva nombres
que también remiten al plano extraonomadstico. Un
primer grupo es el que toma su referente en otras
especies animales; asi, un perro se llama “Tigrera”,
otro se llama “Osa”, etc. Un segundo grupo, més
numeroso, es el de los llamados “Gordo”, “Flaca”,
“Floja”, “Pulgosa”, “Estipida”, “Sarnosa”, “Pre-
ciosa” o “Desgraciado”. Un tercer grupo, definiti-
vamente mas singular, es el que agrupa nombres
como “Mordelo” o “Cudl?”.

La muestra, pese a su brevedad, permite al me-
nos dos rapidas constataciones. Primero, los nom-
bres de los perros son nombres en espafiol. Se-
gundo, se trata de nombres claramente humoristi-
cos, impuestos por lo general con alguna intencién
irénica. Esta udltima faceta surge con claridad en
las explicaciones que los mismos chané dan para
sus elecciones onomdsticas. Algunos nombres re-
sultan, para el observador, idiosincrdsicos y hasta
arbitrarios: “Osa” carece de caracteres marcados,
y “Estipida” rememora para su duefia una anti-

Anthropos 100.2005

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-495

Indios, blancos y perros

gua pelea con su hermano. Pero otros nombres
reflejan objetivamente alguna caracteristica fisica:
“Tigrera” debe su nombre a sus rayas, que segin
su duefio lo asemejan a un tigre; “Mordelo” a su
mal cardcter; y “Pulgosa”, “Sarnosa” o “Flaca” a
su evidente estado fisico. Otras veces el nombre
se debe a una simple inversion: “Gordo” es extre-
madamente flaco, y “Preciosa” cojea sin remedio,
pues a raiz de un accidente debe caminar con
sélo tres patas. Finalmente, nombres como “Cudl?”
parecen destinados a sembrar el desconcierto entre
quienes — como el etndgrafo — molestan a los
chané preguntando cosas como los nombres de
sus perros. Las dos caracteristicas mencionadas,
en fin, encuentran sustento comparativo entre los
parientes cercanos de los chané, los izocefios y los
ava bolivianos. Por un lado, nombres como “Ga-
vilan” o “Pisuca” confirman la tendencia a la nomi-
nacién en espafiol. Por otro, el humor onomastico
no es patrimonio exclusivo de los chané: asi, un
ava-chiriguano del Ingre llamé a su perro “Ge-
rente”, porque era flojo, y en el I1zozog otro bau-
tizé al suyo Banzer, para “poder insultarlo mejor”
(Kathleen Lowrey e Isabelle Combes, com. pers.).

Teniendo en mente las cavilaciones de Del
Campana, podemos preguntarnos en estas circuns-
tancias a qué criterio responde la nominacién de
los perros chané. Es posible que la costumbre
tenga un origen criollo, o que sea compartida con
otros grupos étnicos. Sin embargo, no interesa aqui
averiguar su origen, sino mds bien iluminar su
significado. Podemos comenzar con la hipétesis
de que esta costumbre tiene que guardar alguna
relaciéon con la representaciéon chané del perro.
La eleccién y asignacion de los nombres caninos,
a primera vista un acto individual, idiosincrasico
e incluso caprichoso, podria reflejar una cierta
manera de concebir la vida social, “traduciendo”
la forma en que una cultura concibe no sélo las
relaciones reciprocas entre los hombres y sus ani-
males domésticos, sino también entre distintas
sociedades (Lévi-Strauss 1986: 198). No obstante,
sabemos también que, a la vera de Lévi-Strauss
(1990), una multitud de autores se ha dedicado a
desmontar la ilusién de que exista una correlacién
univoca entre la significacion préctica y simbdlica
de los animales.? Los vinculos, las asociaciones,
las conexiones pueden ser tan tortuosos como di-
versos. En términos metodoldgicos, esta situacion
exige rastrear el sentido de la costumbre en otros
contextos de la cultura chané, pero también com-
parativamente, en las culturas circundantes de

2 Leach 1964; Needham 1964; Tambiah 1969; Sperber 1975;
Descola 1989; Erikson 2000 y Cordeu 1992.

Anthropos 100.2005

untersagt,

.73.216111, am 12.01.2026, 03:36:07.
m

497

otros grupos étnicos chaquefios. Es preciso revisar
las actitudes cotidianas frente a los perros, para
luego complementar esta observacién examinando
el papel que desempefian estos animales en el
simbolismo y en las representaciones.

Si la delgadez extrema y el estado casi lastimoso
de los perros chané no impresionan demasiado,
las relaciones entre ellos y sus duefios no ha-
cen mucho para mejorar el cuadro. En la vida
cotidiana, los chané tratan a los perros con una
mezcla desdefiosa de conmiseracion y descuido.
Seres comicos, tontos, molestos, los perros no son
tomados demasiado en serio: la impresion general
es que los cachorros son més tolerados que criados,
que comen lo que pueden, y que en cada familia
merodean alrededor de la casa mds que habitar
en ella. Es notoriamente evidente que los perros
no son objeto de muestras de aprecio, carifio o
afecto. Los chané detestan que se acerquen cuando
comen o cuando tienen visitas, e incluso han de-
sarrollado una gran variedad de sonidos especificos
para espantarlos. No es de extrafiar, en semejantes
circunstancias, que los perros resulten esquivos,
ladinos y desconfiados.

Sin embargo, esta primera impresion no es com-
pletamente certera. Pese a que el perro es man-
tenido expresamente a distancia, y es tratado con
desprecio e ironia, existen también algunos contex-
tos — tal vez menos inmediatamente perceptibles
— en los cuales se lo valora de forma positiva.
Los franciscanos observaron que, a pesar de su
escasa elegancia y su tratamiento cotidiano, a los
chiriguano no les gustaba separarse de sus perros,
y menos cuando viajaban (Del Campana 1902: 99;
De Nino 1912:250). Entre los izocefios, la ori-
ginalidad fisica o el origen inusual de un perro
puede servir para conferirle prestigio social a su
duefo (Kathleen Lowrey, com. pers.); y lo mismo
se ha reportado sobre otros grupos de habla guarani
(Meli4, Griinberg y Griinberg 1976: 209). Entre los
chané de Tuyunti, por ultimo, hemos sabido de
acusaciones de brujeria — y sus correspondientes
venganzas — ocasionadas por dafios realizados a
perros ajenos. Pero sin lugar a dudas el contexto en
el que el perro resulta mas valorado es en el monte.
Cuando cazan o buscan madera, los varones chané
se internan en un dmbito lleno de peligros, y una
de las mejores formas de proteccion es estar acom-
pafiados por uno o varios perros. Toda una serie de
indicios, en definitiva, relativizan la impresion de
un maltrato sistemdtico, y sugieren por el contrario

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-495

498

que la valoracién del perro, si bien no es positiva,
resulta al menos ambigua.

Esta condicién paraddjica es patente en el plano
de las representaciones, que sin embargo enfatiza
ain mds la imagen negativa del perro. Seglin un
mito chiriguano recopilado por Manuel Rocca, el
perro y el zorro eran originariamente compadres
que, al sufrir una época de carestia, parten en
busca de trabajo llevando comida para el camino.
El zorro sugiere que compartan primero la comida
del perro y que luego hagan lo mismo con la suya.
Terminan la comida del perro y, cuando toca el
turno de las provisiones del zorro, éste anuncia que
su comida estd cruda y por tanto necesitan fuego
para cocinar. Engafia entonces al perro y lo manda
a perseguir una estrella, diciéndole que es el fuego;
el perro la persigue pero no la alcanza nunca,
y mientras tanto el zorro devora toda la comida.
Como esto sucede varias veces, el perro queda al
borde de la inanicién, mientras su compafero que-
da completamente saciado. Pero un dia el perro, al
ir tras el fuego, se encuentra con el jaguar, quien le
revela el engafio: le presta su piel y le dice que la
use como disfraz para asustar al zorro mientras
come. El perro sorprende al zorro, lo amenaza
por su mezquindad y, disfrazado, come hasta que
se invierten los papeles: él se atiborra mientras
su compafiero desfallece de hambre. Finalmente
llegan a la morada de un rey, que les ofrece trabajo
en la zafra de cafia. Al final de la cosecha celebran
una gran fiesta, en la cual ambos se emborrachan
y confiesan como se engafiaron mutuamente. Se
pelean. El rey se enoja, los echa de su casa y los
condena de ahi en més a ser zorro y perro.

La condena a la animalidad por la mezquindad
y la estupidez aparece también en los mitos cha-
né, en los cuales los perros originariamente eran
personas. Se cuenta que la aldea de los antiguos
estaba sumida en los preparativos para celebrar una
gran fiesta: las mujeres molian maiz y los hombres
cazaban. Pero algunas mujeres no sabian moler,
y algunos varones no sabian cazar ni buscar lefia
en el monte; por si fuera poco, estos intitiles no
s6lo no ayudaron con los preparativos, sino que
devoraron todo el maiz que se habia acopiado. Por
la noche llegd Tatu-Tumpa y, al comprobar que
no quedaba maiz para preparar la chicha, castigd
a los culpables pegédndoles en la cola y trans-
forméandolos en perros. A la gente que cumplié
con sus deberes, en cambio, les dijo que iban a ser
personas, ya que sabian trabajar.

Esta asociacion entre el origen de los perros y
el origen de los seres humanos no es casual. En
otro mito, en el que no deja de resonar alguna
reminiscencia biblica, Dios ofrecid tres sacos de

untersagt,

.73.216111, am 12.01.2026, 03:36:07.
m

Diego Villar

maiz a tres hombres: los dos primeros lo cultivaron
y almacenaron, pero el tercero devord todas las
semillas y luego se dedicé a dormir plicidamente.
Dios lo castigd por su vagancia y dejadez, ha-
ciéndole callos en los pies y transformédndolo en
perro. En un episodio posterior del mismo mito, los
dos hombres restantes protagonizan el célebre “re-
parto de armas”, en el cual el ancestro de los chané
elige el arco y las flechas, porque eran relucientes,
y entonces quedan para los blancos las armas de
fuego, que pese a parecer herrumbrosas pronto se
revelan mucho mas poderosas.? En otras versiones,
la eleccion es entre el maiz tostado, los porotos y
la harina cocida por un lado, y los fideos y demas
comidas de los blancos por el otro; o bien entre el
tsirakua, el tradicional palo cavador, y las hachas,
palas y picos de los blancos. Pero mds alld del
registro especifico, la opcidén por los alimentos, las
herramientas o las armas menos poderosas traduce
en los planos culinario, tecnoldgico y bélico la
misma e insensata eleccion ancestral, que condena
a los chané a un estado de pobreza endémica frente
la riqueza, igualmente inexorable, de los criollos.*

I

Existen otros contextos donde podemos rastrear la
misma ambigiiedad en la sociabilidad atribuida al
perro. En el plano taxondémico, los animales do-
mésticos chané, y mds precisamente aquellos que
“tienen duefio”, forman parte del dominio jéimba
(lit. “su animal”). Los jevae, por el contrario, son
animales silvestres que se distinguen por no tener
duefio humano, o mas bien por ser propiedad de
los kaa iya reta, los duefios del monte (Santiago
de Leén 1790; Combes 2003). La cualidad de que
un animal sea propiedad o no de alguien parece
constituir, pues, un aspecto crucial de clasificacion;
lo cual, para los chané, cuya principal méxima cos-
moldgica es que “todo tiene duefio”, es perfecta-
mente comprensible (Bossert y Villar 2001: 63 s.).

La importancia del criterio de propiedad, y en
términos mas abstractos de la domesticidad, parece

3 Combes 1986; Giannecchini 1996: 363 s.; Del Campana
1902: 78 s.; Lehmann-Nitsche 1924: 97.

4 La narracién aparece también en otros grupos chaquefios.
Segtin los toba y pilaga Dapitchi ofrecid a los hombres arcos
y escopetas; sus antepasados eligieron los primeros, dejando
las segundas para los blancos (Tomasini 1976:75s.). En
otras variantes los hombres rechazan por su aspecto a un
héroe cultural, que entonces se retira con los bienes ofreci-
dos y les envia fuertes heladas (Palavecino 1971: 192—-194;
Blixen 1997: 80 s.; Tomasini 1976: 82). Los wichi noctenes,
por su parte, eligen el caraguata en vez de la carne vacuna
(Giannecchini 1996: 383 s.).

Anthropos 100.2005

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-495

Indios, blancos y perros

confirmada por las etimologias. Entre los chané
contemporaneos no hay rastro de antiguas palabras
arawak. Nadie conoce la palabra tamiicu que habia
alcanzado a escuchar Nordenskiold en 1908, y que
habia asociado con la palabra tamucu de los
mojefios, otro grupo arawak de Bolivia. Para de-
signar al perro, en cambio, se utiliza una pala-
bra guarani, yaimba, que por otra parte el mis-
mo sueco habia registrado (como yaiimba) entre
los chiriguano (2002:147). La misma palabra
fue documentada por los misioneros franciscanos
y posteriormente por una serie de estudios lin-
giifsticos: Del Campana anota yemba (1902: 99);
Giannecchini, yeimba (1916: 136); Farré, jaemba
(1991:253) y Schuchard, jdimba (1979:142s.).
Varios autores advirtieron, ademads, una ligera di-
ferencia entre el uso chiriguano y el izocefio: Max
Schmidt documenté el término yéimba para los
primeros y ya’imba para los segundos (1938: 101),
distincién luego confirmada por el lingiiista Wolf
Dietrich, que anot6 respectivamente yimba y yaim-
ba (1986: 354).

Pero si la identificacién del término que designa
al perro no presenta grandes dificultades, la inter-
pretacion de su etimologia — empresa siempre ine-
xorablemente incierta — no parece sencilla. De Ni-
no sugiri6 que la palabra yaémba significa algo asi
como “muy fiel al amo”, lo cual deduce a partir de
ya (duefio: iya) e imba (bestia o animal: jimba). El
sentido literal seria, entonces, “animal con duefio”,
o en todo caso “del dueno” (De Nino 1912:251).
Sensata como parece en el caso de un animal esen-
cialmente doméstico, la interpretacion del francis-
cano, sin embargo, no atrajo demasiados adeptos.

La etimologia que cosech6 mas adhesiones cede
en mayor medida a los encantos de la especu-
lacién, tal vez por remontarse a un origen mas
ilustre. El fraile Santiago de Ledn, en 1790, anota
que los chiriguano denominan yaguamba, yavim-
ba y también yagmimba a sus perros (48). Otros
autores anotan luego jaguamba (Farré 1991:253)
o jaguaimba (Schuchard 1979: 142s.). Como en
la interpretacién de De Nino, se traduce jimba
como “animal” o “bestia”, pero se interpreta de
otro modo la raiz yagua: yaimba provendria de
una contraccién de yagua imimba, yagua jimba
o yaguarimba; significando, literalmente, la mas-
cota o el animal doméstico del jaguar (Dietrich
1986: 354). La defensa mas extrema es la de José
Véliz Domingo (1999:218), que incluso afirma
que yaguaimba jaeko yagua tivi jare aguara ituti
(El perro es el hermano menor del jaguar y el tio
materno del zorro).

Curiosamente, los antecedentes de esta hipéte-
sis, como la misteriosa relacion entre el perro y el

Anthropos 100.2005

.73.216111, am 12.01.2026, 03:36:07.
m

499

jaguar, parecen ser todavia mas remotos. Claude
d’Abbeville observé en el siglo XVII que los
nativos de Sdo Luis do Maranhdo llaman a una
estrella laoudre, perro, y que esta estrella persigue
a la luna intentando devorarla; de alli la practica
ritual — luego célebre en la etnologia guarani — de
hacer ruido durante los eclipses, mientras la luna es
comida por sus atacantes (D’ Abbeville 1963: 317).
El “Tesoro” de Ruiz de Montoya, pocos afios des-
pués, documenta también la identificacién etimo-
l6gica entre el jaguar y el perro (1876b: 185).
Parece probable que en algin momento algunos
grupos de habla guarani usaran la palabra yagua
para designar a las bestias salvajes o carnivoras:
Lévi-Strauss, por ejemplo, observé que muchas
lenguas de esta familia parten de la raiz iawa
para luego formar por sufijaciéon palabras como
iawara (perro), iawaraté (jaguar), iawaru (lobo)
e iawapopé (zorro) (1972:76). A fines del siglo
XVIII, Santiago de Ledn advirtid este mismo pro-
ceso de aglutinacién entre los chiriguano: yagua
es el jaguar, yaguamba el perro, yaguataci una
clase de hormigas, etc. (1790:48). En el guarani
paraguayo contemporaneo, yagud significa “perro”
(Ortiz Mayans 1997:413); y ese mismo término,
mediante la sufijacion del superlativo ete (real, ver-
dadero) se transforma en yaguarete, jaguar (Ruiz
de Montoya 1876b: 486). Pese a lo nebuloso de
su origen, la asociacién no parece fortuita en los
términos del simbolismo; de hecho en la mayoria
de los mitos, e incluso entre los chané y chiriguano
de la actualidad, es el jaguar quien devora a la luna
(Lehmann-Nitsche 1924; Métraux 1932).

Nuevamente nos topamos con la presencia de
una ambigiiedad: la etimologia presenta al perro
como mascota del hombre, paradigma del animal
del hogar, pero también como mascota del jaguar,
signo por antonomasia de la inhumanidad deli-
berada, lo asocial y lo salvaje. La propiedad del
perro por terceros, y en un nivel mds abstracto
su domesticidad, parece constituir sin embargo el
criterio decisivo de su clasificacién como jimba, es
decir como animal doméstico. Esta domesticidad
remite a una predisposicion para la vida social, por
mds que la calidad de la misma no deje de resultar
problemdtica.

5 En un mito chiriguano, en cambio, el jaguar aparece como
“tio” del perro (Rocca 1977: 12). Sin embargo, es preciso
relativizar este tipo de datos. Los chané y los chiriguano
utilizan los términos de parentesco “sobrino/a” y “tio/a”
para denotar cualquier relaciéon social establecida entre
personas de edades diferentes, por mas que no se trate
de familiares en sentido estricto. Un ejemplo es el saludo
cotidiano: una mujer mayor llama a todo joven “sobrino”,
y éste a su vez la llamard “tfa”. Otro ejemplo es el canto
de cortejo (Giannecchini 1996: 295, 322, 361).

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-495

500
I

La etnologia del Gran Chaco también ha registrado
vinculos entre el perro y la ambigiiedad de la vida
social. Comencemos, como en el caso de los cha-
né, por las primeras impresiones de los etnégrafos
sobre el tratamiento que los indigenas dan a sus
perros. Un fastidiado Rafael Karsten anota que los
perros chorote y wichi, “feroces, traicioneros y
casi muertos de hambre, son realmente una mo-
lestia”. Estdn tan hambrientos que roban todo lo
comestible de su campamento, incluso sus botas de
cuero (Karsten 1932:41). Este caracter famélico
de los perros que comen y mordisquean todo lo
que encuentran, “desde vainas de algarrobo hasta
pieles y excrementos humanos”, pronto fue notado
por otros etndgrafos (Métraux 1944: 288).

Sin embargo, una vez més el descuido no impli-
ca una valoracioén univoca. Alfred Métraux resume
bien la condicién paraddjica del perro chaquefio:
“Es peculiar: los dejan morir de hambre y los
tratan de una manera bastante poco amistosa; sin
embargo, se sentirfan lastimosamente ofendidos si
alguien pretendiera matar alguno de sus perros”
(1944: 288). Por mas que los wichi y chorote los
maltraten, “de algin modo los conciben como
miembros de la tribu. Nunca matan un perro, por
mds viejo y maltrecho que esté, y cuando mue-
ren se lamentan tanto como cuando muere alguno
de sus paisanos. Esta curiosa prictica se debe a
razones supersticiosas, al miedo al espiritu del
perro. Como otros tantos indigenas sudamericanos,
los nativos del Chaco creen que las almas de los
muertos pueden reencarnar en los perros” (Karsten
1932:40). Més alld del grado de veracidad de
semejantes afirmaciones, que deben tratarse con
extremo recelo exegético, lo cierto es que — como
entre los chané — los perros si son valorados en
ciertos contextos especificos, lo cual desmiente
el rechazo directo que en un principio sugieren
las actitudes cotidianas de los indigenas. Si eran
guardianes y buenos cazadores, los perros de los
antiguos abipones y mbayd recibian las entrafias
de las presas de caza como premio, y en ciertas
circunstancias especiales se dice incluso que hasta
llegaban a ser amamantados por las mujeres de la
tribu (Métraux 1944: 288 s.; Karsten 1932: 40). To-
dos los testimonios coinciden en que, para el perro
chaquefio, la caza es la principal carrera abierta al
talento. Se han observado entre los toba, los to-
ba-pilagd, los pilagd y los wichi perros entrenados
para cazar chanchos de monte, conejos e iguanas.
Se trata de animales feroces, que pese a su escaso
tamafio saben acechar al armadillo en su propia
madriguera, y que no dudan en enfrentarse con los

.73.216111, am 12.01.2026, 03:36:07.
m

Diego Villar

jaguares.® Métraux menciona incluso actividades
Iidicas en las cuales los nifios se socializan apren-
diendo a cazar, una de cuyas principales figuras es
el perro (1946: 337 s.).

Entre los indigenas chaquefios, como entre los
chané, el perro es objeto de una marcada ambiva-
lencia. Esta conclusién parece apuntalada una vez
mads en el plano de las representaciones. En los mi-
tos, como era de esperar, el perro aparece estrecha-
mente vinculado con la caza. Hay cuentos en los
que el perro toba caza venados o iguanas (Wilbert
y Simoneau 1982b: 175, 282), y lo mismo sucede
entre los nivaclé (Wilbert y Simoneau 1987: 501—
506). Los wichi cuentan que un perro ayudaba a
cazar a Etek Watsatah hasta que una vez lo inter-
cambi6 por dinero, cosa que le trajo no pocos dis-
gustos (Wilbert y Simoneau 1982a: 311). Sipilah,
el duefio de las cosas, tenia un perro cuyas crias
regalé a los wichi, ensefidndoles a criarlos y a ca-
zar con ellos (Wilbert y Simoneau 1982a: 104 s.).
En otro cuento una mujer tuvo hijos con un perro,
luego los cria y les ensefia a cazar, hasta que un
dia vuelve sélo uno de los cachorros, ya que el
jaguar habia matado a su hermano. Los hombres
matan al jaguar y le dan de comer su carne a la
madre, que todavia guardaba luto (Wilbert y Simo-
neau 1982a: 281-284). En otras narraciones —y tal
como lo propone la etimologia guarani — incluso
el jaguar posee sus propios perros para cazar en el
monte (Wilbert y Simoneau 1982a: 222).

El perro también desempefia un papel prepon-
derante en el origen de los cuerpos celestes. Los
wichi hablan de una constelacién llamada “los her-
manos” (fse’yés), originada por la biisqueda ince-
sante de un perro que ascendid al cielo y jamds pu-
do ser encontrado (Wilbert y Simoneau 1982a: 37).
Los mocovies, por su parte, cuentan que el fiandd
y el perro eran los primeros pobladores de tierra.
Un dia el fiandu pated al perro, que comenzd a per-
seguirlo; y, como el correteo no cesaba, Dios se eno-
j6 y los transformé a ambos en estrellas, y en otras
versiones mas precisas en la via lactea (Wilbert y
Simoneau 1988: 25s.). El episodio de la caza del
fiandu es un cldsico que no sorprende al estudioso
de la narrativa guaycurd. Los toba relatan las aven-
turas de dos hermanos que le perdonan la vida a un
pichén de paloma; agradecida, la paloma les regala
dos perros, que luego los protegen frente a una se-
rie de peligros. Un dia, con los hermanitos monta-
dos a grupas, los perros comienzan a perseguir a un
fiandd que vuela hasta el cielo, y todos se convier-
ten en estrellas (Métraux 1946:365; Wilbert y
Simoneau 1982b: 40 s.). En otras versiones, la caza

6 Karsten 1932: 40; Métraux 1944: 288 s.; Arenas 2003: 355.

Anthropos 100.2005

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-495

Indios, blancos y perros

celeste origina la cruz del sur (Wilbert y Simoneau
1982b: 325.), la via lictea (Wilbert y Simoneau
1982b: 34) e incluso el sol y la luna (Wilbert y Si-
moneau 1982b: 28—30). A veces la paloma ensefia
a los hermanitos cdmo deshacerse de una bruja que
los quiere engafar: los hermanos consiguen matar
a la ogresa y cortan sus pechos, de donde surgen
los perros (Wilbert y Simoneau 1982b: 36, 38,
47). Este motivo de la ogresa canibal y el origen
de los perros-estrella mediante la ablacién de sus
pechos también es conocido entre los mocovies
(Giménez, Lépez y Granada 2002: 43; Wilbert y
Simoneau 1988: 14, 18, 21, 26-29, 31-33, 35,
39 y 42). La imagen del perro en la etnoastrono-
mia chaquefia, en definitiva, parece remitir a una
condicién ambivalente: si bien es un guardidn que
protege al hombre con celo y fidelidad, su fiereza
casi inexplicable — que como muestra de forma
explicita el mito, no conoce limites — no deja de
provocar cierta incomodidad y desconfianza.

La ayuda del perro para el establecimiento y el
mantenimiento de la sociedad humana es otro gran
tema de la mitica chaquefia. Un cuento mocovi nos
muestra a un shaméan fumando y escupiendo para
crear dos feroces perros que lo protegen de un
jaguar; luego, los mismos perros protegen cotidia-
namente a la gente del pueblo cuando va al monte
(Wilbert y Simoneau 1988:2565s.). Los wichi
cuentan un mito parecido, en el que un muchachito
cambia unas ovejas por unos perros temibles que
lo protegen sucesivamente de la ira de su abuela,
de unos chanchos y finalmente del temido arco iris
(Wilbert y Simoneau 1982a:53s. y 55s.). Entre
los toba, el perro es el mensajero del Carancho,
quien logra matar a una mujer canibal que aterrori-
zaba a los antepasados. Como los que huyeron des-
confiaban todavia y no querian regresar, el héroe
ata las ufas de la ogresa muerta alrededor del cue-
llo del perro, que las exhibe a la gente como prueba
de la hazafia (Wilbert y Simoneau 1982b:311).
Segin los chorote el perro es mandado por un
shamén que mata a Tséxmataki, la asesina canibal,
y comunica la noticia llevando anudada en su cue-
llo 1a cola roja de la difunta (Wilbert y Simoneau
1985:118s., 121s. y 124-126). En la variante
nivaclé, virtualmente idéntica, la bruja es reempla-
zada por un ogro que come péjaros crudos (Wilbert
y Simoneau 1987: 428-430, 431-433, 434 s.).

En una narraciéon que enfatiza temas como la
reciprocidad y los cataclismos cdsmicos, los toba
cuentan que uno de sus antepasados dio refugio a
un perro muy enfermo, que en algunas versiones
también es llamado “Dios”. En compensacion, el
perro profetiza un diluvio inminente, y le aconseja
a su anfitriéon que haga una canoa; asi, este dltimo

Anthropos 100.2005

.73.216111, am 12.01.2026, 03:36:07.
m

501

logra salvar a su familia. También advierte que
nadie debe bajar de la canoa antes de tiempo,
y el tnico que no obedece sus indicaciones se
transforma en nandu. Los otros, en cambio, no sélo
se salvan, sino que luego se multiplican (Wilbert y
Simoneau 1982b: 80—83). En una variacién sobre
el mismo tema un gigantesco incendio reemplaza
al diluvio, y el impaciente que no hace caso a
los consejos del perro acaba transformado en 0so
hormiguero (Wilbert y Simoneau 1982b: 77 s.).

El vinculo entre el perro y la sociedad hu-
mana asume en ocasiones formas todavia mds
firmes. Algunos mitos problematizan explicita-
mente las caracteristicas gregarias del perro en
comparacidn con otros animales: entre los perros,
por ejemplo, hay jerarquias, y un mito toba de-
ja entrever que el lobo es el lider canino (Wil-
bert y Simoneau 1982b: 282). En muchas narra-
ciones, el perro elige la vida con el hombre, lo
cual le trae no pocos problemas. Un mito toba
cuenta que originalmente era un mapache que
se enemista con su hermano porque comienza
a vivir con los hombres. Finalmente, los her-
manos se encuentran y luchan; vence el perro,
pero sin embargo perdona la vida de su herma-
no salvaje, e incluso le ofrece comida para que
lleve a sus sobrinos (Wilbert y Simoneau 1982a:
199s.). En un relato mocovi muy similar, el perro
y el zorro eran hermanos y compartian la vida
en el monte, hasta que un dia el perro anuncia
que ha decidido vivir con el hombre, que cuidard
de él y le dard comida. El zorro le contesta que
los hombres, a lo sumo, le dejardn alguna sobra;
desde entonces ambos son enemigos (Wilbert y
Simoneau 1988: 68s.). La oposicién entre ambos
personajes se ve confirmada en otro relato en el
que el perro es claramente un “policia” doméstico
que persigue y finalmente mata al zorro borracho,
que grita y molesta merodeando la casa del hombre
(Wilbert y Simoneau 1988: 147).7

Sin embargo, la vinculacién del perro con la
sociedad humana no queda exenta de un cierto sa-
bor amargo. Es cierto que en las mitografias de los
wichi, chorote y chamacoco muchas mujeres tie-
nen hijos con un perro (Métraux 1946: 369); pero
también sabemos, por tomar el primer caso, que la
ambivalencia del perro consiste precisamente en
su ignorancia de las normas del parentesco. Un
cuento wichi asocia en un mismo movimiento los

7 Esta contraposicion entre el zorro salvaje y el perro domés-
tico que actia como guardidn del orden aparece también
entre los izocefos de Bolivia: el zorro controla el acceso de
los demas animales al pozo de agua, hasta que finalmente es
descubierto y puesto en fuga por el perro (Isabelle Combes,
com. pers).

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-495

502

problemas del incesto, la endogamia y las rela-
ciones entre hombres y animales: un hermano y
una hermana se casan entre si; la hermana inces-
tuosa luego deja a su hermano y tiene hijos con
un perro; finalmente, escapa de la aldea. Afios mds
tarde, se encuentra con sus hijos y quiere intercam-
biar sus ornamentos por los mates de calabaza de
los pequefios. Sin embargo, los nifios se niegan a
hacerlo, pues de algiin modo intuyen que la mujer
pertenece a su misma tribu. Finalmente, le regalan
los mates (Wilbert y Simoneau 1982a:281). Es
cierto que el perro se relaciona con el hombre,
y esto es indudable; pero el problema parece ser
mads bien como lo hace, y también los resultados de
dicha unién. Una narracién wichi vincula al perro
con la sociabilidad del convite y la reciprocidad,
pero también con sus hébitos desagradables. Con
la mejor de las intenciones, el perro retne toda la
suciedad que puede encontrar y con ella prepara
chicha. Luego invita a todos a beber. A algunos
invitados les da asco y vomitan; pero otros, aca-
so acostumbrados a la carrona y a la suciedad,
bailan y beben alegremente mientras su anfitrién
toca el tambor (Wilbert y Simoneau 1982a: 250).
Otros casos de influencia nefasta son todavia més
explicitos. Arnott anota que los shamanes toba-pi-
laga se iniciaban comiendo carne de perro cruda,
y que aprendian a dafar mezclando ufias, cabellos,
sangre o incluso trozos de vestido de las victimas
con los restos de perros muertos (1934: 322—-324).
Para los wichi el perro evoca lo infrahumano, e in-
cluso se lo ha sefialado como ‘el simbolo natural
de la delincuencia”: no sabe cdmo ser un buen
pariente, pues constantemente pelea y tiene sexo
dentro de su familia (Palmer 1997: cap. 5).

Tal vez nada refleje mejor la ambivalencia so-
cial del perro que su asociacién con la figura del
trickster (Wilbert y Simoneau 1982a: 171; Califa-
no 1999:347s.). Tokjwdj, ilustre personaje de la
etnologia chaquefia, es un bribon huérfano incapaz
de vivir en sociedad (Alvarsson 1997). Una de
sus picardias dilectas consiste en aparecer dis-
frazado como un perro flaco, ardid mediante el
cual logra devorar todo el pescado de los wichi y
causa una terrible inundacién (Wilbert y Simoneau
1982a: 152 s., 158). Luego lo intenta nuevamente,
pero unos muchachos se dan cuenta al arrojarle un
piedrazo en el lomo, con lo cual el intruso grita co-
mo una persona (Wilbert y Simoneau 1982a: 163).
En la versién chorote, el perro no sélo encuentra
dificultades en sus propias relaciones sociales, sino
que también complica las de los demds. El duefio
de los peces ofrece una gran cantidad de pescado a
sus afines, pues deseaba casarse con una jovencita;
pero, en un descuido, el perro-trickster lo devora

.73.216111, am 12.01.2026, 03:36:07.
m

Diego Villar

todo. Esto provoca la ira del duefio, que entonces
da lugar a diversas etiologias originando el rio
Pilcomayo la pesca con redes (Wilbert y Simoneau
1985:745s.).

v

La etnologia ha observado que el perro no suele
constituir una sociedad independiente para vivir;
doméstico por antonomasia, forma parte — si bien
degradada o de menor valia — de la sociedad huma-
na (Tambiah 1969: 454; Lévi-Strauss 1990: 297—
314). La comparacion entre las actitudes cotidia-
nas y las representaciones de los perros entre los
chané y otras culturas chaqueiias, de hecho, invita
a pensar no sélo que el perro opera como metafora
de la vida social; sino que ademds lo hace pro-
blematizando un aspecto bien determinado de la
misma, que es su dosis inevitable de ambigiiedad
y paradoja.’

Sin embargo, el andlisis de un proceso de sim-
bolizacion y su polisemia no puede limitarse a una
constatacién tan general. No basta con postular que
ciertas caracteristicas animales sean concebidas
como metaforas de las vinculaciones humanas, ni
que las actitudes para con ellos sean sintomaéticas
de un juego de semejanzas y homologias (Leach
1964; Tambiah 1969). Las tensiones y parado-
jas implicitas en la figura del perro, al reflejar
ordenamientos socioldgicos diversos, no pueden
agotarse en un juego de relaciones formales. Las
mitologias aqui examinadas, consideradas en su
conjunto, ciertamente vinculan la figura del perro
con la ambivalencia de la vida en sociedad. Pero
esta ambigiiedad remite a contenidos y valores
concretos. En el caso de los pueblos chaquefios,
se trata de problematicas propias de la existencia
del endogrupo, como el incesto, el egoismo, la

8 No es novedad que el perro evoque una condiciéon ambigua,
o mejor ain formas culturales de concebir la ambigiiedad.
Los aldeanos thai lo admiten dentro de la casa e incluso
lo tratan como a una especie de ser humano; sin embargo,
su consumo estd estrictamente tabuado por impuro, pues
se alimenta con heces y tiende a una sexualidad incestuosa
(Tambiah 1969: 435). Los perros jivaros son queridos en el
ambito doméstico pero a la vez estan clasificados taxoné-
micamente junto con el jaguar, por su ferocidad, sus capa-
cidades cinegéticas y su alimentacion carnivora. La tension
se traduce en el hecho de que los perros se asocian con la
caza, actividad esencialmente masculina, pero a la vez son
propiedad de las mujeres, quienes se ocupan de criarlos y
socializarlos. Esta ambigiiedad se refleja en los cantos para
entrenarlos en la caza, dirigidos a un ser tutelar llamado
Yampani, un hombre que se transforma en la primera mujer
cuando cambia de sexo para satisfacer el deseo sexual de
su primo cruzado (Descola 1989: 315-318).

Anthropos 100.2005

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-495

Indios, blancos y perros

violencia ilimitada y las peleas fratricidas; en el
caso chané, por otro lado, se enfatizan mds bien
las relaciones de una sociedad con las realidades
cambiantes de su entorno externo, codificando una
forma cultural de pensar — o digerir — la asimetria.
Los valores atribuidos a la ambivalencia, en defi-
nitiva, no son los mismos entre los chané que entre
los wichi; y son precisamente estos contenidos
especificos los que pueden ayudarnos a iluminar
el criterio de la nominacién canina chané.

Hemos visto que el tratamiento descuidado, la
falta de apreciaciéon y de carifio que los chané
demuestran para con sus perros se corresponde en
buena medida con el papel de este mismo animal
en sus representaciones. Pero comprender la am-
bivalencia perruna en los mitos supone, ademads,
resolver dos cuestiones relacionadas entre si. Pri-
mero, por qué los mitos asocian estrechamente al
perro con las diferencias interétnicas, y mas preci-
samente con el juego de diferencias entre indigenas
y blancos. Segundo, cudl es el mecanismo especifi-
co mediante el que el mito realiza esta asociacion.

La asociacién entre perros y blancos no parece
fortuita. Segtin los pioneros de la etnologia del
Chaco, el perro era el inico animal doméstico que
los indigenas conocian antes de la llegada de los
blancos (Nordenskiold 2002: 173; Cabrera 1934,
Karsten 1932: 41). Con los afos, sin embargo, esta
opinién ha cambiado. Métraux sefala evidencia
zooldgica e histdrica de que los perros chaquefios
son mestizos de razas europeas, y subraya que las
primeras noticias en la literatura documentan pe-
rros entre los mbayé y los mashcoy recién durante
el siglo XVIII (1944: 288 s.; 1946: 264 s.).° Es ten-
tador pensar que el perro, que entra en escena junto
con los colonizadores, se volvid “bueno para pen-
sarlos” no tanto cuando aparecié junto con ellos,
sino cuando el contacto con el blanco se volvi6 in-
evitable. En estas condiciones no deberia extrafiar
que los perros aparezcan, en las representaciones
chané, como las manifestaciones materiales de
seres como el “familiar” o el “chiringa”. Estas dos
figuras remiten a un imaginario bien definido. El
primero es objeto de una creencia muy extendida

9 La cuestion de si el perro precedié o no a la llegada del
blanco esta lejos de ser zanjada. Estudios genéticos con-
temporaneos sugieren que el perro ingresé en América
junto con el hombre pleistocénico, durante su travesia por
el Estrecho de Bering. Ciertamente entonces hubo perros
“nativos”, al menos en Perd, lo cual podria apoyar de
algin modo la hipétesis de Karsten y Nordenskiold. No
obstante, también es cierto que no hay presencia alguna de
sus genes en las razas caninas actuales: los mismos estudios,
en efecto, sugieren que los perros “autéctonos” fueron pron-
tamente reemplazados por las variedades europeas luego del
contacto (Leonard et al. 2002).

Anthropos 100.2005

untersagt,

.73.216111, am 12.01.2026, 03:36:07.
m

503

en el Chaco y en el noroeste argentino. Se trata de
un criollo poderoso, hacendado, patrén de fincas
o duefio de algtn ingenio, que hace un trato con
el diablo — o a veces con ‘“salamanca” — para
que le otorgue una inusual prosperidad y riqueza;
a cambio, debe retribuir ofreciéndole los cuerpos
de los trabajadores para que sean devorados. El
“chiringa”, de la misma manera, es un “gringo”
con apariencia humana pero con cola de reptil, que
viste ropas costosas y habla en lenguajes extrafios.
Viene desde el norte buscando mano de obra para
su emprendimiento, y promete una paga extraor-
dinaria a quienes lo acompafien.!? Pero quienes lo
acompafian jamds vuelven. Los chané saben que
alguna vez alguien vio su cola, disimulada entre el
pantalén y la cafia de sus botas; en efecto, se cono-
cen las verdaderas intenciones de estos seres por el
testimonio de algunos afortunados que atinan a es-
capar de sus garras. Pero lo que aqui importa des-
tacar es que ambas figuras hacen su aparicion te-
mible y nocturna bajo la forma de un perro negro.

Volviendo a las narraciones chané, si bien es
cierto que personajes como el “familiar” o el “chi-
ringa” sugieren que la pobreza de los indigenas
es tan inevitable como la prosperidad del blanco,
0 acaso su consecuencia directa, los mitos consi-
derados en bloque exponen impiadosos la culpa de
los antepasados. El vinculo entre los destinos de
los protagonistas y sus torpes elecciones es muy
explicito. En el primer mito, el perro y su com-
padre pelean absurdamente; en el segundo, los
perros descansan y devoran el maiz de la comu-
nidad mientras los demds trabajan; en el tercero,
los vagos son condenados a la animalidad por su
glotoneria y su pereza. En el episodio posterior, de
la misma manera, los antepasados no alcanzan a
ver mas alld de la herrumbre de las armas de fue-
go. Confundidos por las apariencias, pese a haber
tenido la oportunidad de ser superiores, deberdn
sufrir las consecuencias.

Segin la mitografia chané, casi todos los ani-
males eran en su origen personas que, a raiz de
alguna circunstancia accidentada, se transformaron
en determinadas especies animales. Por citar un
solo ejemplo, un mito — que existe también en una
version cantada — cuenta cémo la madre de un
nifio lo llevaba todos los dias cuando iba a buscar
alimentos al monte. Mientras recolectaba los frutos

10 Es muy probable que “chiringa” provenga de siringa,
palabra que en Bolivia designa al caucho. En consecuencia,
estos seres bien pudieron haber sido la figuraciéon chané
de los patrones caucheros que, en efecto, venian desde el
norte en busca de mano de obra. La conjetura gana fuerza
si recordamos que los chané pronuncian como “ch” la *“s”
de los izocefos bolivianos.

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-495

504

dejaba al nifio en las ramas del chafiar, y lo llamaba
de vez en cuando para asegurarse de que estaba
bien. Pero un dia el hijo no respondid, pues se
habia transformado en un péjaro llamado urutaii.
Las razones que determinan estas transformaciones
en estos momentos criticos no quedan claras. Pero
la actuacion del perro en los mitos, en cambio, no
se debe a la desgracia, a designios insondables o a
la fatalidad. Tuvo el privilegio de elegir primero,
y eligié mal: su destino fue sellado por su propia
irresponsabilidad.

Cuando se les pregunta a los chané por qué
un perro actia en la forma en que actia, contestan
que por yéngu, “por tonto”. La idea no remite, o no
remite solamente, a un mero defecto de raciocinio.
La insensatez, la tonteria y la carencia de reflexién
por parte del perro, que lo vuelven un ser cémico
y casi despreciable, son evidentes en su egoismo y
su mezquindad, pero también en su glotoneria, su
apresuramiento, su irresponsabilidad, su vagancia,
su incontinencia y su incapacidad para la previ-
sién. Pero, sin embargo, lo extraordinario del caso
chané es que, cuando se consideran los mitos en
su conjunto, son las mismas caracteristicas que
distinguen a hombres y perros en un episodio las
que luego sirven en su secuela para distinguir a los
chané de los blancos. De hecho, los mismos chané
reconocen sin mayores problemas esta asociacién
cuando interpretan sus propios mitos.

La resolucién mitica de las paradojas implicitas
en las relaciones entre el hombre y los anima-
les, o entre los chané y los karai (blancos), no
define una respuesta especifica para cada vinculo
particular. El mito trata los diversos problemas
como si fueran andlogos entre si, proponiendo una
respuesta Unica e ideoldgicamente comprehensiva.
Los callos en las patas que signan el destino animal
del perro equivalen a los agujeros que el reparto de
armas impone en la palma de las manos indigenas,
lo cual les impide acumular bienes y riquezas. En
definitiva el perro no simboliza al “Animal”, al
“Hombre” o siquiera al “Chané” en abstracto, sino
que funciona como una analogia de las distintas
formas de sociabilidad: el perro es al chané como
el chané es al blanco.

Podemos concluir, entonces, donde empeza-
mos. Si los animales chané tienen nombres de
personas y las personas nombres de animales, esa
suerte de cortocircuito que provoca la falta de reci-
procidad en la nominacién del perro problematiza
una culpa inmemorial. Cifra de una larga cadena de
elecciones erradas, la irreversibilidad del nombre
evoca la irreversibilidad de los destinos. Pero no
podemos olvidar, tampoco, que las actitudes frente
a los perros encuentran un correlato consciente

untersagt,

.73.216111, am 12.01.2026, 03:36:07.
m

Diego Villar

en el humor onomdstico. La amarga leccién que
ensefia el perro seria intolerable si no tuviera un
barniz irénico. El humor implicito en el nombre
canino permite al menos atisbar un resquicio de
esperanza: la posibilidad, aunque mds no sea, de
que el estado actual de las cosas, signado por las
elecciones insensatas de los antepasados, no sea
necesario ni inmodificable; ya que, como cualquier
situacion cultural, debe su articulacion a un orde-
namiento de la experiencia que es, esencialmente,
arbitrario (Douglas 1968: 365).

Agradecemos a Bret Gustafson, Edgardo Cordeu, José
Braunstein, Kathleen Lowrey e Isabelle Combes por sus
referencias bibliograficas y el comentario critico de una
primera version de este trabajo.

Bibliografia

Alvarsson, Jan-Ake

1997 Trickster versus Culture Hero. The Roles of Thokwjwaj
and ‘Ahutsetajwaj in ‘Weenhayek Mythology. Acta
Americana 5/2: 89—-102.

Arenas, Pastor

2003 Etnografia y alimentacién entre los Toba-Nachilamo-
le#ek y Wichi-Lhuku’tas del Chaco Central (Argentina).
Buenos Aires: Dunken.

Arnott, John
1934 La magia y el curanderismo entre los toba-pilaga del
Chaco. Revista Geogrdfica Americana 14: 315-326.

Blixen, Olaf
1997 Mitos antropogénicos de los indios sudamericanos.
Moana 5/2: 1-103.

Bossert, Federico, y Diego Villar
2001 Tres dimensiones de la mdscara ritual chané. Anthropos
96: 59-72.

Cabrera, Angel

1943 Los perros domésticos de los indigenas del territorio
argentino. In: Actas y Trabajos cientificos del 25° Con-
greso International de Americanistas (La Plata, 1932).
Tomo 1; pp. 81-93. Buenos Aires: Coni.

Califano, Mario

1999 El ciclo de Tokjwdj. Analisis fenomenoldgico de una
narracién mitica de los mataco costaneros. In: M. Cali-
fano y M. C. Dasso (eds.), El chaman wichi; pp.309—
354. Buenos Aires: Ciudad Argentina.

Combes, Isabelle

1986 Saint Thomas en Amérique, ou des mérites comparés
du bois et du fer. [Ponencia presentada en el simposio
“La journée du Blanc”, Musée de I’Homme, Paris]
Aproximacion a la clasificacion guarani de los animales.
In: E. Cuéllar y A. Noss (comps.), Mamiferos del Chaco
y de la Chiquitania de Santa Cruz; pp. 1 8. Santa Cruz:
FAN.

2003

Anthropos 100.2005

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-495

Indios, blancos y perros

Combes, Isabelle, y Diego Villar

2004  Aristocracias chané. “Casas” en el Chaco argentino y
boliviano. Journal de la Société des Américanistes 90/2:
63-102.

Cordeu, Edgardo

1992 Entre la tortuga y el jaguar. Metaforas animales y etno-
modelos sociales de los Chamacoco del Chaco Boreal.
Andes. Antropologia e historia 5: 71-88.

D’Abbeville, Claude

1963 Histoire de la mission des Peres Capucins en I'Isle de
Maragnan et terres circonvoisines. Graz: Akademische
Druck- u. Verlagsanstalt. (Friihe Reisen und Seefahrten
in Originalberichten, 4) [1614]

De Nino, Bernardino
1912  Etnografia chiriguana. La Paz: Tipografia Comercial de
Ismael Argote.

Del Campana, Doménico

1902 Notizie intorno ai chiriguani. Florencia: Societa italiana
d’antropologia, etnologia e psicologia comparata. (Ar-
chivio per I’ Antropologia e 1’Etnologia, 32)

Descola, Philippe
1989 La selva culta. Simbolismo y praxis en la ecologia de
los Achuar. Quito: Abya-Yala.

Dietrich, Wolf
1986 El idioma chiriguano. Madrid: Ediciones Cultura His-
panica.

Douglas, Mary
1968 The Social Control of Cognition. Some Factors in Joke
Perception. Man 3: 361-376.

Erikson, Philippe

2000 The Social Significance of Pet-Keeping among Amazo-
nian Indians. In: A. Podberscek, E. Paul, and J. Serpell
(eds.), Companion Animals and Us. Exploring the Re-
lationships between People and Pets; pp. 7-26. Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Farré, Luis
1991 Mbya ifiee. Camiri: CIPCA.

Giannecchini, Doroteo

1916 Diccionario Chiriguano—Espafiol y Espaiol-Chiriguano.
Tarija: Publicacion de la Orden Franciscana.

Historia natural, etnografia, geografia, lingiiistica del
Chaco boliviano. Tarija: FIS — Centro Eclesial de Do-
cumentacion.

1996

Giménez Benitez, Sixto, Alejandro Martin Lopez, y Anahi

Granada

2002 Astronomia aborigen del Chaco: Mocovies 1. La nocién
de nayic (camino) como eje estructurador. Scripta Eth-
nologica 23: 39-48.

Karsten, Rafael

1932 Indian Tribes of the Argentine and Bolivian Chaco.
Ethnological Studies. Helsingfors: Akademische Buch-
handlung. (Societas Scientiarum Fennica. Commenta-
tiones Humanarum Litterarum, 4/1)

Krieg, Hans
1934  Chaco-Indianer. Ein Bilderatlas. Stuttgart: Verlag von
Strecker und Schroder.

Leach, Edmund
1964 Anthropological Aspects of Language. Animal Cate-
gories and Verbal Abuse. In: P. Maranda (ed.), Mythol-

Anthropos 100.2005

.73.216111, am 12.01.2026, 03:36:07.
m

505

ogy. Selected Readings; pp. 39—67. Middlesex: Penguin
Books.

Lehmann-Nitsche, Robert
1924 La astronomia de los chiriguano. Revista del Museo de
La Plata 28: 80—102.

Leonard, Jennifer, et al.
2002  Ancient DNA Evidence for Old World Origin of New
World Dogs. Science 298 (5598): 1613-1616.

Lévi-Strauss, Claude

1972 De la miel a las cenizas. México: Fondo de Cultura
Econémica.

Religioén, lengua e historia. A propdsito de un texto
inédito de Ferdinand de Saussure. In: C. Lévi-Strauss,
Mirando a lo lejos; pp. 189—199. Buenos Aires: Emecé.
El pensamiento salvaje. México: Fondo de Cultura Eco-
némica.

1986

1990

Melia, Bartomeu, Georg Griinberg y Friedl Griinberg
1976 Los Pai-Tavytera. Etnografia guarani del Paraguay con-
temporaneo. Suplemento Antropoldgico 11: 151-295.

Métraux, Alfred

1932 Mitos y cuentos de los indios Chiriguano. Revista del
Museo de La Plata 33: 119-184.

Estudios de etnografia chaquense. Anales del Instituto
de Etnografia Americana 5: 263-314.

Ethnography of the Chaco. In: J.H. Steward (ed.),
Handbook of South American Indians. Vol.1: The
Marginal Tribes; pp. 197-370. Washington: U. S. Gov-
ernment Printing. (Smithsonian Institution. Bureau of
American Ethnology, Bulletin 143)

1944

1946

Needham, Rodney
1964 Blood, Thunder, and Mockery of Animals. Sociologus
14: 136-149.

Nordenskiold, Erland

2001 Exploraciones y aventuras en Sudamérica. La Paz:
APCOB. [1924]

2002 La vida de los indios. El Gran Chaco (Sudamérica). La
Paz: APCOB. [1910]

Ortiz Mayans, Antonio
1997  Gran diccionario castellano—guarani y guarani—castella-
no. Ne’€ ryru guasu. Madrid: EUDEPA.

Palavecino, Enrique
1971 Mitos de los indios toba. Runa 12/1-2: 177-197.

Palmer, John
1997 Wichi Goodwill. Ethnographic Allusions. Oxford: Uni-
versity of Oxford. [Tesis de Doctorado]

Rocca, Manuel
1977 Cuentos de animales entre los chiriguanos. Etnia 25/26:
1-20.

Ruiz de Montoya, Antonio

1876a Arte de la lengua guarani, 6 mas bien tupi. Paris: Mai-
sonneuve.

1876b Vocabulario y tesoro de la lengua guarani, 6 mas bien
tupi. En dos partes. Paris: Maisonneuve.

Santiago de Leén, Pedro

1790 Diccionario chiriguano—castellano y castellano—chiri-
guano. Tarija: Archivo Franciscano de Tarija. (Serie
manuscritos e impresos de los misioneros, 11)

Schmidt, Max
1938 Los chiriguanos e izoz6s. Revista de la Sociedad Cien-
tifica del Paraguay 4/3: 1-115.

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-495

506

Schuchard, Barbara
1979 Nane fié. Gramadtica guarani para castellano hablantes.
Santa Cruz de la Sierra: APCOB.

Sperber, Dan
1975 Pourquoi les animaux parfaits, les hybrides et les mons-

tres sont-ils bons a penser symboliquement? L’Homme
15/2: 5-34.

Tambiah, Stanley J.
1969 Animals Are Good to Think and Good to Prohibit.
Ethnology 8: 423—-459.

Tomasini, Alfredo
1976 Dapitchi, un alto dios urdnico de los Toba y Pilaga.
Scripta Ethnologica 4/1: 69—-87.

Véliz Domingo, José
1999 Neemoesakaa. La Paz: Ministerio de Educacion y De-
portes — UNICEF.

.73.216111, am 12.01.2026, 03:36:07.
m

Diego Villar

Villar, Diego, y Federico Bossert
2004 La onomadstica chané en clave etnografica y comparati-
va. Acta Americana 12/1: 49-78.

Wilbert, Johannes, y Karin Simoneau (eds.)

1982a Folk Literature of the Mataco Indians. Los Angeles:
UCLA Latin American Center Publications. (UCLA
Latin American Studies, 52)

1982b Folk Literature of the Toba Indians. Vol. 1. Los Angeles:
UCLA Latin American Center Publications. (UCLA
Latin American Studies, 54)

1985 Folk Literature of the Chorote Indians. Los Angeles:
UCLA Latin American Center Publications. (UCLA
Latin American Studies, 60)

1987 Folk Literature of the Nivaklé Indians. Los Angeles:
UCLA Latin American Center Publications. (UCLA
Latin American Studies, 66)

1988 Folk Literature of the Mocovi Indians. Los Angeles:

UCLA Latin American Center Publications. (UCLA
Latin American Studies, 67)

Anthropos 100.2005

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-495

