
ANTHROPOS

100.2005: 495–506

Indios, blancos y perros

Diego Villar

Abstract. – This paper intends to track the naming criteria
for dogs among the Chané. Links between onomastics and
diverse cultural contexts are thus analysed, such as the dai-
ly treatment and attitudes towards dogs, mythic symbolism,
etymology, human names, names of domestic pets, and taxo-
nomic classification. In a comparative perspective, meaningful
relationships are also verified with the dynamics of ethnic
relationships and mythologies of Chaco ethnic groups. [Chané,
Chiriguano, Arawak, Tupi-Guarani, Chaco, dog, pets, myth,
interethnic relationships]

Diego Villar, Licenciado en Antropologı́a Social por la Uni-
versidad de Buenos Aires y becario del Consejo Nacional de
Investigaciones Cientı́ficas y Técnicas (Argentina). Ha reali-
zado trabajo de campo entre los grupos chané, chiriguano y
chacobo de Argentina y Bolivia.

Toy et Argo, canibus viatorum

“Son tan flacos que parecen arpas”. Con estas pa-
labras, el fraile Bernardino de Nino caracterizaba
hace poco menos de un siglo a los perros de los
chané y los chiriguano (1912: 250). Erland Nor-
denskiöld, pocos años más tarde, escribió que no
pudo encontrar en toda la Chiriguanı́a un perro que
igualara al suyo en porte o en tamaño (2001: 67).
Todavı́a hoy los perros chané confirman la des-
cripción somera pero inapelable del franciscano
Doménico Del Campana: hocico aguzado, orejas
en punta, pelo raso, tamaño pequeño (1902: 99).1

Todo parece indicar que, tal como sucede en el
resto del Gran Chaco, es casi imposible rescatar
alguna impresión favorable sobre los perros en la
literatura etnográfica.

Existen razones históricas para entremezclar da-
tos sobre los chané y los chiriguano. Desde los
siglos XV y XVI los chané, de origen arawak, se

asentaron entre las laderas orientales de los Andes
y la frontera occidental del Gran Chaco. Allı́ fue-
ron posteriormente conquistados por bandas mi-
grantes de guerreros tupı́-guaranı́, y de la unión
y el mestizaje entre ambas sociedades nació el
grupo que la literatura conoce como “chiriguano”.
Sin embargo en ciertas zonas, como el Izozog
boliviano o las riberas del rı́o Itiyuro en el noroeste
argentino, algunas parcialidades chané alcanzaron
a mantener cierta independencia polı́tica y cultural,
más allá de haber adoptado la lengua y buena parte
de la cultura guaranı́ (Combès y Villar 2004). Este
hecho no impide que la bibliografı́a sobre grupos
como los ava-chiriguano, los tapii-izoceños, los
simba o los mismos tapiete constituya una referen-
cia casi obligatoria a la hora de estudiar cualquier
aspecto de la vida social de los chané.

En 1902 Del Campana, además de describir los
perros chiriguano para la posteridad, sugirió tı́mi-
damente una hipótesis que no merece el olvido.
Para comprender los nombres de los perros es
preciso considerar el funcionamiento del sistema
onomástico como una totalidad. Determinados he-
chos no pueden considerarse aisladamente, sino
que deben ser puestos en relación con otros del
mismo orden; y, en esta perspectiva, es probable
que los nombres personales y los nombres de
las mascotas obedezcan a una misma lógica (Del
Campana 1902: 99). El franciscano tiene el mérito
de haberse adelantado en más de medio siglo a

1 Quien crea que una imagen vale más que mil palabras sólo
debe echar un vistazo a las fotografı́as de perros tomadas
por la expedición alemana al Chaco a principios del siglo
XX (Krieg 1934).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:36:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-495


496 Diego Villar

algunas intuiciones similares por parte de Lévi-
Strauss, referidas a la lógica onomástica de ciertas
culturas indı́genas de Norteamérica: “Los nombres
de los perros y los caballos mantenı́an relaciones
de oposición y correlación ciertas, aunque no
siempre claras, con los nombres destinados a los
hombres, aquellos reservados a las mujeres y los
atribuidos a los niños de los dos sexos y los escla-
vos” (1986: 196). Sin embargo, en este caso es pre-
ciso reconocer que la idea del misionero no se
sustentaba en teorı́a alguna, sino más bien sobre
su conocimiento empı́rico de las culturas del Gran
Chaco.

Seguramente Del Campana sabı́a de lo que ha-
blaba: gracias a él y a otros franciscanos dispone-
mos de informes razonablemente precisos sobre
las costumbres onomásticas chiriguano y chané
de principios del siglo XX. La acción de nomi-
nar, llamada jeni, tenı́a lugar a los dos años de
edad, cuando el niño comenzaba a articular sus
primeras palabras (Giannecchini 1916: 64). De Ni-
no anota: “Por lo general, son las abuelas para
las mujeres, y los abuelos para los varones que
tienen privilegio de imponer el nombre, y esto lo
hacen, notando alguna particularidad en el cuerpo
de los chicos y chicas” (1912: 222). Hay más: “La
elección del nombre se realiza teniendo en cuen-
ta alguna particularidad de su cuerpo, y a veces
incluso aquellos animales que, según los padres,
presentan esos mismos rasgos. Ası́, un joven puede
tener el nombre poco halagador de Burrica nam-
bi (orejas de asno), o el de Anca-guasu (cabeza
grande)” (Del Campana 1902: 74). Los frailes, por
suerte, también documentaron algunos ejemplos
de nombres que obedecı́an a alguna particularidad
fı́sica (Cuñanti: mujer blanca), alguna referencia a
animales, o bien caracterı́sticas particulares de los
mismos (Tatunai: diente de armadillo) (De Nino
1912: 222). En su ineludible “Indianerleben”, Nor-
denskiöld agregó más precisiones. Primero, que el
niño recibe su nombre cuando comienza a caminar;
segundo, que el nombre es elegido por los abuelos;
tercero, que son sólo algunos nombres los que
cuentan con un referente extraonomástico, como
por ejemplo Yateurémbi (labio de la garrapata),
Huásucaca (guanaco) y Tatunambi (oreja de ar-
madillo) (Nordenskiöld 2002: 192 s.).

Corroborando esta última observación, los cha-
né contemporáneos afirman que algunos nombres
personales, como Chi-ndare o Yerusay, son “sólo
nombres”, y que su sentido es inescrutable. No
podemos saber si se trata en efecto de nombres
crı́pticos, o si los chané, cuya memoria genealógica
no es demasiado profunda, han olvidado ya sus
significados. De hecho, otros nombres personales

sı́ confirman los datos de los franciscanos remi-
tiendo con claridad a un sentido extraonomástico:
caracterı́sticas fı́sicas (Corónsai-: curtido); carac-
terı́sticas psı́quicas (Mbokére: loco); y, la mayo-
rı́a, a distintos animales: Tapiti (liebre), Guampi
(buitre), Ndivilly (grillo), Niéhti (mosquito), Curu-
ru (sapo), etc. (Villar y Bossert 2004).

Ahora bien, si aceptamos aunque más no sea
provisionalmente la hipótesis de Del Campana,
y consideramos a los nombres personales y a los
nombres de animales como partes de un mismo sis-
tema, es preciso extremar la idea llevándola hasta
sus últimas consecuencias; por ejemplo, incluyen-
do en la consideración los nombres de los demás
animales domésticos que participan de la vida co-
tidiana de los chané. Podemos observar entonces
que la tendencia general consiste en que muchas
personas lleven nombres de animales; pero, a la
vez, que la mayorı́a de las mascotas y animales
domésticos inviertan la relación, llevando nombres
de personas: un gato se llama “Arturo”, una chan-
cha “Marcela”, un loro “Pedro”, etc. Una mirada
de conjunto, en definitiva, tiende a sugerir que
la zoonimia de las personas se contrapesa con la
antroponimia de los animales domésticos.

Sin embargo, existe una excepción notable en el
caso de los perros: sus nombres quiebran la re-
ciprocidad y niegan la reversibilidad onomástica.
Si queremos dilucidar las razones no es mucha
la ayuda que presta el registro etnográfico. Una
vez más, encontramos una mención solitaria en
Nordenskiöld, que observó que los perros “tienen
nombres como tirupotchi (vestido viejo) o cha-
pikáyu (cejas amarillas)” (2002: 173). En la actua-
lidad, la mayorı́a de los perros chané lleva nombres
que también remiten al plano extraonomástico. Un
primer grupo es el que toma su referente en otras
especies animales; ası́, un perro se llama “Tigrera”,
otro se llama “Osa”, etc. Un segundo grupo, más
numeroso, es el de los llamados “Gordo”, “Flaca”,
“Floja”, “Pulgosa”, “Estúpida”, “Sarnosa”, “Pre-
ciosa” o “Desgraciado”. Un tercer grupo, definiti-
vamente más singular, es el que agrupa nombres
como “Mordelo” o “Cuál?”.

La muestra, pese a su brevedad, permite al me-
nos dos rápidas constataciones. Primero, los nom-
bres de los perros son nombres en español. Se-
gundo, se trata de nombres claramente humorı́sti-
cos, impuestos por lo general con alguna intención
irónica. Esta última faceta surge con claridad en
las explicaciones que los mismos chané dan para
sus elecciones onomásticas. Algunos nombres re-
sultan, para el observador, idiosincrásicos y hasta
arbitrarios: “Osa” carece de caracteres marcados,
y “Estúpida” rememora para su dueña una anti-

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:36:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-495


Indios, blancos y perros 497

gua pelea con su hermano. Pero otros nombres
reflejan objetivamente alguna caracterı́stica fı́sica:
“Tigrera” debe su nombre a sus rayas, que según
su dueño lo asemejan a un tigre; “Mordelo” a su
mal carácter; y “Pulgosa”, “Sarnosa” o “Flaca” a
su evidente estado fı́sico. Otras veces el nombre
se debe a una simple inversión: “Gordo” es extre-
madamente flaco, y “Preciosa” cojea sin remedio,
pues a raı́z de un accidente debe caminar con
sólo tres patas. Finalmente, nombres como “Cuál?”
parecen destinados a sembrar el desconcierto entre
quienes – como el etnógrafo – molestan a los
chané preguntando cosas como los nombres de
sus perros. Las dos caracterı́sticas mencionadas,
en fin, encuentran sustento comparativo entre los
parientes cercanos de los chané, los izoceños y los
ava bolivianos. Por un lado, nombres como “Ga-
vilán” o “Pisuca” confirman la tendencia a la nomi-
nación en español. Por otro, el humor onomástico
no es patrimonio exclusivo de los chané: ası́, un
ava-chiriguano del Ingre llamó a su perro “Ge-
rente”, porque era flojo, y en el Izozog otro bau-
tizó al suyo Banzer, para “poder insultarlo mejor”
(Kathleen Lowrey e Isabelle Combès, com. pers.).

Teniendo en mente las cavilaciones de Del
Campana, podemos preguntarnos en estas circuns-
tancias a qué criterio responde la nominación de
los perros chané. Es posible que la costumbre
tenga un origen criollo, o que sea compartida con
otros grupos étnicos. Sin embargo, no interesa aquı́
averiguar su origen, sino más bien iluminar su
significado. Podemos comenzar con la hipótesis
de que esta costumbre tiene que guardar alguna
relación con la representación chané del perro.
La elección y asignación de los nombres caninos,
a primera vista un acto individual, idiosincrásico
e incluso caprichoso, podrı́a reflejar una cierta
manera de concebir la vida social, “traduciendo”
la forma en que una cultura concibe no sólo las
relaciones recı́procas entre los hombres y sus ani-
males domésticos, sino también entre distintas
sociedades (Lévi-Strauss 1986: 198). No obstante,
sabemos también que, a la vera de Lévi-Strauss
(1990), una multitud de autores se ha dedicado a
desmontar la ilusión de que exista una correlación
unı́voca entre la significación práctica y simbólica
de los animales.2 Los vı́nculos, las asociaciones,
las conexiones pueden ser tan tortuosos como di-
versos. En términos metodológicos, esta situación
exige rastrear el sentido de la costumbre en otros
contextos de la cultura chané, pero también com-
parativamente, en las culturas circundantes de

2 Leach 1964; Needham 1964; Tambiah 1969; Sperber 1975;
Descola 1989; Erikson 2000 y Cordeu 1992.

otros grupos étnicos chaqueños. Es preciso revisar
las actitudes cotidianas frente a los perros, para
luego complementar esta observación examinando
el papel que desempeñan estos animales en el
simbolismo y en las representaciones.

I

Si la delgadez extrema y el estado casi lastimoso
de los perros chané no impresionan demasiado,
las relaciones entre ellos y sus dueños no ha-
cen mucho para mejorar el cuadro. En la vida
cotidiana, los chané tratan a los perros con una
mezcla desdeñosa de conmiseración y descuido.
Seres cómicos, tontos, molestos, los perros no son
tomados demasiado en serio: la impresión general
es que los cachorros son más tolerados que criados,
que comen lo que pueden, y que en cada familia
merodean alrededor de la casa más que habitar
en ella. Es notoriamente evidente que los perros
no son objeto de muestras de aprecio, cariño o
afecto. Los chané detestan que se acerquen cuando
comen o cuando tienen visitas, e incluso han de-
sarrollado una gran variedad de sonidos especı́ficos
para espantarlos. No es de extrañar, en semejantes
circunstancias, que los perros resulten esquivos,
ladinos y desconfiados.

Sin embargo, esta primera impresión no es com-
pletamente certera. Pese a que el perro es man-
tenido expresamente a distancia, y es tratado con
desprecio e ironı́a, existen también algunos contex-
tos – tal vez menos inmediatamente perceptibles
– en los cuales se lo valora de forma positiva.
Los franciscanos observaron que, a pesar de su
escasa elegancia y su tratamiento cotidiano, a los
chiriguano no les gustaba separarse de sus perros,
y menos cuando viajaban (Del Campana 1902: 99;
De Nino 1912: 250). Entre los izoceños, la ori-
ginalidad fı́sica o el origen inusual de un perro
puede servir para conferirle prestigio social a su
dueño (Kathleen Lowrey, com. pers.); y lo mismo
se ha reportado sobre otros grupos de habla guaranı́
(Meliá, Grünberg y Grünberg 1976: 209). Entre los
chané de Tuyunti, por último, hemos sabido de
acusaciones de brujerı́a – y sus correspondientes
venganzas – ocasionadas por daños realizados a
perros ajenos. Pero sin lugar a dudas el contexto en
el que el perro resulta más valorado es en el monte.
Cuando cazan o buscan madera, los varones chané
se internan en un ámbito lleno de peligros, y una
de las mejores formas de protección es estar acom-
pañados por uno o varios perros. Toda una serie de
indicios, en definitiva, relativizan la impresión de
un maltrato sistemático, y sugieren por el contrario

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:36:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-495


498 Diego Villar

que la valoración del perro, si bien no es positiva,
resulta al menos ambigua.

Esta condición paradójica es patente en el plano
de las representaciones, que sin embargo enfatiza
aún más la imagen negativa del perro. Según un
mito chiriguano recopilado por Manuel Rocca, el
perro y el zorro eran originariamente compadres
que, al sufrir una época de carestı́a, parten en
busca de trabajo llevando comida para el camino.
El zorro sugiere que compartan primero la comida
del perro y que luego hagan lo mismo con la suya.
Terminan la comida del perro y, cuando toca el
turno de las provisiones del zorro, éste anuncia que
su comida está cruda y por tanto necesitan fuego
para cocinar. Engaña entonces al perro y lo manda
a perseguir una estrella, diciéndole que es el fuego;
el perro la persigue pero no la alcanza nunca,
y mientras tanto el zorro devora toda la comida.
Como esto sucede varias veces, el perro queda al
borde de la inanición, mientras su compañero que-
da completamente saciado. Pero un dı́a el perro, al
ir tras el fuego, se encuentra con el jaguar, quien le
revela el engaño: le presta su piel y le dice que la
use como disfraz para asustar al zorro mientras
come. El perro sorprende al zorro, lo amenaza
por su mezquindad y, disfrazado, come hasta que
se invierten los papeles: él se atiborra mientras
su compañero desfallece de hambre. Finalmente
llegan a la morada de un rey, que les ofrece trabajo
en la zafra de caña. Al final de la cosecha celebran
una gran fiesta, en la cual ambos se emborrachan
y confiesan cómo se engañaron mutuamente. Se
pelean. El rey se enoja, los echa de su casa y los
condena de ahı́ en más a ser zorro y perro.

La condena a la animalidad por la mezquindad
y la estupidez aparece también en los mitos cha-
né, en los cuales los perros originariamente eran
personas. Se cuenta que la aldea de los antiguos
estaba sumida en los preparativos para celebrar una
gran fiesta: las mujeres molı́an maı́z y los hombres
cazaban. Pero algunas mujeres no sabı́an moler,
y algunos varones no sabı́an cazar ni buscar leña
en el monte; por si fuera poco, estos inútiles no
sólo no ayudaron con los preparativos, sino que
devoraron todo el maı́z que se habı́a acopiado. Por
la noche llegó Tatu-Tumpa y, al comprobar que
no quedaba maı́z para preparar la chicha, castigó
a los culpables pegándoles en la cola y trans-
formándolos en perros. A la gente que cumplió
con sus deberes, en cambio, les dijo que iban a ser
personas, ya que sabı́an trabajar.

Esta asociación entre el origen de los perros y
el origen de los seres humanos no es casual. En
otro mito, en el que no deja de resonar alguna
reminiscencia bı́blica, Dios ofreció tres sacos de

maı́z a tres hombres: los dos primeros lo cultivaron
y almacenaron, pero el tercero devoró todas las
semillas y luego se dedicó a dormir plácidamente.
Dios lo castigó por su vagancia y dejadez, ha-
ciéndole callos en los pies y transformándolo en
perro. En un episodio posterior del mismo mito, los
dos hombres restantes protagonizan el célebre “re-
parto de armas”, en el cual el ancestro de los chané
elige el arco y las flechas, porque eran relucientes,
y entonces quedan para los blancos las armas de
fuego, que pese a parecer herrumbrosas pronto se
revelan mucho más poderosas.3 En otras versiones,
la elección es entre el maı́z tostado, los porotos y
la harina cocida por un lado, y los fideos y demás
comidas de los blancos por el otro; o bien entre el
tsirakua, el tradicional palo cavador, y las hachas,
palas y picos de los blancos. Pero más allá del
registro especı́fico, la opción por los alimentos, las
herramientas o las armas menos poderosas traduce
en los planos culinario, tecnológico y bélico la
misma e insensata elección ancestral, que condena
a los chané a un estado de pobreza endémica frente
la riqueza, igualmente inexorable, de los criollos.4

II

Existen otros contextos donde podemos rastrear la
misma ambigüedad en la sociabilidad atribuida al
perro. En el plano taxonómico, los animales do-
mésticos chané, y más precisamente aquellos que
“tienen dueño”, forman parte del dominio ji-mba
(lit. “su animal”). Los jevae, por el contrario, son
animales silvestres que se distinguen por no tener
dueño humano, o más bien por ser propiedad de
los kaa iya reta, los dueños del monte (Santiago
de León 1790; Combès 2003). La cualidad de que
un animal sea propiedad o no de alguien parece
constituir, pues, un aspecto crucial de clasificación;
lo cual, para los chané, cuya principal máxima cos-
mológica es que “todo tiene dueño”, es perfecta-
mente comprensible (Bossert y Villar 2001: 63 s.).

La importancia del criterio de propiedad, y en
términos más abstractos de la domesticidad, parece

3 Combès 1986; Giannecchini 1996: 363 s.; Del Campana
1902: 78 s.; Lehmann-Nitsche 1924: 97.

4 La narración aparece también en otros grupos chaqueños.
Según los toba y pilagá Dapitchı́ ofreció a los hombres arcos
y escopetas; sus antepasados eligieron los primeros, dejando
las segundas para los blancos (Tomasini 1976: 75 s.). En
otras variantes los hombres rechazan por su aspecto a un
héroe cultural, que entonces se retira con los bienes ofreci-
dos y les envı́a fuertes heladas (Palavecino 1971: 192–194;
Blixen 1997: 80 s.; Tomasini 1976: 82). Los wichı́ noctenes,
por su parte, eligen el caraguatá en vez de la carne vacuna
(Giannecchini 1996: 383 s.).

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:36:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-495


Indios, blancos y perros 499

confirmada por las etimologı́as. Entre los chané
contemporáneos no hay rastro de antiguas palabras
arawak. Nadie conoce la palabra tamúcu que habı́a
alcanzado a escuchar Nordenskiöld en 1908, y que
habı́a asociado con la palabra tamucu de los
mojeños, otro grupo arawak de Bolivia. Para de-
signar al perro, en cambio, se utiliza una pala-
bra guaranı́, yai-mba, que por otra parte el mis-
mo sueco habı́a registrado (como yaúmba) entre
los chiriguano (2002: 147). La misma palabra
fue documentada por los misioneros franciscanos
y posteriormente por una serie de estudios lin-
güı́sticos: Del Campana anota yemba (1902: 99);
Giannecchini, yeimba (1916: 136); Farré, jaemba
(1991: 253) y Schuchard, jáimba (1979: 142 s.).
Varios autores advirtieron, además, una ligera di-
ferencia entre el uso chiriguano y el izoceño: Max
Schmidt documentó el término yéimba para los
primeros y ya’imba para los segundos (1938: 101),
distinción luego confirmada por el lingüista Wolf
Dietrich, que anotó respectivamente yi-mba y yai-m-
ba (1986: 354).

Pero si la identificación del término que designa
al perro no presenta grandes dificultades, la inter-
pretación de su etimologı́a – empresa siempre ine-
xorablemente incierta – no parece sencilla. De Ni-
no sugirió que la palabra yai-mba significa algo ası́
como “muy fiel al amo”, lo cual deduce a partir de
ya (dueño: iya) e imba (bestia o animal: ji-mba). El
sentido literal serı́a, entonces, “animal con dueño”,
o en todo caso “del dueño” (De Nino 1912: 251).
Sensata como parece en el caso de un animal esen-
cialmente doméstico, la interpretación del francis-
cano, sin embargo, no atrajo demasiados adeptos.

La etimologı́a que cosechó más adhesiones cede
en mayor medida a los encantos de la especu-
lación, tal vez por remontarse a un origen más
ilustre. El fraile Santiago de León, en 1790, anota
que los chiriguano denominan yaguamba, yavı̂m-
ba y también yagmimba a sus perros (48). Otros
autores anotan luego jaguamba (Farré 1991: 253)
o jaguaimba (Schuchard 1979: 142 s.). Como en
la interpretación de De Nino, se traduce ji-mba
como “animal” o “bestia”, pero se interpreta de
otro modo la raı́z yagua: yai-mba provendrı́a de
una contracción de yagua imi-mba, yagua ji-mba
o yaguari-mba; significando, literalmente, la mas-
cota o el animal doméstico del jaguar (Dietrich
1986: 354). La defensa más extrema es la de José
Véliz Domingo (1999: 218), que incluso afirma
que yaguaimba jaeko yagua tivi jare aguara ituti
(El perro es el hermano menor del jaguar y el tı́o
materno del zorro).5

Curiosamente, los antecedentes de esta hipóte-
sis, como la misteriosa relación entre el perro y el

jaguar, parecen ser todavı́a más remotos. Claude
d’Abbeville observó en el siglo XVII que los
nativos de São Luis do Maranhão llaman a una
estrella Iaouäre, perro, y que esta estrella persigue
a la luna intentando devorarla; de allı́ la práctica
ritual – luego célebre en la etnologı́a guaranı́ – de
hacer ruido durante los eclipses, mientras la luna es
comida por sus atacantes (D’Abbeville 1963: 317).
El “Tesoro” de Ruiz de Montoya, pocos años des-
pués, documenta también la identificación etimo-
lógica entre el jaguar y el perro (1876b: 185).
Parece probable que en algún momento algunos
grupos de habla guaranı́ usaran la palabra yagua
para designar a las bestias salvajes o carnı́voras:
Lévi-Strauss, por ejemplo, observó que muchas
lenguas de esta familia parten de la raı́z iawa
para luego formar por sufijación palabras como
iawara (perro), iawaraté (jaguar), iawaru (lobo)
e iawapopé (zorro) (1972: 76). A fines del siglo
XVIII, Santiago de León advirtió este mismo pro-
ceso de aglutinación entre los chiriguano: yagua
es el jaguar, yaguamba el perro, yaguataci una
clase de hormigas, etc. (1790: 48). En el guaranı́
paraguayo contemporáneo, yaguá significa “perro”
(Ortı́z Mayans 1997: 413); y ese mismo término,
mediante la sufijación del superlativo ete (real, ver-
dadero) se transforma en yaguarete, jaguar (Ruiz
de Montoya 1876b: 486). Pese a lo nebuloso de
su origen, la asociación no parece fortuita en los
términos del simbolismo; de hecho en la mayorı́a
de los mitos, e incluso entre los chané y chiriguano
de la actualidad, es el jaguar quien devora a la luna
(Lehmann-Nitsche 1924; Métraux 1932).

Nuevamente nos topamos con la presencia de
una ambigüedad: la etimologı́a presenta al perro
como mascota del hombre, paradigma del animal
del hogar, pero también como mascota del jaguar,
signo por antonomasia de la inhumanidad deli-
berada, lo asocial y lo salvaje. La propiedad del
perro por terceros, y en un nivel más abstracto
su domesticidad, parece constituir sin embargo el
criterio decisivo de su clasificación como ji-mba, es
decir como animal doméstico. Esta domesticidad
remite a una predisposición para la vida social, por
más que la calidad de la misma no deje de resultar
problemática.

5 En un mito chiriguano, en cambio, el jaguar aparece como
“tı́o” del perro (Rocca 1977: 12). Sin embargo, es preciso
relativizar este tipo de datos. Los chané y los chiriguano
utilizan los términos de parentesco “sobrino/a” y “tı́o/a”
para denotar cualquier relación social establecida entre
personas de edades diferentes, por más que no se trate
de familiares en sentido estricto. Un ejemplo es el saludo
cotidiano: una mujer mayor llama a todo joven “sobrino”,
y éste a su vez la llamará “tı́a”. Otro ejemplo es el canto
de cortejo (Giannecchini 1996: 295, 322, 361).

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:36:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-495


500 Diego Villar

III

La etnologı́a del Gran Chaco también ha registrado
vı́nculos entre el perro y la ambigüedad de la vida
social. Comencemos, como en el caso de los cha-
né, por las primeras impresiones de los etnógrafos
sobre el tratamiento que los indı́genas dan a sus
perros. Un fastidiado Rafael Karsten anota que los
perros chorote y wichı́, “feroces, traicioneros y
casi muertos de hambre, son realmente una mo-
lestia”. Están tan hambrientos que roban todo lo
comestible de su campamento, incluso sus botas de
cuero (Karsten 1932: 41). Este carácter famélico
de los perros que comen y mordisquean todo lo
que encuentran, “desde vainas de algarrobo hasta
pieles y excrementos humanos”, pronto fue notado
por otros etnógrafos (Métraux 1944: 288).

Sin embargo, una vez más el descuido no impli-
ca una valoración unı́voca. Alfred Métraux resume
bien la condición paradójica del perro chaqueño:
“Es peculiar: los dejan morir de hambre y los
tratan de una manera bastante poco amistosa; sin
embargo, se sentirı́an lastimosamente ofendidos si
alguien pretendiera matar alguno de sus perros”
(1944: 288). Por más que los wichı́ y chorote los
maltraten, “de algún modo los conciben como
miembros de la tribu. Nunca matan un perro, por
más viejo y maltrecho que esté, y cuando mue-
ren se lamentan tanto como cuando muere alguno
de sus paisanos. Esta curiosa práctica se debe a
razones supersticiosas, al miedo al espı́ritu del
perro. Como otros tantos indı́genas sudamericanos,
los nativos del Chaco creen que las almas de los
muertos pueden reencarnar en los perros” (Karsten
1932: 40). Más allá del grado de veracidad de
semejantes afirmaciones, que deben tratarse con
extremo recelo exegético, lo cierto es que – como
entre los chané – los perros sı́ son valorados en
ciertos contextos especı́ficos, lo cual desmiente
el rechazo directo que en un principio sugieren
las actitudes cotidianas de los indı́genas. Si eran
guardianes y buenos cazadores, los perros de los
antiguos abipones y mbayá recibı́an las entrañas
de las presas de caza como premio, y en ciertas
circunstancias especiales se dice incluso que hasta
llegaban a ser amamantados por las mujeres de la
tribu (Métraux 1944: 288 s.; Karsten 1932: 40). To-
dos los testimonios coinciden en que, para el perro
chaqueño, la caza es la principal carrera abierta al
talento. Se han observado entre los toba, los to-
ba-pilagá, los pilagá y los wichı́ perros entrenados
para cazar chanchos de monte, conejos e iguanas.
Se trata de animales feroces, que pese a su escaso
tamaño saben acechar al armadillo en su propia
madriguera, y que no dudan en enfrentarse con los

jaguares.6 Métraux menciona incluso actividades
lúdicas en las cuales los niños se socializan apren-
diendo a cazar, una de cuyas principales figuras es
el perro (1946: 337 s.).

Entre los indı́genas chaqueños, como entre los
chané, el perro es objeto de una marcada ambiva-
lencia. Esta conclusión parece apuntalada una vez
más en el plano de las representaciones. En los mi-
tos, como era de esperar, el perro aparece estrecha-
mente vinculado con la caza. Hay cuentos en los
que el perro toba caza venados o iguanas (Wilbert
y Simoneau 1982b: 175, 282), y lo mismo sucede
entre los nivaclé (Wilbert y Simoneau 1987: 501–
506). Los wichı́ cuentan que un perro ayudaba a
cazar a Etek Watsatah hasta que una vez lo inter-
cambió por dinero, cosa que le trajo no pocos dis-
gustos (Wilbert y Simoneau 1982a: 311). Sipilah,
el dueño de las cosas, tenı́a un perro cuyas crı́as
regaló a los wichı́, enseñándoles a criarlos y a ca-
zar con ellos (Wilbert y Simoneau 1982a: 104 s.).
En otro cuento una mujer tuvo hijos con un perro,
luego los crı́a y les enseña a cazar, hasta que un
dı́a vuelve sólo uno de los cachorros, ya que el
jaguar habı́a matado a su hermano. Los hombres
matan al jaguar y le dan de comer su carne a la
madre, que todavı́a guardaba luto (Wilbert y Simo-
neau 1982a: 281–284). En otras narraciones – y tal
como lo propone la etimologı́a guaranı́ – incluso
el jaguar posee sus propios perros para cazar en el
monte (Wilbert y Simoneau 1982a: 222).

El perro también desempeña un papel prepon-
derante en el origen de los cuerpos celestes. Los
wichı́ hablan de una constelación llamada “los her-
manos” (tse’yés), originada por la búsqueda ince-
sante de un perro que ascendió al cielo y jamás pu-
do ser encontrado (Wilbert y Simoneau 1982a: 37).
Los mocovı́es, por su parte, cuentan que el ñandú
y el perro eran los primeros pobladores de tierra.
Un dı́a el ñandú pateó al perro, que comenzó a per-
seguirlo; y, como el correteo no cesaba, Dios se eno-
jó y los transformó a ambos en estrellas, y en otras
versiones más precisas en la vı́a láctea (Wilbert y
Simoneau 1988: 25 s.). El episodio de la caza del
ñandú es un clásico que no sorprende al estudioso
de la narrativa guaycurú. Los toba relatan las aven-
turas de dos hermanos que le perdonan la vida a un
pichón de paloma; agradecida, la paloma les regala
dos perros, que luego los protegen frente a una se-
rie de peligros. Un dı́a, con los hermanitos monta-
dos a grupas, los perros comienzan a perseguir a un
ñandú que vuela hasta el cielo, y todos se convier-
ten en estrellas (Métraux 1946: 365; Wilbert y
Simoneau 1982b: 40 s.). En otras versiones, la caza

6 Karsten 1932: 40; Métraux 1944: 288 s.; Arenas 2003: 355.

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:36:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-495


Indios, blancos y perros 501

celeste origina la cruz del sur (Wilbert y Simoneau
1982b: 32 s.), la vı́a láctea (Wilbert y Simoneau
1982b: 34) e incluso el sol y la luna (Wilbert y Si-
moneau 1982b: 28–30). A veces la paloma enseña
a los hermanitos cómo deshacerse de una bruja que
los quiere engañar: los hermanos consiguen matar
a la ogresa y cortan sus pechos, de donde surgen
los perros (Wilbert y Simoneau 1982b: 36, 38,
47). Este motivo de la ogresa canı́bal y el origen
de los perros-estrella mediante la ablación de sus
pechos también es conocido entre los mocovı́es
(Giménez, López y Granada 2002: 43; Wilbert y
Simoneau 1988: 14, 18, 21, 26–29, 31–33, 35,
39 y 42). La imagen del perro en la etnoastrono-
mı́a chaqueña, en definitiva, parece remitir a una
condición ambivalente: si bien es un guardián que
protege al hombre con celo y fidelidad, su fiereza
casi inexplicable – que como muestra de forma
explı́cita el mito, no conoce lı́mites – no deja de
provocar cierta incomodidad y desconfianza.

La ayuda del perro para el establecimiento y el
mantenimiento de la sociedad humana es otro gran
tema de la mı́tica chaqueña. Un cuento mocovı́ nos
muestra a un shamán fumando y escupiendo para
crear dos feroces perros que lo protegen de un
jaguar; luego, los mismos perros protegen cotidia-
namente a la gente del pueblo cuando va al monte
(Wilbert y Simoneau 1988: 256 s.). Los wichı́
cuentan un mito parecido, en el que un muchachito
cambia unas ovejas por unos perros temibles que
lo protegen sucesivamente de la ira de su abuela,
de unos chanchos y finalmente del temido arco iris
(Wilbert y Simoneau 1982a: 53 s. y 55 s.). Entre
los toba, el perro es el mensajero del Carancho,
quien logra matar a una mujer canı́bal que aterrori-
zaba a los antepasados. Como los que huyeron des-
confiaban todavı́a y no querı́an regresar, el héroe
ata las uñas de la ogresa muerta alrededor del cue-
llo del perro, que las exhibe a la gente como prueba
de la hazaña (Wilbert y Simoneau 1982b: 311).
Según los chorote el perro es mandado por un
shamán que mata a Tséxmataki, la asesina canı́bal,
y comunica la noticia llevando anudada en su cue-
llo la cola roja de la difunta (Wilbert y Simoneau
1985: 118 s., 121 s. y 124–126). En la variante
nivaclé, virtualmente idéntica, la bruja es reempla-
zada por un ogro que come pájaros crudos (Wilbert
y Simoneau 1987: 428–430, 431–433, 434 s.).

En una narración que enfatiza temas como la
reciprocidad y los cataclismos cósmicos, los toba
cuentan que uno de sus antepasados dio refugio a
un perro muy enfermo, que en algunas versiones
también es llamado “Dios”. En compensación, el
perro profetiza un diluvio inminente, y le aconseja
a su anfitrión que haga una canoa; ası́, este último

logra salvar a su familia. También advierte que
nadie debe bajar de la canoa antes de tiempo,
y el único que no obedece sus indicaciones se
transforma en ñandú. Los otros, en cambio, no sólo
se salvan, sino que luego se multiplican (Wilbert y
Simoneau 1982b: 80–83). En una variación sobre
el mismo tema un gigantesco incendio reemplaza
al diluvio, y el impaciente que no hace caso a
los consejos del perro acaba transformado en oso
hormiguero (Wilbert y Simoneau 1982b: 77 s.).

El vı́nculo entre el perro y la sociedad hu-
mana asume en ocasiones formas todavı́a más
firmes. Algunos mitos problematizan explı́cita-
mente las caracterı́sticas gregarias del perro en
comparación con otros animales: entre los perros,
por ejemplo, hay jerarquı́as, y un mito toba de-
ja entrever que el lobo es el lı́der canino (Wil-
bert y Simoneau 1982b: 282). En muchas narra-
ciones, el perro elige la vida con el hombre, lo
cual le trae no pocos problemas. Un mito toba
cuenta que originalmente era un mapache que
se enemista con su hermano porque comienza
a vivir con los hombres. Finalmente, los her-
manos se encuentran y luchan; vence el perro,
pero sin embargo perdona la vida de su herma-
no salvaje, e incluso le ofrece comida para que
lleve a sus sobrinos (Wilbert y Simoneau 1982a:
199 s.). En un relato mocovı́ muy similar, el perro
y el zorro eran hermanos y compartı́an la vida
en el monte, hasta que un dı́a el perro anuncia
que ha decidido vivir con el hombre, que cuidará
de él y le dará comida. El zorro le contesta que
los hombres, a lo sumo, le dejarán alguna sobra;
desde entonces ambos son enemigos (Wilbert y
Simoneau 1988: 68 s.). La oposición entre ambos
personajes se ve confirmada en otro relato en el
que el perro es claramente un “policı́a” doméstico
que persigue y finalmente mata al zorro borracho,
que grita y molesta merodeando la casa del hombre
(Wilbert y Simoneau 1988: 147).7

Sin embargo, la vinculación del perro con la
sociedad humana no queda exenta de un cierto sa-
bor amargo. Es cierto que en las mitografı́as de los
wichı́, chorote y chamacoco muchas mujeres tie-
nen hijos con un perro (Métraux 1946: 369); pero
también sabemos, por tomar el primer caso, que la
ambivalencia del perro consiste precisamente en
su ignorancia de las normas del parentesco. Un
cuento wichı́ asocia en un mismo movimiento los

7 Esta contraposición entre el zorro salvaje y el perro domés-
tico que actúa como guardián del orden aparece también
entre los izoceños de Bolivia: el zorro controla el acceso de
los demás animales al pozo de agua, hasta que finalmente es
descubierto y puesto en fuga por el perro (Isabelle Combès,
com. pers).

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:36:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-495


502 Diego Villar

problemas del incesto, la endogamia y las rela-
ciones entre hombres y animales: un hermano y
una hermana se casan entre sı́; la hermana inces-
tuosa luego deja a su hermano y tiene hijos con
un perro; finalmente, escapa de la aldea. Años más
tarde, se encuentra con sus hijos y quiere intercam-
biar sus ornamentos por los mates de calabaza de
los pequeños. Sin embargo, los niños se niegan a
hacerlo, pues de algún modo intuyen que la mujer
pertenece a su misma tribu. Finalmente, le regalan
los mates (Wilbert y Simoneau 1982a: 281). Es
cierto que el perro se relaciona con el hombre,
y esto es indudable; pero el problema parece ser
más bien cómo lo hace, y también los resultados de
dicha unión. Una narración wichı́ vincula al perro
con la sociabilidad del convite y la reciprocidad,
pero también con sus hábitos desagradables. Con
la mejor de las intenciones, el perro reúne toda la
suciedad que puede encontrar y con ella prepara
chicha. Luego invita a todos a beber. A algunos
invitados les da asco y vomitan; pero otros, aca-
so acostumbrados a la carroña y a la suciedad,
bailan y beben alegremente mientras su anfitrión
toca el tambor (Wilbert y Simoneau 1982a: 250).
Otros casos de influencia nefasta son todavı́a más
explı́citos. Arnott anota que los shamanes toba-pi-
lagá se iniciaban comiendo carne de perro cruda,
y que aprendı́an a dañar mezclando uñas, cabellos,
sangre o incluso trozos de vestido de las vı́ctimas
con los restos de perros muertos (1934: 322–324).
Para los wichı́ el perro evoca lo infrahumano, e in-
cluso se lo ha señalado como “el sı́mbolo natural
de la delincuencia”: no sabe cómo ser un buen
pariente, pues constantemente pelea y tiene sexo
dentro de su familia (Palmer 1997: cap. 5).

Tal vez nada refleje mejor la ambivalencia so-
cial del perro que su asociación con la figura del
trickster (Wilbert y Simoneau 1982a: 171; Califa-
no 1999: 347 s.). Tokjwáj, ilustre personaje de la
etnologı́a chaqueña, es un bribón huérfano incapaz
de vivir en sociedad (Alvarsson 1997). Una de
sus picardı́as dilectas consiste en aparecer dis-
frazado como un perro flaco, ardid mediante el
cual logra devorar todo el pescado de los wichı́ y
causa una terrible inundación (Wilbert y Simoneau
1982a: 152 s., 158). Luego lo intenta nuevamente,
pero unos muchachos se dan cuenta al arrojarle un
piedrazo en el lomo, con lo cual el intruso grita co-
mo una persona (Wilbert y Simoneau 1982a: 163).
En la versión chorote, el perro no sólo encuentra
dificultades en sus propias relaciones sociales, sino
que también complica las de los demás. El dueño
de los peces ofrece una gran cantidad de pescado a
sus afines, pues deseaba casarse con una jovencita;
pero, en un descuido, el perro-trickster lo devora

todo. Esto provoca la ira del dueño, que entonces
da lugar a diversas etiologı́as originando el rı́o
Pilcomayo la pesca con redes (Wilbert y Simoneau
1985: 74 s.).

IV

La etnologı́a ha observado que el perro no suele
constituir una sociedad independiente para vivir;
doméstico por antonomasia, forma parte – si bien
degradada o de menor valı́a – de la sociedad huma-
na (Tambiah 1969: 454; Lévi-Strauss 1990: 297–
314). La comparación entre las actitudes cotidia-
nas y las representaciones de los perros entre los
chané y otras culturas chaqueñas, de hecho, invita
a pensar no sólo que el perro opera como metáfora
de la vida social; sino que además lo hace pro-
blematizando un aspecto bien determinado de la
misma, que es su dosis inevitable de ambigüedad
y paradoja.8

Sin embargo, el análisis de un proceso de sim-
bolización y su polisemia no puede limitarse a una
constatación tan general. No basta con postular que
ciertas caracterı́sticas animales sean concebidas
como metáforas de las vinculaciones humanas, ni
que las actitudes para con ellos sean sintomáticas
de un juego de semejanzas y homologı́as (Leach
1964; Tambiah 1969). Las tensiones y parado-
jas implı́citas en la figura del perro, al reflejar
ordenamientos sociológicos diversos, no pueden
agotarse en un juego de relaciones formales. Las
mitologı́as aquı́ examinadas, consideradas en su
conjunto, ciertamente vinculan la figura del perro
con la ambivalencia de la vida en sociedad. Pero
esta ambigüedad remite a contenidos y valores
concretos. En el caso de los pueblos chaqueños,
se trata de problemáticas propias de la existencia
del endogrupo, como el incesto, el egoı́smo, la

8 No es novedad que el perro evoque una condición ambigua,
o mejor aún formas culturales de concebir la ambigüedad.
Los aldeanos thai lo admiten dentro de la casa e incluso
lo tratan como a una especie de ser humano; sin embargo,
su consumo está estrictamente tabuado por impuro, pues
se alimenta con heces y tiende a una sexualidad incestuosa
(Tambiah 1969: 435). Los perros jı́varos son queridos en el
ámbito doméstico pero a la vez están clasificados taxonó-
micamente junto con el jaguar, por su ferocidad, sus capa-
cidades cinegéticas y su alimentación carnı́vora. La tensión
se traduce en el hecho de que los perros se asocian con la
caza, actividad esencialmente masculina, pero a la vez son
propiedad de las mujeres, quienes se ocupan de criarlos y
socializarlos. Esta ambigüedad se refleja en los cantos para
entrenarlos en la caza, dirigidos a un ser tutelar llamado
Yampani, un hombre que se transforma en la primera mujer
cuando cambia de sexo para satisfacer el deseo sexual de
su primo cruzado (Descola 1989: 315–318).

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:36:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-495


Indios, blancos y perros 503

violencia ilimitada y las peleas fratricidas; en el
caso chané, por otro lado, se enfatizan más bien
las relaciones de una sociedad con las realidades
cambiantes de su entorno externo, codificando una
forma cultural de pensar – o digerir – la asimetrı́a.
Los valores atribuidos a la ambivalencia, en defi-
nitiva, no son los mismos entre los chané que entre
los wichı́; y son precisamente estos contenidos
especı́ficos los que pueden ayudarnos a iluminar
el criterio de la nominación canina chané.

Hemos visto que el tratamiento descuidado, la
falta de apreciación y de cariño que los chané
demuestran para con sus perros se corresponde en
buena medida con el papel de este mismo animal
en sus representaciones. Pero comprender la am-
bivalencia perruna en los mitos supone, además,
resolver dos cuestiones relacionadas entre sı́. Pri-
mero, por qué los mitos asocian estrechamente al
perro con las diferencias interétnicas, y más preci-
samente con el juego de diferencias entre indı́genas
y blancos. Segundo, cuál es el mecanismo especı́fi-
co mediante el que el mito realiza esta asociación.

La asociación entre perros y blancos no parece
fortuita. Según los pioneros de la etnologı́a del
Chaco, el perro era el único animal doméstico que
los indı́genas conocı́an antes de la llegada de los
blancos (Nordenskiöld 2002: 173; Cabrera 1934;
Karsten 1932: 41). Con los años, sin embargo, esta
opinión ha cambiado. Métraux señala evidencia
zoológica e histórica de que los perros chaqueños
son mestizos de razas europeas, y subraya que las
primeras noticias en la literatura documentan pe-
rros entre los mbayá y los mashcoy recién durante
el siglo XVIII (1944: 288 s.; 1946: 264 s.).9 Es ten-
tador pensar que el perro, que entra en escena junto
con los colonizadores, se volvió “bueno para pen-
sarlos” no tanto cuando apareció junto con ellos,
sino cuando el contacto con el blanco se volvió in-
evitable. En estas condiciones no deberı́a extrañar
que los perros aparezcan, en las representaciones
chané, como las manifestaciones materiales de
seres como el “familiar” o el “chiringa”. Estas dos
figuras remiten a un imaginario bien definido. El
primero es objeto de una creencia muy extendida

9 La cuestión de si el perro precedió o no a la llegada del
blanco está lejos de ser zanjada. Estudios genéticos con-
temporáneos sugieren que el perro ingresó en América
junto con el hombre pleistocénico, durante su travesı́a por
el Estrecho de Bering. Ciertamente entonces hubo perros
“nativos”, al menos en Perú, lo cual podrı́a apoyar de
algún modo la hipótesis de Karsten y Nordenskiöld. No
obstante, también es cierto que no hay presencia alguna de
sus genes en las razas caninas actuales: los mismos estudios,
en efecto, sugieren que los perros “autóctonos” fueron pron-
tamente reemplazados por las variedades europeas luego del
contacto (Leonard et al. 2002).

en el Chaco y en el noroeste argentino. Se trata de
un criollo poderoso, hacendado, patrón de fincas
o dueño de algún ingenio, que hace un trato con
el diablo – o a veces con “salamanca” – para
que le otorgue una inusual prosperidad y riqueza;
a cambio, debe retribuir ofreciéndole los cuerpos
de los trabajadores para que sean devorados. El
“chiringa”, de la misma manera, es un “gringo”
con apariencia humana pero con cola de reptil, que
viste ropas costosas y habla en lenguajes extraños.
Viene desde el norte buscando mano de obra para
su emprendimiento, y promete una paga extraor-
dinaria a quienes lo acompañen.10 Pero quienes lo
acompañan jamás vuelven. Los chané saben que
alguna vez alguien vio su cola, disimulada entre el
pantalón y la caña de sus botas; en efecto, se cono-
cen las verdaderas intenciones de estos seres por el
testimonio de algunos afortunados que atinan a es-
capar de sus garras. Pero lo que aquı́ importa des-
tacar es que ambas figuras hacen su aparición te-
mible y nocturna bajo la forma de un perro negro.

Volviendo a las narraciones chané, si bien es
cierto que personajes como el “familiar” o el “chi-
ringa” sugieren que la pobreza de los indı́genas
es tan inevitable como la prosperidad del blanco,
o acaso su consecuencia directa, los mitos consi-
derados en bloque exponen impiadosos la culpa de
los antepasados. El vı́nculo entre los destinos de
los protagonistas y sus torpes elecciones es muy
explı́cito. En el primer mito, el perro y su com-
padre pelean absurdamente; en el segundo, los
perros descansan y devoran el maı́z de la comu-
nidad mientras los demás trabajan; en el tercero,
los vagos son condenados a la animalidad por su
glotonerı́a y su pereza. En el episodio posterior, de
la misma manera, los antepasados no alcanzan a
ver más allá de la herrumbre de las armas de fue-
go. Confundidos por las apariencias, pese a haber
tenido la oportunidad de ser superiores, deberán
sufrir las consecuencias.

Según la mitografı́a chané, casi todos los ani-
males eran en su origen personas que, a raı́z de
alguna circunstancia accidentada, se transformaron
en determinadas especies animales. Por citar un
solo ejemplo, un mito – que existe también en una
versión cantada – cuenta cómo la madre de un
niño lo llevaba todos los dı́as cuando iba a buscar
alimentos al monte. Mientras recolectaba los frutos

10 Es muy probable que “chiringa” provenga de siringa,
palabra que en Bolivia designa al caucho. En consecuencia,
estos seres bien pudieron haber sido la figuración chané
de los patrones caucheros que, en efecto, venı́an desde el
norte en busca de mano de obra. La conjetura gana fuerza
si recordamos que los chané pronuncian como “ch” la “s”
de los izoceños bolivianos.

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:36:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-495


504 Diego Villar

dejaba al niño en las ramas del chañar, y lo llamaba
de vez en cuando para asegurarse de que estaba
bien. Pero un dı́a el hijo no respondió, pues se
habı́a transformado en un pájaro llamado urutaú.
Las razones que determinan estas transformaciones
en estos momentos crı́ticos no quedan claras. Pero
la actuación del perro en los mitos, en cambio, no
se debe a la desgracia, a designios insondables o a
la fatalidad. Tuvo el privilegio de elegir primero,
y eligió mal: su destino fue sellado por su propia
irresponsabilidad.

Cuando se les pregunta a los chané por qué
un perro actúa en la forma en que actúa, contestan
que por yéngu, “por tonto”. La idea no remite, o no
remite solamente, a un mero defecto de raciocinio.
La insensatez, la tonterı́a y la carencia de reflexión
por parte del perro, que lo vuelven un ser cómico
y casi despreciable, son evidentes en su egoı́smo y
su mezquindad, pero también en su glotonerı́a, su
apresuramiento, su irresponsabilidad, su vagancia,
su incontinencia y su incapacidad para la previ-
sión. Pero, sin embargo, lo extraordinario del caso
chané es que, cuando se consideran los mitos en
su conjunto, son las mismas caracterı́sticas que
distinguen a hombres y perros en un episodio las
que luego sirven en su secuela para distinguir a los
chané de los blancos. De hecho, los mismos chané
reconocen sin mayores problemas esta asociación
cuando interpretan sus propios mitos.

La resolución mı́tica de las paradojas implı́citas
en las relaciones entre el hombre y los anima-
les, o entre los chané y los karaı́ (blancos), no
define una respuesta especı́fica para cada vı́nculo
particular. El mito trata los diversos problemas
como si fueran análogos entre sı́, proponiendo una
respuesta única e ideológicamente comprehensiva.
Los callos en las patas que signan el destino animal
del perro equivalen a los agujeros que el reparto de
armas impone en la palma de las manos indı́genas,
lo cual les impide acumular bienes y riquezas. En
definitiva el perro no simboliza al “Animal”, al
“Hombre” o siquiera al “Chané” en abstracto, sino
que funciona como una analogı́a de las distintas
formas de sociabilidad: el perro es al chané como
el chané es al blanco.

Podemos concluir, entonces, donde empeza-
mos. Si los animales chané tienen nombres de
personas y las personas nombres de animales, esa
suerte de cortocircuito que provoca la falta de reci-
procidad en la nominación del perro problematiza
una culpa inmemorial. Cifra de una larga cadena de
elecciones erradas, la irreversibilidad del nombre
evoca la irreversibilidad de los destinos. Pero no
podemos olvidar, tampoco, que las actitudes frente
a los perros encuentran un correlato consciente

en el humor onomástico. La amarga lección que
enseña el perro serı́a intolerable si no tuviera un
barniz irónico. El humor implı́cito en el nombre
canino permite al menos atisbar un resquicio de
esperanza: la posibilidad, aunque más no sea, de
que el estado actual de las cosas, signado por las
elecciones insensatas de los antepasados, no sea
necesario ni inmodificable; ya que, como cualquier
situación cultural, debe su articulación a un orde-
namiento de la experiencia que es, esencialmente,
arbitrario (Douglas 1968: 365).

Agradecemos a Bret Gustafson, Edgardo Cordeu, José
Braunstein, Kathleen Lowrey e Isabelle Combès por sus
referencias bibliográficas y el comentario crı́tico de una
primera versión de este trabajo.

Bibliografı́a

Alvarsson, Jan-Åke
1997 Trickster versus Culture Hero. The Roles of Thokwjwaj

and ‘Ahutsetajwaj in ‘Weenhayek Mythology. Acta
Americana 5/2: 89–102.

Arenas, Pastor
2003 Etnografı́a y alimentación entre los Toba-Ñachilamo-

le#ek y Wichı́-Lhuku’tas del Chaco Central (Argentina).
Buenos Aires: Dunken.

Arnott, John
1934 La magia y el curanderismo entre los toba-pilagá del

Chaco. Revista Geográfica Americana 14: 315–326.

Blixen, Olaf
1997 Mitos antropogónicos de los indios sudamericanos.

Moana 5/2: 1–103.

Bossert, Federico, y Diego Villar
2001 Tres dimensiones de la máscara ritual chané. Anthropos

96: 59–72.

Cabrera, Angel
1943 Los perros domésticos de los indı́genas del territorio

argentino. In: Actas y Trabajos cientifı́cos del 25o Con-
greso International de Americanistas (La Plata, 1932).
Tomo 1; pp. 81–93. Buenos Aires: Coni.

Califano, Mario
1999 El ciclo de Tokjwáj. Análisis fenomenológico de una

narración mı́tica de los mataco costaneros. In: M. Cali-
fano y M. C. Dasso (eds.), El chamán wichı́; pp. 309–
354. Buenos Aires: Ciudad Argentina.

Combès, Isabelle
1986 Saint Thomas en Amérique, ou des mérites comparés

du bois et du fer. [Ponencia presentada en el simposio
“La journée du Blanc”, Musée de l’Homme, Parı́s]

2003 Aproximación a la clasificación guaranı́ de los animales.
In: E. Cuéllar y A. Noss (comps.), Mamı́feros del Chaco
y de la Chiquitania de Santa Cruz; pp. 1–8. Santa Cruz:
FAN.

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:36:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-495


Indios, blancos y perros 505

Combès, Isabelle, y Diego Villar
2004 Aristocracias chané. “Casas” en el Chaco argentino y

boliviano. Journal de la Société des Américanistes 90/2:
63–102.

Cordeu, Edgardo
1992 Entre la tortuga y el jaguar. Metáforas animales y etno-

modelos sociales de los Chamacoco del Chaco Boreal.
Andes. Antropologı́a e historia 5: 71–88.

D’Abbeville, Claude
1963 Histoire de la mission des Pères Capucins en l’Isle de

Maragnan et terres circonvoisines. Graz: Akademische
Druck- u. Verlagsanstalt. (Frühe Reisen und Seefahrten
in Originalberichten, 4) [1614]

De Nino, Bernardino
1912 Etnografı́a chiriguana. La Paz: Tipografı́a Comercial de

Ismael Argote.

Del Campana, Doménico
1902 Notizie intorno ai chiriguani. Florencia: Società italiana

d’antropologia, etnologia e psicologia comparata. (Ar-
chivio per l’Antropologia e l’Etnologia, 32)

Descola, Philippe
1989 La selva culta. Simbolismo y praxis en la ecologı́a de

los Achuar. Quito: Abya-Yala.

Dietrich, Wolf
1986 El idioma chiriguano. Madrid: Ediciones Cultura His-

pánica.

Douglas, Mary
1968 The Social Control of Cognition. Some Factors in Joke

Perception. Man 3: 361–376.

Erikson, Philippe
2000 The Social Significance of Pet-Keeping among Amazo-

nian Indians. In: A. Podberscek, E. Paul, and J. Serpell
(eds.), Companion Animals and Us. Exploring the Re-
lationships between People and Pets; pp. 7–26. Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Farré, Luis
1991 Mbya iñee. Camiri: CIPCA.

Giannecchini, Doroteo
1916 Diccionario Chiriguano–Español y Español–Chiriguano.

Tarija: Publicación de la Orden Franciscana.
1996 Historia natural, etnografı́a, geografı́a, lingüı́stica del

Chaco boliviano. Tarija: FIS – Centro Eclesial de Do-
cumentación.

Giménez Benı́tez, Sixto, Alejandro Martı́n López, y Anahı́
Granada
2002 Astronomı́a aborigen del Chaco: Mocovı́es I. La noción

de nayic (camino) como eje estructurador. Scripta Eth-
nologica 23: 39–48.

Karsten, Rafael
1932 Indian Tribes of the Argentine and Bolivian Chaco.

Ethnological Studies. Helsingfors: Akademische Buch-
handlung. (Societas Scientiarum Fennica. Commenta-
tiones Humanarum Litterarum, 4/1)

Krieg, Hans
1934 Chaco-Indianer. Ein Bilderatlas. Stuttgart: Verlag von

Strecker und Schröder.

Leach, Edmund
1964 Anthropological Aspects of Language. Animal Cate-

gories and Verbal Abuse. In: P. Maranda (ed.), Mythol-

ogy. Selected Readings; pp. 39–67. Middlesex: Penguin
Books.

Lehmann-Nitsche, Robert
1924 La astronomı́a de los chiriguano. Revista del Museo de

La Plata 28: 80–102.

Leonard, Jennifer, et al.
2002 Ancient DNA Evidence for Old World Origin of New

World Dogs. Science 298 (5598): 1613–1616.

Lévi-Strauss, Claude
1972 De la miel a las cenizas. México: Fondo de Cultura

Económica.
1986 Religión, lengua e historia. A propósito de un texto

inédito de Ferdinand de Saussure. In: C. Lévi-Strauss,
Mirando a lo lejos; pp. 189–199. Buenos Aires: Emecé.

1990 El pensamiento salvaje. México: Fondo de Cultura Eco-
nómica.

Meliá, Bartomeu, Georg Grünberg y Friedl Grünberg
1976 Los Pai-Tavyterã. Etnografı́a guaranı́ del Paraguay con-

temporáneo. Suplemento Antropológico 11: 151–295.

Métraux, Alfred
1932 Mitos y cuentos de los indios Chiriguano. Revista del

Museo de La Plata 33: 119–184.
1944 Estudios de etnografı́a chaquense. Anales del Instituto

de Etnografı́a Americana 5: 263–314.
1946 Ethnography of the Chaco. In: J. H. Steward (ed.),

Handbook of South American Indians. Vol. 1: The
Marginal Tribes; pp. 197–370. Washington: U. S. Gov-
ernment Printing. (Smithsonian Institution. Bureau of
American Ethnology, Bulletin 143)

Needham, Rodney
1964 Blood, Thunder, and Mockery of Animals. Sociologus

14: 136–149.

Nordenskiöld, Erland
2001 Exploraciones y aventuras en Sudamérica. La Paz:

APCOB. [1924]
2002 La vida de los indios. El Gran Chaco (Sudamérica). La

Paz: APCOB. [1910]

Ortı́z Mayans, Antonio
1997 Gran diccionario castellano–guaranı́ y guaranı́–castella-

no. Ñe’ẽ ryru guasu. Madrid: EUDEPA.

Palavecino, Enrique
1971 Mitos de los indios toba. Runa 12/1–2: 177–197.

Palmer, John
1997 Wichı́ Goodwill. Ethnographic Allusions. Oxford: Uni-

versity of Oxford. [Tesis de Doctorado]

Rocca, Manuel
1977 Cuentos de animales entre los chiriguanos. Etnia 25/26:

1–20.

Ruiz de Montoya, Antonio
1876a Arte de la lengua guaranı́, ó mas bien tupi. Parı́s: Mai-

sonneuve.
1876b Vocabulario y tesoro de la lengua guaranı́, ó mas bien

tupi. En dos partes. Parı́s: Maisonneuve.

Santiago de León, Pedro
1790 Diccionario chiriguano–castellano y castellano–chiri-

guano. Tarija: Archivo Franciscano de Tarija. (Serie
manuscritos e impresos de los misioneros, 11)

Schmidt, Max
1938 Los chiriguanos e izozós. Revista de la Sociedad Cien-

tı́fica del Paraguay 4/3: 1–115.

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:36:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-495


506 Diego Villar

Schuchard, Barbara
1979 Ñane ñë. Gramática guaranı́ para castellano hablantes.

Santa Cruz de la Sierra: APCOB.

Sperber, Dan
1975 Pourquoi les animaux parfaits, les hybrides et les mons-

tres sont-ils bons à penser symboliquement? L’Homme
15/2: 5–34.

Tambiah, Stanley J.
1969 Animals Are Good to Think and Good to Prohibit.

Ethnology 8: 423–459.

Tomasini, Alfredo
1976 Dapitchı́, un alto dios uránico de los Toba y Pilaga.

Scripta Ethnologica 4/1: 69–87.

Véliz Domingo, José
1999 Ñeemoesakaa. La Paz: Ministerio de Educación y De-

portes – UNICEF.

Villar, Diego, y Federico Bossert
2004 La onomástica chané en clave etnográfica y comparati-

va. Acta Americana 12/1: 49–78.

Wilbert, Johannes, y Karin Simoneau (eds.)
1982a Folk Literature of the Mataco Indians. Los Angeles:

UCLA Latin American Center Publications. (UCLA
Latin American Studies, 52)

1982b Folk Literature of the Toba Indians. Vol. 1. Los Angeles:
UCLA Latin American Center Publications. (UCLA
Latin American Studies, 54)

1985 Folk Literature of the Chorote Indians. Los Angeles:
UCLA Latin American Center Publications. (UCLA
Latin American Studies, 60)

1987 Folk Literature of the Nivaklé Indians. Los Angeles:
UCLA Latin American Center Publications. (UCLA
Latin American Studies, 66)

1988 Folk Literature of the Mocovı́ Indians. Los Angeles:
UCLA Latin American Center Publications. (UCLA
Latin American Studies, 67)

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-495 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:36:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-495

