
V. Schluss

Wir können weder die Geschichte wiederfinden noch den Akt auf den Be-

griff bringen, wenn die Geste zum Ereignis wird. Vielleicht können manch-

mal derartige befremdliche Momente der Zitation, diese unvollständigen

Performanzen, dem Einhalt gebieten, was ganz alltäglich geworden und zu-

gleich völlig falsch ist.1

Die Schlusssätze von Judith Butlers Vortrag über die Geste zeigen eine klare

und eindeutige ethische Haltung der Autorin: Es gibt das Falsche und es liegt

in unserer Verantwortung, dieses Falsche nicht nur zu benennen, sondern

es auch zu zeigen und ihm dadurch zugleich Einhalt zu gebieten. Zwar sagt

sie hier selbst nicht, was das Falsche konkret ist, doch spricht sie an anderer

Stelle indirekt von dem, was sie in unserer Zeit für das Falsche hält, dasjenige

mithin, was durch gemeinsames Handeln geändert werden soll. Die Form des

Handelns ist dabei von entscheidender Bedeutung und steht in Frage: »Welche

Form«, so fragt sie zunächst, »nimmt das Handeln an, wenn seine überkommenen

Stützen wegfallen? Diese Frage erweist sich als dringlich, wenn etwa jene, die

den verheerenden Folgen der Prekarität ausgesetzt sind, sich versammeln,

um diesem Zustand entgegenzutreten.«2 Die von Benjamin und dessen Aus-

einandersetzung mit Brecht herkommende, in ähnlicher Weise auch bei Der-

rida auftauchende und von Butler aufgegriffene und weitergedachte Geste

als kritische Zitation, Ereignis und Handlung ist für sie dasjenige, was dem

Falschen Einhalt gebieten kann, auch und gerade dann, wenn die bisherigen

Stützen des Handelns bereits weggefallen sind.

Als Stützen erweisen sich innerhalb von Textenmitunter auch andere Tex-

te, althergebrachte Autoritäten möglicherweise, deren eigener Status umso

1 Butler:Wenn die Geste zum Ereignis wird, S. 81.

2 Ebd. S. 47. (Hervorh. i. O.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638-012 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Paradoxa über Politik und Theater

prekärer wird, je mehr weiterer Text sich auf sie bezieht, da dies – parado-

xerweise – mitunter häufig zur Verstellung ihrer selbst im doppelten Sinne

führt. Das Zitieren selbst wird umso prekärer und anspruchsvoller, je stärker

es – jedenfalls vermeintlich – einer Selektion aus einer immer größeren Aus-

wahl gleichkommt. Wenn nicht nur das Reden, sondern ebenso das Schrei-

ben auch ein Handeln ist, dann muss sehr genau bedacht werden, was die

überkommenen Stützen sind und warum, und nicht zuletzt, wer sich statt-

dessen – zitiert und zitierend – zu versammeln hat.

Auch die Texte, die wir in dieser Arbeit versammelt haben, sind gewisser-

maßen kritische Zitationen, ein Herausgreifen von Texten aus einem konti-

nuierlichen Zusammenhang, um deren kritisches Potential für uns Nachge-

borene freizulegen, das sich möglicherweise auch und überhaupt gerade erst

dann zeigt, wenn man sie paradigmatisch und sehr genau betrachtet, unge-

achtet dessen, was gerade als zitierbar gilt und in welcher Weise. Ausschlag-

gebend für die Auswahl war die jeweilige Radikalität, mit der dort inhaltlich

und formsemantisch Fragen von (Nicht-)Identität, Widerspruch und Para-

doxa verhandelt werden. Judith Butler macht uns indes darauf aufmerksam,

was die Fluchtlinie dieser Auseinandersetzung ist, nämlich ein theoretisches

Erfassen dessen, was es heißt, zu zitieren, einerseits sowie die damit verbun-

denen politischen und ethischen Implikationen, die auf die Unterbrechung

und Veränderung dessen hinauslaufen, was völlig falsch ist.

Diderot hat uns gezeigt, dass auch falsche, exemplarisch vom Schauspie-

ler als eines dazu virtuos fähigen Subjekts zur Schau gestellte Gefühle echte

Gefühle bei dessen Publikum hervorrufen können. Ferner hat die Falschheit

des Neffen Fragen nach den gesellschaftlichen Rahmenbedingungen, in de-

nen souveränes Spiel einerseits und, im Gegensatz dazu, der Zwang zur Ver-

stellung andererseits möglich oder geboten ist, aufgeworfen. Inwiefern auch

die eigene Fähigkeit zur kritischen Distanz gegenüber gegebenen und ver-

meintlich falschen Umständen noch einmal ihrerseits in Frage gestellt wer-

den muss, wenn eine radikale Gleichheit der verschiedenen involvierten Posi-

tionen ernst genommen wird, haben wir in dem dritten thematisierten Text

Diderots gesehen.

Brecht kann in der Radikalität, mit der er diese im Kern durchweg politi-

schen Fragen – (Nicht-)Identität des (In-)Dividuums, Verhältnis von Schau-

spieler und Zuschauer innerhalb und außerhalb des Theaters, das Verhältnis

von Befremdung, Verfremdung und Kritik – formal behandelt, als ein Nach-

folger Diderots betrachtet werden, und nicht nur das. Beide, so sollte in dieser

Arbeit deutlich geworden sein, haben uns hinsichtlich heutiger gesellschafts-

https://doi.org/10.14361/9783839459638-012 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Schluss 229

politischer Fragenmehr zu sagen, als es die historische Distanz zunächst ver-

muten lassen würde.

Galy Gay ist nicht nur die paradigmatische Figur eines dekonstruierten

Individuums avant la lettre, sondern zeigt in geradezu prophetischer Klarheit,

wie einfach sich Menschen zum kriegsbereiten Soldaten machen lassen. Dass

es sich dabei ausdrücklich um ein Lustspiel handelt, jene Verwandlung al-

so komisch und lustvoll vonstattengeht und dabei durchaus ein befreiendes

Moment beinhaltet, macht das Stück nur umso befremdlicher und bedeuten-

der. Wie ließe sich die erfolgreiche Mobilmachung von ansonsten friedlichen

Menschen auch anders erklären? Dies ist keineswegs eine rein historische und

auf die Anfänge des Nationalsozialismus beschränkte Frage, sondern darüber

hinaus eine allgemein politische, die gerade heute (wieder) von Relevanz ist,

und das nicht erst dann, wenn explizit und aggressiv für den ›Beruf‹ des Sol-

daten geworben wird, sondern bereits in dem Augenblick, da flächendeckend

und größtenteils unkritisch ein Diskurs über die möglichst effiziente ›Ver-

wertung‹ von sogenanntem ›Humankapital‹ geführt wird.

Was uns ferner derMessingkauf alsTheoriefragment zeigt, ist in erster Li-

nie nicht unbedingt ein Scheitern der dort implizit enthaltenenTheorie, son-

dern vielmehr ein Vorbehalt gegenüber der eindeutigen Theoretisierung von

etwas, das sich erst in dialogischer, mehrstimmiger und formal heterogener

Form annähernd angemessen darstellen lässt, kurz: in theatralischer, mit-

hin auch lebendiger Form. Was Theater in diesem Sinne von Theorie unter-

scheidet, deren Wortstamm den gleichen etymologischen Ursprung hat und

vom ›Betrachten‹ herkommt, ist die Tatsache, dass eine Theorie konsistent

und widerspruchsfrei zu sein hat, während das Theater geradezu ein Schau-

platz von Widersprüchen und buchstäblichen Paradoxa, nämlich ›Gegenmei-

nungen‹ sein kann, ohne dass dies ein Defizit darstellen würde. Anders ge-

sagt: Theorie ist notgedrungen weitgehend monologisch, muss es allerdings

auch nicht notwendigerweise sein. Paradoxa im Sinne von verschiedenen,

insbesondere von einander widersprechendenMeinungen gibt es somit nicht

lediglich über Theater als deren Gegenstand, sondern über eine bestimmte

Form von Theater als deren Medium erscheinen diese Paradoxa mithin erst.

Der fragmentarische Charakter sowie die dialogische Form desMessingkaufs

versperren sich somit nicht allein einer Dogmatisierung von Lehrsätzen über

das Theater, sondern auch einer metasprachlichen, wissenschaftlichen und

mithin hierarchischen Überhebung gegenüber theatralischen Darstellungs-

formen von ›Wahrheit‹.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-012 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Paradoxa über Politik und Theater

Brechts Flüchtlingsgespräche können und – wir erlauben uns, diese nor-

mative Aussage zu machen – sollten auch als Alternative zu aktuellen Dis-

kursen über Flüchtlinge gelesen werden. Brechts Auseinandersetzung mit der

Existenzweise des Flüchtlings ist von einem theoretischen und ethischen An-

spruch getragen, der sich dadurch auszeichnet, dass er sich sowohl von emo-

tionalisierter Effekthascherei als auch von einem kalten und ›wissenschaft-

lich‹ distanzierten Blick absetzt. Dabei erweisen sich gerade das Theater und

die Frage der Darstellbarkeit auch hier als zentral. Hannah Arendts sehr per-

sönliche, aber keineswegs bloß ›subjektive‹, weil autobiographische Ausfüh-

rungen im erst vor kurzem wieder neu aufgelegten TextWir Flüchtlinge bilden

dazu eine erhellende Ergänzung.

Es bleibt die Frage, wie sich die in dieser Arbeit behandelten Tex-

te auf einen Begriff bringen lassen. In allen Texten werden Formen von

Nicht-Identität verhandelt, und zwar auf jeweils höchst komplexe Weise.

Angefangen bei der Nicht-Identität von gezeigtem und empfundenemGefühl

über die Diskrepanz zwischen gesellschaftlichen Konventionen und dem Ver-

halten des Einzelnen bis hin zur radikalen Zerlegung des Individuums und

der Erkenntnis, dass aus der Perspektive des aus der Menschheit Exilierten

nichts mehr es selbst ist, aber gerade daraus auch eine besondere Fähigkeit

zur Kritik erwächst.

Im Zentrum, so können wir nun sagen, steht in allen Fällen die Frage

nach der Fähigkeit des Einzelnen zur Distanzierung vom unmittelbar Gege-

benen und zugleich nach den Bedingungen der Möglichkeit dieser Befrem-

dung, mithin auch der Möglichkeit von Kritik, die damit einhergehen kann,

aber nicht muss. Dabei erweist sich eine klare Zweiteilung von Wertigkeiten

hinsichtlich identifizierender Bezugnahmen und Erscheinungsweisen sowie

deren potentielles Scheitern jedoch als tückisch, denn das ›Nicht-Identische‹

kann sowohl Teil der Kritik selbst als auch dasjenige sein, was zu kritisieren

ist. Darum ist es zunächst einmal notwendig, die Erscheinungsweisen des

Nicht-Identischen differenziert zu beschreiben und das Nicht-Identische des

Nicht-Identischen selbst zu erkennen, dessen unterschiedliche Formen kaum

alle unter denselben Begriff gefasst werden können. Ohne konkrete inhaltli-

che Bezugnahme bleibt der Begriff selbst diffus, verführt gar zum Gegenteil

dessen, was er semantisch beinhaltet, nämlich zur Subsumtion von Gegen-

sätzlichem, Inkommensurablem unter ein und denselben Begriff.

Dass es unter bestimmten politischen Voraussetzungen zu einer solchen

Verwirrung der Begriffe und einem forcierten eklatanten Missverhältnis von

Sprache und Wirklichkeit kommt, hat nicht nur Brecht erkannt, sondern bil-

https://doi.org/10.14361/9783839459638-012 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Schluss 231

det auch die Ausgangslage für Victor Klemperers LTI. Bereits Diderots Ge-

genspieler Rousseau erkennt indes die Gefahren einer Theatralisierung des

politischen Raums, wie sie später Walter Lippmann beschreiben wird. Im-

mer geht es in den genannten Auseinandersetzungen um die Frage nach den

Bedingungen der Möglichkeit der insbesondere sprachlichen kritischen Di-

stanz. Ein gemeinsamer Nenner all jener Texte und Herangehensweisen wäre

also die Sprachkritik als Machtkritik.

Diderots Schauspieler als paradigmatische Figur des Nicht-Identischen

unterhält insofern ein kritisches Verhältnis zur Sprache, als er alles,was er auf

der Bühne sagt, und auch all das, was er dort tut, immer schon wiederholt, zi-

tiert, als performativen und iterativen Akt vollzieht, der zuvor von ihm einge-

übt worden ist. Zudem hat er die unwillkürlichen Äußerungen der Menschen

in der Gesellschaft so ausgiebig studiert wie Klemperer die LTI, er kann mit-

hin in der Nachahmung eine kritische Distanz dazu einnehmen.Nicht zuletzt

vollzieht der Dialog selbst jenes Prinzip der Unterbrechung, das sich später

bei Brecht als Konzept für das epische Theater findet, indem er nämlich die

beiden Dialogpartner immer wieder innehalten lässt, sie sich ihrer eigenen

Perspektive bewusstwerden lässt – und aus den Meinungen über den Schau-

spieler respektive das Schauspielerproblem keineTheorie entwickelt, sondern

daraus selbst Theater werden lässt. Die Sprache hat dadurch je schon einen

Abstand zu sich, ist das Gegenteil dessen, was Klemperer an der LTI beobach-

tet hat, denn diese war vor allem eines: totalitär.

Brechts Theoriefragment verbleibt in ähnlicher Weise zwischen Theorie

undTheater, und auch das lässt sich vor allem an der sprachlichen Form fest-

machen, auch dort haben wir es mit einem Dialog respektive einem Polylog

von fünf Figuren zu tun. Sein Theater geht indes noch einen Schritt weiter

und hält auch den Zuschauer dazu an, jene Distanz einzunehmen, die bei

Diderot vor allem dem Schauspieler vorbehalten war. Nicht so sehr dessen

Gefühle beim Spiel, sondern vielmehr jene des Zuschauers sind von Belang,

wenn dasTheater ›kritisch‹ sein soll. Die Einfühlung, und das heißt bei Brecht

in aller Regel auch die Identifikation mit jemandem, ist darum eine so große

Gefahr, weil sie jeden Abstand zunichtemacht, mithin auch den sprachlichen

Austausch und die Sprache selbstmarginalisiert.Dass dies gerade imFaschis-

mus von besonderer Bedeutung ist, liegt darin begründet, dass dieser auf die

sprachliche und gefühlsmäßige ›Vergewaltigung‹ der Massen setzt und den

Einzelnen sowohl seiner eigenen Gefühle als auch seines eigenen Denkens,

der eigenen Sprache, die zugleich mit anderen zu sprechen in der Lage ist,

beraubt. Paradigmatisch und ambivalent ist hier die Figur Galy Gay, weil sie

https://doi.org/10.14361/9783839459638-012 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Paradoxa über Politik und Theater

als ›Dividuum‹ sowohl ein Ergebnis jener Strukturen ist, als auch das Wi-

derstandspotential dagegen in sich birgt. Er ist teilbar, nicht identisch, kann

auch anders, ist nicht zu fassen.

Doch selbst das Nicht-Identische als Möglichkeitsbedingung von Kritik

wird zur Gefahr, wo dieses nicht mehr benannt werden darf, mitunter gar

die Sprache dafür fehlt, da den Begriffen neue Bedeutungen zugeschrieben

worden sind. Diese Problematik, nämlich die Entfremdung von der eigenen

Sprache und der Verlust des Vertrauens in deren Fähigkeit, die Wirklichkeit

zu beschreiben, findet sich bei Victor Klemperer. Wohin die völlige Überein-

stimmung mit der Umwelt führen kann, hat Hannah Arendt an der Figur

Eichmanns gezeigt, dessen stereotype Sprache keinerlei Spielraum für kriti-

sches Denken ließ.

Die Flüchtlinge und überlebendenOpfer jener Zeit warenwiederum in be-

sonderemMaße Formen des Nicht-Identischen ausgesetzt. Das haben Arendt

wie auch Brecht aufgezeigt. Gerade die verlorene Unbefangenheit der Gesten,

also der körpersprachlichen Ausdrucksweise, nimmt bei beider Auseinander-

setzung mit der Frage der Existenzweise der Geflohenen eine zentrale Rol-

le ein. Genau das, was für das epische Theater zentral ist, die Zitierbarkeit

von Gesten, wird in den Flüchtlingsgesprächen zum Ausweg aus einer fast un-

möglichen Situation. Die Erinnerung an die soziale Bedeutung bestimmter

Gesten und deren behutsames Andeuten verschaffen einen minimalen Raum

der Darstellung, der Gemeinschaft und zugleich doch auch des Schutzes vor

weiterer Gewalt und Willkür.

Wenn die Geste zum Ereignis wird, dann ist sie zugleich eine individu-

elle Handlung und ein zitierter, in irgendeiner Weise auf etwas anderes ver-

weisender Akt, der aber keine Affirmation darstellt und auch nicht lediglich

›kritisch‹ ist, sondern etwas Neues, sich dem Ausgangspunkt Entziehendes.

Beim Vollzug einer Geste spricht der Körper, und zwar so, dass er nicht er-

setzbar, das so Gesagte nicht übersetzbar ist, obgleich es sich dabei doch um

Zitationen handelt.Wenn die Geste als Ereignis nicht nur eine Unterbrechung

markiert, sondern gar ein Abbruch ist (wie Butler es andeutet), dannmuss sie

notwendig zugleich mehr und weniger sein als das, was sie zitiert. Weniger,

insofern die vollständig ausgeführte Geste reine Affirmation, ein Weiter-so

wäre, mehr, insofern sie über sich hinausweist, sich selbst überschreitet auf

das hin, was dem Falschen, von dem sie ausgegangen ist, entgegenzustellen

wäre.

Gerade in der unvollständig zitierten Geste als Ereignismanifestieren sich

somit jene Erscheinungsweisen des Nicht-Identischen und der Paradoxa, die

https://doi.org/10.14361/9783839459638-012 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Schluss 233

im Zentrum unserer Untersuchungen gestanden haben und dadurch sowohl

als Begriffe wie auch als Phänomene Kontur gewonnen haben sollten. Die

bevorzugten Orte und zugleich die Möglichkeitsbedingungen jener Ereignis-

Gesten sind einerseits dasTheater, andererseits der politische Raum; die Sub-

jekte, welche sie ausführen, sind entweder Schauspieler oder politische Sub-

jekte. Der im Rousseau’schen Sinne negativ konnotierten ›theatralischen Ge-

sellschaft‹ wäre somit ein ›gesellschaftliches Theater‹ entgegenzustellen, das

politische Subjekte und Ereignisse ermöglichte, die mehr wären als sklavisch

nachgeahmte Gesten und Zitate, das aber in der Tat aus Gesten bestehen

müsste, die aus ›bloßen‹ Sprechakten Ereignisse zu machen in der Lage wä-

ren.

Die Auflösung des Sprechakts zur Geste ist nicht nur ein Zeichen eines kriti-

schenVermögens, sondern auchder Trauer umdas,was aufgelöstwird,wäh-

rendwir etwas zusammensetzen; Trauer um all das, was nichtmehrmöglich

ist, Trauer um den Verlust der überkommenen Stützen – und der Tradition

selbst –, die nicht wiederhergestellt werden können. Wenn wir jedoch nicht

mehr um das wissen, was wir verloren haben, dann wird die Szene melan-

cholisch.3

Auch darum, aber nicht nur, ist es noch immer von Bedeutung, sich an die

Tradition oder vielmehr die Traditionen zu erinnern, welche immer wieder

dekonstruiert und totgesagt worden sind. Eine solche Tradition, die wir nur

flüchtig und indirekt gestreift haben, ist die der Demokratie, genauer die

der radikalen Demokratie. Butlers Auseinandersetzungmit der Geste weist in

diese Richtung, indem sie die Frage danach stellt, was von denen getan wer-

den kann und soll, die scheinbar politisch nicht mehr handlungsfähig sind.

Für uns nun wenig überraschend, sind es die Geste und das gestische Zitat,

mithin auch schauspielerische Qualitäten, die notwendig sind für die von ihr

skizzierte Repolitisierung und Ermächtigung.

Denis Diderot und Bertolt Brecht, das haben wir gesehen, haben für ein

Zusammendenken vonTheater und politischer Existenzweise Ideen und Kon-

zepte entworfen, die es heute erneut zu bedenken und weiterzudenken gilt.

Einen Anfang dafür sollen unsere Lektüren zu deren Theater bilden, das sich

auch aus jenen Para-Doxa, den Gegenmeinungen entwickelt, die anderswo

als Problem betrachtet würden, das es zu lösen gelte, mithin also aus einem

die wirkliche Demokratie notwendigerweise konstituierenden Moment.

3 Ebd. S. 80f.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-012 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Paradoxa über Politik und Theater

Notwendig dafür ist dasMiteinander anstatt eines Übereinander –ob und

wie dies tatsächlich realisiert werden kann, darüber lässt uns auch Diderots

Dialog im Unklaren, an dessen Ende es fast scheint, als haben die beiden

Gesprächspartner aneinander vorbeigeredet oder gar, als handele es sich um

die Spaltung eines Autorensubjekts in zwei Rollen, mithin ein ›Subjekt ohne

Subjekt‹:

ERSTER: Ich habe also die ganze Zeit allein geredet?

ZWEITER: Möglich, solange wie ich allein geträumt habe.4

Zuletzt werden auch bei Diderot die Machtfrage und das politisch bedeutsa-

me Problem der Verstellung aufgeworfen. Ähnlich wie in BrechtsMessingkauf

wird die vermeintliche Kernthese dabei noch einmal in Frage gestellt und die

scheinbar klaren Positionen abermals inUnordnung, inDysposition gebracht:

»Bei Gericht, in Versammlungen, überall, wo man die Menschen beherrschen

will«, so der Erste, »spielt man bald Zorn, bald Furcht, bald Mitleid, um in den

anderen alle diese Gefühle zu wecken. […] Sagt man nicht in der Gesellschaft

von manchemMenschen, daß er ein großer Komödiant ist? […] diese Rolle ist

weit schwerer als die des Schauspielers […].«5

So wie Brecht die Einfühlung nicht ganz verabschiedet, so relativiert auch

Diderot das künstlerische Geschick des Schauspielers und dessen Wirkung,

denn, so wird deutlich, es gibt einen, der noch besser, noch »eindringlicher«

als der darstellende Künstler ist – es ist jener Komödiant, der Heuchler und

›Höfling‹, wie Diderot ihn vermutlich in Rameaus Neffen gezeichnet hat. So

mag es zwar sein, dass ein idealer Schauspieler Eindruck auf das Publikum

macht, »aber glaubt man wirklich, daß der Schauspieler auf der Bühne ein-

dringlicher und geschickter Freude, Trauer, Gefühl, Bewunderung, Zärtlich-

keit heucheln kann als ein alter Höfling?«6 Insofern diese letzte und offen-

gelassene Frage als unmissverständliche Gesellschaftskritik zu verstehen ist,

bleiben bei aller Emphase für das Rollenspiel und gegen die Einfühlung den-

noch zwei ›Türlein‹ offen für das jeweilige Gegenteil, das heißt für Wahrhaf-

tigkeit und für Empathie. Beides, das wissen Diderot und Brecht sehr genau,

4 Diderot: Paradox, S. 66.

5 Ebd. S. 67. (Spätestens hier wird deutlich, dass das zu Beginn zitierte Gespräch zwi-

schen Dick Cavett und Marlon Brando um exakt dieselbe Frage kreist wie Diderots Pa-

radox. Der Schauspieler Brando sagt dort zum ›Komödianten‹ Cavett den entscheiden-

den Satz: »I couldn’t do what you do.«)

6 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-012 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Schluss 235

braucht gesellschaftliche Rahmenbedingungen, die jenseits der individuellen

Fähigkeiten eines Einzelnen liegen.Der Begriff für diese Bedingungen könnte

lauten: Demokratie.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-012 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839459638-012 - am 14.02.2026, 17:05:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

