
Michael von Brück

Interkulturelles
Ökologisches
Manifest

B
https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael von Brück

Interkulturelles Ökologisches Manifest

VERLAG KARL ALBER A

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Anliegen der Stiftung kulturelle Erneuerung ist, den his-
torischen und sachbedingten Zusammenhang von Wissen,
Kunst und Religion oder kurz: tragender Säulen mensch-
licher Kultur wieder deutlicher zu machen und dadurch dazu
beizutragen, ihre Wirksamkeit und Zukunftsfähigkeit zu
stärken. Das kann und soll auf unterschiedliche Weise – nicht
zuletzt durch Publikationen wie dieser – geschehen.

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael von Brück

Interkulturelles
Ökologisches
Manifest

Verlag Karl Alber Freiburg / München

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael von Brück

Intercultural Ecological Manifest

It is obvious that we, our children and the coming generations
will face enormous ecological challenges. But there is perplexity
when it comes to finding sustainable ways out of the crisis.

Michael von Brück brings approaches from European and
Asian traditions into conversation, from which we can grow into
a new way of thinking, feeling and acting. The religions and
cultures of Europe, India and China have an enormous spiritual
treasury from which a transformation of our ways of life and a
renewal of our self-image as human beings is possible. For it is
not by threat but by insight that man is moved to transforma-
tion.

The Author:

Michael von Brück, Professor emeritus of Religious Studies, in-
itiator and until 2014 head of the Interdepartmental Program in
Religious Studies at the University of Munich. Member of nu-
merous scientific committees worldwide. He is an ordained Pro-
testant pastor, Honorary Professor of Religious Studies (with a
focus on the aesthetics of religion) at the Catholic Private Uni-
versity of Linz, Rector of the Palliative Spiritual Academy in
Weyarn near Munich and Head of Academic Development at
the University for Life and Peace/Myanmar (under construc-
tion), which links ecological and spiritual concerns. He has lived
in India for several years and has led inter-religious dialogue
projects there. He received his training as a Yoga and Zen teacher
in India and Japan. Guest professorships in the USA, India, Thai-
land, Japan, Latvia and Switzerland. Numerous books and essays
on Buddhism, Hinduism and inter-religious dialogue.

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael von Brück

Interkulturelles Ökologisches Manifest

Dass wir, unsere Kinder und die folgenden Generationen öko-
logisch vor ungeheuren Herausforderungen stehen, ist offen-
sichtlich. Doch es herrscht Ratlosigkeit, wenn nachhaltige Aus-
wege aus der Krise gefragt sind.

Michael von Brück bringt dafür Denkansätze aus den
europäischen und asiatischen Traditionen in ein Gespräch, aus
dem uns ein Umdenken, ein Umfühlen, ein neues Handeln zu-
wachsen kann. Europa, Indien und China verfügen über einen
bedeutenden spirituellen Reichtum, von dem her eine Transfor-
mation unserer Lebensformen und eine Erneuerung unseres
Selbstverständnisses als Menschen auf dieser Erde möglich ist.
Denn nicht durch Drohung, sondern durch Einsicht wird der
Mensch zur Transformation bewegt.

Der Autor:

Michael von Brück, Professor em. für Religionswissenschaft,
Initiator und bis 2014 Leiter des Interfakultären Studiengangs
Religionswissenschaft an der Universität München. Mitglied
zahlreicher wissenschaftlicher Gremien weltweit. Er ist ordinier-
ter evangelischer Pfarrer, Honorar-Professor für Religionswis-
senschaft (Schwerpunkt Religionsästhetik) an der Katholischen
Privat-Universität Linz, Rektor der Palliativ-Spirituellen Aka-
demie in Weyarn bei München sowie Head of Academic Deve-
lopment der University for Life and Peace/Myanmar (im Auf-
bau), die ökologische und spirituelle Belange verknüpft. Er hat
mehrere Jahre in Indien gelebt und dort interreligiöse Dialog-
Projekte geleitet. Seine Ausbildung zum Yoga- und Zen-Lehrer
erhielt er in Indien und Japan. Gastprofessuren in den USA,
Indien, Thailand, Japan, Lettland und in der Schweiz. Zahlreiche
Bücher und Aufsätze zu Buddhismus, Hinduismus und dem in-
terreligiösen Dialog.

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Auflage 2021

© VERLAG KARL ALBER
in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2020
Alle Rechte vorbehalten
www.verlag-alber.de

Satz und PDF-E-Book: SatzWeise, Bad Wünnenberg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN (Buch) 978-3-495-49156-0
ISBN (PDF-E-Book) 978-3-495-81991-3

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zum erstenmal in der Geschichte hängt
das physische Überleben der Menschheit
von einer radikalen seelischen Veränderung
des Menschen ab.

Erich Fromm, zit. nach Evangelisches Gesangbuch.
Zum Lied 395

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

Geleitwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13
von Meinhard Miegel

I Das Problem . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15

II Eine Diagnose . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 31

III Begründung der Möglichkeit zur Therapie . . . . 35

IV Der Rahmen der Therapie . . . . . . . . . . . . . 39

V Mögliche Therapiemodelle . . . . . . . . . . . . . 41
1. Was sind Religionen? . . . . . . . . . . . . . . 42

1.1 Historische Dimensionen . . . . . . . . . . 44
1.2 Gegenwartsdiagnostik . . . . . . . . . . . . 46

Spiritualität . . . . . . . . . . . . . . . . . 48
Wahrhaftigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . 50
Kreative Integration . . . . . . . . . . . . . 51
Identitätsbildung . . . . . . . . . . . . . . . 52

2. Die europäische Erfahrung . . . . . . . . . . . 53
2.1 Ausgangsthesen zum Begriff des

Fortschritts . . . . . . . . . . . . . . . . . . 55
2.2 Der Zeitbegriff sowie die Jüdisch-christliche

Apokalyptik und das utopische Bewusstsein 57
Zeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 57
Menschliches Handeln . . . . . . . . . . . . 60
Apokalyptik und Utopie . . . . . . . . . . . 62

9

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Historische Entwicklungen . . . . . . . . . 64
Renaissance . . . . . . . . . . . . . . . . . 64
Aufklärung . . . . . . . . . . . . . . . . . . 68
19. Jahrhundert . . . . . . . . . . . . . . . 70

2.4 Zusammenfassende Thesen . . . . . . . . . 76
3. Die asiatische Erfahrung . . . . . . . . . . . . . 80

3.1 Naturverständnis und kulturelles Handeln
im Buddhismus Indiens und Chinas . . . . 80
Animistische Wurzeln . . . . . . . . . . . . 81
Früher Buddhismus . . . . . . . . . . . . . 82
Der Laienbuddhismus und der

Wohlfahrtsstaat Kaiser Ashokas . . . . . 84
Mahayana – die Lehre von der Leerheit . . 90

3.2 Mahatma Gandhi . . . . . . . . . . . . . . 93
3.3 Das chinesische Modell der »Harmonie« . . 96
3.4 Zusammenfassende Thesen und

Applikation . . . . . . . . . . . . . . . . . 106
Ernährung . . . . . . . . . . . . . . . . . . 106
Energie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 107
Transport und Kommunikation . . . . . . . 107
Geistige Entwicklung . . . . . . . . . . . . 108

VI Grundlagen der Therapie . . . . . . . . . . . . . 111

VII Therapievorschlag: Elf Implementierungen . . . . 127
1. Langfristige Vision – konkrete Ziele . . . . . . 129
2. Rahmenbedingungen für Kooperation und

Konkurrenz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 130
3. Postkonventionelle Formen des gemeinsamen

Lebens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 132
4. Bildungspotential der öffentlich-rechtlichen

Medien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 133
5. Kreisläufe in Ökologie und Ökonomie . . . . . 135

10

Inhalt

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Ordnungspolitik international –
Internationales Umwelt- und Finanz-Gericht . 138

7. Umweltministerium mit Vetorecht . . . . . . 141
8. Qualität (Nachhaltigkeit) bei Rohstoff-

gewinnung – Produktion – Distribution –
Recycling . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 141

9. Bildung und Motivation durch Gestaltung und
Schönheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 142

10. Bildung in Einheit von Kognition und Emotion 143
11. Bildung von langfristigem Zeitbewusstsein . . 144

VIII Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 147

Nachbemerkung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 149

11

Inhalt

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geleitwort

Festzustellen, dass Kultur, ähnlich wie Natur, janusköpfig ist,
soll heißen, dass sie zugleich aufbauend und zerstörend
wirkt, ist mittlerweile trivial. Um sich vor den zerstöreri-
schen Kräften der Natur zu schützen, hat der Mensch im
Laufe seiner langen Evolution Vorkehrungen getroffen.
Frühzeitig dämmerte ihm jedoch auch, dass Entsprechendes
im Blick auf seine Kultur erforderlich ist. Mehr noch: Die
Erkenntnis reifte, dass mit der Zurückdrängung »natür-
licher« Gefahren die aus der Kultur erwachsenden ständig
größer werden.

Mehr denn je steht der Mensch deshalb vor der Heraus-
forderung, sich vor seinem eigenen Werk, vor allem was als
Kultur angesehen werden kann, schützen zu müssen. Wie
schützt der Mensch sich vor sich selbst? Michael von Brück
ist dieser Frage nicht nur im europäischen, sondern auch im
asiatischen Kulturkreis nachgegangen. Das Ergebnis seiner
erhellenden Untersuchung liegt nun vor und die Stiftung
kulturelle Erneuerung freut sich, es in Form dieses Buches
einer größeren Öffentlichkeit zugänglich machen zu können.
Sie will damit einen Beitrag zu einer immer dringlicheren
Debatte leisten.

Meinhard Miegel
Vorsitzender des Kuratoriums der
Stiftung kulturelle Erneuerung

13

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I Das Problem

Eine gewisse Lust an der Apokalypse ist nicht neu. Bußpredi-
ger im Mittelalter bedienten sie ebenso wie die Propheten des
Alten Israel. Letztere verkündeten zwar nicht sogleich den
Untergang der Welt, aber die politische Auslöschung des
Landes war angesagt als Strafgericht für die Sünden des Vol-
kes. Immerhin sollte (so der »kleine Prophet« Zephanja und
andere) ein »Rest« überleben, und das ist schon eine hoff-
nungsvollere Perspektive als der Blick auf das Schicksal der
Städte Sodom und Gomorrha. Freilich geht es heute nicht
primär um Religion und den Aufstand gegen Gottes Gebot,
sondern um die mögliche Selbstauslöschung des Menschen,
eine humane Katastrophe, auch das, aber mehr noch: die Zer-
störung der Grundlagen des Lebens auf der Erde. Und dafür
gibt es plausible Argumente, die auf glasklaren Analysen be-
ruhen. Es ist nicht zu fassen, dass die Menschheit die Folgen
ihres Handelns kennt, eine überwiegende Mehrheit die Fol-
gen der Ignoranz auch anerkennt – und dennoch fast nichts
geschieht.

Dennoch stirbt auch die Hoffnung nicht, der ersehnte
Aufbruch zu einer Umwandlung unserer Lebensweise, damit
auch zukünftige Generationen ein würdiges Leben auf die-
sem Planeten führen können. Ist das eine Illusion? Ist nicht
der Mensch ein ignoranter Egoist, der, auf seinen kurzfristi-
gen Vorteil bedacht, sehenden Auges ins Verderben rennt?
Sind nicht schon immer Torheit, Bequemlichkeit und Gier
die treibenden Kräfte gewesen, die jene notwendig erschei-
nende Transformation scheitern lassen? Darf man nicht ge-
trost die Weltverbesserer und »Gutmenschen« angesichts
ihrer Naivität belächeln? Ist nicht eine ungeschönte Analyse

15

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


realistisch, und sind nicht die Folgen derartigen Handelns
bzw. des Nicht-Handelns evident? Die Frage ist dann nur
noch, ob es fünf vor zwölf oder doch eben eher schon fünf
nach zwölf ist. Dann sei jede Aufregung ohnehin müßig.

Jeder Blick in die Geschichte hat eine Perspektive, und
auch die Analyse des gegenwärtigen Zustands der Mensch-
heit liefert keine eindeutigen Bilder und Ergebnisse. Die
folgenden Überlegungen werden begründen, dass die doku-
mentierte Geschichte der Menschheit keineswegs ein nur ne-
gatives Bild zeigt. Hier gibt es kulturelle Erneuerungen, die
oft von religiösen Impulsen angetrieben wurden, die jener
menschlichen Ignoranz, Gier und Bequemlichkeit durchaus
die Stirn zu bieten vermochten. Hier haben sich Hoffnungen
und Phantasien zur Verbesserung des Lebens in kreative
Transformationen verwandelt, die durchaus neue Gestal-
tungsmöglichkeiten boten, die zuvor undenkbar waren. Dazu
bedurfte und bedarf es einer prinzipiellen Radikalität, das
heißt eines Nachgrabens an den Wurzeln des Problems.
Menschliche Potentiale sind (fast) unerschöpflich, und die
Geschichte ist nie abgeschlossen gewesen, auch heute nicht.
Umwandlung unserer Lebensweise auf der Basis von Solida-
rität mit allen Lebewesen und mit dem Ziel nachhaltiger Ent-
wicklungen ist möglich. Eine Lehre aus der Geschichte be-
sagt, dass nichts abgeschlossen oder vorprogrammiert ist,
sondern kulturelle Erneuerung auch die Denk-, Gefühls-
und Motivationswelten ganzer Gesellschaften verändern
kann, wenn die entsprechenden Umstände gegeben sind, der
Druck zu Entscheidungen stark genug ist und die Chancen
zum Wandel von voraus denkenden, oft visionär geprägten
Menschen aufgegriffen und so in die Tat umgesetzt werden,
dass sie die Massen bewegen. Kreative Potentiale, evolutionä-
rer Druck und die Einsicht in ganz neue Möglichkeiten kön-
nen aufeinander einwirken und Menschen zu Höchstleistun-
gen bewegen, die als Verwirklichungen von Chancen, zur
Gestaltung mit Freude zum Risiko, aber auch dem Wagnis

16

Das Problem

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Scheiterns erlebt werden. Erst im Rückblick kann man
wissen, ob die Erneuerung gelungen ist.

Religiöse Impulse haben die Geschichte verändert, nicht
selten im Sinne von Kampf, Abgrenzung und Entwürdigung
vonMenschen, und nicht nur die Kirchengeschichte, sondern
die Religionsgeschichte insgesamt ist auch ein »Mischmasch
von Irrtum und von Gewalt« (Goethe). Aber nicht nur das.
Denn oft haben religiöse Impulse Gesellschaften auch im
Sinne der Humanität und Stärkung der Würde des Einzelnen
wie unterdrückter Gruppen verändert. Dabei kann das reli-
giöse Paradigma durchaus auch in säkularer Gestalt erschei-
nen. Wenn wir also von religiöser Erneuerung im Sinne
spiritueller Transformation reden, ist dies keineswegs eine
Beschränkung auf religiöse Institutionen im engeren Sinn,
sondern eine Aktivierung von humanen Potentialen, die im
Vertrauen auf eine gute Ordnung in der Wirklichkeit grün-
det. Die religiöse Erneuerung ist damit eine grundlegende
Dimension von kultureller Erneuerung.

Die Analyse des Begriffs der »kulturellen Erneuerung« ist
komplex, und das vor allem aus zwei Gründen. Erstens be-
deutet Transformation unserer Lebensweise und/oder kultu-
relle Erneuerung nicht unter allen Umständen dasselbe: Wo
Menschen unter Hunger leiden und Ungerechtigkeit wütet,
wo das Militär oder marodierende Clans die Bevölkerung ter-
rorisieren und das ohnehin unsicherer Leben noch unsicherer
ist, hat die Sehnsucht der Menschen andere Inhalte als in
reichen Industrieländern, die im Konsum ersticken und unter
Stress und Hektik und einemMangel an sinnerfülltem Leben
leiden – wobei allerdings beide Situationen durchaus mit-
einander zusammenhängen und das ökologische Desaster in
beiden Situationen das Leiden vermehrt; soziale Gerechtig-
keit und ökologische Nachhaltigkeit hängen miteinander zu-
sammen und sind nicht getrennt zu haben. Zweitens haben
sich in modernen Gesellschaften Subsysteme des kulturellen
bzw. ökonomischen Handelns (Realwirtschaft, Finanzwirt-

17

Das Problem

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schaft, Bürokratien, Dienstleistungen, Politik, Recht, Kunst
und Medien, Bildung usw.) ausdifferenziert, die einerseits je
nach eigenen Dynamiken ablaufen, andererseits einander
wechselseitig beeinflussen. Das betrifft raum- und zeitliche
Koordinierungen sowie Kausalverhältnisse in diesen Struk-
turen ebenso wie soziale Hierarchien und Motivationen.

Die Grundsatzfrage der folgenden Überlegungen lautet:
Kann Religion zu einer Kraft für die Transformation unseres
Lebensstils werden, der auf dem Prinzip ökologischer Nach-
haltigkeit beruhen würde? Eine begründete Antwort bedarf
sowohl empirischer Analysen als auch der Debatte über nor-
mative Horizonte, die wiederum der rational verantworteten
Begründungspflicht unterliegt.

1. Was bedeutet kulturelle Erneuerung? Kultur ist die Um-
gestaltung der Lebensbedingungen des Menschen. Dies
betrifft die technischen, organisatorisch-sozialen und psy-
chologisch-motivationalen Dimensionen des Mensch-
seins. Alle drei Ebenen wandeln sich durch die Dynamik
von Kommunikation, also Sprache, Schrift, Repräsenta-
tionen durch Kunst und moderne Medien. Soziale und
politische Institutionen, ökonomische Muster der Produk-
tion, Distribution und Konsumption sind miteinander ver-
knüpft. Alle Bereiche sind produktive Schubkräfte bei
möglichen Veränderungen. In der uns bekannten Ge-
schichte waren es die Religionen, die durch Erzählungen,
normative Begründungen und Rituale sowie kommunika-
tive Symbolisierungen von Wirklichkeit das Sein und das
Sollen des Menschen miteinander verknüpft und legiti-
miert haben, d.h. die Motivationsgeber lagen (und liegen)
wesentlich in der religiösen Grundannahme, dass die Welt
Kosmos und nicht Chaos ist. Ob theistisch oder nicht-
theistisch, ob monotheistisch oder polytheistisch konfigu-
riert, Religionen verbinden »Himmel und Erde«, kos-
mische Gesetze undMenschengesetze, Kollektiv und Indi-

18

Das Problem

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


viduum in einerWeise, dass Einzelschicksale Sinn dadurch
erhalten, dass sie systemisch in ein größeres Ganzes ein-
gebunden werden. Auch das (noch) Unbekannte oder
Fremde wird in diesen Kosmos einbezogen, so bezeichnet
z.B. im Griechischen xenos den Fremden und den Gast
zugleich, und der Fremde kann sich als Gott erweisen. Sol-
che Erzählungen gibt es in ganz unterschiedlichen religiö-
sen Überlieferungen. Die Religionen können und müssen
Teil der Lösung werden, sonst sind und bleiben sie Teil der
Probleme, die durch Machtstreben und unklare kognitive
wie emotionale Bedürftigkeit ausgelöst werden.

2. Die Menschheitsgeschichte ist in eine neue Phase der Glo-
balisierung eingetreten, die auf Grund der wissenschaft-
lich-technischen Revolutionen ökonomisch und politisch
unumkehrbar ist. Die Kulturen sind dieser Dynamik aus-
gesetzt. Sie reagieren sowohl mit kreativen Anpassungen
als auch mit identitätsrhetorischer Verweigerung, die sich
zunehmend in Gewalt artikuliert. Durch die global ver-
netzten Medien ist diese Gewaltdynamik im Bewusstsein
der Menschen gegenwärtig, was Ängste auslöst, die wie-
derum Gewaltpotentiale verstärken. Die Migration nach
Europa wird weiter zunehmen, sie wird interkulturelle
Verwerfungen und Konflikte schüren, wenn nicht ausglei-
chend gegengesteuert wird. Gegenmittel kann die För-
derung wechselseitigen Verstehens sein. Dies geschieht
individuell durch Verstehen des Fremden (kognitive Ar-
beit, die Bezüge herstellt) und durch Gewöhnung, durch
die der psychologisch normale Stress der Unsicherheit ge-
genüber dem Fremden abgebaut wird. Dafür müssen der
Staat, Verbände, Kirchen, Gewerkschaften, Vereine und
andere Körperschaften institutionelle Rahmenbedingun-
gen für Integrationsprozesse schaffen, vor allem für die
Möglichkeiten wechselseitiger Begegnung auf Augen-
höhe. Außerdem muss die Kenntnis vermittelt werden,
dass es bereits weltweit zahlreiche Aktivitäten zur inter-

19

Das Problem

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kulturellen bzw. interreligiösen Kooperation gibt, die
durchaus erfolgreich sind.1 Indem diese positive Seite der
Entwicklung gezielt ins öffentliche Bewusstsein gerückt
wird, können Ängste genommen und Initiativen zur ganz-
heitlich-spirituellen Entwicklung interreligiös initiiert
und gefördert werden. Dies hat eine individuelle Dimen-
sion der Geistesentwicklung des Einzelnen (Spiritualität)
und eine kollektive Dimension der gesellschaftlichen Ver-
änderungen durch neue Nachbarschaft und Friedensstif-
tung zwischen den Religionen (Konnektivität) zur Folge.
Beide Aspekte gleichzeitig zu fördern dient der nachhalti-
gen Entwicklung der Menschheit für eine konstruktive
Zukunftsgestaltung.

3. Vor allem aber geht es um ein systemisches Verstehen der
Kontraste zwischen kultureller Umgestaltung der Welt
durch die Menschheit und ökosphärischer Balance. Öko-
nomie und Ökologie wurden nicht nur theoretisch mit
widersprüchlichen Interessen und Interessengruppen als
Träger derselben assoziiert, sondern das gegenwärtige
Weltwirtschaftssystem und die Nationalökonomie der
meisten Staaten beruhen auf einem ungebremsten quan-
titativen ökonomischen Wachstum, das mit den Parame-
tern des Bruttosozialprodukts gemessen wird. In einem
endlichen System Erde kann es aber kein unendliches
quantitatives Wachstum geben. Dieser Widerspruch zer-
stört Leben. Es muss vor allem analysiert werden, ob die
Anreizsysteme zu gesellschaftlichem Handeln auch in Be-
zug auf die Wirtschaft brauchbar und rational gerechtfer-
tigt sind, wenn sie in größeren systemischen Zusammen-

20

Das Problem

1 Ein herausragendes Beispiel ist die »Earth Charter« der Earth Charter
International Initiative (United Nations University for Peace, San Jose,
Costa Rica), der mehr als 4500 Organisationen weltweit angehören.
Auch hier wird ein »change of mind and heart« (Schlussabschnitt: The
Way Forward) gefordert, wobei aber vor allem Imperative aufgestellt
werden. Jetzt geht es um konkrete Schritte, die applikabel sind.

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hängen gedacht und evaluiert werden. Gegenwärtig sind
ökonomische Akteure dazu gezwungen, den Eigennutz
angesichts der Konkurrenz mit anderen Akteuren zu ma-
ximieren, um nicht vom Markt verdrängt zu werden.
Selbst wenn ein ökologisch-systemischer Lernprozess
stattfindet, vermeiden die meisten Akteure aus dem ge-
nannten Grund die Konsequenzen. Das fällt umso leichter,
als die Folgen ökologischer Zerstörung oft nicht sofort
auftreten und damit zunächst unsichtbar bleiben. Außer-
dem scheint der Nutzen des Beitrags des Einzelnen – im
positiven oder negativen Sinne – so gering zu sein, dass
Gewissensentscheidungen bagatellisiert werden können,
weil das Gewicht des Einzelnen scheinbar vernachlässigt
werden kann. Dass dem nicht so ist, muss rational immer
neu begründet werden durch Aufklärung und das Aufzei-
gen von Möglichkeiten zur kreativen Transformation un-
serer ökonomisch-gesellschaftlichen Systeme wie auch
der Lebensgestaltung des Einzelnen.
Denn dies ist ja der eklatante Widerspruch in (fast) allen
gegenwärtigen Gesellschaften: Die Bevölkerung fordert –
neuerdings durchaus lautstark – Klimaschutz, lehnt aber
entsprechende Folgen für das Handeln ab. Die Folge davon
ist, dass Regierungen verbal den Klimaschutz thematisie-
ren, aber dennoch nichts oder wenig tun, obwohl ein gro-
ßer Teil der Bevölkerung durchaus weiß, dass ein System-
wandel in den Bereichen Verkehr, Energie, Landwirtschaft
(einschließlich der maritimen Wirtschaft), Städteplanung
und Abfall/Recycling unausweichlich ist. Woher rührt
dieser Widerspruch, und lässt er sich auflösen?
Eine These der folgenden Überlegungen lautet, dass der
Widerspruch mehr ist als eine »kognitive Dissonanz«,
denn er wurzelt maßgeblich darin, dass die ökologisch/
ökosophische Wende als Verzicht, Verlust von Lebensviel-
falt und individuellen Entfaltungsmöglichkeiten gedacht
wird, dass also der Handlungsdruck durch eine Rhetorik

21

Das Problem

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Angst erzeugt wird. Das ist nicht nur psychologisch
entmutigend, sondern auch ökonomisch und politisch un-
sinnig: Der Systemwandel in den genannten Bereichen
kann vielmehr einen Schub von Kreativität freisetzen, ei-
nen wirtschaftlichen Aufbruch fördern, einen Gewinn an
Lebensqualität bedeuten und als Herausforderung zum
Abenteuer, zur Verwirklichung von Idealen und Innova-
tionen erlebt werden. Es ist eine Menschheitsaufgabe, die
Lust und Freude machen kann! Die systemischen und ge-
sellschaftlichen Rahmenbedingungen müssen allerdings
durch Politik und Recht geändert und neu ausgehandelt
werden. Dass dies dem Willen der Akteure unterliegt und
politisch prinzipiell möglich ist, wird der nachfolgende
Blick in die Geschichte lehren.

4. Während der dokumentierten Geschichte der Menschheit
ist es wiederholt nicht nur zu politischen Rivalitäten und
Interessenkonflikten gekommen, die blutig ausgetragen
wurden, sondern auch zu ökologischen Katastrophen vor
allem in der Bewirtschaftung der Wasserressourcen, die
teils mit Umbrüchen in der Natur, teils durch mensch-
liches Handeln (Abholzung) verursacht wurden. Kulturen
haben darauf reagiert und Lösungsmodelle entwickelt, die
für uns interessant sein können. Entscheidend dafür
könnten neue »Großerzählungen« (Mythen bzw. Utopien,
grand recit) sein, die Gesellschaften über längere Zeit-
räume hinweg sowohl Kohärenz als auch Identität ge-
geben haben und geben. Genau hier setzt die gesell-
schaftspolitische Relevanz von Religion an, ob man diese
nun explizit als Religion bezeichnet oder nicht. In der Ver-
gangenheit hatten auch universale Theorien oder Mythen
nur lokale Relevanz, doch die heutige Situation ist quali-
tativ anders, weil die gesamte Erde auch von lokalen Ereig-
nissen betroffen ist. Entsprechend müssen die Erzählun-
gen auf Grund rational nachvollziehbarer Einsichten und
interkultureller Kommunikationsmöglichkeiten neu jus-

22

Das Problem

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tiert werden, um den Schub, der aus Religionsdynamiken
entstehen kann, in die nachhaltige Entwicklung der Ge-
sellschaften zu lenken.

5. Aus den Erkenntnissen 1 bis 4 folgt, dass gesellschaftliche
Institutionen, also Staat, Recht und Kultur/Religion, ord-
nungspolitisch in das weltgestaltende Handeln einzelner
Interessengruppen (Wirtschaft, Parteien, Medien usw.)
eingreifen müssen, indem sie verbindliche Rahmenbedin-
gungen setzen und deren Einhaltung überprüfen. Dies
kann durch Regeln, Steuern, Preise, Verdienstanreize usw.
geschehen. Es können und müssen kurzfristige und lang-
fristige Steuerungen unterschieden werden: Kurzfristig
kann durch eine drastische Verteuerung fossiler Energie-
träger der gebotene Druck erzeugt werden, um die Klima-
erwärmung und Artenreduktion zu dämpfen, wobei vor
allem für die ärmeren Bevölkerungsschichten ein staatlich
gesteuerter Ausgleich z.B. bei den Mietpreisen und öf-
fentlichem Verkehr möglich wäre. Langfristig aber geht
es um einen Kulturwandel, der nur multidimensional zu
verstehen ist. Da alle genannten Akteure global handeln,
müssen diese ordnungspolitischen Institutionen global
wirken, d.h. eineWeltpolitik betreiben, die Rahmenbedin-
gungen so setzt, dass die wechselseitige Abhängigkeit der
Subsysteme in Rechnung gestellt wird. Es bedarf mithin
einer international organisierten Industrie-, Finanz-,
Energie- und Klimapolitik, die alles Handeln in den Di-
mensionen des ökonomisch Sinnvollen, des ökologisch
Nachhaltigen und des sozial Verträglichen gestaltet.

Die Lebensbedingungen der heutigen Menschheit erfordern
eine Anpassungsleistung des Homo sapiens, die in der bishe-
rigen Evolution kein Vorbild hat, weil sie einerseits bewusst
gestaltet und andererseits unter hohem Zeitdruck vollzogen
werden muss. Die historische Erfahrung der Kultur- und Re-
ligionsgeschichte der letzten zwei bis drei Jahrtausende zeigt,

23

Das Problem

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dass die (Um)formulierung der ethischen Maximen nicht ge-
nügt, weil sie kaum Wirkung zeigen würde, denn:

»Unsere Notwendigkeit zu entscheiden, reicht weiter, als unsere
Fähigkeit zu erkennen.«

Dieser Satz scheint das Bewusstsein der Postmoderne ein-
drucksvoll zu reflektieren und das Ethik-Dilemma auf den
Punkt zu bringen. Er wird aber schon Immanuel Kant zu-
geschrieben.2 Was sollen wir tun? Diese Frage betrifft nicht
nur die Umwelt- und Bioethik, sie ist ein Menetekel in der
Wirtschaft, der Politik, der Bildung, und natürlich auch der
persönlichen Entscheidungen angesichts der Dominanz von
Gewalt in den Medien, der neu justierten Geschlechterrollen,
der unabsehbaren Folgen von Entwicklung Künstlicher Intel-
ligenz, der Bedrohung durch den Klimawandel wie auch
durch moderne Waffensysteme. Einer Neubewertung der
Rolle der Medien kommt dabei eine zentrale Bedeutung zu,
und dies wird ohne gesellschaftlich kontrollierte Kontrolle
der Medien nicht möglich sein. Die Frage, was wir tun sollen,
scheint schwer beantwortbar aus zwei Gründen, die mit der
Unabgeschlossenheit des Erkennens zu tun haben: Je mehr
wir wissen, desto kürzer wird die Verfallszeit gesicherten
Wissens. Wissenschaft als »moderne Religion« hat uns zu-
tiefst verunsichert, denn das Wesen der Wissenschaft ist ge-
rade nicht, ein für alle Mal gültige Wahrheiten zu produzie-
ren, sondern jeweiliges Wissen zu falsifizieren: Was gestern
galt, ist heute schon überholt. Was ist Zeit, was ist Materie,
was ist Geist, was ist Leben, was ist gut?

Wegen der offensichtlichen Komplexität der Herausforde-
rungen ist auch der Begriff des »Ökologischen« eine Reduk-
tion, die durch die Metapher des »Ökosophischen« ergänzt

24

Das Problem

2 Fundort, Deutung und Geschichte des Zitats haben in der deutschen
Politik selbst eine lange Geschichte, vgl. dazu das Interview mit Bundes-
kanzler a.D. Helmut Schmidt in der FAZ vom November 2015.

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden sollte. Denn Logik sucht berechenbare Zusammen-
hänge und tendiert zur Suche nach Eindeutigkeit und ein-
dimensionaler Kausalität. Eindimensionalität will ein »Ent-
weder – oder« erzwingen; Lebensprozesse entfalten sich aber
vorwiegend im »sowohl – als auch«. Systemisch gesehen be-
stehen die Ursache-Wirkungsketten, aus denen sich die Rea-
lität generiert und regeneriert, in Wechselverhältnissen, die
monokausales Denken als unzureichend demaskieren. So ist
etwa unbestreitbar, dass im individuellen Bereich Kognition,
Emotion und die Prägungen des kulturellen Gedächtnisses
aufs engste zusammenhängen, im kollektiven Bereich sind
die Dimensionen nachhaltigen Handelns einerseits und der
Partizipations- und Verteilungsgerechtigkeit materieller und
nicht-materieller Güter andererseits wechselseitig voneinan-
der abhängig. Die Wechselseitigkeit manifestiert sich in indi-
viduellen Motivationen menschlichen Handelns ebenso wie
in den demographischen Entwicklungen. Die »sophia« als
Hüterin des »oikos«, die Weisheit also als Garant kluger Füh-
rung des individuellen wie kollektiven Lebenshaushalts, und
das ist im weitesten Sinn mit »Governance« gemeint, ist
mehr als eine erbauliche Trösterin, sie könnte sich als not-
wendige Grundbedingung für die Lebens- und Entwicklungs-
fähigkeit von Gesellschaften im globalen interkulturellen wie
technologischen Wandel erweisen. Was aber ist Weisheit?
Weisheit ist Maß in der Praxis durch Wissen. Die entschei-
dende Frage ist, wie das Maß gefunden und als Richtschnur
für das Handeln eingesetzt werden kann.

Wir wissen durch Psychologie, Soziologie, Kognitionswis-
senschaften und Neurobiologie mehr über die Bedingungen
des Erkennens: Was als rationaler Entschluss erscheint, ist
demnach auch aus anderen Quellen gespeist, d.h. Motivatio-
nen sind uns oft selbst verborgen – wie allerdings nicht erst
Freud, sondern bereits Paulus offenlegte –, und der freie Wil-
le ist möglicherweise neurobiologisch von Mechanismen ge-
steuert, die (noch) wenig bekannt sind. Hinzu kommen ver-

25

Das Problem

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deckte Macht- und Gewinninteressen, die uns mehr oder we-
niger bewusst sind, die wir uns selbst und anderen aber ge-
flissentlich verschweigen. Erkenntnis und Interesse, so for-
mulierte Jürgen Habermas bereits 1968, hängen untrennbar
zusammen. Wenn nun – übrigens nicht erst seit der Auf-
klärung, sondern spätestens seit der konfessionellen Plurali-
sierung Europas im 16. Jahrhundert – die einst durch Gott
eindeutig verbürgten Normen ins Wanken geraten, weil
nicht zuletzt als Folge der Globalisierung viele Ansprüche
geltend gemacht werden, deren Widersprüchlichkeit nicht
dadurch aufgelöst werden kann, dass das Eigene als wahr,
das Andere als falsch deklariert und juristisch und militärisch
unterdrückt wird, wenn also Duldungs-Toleranz als die über-
lebensnotwendige Grundhaltung in modernen Gesellschaf-
ten erscheint, pluralisiert sich auch die Basis für einenWerte-
konsens. Die Folge davon war die Trennung von Ethik und
Religion in säkularenBegründungsmodellen vonEthik.Wenn
aber nun die Rationalität ihre Grenzen erkennt, werden nor-
mative Begründungen heikel: Was soll grundsätzlich gelten
und wie kommt ein Ethik-Konsens zustande, wenn es kein
allgemeinverbindliches gesichertes Wissen gibt? Das demo-
kratische Prinzip versagt, denn (zufällig) zustande kommen-
de Mehrheiten sind kein Begründungskriterium. Angst vor
dem Neuen, d.h. das Festhalten am Status quo, ist ebenfalls
keine Lösung, weil sich das Wissen und die Handlungsmög-
lichkeiten des Menschen erweitern. Kompromiss-Gesetze,
die neue Möglichkeiten (wie z.B. die Stammzellenforschung)
an strenge, von Experten überprüfte Auflagen binden, könn-
ten nur dann wirksam sein, wenn ein ethischer Grundkon-
sens über ihre Grundvoraussetzungen bestünde, denn allein
das Strafrecht hält den forschenden Menschen mit Sicherheit
nicht davon ab, aus Neugier, Karrierebewusstsein und Profit-
streben das (noch) Verbotene zu tun. Wenn nicht das juris-
tisch Verbotene auch als moralisch verwerflich gilt, hat das
ethische Argument im Zeitalter des Bewusstseins von der

26

Das Problem

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Relativität des Wissens und des kulturellen Handelns unter
dem internationalen Konkurrenzdruck kaum Chancen.

Es stellt sich die Frage, ob die so diagnostizierte kulturelle
Relativität allein ein Resultat der europäisch-amerikanischen
Mentalitäts- und Sozialgeschichte ist oder ob in anderen Kul-
turen das Dilemma ebenfalls besteht und gegebenenfalls auch
als solches erkannt wird. Der Buddhismus hat sich, ähnlich
wie das Christentum, als religiöser, ethischer, sozialer, ästhe-
tischer Impuls in ganz unterschiedlichen Kulturen behei-
matet, die sehr anderen Wertemustern und Kulturstandards
folgten als seine nordindische Heimatkultur. Die Ethiken der
Buddhisten in China, Japan und Tibet folgen dann auch an-
deren Codes als die Ethik der Buddhisten in Indien oder Sri
Lanka. Heute verschmilzt vieles, erstens weil die Kommuni-
kation zwischen den Kulturen Unterschiede relativiert, zwei-
tens, weil durch die Wissenschaft vom Buddhismus die
indischen Ursprünge auch in China und Japan bekannt wer-
den, drittens weil moderne Probleme, die durch die weltweit
vernetzte Wissenschaft und Wirtschaft hervorgerufen wer-
den, ähnliche Lösungen erzwingen. Oder täuscht die letzte
Annahme? Verlaufen die Ethik-Diskurse in religiös anders
geprägten Ländern anders? Gibt es in islamisch oder buddhis-
tisch geprägten Ländern eine umwelt- und bioethische De-
batte, die spezifische Gesichtspunkte bei der individuellen
wie politischen Beurteilung der ethischen Streitfragen ins
Spiel bringen? Und könnten solche Erwägungen für unsere
eigene Entscheidungsfindung in westlichen Kulturen hilf-
reich sein?

Klima- und Energiefragen, den Debatten um Künstliche
Intelligenz und Kommunikationssysteme (Big Data) sowie
bioethischen Problemen ist gemeinsam, dass sie den Denk-
rahmen traditioneller ethischer Systeme sprengen, weil die
Grenzen des Gegebenen (der Mensch, wie er geschaffen ist)
und der Zeit (Anfang und Ende des Lebens) überschritten
werden. Arten und Individuen unterlagen zu allen Zeiten

27

Das Problem

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Veränderung, aber dass der Mensch bewusst und inten-
tional gesteuert in den evolutiven Selektionsprozess der Evo-
lution des Menschen eingreifen kann, ist neu. Die Frage, wer
der Mensch sei, kann nicht mehr nur ontologisch oder phä-
nomenologisch beantwortet werden, denn der Prozesscharak-
ter seiner Existenz als Handlungssubjekt zeichnet sich in
drastischem Ausmaß ab. Wodurch gesteuert handeln wir?
Wie weit sind wir determiniert, konditioniert und/oder frei?
Die Grenzen des Menschen als Subjekt und Objekt sind er-
kenntnistheoretisch schon immer offen gewesen – das Sub-
jekt selbst kann sich im Selbstbewusstsein zum Objekt ma-
chen und dies wieder subjektiv objektivieren usw. Aber dass
der Mensch nicht nur in Bezug auf sein Bewusstsein, sondern
als biologisches Wesen zum genetisch manipulierbaren Ob-
jekt wird, ist neu. Wenn es Grenzen des Denkbaren gäbe,
könnte sie nur das Denken selbst bestimmen. Aber was ist
ein Denken, das sich selbst denkt und dabei Bewusstsein ver-
ändert?

Bewusstsein ist ein Prozess sich ständig neu erzeugender
Wahrnehmungsmuster, der spontan, vernetzend und kreativ
abläuft, gleichzeitig aber Strukturen erzeugt, die Halt und
Stabilität geben und den weiteren Prozess selbst gestalten.
Die »Plastizität des Gehirns« besonders in den frühen Ent-
wicklungsjahren des Kindes besagt, dass das Bewusstsein im
Gehirn die Formen und Vernetzungen selbst anlegt, nach de-
nen es später arbeitet, wobei die Festlegungen in den ersten
Lebensjahren (etwa auf die Denkformen in der »Mutter-
sprache«) unwiederholbar prägend sind. Das Bewusstsein er-
zeugt sich dabei nach ihm inhärenten Mustern stets neu, ist
lernfähig und in Veränderung begriffen. Es ist damit einer-
seits die ständige Vergegenwärtigung seiner eigenen Ge-
schichte, und zwar sowohl der Geschichte der Gattung als
auch der Individualgeschichte, und andererseits entstehen
durch neue Eindrücke neue Verknüpfungen und Strukturen,
d.h. das Bewusstsein arbeitet kreativ. In diesem doppelten

28

Das Problem

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Prozess der aktiven Vergegenwärtigung bestimmt sich das
Bewusstsein selbst, es prägt sich und bildet sich, formt Bilder
und Begriffe, in denen es sich selbst spiegelt und erkennt, und
zwar in den zwei Formen sprachlicher und bildhafter Gestalt-
muster. Sprache entfaltet sich sequentiell, in der Zeit, sie ist
analytisch. Gestaltwahrnehmende Bilder ermöglichen eher
einen synthetischen Gesamteindruck, der erst sekundär in
Einzelempfindungen und aufeinanderfolgende Wahrneh-
mungen zerlegt wird.

Was folgt daraus für das Handeln?3

29

Das Problem

3 Die folgende Argumentation orientiert sich mit der Begrifflichkeit
ihrer Gliederung an der Rationalität des medizinischen Modells, wie es
der Buddha vorgefunden und aufgenommen hat, um empirisch über-
prüfbar seine Kultur- und Bewusstseinskritik argumentativ zu for-
mulieren und in die menschliche Fortentwicklung heilend einzugreifen:
Diagnose, Möglichkeit zur Therapie, Rahmen der Therapie und thera-
peutische Maßnahmen.

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II Eine Diagnose

Der Widerspruch zwischen der Begrenztheit der Erde und
ihrer Ressourcen einerseits und dem Zwang zu unbegrenz-
tem quantitativem Wachstum andererseits, der dem gegen-
wärtigen Weltwirtschaftssystem inhärent ist, muss zwangs-
läufig zum Kollaps des Systems führen, denn:

1. Der Widerspruch verschärft sich durch das exponentielle
Wachstum hinsichtlich einiger Parameter. Der steigende
Bedarf an Ressourcen durch die demographische Entwick-
lung und die prekäre Situation der unumkehrbaren öko-
logischen Verhältnisse machen die menschliche physische
und kulturelle Zukunft unkalkulierbar. Die demographi-
sche Entwicklung hat viele Ursachen, ist aber nicht (allein)
zurückzuführen auf den Kinderwunsch, der von vielen
Religionen positiv konnotiert ist (»seid fruchtbar und
mehret euch«). Die Erfahrung zeigt, dass in vielen Län-
dern Afrikas, Asiens und Lateinamerikas bei ausreichen-
den sozialen Sicherungssystemen die Geburtenrate sinkt,
weil das Alter ökonomisch und sozial nicht durch eine
große Kinderzahl abgesichert werden muss. Daraus folgt,
dass unbeschadet des grundsätzlichen Wunsches nach
Kindern Paare rational entscheiden, ob sie Kinder haben
wollen oder nicht. Die indische Empfehlung zur Zwei-
Kind-Politik ist z.B. in den Mittelschichten ohne Zwang
durchgesetzt worden; die Zwangssterilisierungen in den
1970er Jahren unter Sanjay Gandhi haben dagegen politi-
sche Unruhen erzeugt und waren letztlich demographisch
erfolglos. Die stabile ökonomische Entwicklung hat dem-
nach zur Verringerung der Geburtenrate wesentlich nach-

31

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


haltiger beigetragen als wie immer gearteter Zwang. Weil
aber aus kultischen und ökonomischen Gründen der
Wunsch nach einem männlichen Nachkommen besteht,
hat dies vermehrte Abtreibungen weiblicher Föten und
auch Infantizide von neugeborenen Mädchen zur Folge
gehabt. Heute allerdings spielt die PID eine größere Rolle,
jedenfalls in den Schichten, die es sich leisten können. In
China ist die Situation insofern anders, als die Ein-Kind-
Politik in wesentlich höherem Maß das Geschlechterver-
hältnis aus der Balance gebracht hat, außerdem wurde dies
mit Zwangsmaßnahmen verbunden. Kurz: In Indien hat
die staatliche Steuerung der demographischen Strukturen
durchaus Wirkung gezeitigt und dabei auch Ressourcen
der Religionen genutzt, insofern anerkannte Gurus und
Religionsführer dieser Politik Unterstützung zuteilwerden
ließen.

2. Es sind Anpassungsleistungen der Systeme zu erbringen.
Die Evolution lehrt, dass das Aussterben des Unangepass-
ten durch Druck auf Populationen geschieht. Anpassung
ist wesentlich eine Frage der Zeit. Viele Arten sind über-
fordert, wenn die Umwelt sich sehr schnell verändert, sei
es durch Klimaveränderungen, Katastrophen und Popula-
tionsverschiebungen. Der Motor heutiger Veränderungen
ist die Technik. Sie hat Auswirkungen nicht nur auf
menschliche Gesellschaften, sondern auf das gesamte
Ökosystem. Technik wird in den meisten Kulturen als
wertneutral empfunden: es kommt darauf an, was man
damit macht. Religionen haben ihre Wertvorstellungen
in Zeiten entwickelt, als die Technik im Vergleich zur heu-
tigen Situation eine geringe Rolle gespielt hat. Gleichwohl
gibt es z.B. bereits im Daoismus technik-kritische Stim-
men, die argumentieren, dass durch Technik das mensch-
liche Leben entfremdet werden kann. Heute kann Tech-
nik-Gläubigkeit zur Verdrängung des notwendigen sozio-
kulturellen Bewusstseinswandels werden – die Verände-

32

Eine Diagnose

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung des menschlichen Verhaltens, von der die Zukunft
abhängt, wird dann aufgeschoben oder vermieden. Reli-
gionen haben aber bisher noch keine adäquaten Technik-
philosophien entwickelt, d.h. normative Strukturen dis-
kutiert, nach denen Gebrauch und Missbrauch von
Technik unterschieden werden könnte. Das ist allenfalls
in der Militär- und Medizintechnik der Fall, nicht aber
bei der Kommunikations- und Verkehrstechnik und auch
nicht hinsichtlich der technisierten Landwirtschaft. Offe-
ne und transparente Debatten sind aber die Voraussetzung
für Akzeptanz. Das, was Religionen im klassischen indivi-
dualethischen Bereich (Sexualethik, Recht und Ethik, Ar-
beitsethik usw.) geleistet haben, bedarf der Erweiterung,
die Religionen haben hier Möglichkeiten, sich zu profilie-
ren und ethisch zu argumentieren auf Grundlage ihrer
unterschiedlichen Bestimmungen des Humanum. So wird
etwa die konfuzianisch geprägte Kultur soziale Hierar-
chien und den damit verbundenen Gehorsam sowie Be-
lange des Kollektivs in den Mittelpunkt rücken, die vom
Christentum geprägten Kulturen hingegen die Freiheits-
rechte des Einzelnen, und pragmatisch wird man immer
wieder um einen Ausgleich beider Aspekte ringen müs-
sen. Produktiver Streit ist sinnvoll und interreligiös ge-
boten, d.h. es bedarf der Entwicklung einer rational basier-
ten Streitkultur.

3. Während die Religionen bisher meist gegeneinander ihre
normativen Ansprüche verteidigt haben, geht es heute um
die Erhaltung unserer gemeinsamen Lebensgrundlagen
auf der Erde. Diese Einsicht kann nur durch gemeinsames
Handeln erwachsen, das sich aus einem religiösen Werte-
konsens speist. Die Verantwortung für den gemeinsamen
Lebensraum ist unteilbar. Das führt zu einer neuen Per-
spektive und damit zu einer neuen Wahrnehmung von
der Aufgabe des Menschen. Tiefenökologie, spirituelle
Praxis und ganzheitliche Anthropologie bekommen dabei

33

Eine Diagnose

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein neues Gewicht für die Kernfrage: Was ist notwendig,
um würdig zu leben?
Es wird eine unabdingbare Aufgabe der Menschheit wer-
den, bei Niedergang des ressourcenabhängigen materiel-
len Wohlstands ein Äquivalent durch immateriellen
Wohlstand bzw. spirituellen Reichtum zu schaffen. Wert-
schöpfung bedarf der Ergänzung durch Schöpfungswert.
Ein Prozess, der mit integralem Bewusstsein gestaltet wer-
den will. Das bedeutet, dass der ökonomistische Egoismus
überwunden wird durch kooperative Lebensformen des
Aufeinander-Bezogenseins.

4. Im Folgenden wird wiederholt für die Ablösung des quan-
titativen Wachstums durch qualitatives Wachstum plä-
diert. Unter qualitativem Wachstum wird objektiv eine
Recyclingwirtschaft verstanden, die den minimalen Res-
sourcenverbrauch als Kriterium des Erfolgs bestimmt,
subjektiv geht es um den Gewinn von Erlebnisqualität
des Menschen durch Intensivierung sinnlicher Aufmerk-
samkeit in jeder Hinsicht, was wiederum spezifische Be-
wusstseinsbildung von Kognition und Emotion (Achtsam-
keit) voraussetzt. Die Entwicklung transformierter
Lebensformen, die eine kulturelle Erneuerung des Den-
kens und der Emotionsgestaltung voraussetzen, ist nicht
als Bürde und Last zu inszenieren, sondern als schöpferi-
sche Freude und Gestaltungskraft, die menschliche Moti-
vationen überhaupt erst erzeugt. Mut zum Wagnis der
gemeinsamen Umgestaltung auf der Grundlage des ratio-
nal Einsichtigen ist die Art und Weise, wie sich Mensch-
sein individuell wie kollektiv bewusst gestaltet.

34

Eine Diagnose

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III Begründung der
Möglichkeit zur Therapie

1. Der Mensch konzipiert Handlungsstrategien auf Grund
impliziter oder expliziter Kosten-Nutzen-Rechnungen,
d.h., er kann in seiner Phantasie Handlungsoptionen
durchspielen, die sowohl aus Elementen rationaler Erwä-
gungen als auch aus nicht-rationalen Erwartungen gestal-
tet werden. Umsetzung von Optionen, d.h. Anpassungen
des Handelns an sich ändernde Gegebenheiten, setzen al-
lerdings den Willen zur Anpassung voraus, der nur dann
stark genug ist, die inhärente Trägheit zu überwinden,
wenn die Analyse dem Einzelnen plausibel erscheint und
die Dringlichkeit des Problems in der Gesellschaft kom-
munizierbar ist. Der Wille des Einzelnen wie die Willens-
bildung in Gruppen werden in der Geschichte immer
durch mediale Inszenierungen geformt, durch Erzählun-
gen, Mythen, Rituale, Ideologien. Ob diese Geschichten
»wahr« sind, ist sekundär, wirksam sind sie in Gesellschaf-
ten, wenn sie geglaubt werden bzw. wenn Menschen sie
glauben wollen. So kommt es zu den »Großerzählungen«
von Progression versus Dekadenz bzw. Fortschritt oder
Verfall in der Geschichte, von Utopien und Hoffnungs-
bzw. Katastrophenszenarien, die politisches Gruppenver-
halten motivieren. Religionen sind historisch alles andere
als Privatsache, denn sie greifen in diese Dynamiken aktiv
ein, ja, sie sind einer der wesentlichen Akteure in diesem
Szenario bis heute, wenngleich sich die institutionellen
Stützen dieser Religionsdynamiken ganz unterschiedlich
darstellen und durchaus auch in einem »säkularen« Ge-
wand erscheinen können. Es ist also die Frage, wie und
mit welchen Mitteln Religion(en) therapeutische Poten-

35

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tiale im hier angestrebten Sinn entwickeln und aktivieren
können.

2. Handlungsstrategien, die Gesellschaften als Ganze moti-
vieren, sind in der Vergangenheit durch Mythen, große
Erzählungen (grand récit) und Gesellschaftsutopien plau-
sibilisiert und transportiert worden. Sie stellen Strategien
für Maßstäbe (Werte) bereit, die handlungsleitend für
Gruppen sein können. Um Klarheit über den Zustand der
Gegenwart zu erhalten, ist es unerlässlich, die Trans-
formation von Religion in der Gegenwart zu beschreiben,
wie sie in industrialisiert-globalisierten Gesellschaften
durch Individualisierung und Pluralisierung eingesetzt
hat – eine Transformation, die häufig als Sinnkrise erlebt
wird, was wiederum Gegenreaktionen (Fundamentalis-
men, Traditionalismen, Konsumfetischismus) hervorruft.
Dabei unterscheidet sich die heutige Situation von Reli-
gionsmodellen der Vergangenheit dadurch, dass es in der
globalisierten medial vernetzten Welt keine gänzlich
voneinander unabhängigen Religionskulturen mehr gibt.
Alles, was religionskulturell und religionsdynamisch
geschieht, hat globale Auswirkungen, isolierte Entwick-
lungen sind nicht mehr möglich. Nun ist die Religions-
geschichte allerdings auch eine Geschichte der inszenier-
ten und oft bewusst gewollten Abgrenzungen voneinan-
der, da auf diese Weise Identität gewonnen und stabilisiert
wird. Dieser Widerspruch bedeutet, dass das klassische
Abgrenzungsmodell in Zukunft nicht mehr funktionieren
kann. Daraus folgt, dass Religionen in der Lage sein müs-
sen, einerseits das Spezifische kultureller Eigenheiten aus-
zudrücken (Patriotismus) und andererseits eine universale
Perspektive zu vermitteln, die wechselseitige Interdepen-
denz erkennen und ausgestalten kann (Globalismus).

3. Handlungsstrategien begründen Weltbilder, und Weltbil-
der begründen Handlungsstrategien. Die Weltbilder
schließen Menschenbilder ein. Es ist zu prüfen, ob und

36

Begründung der Möglichkeit zur Therapie

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wie traditionelle Weltbilder der Religionen erkenntnis-
und handlungsleitend waren in Bezug auf die moderne
Fragestellung einer nachhaltigen ökologisch/ökosophi-
schen Wirtschafts- und Kulturdynamik. Allerdings kann
es für den Imperativ gegenwärtigen ökologischen Han-
delns keine praktikablen Modelle in der Vergangenheit
geben: die Demographie und die damit verbundene Urba-
nisierung, die Industrialisierung und Digitalisierung (ein-
schließlich des Ressourcenverbrauchs) und nicht zuletzt
die technische Hochrüstung, durch die sich die Mensch-
heit in einer kurzen Zeitspanne selbst auslöschen kann,
haben Lebensbedingungen geschaffen, für die es kein Vor-
bild in der Menschheitsgeschichte gibt. Dennoch agiert
auch der heutige Mensch nach kognitiven und emotiona-
len Mustern, sie sich seit Jahrzehntausenden in der Evolu-
tion herausgebildet haben, die zu erkennen und zu ver-
ändern aber genau das ist, was angesichts eben jener
Lebensbedingungen geboten sein könnte. In diesem Sinne
ist die Befragung der Religionsgeschichte, vor allem der je
kulturell spezifischen Strukturen von Erkennen, Entschei-
den und Handeln, nicht nur interessant, sondern notwen-
dig, denn hier könnten Ressourcen für das Umdenken, das
Umfühlen und das Neu-Handeln fruchtbar gemacht wer-
den, die nachhaltig wirksam wären. Der bloße Imperativ
oder Appell an die Vernunft hat hingegen nur eine be-
grenzte Wirkung.

Aus zahlreichen Studien wissen wir, dass Wissen allein nicht
das Handeln des Menschen motiviert und steuert. Vier ent-
scheidende Faktoren können identifiziert werden, die bei der
Neuorientierung des Handelns und damit zur Veränderung
der Lebenspraxis ausschlaggebend sind. Das Engagement
• muss durch Mut und Freude motiviert sein;
• muss Sinn stiften;

37

Begründung der Möglichkeit zur Therapie

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


• muss das Selbstvertrauen und die Bedeutung des Betref-
fenden stärken;

• muss ein größeres Ziel setzen, das über den Horizont des
Individuums hinausgeht.

Diese Elemente zu berücksichtigen, herauszubilden und im
öffentlichen kommunalen wie staatlichen Handeln tragfähig
zu machen, ist der wesentliche Beitrag zur Transformation,
den religiöse Akteure und eine entsprechend zugespitzte Re-
ligionskultur leisten können.

Dabei ist nur eine in sich selbst transformierte Religion in
der Lage, dieser Aufgabe sinnstiftend und gewaltfrei gerecht
zu werden, denn die Religionsgeschichte ist mit unsäglichem
Irrtum und Gewalt belastet. Zwei Faktoren sind es, die eine
transformierte Religion charakterisieren: Sie ist
1. vernunftbasiert und argumentationspflichtig, weil dies

das universale humane Vermögen ist,
2. pluralistisch, weil sie die prinzipielle Begrenztheit des Er-

kennens als religiöse Wahrheit thematisiert, insofern der
Mensch und jede menschliche Kulturleistung in der je-
weiligen raumzeitlich begrenzten Gestalt vom Ganzen
unterschieden, aber nicht getrennt wird.

Eine solche transformierte Religion widersteht vom eigenen
Prinzip her jedem Fundamentalismus und Fanatismus, d.h.
diese Qualifikation wird nicht von außen her (als moralischer
Appell) an die Religion herangetragen, sondern ist ihr in-
härent. Religion in diesem Sinne zu transformieren ist ein
Projekt der Religionsgeschichte selbst und bereits in den Fi-
guren des Sokrates, des Buddha, vielleicht auch Jesu von
Nazareth, in jedem Fall aber der europäischen Aufklärung
vorgezeichnet, wenngleich es in der heutigen Situation inter-
kulturell neu ausformuliert und praktiziert werden muss.

38

Begründung der Möglichkeit zur Therapie

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV Der Rahmen der Therapie

1. Um einen Rahmen für die Transformation zu beschreiben,
werden Aspekte der Weltbilder Europas, Chinas und
Indiens komparativ untersucht, da diese kulturellen Dy-
namiken heute unmittelbar oder unterschwellig wirksam
sind. Für Europa wird insbesondere der Fortschritts-
mythos (einschließlich seiner Implikationen) dargestellt
werden. Dieser allerdings gründet bereits in dem christli-
chen Weltbild eines dynamisch-geschichtlich handelnden
Gottes, der die Weltgeschichte zielorientiert lenkt. Das
Christentum hat diese Denkform mit der ewigen Be-
ständigkeit Gottes verknüpft, der trotz der Wirren in der
Geschichte vertrauenswürdig bleibt, und das Ergebnis war
die Dreifaltigkeit (Trinität) Gottes. Dieses »Markenzei-
chen« europäischer Religionsgeschichte ist das Resultat
der Verbindung von (neu)platonischer griechischer Phi-
losophie und hebräischer Geschichtstheologie. In dem
Symbol der Trinität werden Einheit und Vielfalt, Bewe-
gung und Verlässlichkeit komplementär zusammenge-
dacht, was die Komplementarität als generatives (und
nicht nur beschreibendes) Prinzip einführt. Daraus folgt
die Erkenntnis: Die Welt ist eine Dynamik von Möglich-
keiten, in deren Gestaltung der Mensch verwickelt ist.
Dem Menschen kommt deshalb Verantwortung für sein
eigenes Schicksal wie auch für das Geschick der Welt zu.

2. Für Asien sollen insbesondere die Anthropologien in-
discher und chinesischer Gesellschaften, die historisch
durch den Buddhismus miteinander verbunden sind, der
Analyse unterzogen werden. Zentral zu diskutieren ist das
Prinzip des »Entstehens in wechselseitiger Abhängigkeit«

39

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(pratityasamutpada), das sowohl als logischer Rahmen als
auch als Erfahrungsdimension des Geistes für alle bud-
dhistischen Kulturen fundamental ist. Es ist zu fragen, ob
und wie dieses Prinzip als kulturelle Ressource für gegen-
wärtige Gesellschaften aktiviert werden kann. Zu
unterscheiden sind dabei
• die Raumstruktur (Einheit, Vernetzung),
• die Zeitstruktur (lineares versus zyklisches Denken),

»Verwertungsmodelle« in bestimmten Zeitrhythmen
(langfristig-kurzfristig), die Inszenierung von Zeitver-
hältnissen in Ritualen.

Für mehrere asiatische Kulturen ist der Karma-Gedanke,
also das Prinzip reziproker Kausalität, mehr oder weniger
bestimmend als Handlungsmotiv. Dabei spielt die Rolle
des kausalen Gegenspielers (das Böse) eine motivierende
wie auch hemmende Rolle, die allerdings zeitversetzt
wirkt, weil die Folgen einer Tat nicht unmittelbar (sondern
unter Umständen »in einem nächsten Leben«) aktuell
werden, weshalb in solchem Fall keine Handlungskon-
sequenzen gezogen werden. Aus diesem Grund werden
derartige »zeitversetzte Kausalitäten« im Ritual vergegen-
wärtigt. Dies ist eine motivationspsychologisch interes-
sante Strukturierung von Zeitverzögerung, die für unsere
Frage nach kulturellen Ressourcen für den gesellschaft-
lichen Wandel bedeutsam wird, weil ja auch die Folgen
des jetzigen Handelns (etwa beim Klimawandel) nicht so-
fort spürbar werden, wohl aber durch wissenschaftliche
Abstraktion mitWahrscheinlichkeitsaussagen in den Blick
kommen. Das allerdings führt erst dann zur Motivation,
die Umdenken und neues Handeln stimuliert, wenn diese
Folgen (rituell) bereits vergegenwärtigt werden, wobei die
modernen Gesellschaften mit ihren Medien-Kulturen
ganz eigene und originelle Formen einer solchen »Rituali-
sierung« geschaffen haben und weiter ausbilden können.

40

Der Rahmen der Therapie

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V Mögliche Therapiemodelle

1. Als Hypothese formulieren wir: Die für indische Kulturen
maßgebenden anthropologischen Triebkräfte von Unwis-
senheit, Gier und Hass (im Buddhismus aufs engste mit-
einander verwoben) auf der Grundlage von Angst können
ergänzt werden durch die Erkenntnis, dass auch das
menschliche Streben nach Kreativität bzw. der Gestal-
tungswille des Menschen fundamental für die Evolution
menschlicher Kulturen gewesen ist und bleiben wird, was
sich empirisch (und gut dokumentiert) als ein Leitmotiv
der antiken griechischen Kultur belegen lässt.

2. In Verbindung mit den sozialen Mustern von Kooperation
und Konkurrenz in menschlichen Gesellschaften, die in
Spannung zueinander stehen, ist zu klären, ob und wie
ein detailliert zu beschreibendes qualitatives Wachstum
solchen kulturellen Kräften Rechnung tragen kann, die
inhärente Widersprüche auszugleichen vermögen.

3. In Verknüpfung mit historischen Beispielen ist zu fragen,
ob und wie klassische Kulturen Ressourcen aktivieren, die
ökologisch/ökosophisch zu konkreten Handlungsstrate-
gien geführt haben, und zu prüfen, ob Übersetzungen in
die Gegenwart möglich sind.

4. Die Symbolgestaltung und Gemeinschaftsdynamik der
Religionen muss genutzt werden – ihre Motivationskraft
ist für das Gelingen des kulturellen Wandels unerlässlich.
Religionen sind auch deshalb wichtig für die kulturelle Er-
neuerung, weil sie Institutionen sind, die zeitlich und
räumlich in weiten Horizonten operieren. Wir fassen den
Religionsbegriff allerdings sehr weit und meinen nicht
nur das, was uns heute als »institutionalisierte Religion«

41

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bekannt ist, sondern vielmehr eine grundlegende kultu-
relle Praxis, ohne die Menschheitsgeschichte kaum denk-
bar ist. Dies wird nun erläutert:

1. Was sind Religionen?

1. Religionen sind geistige, soziale und materielle Systeme,
die Gesellschaften Kohärenz verleihen und den Einzelnen
in ein letztgültiges Lebens- und Deutungsmuster der
Wirklichkeit integrieren. Sie beantworten und klären
Grundfragen und Ängste des Menschen und heben ins
Bewusstsein, dass der Mensch mehr ist als das, was er für
seine alltägliche Identität hält. Religion ist in jedem Fall
sozial inszenierte und individuell internalisierte »Kontin-
genzbewältigung«, also konstruktiver Umgang mit der
Zeitlichkeit und dem Leiden des Menschen durch Sinn-
angebote, die Raum und Zeit durch Verweis auf eine
transzendente Dimension je unterschiedlich strukturie-
ren. Dabei spielen emotionale wie kognitive Elemente in
wechselseitiger Abhängigkeit eine entscheidende Rolle.
Diese Kontingenzbewältigung wird besonders dringlich
in gesellschaftlichen Umbrüchen, die Unsicherheit erzeu-
gen. Kurz gesagt, Religion ist die Suche nach certitudo
unter Bedingungen der insecuritas, nach Gewissheit also
unter den Bedingungen des ungewissen Lebens.
Religionen sind als kultische, emotionale und intellektuel-
le Selbstvergewisserung in allen menschlichen Kulturen
spezifisch ausgeprägt. In der Geschichte der letzten vier-
tausend Jahre haben Religionen regionale Identitäten ge-
schaffen beziehungsweise solche legitimiert.

2. Zuerst die wissenschaftlich-technische, dann die wirt-
schaftliche und nun auch die mediale Globalisierung ver-
ändern traditionelle Muster der Herausbildung von Iden-
titäten durch Religion. Religionen beeinflussen heute

42

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einander wie nie zuvor und verlieren dabei sowohl auf der
Ebene der Bindungskraft beim Einzelnen wie auch in
Gruppen und institutionell ihre exklusive und abgrenzend
identitätsstiftende Funktion, besonders bei den von der
Globalisierung stark betroffenen Mittelschichten. Welt-
weit kommt es zu so genannten »Patchworkidentitäten«.
Die daraus folgenden Wertemuster sind keineswegs kon-
turlos, sondern bilden neueWertehierarchien. Sie erschei-
nen aber je nach kultureller Situation verschieden.

3. Religionen haben auch im 21. Jahrhundert in Europa noch
Einfluss, weltweit ohnehin. Der staatstragende Atheismus
der kommunistischen Länder hatte die Religionen durch
totalitäre Ideologien nur zeitweilig verdrängt, was in Chi-
na bis heute der Fall ist, allerdings in neuen Mischungen
mit klassischen, als nationales Erbe deklarierten Reli-
gionsinhalten. In modernen kapitalistischen Industrie-
gesellschaften vor allem Europas wurden die monolithi-
schen religiösen Institutionen durch Pluralisierung der
Religionen abgelöst. In anderen Teilen der Welt blieben
Religionen traditionelle Identitätsgeber oder fanden diese
Rolle in neuer Form, wie besonders in Russland, der ara-
bischen Welt und Afrika, politisch orchestriert auch in In-
dien, und zwar in einer Form der Abgrenzung zur west-
lichen technologischen und politischen Dominanz. Das ist
ein wesentlicher Aspekt der heutigen Auseinandersetzung
zwischen vielen arabischen Staaten und Europa.

4. Nach dem Zusammenbruch der im 19. Jahrhundert gene-
rierten politischen Gesellschaftsutopien, also vor allem
dem innerweltlichen Fortschrittsglauben, demMarxismus
und dem Faschismus, entsteht heute eine neue Suche nach
Sinn, nach Werten, die unter den Bedingungen pluralisti-
scher Gesellschaften nur als Sinnpluralität erscheinen
kann. Der damit verbundene »Zwang zur Wahl« (Peter L.
Berger) erzeugt neue Unsicherheit (insecuritas) und kon-
terkariert damit das certitudo-Bedürfnis. Das ist einer der

43

Was sind Religionen?

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


inneren Gründe für Fundamentalismen, die diesen Sach-
verhalt zu verdrängen suchen. Um die Verdrängung auf-
rechterhalten zu können, entsteht ein Sog zur Fanatisie-
rung, der, wenn er politisch instrumentalisiert wird, durch
geschürten Fanatismus verstärkt wird.

1.1 Historische Dimensionen

Das, was wir als unterschiedlichen Weltkulturen oder Welt-
religionen bezeichnen, ist eine relativ junge Entwicklung in
der Menschheitsgeschichte. Religionen haben sich in den
letzten Jahrtausenden in geographischen und politisch kultu-
rellen spezifischen Kontexten entwickelt. Hinsichtlich der
dokumentierten Geschichte der letzten drei bis maximal vier
Jahrtausende können vier Modelle unterschieden werden, die
aber auch untereinander überlappende Epochen markieren,
die also auch gleichzeitig wirksam sind:
1. Die Isolation
2. Die Konfrontation
3. Die Toleranz oder Koexistenz
4. Die Kooperation oder Proexistenz.

Unter Isolation verstehen wir die getrennte Entwicklung der
allmählich sesshaft werdenden Völker im 3. und 2. Jahrtau-
send v.Chr. entlang der großen Flüsse Nil, Euphrat und Tig-
ris, Indus und Ganges sowie am Gelben Fluss. In dem Maße,
wie diese Stadtstaaten zu territorialen Größen wuchsen, auf
andere Kulturen ausgriffen und Imperien bildeten, wie z.B.
Griechenland oder Persien oder Rom, das China der Han oder
das Indien der Maurya, gerieten die Kulturen in Dominanz-
konflikte und Konfrontation, die auch die Religionen be-
trafen. Die Götter der Besiegten wurden entweder in das
überlegene himmlische Imperium eingegliedert oder ausge-
grenzt. Selten kam es wie unter Ashoka im Indien des 3. Jahr-

44

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hunderts v.Chr. oder teilweise in der »Pax Romana« zur Dul-
dung (Toleranz) der anderen Götter. Das Modell bzw. die
Epoche der Toleranz, die dritte Epoche also, hat in unter-
schiedlichen Kulturen verschiedene Wurzeln und Gestalten
angenommen. Seit dem 19. Jahrhundert, genauer seit dem
Weltparlament der Religionen 1893 in Chicago, das nicht zu-
fälligerweise am Rande der damaligen Weltausstellung statt-
fand, also mit einem ersten Schub von Globalisierung in der
Ökonomie verbunden ist, wuchs der Mut und der Ruf nach
Zusammenarbeit in produktivem Sinne, also nicht nur nach
Toleranz, sondern Kooperation der Religionen. Dies verstärk-
te sich noch einmal nach den verheerenden Weltkriegen und
dem Zusammenbruch des Kolonialismus nach 1945, wobei es
zunächst zu einer Kooperation der Religionen angesichts der
Gewalt kam, die in den Weltkriegen von Europa ausging,
dann auch als Kooperation und Proexistenz der Religionen
gegen den aufkommenden Kommunismus und den kon-
sumeristischen Materialismus, und heute angesichts der
Gefahr eines neuen Weltkrieges oder der ökologischen Kata-
strophe.

Es ist zu bedenken, dass damit nur eine kurze Spanne der
Menschheitsgeschichte im Blick ist. Zehntausende von Jah-
ren, ja Hunderttausende kennen wir so gut wie nicht. Selbst
wenn wir die Malereien der jungpaläolithischen Höhlen von
Lascaux zu deuten versuchen, kommen wir über Vermutun-
gen nicht hinaus, d.h. die Religionen, wie wir sie kennen,
sind historisch mit der Bildung von Stadtstaaten entstanden.
Es ist durchaus möglich, dass die gegenwärtige Globalisie-
rung und dramatische Veränderung der Welt auch die Reli-
gionskulturen grundlegend verändern wird, denn auch Reli-
gionen sind historische Gebilde, die entstehen, sich ver-
ändern und auch wieder verschwinden können.

45

Was sind Religionen?

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2 Gegenwartsdiagnostik

Vielerorts wird ein Verlust von Werten, von Ressourcen,
auch von Identität beklagt. Als Gegenmittel werden sowohl
Besitzstandswahrung als auch gezielte Aufbrüche in ein neu-
es Zeitalter propagiert, und diese Ambivalenz lässt sich auch
in den Religionen beobachten. Keineswegs nur im Christen-
tum stehen insbesondere die Institutionen auf dem Prüfstand
der Kritik. Die Beschwörung von »Wahrung der Identität« ist
dann nicht selten eine Maske für institutionelle (konfessio-
nelle, religiöse, parteipolitische) Selbstbehauptung und Un-
fähigkeit zur Reform. Es gibt also einerseits eine globalisierte
Krise der religiösen Institutionen und andererseits einen
Boom von Religiosität, der ebenfalls global vernetzt ist.

Zunächst eine Ausgangsthese: Das, was als Krise er-
scheint, ist zutiefst auch eine Krise der Sprache. Diese hängt
wesentlich mit Traditionsumbrüchen und mit Veränderun-
gen in Wirkung und Gebrauch von Medien zusammen. Gro-
ße Mengen von Informationen stehen zur Verfügung und
werden flüchtig registriert, kaum aber kontextuell und his-
torisch verstanden. Verstehen vollzieht sich in Sprache. Spra-
chen werden durch Traditionen übermittelt. Menschen wer-
den in eine bestimmte Sprache hineingeboren, und diese
Sprache ist nicht universal. Sie ist wie ein Fenster, durch das
wir auf die Wirklichkeit blicken, je nachdem durch welches
Fenster man blickt, ist die Wahrnehmung verändert. Sprache
bildet also nicht nur ab, sondern schafft das, was alsWirklich-
keit erscheint. Daraus folgt: Verstehen setzt voraus, dass das
Besondere von Sprachen und die historische Bedingtheit von
Begriffen erfasst werden. Sprachen wandeln sich. Was »Zeit«
oder »Freiheit« oder »Glück« oder »Wohlstand« bedeutet,
war im 1. Jahrhundert anders als im 16. oder 20., selbst wenn
wir eine einzige Sprachentwicklung (sagen wir die deutsche)
zugrunde legen – die historischen, sozialen, ökonomischen
und kulturellen Prozesse sind so komplex, dass diese Ent-

46

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wicklungsgeschichte immer nur partiell und – wiederum
durch das jeweilige »Fenster« der Wahrnehmung bedingt –
vorbeurteilt beschrieben werden kann. Begriffe lassen sich
nicht ohne weiteres ineinander übersetzen, schon gleich gar
nicht im poetischen und mytho-poetischen Sprachduktus des
Religiösen, denn jedes Wort hat einen Kontext, der gewach-
sen ist. Ein Sprachbegriff ist und bleibt mit sich nicht iden-
tisch, denn jeder Begriff ist entstanden aus verschiedenen
Wurzeln, und der nachfolgende Wachstumsprozess hat kein
Ende.

Kultur und Religion sind synthetisch. So gibt es nicht die
eine christliche oder hinduistische oder buddhistische Vor-
stellung von Gott, Welt und Erlösung, sondern immer neue
Versuche des Verstehens, des Aneignens, der kreativen
Neuinterpretation. Dies geschieht nicht in subjektiver Will-
kür, sondern in intersubjektiver Kommunikation nach Spiel-
regeln, die durch die Tradition vermittelt und mehr oder we-
niger allgemein anerkannt werden. Identität ist im Werden,
sich wandelnd. Daraus folgt die These: Tradition ist lebendig,
indem sie sich verändert, und nur so kann sie ihrem Ur-
sprungsimpuls treu bleiben. Das Christentum, den Hinduis-
mus, den Buddhismus gibt es folglich nicht, sondern Men-
schen und Gruppen, die auf demHintergrund einer bestimm-
ten Sprach- und Symboltradition ihr Leben verstehen und
gestalten möchten, wobei Gruppeninteressen und soziale
Selbstbehauptung eine wesentliche Rolle spielen. Darum sind
Religionen in sich vielgestaltig und umfassen oft mehrere
»Typen« von Religion in einem einzigen Traditionsstrang.
Was dazu gehört und was nicht, wird in Kommunikations-
prozessen von Gruppen stets neu »ausgehandelt«. Auch hier
ist Identität fragil, durchlässig, nie abgeschlossen. Dazu seien
vier Aspekte unterschieden:

47

Was sind Religionen?

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Spiritualität
Religionen legitimieren Grundmuster von Gesellschaften
durch den Bezug auf eine unbegründbare Wirklichkeit
(Gott), die Voraussetzung für den normativen und wohl auch
operativen Konsens von Gesellschaften ist. Dieser Bezug ist
historisch veränderlich, aber ohne ihn – sei er nun explizit
»religiös« oder nicht – ist gesellschaftliche Kohärenz bezie-
hungsweise Identität nicht denkbar. Religiöse Sozialisations-
prozesse, Kultformen, theologische Systeme usw. können
sehr verschieden voneinander sein, und oft fallen Ähnlich-
keiten nur dann ins Auge, wenn man von der konkreten Ge-
schichte abstrahiert. Denn verschiedene Religionen geben
nicht unterschiedliche Antworten auf ein- und dieselbe Fra-
ge, sondern sie stellen die Fragen verschieden, und dement-
sprechend sind die Antworten unterschiedlich.

Um welche Fragen geht es? Eben darüber gibt es keinen
Konsens (mehr). Geht es um die Frage nach dem Sinn des
Lebens, nach Bedeutung der divergierenden Einzelereignisse
des Lebens, die doch irgendwie einen Zusammenhang er-
geben müssten? Oder geht es eher nicht um die Frage nach
dem Sinn des Lebens, denn dies ist eine intellektuelle und
sekundäre Frage, sondern darum, wie Menschen eine Erfah-
rung authentischen Lebens machen können? Das aber ist der
Bereich der Spiritualität, der von Religion unterschieden
werden muss, wenngleich beide historisch miteinander zu-
sammenhängen: Spiritualität ist die bewusste Formung des
Bewusstseins durch sich selbst, sie ist die schöpferische Ent-
deckung der noch unentdeckten Möglichkeiten, die im
menschlichen Bewusstsein liegen, vor allem der Möglich-
keiten zu einer transtemporalen und alles umfassenden Ein-
heitserfahrung. In dieser Erfahrung wird der Gegensatz von
Subjekt und Objekt, von Mensch und Welt, von Mensch und
Gott überwunden in einer Erfahrung der Einheit der Wirk-
lichkeit. Dies ist ein transformatives Erlebnis, wie wir aus der
Geschichte der Spiritualität in allen Religionen wissen. Sol-

48

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


che Transformationen sind heute notwendig, um den sozio-
kulturellen Bewusstseinswandel anthropologisch zu ermögli-
chen. Spiritualität wurde allerdings in der Geschichte bisher
(meistens) von religiösen Ritualen und Glaubensformen ge-
stützt und plausibilisiert, gerade auch dann, wenn spiritueller
Aufbruch erstarrte religiöse Dogmen und Institutionen hin-
weggefegt hat. Gewiss, Spiritualität wurde in der Geschichte
meist auf dem Hintergrund und in den Deutungsmustern
von Religion gelebt und erlebt, das war aber keineswegs
immer der Fall: In der Spätantike etwa waren die Erzählun-
gen und Rituale der Religion für viele Intellektuelle obsolet
geworden, z.B. in der Stoa bis hin zu Boethius: hier wurde die
philosophische Ethik zum spirituellen Feld, die consolatio
(Tröstung) der Philosophie erwies sich in der stoischen Ethik
als die spirituelle Praxis. Spiritualität kann auch heute in
Distanz zur Religion praktiziert werden, wie die Achtsam-
keits- und Meditations-Bewegungen in Europa und Amerika
zeigen. Es geht dann meistens um »authentisches Leben«,
weniger um wie auch immer vorgestellte »Gotteserfahrung«.

Doch was ist authentisch, und woran misst man dies? An
Werten, die in Traditionen überliefert werden. Solche Werte
wandeln sich, aber jede menschliche Gemeinschaft bezie-
hungsweise Gesellschaft sucht nach Grundwerten, nein sie
basiert schon vor jeder Frage auf Grundlagen, die eine geord-
nete Weltsicht und damit eine sinnvolle Frage überhaupt erst
ermöglichen. Ohne einen Grundrahmen von Orientierung –
sei dieser bewusst oder nicht – ist Erkennen nicht möglich.
Wo es kein Erkennen gäbe, wäre auch das Wählen nicht mög-
lich, das heißt, der Mensch könnte keine Entscheidungen
treffen. Daraus folgt: Die Pluralität der Werte ist immer re-
lativ zu einer grundlegenden Basis, auf der die Werteplurali-
tät überhaupt erst als Wert erkennbar ist. Absolute Relativi-
tät ist ein hölzernes Eisen. Das hat Konsequenzen für die
Wahrnehmung dessen, was man zunächst als das »Andere«
oder »Fremde« oder »Neue« erfährt, das allerdings unver-

49

Was sind Religionen?

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


meidlich nicht völlig anders sein kann, weil es sonst gar nicht
wahrnehmbar wäre. Das Eigene und das Andere sind keine
abgeschlossenen Gebilde, die man von außen betrachten
könnte, sondern beide Größen entstehen in der Begegnung,
in der Kommunikation von Verschiedenen, die in der Bestim-
mung des Eigenen und Anderen zwei Seiten eines einzigen
Kommunikationsgeschehens abstrahieren. Das Andere ist die
Rückseite des Eigenen.

Wahrhaftigkeit
Die genannten kulturellen Dynamiken lassen sich auch im
Rückblick auf die Religionsgeschichte erkennen. Jede Reli-
gion ist Komposition. Religions-Kompositionen bestehen
aus unzähligen Einzel- und Leitmotiven, die ein Geflecht bil-
den, indem sie miteinander in Beziehung getreten sind und
treten. Was also ist original an einer »Religion«, was ist ihre
Identität? Eine Analogie aus dem Bereich der Musik kann
vielleicht hilfreich sein: Der fortwährende Austausch nach
der Struktur einer unverwechselbaren »Grund-Melodie«.
Selbst die gewagteste Modulation (vielleicht gar in einer
Parallele?), auch der Kontrapunkt, ist auf die Grundmelodie
bezogen. Auch das Kontrastthema. Ist das nur eine erbauliche
oder vage Metapher? Vielleicht, aber präzise lässt sich das
Problem nicht fassen, weil wir es in der Gestaltung von Reli-
gionen wie in der musikalischen Figuration mit kreativen
Prozessen zu tun haben, die prinzipiell nicht vorhersehbar
sind, ob nun der Weltgeist als Autor vermutet wird (Hegel)
oder die Spezies Mensch als kulturgeschichtliches Wesen in
einer creatio continua zu sich selbst kommt (moderner Kon-
struktivismus).

Was folgt daraus für die Religionskultur des Christentums
auf der Suche nach religiöser Identität in multireligiösen Ge-
sellschaften? Zunächst dies: Der Geist des Christlichen er-
zeugt eine religiöse Haltung der Offenheit, sprich: der »Frei-
heit eines Christenmenschen« (Luther). Diese Offenheit ist

50

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aber nur durchzuhalten in einer Ausrichtung, die mit der Tu-
gend der Wahrhaftigkeit angemessen zu beschreiben ist.
Wahrhaftigkeit kann nicht abstrakt bleiben, sie hat Gestalt.
In christlicher Sprache: Wenn der Logos inkarniert wird, hat
geistige Wahrhaftigkeit den Segen des Himmels. Das trinita-
rische Werden in Gott und die Inkarnation als Sohn prä-
figurieren partnerschaftliches Sein, mithin die dialogische
Existenz des Christen. Wenn der Raum dieser Inkarnation
dann noch als das »Eigentum« der unaussprechlichen Wahr-
heit selbst verstanden wird (»Er kam in sein Eigentum«, Joh
1,11), kann es zwar Widersprüchliches und Widerständiges,
nicht aber prinzipiell Fremdes geben. Der Logos »schmeckt«
sich selbst in allen Dingen, um ein Wort Meister Eckharts
abzuwandeln. Das ist eine Erkenntnis, die Pluralität gleich-
sam sakramentalisiert.

Kreative Integration
Die Einheit der »Welt in Gott« (Karl Rahner) ist eine theo-
logische Selbstverständlichkeit, die sich aus der oben erwähn-
ten Trinitätslehre des Christentums ergibt. Aber die Haltung,
die daraus resultiert, ist nicht selbstverständlich. Sie reibt
sich an dem individuellen Interesse eines psychisch stabilen
Identitätsrasters und an dem institutionellen Interesse einer
verrechtlichten »Ruhe an der Front«. Aber es ist die kreative
Integration, nicht die stabilisierende Abgrenzung, aus der
sich die Dynamik des Christlichen speist. Jesus von Nazareth
hatte andere Prioritäten als das – menschlich ganz normale –
Interesse am status quo. Sein Reich war nicht von dieser
Identität.

Auch in späteren Jahrhunderten heißt es: Ecclesia semper
reformanda – ein anstrengendes Programm, das ohne Ver-
unsicherung, ohne Risiko und Unruhe in der Suche nach
den Kriterien nicht denkbar ist. Denn Integration oder Assi-
milation kann ohne Dissimilation nicht gelingen. Der kultu-
rell handelnde Mensch findet seine Würde als Subjekt dieser

51

Was sind Religionen?

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unterscheidung nicht, wenn er sich in den Strudeln der Zeit-
läufte trudeln lässt, sondern wenn er gemäß eigener Einsicht
und Verantwortung handelt. Diese Freiheit ist die christliche
Identität. Daraus rechtfertigen sich nicht Überlegenheits-
gefühle, wohl aber der Mut zur Freiheit durch Öffnung für
den Geist, aus der gelassene Freude kommt. Denn das Krea-
tive oder die spielende Weisheit ist die Schwester der Freude.
Nicht der erhobene Zeigefinger ist der Gestus des Christus
und damit des Christen, sondern die geöffneten Arme, auch
für die Identitäts-Beladenen und von Sorgen Gequälten.

Allerdings pflegen sich Identitäten und Abgrenzungs-
bedürfnisse durch Sprachgebräuche und Kommunikations-
rituale zu stabilisieren, die »Erkennbarkeit«, das »eigene Pro-
fil« bzw. das »Unverwechselbare« zu spiegeln scheinen. Das
aber ist Fiktion, denn jede Sprache ist immer nur ein Fenster
auf die Wirklichkeit, wie wir bereits bemerkt hatten. Wo
mehrere Menschen durch verschiedene Fenster blicken und
einander aus unterschiedlichen Häusern religiöse Erfahrun-
gen zurufen wollen, entsteht ein heilloses Sprach-Chaos. Das
Ohr muss geschult werden, damit es hören lernt. Dies kann
man, muss es aber nicht, Meditation nennen: aufmerksam
sein und hinter den eigenen Worten wie hinter den Worten
des anderen die verborgenen Mitteilungsmuster hören, vor
allem aber die eigenen Projektionen als solche erkennen.

Identitätsbildung
Traditionell relativ stabile Religionsräume haben sich fast
überall ausdifferenziert, zumindest in den Industrieländern.
Innen- und Außenperspektive von Religionen verknüpfen
sich in immer komplexeren Strukturen miteinander. Diese
komplexe Unübersichtlichkeit macht Angst, wenn die Wir-
kungsweisen nicht durchschaut werden. Weil Religionen
nach wie vor und weltweit eher zunehmend ein Faktor der
Identitätsbildung von Individuen und Gruppen sind, müssen
die Muster und Spielregeln der Begegnung mit dem Anderen

52

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(in der sich das Eigene neu prägt) transparent gemacht
werden. Und zwar durch Bildung, denn nur Verstehen kann
lehren, dass Identitäten flexibel sind.

Die Pluralisierung im Religions- und Wertegespräch muss
keineswegs zu Identitätsverlust führen, sondern wirdWachs-
tums- beziehungsweise Reifungsprozesse auslösen, die das
Bestehende verändern werden, wenn Individuen und Grup-
pen dabei bewusst aktiv sein können und Integrität erleben.
Dann löst Differenz kreative Freude aus, und die Freude des
Kreativen drückt sich aus in Differenz! Dies erlebt jeder Ent-
decker! Allerdings ist der Umgang mit Differenz anstren-
gend, und jeder Wachstumsprozess setzt Wurzeln voraus.
Diese präsentieren sich individual- wie gruppenpsycho-
logisch in der Gestalt von Kindheitsmustern bzw. der Erzäh-
lung von Geschichte(n), die Identität stiften. Wachstum in
Freiheit setzt die behutsame Pflege solcher Wurzeln voraus.
Dieses Gesetz der psychischen Integrität ist gültig auch für
soziale und hier ganz besonders religiöse Identitätsprozesse.

2. Die europäische Erfahrung

Wir beginnen mit Europa, obwohl dies nach zeitlich-histori-
scher Einordnung keineswegs gerechtfertigt erscheint, denn
Europa ist bei weitem nicht der älteste Kulturraum, zumin-
dest China und Indien wären hier an erster Stelle zu nennen.
Doch gibt es zwei Gründe, die diesen Beginn rechtfertigen:
Erstens sehen wir das Andere oder den Anderen im Licht
der eigenen Erkenntnisbedingungen, also durch eine Per-
spektive, die uns selbst meist gar nicht bewusst ist. Wir kön-
nen zwar methodisch versuchen, diese Voreingenommenheit
so weit wie möglich auszuschalten, aber dennoch gibt es in
der Welt der Geschichte keinen übergeordneten Standort –
wir sind Teil dessen, was wir beschreiben, und der Vorgang
des Beschreibens bzw. Erkennens ist selbst ein Aspekt des zu

53

Die europäische Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erkennenden. So ist es sinnvoll, die Muster der eigenen Ge-
schichtsmythologie zuerst zu durchschauen. Zweitens hat die
Dynamik der europäischen Kultur die gesamte Welt erfasst,
indem die wissenschaftlich-technische und die ökonomische
Entwicklung alle Lebensbereiche auf dem gesamten Globus
fundamental prägen und verändern. Diese Veränderungs-
dynamik ist Teil des Problems der Zerstörung von Ökosyste-
men und der Vielfalt humaner Lebenswelten; sie hat zwar in
Europa und Amerika ihre Ursprünge, ist aber längst Teil der
Antriebsmechanismen aller anderen Weltkulturen und wird
in diesen mit nicht weniger Vehemenz vorangetrieben als in
den Ursprungsländern der industriellen Revolutionen. Im
Gegenteil, oft kommt die Kritik an der entfesselten ökonomi-
schen Wachstumsdynamik aus Europa und Amerika, wäh-
rend die ungebremste Zerstörung nicht selten kritiklos in
Indien oder China vorangetrieben wird, auch wenn sich – in
beiden Kulturen – Gegenkräfte regen, sind diese oft auch von
europäischen Vorbildern her motiviert, seltener von indi-
genen kulturellen Werten. Dass sich das ändern könnte und
sollte, ist ein Aspekt der folgenden Überlegungen.

Europa selbst ist vielgestaltig, die Unterscheidung grie-
chischer und hebräischer Wurzeln ist nur eine sehr grobe
Einteilung. Auch Ägypten, Mesopotamien und Persien sind
Kulturen, die zur Entstehung der spezifisch europäischen
Entwicklung maßgeblich beigetragen haben. Bis zum
12. Jahrhundert, also dem Beginn der Stadtentwicklung und
vernetzter Infrastrukturen der Transportwege, des ökonomi-
schen Austauschs und entsprechender sozialer Veränderun-
gen, ist von einer europäischen Wachstumsdynamik noch
nichts zu spüren. Die Zeit vom 1. bis zum 11. Jahrhundert
n.Chr. ist eine »langsame« Zeit gewesen, der es zwar an
Dramatik nicht fehlte, die aber diese Dramatik im Rahmen
bekannter Kulturmuster entfaltete: der Untergang des Rö-
mischen Reiches, die Völkerwanderungen, die Etablierung
neuer/alter feudaler Ordnungs- und Herrschaftsformen bei

54

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer sich nur geringfügig verändernden demographischen
Situation. Die christliche Heilserwartung war wesentlich auf
das Jenseits ausgerichtet, sie gab kaum Impulse für die Ver-
änderung des Diesseits.

Das änderte sich ab etwa 1200. Bereits die Mönchsorden
hatten weite Territorien erschlossen und verkehrsmäßige wie
wirtschaftliche Infrastrukturen geschaffen, die ganz Europa
miteinander in Verbindung brachten. Jetzt kommt es zur
Rodung und Bewirtschaftung weiter Landstriche, Europa
wird allmählich ein zusammenhängender Verkehrs- und
Handelsraum. Der Abbau von Bodenschätzen, besonders der
Silberbergbau, dynamisiert die wirtschaftliche und kulturelle
Entwicklung, die auch einen neuen Schub zur Gründung und
Vergrößerung von Städten bewirkt. Neue Strukturen zur Or-
ganisation und Verwaltung entstehen. Dieser Prozess ist viel-
fach beschrieben und kontrovers diskutiert worden. Auch
wenn Akzente und Gewichtungen unterschiedlich gesetzt
werden – hier beginnt, was man später die Entwicklung zum
Fortschritt nennen sollte. »Fortschritt« wird zumMarkenzei-
chen einer Kultur, die sich über Jahrhunderte auf diese Weise
organisieren und legitimieren wird. Seit dem 18. Jahrhundert
wird der »Glaube an den Fortschritt« zum Motor wissen-
schaftlicher, technischer, industrieller und sozio-kultureller
Entwicklung und übernimmt damit die Funktion von Reli-
gion(en).

2.1 Ausgangsthesen zum Begriff des Fortschritts

1. Der Begriff des Fortschritts in Wissenschaft und Technik
ist zwar gekoppelt an, aber nicht identisch mit dem sozial
und politisch wirksamen Fortschrittsbewusstsein und sei-
nem Pathos, das seit der Aufklärung und verstärkt im
19. Jahrhundert in Frankreich, den USA, England, ver-
zögert auch in Deutschland, wirksam war und jeweils

55

Die europäische Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht unangefochten, aber politisch bestimmend, die Ex-
pansion der europäisch-amerikanischen Zivilisation bis
zum 1. Weltkrieg ideologisch getragen hat.

2. Das Fortschrittsbewusstsein war von Anfang an sozial
ausdifferenziert und blieb zunächst auf das Bürgertum be-
schränkt. Es ist also mit dem Aufstieg einer sozialen
Schicht verbunden und besonders in Deutschland nicht
charakteristisch für die gesamte Kultur: der Adel, die
Bauern, der Klerus und ein pietistisch geprägtes kleinbür-
gerliches Milieu wurden davon anders betroffen als die
Schichten und Klassen, die die Erste industrielle Revolu-
tion trugen. Literatur, Musik und die romantischen Kul-
turphilosophien standen dem Fortschrittspathos zwie-
spältig bis distanziert, zuweilen mit offener Antipathie
gegenüber.

3. Als Kolonialmächte rechtfertigten Europäer und Ame-
rikaner ihren Herrschaftsanspruch mit der zivilisatori-
schen »Überlegenheit des Christentums« bzw. der »west-
lichen Kultur« und zwangen diese Perspektive durch den
Aufbau von Schulsystemen und die Dominanz in Werte-
debatten den Ober- und oberenMittelschichten in den Ko-
lonialländern auf. Als Gegenreaktion maßen die Sprecher
anderer Kulturen die westlichen Ansprüche an deren Rea-
lität und wirklichem politischen Verhalten, was zu ver-
nichtenden Urteilen führte. Besonders deutlich wird dies
in der indischen Kongresspartei und noch mehr bei Ma-
hatma Gandhi, der zu Beginn des 20. Jahrhunderts (vgl.
seine Schrift »Hind Swaraj«), unterstützt durch die Kul-
turkritik im Westen selbst (Tolstoi, die Transzendenta-
listen Neu-Englands usw.), die westliche Rhetorik vom
Fortschritt und der Überlegenheit an den tatsächlichen
Rechts-, Herrschafts- und Wirtschaftsverhältnissen misst
und dem Westen Heuchelei vorwirft.

4. Im Ersten Weltkrieg brach der Fortschrittsoptimismus zu-
sammen (in Deutschland Stefan Zweig, Oswald Spengler,

56

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Dialektische Theologie; in Frankreich etwa Romain
Rolland oder Claude Lévi-Strauss). Die Selbstzerstörung
des Abendlands war mehr als eine politisch-militärische
Katastrophe, dieser Krieg war die Demaskierung des Fort-
schrittsbewusstseins. Die beiden mächtigsten totalitären
Bewegungen im 20. Jahrhundert (Faschismus/National-
sozialismus, Kommunismus) sind eine Reaktion auf die-
sen Zusammenbruch, ebenso wie die Ankündigung vom
»Untergang des Abendlands« (Oswald Spengler), die sich
inWarnungen hinsichtlich der »Grenzen desWachstums«
(Club of Rome, 1960) und ökologischer Katastrophensze-
narien bis heute fortsetzt. Ein Gegenentwurf ist Jean Geb-
sers Ruf nach einem »Bewusstseinswandel« (Ursprung
und Gegenwart, 1949), der sich aus einem mythisch-mys-
tischen Bewusstsein speisen soll und Vorläufer bei Arthur
Schopenhauer, Friedrich Nietzsche, Hermann Hesse, Carl
Gustav Jung usw. hat sowie von Albert Schweitzer, Diet-
rich Bonhoeffer, Carl Friedrich v. Weizsäcker, Hans-Peter
Dürr u.a. weitergeführt wurde.

2.2 Der Zeitbegriff sowie die Jüdisch-christliche Apokalyptik
und das utopische Bewusstsein

Der Fortschrittsbegriff hängt ab von zwei Voraussetzungen,
die kulturell sehr unterschiedlich erscheinen: vom Begriff der
Zeit und von der Bestimmung des menschlichen Handelns in
der Geschichte.

Zeit
Kulturelles Zeitempfinden ist abhängig von den geogra-
phisch-klimatischen Situationen (Jahreszeiten) und den ge-
schichtlichen Erfahrungen einer Kultur und wird in den reli-
giös-mythischen Grundlagen eines Traditionsstromes in den
Wertehierarchien von Gesellschaften sozial differenziert

57

Die europäische Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


überliefert. Die Frage nach der Zeit war seit Plato, Aristoteles
und Augustinus ein Grundproblem der Metaphysik.4 Dies ist
hinsichtlich der Anfänge indischer (Buddhismus und die »or-
thodoxen« vedischen Systeme) und chinesischer (Daoismus)
Philosophie nicht anders. Denn das Denken bedarf der zeit-
lichen Kategorien von Erinnerung und Antizipation in syn-
thetischer Vergegenwärtigung. Die Identität des Selbst-
bewusstseins wird durch den kontinuierlichen Strom der
Zeit verbürgt, der dann mehr als seine Erscheinung in jedem
Moment des Zeitgeschehens sein muss: es sind erinnerte Epi-
soden in der Vergangenheit, die im autobiographisch kon-
struierten Jetzt ein Ich und damit Identität erzeugen. Das Be-
wusstsein aber erlebt den Mangel, weil die Synthese nie zu
vollkommener Einheit gelangen kann, und so sucht es die
raumzeitliche Differenzierung in einer direkten Einheits-
schau zu integrieren, die das Ganze der Zeit in einen »räum-
lichen« Rahmen stellt. Dieses Muster ist in allen Kulturen
anzutreffen, die eine Zeit-Bewusstheit entwickelt haben. Be-
wusstheit ist die Selbstreflexivität des Bewusstseins, d.h. die
Verschmelzung des beobachtenden Subjekts mit dem be-
obachteten Objekt. Dass das Zeitproblem aufs Engste mit
der Frage nach dem Verhältnis von Einheit und Vielheit zu-
sammenhängt, hat die Vorsokratiker ebenso wie Plato, den
indischen Buddhisten Nagarjuna ebenso wie den chinesi-
schen Daoisten Zhuangzi und, in der neueren europäischen
Geschichte, auch Künstler wie Novalis, Richard Wagner,
Rilke und Kandinsky beschäftigt. So sind Raum und Zeit für
Novalis zwei Seiten einer Sache, sie verhalten sich wie Ein-
heit und Vielheit, insofern die Bewegung (deren Maß seit
Aristoteles die Zeit ist) im Raum zu erstarren scheint, wäh-
rend sie in der Zeit ablaufen oder fließen kann. Raum gerät in

58

Mögliche Therapiemodelle

4 Vgl. G. Böhme, Zeit und Zahl. Studien zur Zeittheorie bei Platon,
Aristoteles, Leibniz und Kant, Frankfurt 1974; E. Rudolph, Zeit und
Gott bei Aristoteles, Stuttgart 1986.

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Zeit ins Fließen, während Zeit zu Raum erstarrt,5 was ein
Thema auch in Richard Wagners »Parsifal« ist.6 Das Selbst-
bewusstsein ist sich nun Grund und Resultat zugleich, d.h. es
ist Ursache und Wirkung des Selbstvergewisserungsprozes-
ses, der zeitlich gegliedert erscheint:7 Erinnerte Ursprünge
und aus der Gegenwart extrapolierte Möglichkeiten werden
als Gegenwärtigsein des Vergangenen und Gegenwärtigsein
des Zukünftigen in einer dynamischen Gegenwart so ge-
dacht, dass die Einheit des gegenwärtigen Augenblicks in der
Differenzierung einzelner Momente erscheint. Vergangen-
heit wäre demnach das Anhaften an Erinnertem, Zukunft
die Projektion des Gewünschten. Die Erfahrung reiner Ge-
genwart, die gleichzeitige Einheit ist, wäre Freiheit von bei-
den Intentionen, Freiheit von Anhaften und Projektion also.
Dies ist eine zentrale buddhistische Denkfigur, sie findet sich
aber auch in der christlichen Mystik und in der Naturphilo-
sophie Schellings.

Während für Aristoteles und späteres europäisches Zeit-
empfinden die Zeit das Maß der Bewegung ist, der alles Er-
fahrbare unterliegt, ist die platonische Denkform eher mit
allgemeinsten indischen und auch chinesisch-daoistischen
Grundstrukturen verwandt. Danach ist das Zeitliche nur die
Oberfläche, hinter der sich das unwandelbare Sein befindet,
das es zu erkennen gilt. Das Sein ist das Wahre, das Wesen,
während das Zeitliche den vergänglichen Abglanz darstellt.
Zeit ist demnach relativ, abhängig vom Erfahrungsinhalt des
Menschen, sie kann langsam oder schnell verlaufen. Gott, so
der indische Mythos, erfährt in einem Augenblick, was Men-
schen als jahrtausendelange Entfaltung oder als den Fortgang
aufeinander folgender Ereignisse erleben. Diese »mystische«

59

Die europäische Erfahrung

5 M. Frank, Das Problem »Zeit« in der deutschen Romantik. Zeit-
bewußtsein und Bewußtseins von Zeitlichkeit in der Frühromantischen
Philosophie und in Tiecks Dichtung, Paderborn 1990, 160.
6 »Zum Raum wird hier die Zeit«, singt Gurnemanz (1. Aufzug).
7 Frank, Das Problem »Zeit in der deutschen Romantik, a. a.O., 167.

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denkform ist, wie gesagt, nicht auf Indien beschränkt, sie ist
biblisch (Psalm 90) und neuplatonisch über den Renaissance-
Philosophen Nikolaus von Kues, aber auch über die domini-
kanische Mystik (Eckhart), Luther, Jakob Böhme, die Roman-
tik usw. bis in die Gegenwart vermittelt.

Wie auch immer Zeit erfahren wird: Lebewesen sind end-
lich. Menschen wissen es, und dieses Wissen erhebt das Den-
ken in gewisser Hinsicht über Zeit und Endlichkeit, denn die
denkende Imagination ermöglicht Erwartung und Hoffnung
über die jeweilige Gegenwart hinaus. Hoffnung ist Ausdruck
des Kreativen im Menschen, der sich über seine als ungenü-
gend erlebte Gegenwart erhebt. Hoffnung überbrückt den
Graben von Wirklichkeit und Anspruch, von Sein und Sol-
len. Für Kant lag hier eine wesentliche Wurzel der Religion.
Hoffnung vertröstet also nicht auf die Zukunft, sondern sie
erlaubt, die Gegenwart in ihrer Veränderbarkeit wahrzuneh-
men und eventuell einen Fortschritt zu gewinnen. Denn die
Gegenwart hat keine Ausdehnung. Die Sichtweise auf das
Vergangene prägt das in der Zukunft Erwartete. Und das zu-
künftig Erwartete lässt uns die gegenwärtige Vergangenheit
unterschiedlich erscheinen.

Wie also ist Zukunft denkbar? Was können Erwartungen,
die zum Menschen gehören, im jeweiligen »Zeitrahmen«
(ein räumlicher Begriff!) bewirken?

Wenn wir in der Zukunft Erwartetes denken, ist es gegen-
wärtig: eine gegenwärtige Zukunft. Nur in der Gegenwart
also haben wir eine Zukunft. Wenn wir diesen Gedanken
aussprechen, ist der Inhalt aber bereits Vergangenheit.

Menschliches Handeln
Die Motivation zum Handeln ist geprägt von Erwartungen,
d.h. von dem vorweggenommenen Resultat. Insofern die
Handlung wirkt, wird ein Fortschritt über das Gegenwärtige
hinaus erwartet. Was Menschen zukünftig widerfahren wird,
kann inhaltlich nicht beantwortet werden, weil Zukunft offen

60

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist; insofern aber menschliches Handeln Resultate zeitigt,
wird das, was sich ereignen kann, wesentlich von mensch-
lichem Handeln geprägt und von den Motivationen, die das
Handeln beeinflussen.

Das Problem des »Fortschrittsdenkens« hängt zusammen
mit der Gewichtung, die den Möglichkeiten des mensch-
lichen Handelns in der Geschichte gegeben wird, mit dem
Problem der Freiheit also: Ist alles von Gott oder einemWelt-
gesetz determiniert, läuft die Weltenuhr gesetzmäßig ab, so
gibt es keinen durch menschliches Handeln bestimmten Fort-
schritt im Sinne des modernen Pathos dieses Begriffs. Der
Fortgang der Geschichte kann zwar entweder zum Heil oder
zur Katastrophe sein, aber der Mensch ist diesen Prozessen
ausgesetzt. Erst, wo der Mensch zum Subjekt seiner eigenen
Geschichte wird, ist der Übergang vom Fortgang zum Fort-
schritt vollzogen.

Die heutige Problematisierung des europäisch-amerika-
nischen Fortschrittspathos hängt mit zweierlei zusammen:
Erstens mit den Verunsicherungen durch die von Europa
und Amerika ausgehenden historischen Desaster des 20. Jahr-
hunderts (1. und 2. Weltkrieg, Holocaust, Hiroshima, Viet-
namkrieg, Golfkriege), deren Namen als Symbole des
Grauens bzw. menschlichen Versagens verstanden werden,
zweitens mit den Erkenntnissen bezüglich der begrenzten
Ressourcen der Erde für die Grundlage des ökonomischen
Wachstums (Tschernobyl, Fukushima und Klimawandel).
Die Parameter der Bevölkerungsstatistik, der Arbeitslosen-
statistik, der klimatologischen Messskalen, der Rohstoff-
bilanzen, des Schwundes der Artenvielfalt usw. zeigen ein
Ende des Wachstums an, ein Ende der unaufhörlich fließen-
den Zeit, jedenfalls so, wie wir Zeit in den letzten 250 Jahren
erlebt haben: als Fortschritt an Erfreulichem und Mach-
barem, bei allem Negativen und Entsetzlichem. Und dieses
»Ende« lässt viele Menschen die Flucht nach vorn antreten
in die raumzeitliche Utopie. Die Startlinie in die Zukunft

61

Die europäische Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird damit anders markiert als zu Beginn des 20. Jahrhun-
derts, wo der Fortschritt und der Mythos einer Aufwärtsspi-
rale noch nicht ernsthaft in Frage gestellt wurden, jedenfalls
nicht bis zum Schicksalsdatum 1914.

Apokalyptik und Utopie
Die europäische Entwicklung ist geprägt von zwei mythi-
schen Zugängen zur Zeit, und beide prägen bis heute (bewußt
oder unbewußt) das europäische Denken ganz erheblich, im
Unterschied etwa zu chinesischen oder indischen Denkfor-
men: apokalyptisches Denken und die Utopie. Die jüdische
Apokalyptik war die Erwartung der Vollendung der Ge-
schichte durch Gott am Ende der Zeit, im Zusammenhang
mit dem iranischen Dualismus metaphysisch interpretiert:
nach einem Untergang des Bestehenden sollte ein messia-
nisches Reich des Friedens und der Gerechtigkeit unter der
Herrschaft Gottes kommen. Doch dies war kein »Fort-
schritt«, denn Subjekt dieser Geschichte war Gott, der
Mensch hätte die Ereignisse allenfalls befördern oder ver-
zögern können durch ein gottgemäßes bzw. gesetzwidriges
Verhalten. Gleichwohl war mit dieser Denkform ein Zeitpfeil
in die Geschichte eingezogen. Das frühe Christentum lebt in
dieser Erwartung der nahenden Endzeit, fügt aber eine eigen-
tümliche Spannung von Erfüllung (die Endzeit ist mit Chris-
tus schon gekommen) und Erwartung des Kommenden (die
Wiederkehr Christi, die das Neue endgültig bringen wird)
hinzu. Seit dem 2. Jahrhundert wurde diese Zukunftserwar-
tung ontologisiert bzw. platonisiert, d.h. in ein Jenseits zur
Gegenwart verlegt: Die Neue Qualität wird nicht in Zukunft
kommen, sondern ist, kirchlich vermittelt, in den Sakramen-
ten verfügbar bzw. in der geistigen Erfahrung des mystischen
Aufschwungs für jeden Einzelnen im Prinzip erlebbar. So bil-
den sich angesichts des Nicht-Eintritts der Wiederkunft
Christi die zwei Lebensformen heraus, die das gesamte Mit-
telalter prägten: die kirchliche Heilsvermittlung im Ritual

62

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und mystische Teilhabe an dem unwandelbaren Jenseitigen.
Diese Konstellation ist für unsere Fragestellung von Interes-
se: Im Ritual wird das, was von der Zukunft erwartet wird,
vergegenwärtigt als Zielpunkt der Sehnsucht, der Motivation
und des Handelns. Dies ist eine Ressource, die Mut zumHan-
deln generiert, obwohl das Ziel (noch) unerreichbar ist. Das
Ritual dieser Art kann Gesellschaften prägen und motivieren,
also eine politisch wirkende Utopie bereitstellen, ohne in den
Zwang der Ideologie zu entarten!

Utopien entstehen aus der Differenz von Anspruch und
Wirklichkeit. Sie kommen zumindest strukturell in allen
Kulturen vor, sind also – anders als die Apokalyptik – nicht
kulturspezifisch. Drei Typen von Utopien können unter-
schieden werden: räumliche, zeitliche, bewusstseinsmäßige.
Räumliche Utopien erwarten die Vollendung der Hoffnung
in räumlich fernen Gefilden (Atlantis, »das Land wo Milch
und Honig fließt«, El Dorado, Shambhala, die Insel der Seli-
gen usw.); sie wurden obsolet, als es keine weißen Flecken
mehr auf der Landkarte gab und mussten darum im 20. Jahr-
hundert in extra-terrestrische Regionen des Universums aus-
gelagert werden (Star Wars usw.). Zeitliche Utopien verlegen
die Vollendung an den Anfang (Goldenes Zeitalter) oder das
Ende (Tausendjähriges Reich, kommunistische Gesellschaft)
der Geschichte; sie verblassten, als die immer wieder ange-
kündigte Erfüllung ausblieb. Bewusstseinsutopien verlegen
die Verwandlung der Welt in das Bewusstsein des Menschen
(die israelitischen Propheten, Buddha, Jesus, in gewisserWei-
se Konfuzius, moderne New Age Bewegungen); ihre Wir-
kung wird angesichts des Übels in der Welt in Frage gestellt.

In der Geschichte verbinden sich diese Typen miteinander.
Das westliche Fortschrittsdenken beruht auf einer beson-
deren Verbindung von apokalyptischen und utopischen
Modellen.

63

Die europäische Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Historische Entwicklungen

Renaissance
In der Renaissance wird der Fortgang in der Geschichte zum
Fortschritt, insofern der Mensch als Subjekt des Handelns
immer markanter an die Stelle Gottes tritt. Es ist die Verbin-
dung des Selbstbewusstseins des schöpferischen Individuums
mit der quantitativ messbaren Zeit (Erfindung der modernen
Uhr), die ein von Naturerfahrung unabhängiges Maß für die
Tätigkeit liefert. Die in der Gotik vorbereitete abstrakte Zeit-
messung führt zu einem gleichmäßig gegliederten und ge-
richteten Zeitbewusstsein, das der Mensch nicht nur erken-
nen, sondern gestalten kann. Daraus entwickelt sich das neue
Verhältnis zur Welt in Naturwissenschaft und Technik, die
wiederum die Wirtschaft revolutionieren: Tätigkeit durch
Nutzung der gegliederten Zeit führt zu sozialer Strukturie-
rung und Wohlstand. Damit verbindet sich eine Ausdifferen-
zierung sozialer Schichten mit unterschiedlichenWerten und
Zeitgebern: Kirche, Adel, Zünfte (beginnendes Bürgertum)
haben nicht in gleicher Weise an diesem neuen Lebensgefühl
Anteil. Außerdem macht die Differenz von Stadt und Land
die Neuheit des Neuen bewusst. Dieses Lebensgefühl besteht
in einem Bekenntnis zur Gegenwart. Man träumt sich nicht
in die Vergangenheit der Antike, sondern erfährt ihre schöp-
ferischen Impulse als Energie, die der Gegenwart in der
Selbstgestaltung des Individuums durch Kreativität immer
neu zugeführt wird. Für den Renaissance-Menschen hat das
gegenwärtig Geformte eine höhere Legitimität als das in der
Vergangenheit Akkumulierte (Tradition) oder das von der
Zukunft Erhoffte. Jeder Einzelne ist sich selbst die Mitte der
Welt, wie an der Erfindung der Perspektive evident wird. Die
eigene Schrift, nicht mehr der Kommentar, wird zur literari-
schen Form. In der Forschung zählt die selbst erkannte Evi-
denz. Der Mensch, so schreibt Pico della Mirandola, ist von
Gott in die »Mitte der Welt« gestellt, so dass er nun »über

64

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich selbst beschließen« kann. Nicht mehr der Mythos ent-
deckt dem Menschen das Geheimnis der Welt, sondern der
Welt-entdeckende Mensch gestaltet seinen eigenen Mythos!

Dies führt auch zur räumlichen Entgrenzung: Der Renais-
sance-Mensch ist Kosmopolit (Dante: »Meine Heimat ist die
Welt überhaupt.«) Man will die Welt als Ganze erkennen, ist
überall zu Hause, wo Wissenschaft und freie Kunst blühen
(Erasmus) und leitet aus der Anthropozentrik der Perspektive
den Willen zum geschichtlichen Handeln ab! Der Fortgang
der Geschichte ist nicht mehr eine Sache von Gottes Plan,
sondern wird als Fortschritt dem Menschen in die Hände ge-
legt und das bedeutet nun: Nicht die Einordnung in den ewi-
gen Rahmen der im Prinzip bekannten göttlichen Ordnung,
sondern die Abweichung, die neue Erkenntnis, die Unter-
scheidung wird zu einem hohen Wert, der im Mittelalter als
Sünde gebrandmarkt worden wäre.8

Wie konnte es zu dieser von den oberitalienischen Städten
ausgehenden, dann aber fast zeitgleich in ganz Mitteleuropa
sich formierenden neuen Lebenshaltung kommen? Viele
Faktoren spielen zusammen, einige seien erwähnt, weil sie,
im interkulturellen Spiegel, markant Eigenes der europäi-
schen Entwicklung signalisieren:

a. Europa lebt in einer exzentrischen Identität.9 Das eigene
Identitätszentrum (das antike Athen, das hellenistische
Jerusalem) liegt außerhalb des geographischen und politi-
schen Bereiches des mittelalterlichen Europa. Sprachlich
muss dieses »Eigene« in einer besonderen Bildungs-
anstrengung zunächst als Fremdes wahrgenommen und
sodann angeeignet werden – die »klassischen« Sprachen

65

Die europäische Erfahrung

8 Dies wurde vor allem an der Kleiderordnung sichtbar. Um 1390 habe
es, so J. Burckhardt, in Florenz keine normative männliche Mode mehr
gegeben.
9 Vgl. R. Brague, Europa – seine Kultur, seine Barbarei: Exzentrische
Identität und römische Sekundarität, Wiesbaden 2012.

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(Latein und Griechisch) und Schriftsteller sind das »Ande-
re«, das zugleich das zu erstrebende Eigene ist.

b. Man muss also das Eigene außen suchen. Dies setzt eine
Unruhe und Bewegung in der europäischen Entwicklung
frei, die – zumindest in diesem Maße – in anderen Kultu-
ren so nicht wirksam ist.10

c. Von den Kreuzzügen über Kolumbus und die Renaissance
bis zu späteren imperialen Weltkonstruktionen der Euro-
päer steht hinter allem politischen Kalkül, wirtschaft-
lichem Interesse und religiösem Anspruch (bzw. Wahn)
auch eine Sehnsucht nach den Ursprüngen der eigenen
Identität, ein Aufbruch zu den Quellen, die als zukünftige
Möglichkeit der gesellschaftlichen Gestaltung in An-
spruch genommen werden.

d. Dies wiederum ist die Grundlage für den impliziten und
expliziten Kosmopolitismus der europäischen Identität. Er
ist metaphysisch begründet in der allumfassenden Einheit
der von einem Gott geschaffenen Welt bzw. der Makel-
losigkeit der reinen platonischen Form. Von Tertullians
anima naturaliter Christiana (2. Jh.) bis zu Dantes Welt-
bürgertum (13./14. Jh.) und der Einheits-Metaphysik der
Romantiker und Hegels (19. Jh.) zieht sich dieses Leit-
motiv durch die europäische Geschichte. Diese Vision po-
litisch umzusetzen, war schon Platon nicht vergönnt; aber
der Versuch ist ein europäischer Impuls geblieben. Der
spanisch-portugiesische Imperialismus des 16. Jahrhun-
derts und der spätere französische Kolonialismus (weniger
der britische) waren von dieser »Kulturmission« inspi-
riert, und die beachtlichen zeitweiligen Erfolge bei der

66

Mögliche Therapiemodelle

10 Vielleicht mit der bemerkenswerten Ausnahme der chinesischen Pil-
ger wie Xuanzang (602–664), die zu den »Ursprüngen« nach Indien pil-
gerten, worin ihnen später die Japaner folgten, die nach China gingen;
aber dies blieb auf die Buddhisten beschränkt und hat nie das »Zentral-
bewusstsein« des »Reiches der Mitte« in Frage gestellt.

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Umsetzung dieser Idee im 19. Jahrhundert haben das ge-
schichtliche Fortschrittsdenken wesentlich bestärkt.

e. Bereits in der Renaissance setzt ein, was wir die »Freiheit
vom Zwang des Zeitdrucks« nennen können, zunächst als
Vision, dann als soziale Realität für immer breitere
Schichten. Anfang des 16. Jahrhunderts träumt Thomas
Morus in seiner »Utopia« vom 6-Stunden-Arbeitstag,
und in Campanellas »Sonnenstaat« von 1602 wird dieser
gar auf 4 Stunden Arbeitszeit reduziert. Die restliche Zeit
soll der freien Bildung von Geist und Körper dienen, nicht
etwa dem Müßiggang. Die Freiheit von der reinen Er-
werbsarbeit ist Voraussetzung für die Entfaltung des indi-
viduellen Genies.

f. Individualität, Kraft, Ruhm, Mut auch zum Außenseiter-
tum (Leonardo da Vinci) werden zu höchsten Werten. Die
Trennung von Religion und Staat sowie Religion undWis-
senschaft, die Pluralität in der Wissensbildung, die mit-
einander konkurrierenden oberitalienischen Stadtstaaten,
die Differenz der Konfessionen, die Integration neuen
Wissens, wo immer es herkommt, der Mut zum Experi-
ment sorgen für eine Offenheit in der Gesellschaft, die es
zuvor so nicht gegeben hatte. Differenz und Vielheit wer-
den zum prägenden Lebensgefühl, was enorme kreative
Kräfte freisetzt. Der Mut zur Abweichung von kirchlich
wie politisch durchgesetzten Normen ist nun nicht mehr
suizidal, sondern kann in der Nachbarstadt oder im Nach-
barstaat ohne Gefahr für Leib und Leben ausgelebt wer-
den. Dissidenten (in Wissenschaft, Wirtschaft, Politik)
können emigrieren, Europas Vielfalt wird zu einer Le-
bensgrundlage für Menschen, die gegen den Strom
schwimmen, und genau diese Vielfalt ist es, die bis heute
Europas Stärke ausmacht: Konkurrenz und Kooperation
erzeugen in ihrer Spannung eine Dynamik, die beispiellos
im Blick auf andere Kulturen war (und ist?). Aber dies gilt
nicht nur für den Raum, sondern auch für die neue Wahr-

67

Die europäische Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nehmung von Zeit: Petrarca beklagt weniger die gleich-
mäßig ablaufende und vergehende Uhrzeit, sondern be-
singt die subjektive Zeit. Es geht nicht mehr um den ver-
gänglichen Zeitraum, der durchlaufen wird, sondern um
die Raum-Zeit, die von jedem einzelnen Menschen mit
unendlicher Bedeutung gefüllt werden kann.

g. Damit verbunden ist eine Dynamisierung der Zeit, es
kommt zu einem neuen »Morgen der Welt« (Bernd Ro-
eck). Trotz des Konservatismus der Reformation setzt sich
diese Dynamisierung bei Luther und Calvin fort, weil das
Individuum zwar nicht von der Religion, wohl aber reli-
giös befreit wird. Die Reformation vermittelt das »Renais-
sancegefühl« an die Massen, vor allem durch die nun
möglich werdende Bildung mit der Errichtung eines all-
gemeinen Schulwesens und der Betonung des individuel-
len Glaubens und Gewissens. Bei Calvin kommt die Idee
hinzu, dass das Reich Gottes kontinuierlich in der Ge-
schichte wachse. Seine Prädestinationslehre bewirkt, dass
Erwählung »messbar« wird, und zwar am Erfolg der Leis-
tung, die geschichtliches Handeln freisetzt. Folgerichtig
verbietet Calvin in seinem Herrschaftsgebiet jegliche
(apokalyptischen) Zukunftserwartungen, weil sich im ge-
schichtlich-politisch-ökonomischen Fortschritt der gött-
liche Vorsehungswille realisiere. Diese Vorstellungen ha-
ben, wie Max Weber gesehen hat, auf den Pietismus und
die Leistungsbereitschaft der Generationen, die die Erste
industrielle Revolution trugen, eingewirkt.

Aufklärung
Der Renaissance-Mensch ist noch in einen religiösen Kosmos
eingebunden, er sucht – platonisch – die Macht Gottes in der
Einheit und Schönheit der Natur (Johannes Kepler, Giordano
Bruno) und bleibt weitgehend der dualistischen christlich-
kirchlichen Metaphysik verpflichtet, die vom Weltgericht
am Ende der Zeit spricht (Dante). Die Aufklärung entklerika-

68

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lisiert das gewachsene Weltbild geistes- und politikgeschicht-
lich. Es ist die Vernunft, die das Humanum begründet, das
keine politischen oder religiösen Grenzen kennt. Sie setzt
auf den freien Vernunftgebrauch des Menschen, der jedem
durch Bildung (Lessing, Schiller, Kant) ermöglicht werden
soll. Das Pathos der Französischen Revolution spricht von
einem neuen Zeitalter, ja einer neuen Zeitrechnung. Fort-
schritt ist Freiheit und »Ausgang aus der Unmündigkeit«.
Während in Frankreich bereits Ende des 18. Jahrhunderts
dieser Satz das Lebensgefühl bestimmt, wird er in Deutsch-
land erst um 1830 zum »Weltgefühl«. Trotz der Jahrhunderte
langen Prägung durch ein pessimistisches christliches Men-
schenbild (Erbsünde), das aber, wie gesagt, in der Mystik be-
wusstseinstransformierend, im Calvinismus gesellschaftsfor-
mend bereits revolutioniert worden war, bildet sich ein
Zukunftsoptimismus heraus, der sich durch die rasanten na-
turwissenschaftlichen, medizinischen und sozialen Entwick-
lungen bestätigt weiss. Es entstehen neue Geschichtskonzep-
tionen, die die christliche Eschatologie ersetzen. Als Beispiel
sei Beethoven angeführt: Nicht nur in der 9. Sinfonie werden
mit Schillers »Ode an die Freude« das Schönheits-, Wahr-
heits-, und Freiheits-Ideal verschmolzen, um die Humanisie-
rung des Menschen zu befördern, sondern auch im »Fidelio«
setzt Beethoven die individuelle Geistesformung durch das
Edle im Menschen und die gesellschaftliche Transformation
aus der Unfreiheit, die im »Ausstieg aus dem Kerker« gipfelt,
in wechselseitige Beziehung. Man kann zu Recht sagen, dass
Beethoven hier »das Bekenntnis zu einem Zukunftsbild der
Befreiung des Menschen aus den Fesseln der Ichsucht und
Ausbeutung« ablegt.11 Diese Veränderungen kulminieren in

69

Die europäische Erfahrung

11 Diese treffliche Formulierung entnehme ich dem Opernführer Karl
Krauses, dem Klassiker auf diesem Gebiet: Oper von A-Z. Ein Hand-
buch, Leipzig 1962 (3. Aufl.), 36. Lange also bevor der Buddhismus die
Intellektuellen Europas zu faszinieren begann, ist hier die Rede von der

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hegels Geschichtsphilosophie. Hier werden Geist, Recht und
Wirtschaft verschmolzen zu einer »innerweltlichen Heils-
geschichte«, die im Staat Preußen Erfüllung finden soll. Der
Geschichtsablauf ist die göttliche Logik als Selbstentfaltung
des Geistes, d.h. was bisher in Weltliches und Überweltliches
(der platonische Gegensatz) getrennt war, wird als ein ein-
ziges Geschehen betrachtet. Bei Hegel allerdings scheint kei-
ne weitere Entwicklung möglich zu sein, er kann keinen
offenen Fortschritt denken. So ist Hegel einerseits Vorausset-
zung für das Fortschrittsdenken (in Deutschland), anderer-
seits dessen Widerpart.

19. Jahrhundert
Zunächst im französischen »progrès«, dann im deutschen
»Fortschritt« werden die Traditionen der Französischen Re-
volution ungebrochen fortgeführt. 1797 hatte Condorcet
neun Stufen des »progrès de l’esprit humain« unterschieden,
im Unterschied zu Rousseaus »romantischer« Rückwärts-
orientierung und Voltaires Skeptizismus, und diese Anschau-
ung findet ihrenWiderhall bei Saint-Simon und Comte. Man
fühlt sich als Speerspitze einer liberal-fortschrittlichen Ge-
sinnung und Entwicklung, die in andere Länder zu exportie-
ren sei – zunächst innerhalb Europas (Napoleon), dann auf
die gesamteWelt bezogen. In Deutschland bleibt diese Gesin-
nung allerdings auf das gebildete Bürgertum beschränkt.
(Man denke an die Anekdote, nach der Hegel den Einzug Na-
poleons durchs Fernrohr beobachten will, weil er in ihm den
Vollstrecker des Weltgeistes sieht, aber gleichzeitig in Furcht
vor der Aggression in Deckung bleibt.) Der hier prophezeite
Fortschritt basiert auf der Gesetzmäßigkeit der Weltordnung,
die erkannt werden kann, und auf der Erziehbarkeit des Men-
schen (Lessing, Schiller), die in der Vernunftbegabung be-

70

Mögliche Therapiemodelle

Gleichzeitigkeit individueller wie kollektiver Transformation, und das
wird goutiert sogar in einem in der DDR erschienenen Werk.

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gründet ist. Fortschritt ist nicht nur eine quantitative Größe,
die etwa in der (kolonialen) Ausdehnung des Raumes mess-
bar wäre, sondern die Qualität der Intensivierung der Bewirt-
schaftung. Die entsprechenden Erfahrungen bei der Produk-
tion in der Landwirtschaft sowie von Konsumgütern, in der
Medizin und auch in der Kunst (der »Fortschritt« vom baro-
cken polyphonen Satz im Barock und dem strengen Sonaten-
Hauptsatz in der Wiener Klassik zur Übereinander-Lagerung
von harmonikalen und klangfarblichen Strukturen in der In-
tensität des romantischen Klanggebildes) verbinden sich mit
dem klassischen utopischen Denken zu einer Gesellschafts-
lehre, die als »utopischer Sozialismus« (Proudhon, Fourier)
bekannt geworden ist, von der auch Marx beeinflusst ist,
wenn er ihn auch politisch kritisiert. Die technische Entwick-
lung war im Bewusstsein der Zeitgenossen eher Folge als
Ausgangspunkt des Fortschrittsdenkens: Interessanterweise
kommt erst 1842 bei Etienne Cabet der Technik in Gestalt
der Dampfmaschine eine politisch-revolutionäre Bedeutung
zu, denn die Dampfkraft werde »die Aristokratie in die Luft
sprengen«.12

1859 veröffentlichte Darwin seine Evolutionstheorie, die
auf der biologischen Entwicklung des zeitlichen Nacheinan-
ders der Arten beruht. Fortschritt ist demnach zweckmäßige
Anpassung. Zweck ist durch das definiert, was der Erhaltung
und Vermehrung der Art dient. Der Darwinismus behauptet
sich als empirisch gesicherte und rational beweisbare Theorie,
und das unterscheidet ihn von Hegels spekulativem Entwick-
lungssystem des Geistes. Außerdem kennt Darwin keine
Teleologie, sondern kausale Kombinationen von Zufall
(Mutation) und Auswahl (Selektion). Der gesamte Prozess

71

Die europäische Erfahrung

12 Diese Verknüpfung wurde später von Lenin in einer Formulierung
aufgenommen, wonach der Kommunismus in der Verbindung von
»Sowjetmacht plus Elektrifizierung« bestünde.

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist ohne Ziel, und Veränderungen sind nur einzelne Verbes-
serungen im Sinne des genannten Zwecks.

Besonders in Deutschland verlief die Entwicklung zum
Evolutionsdenken in der Geschichte und der Idee des Fort-
schritts keineswegs geradlinig und unwidersprochen. Die Ro-
mantik (bis hin zum Gesamttheater Wagners), die Naturphi-
losophie Schellings, das Erbe Schleiermachers und die
Geschichtsphilosophie eines Leopold von Ranke in der Mitte
des 19. Jahrhunderts zeigen, dass weite Kreise von Intellek-
tuellen und Künstlern anders dachten und empfanden. Ranke
betrachtet die Einzelphänomene in der Geschichte und misst
ihnen individuelle Bedeutung zu, sie seien »unmittelbar zu
Gott« und gerade nicht in einem Evolutionsschema zu inter-
pretieren.

Freilich hielt das den Trend nicht auf: Durch die industriel-
le Massenfertigung verbilligten sich die Produkte und »de-
mokratisierten« den Konsum.13 Die Zeit als quantifizierbare
Arbeits- und Verdienstzeit wird ein kommerzialisierbares
Gut. Durch die Beschleunigung der neuen Verkehrsmittel
(Eisenbahn) und die damit notwendige Synchronisierung
individueller Lebens- und Zeitstile (Pünktlichkeit) wird das
Zeitbewusstsein verinnerlicht (Redewendungen »pünktlich
wie die Eisenbahn«, »es ist höchste Eisenbahn« kommen
auf).14 Die Massenpresse vergleichzeitigt die räumlich ent-
fernt liegenden Ereignisse in der Welt. Um einheitliche Fahr-
pläne für das Eisenbahnnetz erstellen zu können, wird erst in
der 2. Hälfte des 19. Jahrhunderts in England, in Frankreich
erst zu Beginn des 20. Jahrhunderts, eine Standardzeit einge-
führt, die einen einheitlichen kollektiven Zeit-Raum schafft,
Lebensrhythmen der Menschen werden synchronisiert, und

72

Mögliche Therapiemodelle

13 In den USA sinkt der Preis für eine Taschenuhr um weniger als den
Tagesverdienst eines Arbeiters – 1 $ Preis bei 1,50 $ Lohn, und dies ge-
schieht mit Zeitverzögerung auch in Europa.
14 Vgl. H. Rosa, Beschleunigung. Die Veränderung der Zeitstrukturen
in der Moderne, Frankfurt a.M. 2005.

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das ist eine wesentliche Voraussetzung für das tatsächliche
Erleben von »Gesellschaft«. Die täglichen Nachrichten schal-
ten die Raumdistanz aus, d.h. man wird, die Zeitung lesend,
bewusstseinsmäßig omnipräsent. Die universale Perspektive
schafft sich als fiktive Konstruktion Raum im Lesesessel, und
die Erfindung der Telegrafie verstärkt die Raum-Zeit-Kom-
primierung. Durch diese Beschleunigung des Lebensgefühls
entsteht die Metapher vom »rasenden Zug der Zeit«, die
nicht mehr nur ihren Fortgang nimmt, sondern einen vom
Menschen geschaffenen Fortschritt anzeigt. Die rasende Zeit
macht das unwiederbringliche Vergehen jedes Augenblicks
tragisch bewusst, wovon die Poesie Baudelaires geprägt ist.
Das Zeit- und Fortschrittsbewusstsein ist aber sozial be-
stimmt. Dies findet in der Literatur ein entsprechendes Echo:
So steht Flauberts Zeitpessimismus der Erwartung Zolas ge-
genüber, der hofft, dass die Entwicklung den aufstrebenden
sozialen Schichten neue Chancen bietet. Marx und Engels
agitieren, dass das wissenschaftliche Fortschrittsbewusstsein
die proletarischen Massen ergreifen müsse.

Am Marxismus lässt sich ein Grundwiderspruch des Fort-
schrittsdenkens in der Geschichte besonders klar zeigen:
Marx und Darwin stimmen darin überein, dass beide nach
naturgesetzlicher Notwendigkeit in geschichtlichen Prozes-
sen fragen. So formuliert Engels in der Grabrede für Marx,
Darwin habe das Gesetz der Entwicklung der organischen
Natur, Marx das Entwicklungsgesetz der menschlichen Ge-
schichte entdeckt. Für Marx geht das »Reich der Notwendig-
keit« in das »Reich der Freiheit« über, die Geschichte hat also
ein Ziel – das ist sein jüdisch-christlich-apokalyptisches Erbe
und besagt etwas anderes als Darwins Theorie. Ist dies aber
ein notwendig sich vollziehender, objektiver (naturgesetz-
licher) Ablauf, oder muss der Mensch handeln, damit sich
Fortschritt ereignet? Marx sieht den Fortschritt der Produk-
tionsmittel (Technik) in Kontinuität mit dem Fortschritt in
der »natürlichen Technologie«, die die Evolution in der An-

73

Die europäische Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


passung der Arten unter Selektionsdruck hervorbringt, und
er sieht wohl im Klassenkampf eine Parallele zum Selektions-
druck. Aber der Klassenkampf vollzieht sich nicht von allein,
er muss gewollt, organisiert und pragmatisiert werden.
Durch Agitation müssen die Massen klassenkämpferisch mo-
tiviert werden. Die berühmte Feuerbach-These besagt, es
komme nicht mehr allein darauf an die Welt zu interpretie-
ren, sondern sie zu verändern. Der Mensch also ist Subjekt
seines Geschicks, gesellschaftlich wie individuell. Fortschritt
ist demnach die Folge menschlichen Handelns, das sich aller-
dings an den Gesetzmäßigkeiten zu orientieren habe, wie sie
der Historische Materialismus erkennen würde, wobei im
Prinzip das geschichts-evolutionistische Schema Hegels gül-
tig bleibt.

Wie bereits angedeutet, steht eine breite Front von Intel-
lektuellen und Künstlern besonders seit Mitte des 19. Jahr-
hunderts im Widerspruch zu dem wissenschaftlich-tech-
nisch-gesellschaftlichem Fortschrittsdenken, und das
keineswegs nur in Deutschland, sondern auch in Frankreich
und den USA.15 Hier werden Orientierung an der Zeitlosig-
keit der Mythen, die Langsamkeit des Beschauens und die
»stehende Zeit« zum höchsten Gut stilisiert. Richard Wag-
ners Triumphe beruhen auch darauf, dass seine »Kunstreligi-
on« eine Rebellion gegen den technisierten Zeitgeist ist, der
Wagner-Rausch gerade in den USAwar und ist ein (gewolltes
oder unbewusst gesuchtes) Gegengewicht gegen das Fort-
schrittsdenken. Nicht nur die Themen der Wagner’schen
»Bühnenweihen«, sondern auch der musikalische Duktus
machen dies deutlich: in Wagners Musik scheint die Zeit zu
stehen, die Übergänge sind endlos lang und oft kaum be-

74

Mögliche Therapiemodelle

15 Für die USA seien nur die New England Transcendentalists um Tho-
reau und Emerson erwähnt, für Frankreich der junge Claude Lévi-
Strauss mit seiner berühmten und viel beachteten Rede »La crise du
progrès« von 1935. (E. Loyer, Lévi-Strauss. Eine Biographie, Berlin
2017, 203)

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


merkbar, es gibt kein »Fortschreiten«, sondern die überzeitli-
che Wahrheit offenbart sich in der ent-zeitlichten musika-
lischen Figuration. »Zum Raum wird hier die Zeit«, heißt es
im »Parsifal«. Eine interessante Sonderstellung nimmt Fried-
rich Nietzsche ein: Er will, so scheint es, die beiden geistigen
Strömungen der mechanisch-zeitlichen und platonisch-über-
zeitlichen Denkformen verbinden, um sowohl die »Sklaven-
mentalität« des Christentums als auch die Heuchelei der bür-
gerlichen Kultur zu überwinden. Und er verweist damit in
Richtung einer interkulturellen Perspektive, die im 20. Jahr-
hundert unter der Metapher der »Begegnung von Ost und
West« vielfach fruchtbar werden sollte (H. Hesse, C. G. Jung,
J. Gebser, D. Bonhoeffer, C. F. v. Weizsäcker u. a.):

»Ich imaginiere zukünftige Denker, in denen sich die europäisch-
amerikanische Rastlosigkeit mit der hundertfach vererbten asiati-
schen Beschaulichkeit verbindet: eine solche Combination bringt
das Welträtsel zur Lösung.«16

Auch bei Nietzsche wird deutlich, dass eine Zukunft als Fort-
schritt geschaut wird, die sich dem Heutigen gegenüber ver-
hält wie die »Lösung« zum »Problem«. Die Weltkriege des
20. Jahrhunderts und das Bewusstsein der ökologischen, de-
mographischen und sonstigen Krisen haben das Problembe-
wusstsein eher verschärft. Die Alternative von Oswald
Spenglers »Untergang des Abendlandes« (1918–22) einer-
seits und Jean Gebsers »Bewusstseinswandel« (vgl. sein
Hauptwerk »Ursprung und Gegenwart«, 1949) andererseits
ist akut geblieben und hat zumindest in Europa (weniger,
aber auch in den USA) breite Bevölkerungskreise von einem
ungebrochenen Fortschrittsmythos entfremdet. Während
Spengler die Kulturen als Organismen verstehen wollte, die
dem Zyklus vonWerden und Vergehen unterlägen und somit
einander ablösten, versuchte Gebser, eine kulturübergreifen-

75

Die europäische Erfahrung

16 F. Nietzsche, Nachgelassene Fragmente Nr. 17 (1873), in: Colli/Mon-
tinari (Hg.), KSA, Bd. III,4, Berlin 1978, 402.

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


de Bewusstseinsevolution zu entdecken und interdisziplinär
zu beschreiben. Die Krise sieht er weniger als Ankündigung
eines Endes, sondern als Eintritt in eine neue Bewusstseins-
stufe des a-perspektivischen, diaphanen Bewusstseins, das die
rationale Bewusstseinsform ablösen würde. Gebser glaubte,
dass sich dieses Bewusstsein in den jüngsten Entwicklungen
der Kunst (Picasso, Atonalität), der Philosophie (Symbolis-
mus und Mythostheorien) und der Kultur (Begegnung mit
Asien) dokumentiere. Die Triebkraft dieses Fortschritts ist
also eine Bewusstseinsevolution, die sich epochal darstellt.

Allerdings ist der zivilisatorische Fortschritt im 20. Jahr-
hundert nicht nur in Europa angesichts des technologisch
perfektionierten Massenmordes in den Weltkriegen, der Dik-
taturen und des Rückfalls in nationalistisch-rassistische
Denkformen mit guten Gründen in Frage gestellt worden.
Gleichwohl liegen zumindest die Antriebskräfte des Fort-
schrittsdenkens den ökonomischen Prinzipien der Volkswirt-
schaften wie der Weltwirtschaft nach wie vor zugrunde. Da-
mit ist das europäische Fortschrittsdenken global wirksam,
auch wenn es kulturell bestritten oder im Namen von »asia-
tischen Werten«, »islamischer Sharia« oder anderer kulturel-
ler Wertegeber angegriffen wird. Es stellt sich die Frage, ob
und wie in anderen Kulturen die Subjekthaftigkeit des Men-
schen in Bezug auf seine eigene Geschichte begriffen, ge-
deutet und religiös symbolisiert wird. Die Frage ist umso in-
teressanter, als geprüft werden kann und muss, wie die
europäischen Erfahrungen in diesen kulturellen Selbstfin-
dungsprozessen reflektiert werden.

2.4 Zusammenfassende Thesen

1. Das Fortschrittsdenken Europas und Amerikas ist das Re-
sultat geschichtlicher Prozesse, die mit der Spezifik des
europäischen Zeitbewusstseins und der geschichtlichen

76

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Entwicklung zu tun haben. Dabei handelt es sich also kei-
neswegs um eine Universalie. Gleichwohl hat diese euro-
päisch-amerikanische Denkform die ganze Welt durch-
drungen und dort nicht nur markante kulturelle Spuren
hinterlassen, sondern das Lebensgefühl politisch und
wirtschaftlich mitgeprägt.

2. Das Fortschrittsdenken kann als die »Säkularisierung«
von Utopien aufgefasst werden, wie sie in der Religions-
geschichte Europas durch die jüdische Apokalyptik und
die christliche Eschatologie mit geformt wurden. Apoka-
lyptische Denkformen haben sich, auf dem Hintergrund
des zarathustrischen Dualismus in Persien, auch nach
Zentral- und Ostasien ausgebreitet, was z.B. im chinesi-
schen Buddhismus und seiner politischen Geschichte
nachweisbar ist (die revolutionären Weißen-Lotos-Sekten
vom 12./13.–19. Jahrhundert).

3. Das Fortschrittsdenken ist eine Folge der Verbindung von
Hoffnung auf Zukunft und Suche nach Gesetzmäßigkei-
ten und übergreifenden Zusammenhängen in der Ge-
schichte. Es hat damit religiöse Ursprünge, konnte sich
aber in Europa von denselben lösen und auf die allge-
meineren Begriffe des Humanen und/oder der Vernunft
stützen.

4. Das Fortschrittsdenken im 19. Jahrhundert ist Folge von
sozialen Ausdifferenzierungsprozessen in der arbeitstei-
ligen Gesellschaft. Es ist verknüpft mit der Partizipation
und Gestaltung sozialer Prozesse durch breite Schichten
des Bürgertums und ist mit dem Aufstieg dieser sozialen
Schicht aufs Engste verknüpft.

5. Die technologisch bedingte Beschleunigung von Ver-
kehrs- und Kommunikationsprozessen (Dampfmaschine,
Eisenbahn, ab 1812 Schnelldruckpresse, ab 1849 Tele-
graph, 1865 Rotationsdruckmaschinen) hat das Lebens-
gefühl seit der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts drama-
tisch verändert und einen Sog des Tempos von Ereignissen

77

Die europäische Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erzeugt, der zunächst als Triumph menschlicher Freiheit,
seit dem 20. Jahrhundert aber zunehmend als Zwang zur
Beschleunigung erlebt wird, so dass etwa seit 1970 und
verstärkt seit den 90er Jahren des 20. Jahrhunderts eine
neue Kultur der Langsamkeit (Slow-Food-Bewegung ge-
genüber Fast-Food-Ketten; Autogenes Training, der Boom
asiatischer Medizin, Meditations- und Entspannungs-
techniken) paradoxerweise als Fortschritt erlebt wird. Die
mit der neuesten Kommunikationstechnologie (Fernse-
hen, billige Fernreisen, Internet, Mobilfunk) verbundene
Gleichzeitigkeit und Komplexität geschichtlicher Ereig-
nisse sowie die widersprüchlichen Folgen der ökonomi-
schen Globalisierung lassen verstärkte Zweifel an der
»Steuerbarkeit« des Geschichtsverlaufs aufkommen, so
dass der Mensch sich weniger als Subjekt denn als Objekt
der historischen Veränderungen erfährt. Dies wird in
Debatten um Künstliche Intelligenz verschärft, deren Fol-
gen sowohl als Versklavung befürchtet als auch als Heils-
versprechen für ein neues strahlendes Kapitel in der
Geschichte der Menschheit gepriesen werden. Mit der ne-
gativen Bewertung des Freiheitsverlustes wird eine we-
sentliche Voraussetzung des Fortschrittsdenkens, das aus
dem 19. Jahrhundert ererbt wurde, untergraben.

6. Die Begegnung der Kulturen ermöglicht Alternativen kul-
tureller Wertemuster und Lebensformen. Vergleichbar-
keit bewirkt, dass eigene Mängel und Sehnsüchte kom-
pensatorisch auf andere Kulturen übertragen werden – ex
oriente lux. Die Zeitfreiheit der buddhistischen Meditati-
onserfahrungen, integrierte Sozialbezüge der indischen,
chinesischen oder afrikanischen Großfamilie, die in loka-
len Wirtschafts-Kreisläufen begründete Selbstversorgung
indischer dörflicher Gesellschaften (Gandhi, E. F. Schuma-
chers »Small is beautiful«), die »ganzheitliche Medizin«
asiatischer oder afrikanischer Herkunft im Unterschied
zur kaum mehr finanzierbaren Hochtechnologie-Medizin

78

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Westens usw. spielen bei der Suche nach rational ver-
antworteten Alternativen zum Fortschrittsideal des Wes-
tens zunehmend eine Rolle. Dabei ist zu klären, ob und
wie Fortschritt als Freiheit bzw. Befreiung des Menschen
in anderen Kulturen gedeutet wird und inwiefern diese
Konzepte bei der Selbstidentifikation sozialer Schichten
in den Kulturen Asiens, Afrikas, Südamerikas usw. zum
Tragen kommen. Sind die aus den Religionen bekannten
Alternativen tatsächlich nur auf die religiös-kulturelle
Identitätsgebung beschränkt, oder prägen sie mehr oder
weniger auch den wirtschaftlichen und politischen Alltag
in den betreffenden Ländern? Haben sie geschichtlich
nachweisbare Auswirkungen auf die Ursprungkulturen
des westlichen Fortschrittsmythos (Europa, Amerika,
Australien)? Wie sind religionskulturell die Entwicklun-
gen in hoch-industrialisierten Ländern zu interpretieren,
die nicht auf der europäisch-amerikanischen Mentalitäts-
geschichte gründen (China, Japan, Taiwan, Singapur, Ko-
rea, die urbanen Subkulturen Indiens, Lateinamerikas und
auch Afrikas sowie der arabischen Welt) und in diesen
Kontexten ganz neue Religionen hervorbringen, die Tra-
dition undModerne verbinden (in Japan z.B. Soka Gakkai,
Rissho Kosei Kai, PL-Kyodan; in Taiwan und China eso-
terisch-hypermodernistische Gruppen aller Art; in Latein-
amerika spiritualistisch-messianische Bewegungen, die
»Zungenreden« und modernste Kommunikation mit-
einander verbinden)?

Das Verstehen der Zeit-, Zukunfts- und Fortschrittskonzep-
tionen der gegenwärtigen Kulturen tangiert die Identität der
sozial wirkenden Gestaltungskräfte der Gegenwart in den
globalen Wechselwirkungen politischer Prozesse. Dabei kann
es nicht nur darum gehen, Idealkonzepte einander gegen-
überzustellen, sondern es müssen die tatsächlich wirkenden
Motivationsgeber und Wertestrukturen in ihrer sozialen

79

Die europäische Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Differenzierung benannt werden, die in gegenseitiger Durch-
dringung aber auch durch Abgrenzung ein hoch komplexes
Geflecht von kultureller Dynamik erzeugen, das politisches
und ökonomisches Handeln erheblich beeinflusst.

3. Die asiatische Erfahrung

Asien ist alles andere als eine Einheit. Darum ist der geogra-
phische Begriff »Asien« religionskulturell wie auch politisch
problematisch. Die beiden großen Kultursysteme Indien und
China sind einander gegensätzlich, historisch sind sie auch als
militärische Konkurrenten aufgetreten. Das Jahrtausende
alte Band aber, das beide Kulturen miteinander verbindet, ist
der Buddhismus. Dieser hat sich zwar bei seiner Ausbreitung
nach China seit dem 2. Jahrhundert n.Chr. stark verändert,
dennoch sind über die Jahrhunderte hinweg rege Pilgerströ-
me von China nach Indien zu verzeichnen, weil man an den
ursprünglichen Quellen die authentische Form des Buddhis-
mus studieren und denselben in China periodisch erneuern
wollte. Die Begegnungsdynamik und die Motivationslenkun-
gen zwischen beiden Kulturen sind demnach stark durch den
Buddhismus geprägt, und aus diesem Grunde verdient er hier
besondere Beachtung.

3.1 Naturverständnis und kulturelles Handeln im
Buddhismus Indiens und Chinas

Den Kreislauf des Leidens zu überwinden, ist das Ziel des
Buddhismus, und daher ist die »Natur« in sich kein höchstes
Gut. So jedenfalls glaubte man in Europa noch bis in jüngste
Zeit den Buddhismus interpretieren zu müssen. Selbst Max
Weber unterstellte, der Buddhismus könne keine Sozialethik,
geschweige denn eine Ethik gegenüber der Natur, hervor-

80

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gebracht haben, da ja im Buddhismus das individuelle Ich ge-
leugnet werde.17 Diese Schlußfolgerung hat sich als Irrtum
erwiesen.18

Wir müssen uns in der historischen Darstellung auf einige
paradigmatische Entwicklungsschritte beschränken, indem
wir kurz die animistischen Grundlagen erörtern, weil sie so-
wohl in Indien als auch in China die Einstellung des Buddhis-
mus zur Umwelt bzw. Mitwelt beeinflusst haben. Sodann soll
die Haltung des frühen Buddhismus skizziert werden, um
drittens den Neuansatz im Mahayana in Bezug auf unser
Thema diskutieren zu können. Schließlich sind einige Beson-
derheiten des ostasiatischen Buddhismus zu erwähnen.

Animistische Wurzeln
Der Buddhismus ist eine Reformbewegung gegenüber der
priesterlichen vedischen Religion in Indien. Er fußt auch auf
dem teilweise animistischen Gedankengut der Vedas, auch
wenn er sich gerade gegen Einzelaspekte dieser Religion wen-

81

Die asiatische Erfahrung

17 M. Weber, Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie Bd. 2, Tü-
bingen 1920–1921, 229 f.
18 Aus der umfangreichen Literatur zum Thema buddhistischer Welt-
gestaltung und zum Verhältnis von Buddhismus, Politik und Öko-
nomie/Ökologie sei exemplarische angeführt: E. Sarkisyanz, Buddhist
Backgrounds of the Burmese Revolution, The Hague 1965; D. E. Smith,
Religion and Politics in Burma, Princeton 1965; H. Bechert, Buddhis-
mus, Staat und Gesellschaft in den Ländern des Theravada-Buddhis-
mus, 3 Bde., Schriften des Instituts für Asienkunde in Hamburg XVII/
1–3, Frankfurt/Main und Berlin 1966, 1967, 1973; G. Obeyesekere,
F. Reynolds, B. L. Smith (Hrsg.), The Two Wheels of Dhamma. Essays
on the Theravada Tradition in India and Ceylon. (American Academy of
Religion Studies) Chambersburg 1972; U. Phadnis, Religion and Politics
in Sri Lanka, London 1976; B. L. Smith (Hrsg.), Religion and Legitima-
tion of Power in Sri Lanka, Chambersburg 1978; S. J. Tambiah, World
Conqueror & World Renouncer. A Study of Buddhism and Polity in
Thailand against a Historical Background, London 1977.

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


det. In dieser Denkform erscheinen das Geistige und die Na-
tur zwar unterschieden, doch nicht getrennt. Ein Beispiel ist
surya, die Sonne. Der Begriff bezeichnet sowohl die astro-
nomische Größe als auch die Sonne als Inbegriff geistiger
Klarheit. Surya ist der Sonnengott und die Sonnenscheibe,
oder besser: Im Veda – wie in allen frühen Kulturen – ist die
Wirklichkeit noch nicht in einen physischen und einen meta-
physischen Bereich aufgespalten. Alle Wesen sind demzufol-
ge belebt und geistig. Auch Pflanzen, Flüsse und Steine kön-
nen als beseelt gelten. Dieser Sachverhalt wird meist als
»Animismus« bezeichnet, und aus solchen Vorstellungen lei-
ten sich einige merkwürdige Vorschriften in der buddhisti-
schen Mönchsregel (vinaya) her: Erdboden und Gewässer
dürfen nicht verunreinigt werden, weil die Erde belebt ist
(Vin 4, 75, 1); Früchte sollen nur verzehrt werden, wenn sie
vorher »leblos gemacht«, d.h. manuell beschädigt worden
sind (Vin 2, 109), und zuvor den Samen ausgeworfen haben,
damit kein Lebenskeim getötet wird. Innerhalb der Mönchs-
orden wurden solche Verhaltensweisen kultiviert und jahr-
tausendelang praktiziert. Eine solche Grundhaltung hat aber
auch auf des Leben der Laien eingewirkt, d.h. vom Buddhis-
mus geprägte Kulturen betrachten andere Lebewesen nicht
als »Material«, sondern als Partner, die rituell »besänftigt«
werden müssen, wenn sie im Gefolge landwirtschaftlicher
oder anderer kultureller Aktivitäten des Menschen geschä-
digt werden.

Früher Buddhismus
Die buddhistische Kritik an der priesterlich-brahmanischen
Religion brachte auch eine Desakralisierung der Natur mit
sich, indem die hinduistischen Naturgottheiten für bedeu-
tungsarm, ja auch ein zugrunde liegender Urgrund (brah-
man) oder eine primäreWeltseele für irreal gehalten wurden.
Nichts besteht aus sich selbst oder hat ein Selbst: anatman.
Alles ist Leiden, so lehrt der Buddha in der berühmten Pre-

82

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


digt von Benares. Aber nicht die Dinge als solche gelten als
leidvoll, auch nicht die bloße Vergänglichkeit allen Gesche-
hens, sondern der menschliche Versuch, etwas Unveränderli-
ches zu finden und sich daran zu klammern bzw. anzuhaften.
Da dieses Anhaften letztlich misslingt, ist der Mensch unbe-
friedigt und wird unvermeidlich frustriert. Er erlebt duhkha.
Man unterscheidet drei Arten von duhkha oder Leiden:

• Missvergnügen an Unerfreulichem (duhkhaduhkha)
• Leid des Kreislaufs der Geburten (samskaraduhkha)
• Vergänglichkeit gerade des »Erfreulichen« (viparinama-

duhkha).

Die dritte Art betrifft das Verhältnis zur Natur, denn in ihr
wird die Vergänglichkeit besonders eindringlich erfahrbar.
Naturerfahrung in diesem Sinne ist Leidenserfahrung, auch
Leid verursachend, insofern sich unter der tropischen Sonne
Indiens Natur als heiß, wild und menschenfeindlich darstel-
len kann. Der Zustand der Befreiung aus dem Daseinskreis-
lauf, nirvana also, kennt demzufolge keine Natur.19

Das ist aber nur die eine Seite. Bereits in den Theragatas20

(Lieder der Mönche) begegnen wir nämlich auch einer Art
»Naturlyrik«, die wiederum an Beschreibungen und Hal-
tungen in einigen Jataka-Geschichten (Erzählungen aus
früheren Leben des Buddha) anknüpft. Diese Texte haben
Ähnlichkeit mit indischen Liebesgedichten, aber auch mit
den Gesängen über die Liebe zu den Blumen und Wäldern
der brahmanischen Asketen.

Animistische Grundhaltungen, Liebe zur Natur sowie As-
kese und Weltentsagung treffen im frühen Buddhismus reli-

83

Die asiatische Erfahrung

19 Udana 8,1: »Es gibt, ihr Mönche, eine Stätte, wo weder Erde ist noch
Wasser noch Feuer, … weder Sonne noch Mond.«
20 C. A. F. Rhys Davids (Hg.), Psalms of the Brethren and Sisters, Lon-
don 1937.

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gionsproduktiv aufeinander. Die beiden großen Säulen des
Buddhismus, nämlich Mönchsorden und Laiengemeinschaft,
reagierten hinsichtlich der kulturellen Gestaltung von (Um-)
Welt sehr unterschiedlich.

In den Mönchstraditionen gilt die Natur als Lehrmeisterin
der Vergänglichkeit. Die Buddhisten empfehlen einander als
Läuterungsübung z.B. die Betrachtung von fallenden Blät-
tern.21 So wird von einem Asketen berichtet, dem, als er die
Veränderungen in Farbe und Gestalt der fallenden Baumblät-
ter betrachtet, die Vergänglichkeit aller Dinge bewusst wird.
Natur ist für die Mönche als Platz der Meditation und Ruhe
und nicht um ihrer selbst willen wichtig.

Der Laienbuddhismus und der Wohlfahrtsstaat
Kaiser Ashokas
Die indischen Kulturen haben ein durchlässigeres System des
Zusammenwirkens von Religionsspezialisten (Priestern,
Mönchen, Gelehrten) und Laien entwickelt als die europäi-
schen. Im Ideal der 4 Lebenszeitalter (ashrama)22 hat die drit-
te Phase monastische Züge ohne Gelübde auf Lebenszeit und
ohne dass die für frühere Phasen des Lebens anerkannte Be-
deutung des Gewinnstrebens (im Rahmen der durch das Ge-
setz geregelten gesellschaftlichen Beziehungen [dharma])
bestritten würde. Hier wird »Askese« praktiziert nicht im
Sinne eines kultisch erforderlichen Verzichts, sondern um
der Gewinnung von Freiheit und Lebensqualität willen. Die
im Ashram lebenden Gruppen (Familien ebenso wie Zöliba-
täre und gelegentlich auch Kinder) haben materielles Streben
wie die damit verbundenen Verpflichtungen aufgegeben, um

84

Mögliche Therapiemodelle

21 Visuddhimagga 2, 9.
22 Die vier Lebenszeitalter sind die Zeit von Bildung und Erziehung
(brahmacarya) in Kindheit und Jugend, Haushalterschaft (grihasthya)
im Erwachsenenalter, Rückzug in spirituelle Wertegemeinschaften (va-
naprashtha) etwa ab der Mitte des Lebens, Vorbereitung auf das Sterben
als einsamer Wanderasket (sannyasa).

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich in Muße geistigem Streben und dem Gemeinschafts-
leben widmen zu können. Der Verzicht, der als qualitativer
Gewinn erlebt wird, ist Voraussetzung für das Wagnis geisti-
ger Entdeckungen unter Führung und in Gemeinschaft mit
charismatisch agierenden Persönlichkeiten (Guru). Hier gibt
es keine unumstößlichen Gelübde, sondern das Prinzip der
Freiwilligkeit und Selbstorganisation auf Zeit. Im Buddhis-
mus Südost- und Ostasiens, wo es bis heute ein »Mönchtum
auf Zeit« gibt, ist diese qualitative Verzichts-Kultur Teil des
Ideals der Erwachsenenpädagogik geblieben.

Dementsprechend war und ist auch der Buddhismus, wie
ihn die Laien praktizieren, nicht völlig verschieden von der
Praxis der Mönchsorden, sondern eine zweite Achse, die von
Anfang an für den Buddhismus charakteristisch war. So heißt
es, dass religiöser Verdienst durch die Förderung von ökologi-
scher und sozialer Infrastruktur wie den Bau von Wasser-
tanks und Aufforstung, also das pflegende Eingreifen des
Menschen in die Natur, vermehrt werden kann.23 Der zentra-
le Begriff von karuna (Barmherzigkeit oder heilende Hin-
wendung zu allen Wesen) ist für den Buddhismus die Chiffre
für ein gelungenes Leben. Was genau ist gemeint?

»Die Erkenntnis der ›eigenen‹ Identität mit ›anderen‹, die Auf-
hebung der Unterscheidung von ›eigener‹ Leidens- und Glücks-
erfahrung sowie Leidens- und Glückserfahrung von ›anderen‹ ist
karuna. Karuna bedeutet also die Erweiterung des ›Bewußtseins‹ in
einem ›mystischen‹ Sinne bis zu dem Punkt, wo es alle Lebewesen
umfaßt, d.h. zur Selbstidentifikation mit allem, was lebt.«24

85

Die asiatische Erfahrung

23 Samyutta-Nikaya-Ausgabe der Pali-Text-Society 1,5,7, London
1884; Ausgabe Geiger 1,47: »Sage, bei welchen Leuten Tag und Nacht
die Verdienste unablässig wachsen. In Rechtschaffenheit und Tugend-
kraft erheben sich von der Erde gen Himmel die, die Haine und frucht-
bare Bäume pflanzen, sowie Deiche und Dämme bauen, die Brunnen
und Wasseranlagen graben sowie den Obdachlosen Obdach geben …«
24 Sarkisyanz, Buddhist Backgrounds of the Burmese Revolution,
a. a.O., 40 f.

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dies trifft vor allem auf den Mahayana-Buddhismus zu, hat
aber auch im Theravada seine Wurzeln. Gewiß, die meditati-
ve Schau des nirvana ist abgelöst von der Welt des Werdens
(kaivalya), also auch von der Natur, aber Meditation und nir-
vana sind nicht zu trennen von karuna (heilende Hinwen-
dung zu allen Wesen) und maitri (liebendes Wohlwollen).
Dies lässt sich belegen an den sogenannten Vier Unermess-
lichkeiten (apramana), die schon nach frühester buddhisti-
scher Überlieferung in alle Richtungen zu allen Lebewesen
ausgestrahlt werden sollen:

1. liebendes Wohlwollen (maitri)
2. heilende Hinwendung zu allen Wesen (karuna)
3. Freude (mudita)
4. Gleich-Gültigkeit (upeksha)

Upeksha ist nicht moralische Indifferenz, wie Max Weber
und viele andere meinten, sondern Gleichgewicht des Geistes
jenseits von unterscheidenden Bewertungen. Unter der Prä-
misse, dass alle Lebewesen ein Netz von Beziehungen dar-
stellen und in gewisser Weise miteinander identisch sind
(Pflanzen nicht eingeschlossen), wird der Anthropozentris-
mus sowohl kognitiv wie emotional und als handlungsleiten-
de Maxime aufgehoben.

Auf den eben dargestellten Grundlagen baut der Staat
Ashokas (304–232 v.Chr.) auf, der wohl erste Wohlfahrts-
staat in der Geschichte der Menschheit. Ashokas Denken
kennen wir durch seine berühmten Säulen- und Felsenedikte,
die er überall in seinem Großreich, das fast den ganzen Sub-
kontinent Indiens außer dem äußersten Süden umfasste, auf-
stellen ließ. Sie beinhalten allgemeine ethische Werte, die al-
lerdings aus der buddhistischen Geisteshaltung abgeleitet
sind, vor allem geht es um die Gewaltlosigkeit gegenüber
Menschen und allen anderen Lebewesen.25

Ashoka ließ Brunnen bohren und organisierte eine umfas-

86

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sende medizinische Versorgung für Menschen und Tiere. Er
regierte nicht mit Gewalt (danda), sondern durch Bildung
und Erziehung zur Einsicht (dharma). Einen solchen Paradig-
menwechsel der Politik führt er ausdrücklich auf sein Er-
schrecken über die von ihm geführten blutigen Kriege zur
Einigung des indischen Subkontinent zurück. Er gewährte
Religionsfreiheit, was im indischen Kontexte der damaligen
Zeit keineswegs selbstverständlich war, da die Könige jeweils
verschiedene Formen von Religion patronisierten, um ihre
Herrschaft auch religiös-ideologisch zu festigen. Zusammen-
gefasst kann man zu Ashoka sagen: »Ashokas Ideal ist nicht
einfach die Bruderschaft der Menschen, sondern die aller Le-
bewesen. Er fühlt sich mit der gesamten beseelten Welt ver-
bunden.«26 Durch Ashoka also wurde der Wohlfahrtsstaat
begründet, der alle Lebewesen einschloss.

Ashokas Ideal hat weitergewirkt in der Staatsräson thera-
vada-buddhistischer Länder. So loben ceylonesische Chroni-
ken die dortigen buddhistischen Könige nicht nur für ihre
militärischen Taten, sondern ausdrücklich für ihr ökologi-
sches und soziales Engagement.27

87

Die asiatische Erfahrung

25 Edikt 7 lautet: »So habe ich zum Beispiel durch Gesetzgebung an-
geordnet, dass einige Arten von Tieren nicht getötet werden dürfen.
Aber die Menschen haben ihre Hingabe an den Dharma sogar noch ver-
stärkt, indem sie überzeugt sind, dass überhaupt keine Lebewesen ver-
letzt oder getötet werden dürfen.«
26 D. R. Bhandarkar, Ashoka, Calcutta 1925, 220 f.
27 Sirimeghavanna (362–409) baute Teiche, die immer Wasser enthiel-
ten, aus Barmherzigkeit für alle Lebewesen. (Culavamsa 37,98); Mahin-
da II (772–792) unterstützte (heimlich) die Armen, die sich schämten
betteln zu gehen, und es gab auf der Insel niemanden, der nicht von
ihm unterstützt wurde, außerdem habe er für das Vieh Vorsorge getra-
gen. (Culavamsa 48, 146–147); Mahinda IV (956–972) errichtete ein
Almosenhaus und gab den Bettlern Nahrung und Obdach, in den Kran-
kenhäusern verteilte er Medizin und Betten. Außerdem versorgte er
regelmäßig die Kriminellen im Gefängnis. Für Affen, Wildschweine,
Gazellen und Hunde hatte er Mitgefühl und verteilte Reis und Kuchen
an sie. (Culavamsa 54, 30–33)

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bedeutsam ist in diesem Zusammenhang der Maitreya-
Mythos, die eschatologische Hoffnung auf einen kommenden
Buddha, der von der (heute ausgestorbenen) Schule der Sar-
vastivadins entwickelt und mit dem Bodhisattva-Ideal ver-
bunden wurde, das auch im Theravada existiert. Im Therava-
da wird der Bodhisattva als werdender Buddha verstanden,
der zwar Barmherzigkeit übt, seine daraus resultierenden
Verdienste aber nicht, wie im Mahayana, auf andere übertra-
gen kann. Bereits in Ceylon wurde die Vorstellung vom ge-
rechten, guten, heilsspendenden kommenden Buddha, eben
Maitreya, mit der Königsideologie verbunden und auf die je-
weiligen Herrscher übertragen, die dann als möglicher kom-
mender Buddha verehrt wurden. Unter ihrer gerechten Herr-
schaft befinden sich Natur und Mensch in Harmonie.28

Ein gutesBeispiel für dieVerknüpfung vonPolitik und öko-
logisch stabiler Natur im südostasiatischen Buddhismus bis in
die neuere Geschichte ist auch die Krönungszeremonie (abhi-
sheka) des Königs Mindon (1853–1878) von Birma (heute
Myanmar). Dort wird dem König zeremoniell mitgeteilt:

»Solltest du den Eid brechen, den du in der Krönungszeremonie ge-
schworen hast, wird die Welt in Jammer verfaulen, das Land wird
verdunkelt und staubig … Unruhe und Diebstahl wird das Land
überziehen …«29

Das alte Birma kannte kein Privateigentum des Landes, son-
dern ein Pachtsystem, das königlicher Aufsicht unterstand.
Der König verlangte Steuern, die halbjährlich verteilt wur-

88

Mögliche Therapiemodelle

28 Die Schilderungen ähneln eschatologisch-paradiesischen Zuständen,
wie wir sie aus semitischen Quellen kennen. So heißt es beispielsweise
in Berichten über die Könige aus Ceylon, Kampuchea und Thailand
(nach dem 14. Jahrhundert, in der Sukhotai und Ayutthya-Periode): sie
ließen Tiere (Elefanten) frei, sie ließen Kriegsgefangene (Sklaven) frei
und galten als Garanten der Harmonie von Mensch und Natur (vgl.
auch Mahavamsa 21, 29 f.).
29 Der birmesische Text wird zitiert von Sarkisyanz, Buddhist Back-
grounds of the Burmese Revolution, a. a.O., 50.

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den, wer bei schlechter Ernte nicht steuerfähig war, wurde
von den Abgaben befreit. Es gab keine Finanzwirtschaft, und
so konnte kein Kapital angehäuft werden, das zur Zerstörung
des Gleichgewichts in der Gesellschaft sowie zwischen Natur
und Gesellschaft geführt hätte. Wirtschaftliche Wohlfahrt
und Zufriedenheit für alle war das erklärte Ziel des Staates.30
Das aber wiederum nicht als Selbstzweck, sondern damit der
Samgha mit Almosen unterstützt werden konnte und jeder-
mann Zeit hätte, sich religiösen Zielen zu widmen. (Es ist
nicht verwunderlich, daß der Ökonom E. F. Schumacher zu
seinem Buch »Small is beautiful« von diesem birmesischen
wirtschaftlich-politischen Gemeinwesen angeregt wurde.)
Die Briten hingegen zählten zu den Errungenschaften ihrer
Kolonialherrschaft, dass wirtschaftlicher Wettbewerbsgeist
sich langsam durchzusetzen begann, indem die Kolonial-
macht die Steuerlast derart drastisch erhöhte, dass die Bauern
zusätzliches Land, das zur Ernährung bisher nicht benötigt
worden war, im Raubbau bebauen mussten. Howard Malcom
urteilt stolz: »Privateigentum ist jetzt heilig.« Zuvor galt, wie
gesagt, der Boden als heilig, nicht veräußerbar und mensch-
lichem Gewinnstreben entzogen. Das traditionelle buddhisti-
sche Ethos in Birma überlebte bis ins 19. und 20. Jahrhundert
und stieß mit den an Gewinnmaximierung orientierten Idea-
len der British East India Company in krasser Konfrontation
zusammen.31

89

Die asiatische Erfahrung

30 Vgl. ebd., 56 f.
31 So schreibt der britische Kolonial-Beamte H. Fielding-Hall 1906 über
den birmesischen Buddhismus (ebd.): »Eine großartige Religion, voll
von erhabenen Gedanken … Sie gibt den Gefallenen und Schwachen
Trost, eine sichere Zuflucht für die am Leben Zerbrochenen. Sie schützt
die Buchten, wo die vom Sturm geschüttelten Seelen ausruhen können.
Es ist das Evangelium der Kranken, Verwundeten, Sterbenden … Aber
… Die erste und größte Wahrheit ist, diese schöne Welt, die uns Gott
gegeben hat, auszunutzen. Die größte Sünde ist es, unnütz zu sein … Es
ist unsere Pflicht, die Feigen, die Untüchtigen, die Schwachen, die nichts
(mit der Welt anzufangen wissen) hinwegzufegen und sie durch Starke

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aus birmesischer Sicht vertraten die Engländer ein Natur-
recht des Stärkeren gegen alle Kreatur. So ließ die Kolonial-
macht in Mandalay streunende Hunde zu Tausenden vergif-
ten und Wälder für Reispflanzungen abholzen, wodurch die
Birmesen ärmer wurden – zwischen 1870 und 1930 fielen die
Reallöhne um 20%. Die Geschichte Birmas liefert also Bei-
spiele für eine buddhistische Sozialethik, die die Natur, zu-
mindest die belebte, einschließt und die durchaus wirtschafts-
praktikabel und politisch wirksam war.

Wie wir sahen, zeichnet das Ideal der Barmherzigkeit ge-
genüber allen Lebewesen schon den frühen Buddhismus aus
(z.B. Verbot des Wanderns während der Regenzeit, damit
keine Insekten zertreten werden (Vinaya 1, 137 und Maha-
vagga 3, 1–2)). Man kann von einer umfassenden Ehrfurcht
vor dem Leben sprechen. Pflanzen gelten zwar im indischen
Buddhismus nicht als Lebewesen (was sich in China unter
daoistischem Einfluss ändern sollte), aber als Basis der Nah-
rung und Lebensraum von Tieren und Geistern sind sie eben-
falls geschützt.

Mahayana – die Lehre von der Leerheit
Die im frühen Buddhismus angelegte Idee der Barmherzig-
keit des Bodhisattva wurde im Großen Fahrzeug (Mahayana)
weitergeführt, wobei die Grundhaltung des Altruismus in-
tensiviert wird.

Der Mahayana-Buddhismus war vor allem auch (aber

90

Mögliche Therapiemodelle

und Nützliche zu ersetzen. Der Burmese hat zu viel Glauben. Er ist viel
zu viel gehegt und gepflegt worden, und man hat ihm zu viel gepredigt.
Er muß aufstehen und kämpfen. Er darf vor den Schlägen derWelt nicht
zusammensinken und sich verstecken, sondern muß herauskommen zur
Konfrontation. Er muß seine windelweichen Bande des Glaubens ab-
schütteln und den natürlichen Krieger darunter entdecken. Er muß es
lernen, roh und grausam zu sein, wenn notwendig zu zerstören,
Schmerz zu verursachen und sich rücksichtslos durchzusetzen. Er muß
lernen, mannhaft zu sein … Das würde ihre Augen zu einer neuen Le-
benssicht öffnen. Aber ihr Glaube steht ihnen dabei im Wege …«

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht nur) eine Laienbewegung, die das rituelle und kultische
Element betonte, während das Mönchtum vor allem aus dem
Einhalten der Mönchsregel seine Identität gewann. Unter
beiden Gesichtspunkten lässt sich historisch belegen, dass
das grundlegend partnerschaftliche Verhältnis zur naturhaf-
ten Mitwelt praktisch und gegenüber herkömmlichen Ver-
haltensweisen neu geordnet wird, wenn ein entsprechendes
Interesse besteht und dasselbe plausibel kommuniziert wer-
den kann: Den Laien oblag das »delegierte Töten« von Tieren,
denn am Anfang waren die indischen Buddhisten keineswegs
Vegetarier (erst im China des 6. und 7. Jahrhunderts setzte
sich der Vegetarismus durch). Die Vorstellung von der Ge-
meinschaft aller Lebewesen hat das reale Verhalten ganzer
Gesellschaften umgeformt und geprägt.

Im Folgenden seien nur einige Mahayana-Entwicklungen
beschrieben, die das altruistische Handeln in und für die Welt
in einem nochmals anderen Licht beleuchten.

a) Tathagatagarbha
»Garbha« bedeutet Schoß, und »tathagata« ist ein Titel des
Buddha, wörtlich der So-Gekommene, der in die Wahrheit
Eingegangene und aus ihr Hervorgehende. Es geht um die
Erkenntnis, dass alle Lebewesen das Potential der Buddha-
schaft in sich tragen, auch Tiere und Geister, dass letztlich alle
schon Buddhas sind, es aber noch nicht wissen. Auch diese
Vorstellung wird wohl soziologisch mit dem erstarkenden
Selbstbewusstsein der Laien zusammenhängen. Diese Lehre
wurde später in China aufgegriffen und radikalisiert: Dass
z.B. auch ein Hund die Buddha-Natur habe, war neu und eine
Provokation, geht es doch hier nicht nur um die biologische
Verwandtschaft aller Wesen, sondern um eine Heilsgemein-
schaft von Mensch und Tier. Dies hat sich auf den Tierschutz
ausgewirkt, während die Pflanzen als Lebensraum der Tiere
nur mittelbar betroffen waren. Allerdings geht es hier nicht
um Schutz und Pflege des individuellen Tieres, denn das Tier

91

Die asiatische Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(wie auch der Mensch) ist als Gefäß oder Körper für die
Buddha-Natur mit Ehrfurcht zu behandeln, nicht um seines
spezifischen Tierseins willen.

b) Identität von samsara und nirvana
Es war der Philosoph Nagarjuna (2. Jahrhundert n.Chr.), der
die Identität von samsara (leidvoller Lebenskreislauf) und
nirvana (Befreiung) nicht nur aus logischen Gründen, son-
dern aufgrund meditativer Erfahrung zum Prinzip seines
Denkens machte. Was bedeutet das? Nirvana kann nicht ein
Bereich neben einem anderen sein, denn dann wäre das nir-
vana begrenzt bzw. bedingt. Außerdem erscheint in der Me-
ditationserfahrung keine andere, phantasierte Welt, sondern
eben diese eineWelt in anderem »Licht«, in ihrer Einheit. Die
Leerheit der Wirklichkeit, shunyata, bedeutet, dass die Dinge
nicht für sich selbst existieren, sondern alles mit allem nicht
nur in Zusammenhang steht, sondern die Existenz aus dem
anderen hat. Geist und Natur, Mensch und die ihn umgeben-
de Wirklichkeit, das Absolute und das Relative existieren als
das, was sie sind, in wechselseitiger Abhängigkeit.

c) Das Reine Land
Zu erwähnen ist auch die Tradition vom Buddhismus des Rei-
nen Landes, die sich in Indien entwickelte und eintausend
Jahre später in Ostasien als die mächtigste und wichtigste
Strömung des Buddhismus überhaupt etablieren konnte.
Sukhavati, das Glücks-Land Buddha Amitabhas, ist ein Ort,
zu dem alle gelangen, die Amitabha (in Japan: Amida) gläubig
anrufen und um Beistand bitten. Beim »Reinen Land« han-
delt es sich nicht um das nirvana, sondern um eine spirituelle
Sphäre, die noch unter dem Gesetz des Kreislaufs der Gebur-
ten (samsara) steht, aber mit idealen Bedingungen für das
Erlangen der Buddhaschaft. Es ist ein Paradies, wo es keine
Ablenkungen von der Meditation gibt, keine Versuchungen
an Sinnesdingen anzuhaften.

92

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie sieht nun die Natur in diesem Reinen Land aus? Es
gibt weder Hügel und Berge noch Sonne, Mond und Sterne,
auch keine organische Umwelt, alles besteht aus Edelsteinen
und Kristallen, wie es der Sukhavativyuha beschreibt. Es ist
ein Ort ohne Leid, also folgerichtig auch ohne Natur. Denn
Natur bedeutet Vergänglichkeit und damit Leid. Die konkre-
ten Vorstellungen entsprechen der indischen, klimatisch be-
dingten Naturerfahrung, und in China und Japan, wo ein an-
deres, angenehmeres und gemäßigtes Klima herrscht, sieht
das Reine Land anders aus und trägt eher die Züge eines Gar-
tens, wie sich in der ostasiatischen Gartenkultur zeigt. An
diesem Wechsel des Bildes von der Natur zeigt sich, daß die
konkreten Lebensbedingungen normative Erzählungen ver-
ändern und die Motivation zu gesellschaftlich-kulturellen
Umbrüchen plausiblisieren können.

3.2 Mahatma Gandhi

Mohandas Karamchand Gandhi (1869–1948)32 gilt nicht nur
als der führende Kopf der indischen Unabhängigkeitsbewe-
gung und »Vater« (bapu) des indischen Staates, sondern als
Vordenker der politischen Strategie der Gewaltfreiheit
(ahimsa), die in einem systemischen Verständnis der Wirk-
lichkeit ihre Wurzel hat. Dieses Prinzip nannte er »Ergreifen
der Wahrheit« (satyagraha), weil es nicht nur einem mora-
lischen Imperativ entspringt, sondern einer rationalen wie
emotionalen Einsicht in die Wirklichkeit. Man kann Gandhis
Strategie als ökologisch-soziales Systemhandeln bezeichnen,
bei dem Kooperation über Konkurrenz herrscht, so dass bei
der Lösung von Konflikten grundsätzlich win-win-Situatio-

93

Die asiatische Erfahrung

32 Zum Folgenden: M. Chatterjee, Gewaltfrei widerstehen. Gandhis re-
ligiöses Denken – Seine Bedeutung für unsere Zeit. Übers. v. Regina und
Michael von Brück, Gütersloh 1994, bes. 130–146.

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen entstehen. Alle andern Lösungen hält Gandhi für un-
tauglich, weil sie Konflikte nur temporär zudecken und oft
noch massiver wieder aufbrechen lassen. Gandhi ist kein ro-
mantischer Träumer eines »Zurück zur Natur«, sondern ein
durch und durch rationaler Denker, der die Potentiale der in-
dischen Religionen (Hinduismus, Jainismus, Buddhismus)
geschickt so verschmilzt, dass sie als Faktoren der Motivation
zu politischen und ökonomischen Strategien werden, die die
zerstörerischen Kräfte der modernen Industriegesellschaften
zumindest eindämmen. Die Stärkung einer dezentralisierten
Produktionsweise auf dem Dorf ist keine naive Simplifizie-
rung komplexer ökonomischer Zusammenhänge, sondern
der Versuch, Grundlagen für eine Demokratie zu schaffen,
die nur bestehen kann, wenn sie auf wirtschaftlich dezentra-
lisierter Macht und Eigenverantwortung des Individuums
beruht. Sein Werben für eine vegetarische Lebensweise be-
gründet er mit der ökonomischen Erwägung, dass die not-
wendige Kalorienmenge aus vegetarischer Lebensweise mit
wesentlich geringerem Verbrauch von natürlichen Ressour-
cen erzeugt werden kann als durch Tierhaltung, dass also
nur eine vegetarische Lebensweise dem demographischen
Druck gerecht werden kann. Er baut auf der Wert- und nicht
nur Marktorientierung des wirtschaftlichen Handelns auf,
wie sie John Ruskin in England entwickelt und Tolstoi in
Russland sowie R. W. Emerson und H. D. Thoreau in Neu-
England (USA) vorangetrieben hatten, und war bei seinen
»Experimenten mit der Wahrheit« interkulturell vernetzt.
Ruskin und Gandhi gehen von einer »Metaphysik der Exis-
tenz« aus, die Anorganisches und Organisches, das Indivi-
duelle und die Gesellschaft umfasst. Diese Dimensionen
müssen aufeinander abgestimmt sein, sonst bricht die Gesell-
schaft auseinander. Die moderne politische Ökonomie, die
sich allein auf Profitmaximierung gründet, kann dies nur er-
folgreich tun, wenn sie durch den wirtschaftlich-militaristi-
schen Komplex der Rüstung und des Exports von Rüstungs-

94

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gütern am Laufen gehalten wird, und dies führt zwangsläufig
zu imperialistischen Handelspraktiken und politischen Kon-
flikten, die auf Grund der modernen Technologie flächen-
deckend destruktiv ausgetragen werden. Gewalt kann deshalb
kein Mittel der Politik sein, und sie ist auch im Wirtschafts-
handeln rational nicht vertretbar, weil sie die Ressourcen so
schädigt, dass der menschlichen Tätigkeit des Wirtschaftens
selbst der Boden entzogen wird. Wo Gier die Natur zerstört,
handeln die Menschen gegen ihre eigenen Interessen, abge-
sehen davon, dass sie ihre Identität untergraben, weil keine
der Religionen, die heute den Ton angeben, ein solches Han-
deln rechtfertigt. Der Mensch befindet sich also im prinzi-
piellen Dauerkonflikt zwischen den Werten, auf die er sich
beruft, und seinem realen Handeln, was zur Zerstörung von
Natur, Geist und Kultur führt. Das Schicksal des Individuums
und das »Training des Geistes«, so schreibt er in seiner Auto-
biographie, sind der Ausgangspunkt für ein integriertes Han-
deln, das sich dann in konzentrischen Kreisen in die nächste
weitere Ebene ausbreitet – die Dorfgemeinschaft, die Stadt,
den Distrikt, das Land, die Welt. Das bedeutet, dass der
Mensch Empathie und Sympathie kultivieren muss, um der
Tendenz zur Gier entgegenzuwirken, die zerstörerisch ist.
Die Entwicklung von Sympathie verbindet er interessanter-
weise mit der Kultivierung von Imagination. Kognitive und
emotionale Entwicklung werden mit dem Ästhetischen ver-
knüpft, damit eine neue Fähigkeit zur sozialen Verantwor-
tung in einem wahrhaftigen Gemeinschaftsleben entstehen
kann. Gandhi experimentiert in seinen Ashram-Gründungen
(vom Phoenix-Settlement und der Tolstoi-Farm in Südafrika
bis zum Satyagraha Ashram bei Ahmedabad in Indien), um
Alternativen zu einer ausschließlich erwerbsorientierten Ge-
sellschaft zu finden. Diese Ashram-Experimente versteht er
als Bildungsorte für künftige Eliten. Der systemische Ansatz
führt dazu, dass er erkennt, wie Vereinfachung des Alltags-
lebens, Speisegewohnheiten, Abfallbeseitigung, frühe Kin-

95

Die asiatische Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dererziehung, Spracherwerb und politischer gewaltfreier
Kampf miteinander zusammenhängen. Frauen gebührt dabei
eine ebenso aktive öffentliche politische Rolle wie Männern
(wenngleich Gandhi den Gedanken der Gleichberechtigung
im Sinne der geschlechtlich-psychologisch-sozialen Selbst-
bestimmung von Frauen nicht denken und umsetzen konn-
te). Konstruktives Handeln, auf welchem Feld auch immer,
muss sich auf innere Verwirklichung einer spirituellen Reife
und äußere Transformation der Besitz- und Nutzungsver-
hältnisse von Gütern gleichzeitig gründen, sonst kann es
nicht konstruktiv sein. Der Begriff der Solidarität bezieht sich
auf die ganze Welt, wobei er, wie gesagt, die Verantwortung
als Selbsthingabe der kleineren an die umfassendere Ebene
von Vergemeinschaftung, also vom Individuum über die Fa-
milie bis zum Staat und der Weltgemeinschaft im Sinne des
Subsidiaritäts-Prinzips interpretiert. Er denkt die Beziehun-
gen in Gesellschaft und Politik nicht hierarchisch, sondern in
konzentrischen Kreisen und Wechselwirkungen. Allein dies
macht ihn zu einem zeitgenössischen Denker.

Indien hat sich zwar während der Jahrzehnte, die der Un-
abhängigkeit 1948 folgten, einer stark zentralisierten Indus-
trialisierung verschrieben, die das ökologische Gleichgewicht
besonders in den Städten zerstört hat, damit ist aber Gandhis
Impuls keineswegs hinfällig geworden, und er ist in Indien
auch nie völlig verstummt. Gandhi im heutigen Horizont
neu zu lesen, könnte Wege zur notwendigen Transformation
aufzeigen.

3.3 Das chinesische Modell der »Harmonie«

China unterscheidet sich von den bisher genannten Kulturen.
Diese aufstrebende Weltmacht an europäischen (oder auch
indischen) Kulturstandards zu messen wäre ein grober Feh-
ler, sowohl was die Analyse der Gesellschaftsdynamik betrifft

96

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als auch hinsichtlich der Möglichkeiten zukünftiger Entwick-
lungen. Auch in China ist ein fast ungebremstes materialisti-
sches Konsumverhalten zur treibenden Kraft der gesell-
schaftlichen Dynamik geworden, aber nicht zur einzigen.
Man kann die Potentiale dieser Kultur wohl am ehesten er-
fassen, wenn man einen Rahmen identifiziert für die sehr
unterschiedlichen Konflikte und die Methode, mit denen die-
selben gelöst werden sollen, nämlich das Streben nach »Har-
monie«. Es ist, bildlich gesprochen, die Harmonie von »Him-
mel und Erde«. Nur in diesem Rahmen lässt sich einer der
markantesten Konflikte sinnvoll analysieren, der chinesische
Kulturen in Geschichte und Gegenwart immer betrifft: der
Konflikt zwischen Individuum und Gruppe. Es wäre viel zu
kurz gegriffen, das konfuzianische System der (fast) bedin-
gungslosen Eingliederung des individuellen Interesses in das
kollektive System nur als Zwangsreglement zu interpretie-
ren. Es beruht vielmer auf einem über Jahrtausende gewach-
senen Lebensgefühl der universalen Harmonik: Wie im Him-
mel so auf Erden! So liefern die (in China gesellschaftlich
außerordentlich wichtige) Literatur und Literatur-Theorien
Abbilder harmonischer Beziehungen, die ungeachtet der Dif-
ferenzen von konfuzianischen, buddhistischen bis hin zu
maoistischen Deutungen das gesamte chinesische Empfinden
der Stellung des Menschen im Kosmos und in der Gesell-
schaft nachhaltig prägen, sie sind Kulturstandards. Ein Bei-
spiel: Der goldene Vogel und der Hase im Mond sind nicht
nur literarisch-fiktive Bilder, sondern Symbole der Identifi-
zierung, wie man z.B. an der einflussreichen Koan-Samm-
lung Biyan Lu (Bi-Yän-Lu) sehen kann (12. Beispiel): In der
Sonne erkennt man in China einen goldenen Vogel, der auf-
steigt, am Himmel entlangzieht und wieder absteigt, so wie
Helios, der Sonnengott der Griechen, oder Surya, der Son-
nengott im vedischen Pantheon der Inder, im Wagen am
Himmel entlangfahren. Am südlichen Nachthimmel er-
scheint der Mond in China (wie übrigens auch in Indien)

97

Die asiatische Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wie eine Kugel, die in sich das Bild eines Hasen trägt. Wenn
die Sonne aufgeht, verschwindet der Mond, und wenn die
Sonne sich senkt, geht der Mond auf. Die Rhythmen der Na-
tur erzeugen komplementäre Konstellationen, aus denen sich
eine angemessene Wahrnehmung der gültigen Gesellschafts-
Ordnungen von selbst ergibt. Daraus erwächst das Vertrau-
en, dass das Leben sich ebenso gestaltet, wie Sonne undMond
ihre Bahnen ziehen, auch wenn sie unserem Blick zeitweise
entzogen sind. Die gesamte chinesische Kultur ist davon in-
spiriert zu zeigen, dass und wie sich diese Harmonik des
Himmelsgewölbes im Leben der Menschen und der Gesell-
schaft widerspiegeln soll. Wenn sich einzelne Menschen oder
ganze Gesellschaften gegen die Gesetze der Natur und gegen
diese Harmonik durchzusetzen versuchen mit Macht, Gewalt
und Gier, wird alles zerstört. Individuum und Gruppeninte-
resse in Einklang zu bringen, ist in der chinesischen Kultur
Zeichen gelingender Herrschaft, wie das daoistische Daode-
jing eindrücklich darlegt. Und es wird nicht als ein Zwangs-
system empfunden, sondern als die notwendige Folge von
Einsicht und Erfahrung. Der Vorrang des Gemeinwohls ist
ein so stark verinnerlichter Grundzug der chinesischen Le-
benswirklichkeit, dass es sich kaum ein Mensch leisten kann,
aus diesem Verbund von Regeln und Zwängen einerseits und
solidarischem Verhalten andererseits auszubrechen.

Auch der chinesische Buddhismus ist von solchen Kultur-
standards und vor allem von der daoistischen Naturmystik
geprägt. Schon in der ersten Periode der Übersetzungen, also
von der Mitte des 1. Jahrhunderts n.Chr. bis zum Jahre 402,
der Ankunft des Gelehrten Kumarajiva in der Hauptstadt
Chang-an, wurde die Angleichung buddhistischer Ideale an
den Daoismus bewusst gesucht. Natur wird hier nicht als
wilder Dschungel, sondern, dem Harmonieideal der chinesi-
schen Kultur entsprechend, als lieblicher Garten wahrge-
nommen. Das Land sukhavati, ein Garten mit Tieren, Pflan-
zen und angelegten Teichen, ist gestaltete Natur, wie wir den

98

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Pinselzeichnungen der Song-Zeit im 10. und 11. Jahrhundert
entnehmen können. Aber schon vorher war es zu einer Neu-
bewertung der Natur im ostasiatischen Buddhismus gekom-
men, wo nun auch die Pflanzen als Lebewesen galten, und das
geht auf zwei Schulbildungen zurück: In der Tiantai-Schule
(der ersten eigenständigen Schule des chinesischen Buddhis-
mus) wird die universale Buddha-Natur für alle Wirklich-
keitsbereiche, nicht nur für die Lebewesen, gelehrt. Damit
ist die prinzipielle Differenz von belebten und unbelebten
Wesen verschwunden, und man kann sagen, dass dies eine
Radikalisierung der indischen tathagatagarbha-Tradition be-
deutet, wie wir sie oben dargestellt hatten. In der Mitte des
8. Jahrhunderts wurde diese Anschauung von der Ochsen-
kopf-Schule des Ch’an (Zen) übernommen und dann wohl
in der Nordschule des Ch’an vertreten.

Die kosmologische Begründung aber lieferte die Hua-Yen-
Schule, die auf das indische Avatamsaka-Sutra zurückgeht
und den Kosmotheismus dieses Sutra sowie des Lotos-Sutra
philosophisch-systematisch ausarbeitet: Alles ist in allem
enthalten, ja alles ist letztlich alles, weil die Wirklichkeit
nicht ein Zusammenspiel von Substanzen ist (wie schon die
shunyata-Lehre der Prajnaparamita-Sutras erkannt hatte),
sondern ein Wechselverhältnis von Beziehungen. In dem be-
rühmten Avatamsaka-Sutra wird dieses Motiv in immer
neuen Symbolen und Parabeln erläutert, zum Beispiel in der
Geschichte vom Netz Indras, das sich aus Perlen zusammen-
setzt, wo jede einzelne Perle alle anderen spiegelt: Die Perlen
als Erscheinungen der Wirklichkeit, die jeweils Widerspiege-
lungen aller anderen Wirklichkeiten sind. Darauf aufbauend
machte der berühmte chinesische Philosoph Fazang (643–
712) ein Experiment: Er wurde von der Kaiserin Wu Zetian
gebeten, das Wesen des Wirklichkeitsverständnisses im
Buddhismus darzulegen. Der Mönch führte die Kaiserin in
einen Raum, dessen Wände, Fußboden und Decke völlig mit
Spiegeln bedeckt waren. In die Mitte des Raumes stellte der

99

Die asiatische Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister eine Buddha-Figur, die er mit einer Lampe beleuch-
tete. In den Spiegeln erschien das Bild der Buddha-Statue,
und jedes Spiegelbild spiegelte alle anderen wider, in unend-
licher gegenseitiger Spiegelung und Durchdringung. Sofort
begriff die Kaiserin die Lehre von der Totalität und gegen-
seitigen Durchdringung aller Dinge im Mahayana-Buddhis-
mus. Mehr noch, Fazang nahm eine winzige Kristallkugel in
die Hand, und die Kaiserin sah, dass die kleine Kugel all die
unendlichen Spiegelbilder enthalten konnte.

Dies hatte Folgen für die gesamtkulturelle Entwicklung in
China: Im Synkretismus der Song-Zeit (960–1279), in der
vom Buddhismus beeinflussten neo-konfuzianischen Phi-
losophie, gibt es eine deutliche Hinwendung zur Natur: So
soll sich der Philosoph Zhou Dunyi (1017–1073) geweigert
haben, das Gras zu schneiden, weil er sich allem Lebendigen
verwandt fühlte. Typisch ist auch der Dichter Su Tung-Po,
der die Erleuchtung während eines Nachtspaziergangs in
den Bergen erfuhr, als er das Rauschen des Flusses hörte.33

In der chinesischenModerne sind diese Traditionen gewal-
tigen Erschütterungen ausgesetzt gewesen, zunächst durch
die ganz unterschiedlichen Revolutionen und Reform-Bewe-
gungen im 19. Jahrhundert, die das Ende der Kaiserzeit und
die Begegnung mit dem Westen eingeläutet haben, dann be-
sonders durch den Kommunismus und die maoistische Poli-
tik der Kulturrevolution und späteren ökonomischen Umge-
staltung. Doch auch hier sind diese Wurzeln noch erkennbar,
und so ist der Maoismus nicht zu Unrecht als eine Variante
konfuzianischer Ideologie und Verknüpfung mit moderner
politischer totalitärer Doktrin interpretiert worden. Großpro-
jekte lassen sich diktatorisch effizienter umsetzen, so die

100

Mögliche Therapiemodelle

33 Die Erleuchtungsstrophe, mit der er vor seinen Ch’an (Zen)-Meister
trat, lautet: »Das Rauschen der Bäche im Tal ist seine lange, breite Zun-
ge; / Die Formen der Berge sind sein reiner Leib. / In der Nacht hörte ich
das Summen von Myriaden von Sutra-Versen, / Wie kann ich anderen
ihre Bedeutung sagen?«

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ausrottung krankheitsübertragender Fliegen in den 50er Jah-
ren, die desaströse Kollektivierung der Landwirtschaft unter
Mao oder die ökonomische Revolution unter Deng. Ob auch
das von der gegenwärtigen Regierung ausgerufene ökologi-
sche Großprojekt dazu zählt?

Um die teils gewalttätigen Auseinandersetzungen um die
Adaption chinesischer Kultur an die westliche Moderne im
19./20. Jahrhundert zu verstehen, müssen wir etwas weiter
ausholen. Es geht hier nicht nur um intellektuelle Rechtfer-
tigungs- und Anpassungsprozesse, sondern um einen kapi-
tialistisch-individualistischen Lebensstil der Konkurrenz
und Gewinnmaximierung gegenüber dem chinesischen Le-
bensstil der Harmonie und des Ausgleichs, wobei es bezeich-
nend ist, dass es im klassischen China verpönt war, dass
Wohlhabende ihren Besitz öffentlich zeigen, d.h. Reichtum
solle nicht dem Prestigebedürfnis dienen. Diese Auseinander-
setzungen führten zu mehreren politischen Umstürzen, zu
Chaos und kreativen Neuanfängen, zu entsetzlichen Hun-
gersnöten einerseits und wirtschaftlichem Aufschwung an-
dererseits, so dass sie uns im Kontext der Suche nach einem
nachhaltigen Lebensstil interessieren sollten.

Während der Qing-Dynastie (1644–1911) verfiel die feu-
dalistisch organisierte Naturalwirtschaft, gleichzeitig ent-
wickelten sich Zentren der Industrie. Die europäischen
Mächte öffneten seit Mitte des 19. Jahrhunderts gewaltsam
die Märkte Chinas (Opium-Kriege). Um die Reparationen
zahlen und den Staat refinanzieren zu können, wurde die
Steuerlast dramatisch erhöht, was zu Aufständen und öko-
nomischen Verwerfungen führte, auch wurde die lokale
Wirtschaft durch Export-Dumping der europäischen Mächte
geschwächt. Besonders die Taiping-Revolte (1851–1864)
führte zu einem Zusammenbruch der traditionellen Struktu-
ren, so dass der Ruf nach einer vollständigen Übernahme
westlicher Lebensmodelle (Wirtschaft, Kultur und Politik)
seit den 1860er Jahren laut wurde. Die Verwestlichungs-Be-

101

Die asiatische Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wegung (Yangwu Yundong) wurde von der kaiserlichen Ad-
ministration inszeniert, um nach innen die Herrschaft zu
stärken und nach außen die von europäischen Mächten und
Japan (Krieg von 1894/95) ausgehenden Aggressionen ab-
zuwehren (Aufbau von Schwerindustrie, modernem Militär
und Verwaltungssystem). Damit war das Motiv nicht unähn-
lich der Meiji-Reform in Japan (ab 1868). Das Bildungswesen
(Schulen und Universitäten) und Medien wurden nach west-
lichem Vorbild gestaltet. Auch die Hundert-Tage-Reform in
China (1898) hinterließ trotz ihres Scheiterns nachhaltige
Wirkungen. So änderten sich die an der Großfamilie orien-
tierten sozialen Verhältnisse zu kleineren Einheiten der indi-
vidualistisch-kapitalistischen und urbanen Struktur. Wäh-
rend die Bauernrevolten Reformen bei der Landverteilung
forderten, war die westliche Industrialisierung von den Eliten
getragen und verschärfte das Gerechtigkeits-Problem. China
ging nicht den Weg einer gleichgewichtigen Modernisierung.
Die (konservative) Hundert-Tage-Reform von 1898 versuch-
te im Rahmen der monarchischen Struktur eine westliche
Verwaltung aufzubauen, was misslang und schließlich 1911
zum Sturz des Kaisers und zur Errichtung der Republik führ-
te. Die Reform von 1898 schaffte 1905 das kaiserliche Prü-
fungssystem ab, das über 1300 Jahre bestanden hatte; damit
war der kulturelle Bruch und Umbruch unvermeidlich und
eine neue Werteordnung vorprogrammiert. In erbitterten
Debatten war darum gefochten worden, ob China reif sei für
die Staatsform der Republik, oder ob nicht zuvor eine Schu-
lung der Bürger notwendig sei. Bereits in der Hundert-Tage-
Reform war von dem einflussreichen Philosophen und Refor-
mer Kang Youwei eine »Aufklärung zu bürgerlicher Moral,
Intelligenz und Motivationskraft« gefordert worden, die sich
dann in verschiedenen Strömungen der Neu-Kulturbewe-
gung (Xinwenhua Yundong) um Hu Shi (1891–1962), dem
berühmten Historiker des chinesischen Buddhismus, der in
der Vierte-Mai-Bewegung (1919–1924) eine führende Rolle

102

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gespielt hat, Chen Duxiu und anderen Bahn brechen konnte.
Hier wurde zugunsten des westlichen Rationalitätsmodells
eine totale Abkehr von chinesischen Traditionen gefordert.
Es kam zu massiven Gegenbewegungen. Vor allem Gu Hong-
ming (1857–1928) wandte sich gegen westliche Wissen-
schaft, Technologie und Ökonomie, weil deren Nützlichkeits-
denken Not und Elend der Menschheit zur Folge haben
würde. Tang Hualong (1874–1918)34 schrieb 1914 in einer
»Bittschrift an den Präsidenten hinsichtlich des Bildungssys-
tems« (Shang Dazongtong Yan Jiaoyu Shu):

»Jedes Land hat seine eigenen kulturellen Wurzeln … diese haben
die tiefste Beziehung zumGeist eines Volkes. Das Ziel des Dao ist es,
die Wahrheit über die Welt zu entdecken und zur vollen Entfaltung
zu bringen, um dem Geist der Völker einen Rahmen zu geben. Das
soll die Bildung des Menschen sein.«

Und er fährt fort: Die Neu-Kulturbewegung zerstöre China
und führe zum Verfall der fundamentalen menschlichen Be-
ziehungen, wie sie durch Loyalität, Pietät, moralischer
Standhaftigkeit und Treue gekennzeichnet seien. Man müsse
den Konfuzianismus stärken und dem Konzept von Wechsel-
wirkungen aller Erscheinungen in Natur und Gesellschaft
(ganying) wieder zur Geltung verhelfen, statt einseitige hie-
rarchische Modelle und den ungebremsten Individualismus
zu propagieren. Dies schließe das buddhistische Konzept der
Natur (xing) und das konfuzianische Prinzip des Prinzips (li)
ein. Der Reformer Yinguang (1862–1940) hingegen glaubte
nicht an die Wirksamkeit des konfuzianischen Ideals, durch
Bildung und Moral die Gesellschaft zu harmonisieren. Er
setzte vielmehr auf das buddhistische Karma-Prinzip, wo-
nach die Menschen erkennen müssten, dass jede ihrer Hand-

103

Die asiatische Erfahrung

34 Die Daten und Texte finden sich bei: Minna Xi, Ist eine konfuzianis-
tische Moderne mit einer unsichtbaren Massen-Aufklärung durch
»Buddhanamenrezitation« möglich?, Diss. Universität München 2018,
28 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lungen auf sie selbst zurückfalle, denn der reziproken Kausa-
lität zufolge nütze altruistisch-moralisches Handeln – in
langfristiger Perspektive – dem Eigeninteresse. Er optierte
für einen ent-institutionalisierten und doch an die Traditio-
nen gebundenen Buddhismus für die Volksmassen, mit deut-
licher Kritik an den »elitären Religionen« der Konfuzianer
und des etablierten Buddhismus. Die Demokratie müsse
vom Selbstbewusstsein des Individuums ausgehen, das nur
durch die Übernahme von Eigenverantwortung entstehen
und gestärkt werden könne.

Die kulturell-politischen Modelle Mao Zedongs (1893–
1976) und seiner Nachfolger sind eine Fortsetzung dieser
Auseinandersetzung in neuen Kontexten und mit anderen
Akteuren: Es geht tatsächlich nicht nur um Kulturrevolutio-
nen, sondern um Umkehr der Lebensstile. Das rasante öko-
nomische Wachstum der letzten Jahrzehnte, das für China
ökonomische Ungleichgewichte zwischen Stadt und Land so-
wie ein großes ökologisches Desaster zur Folge hat, wird in
China als Aufholjagd um den Platz an der Sonne gesehen,
den dieses Land meint erobern zu müssen – im Jahre 2050
will man die Nummer Eins in der Welt sein. Die Rhetorik
von Harmonie, Gerechtigkeit und ökologisch nachhaltigem
Leben ist auf dem Hintergrund der chinesischen Kultur und
Geschichte anders konnotiert als ähnliche Ideale im Westen;
im interkulturellen Disput muss es um die Pragmatik der
Umsetzung im heutigen wirtschaftlich-kulturellen Handeln
gehen.

Auf Japan wollen wir im Einzelnen nicht weiter eingehen,
wo die chinesischen Ansätze weiterentwickelt wurden. Im
Kontext der allgegenwärtigen Shinto-Frömmigkeit wird Na-
tur als Kultur erfahren und umgekehrt, was sich zum Bei-
spiel in der Gestaltung des japanischen Gartens darstellt, der
durchaus verschieden vom wilderen chinesischen Garten ist.
Dass diese Traditionen in Japan ausgestorben seien, wird man
nicht sagen können, aber sie sind unter dem Druck der öko-

104

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nomischen Zwänge, die zur Urbanisierung und einer kon-
sumorientierten Massengesellschaft geführt haben, in Be-
drängnis geraten. Die großen Reformbewegungen des poli-
tisch engagierten Buddhismus in Japan, vor allem Soka
Gakkai und Rissho Koseikai, versuchen, das klassische Erbe
durch ästhetische Erziehung und Praxis neu zu beleben, und
das mit einigem Erfolg.

Allgemein können wir festhalten: Die jeweilige (kulturbe-
dingte) Verbindung der buddhistischen Spiritualität mit der
Daseinsanalyse erzeugt eine ehrfurchtsvolle Haltung gegen-
über der Natur und Mitwelt. Buddhismus ist und bleibt am
Menschen orientiert, denn nur von dieser (menschlichen)
Stufe aus ist derWeg zum nirvanamöglich. Aber derMensch
hat Verantwortung für alle Lebewesen. Das bedeutet:

1. Der Buddhismus kennt die Natur nicht als Selbstzweck,
sie ist desakralisiert und Teil des Leidenskreislaufs. Die
buddhistische Haltung ist dabei ambivalent: Das (frühe)
monastische Ideal ist eher leibfeindlich, die von Laien mit-
getragenen Mahayana-Strömungen hingegen tendieren
zu einer ganzheitlichen Spiritualität, bei der die Natur
eingeschlossen ist.

2. Je nach derwohl klimatisch bedingtenNaturerfahrung (In-
dien – China) wird Natur als bedrohend oder heilend erlebt
und dementsprechend entweder ausgeblendet oder aber als
Metapher für die letztgültige Harmonie empfunden.

3. Die Ideale von ahimsa (Gewaltfreiheit) und karuna (hei-
lende Hinwendung zu allen Wesen) verpflichten den
Menschen gegenüber der gesamten Mitwelt.

4. Der Theravada-Buddhismus deutet anatta/anatman
(Nicht-Selbst) als Verwandtschaft aller Lebewesen, was
sich im Mahayana unter der Erfahrung von shunyata
(Leere) noch verstärkt zur vollkommenen Einheitsschau
der Wirklichkeit.

105

Die asiatische Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Die (allgemein indische) Lehre von den Weltzeitaltern
(yuga) macht aber deutlich, dass im Zeitalter des Verfalls
des dharma auch die Harmonie zwischenMensch und Na-
tur zerbricht. Dies ist allerdings nicht fatalistisch hin-
zunehmen, sondern im bodhisattva-Geist zu verändern.

6. Ob der heutige Buddhismus die Kraft hat, diese Schau so
zu formulieren, dass sie die entsprechenden Gesellschaf-
ten prägt, ist offen – Naturzerstörung gibt es auch in
Asien überall.

3.4 Zusammenfassende Thesen und Applikation

Einige Erfahrungen aus der Religionsgeschichte Indiens und
Chinas (Hinduismus, Buddhismus, Daoismus und Konfuzia-
nismus) sowie auch des Westens könnten für folgende Berei-
che des Kulturwandels hilfreich sein:

Ernährung
Die indischen Religionskulturen (durch den Buddhismus ver-
mittelt auch China) plädieren für vegetarische Ernährung.
Die Begründungen sind sowohl religionsspezifisch (die Ein-
heit aller Lebewesen im Kreislauf der Wiedergeburten, Be-
seeltheit von Tieren) als auch allgemein human-medizinisch
(Ausgleich der Energien im Ayurveda) oder harmonikal-öko-
logisch (wesentlich geringerer Ressourcenverbrauch [Land
und Energie] für die gleiche Kalorienmenge bei vegetarischer
Kost). Die Kombination der Argumente ist hilfreich, um zu-
mindest bewussteren und damit geringeren Fleischkonsum
im Sinne der genannten Faktoren zu erzielen. Qualität und
höhere Preise für nicht-vegetarische Nahrung müssen als
Anliegen der Konsumenten wie der Hersteller wahrgenom-
men werden.

Qualität lässt sich in lokalen Kreisläufen besser erzielen
und kontrollieren. Dezentralisierung und Subsidiarität bei

106

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Erzeugung von Nahrungsmitteln kann zum Qualitäts-
gewinn beitragen. Die Schönheit des Lebens auch durch re-
gionale Differenz bei der Erzeugung von Nahrungsmitteln,
das bewusstere Kochen (slow-food-Bewegung) usw. sollten
als religiöse Anliegen erkannt und propagiert werden, um
Motivation zu erzeugen.

Energie
In allen alten Religionskulturen sind Wasser, Wind, Feuer
und Erde Energien, die göttliche Qualität haben. Der sakrale
Charakter der Lebensgrundlagen soll nicht nur verbal be-
schworen, sondern in Ritualen eingeübt werden. Rituale prä-
gen das Leben nachhaltig. Im Hinduismus z.B. gibt es Litur-
gien der Elemente, die als Energien (shakti) ritualisiert
werden. Dadurch entsteht emotionale Bindung, die wieder-
um pfleglichen Umgang zur Selbstverständlichkeit macht. In
diesem Sinne ist die franziskanische Spiritualität zu ver-
stehen, die Papst Franziskus in seiner Schrift »Laudato si«
aufgenommen hat. Die Bedeutung dieses Dokuments steht
außer Frage, die intellektuelle Klarheit ist beeindruckend.
Um Motivation zum Handeln zu verstärken, wäre auch hier
die Ritualisierung hilfreich. Der Text sollte und könnte poe-
tisch geformt und bildnerisch so wie musikalisch in Pop wie
klassischer Kunst dargestellt werden. Entsprechende Preise
und Preisausschreiben könnten dafür eine schöpferische
Dynamik entfalten, analog zu den Filmpreisen von Cannes,
Venedig, Berlin usw. Stiftungen und Sponsoren sollten ange-
sprochen werden. Auch ein Nobelpreis für ökologische Inno-
vation im Energiesektor wäre analog zum Friedensnobelpreis
– und als Verstärkung des Alternativen Nobelpreises – denk-
bar.

Transport und Kommunikation
Effiziente Transportsysteme haben kulturellen Wandel ini-
tiiert, und kultureller Wandel hat zu neuen verkehrstech-

107

Die asiatische Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nischen Lösungen beigetragen (antiker Kulturaustausch,
Seidenstraße, Seefahrt zu Beginn der Neuzeit, Entdeckungs-
reisen, moderner Tourismus). Allerdings sind die technologi-
schen Möglichkeiten für Verkehr und Kommunikation heute
völlig anders, so dass jeder historische Vergleich ungenügend
ist. Deutlich ist allerdings, dass veränderte Kommunikation
unmittelbare Folgen für eine Veränderung der sozialen Be-
ziehungen hat, weil Verkehr den Handel mit Gütern und Ide-
en gleichzeitig befördert. Das Andere wird angeeignet, auch
wenn aus Identitäts- und Sicherheitsbedürfnissen Grenzen
gezogen und stereotype Fremdbilder entwickelt werden.
Häufig wechseln Perioden des integrativen und dissoziativen
Ausgleichs einander ab. Die enorme Masse an Kontakten, die
der heutige Mensch hat und haben kann, bedarf eines Aus-
gleichs in der Suche nach überschaubaren und verlässlichen
Kommunikationsnetzen, nach sozialer Beheimatung also.
Eine solche ist unerlässlich und darf nicht als rückwärts-
gewandte oder gar reaktionäre Nostalgie abgetan werden.

Geistige Entwicklung
Ressourcen aus den kulturell/religiösen Traditionen zur qua-
litativen Ausrichtung ökologisch/ökosophischen Denkens
bestehen vor allem in den nicht-dualistischen Denkformen
Asiens. Hier geht es wesentlich um eine gleichberechtigte
Entwicklung von Kognition und Emotion, die in ihrer Einheit
das hervorbringen kann, was wir soziale Intelligenz nennen.
Die »soziale Intelligenz« beruht auf einem Spannungs-
verhältnis bzw. einer konträren Grundmotivation, die ver-
mutlich als anthropologische Konstante jenseits kultureller
Eigenprägungen gelten kann: Zugehörigkeit zu einer sozialen
Gruppe und Anerkennung als Einzelner. Erstere macht den
Menschen zu einem sozialen Wesen, letztere zum Individu-
um, das den Eigenwert sucht. Zugehörigkeitsbedürfnis lässt
Menschen in einer Gruppenidentität aufgehen, im Eingebun-
densein und Verschmelzen Lustgewinn empfinden, wie z.B.

108

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in den heutigen Ritualen des regional, national wie weltweit
organisierten Fußballs. Gruppenidentität befriedigt das Ge-
rechtigkeitsbedürfnis und egalitäres Verlangen, das der
Mensch instinktiv ausbilden kann. Individuelle Anerken-
nung beflügelt das Streben nach Macht und hat ihren Lust-
gewinn in Dominanz, wie sie z.B. in der heutigen Wirt-
schaftsdynamik und Bildungskonkurrenz inszeniert wird.
Die Anerkennung von Eigenwert tendiert zur Befriedigung
in Hierarchien, das Gerechtigkeitsbedürfnis wird am Ver-
dienst gemessen, d.h. gerecht ist, was auf Grund individuel-
ler Leistung zusteht.

Dieses Spannungsverhältnis allerdings erscheint zumin-
dest in einigen der genannten Kulturen (besonders in dem
von der griechischen Antike geprägten Europa) als Antwort
auf das noch fundamentalere Dilemma zwischen Vergäng-
lichkeit des Menschen, philosophisch repräsentiert durch He-
raklit (»alles fließt«), und seiner Sehnsucht nach Dauer, phi-
losophisch repräsentiert durch Parmenides (»Denken und
Sein sind dasselbe«). Vergänglichkeit ist aber die Vorausset-
zung für Neugier, denn dass das Neue und noch nicht Reali-
sierte als Wert erscheint, ist nicht selbstverständlich, wie man
an weiten Strängen der indischen aber auch der chinesischen
Traditionen erkennen kann. Dynamik ist gefährlich und
führt ins Heimatlose, aber genau das ist für griechisches
Empfinden aufregend gewesen, und die europäische Ge-
schichtsdynamik ist ein Erbe dieser Haltung. Verstärkt wurde
und wird diese Tendenz auch durch die hebräisch-jüdische
Geschichtsmetaphysik, nach der Gott sich in der Geschichte
entfaltend zeigt oder gar selbst im Werden gedacht wird
(Eberhard Jüngel: »Gottes Sein ist im Werden«). Das
menschliche Sicherheitsbedürfnis artikuliert sich in der Su-
che nach Dauer und drückt sich heute vornehmlich durch
Anhäufung von Besitz aus. Wenn man also ausuferndes Be-
sitzstreben begrenzen will, müssen diese kulturpsychologi-
schen Hintergründe bedacht und in Rechnung gestellt wer-

109

Die asiatische Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den, auch hier ist nicht Verdrängung, sondern Ausgleich die
mögliche Lösung.

Kurz, was vonnöten ist, kann Mut zur Positionierung ge-
nannt werden. Eine solche Haltung knüpft an die hebräischen
Propheten (einschließlich Jesus) an, ebenso an wie an Sokra-
tes, die Künstler-Wissenschaftler der Renaissance, die Strei-
ter in der Reformation und die Revolutionäre des Wissens im
19. und beginnende 20. Jahrhundert (von Darwin über Freud
bis zu Einstein und Heisenberg). Dabei ist klar, dass ein uni-
versaler Anspruch der These vom notwendigen Umbau der
Lebensverhältnisse in ein neues ökologisch-soziales Gesell-
schaftsmuster nicht autoritär, sondern allein auf Vernunft
begründet sein kann. Alles Handeln kann nur dann mit Recht
Themen und Inhalte setzen, wenn es vernünftig und am
größtmöglichen Gemeinwohl orientiert ist.

Fazit: Wenn wir die hier analysierten kulturellen Dynami-
ken in Asien und dem Mittelmeerraum bzw. Europa darauf-
hin untersuchen, wie ein Ausgleich der Gegensätze von Ver-
änderung und Stabilität erzielt wird, zeigt sich eine hohe
Konstanz dieser Dynamik, mit je unterschiedlichen Ausprä-
gungen. Beide pendeln sich immer wieder auf einen relativ
stabilen Ausgleich ein und sind als kulturpsychologische Fak-
toren politisch zu berücksichtigen. Kulturelle Transformatio-
nen werden demnach nur gelingen, wenn in ihnen der Aus-
gleich dieser Dynamik gelingt.

110

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI Grundlagen der Therapie

Die vereinzelten Blicke in die Geschichte zeigen, dass lokale
Differenzen bei der Lösung allgemeiner Probleme wichtig
sein können. Dies ergibt sich aus klimatischen, historischen
und sprachlich-kulturellen Bedingungen. Religionen reflek-
tieren diese Differenzierungen mythisch und rituell. Die
Grundfragen für die Zukunft der Menschheit haben globalen
Charakter und können auch nur global gelöst werden, dies
aber unter Berücksichtigung kulturell-religiöser Differenzie-
rung auf der lokalen Ebene.

Zwei fundamentale Erkenntnisse für die Frage nach einer
Transformation heutiger Gesellschaften lassen sich aus den
kulturgeschichtlichen Analysen gewinnen:

1. Am Beispiel Ashokas in der indischen Antike und Mahat-
ma Gandhis im modernen Indien kann gezeigt werden,
dass Einsicht, wenn sie klug kommuniziert wird, die poli-
tische und soziale Landschaft verändern kann. Ein Para-
digmenwechsel in den politischen Steuerungssystemen
der Gesellschaft ist möglich, und zwar vor allem dann,
wenn zentrale Ideen lokal bzw. dezentralisiert umgesetzt
werden.

2. Das Streben nach materiellem Reichtum und Besitz ist al-
len menschlichen Gesellschaften in historischer Zeit ei-
gen. Ob dies als empirischer Beweis für eine anthropolo-
gische Konstante zu interpretieren ist, kann nicht
entschieden werden – der Blick in die Geschichte geht da-
für nicht weit genug zurück. Allerdings lassen sich Grün-
de für das Streben nach quantitativem Besitz angeben, es
sind vor allem Sicherheitsbedürfnis und Status. Beide Be-

111

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dürfnisse können auch anders befriedigt werden und sind
anders befriedigt worden: Sicherheit kann durch soziale
Beziehungen, die im Wohlfahrtsstaat nach dem Prinzip
der Gerechtigkeit organisiert werden, zumindest tenden-
ziell gewährleistet werden. Was unter Gerechtigkeit zu
verstehen ist, wird strittig bleiben, aber dieser Streit kann
und soll in gesellschaftlichen Diskursen immer neu ge-
führt werden. Der Staat als Organisator des Ausgleichs
muss nur denMut aufbringen und die notwendigen Kom-
munikationsstrategien entwickeln. Statusbedürfnisse for-
men sich kulturell variant aus. Es muss statusrelevant
werden, ob und wie man nachhaltig lebt. Dass dies mög-
lich ist, zeigt sich am Besitzverzicht der Mönchs- und
Nonnenorden (Buddhisten, Sufis, Benediktiner, Franzis-
kaner usw.) weltweit. Auch die indische Idee der vier
Ashrama (Bildungsphase, Familienphase, Rückzug in spi-
rituelle Lebensgemeinschaften, Einsamkeit als wan-
dernder Einsiedler) setzt dieses Prinzip praktisch auch für
Laien um: Wenn nach einer Zeit der Familien- und Haus-
haltsgründung die Kinder erwachsen sind, zieht sich das
Ehepaar in eine Lebensgemeinschaft mit anderen (Ash-
ram) zurück, die quantitativ verzichtend und qualitativ
orientiert lebt, man widmet sich der Entwicklung des
Geistes. Auch das chinesische Ideal, den Besitz nicht zur
Schau zu stellen, um die Harmonie in der Gesellschaft
nicht zu gefährden, kann aus einem übergeordneten Prin-
zip abgeleitet werden. Ein weiteres historisches Beispiel ist
die Übernahme der vegetarischen Lebensweise durch
Buddhisten, die Statusgewinn mit Besitzverzicht einge-
tauscht haben. Eine übergeordnete Idee kann also hand-
lungsleitend wirksam werden für den Verzicht auf quan-
titatives Wachstum beim Besitzstreben, um dagegen
qualitativen Gewinn an Lebensglück zu erzielen.

112

Grundlagen der Therapie

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Als die fundamentalen Grundprobleme, die nur in Abhängig-
keit voneinander gelöst werden können, diagnostizieren wir:

a. Klimawandel
b. Biodiversität
c. Kulturelle Vielfalt
d. Energie- und Wasserversorgung,
e. Landerosion
f. Armut und »Polarisierung« bzw. Partizipation von Unter-

privilegierten
g. Gesundheit für alle
h. Bildung für alle

Die kulturelle Transformation muss sich auf diese Problem-
felder unmittelbar beziehen, sonst ist sie irrelevant. Als Bei-
spiele betrachten wir 11 Felder religionskultureller Ressour-
cen, die, sprachlich und rituell sowie medial transformiert,
die heutigen Umgestaltungsprozesse anregen, motivieren
und wirkungsvoll machen können:

1. Sakramentales Leben. Dieser traditionelle Begriff bedarf
der Erläuterung, denn es geht hier gerade nicht um be-
stimmte Zeichen, die einer Religion gegenüber anderen
die abgrenzende Identität ermöglichen, um etwas religiös
Spezifisches also, sondern um eine universale Lebenshal-
tung. Alle Religionen kennen Sakramente, was bedeutet,
dass der höchste Wert in der Welt rituell und sinnlich
greifbar vergegenwärtigt wird. Der höchste Wert im reli-
giösen wie humanistischen Sinn ist das Leben, weshalb die
veneratio vitae »Ehrfurcht vor dem Leben in Freiheit«
(Albert Schweitzer) die umfassendste Maxime allen Han-
delns sein sollte. Als theoretische Einsicht dürfte dies
kaum strittig sein, und zwar weltweit. Kulturelle Erneue-
rung bestünde nun aber darin, diesen Wert so plausibel zu
machen, dass er sinnlich erfahrbar und somit pädagogisch

113

Grundlagen der Therapie

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wirksam wird. Dazu gehört eine praktikable Abwägung
von Lebensinteressen und Lebensrechten: Leben lebt von
Leben, wobei allerdings alle Religionskulturen wussten,
dass tierisches Leben höher zu bewerten wäre als pflanzli-
ches und das Leben von emotionsgesteuerten Säugetieren
höher als das von Insekten. Eine stufenweise Abwägung,
die immer auch strittig ist, gehört zu einer ökologischen
Bewusstheit.
Bewusstheit kann rituell eingeübt werden: Ein monatli-
cher oder vierteljährlicher »Tag der ökologischen Acht-
samkeit« könnte einen Anfang darstellen, um Aufmerk-
samkeit für das Thema zu wecken. Wir sagten oben, dass
im sakramentalen Ritual das, was von der Zukunft erwar-
tet wird, als Zielpunkt der Sehnsucht, der Motivation und
des Handelns vergegenwärtig wird. Über die UNO oder
zunächst nationale Netzwerke könnte dieser Gedanke zu
einem Menschheitsritual führen, das motivierend wirkt.
Kunst, Medien, ökologische Projekte könnten eingebracht
und prämiert werden. Durch Mut zum Handeln wird wei-
tere Motivation und Kreativität freigesetzt. Damit könnte
eine neue ökosophische Utopie entstehen, die konkretes
Handeln beflügelt und weltgemeinschaftliche Solidarität
generiert, und zwar jenseits der institutionalisierten Reli-
gionen, aber unter Einschluss der Erfahrung der Religio-
nen, die jeweils auch ihr traditionelles mythisches und ri-
tuelles Kolorit darin neu bewahren und bewähren können.

2. Leit- und Weltbilder. Handeln beginnt im Kopf, d.h., es ist
kritisch zu prüfen, nach welchen Leit- bzw. Weltbildern
wir handeln. Es ist falsch zu behaupten, dass die Mehrheit
der Menschheit einem individualistisch-egozentrischen
Konsumerismus folge. Dies mag auf die so genannten ent-
wickelten Volkswirtschaften des Westens zutreffen, nicht
aber auf asiatische und afrikanische Gesellschaften, die
wesentlich von Gemeinschaftssinn geprägt sind. Solche
anderen Lebensmodelle erzeugten schon bei den europäi-

114

Grundlagen der Therapie

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen Entdeckungsreisenden seit dem 15. Jahrhundert
und heute durch Tourismus Neugier und Sehnsüchte auch
in Europa und Amerika, die aber im Alltag marginalisiert
bzw. verdrängt werden. Es ist möglich, Gemeinschafts-
modelle, wie sie etwa auch schon in Mehrgenerationen-
häusern, in Betreuungsgemeinschaften usw. gelebt wer-
den, stärker bewusst zu machen. Möglicherweise können
internetgestützte soziale Netzwerke eingerichtet werden,
die solche Modelle propagieren, Anregungen geben und
Interessierte miteinander in Kontakt bringen. Kommuni-
kationsmodelle zu erneuern und in universalen Mythen
zu verorten, war ein klassisches Anliegen von Religionen.
Dieses Potential kann neu erschlossen werden.
Um das Potential differenzierter in den Blick zu nehmen,
sollen vier Modelle von Weltbildern unterschieden wer-
den:35
a) Das chinesisch-daoistische Modell favorisiert die Ba-

lance von polaren Kräften wie Aktivität und Ruhe, Na-
tur und Kultur, Individuum und Gesellschaft. Gleich-
gewichte stellen sich nur her durch Zurücknahme. Für
moderne Gesellschaften, die an Hektik leiden, wäre
hier vor allem die Schönheit der Muße zu lernen, d.h.
die Zurücknahme muss als Gewinn von Lebensqualität
erfahrbar werden.

b) Das indisch-hinduistische Modell des Kreislaufs des
leidvollen Lebens (samsara) favorisiert die Einheit der
Wirklichkeit trotz des Leidens-Kreislaufs von Armut,
Alter, Krankheit und Tod. Wenn der Mensch auf ein
größeres Ganzes ausgerichtet ist, das die Religionen
als die transzendente göttliche Dimension beschreiben,
können Egozentrismus und die damit verbundenen zer-
störerischen Dynamiken eingedämmt werden. Eine

115

Grundlagen der Therapie

35 C. Ponting, A New Green History of the World. The Environment
and the Collapse of Great Civilisations, London 2007, 127 f.

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


solche Haltung ist durch Bewusstseinstraining erlern-
bar. Für moderne Gesellschaften, die an der Verengung
des Rationalen und Zerstreuung durch ein Übermaß an
Sinnesreizen leiden, wäre hier vor allem die Ausschöp-
fung des Geistestrainings zu lernen, bei dem Kognition
und Emotion in Übereinstimmung mit der Leiblichkeit
des Menschen erfahrbar werden. Auch die Praxis de-
zentralisierter Netzwerke hat in diesem Modell eine
starke Stütze.

c) Die Modelle von schriftlosen Völkern, die meist in
Stammesgesellschaften leben, beruhen auf der Erfah-
rung der wechselseitigen Abhängigkeit von Pflanzen-
welt, Tierwelt und menschlicher Gesellschaft sowie
der reziproken flach-hierarchischen sozialen Beziehun-
gen. Für moderne Gesellschaften, die an Vereinsamung
der Individuen leiden, wäre hier vor allem die Wechsel-
seitigkeit kreativ gestalteten Gebens und Nehmens z.B.
in generationenübergreifenden und auf Tauschbasis or-
ganisierten sozialen Hilfsmodellen zu lernen.

d) Das moderne westliche Modell des kompetitiven Indi-
vidualismus und ungebremsten quantitativen Wachs-
tums ist wegen der Begrenztheit von Ressourcen nicht
zukunftsfähig. Es ist ein Geschichtsdenken, das den
Fortschritt in eine Zukunft durch quantitativen Mehr-
verbrauch von Ressourcen beinhaltet, während das
der Natur inhärente Kreislaufmodell von einseitiger
Geschichtsdynamik buchstäblich aufgefressen wird.
Gleichwohl hat das westliche Modell die individuell
und rational begründete Eigenverantwortung heraus-
gebildet, wonach sich der Mensch als einsichts- und
lernfähig erweist, was Voraussetzung für begründete
Umgestaltungsprozesse ist, ein hohes Gut also! Im 19.
und 20. Jahrhundert waren die westlichen Religionen
stolz auf ihren Individualismus, die Entfaltung der Ra-
tionalität und ihr scheinbar überlegenes Geschichts-

116

Grundlagen der Therapie

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denken, das gegen ein angeblich minderwertiges Kreis-
laufdenken Asiens in Stellung gebracht und missiona-
risch ausgenutzt wurde. Beide Modelle und Erfahrun-
gen nicht gegeneinander auszuspielen, sondern eine
kulturelle Evolution analog zur Evolution der Natur
zu denken, die sich dementsprechend in Kreisläufen
und Rückkopplungen vollzieht und auf diese Weise
kreative Emergenzen ermöglicht, wäre Inbegriff einer
dialogischen interreligiösen Kulturanalytik.
Allerdings ist offenkundig, dass auch die indischen und
chinesischen Gesellschaften und möglicherweise auch
Stammesgesellschaften ihre jeweilige Mitwelt quanti-
tativ ausgebeutet und ökologisch angegriffen, in Teil-
aspekten sogar zerstört haben.36 Einige Daten weisen
darauf hin, dass sich die alt-indische Induskultur mög-
licherweise wortwörtlich das Wasser selbst abgegraben
hat. Es wäre naiv, traditionalistisch zu argumentieren
und alte kulturelle Modelle auf moderne Verhältnisse
übertragen zu wollen, denn weder haben alte Kulturen
ökologisch nachhaltig gewirtschaftet, noch sind die
Probleme moderner Urbanität und Globalität mit tra-
ditionellen begrenzten Kulturmustern lösbar.
Das heißt aber nicht, dass nicht doch bestimmte Denk-
formen rational erwogen und bewusst für heutige Um-
gestaltungen fruchtbar gemacht werden können, und
dies ist insbesondere die Erkenntnis der wechselseiti-
gen Abhängigkeit aller Erscheinungen, die wir nun in
einigen Konkretisierungen aktualisieren wollen:

3. Eine neue »Grundrechenart« für alle Kulturen. Die
buddhistische Einsicht des »Entstehens aller Erscheinun-
gen in wechselseitiger Abhängigkeit« (pratityasamutpa-
da, co-dependent origination) ist ein systemischer Gedan-

117

Grundlagen der Therapie

36 J. Diamond, Kollaps: Warum Gesellschaften untergehen oder über-
leben, Frankfurt 2005.

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ke, der eine »Grundrechenart« für alle kulturellen Aktivi-
täten der zukünftigen Menschheit werden könnte. Initia-
tiven, Workshops, Bildungsprogramme, kulturelle Festi-
vals, Tanzdramen, Filmepen usw. können diese Gedanken
sinnlich darstellbar machen und so allmählich zu einem
Grundmodus der Wahrnehmung gestalten. Es geht um
systemisches, nicht um substantialistisches Denken. Aller-
dings wird eine Veränderung des Denkens nicht genügen.
Emotionen können motivierend sein, wenn sie durch Ver-
nunft geleitet sind, und genau darum geht es. Es gibt be-
reits viele Branchen (wie z.B. »Design Thinking«, »Social
Presencing Theater«), die solche Möglichkeiten realisie-
ren, dies sollte zu einer kulturellen Gesamtbewegung füh-
ren, die von der Politik, den Kirchen, Stiftungen und der
Filmbranche gezielt angestoßen, umgesetzt und begleitet
werden kann.

4. Natur und Kultur als Einheit. Nur zwei Beispiele sollen
verdeutlichen, dass eine scharfe Trennung von Natur und
Kultur, von »Basis« und »Überbau«, von wirtschaftlichem
und kulturellem Handeln keineswegs zwangsläufig, son-
dern ein problematisches Denkmuster ist. Die alte ägyp-
tische Kultur steht und fällt mit dem Nil. Er ist frucht-
bringend und zerstörerisch. Gerade diese Ambivalenz
kulturell einzuhegen und zu gestalten ist das, was Ägyp-
ten ausmacht. Das politische wie wirtschaftliche Handeln
im alten Ägypten folgt dem Naturkreislauf, es ist kein
Gegenentwurf zur Natur. Die Beachtung dieses Kreislaufs
und die Legitimation zur Herrschaft bedingen einander.
Das zweite Beispiel ist der chinesisch-japanische Garten.
Hier soll man nicht auf den ersten Blick erkennen können,
wo Natur aufhört und Kultur beginnt, denn beide sind
aufs Engste miteinander verwoben. Dies könnte ein Mo-
dell sein nicht nur für die Landschaftspflege, sondern für
ein anderes Design in vielen Lebensbereichen. Auch hier
sollte der Staat Rahmenbedingungen für diejenigen for-

118

Grundlagen der Therapie

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mulieren, die im Wettbewerb um elegante Lösungen rin-
gen. Öffentliche Aufträge wären dann nicht nur nach fi-
nanziellen, sondern auch nach ästhetischen und ökologi-
schen Kriterien zu vergeben.

5. Utopien und Fortschritt. Utopien haben, eingebettet in
Mythen, gesellschaftlichen Zusammenhalt ermöglicht.
Traditionelle Gesellschaften waren überschaubar und
strukturell stabil, sie waren in Gemeinschaften organi-
siert, die wenig durchlässig waren, dafür aber Sicherheit
des Lebensrahmens gewährleisteten. Seit der Industriali-
sierung und Urbanisierung lebt ein Großteil der Mensch-
heit in anonymen Gesellschaften, deren Zusammenspiel
institutionell geregelt wird und ständiger Veränderung
unterworfen ist. Die Beschleunigung aller Lebensbereiche
(Hartmut Rosa), prekäre Arbeits- und Lebensverhältnisse,
Anonymität in der Urbanität, die Forderung nach Flexibi-
lität, das unvermeidliche lebenslange Lernen – all dies be-
wirkt das Gefühl von Heimatlosigkeit, Überforderung,
Unsicherheit. So entsteht teils in bewusster Abkehr vom
Ideal der Freiheit ein Ruf nach totalitär gestützten Syste-
men, die Sicherheit versprechen. Lethargie und Angst be-
hindern kreatives Handeln; der Glaube an den automati-
schen Fortschritt verblasst. Es gibt genug Beispiele des
Rückschritts in Barbarei, Totalitarismus und Armut. Uto-
pien zeigen einen Gegenentwurf. Europa ist durch die
christliche Utopie einer besseren Welt (»Reich Gottes«)
geprägt worden, wie unterschiedlich diese Vision auch im-
mer gedeutet wurde – sie motiviert zum Handeln, indivi-
duell wie gesellschaftlich. Utopien werden allerdings dann
zu gewaltbereiten Ideologien, wenn sie mit allen Mitteln
in absehbarer Zeit radikal umgesetzt werden sollen. Dann
werden sie repressiv – der Kommunismus und der Natio-
nalsozialismus sind erschreckende Beispiele dafür. Uto-
pien können sich aber auch als produktiver Motor für
mutiges Engagement in evolutionären Umgestaltungs-

119

Grundlagen der Therapie

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


prozessen erweisen, die kreativ und gewaltfrei, pluralis-
tisch und kompetitiv die Lebensbedingungen und die
Wirtschaft reformieren. Dies ist in der Religionsgeschich-
te durch Rituale erreicht worden. Die zum materialisti-
schen Rausch verkommene Fest- und Feiertagskultur
könnte sich aus solchem utopischen Bewusstsein erneu-
ern. Sinnentleertes Konsumverhalten könnte sich in ziel-
orientiertes Handeln verwandeln, weil die Ziele in der
Utopie angegeben werden. Auch hier spielen künstleri-
sche Gestaltungsmöglichkeiten eine entscheidende Rolle.

6. Institution und Charisma. Wenn wir die Kulturgeschichte
(einschließlich der Religionsgeschichte als fundamen-
talem Aspekt von Kultur) betrachten, so sind häufige
Wendepunkte in der Geschichte (aus heutiger Sicht posi-
tiv wie negativ) dann möglich geworden, wenn charisma-
tische Persönlichkeiten und die Schaffung neuer Institu-
tionen Hand in Hand gehen. Dies zeigt sich zum Beispiel
an Gestalten wie Ashoka, Franziskus, Luther, Nichiren,
Marx, Gandhi, in neuerer Zeit auch Albert Schweitzer,
Nelson Mandela, dem XIV. Dalai Lama, und vielen
anderen.
Eine genauere Analyse zeigt, dass Faktoren eine Rolle
spielen, die auch für den heutigen Kulturwandel relevant
sind. Solche Faktoren müssen erkannt werden. Auch hier
wären gezielte Darstellungen in den sozialen Medien hilf-
reich, gestützt durch konkrete Projekte in den Brenn-
punkten gesellschaftlichen Lebens. So könnten z.B. die
Aktivitäten der Preisträger des Right Livelihood Award
(Alternativer Nobelpreis) in Schulen und Weiterbildungs-
einrichtungen vorgestellt werden. Preisausschreiben für
entsprechende Projekte in der je eigenen Umgebung
könnten von den Regierungsinstitutionen (wie bisher die
Ehrungen von Menschen mit zivilem Engagement) aus-
gelobt werden. Entscheidend wäre auch hier, dass die Me-
dien eine pädagogische Aufgabe darin erkennen zu berich-

120

Grundlagen der Therapie

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten und anzuregen. Folgenden Faktoren, deren Aufzäh-
lung keineswegs vollständig ist, kommt Bedeutung zu:
• Analyse der möglichen Akteure, die mobilisiert werden

können, weil sie besonders leiden (Marx: das Prole-
tariat).

• Eine zündende Idee, die den jeweiligen Bereich (Ener-
gie, Demographie, nachhaltiges Wirtschaften usw.)
prinzipiell betrifft.

• Medien, die diese Idee transportieren (Luther: Guten-
berg, Anagarika Dharmapala in Ceylon: Druckerpresse,
Mahatma Gandhi: die kritische englische Presse, heute
das Internet).

• Charismatische Persönlichkeiten, die den Mit-Akteu-
ren das Gefühl von Zugehörigkeit zu einer größeren
Bewegung (Sinnstiftung) geben (Gandhi, Thich Nhat
Hanh, Dalai Lama).

7. Elite und allgemeine Bildung. Am Beispiel Chinas kann
gezeigt werden, wie die chinesische Beamtenprüfung etwa
1300 Jahre lang das Land stabilisiert hat. Zwar war auch
dieses System herrschaftsorientiert und korrumpierbar
und wurde mangels seiner Flexibilität, auf die Moderne
zu reagieren, im Jahre 1905 abgeschafft, aber das System
beruhte auf Bildung (klassische Schriften besonders der
Konfuzianer, Literatur, Künste, historisches Wissen) und
war ein wesentlicher Faktor für die Herausbildung natio-
naler kultureller Identität, die den typisch chinesischen
Kultur-Patriotismus hervorgebracht hat. Die Kritik, dass
hier nur Allgemeinwissen verlangt werde und es am Spe-
zialwissen fehle, tauchte freilich schon im 11. Jahrhundert
auf. Gleichwohl sind Erfahrung mit diesem auf Leistung
beruhenden politischen Auswahlsystem übertragbar:
Wenn es denn »europäische Werte« gibt, dann müssen
sie in einem solchen Kanon langfristig vermittelt werden
und das moderne (Aus)Bildungswesen fundamental er-
gänzen. Dass dabei der Begriff der Bildungs- und Gesin-

121

Grundlagen der Therapie

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nungselite einen positiven Beiklang finden könnte, wäre
nicht zum Nachteil der Gesellschaft.

8. Herrschaftslegitimation qualitativ begründen. Am Staats-
Modell des indischen Kaisers Ashoka kann man zeigen,
wie eine Transformation der Gesellschaft für dieselbe
plausibel und akzeptabel gemacht werden kann, wenn die
Grundwerte und wesentlichen Erzählungen der Kultur,
die vertraut sind und zumindest als Standards gelten, ins
öffentliche Bewusstsein gerückt werden. Zwei Aspekte
sind hier bezeichnend: Die Reue über seine militärische
Gewalt, die Ashoka öffentlich bekundete, und die Pro-
pagierung von Alternativen. Die ethischen Maximen blei-
ben allgemein und pluralistisch begründet, d.h. er etab-
liert keine Staatsreligion. Wohl aber ist das öffentliche
Handeln an der buddhistischen Ethik orientiert. Das plu-
ralistische Ritual- und Religionsmodell und die Verbind-
lichkeit von ethischen Prinzipien (Gewaltfreiheit, Gerech-
tigkeit, Wohlstand für alle, Verantwortung des Staates für
die Infrastruktur einschließlich des Schutzes der Tiere)
schließen einander nicht aus. Ashoka erreicht dies mittels
einer klugen Kommunikationsstrategie: Er lässt seine Ma-
nifeste überall auf Felsen und Säulen eingravieren und
schickt »Dharma-Beamte« als Lehrer aus. Die Parallelen
zu einem heute möglichen Regierungshandeln sind evi-
dent. Dies setzt voraus, dass Bewerber um öffentliche
Ämter und Mandatsträger in Wahlen Mehrheiten er-
ringen, ihre Kompetenz, die auf Bildung beruht, öffentlich
nachzuweisen haben.

9. Kooperation und Konfrontation. Statt bei Konfrontatio-
nen zu bleiben, gilt es Strategien der Kooperation zu ent-
wickeln. Einer der einflussreichsten Texte der Religions-
geschichte ist die indische Bhagavad Gita. Hier geht es
um die Aufforderung zu einem »gerechten Krieg«, der
die verletzte Ordnung wiederherstellen und Unrecht be-
enden soll. Gleichwohl hat Mahatma Gandhi diesen Text

122

Grundlagen der Therapie

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als sein »Evangelium der Gewaltlosigkeit« interpretiert.
Wie ist das möglich? Zwei Argumente werden vor-
gebracht: Erstens darf zur Gewalt nur dann gegriffen wer-
den, wenn die Akteure ohne jedes Eigeninteresse handeln.
Zweitens erweist sich Gott Krishna, der den zögernden
Prinzen Arjuna belehrt, als das nicht rational erschließ-
bare Mysterium der Welt. Gleichwohl bietet der Gott
dem Menschen seine Freundschaft an. Das bedeutet, dass
die Welt im letzten Grunde nicht dem rationalen Kalkül
unterzogen werden kann, sondern dass der Mensch ihr
mit staunender Bescheidenheit und Achtung gegenüber-
treten soll, wobei im heutigen Erfahrungshorizont militä-
rische Gewalt keine Option sein darf. Dennoch muss der
Mensch handeln, indem er mit den lebenserhaltenden
Kräften kooperiert. Jede Konfrontation ist nur ein Durch-
gangsstadium für Kooperation in größeren Zusammen-
hängen. Das gilt für jedes politische wie wirtschaftliche
Handeln. Ein Paradigmenwechsel vom kurzfristigen Ge-
winn zu langfristiger Wohlfahrtsmehrung ist angezeigt.
Die Wechselwirkungen globaler Interdependenz müssen
in Rechnung gestellt werden. Das entspricht einer umfas-
senden Deutung des indischen Kreislaufdenkens. Dem-
nach ist die Menschenwelt eingebettet in die Bereiche der
Tiere, der Geister und Götter, d.h. die belebte Welt beruht
auf einem Wechselspiel der Kräfte und jedes Handeln ist
reziprok, denn es wirkt auf den Handelnden zurück. Diese
Denkform wird in der indischen Kultur an unzähligen
Mythen, Erzählungen und Gleichnissen verdeutlicht und
in Ritualen vergegenwärtigt. Dies nicht als Duktus einer
fernen Religionswelt zu begreifen, sondern als Möglich-
keit der kulturellen Erneuerung neu zu formulieren, die
sich auf die Fragen nach dem Klima, der Energiebilanz,
der Recyclingwirtschaft usw. auswirkt, ist die Aufgabe.

10. Nicht Drohung, sondern Transformation. Nicht durch
Drohung, sondern durch Einsicht wird der Mensch zur

123

Grundlagen der Therapie

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Transformation bewegt. Einsicht aber darf nicht nur ko-
gnitiv sein, sondern muss auch Emotionen und Gestal-
tungswillen umfassen. Das bedeutet, dass der Kulturwan-
del eine wesentlich ästhetische Grundlage hat: Nachhaltig
bzw. reziprok zu denken, zu leben und zu wirtschaften ist
schön. Es schafft Befriedigung und Qualität. Eine ästheti-
sche Umwertung braucht Zeit, wenn sie die Gesellschaft
insgesamt betreffen soll, aber sie kann klug initiiert wer-
den, wie z.B. aus den Dynamiken vonMode undWerbung
bekannt ist. Durch spielerische EinübungMotivationen zu
generieren, die das Konsumverhalten verändern, ist mög-
lich: Computer-Games, die intelligente Verkehrsvernet-
zungen erproben; Holzbaukästen und -modelle, die statt
Plastik zunächst im Spiel, dann auch in der Realität öko-
logisch sinnvolles und ökonomisch erschwingliches Bauen
einüben; Wettbewerbe zur Energiebilanz nicht nur beim
Betrieb, sondern auch beim Bau von Wohn- und Ver-
kehrssystemen; die gezielte Stimulation für die Nachfrage
nach Bio-Produkten; die Werbung für die Vorzüge von
Telefonkonferenzen statt unnötige Reisen, und vieles
mehr. Es muss nicht nur für die Ober- und Mittelschich-
ten, sondern für die breite Bevölkerung »chic« werden,
entsprechenden Orientierungen zu folgen, was nicht nur
durch Anreizsysteme wie Preisgestaltung und Steuerent-
lastungen erreichbar wird, sondern auch durch Wett-
bewerbe, Trendsetter, Rituale und andere ästhetische In-
terventionen.

11. Ambiguitätstoleranz. Wichtig ist, Ambiguitätstoleranz
zu kultivieren. Menschen tendieren wohl aus dem Bedürf-
nis kognitiv-emotionaler Selbstvergewisserung dazu,
Vielfalt und Komplexität zu reduzieren. Die Suche nach
Eindeutigkeit kann Sicherheit und Macht verleihen, sie
hat aber monokausales Denken zur Folge, das in die Irre
führt. Stattdessen muss man lernen, mit »vielfältigen
Wahrheiten in einer uneindeutigen Welt« (Thomas Bau-

124

Grundlagen der Therapie

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


er) umzugehen. Zeichen und Umstände können demnach
mehrere Bedeutungen haben, und die Uneindeutigkeit ist
es, die den Geist zu kreativen Leistungen antreibt. Aber sie
ist unbequem. Ambiguität ist der Spiegel, in dem die Viel-
falt von Natur und Kultur erscheint. Alle Mythen mit ja-
nusköpfigen Gestalten oder unvorhersehbaren Metamor-
phosen göttlicher Wirkkraft stellen diese unerschöpfliche
Realität in Rechnung. Sie zu kultivieren ermöglicht inte-
grales Denken gegenüber einem bloß linearen Abspulen
des ohnehin Bekannten.

125

Grundlagen der Therapie

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VII Therapievorschlag:
Elf Implementierungen

Mit den »Grundlagen der Therapie« haben wir zentrale
menschliche Erfahrungen als wesentliche Ressourcen identi-
fiziert, die sich aus historischen Analysen unterschiedlicher
Kulturen ergeben. Wenn dieselben nun spezifisch auf die ge-
genwärtige ökologische Transformation angewendet werden,
können wir konkreter werden: Der ökologische Umbau der
modernen Industriegesellschaften muss vor allem als Chance
zu mehr Lebensqualität durch gesteigerte Kreativität begrif-
fen werden. Und das in doppelter Ausrichtung: als techno-
logische Innovation, die weitgehend bereits im Gange ist,
und als soziale Transformation. Denn der erforderliche Um-
bau kann von dem Problem der Gerechtigkeit und Lastenver-
teilung nicht abgekoppelt werden. Daran hängen vor allem
die Akzeptanz und die Erarbeitung eines möglichst breiten
gesellschaftlichen Konsenses. Dafür bedarf es des Mutes und
des Geschickes sowie der Zivilcourage. Das heißt, wir brau-
chen vor allem:
– eine positive Zukunftsvision,
– groß angelegte Investitionsprogramme (grüner Wasser-

stoff, neue Transportsysteme, kluge Gebäudesanierung
usw.),

– eine Steuerung von Investitionen (und Subventionen) in
nachhaltige Land-, Wasser- und Forstwirtschaft, die die
Erhaltung der Artenvielfalt und des Lebensraums der
Wildtiere als wesentliches Ziel des Wirtschaftens begreift
(Eindämmung von Zoonosen als einer Quelle von Pande-
mien),

127

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


– einen wirksam hohen Preis für Emissionen von CO2 und
anderer Schadstoffe (für Unternehmen und privaten Ver-
brauch unterschiedlich angepasst),

– staatliche Förderungen, die Anreize setzen und sektoren-
spezifisch differenziert sein müssen,

– faire Lastenverteilung, die den Strukturwandel regional
und sozial differenziert abfedert (z.B. beim Wohnungs-
bau- und Mietrecht sowie bei Verkehrs-Tarifen).

Dabei ist es unumgänglich, institutionelle Strukturen zu
schaffen, die die Vernetztheit dieser Aspekte abbilden und
implementieren.

Angesichts der Komplexität der Probleme, mit denen die
heutige Menschheit konfrontiert ist, erscheint es sinnvoll,
zunächst eine Reduktion auf wesentliche Gesichtspunkte zu
versuchen, um eine gewisse Überschaubarkeit in die Gemen-
gelage zu bringen, weil sonst die Motivation zum Handeln
gedämpft werden könnte. So unterscheiden wir:
• das Zeitproblem, wonach nicht kurzfristig, sondern lang-

fristig zu denken und zu rechnen ist;
• das Demographie-Problem, das nur lösbar ist, wenn Ge-

sellschaften Stabilität und langfristig konzipierte Sicher-
heit vermitteln können;

• das Problem quantitativen Wachstums, dem qualitatives
Wachstum entgegengesetzt werden muss, was nur in zy-
klischen Modellen (Recycling, Energiekreisläufe, Wasser-
nutzungskreisläufe, ökologische Stadtplanung, die keine
Übernutzung der Landflächen zulässt usw.) funktionieren
kann.

Den hier genannten Problemen ist ein gemeinsames Merk-
mal eigen: die einlinige Kausalität oder »Monokausalitis«
(Ernst Pöppel). Systemische und vernetzte Lösungsansätze
gewinnen in (fast) allen Lebensbereichen an Bedeutung. Die-
selben zu verstärken und durch interreligiös vergleichbare
Erzählungen plausibel zu machen, damit Motivationen zum
Handeln geweckt werden, ist die Aufgabe. Wir ordnen die

128

Therapievorschlag: Elf Implementierungen

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorschläge nach drei Feldern kultureller Erneuerung, weil
Erneuerung ein Handeln impliziert, das durch veränderte
Wahrnehmung vorbereitet und motiviert, durch Kommuni-
kation vergesellschaftet und durch wirtschaftliches wie kul-
turelles Engagement praktiziert wird, wobei Bildung eine
Voraussetzung dafür ist, dass sich das Handeln in einem Zu-
sammenhang von Raum und Zeit vollziehen kann, der die
Erfahrung des Individuums übersteigt. Allerdings hängen
alle drei Felder miteinander zusammen und setzen wechsel-
seitige Motivationen frei. Es geht also um:
a) Steuerung von Wahrnehmung und Kommunikation

(1.–4.)
b) Steuerung der Wirtschaftspolitik (5.–8.)
c) Steuerung der Bildung (9.–11.)

1. Langfristige Vision – konkrete Ziele

Die desaströse Zerstörung von nachhaltigen Kreisläufen in
Natur und Gesellschaft ist auch ein Problem der Zeitwahr-
nehmung: Um der kurzfristigen Gewinnmaximierung und
Effizienzsteigerung willen werden langfristige Strategien
ignoriert. Nachhaltiges Denken und Verhalten setzt hin-
gegen längere Zeitperspektiven voraus. Entsprechendes Den-
ken ist erlernbar. In Schulen und weiterführenden Bildungs-
einrichtungen können durch Stiftungen gezielte Programme
eingeführt werden, die diese Zeit-Perspektiven-Differenz in
Wissenschaft, Wirtschaft, Politik und Gesellschaft verdeut-
lichen und einüben. Unternehmen sollen ermutigt werden,
entsprechende Besoldungsanreize für Management und Mit-
arbeiter zu setzen. Besonders die irrational-zerstörerische
spekulative Finanzwirtschaft muss durch Reglement verlang-
samt und an die Realwirtschaft rückgekoppelt werden. Ge-
winn durch pure Spekulation muss durch Besteuerung dras-
tisch eingeschränkt werden. Kulturell hängt dies mit dem

129

Langfristige Vision – konkrete Ziele

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oben beschriebenen »sakramentalen Denken« zusammen. In
(fast) allen universitären Disziplinen können Arbeiten ange-
regt und ausgelobt werden, die ein solches Denken in gegen-
wärtige Sprache und Lebens-Strategien übersetzen. Viel-
leicht wäre es möglich, an einer der deutschen Hochschulen
ein Institut für modernes bzw. säkulares sakrales Denken zu
etablieren, das entsprechende kreative Impulse freisetzt. Au-
ßerdem könnte national und international ein Welt-Lebens-
Tag etabliert werden, der durch performative Aktivitäten auf
die ungenutzten Möglichkeiten dieses Zeit-Perspektiven-
wechsels verweist.

Gleichzeitig allerdings muss im Blick behalten werden,
dass langfristige Perspektiven verblassen, wenn nicht kon-
krete überschaubare Ziele gesetzt werden, deren kurzfristig
erlebbarer Erfolg motiviert. So wie heute bereits Energie-
beratung als neue Strategie etabliert ist, könnte es Institute
zur Zeit- und Strategieberatung geben, die diese beiden
Aspekte in differenzierter Weise implementieren hilft.

2. Rahmenbedingungen für Kooperation und Konkurrenz

Wettbewerb ist die Triebkraft der Evolution. Die Frage aller-
dings, ob menschliche Individuen selbstbezogen nur den ei-
genen Vorteil suchen oder in Kooperation mit anderen eine
angepasste Lebensstrategie entwickeln, ist so alt wie die do-
kumentierte Geschichte. Der analytische Blick in die Ge-
schichte, anthropologische Vergleiche und psychologische
Experimente zeigen, dass es beides gibt. Stehen beide Prinzi-
pien im Widerspruch zueinander? Die moderne Ökonomie
scheint davon auszugehen. Adam Smith formuliert das Prin-
zip, dass der Markt die ökonomischen Beziehungen reguliert
und die Akteure am Markt dann am effektivsten handeln,
wenn sie sich vom Eigeninteresse leiten lassen und ihren
Eigennutzen optimieren. Altruismus sei demnach kein öko-

130

Therapievorschlag: Elf Implementierungen

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nomisches Prinzip. Diese Unterscheidung als Gegensatz zu
begreifen, hängt allerdings an einer Voraussetzung, die kei-
neswegs ein allgemeingültiges Naturgesetz bezeichnet: an
dem Gegensatz des Eigenen und des Anderen. Wie wir argu-
mentiert hatten, wird in vielen asiatischen Denkformen, ganz
besonders im Buddhismus, genau dieser Gegensatz als die
logisch bestreitbare Illusion begriffen: Demnach entwickelt
sich das Eigene nämlich nur mit und an dem Anderen und
umgekehrt, beide sind Pole an einer wechselseitigen Abhän-
gigkeitsbeziehung. Das verändert die Perspektive auf unter-
schiedliche Interessen gesellschaftlicher Akteure, einschließ-
lich der ökonomischen Verhältnisse, grundlegend: Interessen
entstehen miteinander, der Gegensatz ist Teil einer umfas-
senderen Dynamik der wechselseitigen Stabilisierung des
dynamischen Systems! Auch die wissenschaftlich-techno-
logische Zivilisation konnte sich seit Renaissance und Auf-
klärung nur in dieser Dynamik von Differenz und Koopera-
tion entwickeln, sie bedarf bis heute eines »Lebensraumes«,
der nur durch ein hohes Maß an Kooperation geschaffen wer-
den kann. Konkurrenz ist ein Mittel, diese Kooperation zu
optimieren, nicht umgekehrt, d.h. das kooperative Verhalten
ist der Rahmen, in dem Teil-Konkurrenzsysteme im Wett-
bewerb um die besseren Lösungen ringen. Die tradierten
Mythen, Erzählungen und ethischen Maximen der Reli-
gionskulturen wären nicht das, was sie sind, wenn dem Ein-
zelnen diese Einsicht nicht offenbar schwerfallen würde, d.h.
wenn nicht die egozentrische Abkapselung eine andauernde
Versuchung wäre. Dennoch weisen alle soziologischen Daten
darauf hin, dass auch heutige Menschen ihr Glück vor allem
darin sehen, dass sie in Familien- und Freundschaftsbezie-
hungen die Verwirklichung individuellen Glücks suchen, d.h.
individuelles wie soziales Glück sind aufeinander bezogen.
Allerdings hat sich der Bezugsrahmen gewandelt: Kleinfami-
lie, Clan, Großfamilie, Dorf, Gegend, Nationalstaat, Kon-
tinent usw. markieren jeweilige Identitätsgruppen, auf die

131

Rahmenbedingungen für Kooperation und Konkurrenz

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich der Kooperationsrahmen beziehen kann, und der jeweils
nicht im System Integrierte ist dann als Konkurrent aus-
gegrenzt. Das heutige Aktionsfeld vonWirtschaft und Politik
ist die gesamte Erde, und dennoch behalten lokale Koopera-
tionsstrukturen ihren Sinn, weil sie Überschaubarkeit und
emotionale Bindungen ermöglichen, auch hier gilt ein iden-
titätsstiftendes Subsidiaritätsprinzip. Die großen Wirt-
schafts- und Organisations- wie Kommunikationskreisläufe
und vor allem die ökologischen Probleme verlangen ein glo-
bales funktionales System. Sowohl in der Erziehung als auch
bei der Gesetzgebung müssen Rahmenbedingungen bzw.
Spielregeln geschaffen werden, die das Lokale und das Globa-
le so miteinander vermitteln, dass staatlich kontrollierte An-
reizsysteme ein Optimum an Kooperation bei gleichzeitig ra-
tional gezügelter Konkurrenz ermöglichen. In Anlehnung an
Regelwerke zum internationalen Handel wie das der WTO
kann es international gültige Regeln für global wirksame
Nachhaltigkeit geben. Nur so kann die Gestaltungskraft des
Einzelnen eingefordert, realisiert und in die Zyklen der Ge-
staltung von Kultur eingebunden werden.

3. Postkonventionelle Formen des gemeinsamen Lebens

Unter dem Stichwort »Shared economy« geht es um »nutzen
und tauschen statt besitzen« (Stefan Brunnhuber). Es geht
darum, kommunitäre Produktions- und Verbrauchsverbünde
zu entwickeln, die nicht disruptiv das Gesellschaftssystem
stürzen wollen, sondern eher »expansiv, komplementär,
synergistisch, additiv und antizyklisch«, d.h. ergänzend zu
den bisherigen Geschäftsmodellen und im Wettbewerb mit
ihnen Nachhaltigkeit implementieren. Es geht um Partizi-
pation am schöpferischen Gestalten, erst in zweiter Linie
und untergeordnet um Profitmaximierung, oder um »Teilen
vor Konkurrenz, Zugang vor Profit, Entwicklung vor Wachs-

132

Therapievorschlag: Elf Implementierungen

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tum, Qualität vor Quantität«.37 Dabei ist die »Lust am Ver-
zicht«38 ein Gewinn an Lebensqualität, zumal solche Kreis-
läufe gemeinsamer Nutzung von Geräten und Ressourcen
gemeinschaftlich und rituell so gestaltet werden können,
dass ästhetische Qualität und das Gefühl von Zusammen-
gehörigkeit in alltäglichen Lebensvollzügen (Verkehr, Nut-
zung von Flächen und Gemeinschaftsräumen, Leihe von Ge-
räten usw.) erfahrbar werden. Die »asketische Weltkultur«
(C. F. von Weizsäcker) wird nur dann durchsetzbar sein,
wenn sie mit lustvollen Erfahrungen im sozialen wie ästhe-
tischen Bereich, also mit Gemeinschafts- und Schönheits-
erfahrungen verbunden ist. Genau das zeigt eine Analyse
zahlreicher Projekte dieser Art, und auch die Erfahrungen
Gandhis könnten in diesem Kontext neue Bedeutung gewin-
nen. Als heutiges Beispiel kann das Modell des »car sharing«,
aber auch des »public viewing« gelten. Der Staat kann hier
durch Steueranreize und mediale Verstärkung sowie ein ri-
tuell kreativ gestaltetes Belohnungssystem aktiv fördernd
eingreifen.

4. Bildungspotential der öffentlich-rechtlichen Medien

Um die mehrfach eingeforderte Bildungs-Kommunikation zu
ermöglichen, ist es unerlässlich, dass die öffentlich-recht-
lichen Medien finanziell so ausgestattet werden, dass sie kei-
ne kommerziellen Erwägungen an qualitativ hochwertiger
Programmgestaltung hindern. Rundfunk, Fernsehen und
vor allem die vom Internet gestützten Medien müssen unter
parlamentarischer Kontrolle klug, didaktisch sinnvoll und

133

Bildungspotential der öffentlich-rechtlichen Medien

37 S. Brunnhuber, Die Kunst der Transformation. Wie wir lernen, die
Welt zu verändern, Freiburg 2016, 47–51. Anregungen aus diesem Buch
sind hier von mir aufgenommen worden.
38 Ebd., 250.

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit Breitenwirkung so eingesetzt werden können, dass die
genannten Bildungsaufgaben wahrgenommen und nicht
durch seichtes Entertainment verwässert werden. So wie der
Staat verpflichtet ist, die physische Infrastruktur der Ver-
kehrswege (Schiene und Straße) bereitzustellen und zu pfle-
gen, so hat er diese Pflicht auch für die kulturell-mediale und
vor allem bildungsmäßige Infrastruktur zu erfüllen. Dabei
setzt er die Regeln und reguliert die prinzipiellen Inhalte,
die sodann lokal differenziert und in kreativer Vielfalt durch
die jeweiligenMedien umgesetzt werden. Auch hier kann das
Prinzip der generellen zentralen Steuerung und höchstmög-
lich pluralen Umsetzung kreative Potentiale fördern, die mit
wenig Bürokratie ein Optimum an nachhaltigen Bildungs-
inhalten vermitteln.

Dies ist allerdings auch eine internationale Aufgabe, denn
Nachhaltigkeit ist nicht nur ein ökologisches Problem, son-
dern auch ein mental-emotionales auf individueller wie so-
zialer Ebene. Eine aus dem Ruder geratene Emotions- und
Kommunikationskultur muss international reguliert und
bei Verstößen strikt sanktioniert werden. Gemeint ist die
Kontrolle des Internets vor Hass- und Gewalttiraden, die
nicht tolerierbar sind. So wie es für Printmedien Restriktio-
nen zumindest auf nationaler Ebene gibt, muss die inter-
nationale Gemeinschaft Anstandsregeln für die Sprache im
Internet finden. Was tolerierbar ist und was nicht, muss im
streitbaren Diskurs ausgehandelt werden. Eine Internet
Governance muss für Rechtsstaatlichkeit im Cyberspace sor-
gen, wobei staatliche und nichtstaatliche Akteure (digitale
Wirtschaft, Zivilgesellschaft) zusammenwirken können, um
die Freiheit und Kreativität des Internet gerade durch strikte
Kontrolle des Destruktiven zu erhalten, denn Cyberspace
und Menschenrechte sind miteinander verknüpft. Ein Blick
in die Kultur- und Religionsgeschichte zeigt, dass die Kultu-
ren dabei nicht weit auseinander liegen. Es sind hingegen
kurzfristige politische Interessen, die den Anschein des Dis-

134

Therapievorschlag: Elf Implementierungen

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


senses in grundlegenden kulturellen Wertefragen erwecken.
Dies offenzulegen und in rationaler Argumentation Gegen-
strategien zu entwickeln, ist eine dringende weltweite Auf-
gabe, derer sich die Institutionen der Politik, der Religionen,
der Bildung und der Kommunikationssysteme annehmen
müssen.

5. Kreisläufe in Ökologie und Ökonomie

Bereits jetzt sind in zahlreichen Instituten, Unternehmen
und Gemeinden Projekte etabliert, die Recycling-Systeme
praktisch umsetzen. Es geht dabei um mehr als Modellpro-
jekte, nämlich um die grundsätzliche Einheit von Ökologie
und Ökonomie. Eine Ökonomie, die ökologisch zerstörerisch
wirkt, ist nicht nur lebensfeindlich, sondern auch öko-
nomisch unrentabel – in langfristiger Perspektive. Die Rech-
nungen müssen alle Parameter, vor allem den Verbrauch von
versteckten Ressourcen, einbeziehen. Durch vom Staat ge-
setzte Rahmenbedingungen wie auch durch ein Umdenken
auf breiter Basis in der Bevölkerung sind entsprechende In-
novationen möglich. Der Weg muss und wird gehen von
einer Ökonomie des Besitzens zu einer Ökonomie des Teilens
(Jeremy Rifkin). Das betrifft vor allem die Vernetzung von
Energie, Mobilität und Kommunikation durch das »Internet
der Dinge«. Hier werden dank der Möglichkeiten der Digita-
lisierung ressourceneffiziente Systeme entstehen, die nicht
besitz-, sondern nutzerorientiert sind sowie dezentrale Wirt-
schafts- und Entscheidungsstrukturen erzwingen, was sich
wiederum auf die Praxis von Demokratie auswirkt: Die
Dezentralisierung im Energiesektor durch die Nutzung er-
neuerbarer Energien, lokale Wirtschaftskreisläufe und Re-
cyclingsysteme im Verbund mit Energiegewinnung sind
funktionierende Beispiele dafür, wie technologisch-ökonomi-
sche Entwicklungen die demokratische Partizipation von mit-

135

Kreisläufe in Ökologie und Ökonomie

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verantwortlichen Bevölkerungsgruppen stärken können! Da-
bei geht es um systemisch-intelligente Selbststeuerung, wie
wir sie auch als Prinzip der Systeme Künstlicher Intelligenz
(KI) kennen. Unternehmen und Unternehmensverbünde
sollten durch Anreizsysteme (Steuerentlastungen und Prä-
mien, Boni bei Manager-Gehältern) entsprechend motiviert
werden, wobei die lokale, die nationale und die europäische
Ebene die Aufgaben genau austarieren sollen. Möglicherwei-
se können Gründungen von Kooperativen auf allen Ebenen
eine günstige institutionelle Form sein, um nachhaltiges
Wirtschaften zu ermöglichen. Medien, Kirchen und Gewerk-
schaften können eine aktive Rolle bei der Motivationsbildung
spielen.

Entscheidende Schnittstelle der ökologischen Transforma-
tion ist der ökologische Umbau der Wertschöpfungsketten,
was durch technologische und strukturelle Innovationen
möglich ist, die wiederum Akzeptanz bei den Akteuren und
in der weiteren Bevölkerung voraussetzen, denn sie implizie-
ren mutige Entscheidungen, deren Konsequenzen das Ge-
samtsystem Gesellschaft verändern, wobei die Details der
Resultate nicht im Detail vorausgesagt werden können. Des-
halb ist der Umbau auch einMut zumWagnis, was wiederum
einen Bewusstseinswandel voraussetzt, denn die alleinige
Sehnsucht nach Sicherheit, Berechenbarkeit und Vermei-
dung des unternehmerischen Risikos hat Passivität und Träg-
heit zur Folge, die dem angestrebten Bewusstseinswandel
nicht förderlich ist. Die Überwindung von Trägheit setzt ein
Bewusstsein voraus, das in der Einheit von Einsicht und Emo-
tion, von analytischem Denken und Charisma, zu kreativen
Lösungen kommt. Und genau das ist ein wichtiger Aspekt der
meditativen Bewusstseinskultivierung: die enge Verknüp-
fung von Intellekt und Emotion, von kognitiven und gefühls-
mäßigen Impulsen.

Die Kette von Faktoren, die eine gesellschaftlich-öko-
logisch/ökosophische Transformation beschreibt, kann in

136

Therapievorschlag: Elf Implementierungen

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den folgenden 10 Gliedern veranschaulicht werden. Jeder
Schritt erfordert allerdings eine eigene informationsgestützte
und strukturelle Transformation, aber alle wirken auf die je-
weils anderen ein, weil die strukturellen Dynamiken einan-
der bedingen und stimulieren oder eben hemmen:

10 Dekarbonisierung, nachhaltig-systemische Landwirtschaft,
effiziente Verkehrssysteme/Städtebau usw.

9 Umbau der Wertschöpfungsketten

8 Verursacherprinzip (CO2-Preis, Abfallentsorgung)

7 Innovation

6 Entscheidungs-Dynamik der industriellen und politischen
Akteure

5 Akzeptanz in der Bevölkerung

4 Umdenken – Umwerten (was ein gutes nachhaltiges Leben ist,
Generationengerechtigkeit)

3 Bewusstseinswandel

2 Einheit von Kognition (Einsicht) und Emotion

1 Kultivierung des Bewusstseins durch Meditation und multi-
kausal komplexes Denken

137

Kreisläufe in Ökologie und Ökonomie

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Ordnungspolitik international –
Internationales Umwelt- und Finanz-Gericht

So wie beim Internationalen Gerichtshof Menschenrechte
verteidigt werden, können es auch Umweltrechte sein. Es ist
keineswegs der Fall, dass Markt und Moral nicht vereinbar
wären. Wenn z.B. Wissenschaftler errechnen, dass die Mi-
gration aus Afrika mit unfairen Handelspraktiken zu tun hat,
die auch von der EU gestützt und betrieben werden, so ge-
nügt nicht die Anklage, sondern es sollen und können Alter-
nativen aufgezeigt werden, die Wohlstandsmehrung auf bei-
den Seiten befördern. Auch hier geht es um die Umsetzung
und Sichtbarmachung von Strategien und Projekten, die im
Prinzip bekannt sind.

Wirtschaftshandeln wird wesentlich durch Kapitalströme
beeinflusst, und zwar durch reale wie fiktive, d.h. die Ana-
lyse des Bestandes und die Erwartung hinsichtlich von Mög-
lichkeiten beeinflussen die Kapitalmärkte gleichzeitig. Die
enormen Summen von Anlagekapital, das mit hoher Ge-
schwindigkeit in Umlauf gesetzt, abgezogen, geparkt und
neu investiert wird, können in kürzester Zeit ganze Wirt-
schaftskreisläufe aufbauen oder vernichten, ohne dass ratio-
nale Entscheidungen von realenMenschen diese beeinflussen
würden. Die Kurzfristigkeit spiegelt sich im Boni-System der
Manager, die für einen kurzfristigen und eingeengten Blick
auf wenige Parameter belohnt, für langfristige Erwägungen
hingegen bestraft werden. Die Situation hat sich während der
letzten 30 Jahre derartig verschärft, dass internationale poli-
tische restriktive Steuerung zu einer Überlebensfrage wird.
Die Globalisierung hat weltweit zu viele Verlierer bzw. Unbe-
teiligte hervorgebracht, was die Demokratien gefährdet. Ein
wesentlicher Grund ist die Zentralisierung, vor allem auch in
der Finanzwirtschaft.

Geld sucht Anlage, Menschen suchen Gemeinschaft. Beide
Parameter müssen in einen sinnvollen Zusammenhang ge-

138

Therapievorschlag: Elf Implementierungen

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bracht werden.39 Dem (unteren) Mittelstand in den weniger
entwickelten Ländern fehlt das Kapital, der Reichtum ist in
den Kapitalflüssen zu stark zentralisiert und spekulativ an-
gehäuft. So müssen etwa durch staatliche Eingriffe die speku-
lativen Anlagen in Immobilien unattraktiv gemacht werden,
damit der Verteuerung des Wohnraums in Ballungszentren
Einhalt geboten wird. Nachhaltiges Wirtschaften ist kaum
möglich, wenn nicht der Finanzverkehr rationalisiert und
auf langfristige Parameter abgestellt wird. Dies erfordert
konkrete Strategien, die gleichwohl auf nationaler Ebene be-
ginnen können und plurale Modelle von Zweitwährungen
und Investitionskreisläufen auf lokalen und regionalen Ebe-
nen ermöglichen. Beim hier zu beschreibenden ökologisch-
sozialen Umbau der Industriegesellschaften kommt der
»Zwischenebene« zwischen Staat und Bürger, also den loka-
len und kommunalen Strukturen, eine Schlüsselstellung zu,
weil hier dezentralisierte Gestaltungsmöglichkeiten ent-
stehen: der Einzelne erlebt, dass sein Beitrag zählt, er wird
»ermächtigt«, partizipiert und kann damit in seiner Verant-
wortung gestärkt werden, d.h., er fühlt sich wahrgenommen,
was Frustration und Gewaltbereitschaft abbaut und die De-
mokratie stärkt – sei es durch Verbrauchsreduktion von fos-
silen Energieträgern, die Produktion erneuerbarer Energien
(Solarpanels auf dem Dach), die Stärkung der Kreisläufe von
Regionalwirtschaften, eine kleinteiligere dezentrale Land-
wirtschaft usw. Ein Blick in die Kultur- und Wirtschafts-
geschichte ganz unterschiedlicher Epochen und Regionen
lehrt, dass Stabilität wächst, wo zentrale Aufsicht über strikte
Regeln mit lokaler Pluralität von Gestaltungsmöglichkeiten
Hand in Hand gehen. Es ist ähnlich wie die gebotene Struktur

139

Ordnungspolitik international – Internationales Umwelt- und Finanz-Gericht

39 Hier gibt es Beispiele. Das Engagement der Sparda-Bank München,
eine »Gemeinwohl-Bilanz« zu erstellen und durch entsprechende
»Nachhaltigkeits-Berichte« Finanzströme so zu lenken, dass sie länger-
fristig ökologisch-sozial verträgliche Projekte finanzieren, ist ein wich-
tiges Modell.

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Verkehrsregeln, die gleichwohl große Vielfalt der Ver-
kehrsmittel, differente Geschwindigkeiten, Richtungen usw.
nicht nur erlauben, sondern überhaupt erst ermöglichen. Ein
ähnliches System mit einem internationalen Gericht als
oberster Instanz ist für die Wirtschaft, ganz besonders die
Finanzwirtschaft, denkbar.

So wäre es möglich, durch Internetbörsen Direktkontakte
zwischen Anlegern und Kapitalbedürftigen auf dem Makler-
prinzip herzustellen, eine Provision der Beteiligung gäbe es
erst bei Gewinnen aus realwirtschaftlichem Handeln. Für das
Kapital könnten staatliche Garantien (wie bei Bankeinlagen)
die Kommunikation fördern. Um die Attraktivität der zu er-
wartenden Kapitalstreuung zu erhöhen, könnten solche
Transaktionen, analog zu Aktivitäten von Stiftungen, steuer-
begünstigt werden. Um die Kommunikation und Rück-
kopplung zu fördern (»Menschen suchen Gemeinschaft bzw.
Netzwerke«), könnte ein jährliches oder halbjährliches
Ritual, das Mitgliedern und Interessierten online und offline
offensteht, einen »Tag der Verantwortungsgemeinschaft« ze-
lebrieren, der sakramentalen Charakter hätte. Es wäre eine
»Sakramentalität im Säkularen« unter Nennung von Namen
derer, die für kreative Innovation ausgezeichnet werden,
einer Geschenkbörse für Notleidende und der medialen Dar-
stellung der Innovationen in entsprechenden Performanzen
(Musik-, Tanz- und Filmrituale). Das wäre eine »Globalisie-
rung, bei der starke Regionen und Verbünde die Treiber
sind«, und nicht die unangreifbaren zentralisierten weltweit
agierenden Monopolisten.40

140

Therapievorschlag: Elf Implementierungen

40 »Der Kapitalismus wird nicht mehr dominieren«. (Gespräch mit Jere-
my Rifkin), SZ Wirtschaft Nr. 272, 26.11.2018, 24.

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Umweltministerium mit Vetorecht

Entscheidend ist, dass das Verursacherprinzip angewendet
wird, wodurch sich Rentabilitätsrechnungen realistisch ver-
schieben. Ressourcenverbrauch sowie Emissionen können so
genauer erfasst, dokumentiert und effizient eingepreist wer-
den. Zentrale und unabhängige Institutionen können dies
überwachen, um auch mögliche Wettbewerbsverzerrungen
zu vermeiden. Dies erfordert Kooperation aller Beteiligten
sowie Transparenz, was wieder davon abhängig ist, was wir
Bewusstseinswandel nennen – privat und öffentlich.

Wie das Finanzministerium könnte ein Umweltministe-
rium mit Vetorecht auf Projekte ausgestattet werden, um de-
ren Nachhaltigkeit zu überprüfen und ökologisch sinnvolle
Optimierungsvorschläge zu machen. Wie bei Ethikkommis-
sionen sollte eine derartige Institution mit beratenden Wis-
senschaftlern aus verschiedenen Disziplinen besetzt werden.
Es existieren bereits zahlreiche Ansätze und Studien und In-
stitute dieser Art. Es käme auf eine Bündelung, Sichtbarma-
chung und mediale wie politische Wirksamkeit solcher Insti-
tutionen an.

8. Qualität (Nachhaltigkeit) bei Rohstoffgewinnung –
Produktion – Distribution – Recycling

Qualität statt Quantität ist die Formel für alle Lebensberei-
che. Das setzt voraus, dass klassisch-kulturelle Werte in qua-
litatives Denken übersetzt werden. Hierbei spielen zwei Fak-
toren die entscheidende Rolle: der Zeitfaktor und die
psychisch-soziale Satisfaktion. Die Wirkung dieser Faktoren
ist durch unzählige Studien wissenschaftlich nachgewiesen,
es wird aber zu wenig umgesetzt. Langfristiges Denken er-
höht Stabilität und Nachhaltigkeit, Stabilität erhöht die Sa-
tisfaktion und Leistungsbereitschaft, was wiederum öko-

141

Umweltministerium mit Vetorecht

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nomische Vorteile bringt. Dies betrifft nicht nur die materiel-
len Produktionsbedingungen, sondern auch die sozialen. So
können und müssen ältere Menschen in die ökonomischen
wie sozialen Wertschöpfungsketten eingebunden werden,
z.B. durch besondere und flexiblere Arbeitsverhältnisse. Der
»Jugendwahn« ist sozialer wie ökonomischer Unsinn, und
gerade an diesem Punkt gibt es viel von asiatischen Kulturen
zu lernen. Umgekehrt muss aber auch Jugendlichen und jun-
gen Erwachsenen mehr Mitsprache und Entscheidungskom-
petenz in politischen Prozessen übertragen werden (Senkung
des aktiven und passiven Wahlalters, Besetzung von Kom-
missionen usw.). Erstens geht es um ihre Zukunft, zweitens
werden wissenschaftliche und technologische Entdeckungen
oft von Menschen in der dritten Lebensdekade gemacht.

9. Bildung und Motivation durch Gestaltung und
Schönheit

Angst ist kein guter Ratgeber. Die Szenarien eines ökologi-
schen Desasters sind real, aber die Fixierung auf Katastro-
phen bewirkt eher kognitive wie emotionale Lähmung. Es
kommt vielmehr darauf an, die Herausforderungen zu einer
kulturellen Erneuerung anzunehmen und mit Lust und Krea-
tivität zu gestalten, d.h. die ästhetische Qualität indivi-
duellen wie gesellschaftlichen Handelns in den Blick zu neh-
men. Alle Kulturen haben einen eigenen Sinn für Schönheit
entwickelt, die Erkennbarkeit und Zugehörigkeit vermittelt.
In Formgebungen, Ritualen, Erzähltraditionen usw. wird
Schönheit kulturell deklamiert und vermittelt dem einzelnen
Menschen Sinn und Heimat. Was aber ist »Schönheit«?
Schönheit ist das Wiedererkennen von Mustern durch Ähn-
lichkeit, d.h. die Darstellung von Ordnung in der (scheinbar)
chaotischen Zufälligkeit wechselnder Erscheinungen. Am
Schönen Anteil zu haben, erfordert Muße und den Sinn für

142

Therapievorschlag: Elf Implementierungen

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Qualität. Sie liegt in den Übergängen von bewusster Gestal-
tung und nicht-bewusstem Geschehenlassen. Der Genuss
von Schönheit – ob aktiv oder passiv – bewirkt Gelassenheit,
Innehalten, Konzentration, kurz: Qualität statt Quantität.
Schönheit verlangt eine gewisse Askese, ein Fasten der Sinne,
damit das Besondere bzw. Einmalige umso mehr genossen
werden kann, d.h., Schönheit ist ohne die Reduktion von
Quantität nicht zu haben, und eine solche erneuerte Wahr-
nehmung kann durch gezieltes Bewusstseinstraining (Acht-
samkeit, Meditation) eingeübt werden. Dies hat ökonomisch-
ökologische Folgen: Nur wenn nachhaltiges Leben Freude
macht bzw. Genuss bereitet, werden Menschen ihre Lebens-
praxis darauf einstellen. Genau dies ist aber der Fall, wenn
eine entsprechende Pädagogik die Aufmerksamkeit auf diese
Zusammenhänge lenkt und erfahrbar macht. Nicht allein
Warnungen oder das Ausmalen von Katastrophen für die Zu-
kunft sind wirksam, sondern der Hinweis auf die kreative
Freude bei der Gestaltung von Alternativen! Es geht um eine
bewusst andere soziale Konstruktion von Wirklichkeit, denn
es ist das Bewusstsein, welches das Handeln bestimmt.

10. Bildung in Einheit von Kognition und Emotion

Kognition und Emotion hängen eng miteinander zusammen,
wie asiatische psychologisch-philosophische Bewusstseins-
modelle seit Jahrhunderten lehren. Die einseitige Entwick-
lung des Kognitiven, und die dem Zufall überlassene Ausbil-
dung von Emotionen wird nicht der menschlichen Situation
gerecht. Emotionstraining ist möglich, Empathie ist erlern-
bar, umgekehrt kann der konstruktive Umgang mit Impulsen
wie Wut und Ärger ebenso erlernt werden. Studien am MP
Institut für Kognitions- und Neurowissenschaften, Abtei-
lung Soziale Neurowissenschaft (Leipzig) sowie die Studien
am Lehrstuhl für Neuroökonomie (Universität Zürich) zei-

143

Bildung und Motivation durch Gestaltung und Schönheit

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen, dass hier pädagogische Möglichkeiten liegen, die z.B. an
der Emory University in Atlanta (Center for Contemplative
Science and Compassion-based Ethics) und am MIT Boston
(Social Presencing Theater) bereits umgesetzt werden. Mo-
dellprojekte an Schulen können eingerichtet werden, um Er-
fahrungen in der schulischen Alltagspraxis zu machen. Auch
dies sollte im Wettbewerb zwischen Modellschulen imple-
mentiert werden.

11. Bildung von langfristigem Zeitbewusstsein

Kurzfristiges Gewinndenken verzerrt die Beurteilung von Er-
folg oder Misserfolg bei wirtschaftlichem (realwirtschaftlich
wie finanzwirtschaftlich) und kulturellem Handeln. Die
Spielräume für längerfristige Strategien sind auch unter heu-
tigen Bedingungen vorhanden (Edzard Reuter). Medien und
Internetplattformen sollen die langfristigen Wirkungen von
einseitigem nicht-nachhaltigem Handeln offenlegen. Alle
»alten Kulturen« haben Rituale entwickelt, die ein Bewusst-
sein von generationenübergreifenden Zusammenhängen
wachhalten, im Falle der Totenrituale sind auch die Genera-
tionen der Verstorbenen einbezogen. Solches Bewusstsein
kann heute in Europa kaum noch auf metaphysischer Grund-
lage vermittelt werden, wohl aber durch Einsicht in die öko-
logische Interdependenz komplexer Systeme. Langfristigkeit
und Bewusstsein von Komplexität bedingen einander. Die
mediale Vermittlung komplexer Zusammenhänge in der
Evolution ist möglich, sie löst Staunen aus. Entsprechende
Projekte in den Medien und Schulungsprogramme in Schu-
len, Hochschulen, Volkshochschulen sollen gefördert wer-
den, auch hier in der Bildung und Ausbildung von Kognition
und Emotion. Wissenschaftlich gestützte Darstellungen von
Komplexität können zur Bescheidenheit und Relativierung
der Möglichkeiten unserer Rationalität beitragen. Dabei wird

144

Therapievorschlag: Elf Implementierungen

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die notwendige Gelassenheit bzw. Distanz sich selbst gegen-
über gefördert. Auch hier wiederum spielt die Erziehung zu
künstlerischem Gestalten eine wesentliche Rolle. Es muss
viel mehr in das Bewusstsein der Bildungsinstitutionen wie
der Öffentlichkeit treten, dass Kunst kein Luxus für wenige
ist, die nach Marktgesetzen Rendite abwirft, sondern ein in-
tegraler Bestandteil der Erziehung zur Förderung von Nach-
haltigkeit und Kreativität. In diesem Zusammenhang sei auf
das Hofer Modell zurMusikerziehung41 verwiesen, das in der
wissenschaftlichen Evaluation signifikante Ergebnisse bei der
Förderung kognitiver, emotionaler wie sozialer Kompetenz
erbracht hat. Die Beispiele ließen sich fortsetzen, wie z.B.
das Tanz-Projekt »Rhythm is it« der Berliner Philharmoniker
(Simon Rattle) für Schüler aus sozialen Brennpunkten in
Berlin. Ein Aspekt dieser Dimension von Bildung könnte ein
neues Zusammenführen von sogenannter klassischer Kunst
und Pop-Kultur42 sein, denn die Trennung beider hat his-
torisch-soziale Gründe in der europäischen Entwicklung, die
weder verallgemeinerbar noch zukunftsfähig ist.

Diese drei Aspekte der Schönheit, der Einheit von Emo-
tion und Kognition sowie der gezielten Übung eines langfris-
tigen Zeitbewusstseins durch Zeiterfahrung, die Qualität,

145

Bildung von langfristigem Zeitbewusstsein

41 E. Pöppel/L. Welker/E. Gutyrchik/Th. Meindl/P. Carl, Ein anderer
Ton – Das Hofer Modell. Neue Erkenntnisse der Hirnforschung – Mu-
sische Ausbildung, kognitive Funktionen und die Neurobiologie der
Emotionswahrnehmung, Humanwissenschaftliches Zentrum, LMU
München, 2007: »Die Untersuchung zeigte, dass das Erlernen eines In-
struments und gemeinsames Musizieren Voraussetzungen schaffen
können, damit junge Leute zu geistig und emotional ausgereiften Men-
schen heranwachsen. Es lassen sich Transfer-Effekte ableiten, die dem
Schul- und Erziehungssystem neue Impulse geben sollen.« Die Zahl
ähnlicher Studien mit ähnlichen Ergebnissen ist kaum noch über-
schaubar.
42 Ansätze dafür gibt es allenthalben in der Malerei, der Performance-
Kunst, im Film und allgemein der Event-Kultur, für Literatur, Theater
und Musik ist es eine Frage der Ansprüche und diesbezügliche kreative
Impulse sollten durch Bildungsinstitutionen massiv gefördert werden.

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


statt bloße Quantität beinhaltet, sind Einübungen in spiritu-
elle Praxis. Spiritualität ist die gezielte Formung des Be-
wusstseins durch sich selbst. Diese ist möglich durch die ver-
schiedenen Übungsformen der Meditation. Sie gipfelt in der
Erfahrung der Einheit der Wirklichkeit, wobei das abgespal-
tene Ich-Bewusstsein bzw. das »Ego« überwunden wird. Das
Ich ist zwar ein integrierter Bestandteil des Bewusstseins, der
für das Überleben des Individuums notwendig ist, aber bei
weitem nicht die einzige und alles bestimmende Größe. Es
wird vom Bewusstseinsstrom projiziert, spiegelt aber – wie
alle Bewusstseins-Konstruktionen – nicht die Wirklichkeit
wider, »wie sie ist«. Das Gewahrwerden einer tiefen Verbun-
denheit allen Lebens drückt fundamentale Potentiale des Be-
wusstseins aus. Es befreit von Angst. Die Überwindung von
Angst vermindert nicht nur Aggressivität, sondern setzt den
Mut zur Kreativität frei. Diese Potenziale zu wecken und zu
fördern, ist die Aufgabe der spirituellen Bildung. Sie ist eine
wichtige Voraussetzung dafür, dass die hier genannten Trans-
formationsprozesse gelingen können.

146

Therapievorschlag: Elf Implementierungen

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VIII Fazit

Wann und unter welchen Bedingungen sind Ideen, die zu-
nächst nur von ganz wenigen Menschen erdacht und pro-
pagiert wurden, bahnbrechend für die Umgestaltung von Le-
bensbedingungen ganzer Gesellschaften geworden? Aus den
kultur- bzw. religionsgeschichtlichen Umbrüchen der letzten
Jahrtausende (Entstehung und schnelle Ausbreitung von
Buddhismus, Christentum, Islam, in der Neuzeit Renaissance
im 15./16. Jh., Reformation im 16. Jh., Aufklärung im 18. Jh.
und Marxismus im 19./20. Jh.) lassen sich vier Faktoren be-
nennen:

• Wenn sie die passgenaue Antwort auf Sehnsüchte reprä-
sentieren, die latent oder ausgesprochen vorhanden waren
auf Grund von Lebens- und Leidensbedingungen vieler in
den jeweiligen Gesellschaften.

• Wenn das Charisma Einzelner die Massen begeistern
konnte.

• Wenn die vorhandenen Kommunikationsmittel genutzt
oder durch effizientere ergänzt wurden.

• Wenn eine Förderungmit Ressourcen durch die jeweiligen
Eliten gegeben war.

In der Evolution des biologischen und kulturellen Lebens ist
eine neue Situation eingetreten: Die Menschheit kann durch
ihr Handeln die eigenen Lebensbedingungen zerstören (An-
thropozän). Dem Schwund der biologischen Arten entspricht
ein Schwund an kultureller Vielfalt. Beides ist für das Leben
nicht förderlich. Anders als in der Vergangenheit kann aber
die heutige Menschheit durch Wissen und kognitive wie

147

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


emotionale Selbstgestaltung den zerstörerischen Kräften
Einhalt gebieten, denn noch nie hat es so viel quantitatives
und qualitatives Wissen aus einem interkulturellen Erfah-
rungsschatz über das Bewusstsein und die Bewusstseins-
steuerung des Menschen gegeben, das fruchtbar gemacht
werden kann. Nicht nur die Möglichkeiten der Technik, son-
dern die Weisheit im sozialen Verhalten des Menschen ent-
scheiden über die Zukunft. Eine Umorientierung zu mehr
Lebensqualität statt quantitativem Wachstum ist möglich!
Die Kulturen, besonders auch die Religionen, können Res-
sourcen dafür bereitstellen, die in kreativen Aneignungspro-
zessen wirksam werden. Allerdings ist diese Aufgabe eines
fundamentalen Kulturwandels eine beispiellose Herausforde-
rung für die »eine Menschheitsfamilie und Gemeinschaft der
Erdenbewohner mit einem gemeinsamen Schicksal«.43

148

FAZIT

43 The Earth Charter, Preamble.

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nachbemerkung

Die obigen Erörterungen sind einerseits das Resultat reli-
gionswissenschaftlicher Analysen, andererseits das Ergebnis
zahlloser Gespräche mit Kolleginnen und Kollegen aus den
Disziplinen der Neurowissenschaften, der Mathematik, der
Physik, der Biologie, der Chronobiologie, der Soziologie, der
Psychologie, der Philosophie, der Germanistik, der Rechts-
wissenschaften, die ich am Humanwissenschaftlichen Zen-
trum (HWZ) der Ludwig-Maximilians-Universität München
über mehr als zwei Jahrzehnte hinweg führen konnte, und
mit Vertretern der an Ökologie orientierten Disziplinen so-
wie der Wirtschaftswissenschaften, die sich seit ca. 3 Jahren
um die Gründung der University for Life and Peace in Yan-
gon/Myanmar bemühen, deren Schwerpunkt das Studium
der Möglichkeiten einer ökologischen Erneuerung ist. Diese
Kolleginnen und Kollegen kommen von der Yale University,
der Peking University, der ETH in Zürich, der LMU in Mün-
chen, der Universität von Manila, der Methodist University
in Dallas, verschiedenen Universitäten in Taiwan usw. Beide
Institutionen sind in je eigener Weise internationale und in-
terdisziplinäre Thinktanks, wie man sie sich produktiver
kaum vorstellen kann. Ihnen allen bin ich dankbar für die
unzähligen Anregungen und Einsichten, die ich empfangen
habe.

149

https://doi.org/10.5771/9783495819913 - am 25.01.2026, 22:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Geleitwort
	I Das Problem
	II Eine Diagnose
	III Begründung der Möglichkeit zur Therapie
	IV Der Rahmen der Therapie
	V Mögliche Therapiemodelle
	1. Was sind Religionen?
	1.1 Historische Dimensionen
	1.2 Gegenwartsdiagnostik
	Spiritualität
	Wahrhaftigkeit
	Kreative Integration
	Identitätsbildung


	2. Die europäische Erfahrung
	2.1 Ausgangsthesen zum Begriff des Fortschritts
	2.2 Der Zeitbegriff sowie die Jüdisch-christliche Apokalyptik und das utopische Bewusstsein
	Zeit
	Menschliches Handeln
	Apokalyptik und Utopie

	2.3 Historische Entwicklungen
	Renaissance
	Aufklärung
	19. Jahrhundert

	2.4 Zusammenfassende Thesen

	3. Die asiatische Erfahrung
	3.1 Naturverständnis und kulturelles Handeln im Buddhismus Indiens und Chinas
	Animistische Wurzeln
	Früher Buddhismus
	Der Laienbuddhismus und der Wohlfahrtsstaat Kaiser Ashokas
	Mahayana – die Lehre von der Leerheit
	a) Tathagatagarbha
	b) Identität von samsara und nirvana
	c) Das Reine Land


	3.2 Mahatma Gandhi
	3.3 Das chinesische Modell der »Harmonie«
	3.4 Zusammenfassende Thesen und Applikation
	Ernährung
	Energie
	Transport und Kommunikation
	Geistige Entwicklung



	VI Grundlagen der Therapie
	VII Therapievorschlag: Elf Implementierungen
	1. Langfristige Vision – konkrete Ziele
	2. Rahmenbedingungen für Kooperation und Konkurrenz
	3. Postkonventionelle Formen des gemeinsamen Lebens
	4. Bildungspotential der öffentlich-rechtlichen Medien
	5. Kreisläufe in Ökologie und Ökonomie
	6. Ordnungspolitik international – Internationales Umwelt- und Finanz-Gericht
	7. Umweltministerium mit Vetorecht
	8. Qualität (Nachhaltigkeit) bei Rohstoffgewinnung – Produktion – Distribution – Recycling
	9. Bildung und Motivation durch Gestaltung und Schönheit
	10. Bildung in Einheit von Kognition und Emotion
	11. Bildung von langfristigem Zeitbewusstsein

	VIII FAZIT
	Nachbemerkung

