Bernhard Griimme,
Gunda Werner (Hg.)

JUDITH

BUTLER

UND DIE
THEOLOGIE

Herausforderung
und Rezeption

[transcript] Religionswissenschaft

85, 19:11:11. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bernhard Griitmme, Gunda Werner (Hg.)
Judith Butler und die Theologie

Religionswissenschaft | Band 15

14.02.2026, 19:11:11,


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bernhard Gritmme (Dr. theol.), geb. 1962, lehrt Religionspidagogik mit dem
Schwerpunkt Grundlagentheorie und Heterogenititsforschung an der Katho-
lisch-Theologischen Fakultit der Ruhr-Universitit Bochum. Er war mehrfach
Gastprofessor an der Pontificia Universidade Cat6lica in Porto Alegre.

Gunda Werner (Prof. Dr.) ist ordentliche Universititsprofessorin fiir Dogmatik
und Leiterin des Instituts fiir Systematische Theologie und Liturgiewissenschaft
an der Katholisch-Theologischen Fakultit der Karl-Franzens-Universitit Graz.
Sie war Visiting Fellow am Pontifical College Josephinum in Columbus (Ohio), am
Boston College (Massachusetts), an der Fordham University in New York sowie an
der Ferdowsi Universitit in Mashhad (Iran).

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bernhard Griimme, Gunda Werner (Hg.)

Judith Butler und die Theologie

Herausforderung und Rezeption

[transcript]

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ganz besonderer Dank gilt dem Land Steiermark, das in seinen Agenden Wissen-
schaft und Forschung einen grof3ziigigen Druckkostenzuschuss fiir diesen Band
ermoglichte.

Ebenso danken wir der Sonderbeauftragten der Universititsleitung fiir Gleich-
stellung hinsichtlich Gender und Diversitit der Karl-Franzens Universitit Graz.

AGENDA. Forum katholischer Theologinnen e.V. unterstiitzt dieses Buch eben-
falls mit einem Druckkostenzuschuss.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet tber
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-
Derivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber
keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden Sie
unter https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

Um Genehmigungen fiir Adaptionen, Ubersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-pu-
blishing.com

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

© 2020 transcript Verlag, Bielefeld

Umschlaggestaltung: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-4742-6

PDEF-ISBN 978-3-8394-4742-0
https://doi.org/10.14361/9783839447420

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhalt

Einleitung

Bernhard Grimme/Gunda WEINEr .........vveeeeiiiiiiiiiiiiii e

Praktisch-Theologische Erkundungen

Halbierte Rezeption
Judith Butler und die Religionspadagogik

Bernhard Griimme........oooii ittt

»Unsere Chance ... menschlich zu werden«
AnstdBe aus der Lektire Judith Butlers fiir die pastoral-theologische
Rede von Menschen und Macht

Ute LBIMGIUDET ... sttt et e e et e et e e e e e s

Judith Butler und das Recht

JUAItH HORN . .o e

Performanz. Macht. Gottesdienst.
Herausforderungen aus dem Denken Judith Butlers
fir die Liturgiewissenschaft

SEEfAN BONTEIL <ot

Biblische Perspektiven

Empathie, Betrauerbarkeit und Verwandtschaft
Biblisch-narratologische Uberlegungen im Anschluss
an die politische Philosophie Judith Butlers

IS8 MUIINEE ..ttt e ettt ettt et ettt eeeeiiaaas

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gefahrdetes Leben

Impulse fiir neutestamentliche Ankniipfungspunkte

im Gesprach mit Judith Butler

UBG POPIULZ . et e ettt et

Systematisch-Theologische Zugange

Fragiles Subjekt und Gnade
MAGNUS SEFIBL ..ottt e

Judith Butler - Herausforderungen aus der Sicht
einer theologischen Ethik
Walter SCHAUPD ... v e

Das Gegebene als MaB des Mdglichen zuriickweisen
Zum Verhaltnis von Ethik, Politik und Kritik
ANNa Maria RIEAl ... e e s

Moral Accountability and Nonvoluntary Participation in Social Sin
Brianne Jacobs ...

Die normative Kraft der Liicke
Mit Judith Butler Traditionshildung neu gedacht
GUNAT WBINEE ... vt

Religionsphilosophische und interkulturelle Perspektiven

Das gefahrdete Leben und sein Hoffnungsversprechen auf Erlésung
Judith Butler religionsphilosophisch gelesen
Saskia Wendel ...

»We Are Undone by each other«
Interkulturell-theologische Perspektiven auf Judith Butler
Claudia JARNEl .......oe e

Theology, Science, and Sexual Diversity
Judith Butler and Rabbinical Judaism
Yiftach FERIGe ... e

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Theologiegeschichtliche Perspektiven

Judith Butler und die (protestantische) Kirchengeschichte
Benedikt Bauer/Ute GOUSE..........ovuenee et

Der lange Schatten des 19. Jahrhunderts

Gender-Rezeption in der rémisch-katholischen Kirche

seit 1994/1995. Eine theologische Diskursanalyse

GUNAT WBINEE .. eee e e e

Konklusion
Bernhard Grimme/Gunda WEINEr .........vvveeeeeieeiiiiiii et eeieiiiieeens

Verzeichnis der Autorinnen und Autoren .................cccvveviiiniin..

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

Bernhard Griimme/Gunda Werner

Judith Butler verstort. Fiir die einen wurde sie gleichsam tiber Nacht mit ihren ers-
ten international beachteten Veroffentlichungen berithmt. Mit diesen bleibt sie im
deutschsprachigen Raum vor allem in jhrem feministischen Ansatz rezipiert — be-
geistert und kritisch gleichermafien, wenngleich sie selbst lingst tiber ihre ersten
Veroffentlichungen >Gender trouble< und >Bodies that matter< hinausgegangen ist.
Der 11. September 2011 katapultiert Butler in die politische Ethik - eine Ethik, in
der sich jenes Ethos jiidischer Philosophen, die wie Emmanuel Lévinas fordern, es
brauche eine >Lesebrillec, um den Menschen als Mensch sehen zu kénnen, artiku-
liert, den Butler selbst als ihre philosophische Schule benennt. Sie hat neue Bli-
cke ermoglicht, Dekonstruktionen eréfinet, Sensibilitit fir die performative Kraft
der Sprache und zugleich Bewusstsein fiir deren hegemoniale Mechanismen ge-
schaffen, die Rationalitit und Sprache selber nochmals zur kritischen Selbstrefle-
xivitit zwingt. Fiir die anderen wirkt sie irritierend, herausfordernd, verstérend.
Sie gilt als eine, die den Differenz- und Identititsdiskurs so weit vorantreibt, dass
Gleichheits- und Gerechtigkeitsfragen zuriicktreten. Sie gilt als diejenige, die tiber-
kommene Ordnungen delegitimiert.

Auch in der Theologie findet sich eine solche Spannung. Fiir die einen sind
ihre Analysekategorien der Gendertheorie ebenso bedeutsam wie ihre Offentlich-
keitstheorie, ihre Einlassungen zur Verkorperung der Versammlung, ihr Subjekt-
denken, ihre Reflexionen auf Anerkennung und deren ethischen Implikationen.
Die anderen scheinen abgestoflen durch Butlers Kritikbegriff, von ihrer Delegi-
timierung iberkommener Ordnungen, die zugleich im Selbstverstindnis man-
cher Theologinnen und Theologen mit einer massiven Kirchenkritik einhergeht.
Bei manchen bleiben Texte eher verschimt in Schubladen als in den 6ffentlichen
Diskurs in Theologie und Kirche eingebracht zu werden. Diese Spannung nimmt
der vorliegende Band zum Ausgangspunkt. Angesichts der vielfiltigen Moglichkei-
ten zum Dialog wie zum Wiederspruch scheint es lohnenswert, grundsitzlicher
den theologischen Rezeptionsmoglichkeiten und -grenzen der Butler’schen Philo-
sophie im Spiegel der theologischen Einzeldisziplinen nachzugehen. Dies ist das
Ziel dieses als (interdisziplinires) Projekt angelegten Sammelbandes.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bernhard Griimme/Gunda Werner

Die VertreterInnen unterschiedlicher theologischer Ficher, die sich zumeist
schon mit Judith Butler beschiftigt haben, wurden gebeten, aus der Perspektive ihres
Faches und ihver thematischen Schwerpunktsetzungen, die bisher erfolgten Rezeptionen
sowie die Anschlussmoglichkeiten, Inspirationen und Irritationen fiir die Theolo-
gie, die sie im Butler’'schen Denken sehen, herauszuarbeiten. In Summe entsteht
so — zumindest exemplarisch — ein Panorama von Rezeptionsmdglichkeiten der
Arbeiten Butlers im Gesamtfeld der Theologie. Ein dhnliches Projekt hat es bisher
vor vierzehn Jahren in den USA im Anschluss an ein Panel mit Judith Butler auf
dem Annual Meeting der American Academy of Religion 1997 gegeben'. Mit dem
geplanten Buchprojekt wird einerseits der Stand der Butler-Rezeption in der Theo-
logie erhoben; andererseits soll gezeigt werden, wie weitere Aufnahmen von Moti-
ven ihres Denkens in den theologischen Teildisziplinen stimuliert werden kénnen.
Damit schlief3t dieser Sammelband eine grundlegende Liicke in der deutschspra-
chigen Theologie. Denn die Rezeption Judith Butlers ist — so sind sich alle einig - in
der deutschsprachigen Theologie kaum bis gar nicht vorhanden. Die genauere Un-
tersuchung zeigt, dass sich lediglich in der sozialethischen und interkulturellen
Forschung dezidierte monographische Auseinandersetzungen mit Judith Butler
finden lassen. Die weiteren bisherigen theologischen Reflexionen finden sich aus-
schlieRlich in einzelnen Aufsitzen oder Buchkapiteln, hier wiederum auch nicht
in allen Fachern.

In dem vorliegenden Band wird damit nicht nur theologisches Neuland betre-
ten, so vor allem in der Liturgiewissenschaft, dem Kirchenrecht, der Pastoraltheo-
logie, der Religionsphilosophie, sondern ebenso bestehende Rezeptionen entwe-
der vertieft, so in der Sozialethik und der Religionspidagogik, oder korrigiert, so
in den systematischen Fichern. Die lehramtliche Rezeption Judith Butlers im ro-
misch-katholischen Kontext zeichnet sich ja durch eine spezifische Interpretation
und Farbung aus, die auf alle Ficher einen Einfluss hat, aber eben die Fachgruppen
zur kritischen Auseinandersetzung aufruft, die besonders betroffen sind, nament-
lich das Kirchenrecht, die Moraltheologie und die Dogmatik. Die gingige rémi-
sche Interpretation der Gender-Ideologie erschwert eine konstruktive theologische
Rezeption Judith Butlers. Diese Spannung wirkt sich zugleich auf jede theologi-
sche Auseinandersetzung innerhalb der katholischen Tradition aus. Die hingegen
durchwegs produktive Irritation durch die Gedanken und Theorien Judith Butlers
fiir die einzelnen Fachvertreterinnen und Fachvertreter zeigen ein weites Spek-
trum der moglichen Themen auf. Jenseits der vielfiltigen Ankniipfungspunkte fir
die Theologien lassen sich thematische Linien in funf Problemfeldern skizzieren:
die ethische Dimension in ihren politischen Auswirkungen; die Subjektthematik;

1 Ellen T. Armour/Susan M. St. Ville, Bodily Citations. Religion and Judith Butler, New York
2006.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

die Machtfrage; die Gender-Thematik und die Vulnerabilitit mit ihrem Thema der
Trauer.

In der religionspadagogischen Rezeption macht Bernhard Griimme darauf auf-
merksam, dass, wenn iiberhaupt, nur von einer halbierten Rezeption zu sprechen
ist; damit unterscheidet sich diese Rezeption zugleich von der pidagogischen. Be-
griindet sieht Griitmme dies vor allem in der »paradigmatischen Selbstpositionie-
rung«, die sich an der Denkform der Pluralisierungsfihigkeit orientiert und da-
mit doch auf Identititspraktiken bezogen bleibt. Diese stehen wiederum diametral
zu Butlers Anliegen. Allerdings konne eine religionspidagogische Denkform ei-
ner »Aufgeklirten Heterogenitit«, weil sie intersektionale Perspektiven einnimmt,
durch Judith Butlers Theoreme wichtige Impulse erhalten. Die religionspidago-
gische Rezeption orientiert sich an Subjekt- und den ihnen inhirenten Identi-
titsdiskursen und vernachlissigt dabei, so Griimme, eklatant die Geschlechter-
perspektive. Wird diese in den Diskurs eingefiigt, so erscheint sie merkwiirdig
eindimensional, weil sie die weiteren Kategorien wenig bedenkt. In kritischer Re-
flexion kann eine religionspidagogische Forschung aber Judith Butlers Geschlech-
tertheorie konstruktiv weiterdenken und zugleich den geschlechtstheoretisch un-
reflektierten Ruckgrift auf Vorbilder in der eigenen Didaktik korrigieren. Aller-
dings sieht Griitmme das grofite Potential darin, dass Judith Butlers Anliegen einer
Geschlechtergerechtigkeit im umfassenden Sinn deswegen die Fokussierung auf
Identititsfragen tiberwinden konnte, weil mit der Gerechtigkeit ebenso die Inter-
sektionalitit eingefiigt wiirde. Dies sieht Griimme vor allem in zwei Bereichen,
nimlich in der Refomulierung des Subjektbegriffs mit dessen Konsequenzen fir
Anerkennungs- und praxeologische Prozesse der Ubersetzung - beides genuine
Felder religionspidagogischer Forschung und Praxis. Religionspidagogik ist mit
Butler in der Unterbrechung durch Alteritit, in der Interdependenz von Identitit
und Gleichheit, also Gerechtigkeitsfragen, und in der bestehenden Dialektik der
Didaktik im Blick auf ihre Machtférmigkeit produktiv irritiert.

Ute Leimgruber attestiert der Praktischen Theologie ebenfalls eine nicht vor-
handene oder doch nur zdgerliche Butler Rezeption, obwohl Butlers Theorien eine
deutliche Relevanz fiir pastoraltheologische Forschungen aufweisen. Leimgrubers
Ziel ist es, mit Butler anhand einer pastoraltheologischen Kernfrage die inhirenten
Machtwirkungen offen zu legen und zu iiberwinden. Die »Option fiir die Armen«
ist das prominente Beispiel einer sozialpastoralen Intention, die gleichwohl - so
Leimgruber kritisch — hegemoniale Strukturen perpetuiert, weil sie die Subjekte
der Unterdriickung aus dem Blick verliert. Gerade aber weil dieser Pastoralbegrift
in der Verantwortung fiir diese Welt pointiert zusammengefasst werden kann, be-
ansprucht er eine iber die binnenkirchliche Relevanz hinausgehende sozial-poli-
tische Dimension. Nicht nur gibt es keine Verstindigung, wer genau »die Armen
sind«, sondern die disperse Fassung dieses Begriffs kann das Gegenteil bewirken,
nimlich ihn zu einer Leerformel werden zu lassen. Mit Butler, so Leimgruber, ist

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bernhard Griimme/Gunda Werner

der Ansatz gegeben, die eigenen Verstrickungen in die Bedingungen der Struktu-
ren zu bedenken, die fiir manche das >Arm-Sein« zur Folge haben. Erst durch die
Analyse der postkolonialen, geschlechtlichen und hegemonialen Voraussetzungen
der Strukturbedingungen von Armut kann iiberhaupt iiber eine Verinderung ge-
sprochen werden. Es braucht, so Leimgruber, einen genauen Blick sowohl fiir ei-
gene machtasymmetrische Pramissen als auch fiir die hidden patterns in der Pas-
toraltheologie. Fiir die Pastoraltheologie bedeutet eine Butler-Rezeption, dass sie
auf das abwertende Othering aufmerksam macht und damit ebenso auf die episte-
mische Gewalt wirkt, indem erneut die Bedingungen der eigenen Wahrnehmung
und ihrer theologischen Folgen untersucht werden. Denn im Kern geht es in der
Pastoraltheologie um die Fragen »was ist sagbar?« und »was ist sehbar?«. Hier kann
mit Butler an den bestehenden Selbstverstindlichkeiten geriittelt werden.
Innerhalb der kirchenrechtlichen Forschung gibt es keine Butler-Rezeption, so
Judith Hahn in ihrem Beitrag. Auch fiir Hahn steht die produktive Irritation im Zu-
sammenhang mit dem Subjektverstindnis und der Geschlechterordnung. Zudem
reflektiert Hahn auf die grundsitzliche Frage, wie Recht und Herrschaft zusam-
menhingen. Hahn entdeckt eine Gemeinsambkeit in der Subjektphilosophie Butlers
und der gegenwirtigen Rechtsphilosophie, denn beide sprechen von einem Hervor-
bringen des Subjekts. Hahn spitzt ihre Beobachtungen daraufhin zu, dass — ebenso
wie bei Butler — Sprache ein Subjekt erzeugt, wodurch Rechtssprache Rechtssub-
jekte erzeugt. Fiir Butler ist das Problem der rechtlichen Rede in ihrer Subjekt-
konstruktion, dass sie totalisierend handelt, also aus einem Subjekt ein schuldiges
Subjekt macht, das keine anderen Anteile mehr hat und zudem die Schuld so auf
sich zu nehmen hat, dass es keine anderen Orte oder Anteile dieser Schuld mehr
gibt. Kirchenrechtlich iibertragen auf die gegenwirtige Situation des Missbrauchs,
ist nur der einzelne Tater schuldig, nicht aber die Institution. Hier wire von But-
ler das Gegenteil zu lernen. Ahnliche Argumentationsmuster kann Hahn im Blick
auf Geschlechtsidentititen beschreiben. Die lehramtliche Festlegung auf die binire
Geschlechterordnung und ihre Konsequenzen erzeugen exakt binire Geschlechter,
die zudem durch die Konstruktion als Rechtssubjekte verdoppelt werden. Denn —
so Hahn - Judith Butler deckt den Zusammenhang von Gewalt und Gewalt durch
Sprache gerade in diesen Prozessen des wirklichkeitserzeugenden Benennens auf.
Hier wire eine Veranderung durch Butlers Erkenntnisse denkbar, allerdings struk-
turell lehramtlich ausgeschlossen, denn Menschen, die nicht Frauen und Minner
im phino- und genotypisch eindeutigen Sinn sind, sind ja ebenfalls keine Rechts-
subjekte innerhalb der katholischen Kirche. Deswegen fragt Hahn drittens nach
dem grundsitzlichen Herrschafts- und Machtanspruch des Rechts auf Herstellung
von Wirklichkeit. Recht kann beides, »Diskurse abschneiden und sie erméglichenc.
Sieht Butler eher die unterdriickende Seite von Rechtsdiskursen, weist Hahn dar-
auf hin, dass Recht auch Gerechtigkeitsdiskurse erméglichen kann. Alles in allem

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

konnte mit Butler eine Verbesserung des Rechtes geschehen, um Reformpotentiale
zu entdecken und um dem butlerischen »Rechtstrouble« nicht auszuweichen.

Stefan Bontert verweist eindriicklich darauf, dass die Liturgie »geradezu ein Hot-
spot« sei, »in dem und aus dem sich kirchliches Leben realisiert«. Judith Butlers
Konzeptionen zu Gender, Macht und Vulnerabilitit konnen als eine Sehhilfe gelten,
um diese Zusammenhinge besser zu verstehen. Allerdings spielt in der deutsch-
sprachigen katholischen Liturgiewissenschaft Butler ebenfalls keine Rolle. Dabei
ist gerade die Genderperspektive fiir eine liturgiewissenschaftliche Untersuchung
von Gottesdienstentwiirfen unerlisslich. Erstens ist die Gottesdienstordnung durch
vorgeschriebene Rollenzuweisungen geschlechtlich geordnet. Zweitens wirkt sich
die Heteronormativitit auf die Gottesdienstordnung zusitzlich in dem aus, wel-
che Beziehungskonstellationen liturgisch gewiirdigt werden kénnen. Weil dies nur
heteronormative Formen sind, ist hier ebenso Liturgie geschlechtlich geordnet.
Selbst wenn diese Themen in der Liturgiewissenschaft behandelt werden, wird Ju-
dith Butler nicht rezipiert. Dabei kann mit Butler viel besser verstanden werden,
»wie anfillig (liturgie-) theologische Muster, aber auch Rechtsnormen von Gottes-
diensten fiir die Verengung auf scheinbar festgelegte Geschlechteridentititen sein
konnen«. Weiterhin wird theologisch und damit ebenso liturgisch der Machtbe-
griff ausschlieRlich auf Gott hin angewandt, das menschliche Handeln ist in der
Chiffre des Dienstes beschrieben. Somit wird iiber die Machtverhiltnisse in der
Feier der Liturgie geschwiegen, denn Macht ist eben nicht nur eine Kategorie Got-
tes, sondern auch des Priesters und diese wird wirkmichtig inszeniert. Vor allem
aber muss der Liturgiewissenschaft klar sein, dass sich Liturgie durch ihr Wech-
selspiel mit geschlechtlicher Macht und Normen als Akteur sowie auch als Raum
fiir machtmissbrauchende Strukturen und Akteure anbietet.

Auch den neutestamentlichen Wissenschaften kann Ute Poplutz in ihrem Bei-
trag attestieren, dass die Rezeption von Judith Butler eher bescheiden ausfillt. Al-
lerdings sieht Poplutz aus der Grundstruktur butlerischen Denkens eine Grenze
gegeniiber neutestamentlichen Uberzeugungen gegeben, die in der Bewertung der
zeitlichen Struktur liegt. Ist bei Butler die Perspektive rein diesseitig, orientieren
sich die Textsammlungen des Neuen Testaments an einer zur Gegenwirtigkeit hin-
zukommenden Zukiinftigkeit. Dennoch findet Poplutz vor allem in der ethischen
Dimension butlerischen Denkens wichtige Ankniipfungspunkte. So ist der Gedan-
ke des Antlitzes, den Butler von Emmanuel Lévinas iibernimmt, neutestamentlich
hoch relevant. Denn Gesicht und Gesprich sind miteinander verbunden und stel-
len jede Person unter den ethischen Anspruch, diesem Gesicht zu entsprechen. Das
Gesicht fordert eine prinzipielle Gewaltlosigkeit, die bei Butler viel weitergeht als
der reine Verzicht auf Gewalt. Es geht um den Verzicht auf das umfassende Wissen
um sich selbst und darum, diese von Anderen zu verlangen. Dieser Ansatz bietet,
so Poplutz, in besonderer Weise Ankniipfungspunkte an die matthiischen Anti-
thesen. Neben der ethischen Herausforderung wird die Notwendigkeit der Uber-

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bernhard Griimme/Gunda Werner

setzung deutlich, die in den Texten iiberliefert ist. Die Ubersetzung von Gewaltlo-
sigkeit ist dann auch der verbindende Punkt, da Butler diese in der Frage verortet,
wie mit eigener Verletzlichkeit umgegangen werden kann ohne andere zu verlet-
zen. Gewaltlosigkeit ist damit weniger ein friedlicher Zustand, als eine Praxis, die
einzuitben den Menschen zum Menschen macht. Die subversive Aufforderung der
Bergpredigt, die genau Gewaltverzicht und Feindesliebe fordert, wire mit dieser
Praxis sehr gut ins Gesprich zu bringen.

Ilse Miillner stellt mit zwei Textanalysen die Frage der Betrauerbarkeit sowie die
Frage nach der Bedeutung von Trauer in den Mittelpunkt. Die Rezeption der grie-
chischen Tragodie der Antigone strukturiert die Idee Judith Butlers, dass Trauer
immer mehr ist als der personliche emotionale Ausdruck. Miillner extrahiert dar-
aus zwei Fragen: erstens wer denn iiberhaupt wie betrauert werden darf und zwei-
tens das Spannungsfeld von Verwandtschaft und Staat. Weil Trauerriten nicht nur
personlicher Ausdruck sind, sondern ebenfalls Verbindungen zwischen den Indivi-
duen herstellen, sind sie produktiv fiir die Konstitution von Gruppen. Jedoch liegt
genau in dieser iiberindividuellen Bedeutung ihre politische Brisanz, wie dies ein-
driicklich bei Antigone nachzulesen ist. Denn Trauer ist auch als eine politische
Kategorie zu verstehen, so Miillner mit Butler, weil sie einen Hinweis auf gesell-
schaftliche Muster der Wahrnehmung sowie der Handlungen bietet. Die alttesta-
mentliche Referenzstelle liefert Miillner in der Geschichte der Biicher Samuel, in
der David den hingerichteten >Sauliden« die Bestattung verweigert und darauthin
Rizpa, eine der Frauen Sauls, die Leichname bewacht und so 6ffentlich trauert.
In der Offentlichkeit, so die gemeinsame Linie, bekommen die Trauerriten ihre
Brisanz, weil sie auf Unrecht hinweisen und eine Korrektur erwarten. Diese bei-
den Themen behandeln im Kern die Identititsfrage. Hierhin platziert Miillner die
Frage der Empathie, die den Perspektivwechsel einschlief3t. Mit einer alternativen
Ubersetzung von Lev. 19, 18, also dem Gebot der Selbst- und Nichstenliebe, macht
sie auf die hebriische Bedeutung aufmerksam, die den Nichsten als »wie du« be-
schreibt. Empathie und Betrauerbarkeit, so Miillner in einer butlerinformierten
Exegese, gehoren zusammen. Allerdings ist der eigentliche Clou darin zu sehen,
dass mit Butler zu verstehen ist, dass Trauer eine andere Kategorie ist als Empa-
thie, ndmlich zur »erkenntnistheoretisch[en] Figuration des Dritten« gehért und
damit als moralbegriindende Funktion verstanden wird.

In der Sozialethik hingegen hat es in den letzten Jahren intensivere Auseinan-
dersetzungen um die Philosophie Butlers gegeben, die dann auch als genuin ethi-
sche Philosophin verstanden wird. Dementsprechend kann Anna Maria Ried] auf Ju-
dith Butlers Arbeiten zu ethischen Fragestellungen verweisen. Im Mittelpunkt der
Auseinandersetzung von Riedl stehen die Reflexionen zu Anerkennung und Sub-
jektwerdung. Weil Ethik im Spannungsfeld von politischen Theorien, Realititen
und Anspriichen steht, ist Ethik auf diese Praxis hin orientiert, allerdings in einer
Zuriickhaltung, die um die Gefihrdung demokratischer Prozesse durch simplifi-

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

zierende ethische Urteile weif’. Deswegen ist Ethik im Bereich der Reflexionswis-
senschaften angesiedelt und intensiviert die Reflexion normativer Annahmen in
politischen Prozessen. Weil dem so ist, ist die Ethik weniger normativ als kritisch
gegeniiber den Normen und ihren Auswirkungen. In diesem Sinne hat eine solche
Ethik bereits von Judith Butler gelernt, dass Normen durch Diskurse durch per-
formative Prozesse Macht real setzen. Umso notwendiger ist es, zu verstehen, wie
Normen Subjekte hervorbringen. Weil das Subjekt postsouverin ist, ist dies auch
eine Ethik, die sich auf diese Subjektwerdung bezieht. Diese postsouverine Ethik
sieht die Verantwortung in dieser grundlegenden Gebundenheit des Subjekts und
zieht daraus ihre Konsequenzen, die bis in die politischen Dimensionen hineinge-
hen. Fiir die Ethik bedeutet dies, dass sie nur dann politisch sensibel sein kann,
wenn sie in der Normendiskussion auf die andere Seite der Normen, niamlich ih-
re hegemoniale und unsichtbarmachende Seite hinweist und fiir die Verinderung
dieser einsteht. Es handelt sich also um eine kritische Perspektive auf den Normen-
rahmen, insofern dieser Sichtbarkeiten setzt. Diese »Pathologie zweiter Ordnung«
ist das Reflexionsziel von Ethik, denn diese bestimmt ja, wer als exkludiert und
wer als nicht exkludiert auftauchen kann. Theologische Ethik will also Pathologien
zweiter Ordnung verindern, indem sie diejenigen unterstiitzt, die sich gegen die
Pathologien erster Ordnung wehren, ohne sie paternalistisch zu bestimmen.

Aus moraltheologischer Perspektive bietet Walter Schaupp in drei Motiven An-
kniipfungspunkte in den Arbeiten Butlers an: dem universalistischen Ausgriff ihrer
Ethik, der anti-individualistischen Anthropologie und der grundsitzlichen Unab-
geschlossenheit des Ethischen. Leitend ist die Frage »wer bist du?«. Denn der ant-
wortende Mensch bleibt zweimal fragmentarisch: sich selbst als auch der fragen-
den Person gegeniiber, denn wissen kann der Mensch die Antwort nicht sicher.
Allerdings bleibt fiir Schaupp fraglich, ob das antwortende Subjekt nicht doch ein
Mehr gegeniiber dem ihn oder sie bestimmenden Sprachspiel ist? In dem ersten
Motiv kann Schaupp eine argumentative Ahnlichkeit zum naturrechtlichen Denken
in der Theologie entdecken, welches sich ebenfalls aus einer vor- und iiber das Sub-
jekt hinausgehende Verflochtenheit ableitet und einen unmittelbaren Aufforde-
rungscharakter kennt, wie ihn auch Butler fiir die normative Performanz der Dis-
kurse beschreibt. Allerdings schreibt die theologische Ethik in diese Formations-
und Appellprozesse eine grundlegende Unabgeschlossenheit hinein, die als escha-
tologischer Vorbehalt zu verstehen ist. Das zweite Motiv nimmt die Kritik an be-
stimmten Identititskonzepten in den Blick, die auf der einen Seite die Frage nach
dem Subjekt als Identitit, also die Antwort auf die Frage »wer bist du?« offen l4sst,
auf der anderen Seite die Rolle kollektiver Identititen hinterfragt. Denn die Of-
fenheit bedeutet theologisch, sich von einer Abgeschlossenheit sozialer Narrative,
zum Beispiel der Kirche als Volk Gottes, zu verabschieden. Moglich ist dies, in-
dem Menschen ihre eigene Erzihlung gegen das bestehende Narrativ stellen. Da-
mit verbiinden sie sich zu einer Gruppe und hier liegt die anti-individualistische

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bernhard Griimme/Gunda Werner

Pointe. Wie sind dann die Intersubjektivitit und das soziale Miteinander so zu
bestimmen, dass es der Logik der Macht und Unterwerfung entkommt? Die Un-
abgeschlossenheit des Ethischen als drittes Motiv erinnert aber auch daran, dass
das Ethische sich zwar in der Sprache verdeutlicht, nicht jeder sprachliche ethische
Anspruch aber gewalttitig und abschlief3end ist. Die Unabgeschlossenheit dieser
Prozesse konne theologisch erneut mit dem eschatologischen Vorbehalt unterfan-
gen werden. Wie aber diese Prozesse der Unterwerfung durch Sprache und der
Ermichtigung so gestaltet werden konnen, dass sie am Ende nicht in eine Aporie
— es gibt kein handlungsfihiges Subjekt — oder in einen unendlichen Regress — die
Unterwerfung findet eine immer neu vorgelagerte Unterwerfung — miinden kann,
bleibt die Frage, die sich bis in die kérperliche Konstitution und das Bewusstsein
hinein erstreckt.

Eine weitere ethisch-moralische Reflexion iiber die Bedeutung Butlers fiir theo-
logisches Denken ist in dem Beitrag von Brianne Jacobs zu finden. Ihre Arbeiten ver-
binden die Anregungen Butlers mit den aus der Tradition entnommenen Kategorie
von Schuld und Siinde und fithren sie deutlich weiter. Jacobs kann in der englisch-
sprachigen Theologie bereits auf eine bestehende Rezeption Butlers in der feminis-
tischen Ethik hinweisen und auf dieser aufbauen. Sie stellt die These auf, dass die
Theorie des sozialen Selbst von Butler helfen kann, moralische Zurechenbarkeit im
Kontext sozialer Siinde zu denken. Stinde ist selbst eine durchaus hilfreiche Ka-
tegorie, wenn sie den Denkhorizont erdffnet, dass es gute und gelingende Bezie-
hungen geben kann. Weil Siinde also das Gegenteil dessen darstellt, was gut und
gelungen ist, kann sie als Hoffnungshorizont positiv reframed werden. Diese Neu-
interpretation geschieht gleich doppelt, nimlich in der Tradition der katholischen
Soziallehre, die Ende des 19. Jahrhunderts den Gedanken struktureller Siinde ent-
wickelt, und zugleich in der Veranderung der Deutung als Hoffnung. Soziale Siinde
hat vor allem das Problem, dass sie der Kerndefinition von Siinde nicht mehr nach-
kommt, nimlich, dass Siinde eine personliche willentliche Entscheidung sei. But-
ler bietet einen Ausweg: »What our moral obligations are within systems of nation,
rights, and identities that negate some subject’s claim to full humanity«. Zugrunde
liegt der Perspektivwechsel Butlers von Gender-Fragen zu politisch-ethischen Fra-
gen nach 9/11. Dieser Wechsel ist, so Jacobs, ein Wechsel, der die Moralitit in den
Mittelpunkt stellt. Das Subjekt bleibt jedoch konstruiert und das Subjekt kann sich
zu sich selbst narrativ nur verhalten iiber das Angewiesensein auf Andere, die die
Konstruktion des Subjekts gestalten. In diesen Konstruktionen spiegeln sich aber
die Normen und Sichtbarkeiten, also die Frage, wer zum Humanen gehort. Damit
ist die Subjektkonstruktion bereits der Ort sozialer Siinde. Auch wenn also jedes
Subjekt nicht freiwillig und freigewihlt teilhat an der sozialen Stinde, kann jedes
Subjekt sich zur vorfindbaren Struktur, zur siindigen Situation verhalten. Deutlich
wird dies in der Trauer, die zu einer messianischen Haltung wird, weil sie das Jetzt
in die Geschichrte fugt.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

Magnus Striet nimmt im theologischem Nachdenken eine weitgehende Igno-
ranz der Subjektivationstheorie, die Judith Butler im Anschluss an Michel Foucault
entwickelt hat, wahr. Dabei bietet diese Theorie wesentliche Einsichten in die Art
und Weise, wie sich das Subjekt vorfindet. Denn als gleichermaflen unterworfe-
nes und ermichtigtes Subjekt miisste sich Theologie doch der Aufgabe stellen, das
Zueinander von Gott und Mensch neu zu denken, ein Zueinander, das theologisch
mit dem Begriff der Gnade verstanden wird. So sehr also Striet Butler kritisch
aufnimmt und betont, dass im Subjekt selbst keine Kausalitit wirken kann, al-
so die Freiheit postuliert werden muss, so sehr stimmt er mit ihr iberein, dass
kein Subjekt gedacht werden kann, das nicht subjektviert ist. Vor allem aber be-
deutet dies, sich wirksam von der Vorstellung zu verabschieden, es gibe so etwas
wie eine tberzeitliche Vorstellung >des< Menschen, als sei »der< Mensch unverin-
derlich. Der Mensch, dann doch im Singular benannt, ist einzeln, vulnerabel und
nur als Individuum anzutreffen und muss sogar vor dem Zugriff eines iiberindivi-
duellen, Gberzeitlichen Mensch-Seins geschiitzt werden. Diesem Menschen steht
ein Gott gegeniiber, der radikal freier gedacht werden miisste, als er es wird: als
wirkliche Kontingenz, als Nicht-Notwendigkeit bis in die letzte Konsequenz. Was
passiert dann aber mit einem Gott-Mensch-Verhiltnis? Was passiert im Menschen
im Moment des Bewusstwerdens von Subjektivierungsprozessen? Die — so Striet
- beinahe meditativen Passagen Butlers in ihren Adorno-Lectures von 2002, in de-
nen sie iiber die intersubjektive Zumutung angesichts der Subjektivierungen nach-
denkt und iiber die Frage, wie mit der Schuld umzugehen ist, die dadurch entsteht,
erdffnen ein sikulares Sprechen iiber Gnade. Es geschieht etwas im Zueinander
subjektivierter Subjekte, wenn sie sich ihrer und der fremden Subjektivation ge-
wahr werden. Mit dem Gewahrwerden wird ja auch die Schuld, die durch die nicht
ausbleibende Subjektivation sich einstellt, selbst wenn der Mensch die ethische
Verantwortung tibernimmt, deutlich. Diese Schulderfahrung bei iibernommener
ethischer Verantwortung holt Butler — so Striet — nicht mehr argumentativ oder
reflektiert ein. Striet vergleicht diese Erfahrung von Gnade und Vergebung, die
vielleicht einander gewdhrt werden koénnen, mit der Erfahrung Kants, in sich das
moralische Gesetz und den bestirnten Himmel bewunderungswiirdig zu entde-
cken. Dies konnte, so Striet abschliefend fragend, fiir ein ethisches Leben doch
ausreichen.

Judith Butlers Uberzeugung, dass Widerstand deswegen méglich ist, weil zwi-
schen jeder Aussage und ihrem Zitieren eine Liicke, ein >Gap« besteht, fihrt Gunda
Werner zu der grundlegenden dogmatischen Reflexion, wie Traditionsbildung mit
Butler zu denken wire. Weil Judith Butler in dem Mainstream der (katholischen)
Dogmatik nicht rezipiert wird, gibt es auch hier keine Referenzpunkte. Normen
sind, so Butler deutlich, keine Einbahnstrafle, sondern das Subjekt verhilt sich zu
dem sie oder ihn normierenden Diskurs. Die Fragilitit der Normen liegt genau in
diesem Prozess. Nun ist im rémisch-katholischen Verstindnis Tradition in Denk-

14.02.2026, 19:11:11.

17


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bernhard Griimme/Gunda Werner

formen formuliert, die die Weitergabe der Tradition als >Verheutigung, sDeutung
in den Zeichen der Zeit< u.v.m. verstehen. Damit ist zugeich ausgesagt, dass der
Inhalt des Glaubens, das depositum fidei, unverinderlich ist, nur die Form kann
sich in Maflen dndern. Allerdings macht die katholische Kirche seit den 1960er
Jahren sehr eindeutig die Erfahrung, dass nicht nur die Formen, sondern auch die
Inhalte nicht mehr gelebt, nicht mehr tradiert werden. Dieser breite Dissens von
Glaubigen, TheologInnen und zum Teil auch Bischéfen oder Priestern wird als ein
Problem angesehen, welches die Einheit gefihrdet. Was aber wire, wenn dieser
Dissens, mit Butler gesprochen, die Liicke im Zitat, nicht gefihrlich, sondern Be-
dingung der Moglichkeit von Tradition tiberhaupt wire? Dann ist das personliche
Sich-Verhalten zum Zitat, was die Liicke ausmacht, Teil der Traditionsbildung und
zwar sowohl des Subjekts als auch der Kirche. Die Liicke wiitrde damit zur norma-
tiven Gestalt der kirchlichen Traditionsbildung und zum kritischen Moment der
Uberpriifung. Dies ist eindeutig an den geschlechtlichen Kérperpraxen nachzu-
weisen, die tun, was sie sind und nicht, was sie sollen. Anders als mit diesen dis-
sidenten Kérpern war und ist aber Tradition nicht denkbar. Dieser Dissens, diese
Liicke wire der Ort der Traditionsreflexion als auch Bedingung von Tradition.
Saskia Wendel streicht die Bedeutung hervor, die Judith Butler ihrer jidischen
Herkunft in Philosophie und Ethik gibt und sieht hierhin religionsphilosophisch
drei Ankniipfungspunkte. Erstens untersucht Wendel die innere Architektur zwi-
schen Politik, ethischer Praxis und einem religiosen Hoffnungsversprechen auf Er-
16sung und betont, dass sich Butler in die »Tradition einer Philosophie und Theo-
logie >nach Auschwitz« stellt«. In Butlers Denken wird dies durch die expliziten Be-
ziige zu der Idee des Messianischen bei Benjamin hervorgehoben, die Wendel als
eine Unterbrechung der Jetzt-Zeit deutet und damit die Aufmerksambkeit auf die
Leidenden und die Opfer gelenkt wird. Weil sich Butler mit den Unterwerfungsme-
chanismen auseinandersetzt und die Verletzlichkeit und Trauer des Menschseins
in den Mittelpunkt stellt, ist ihre Philosophie wie auch die Religionsphilosophie
auf eine Idee der Erlésung hin ausgerichtet, die allerdings deutlicher zu bestim-
men wire. Zweitens kniipft sie an das Subjektverstindnis von Butler an und fragt
nach den Méglichkeiten religiser Selbstdeutung. Weil das Leben als gefihrdetes
und von anderen abhingiges Leben gedacht wird, kann diese Vulnerabilitit »zu
einer Art Existenzial verkorperter Existenz« werden, so Wendel. Die Erfahrung
der gefihrdeten Existenz, so Wendel weiter, ist aber gerade die Grunddispositi-
on die nach Kant die Frage nach der Religion, nimlich nach der Hoffnung, eroft-
net. Mit Butler kann gezeigt werden, wieso angesichts der grundlegenden Gefihr-
dung des Lebens und der Erfahrung der Nichterfiillung der Sehnsucht nach gu-
tem Leben, die zur Trauer und Melancholie fithrt, itberhaupt religiose Sinn- oder
Weltdeutungen entstehen. Drittens geht die religionsphilosophische Reflexion ei-
nen Schritt weiter, weil sie auch die Bestimmung der aufgewiesenen Méglichkeit
religioser Selbstdeutung denken will. Es entsteht eine Dialektik in der Subjekti-

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

vierung. Zugleich wird die andere Seite deutlich, die melancholisch die Briiche
und das Unvollendete sieht, etwas das — so Wendel — Butler als kritischen Einwurf
gegen einen Geschichtsentwurf betont, der immer nur den Fortschritt sieht. Des-
wegen haben die religiésen Hoffnungsgestalten einen ethischen und politischen
Charakter, weil sich in der performativen Versammlung etwas darstellt, was rein
innerweltlich nicht vollzogen werden kann. So sind die religiése und sikulare Deu-
tung des Lebens sich darin einig, dass es um gute Lebensbedingungen im Hier und
Jetzt fir alle geht.

Der Beitrag von Claudia Jahnel orientiert sich in einer anderen theologischen
Disziplin, der interkulturellen Theologie, ebenfalls an der Frage des »Zwischens
oder des >Mehr«. In der interkulturellen Theologie findet sich auch deswegen so
eine breite, wenn auch kritische Rezeption von Judith Butler, was fiir die Theologie
eine eher einmalige Situation darstellt, weil sich in der interkulturellen Theologie
auch zunehmend jene Theologien verorten, die aus einer spezifischen Perspektive
Theologie denken, fiir die Butler theoriebildend gewesen ist (queere Theologien,
kontextuell feministischen Theologien z.B.). Fiir Jahnel steht der kritische Bezug
auf Butler im Mittelpunkt ihrer Ausfithrungen, denn so sehr Butler die Themen
ausweist, die fir interkulturelle Theologie grundlegend sind, also vor allem die Fra-
ge nach der Deutungsmacht und der Reprisentation, die Fragen nach Widerstand
und Othering und viele mehr, ist der Bezug auf Butler oftmals deswegen kritisch,
weil in der Dekonstruktion der vorherrschenden Diskurse durch die Konstruktion
von Gegendiskursen die machtvollen Diskurse wiederholt werden, solange es nicht
eine wirkliche subversive Gegenkonstruktion gibt. Fiir diese miisste aber geklirter
sein, so Jahnel kritisch, wie Handlungsmacht sich gestaltet. Fiir das Fach Interkul-
turelle Theologie, das sich mit weltweiten Hybridformen des Christlichen beschif-
tigt, gilt im besonderen Mafle die Aufmerksamkeit fir die Aushandlungsprozesse
als Machtprozesse, wobei das Augenmerk auf das >Zwischen« gelegt wird, das als
scontact zone« zu denken ist und zugleich als der Ort der Wahrheit Gottes. Denn
fur die Theologie ist der scultural turn< nicht der alleinige Orientierungspunkt, son-
dern die Uberzeugung, dass in den Rissen und Ambivalenzen sich mehr zeigt. In
der konkreten Durchfithrung kann Jahnel am Beispiel dreier >turns¢, dem cultural,
postcolonial und dem material-body turn, zeigen, wie sich die Butler-Rezeption ge-
rade iber die Ambivalenzen und diskursiven Briiche in die Theologie einschreibt.
Offen bleibt dabei jedoch die westliche Perspektive als auch erneut die Frage, ob es
eine eigene, nicht-diskursive bestimmte korperliche Erfahrung geben konne. In-
terkulturelle Theologie jedenfalls, so Jahnel abschliefiend, tritt fiir das Offenhalten
der Risse und Briiche ein, um von dort neu zu lernen, was in der Eindeutigkeit
zunichst verlernt werden miisse.

Uber das Verhiltnis von rabbinischem Judentum und Judith Butler denkt Yiftach
Fehige in seinem Aufsatz, der sich mit dem Verstindnis von Pluralitit und Diversi-
tit in einem wissenschaftstheoretischen Interesse auseinandersetzt. Pluralitit ist

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20

Bernhard Griimme/Gunda Werner

prizise genommen die Anerkennung von Verschiedenheiten, in diesem Fall von
sexueller Diversitit. Denn die sexuelle Diversitit ist — so Fehige — die Case Study
fir das dahinterliegende Wissenschaftsverstindnis. Fehige verdeutlicht dies am
Beispiel von Transgender. Nirgendwo sonst wird so deutlich, dass eine postulierte
Binaritit der Geschlechter - sei sie evolutionir begriindet oder religiés — an ihre
Grenzen st63t und keinen lebbaren Raum erméglicht. Denn gerade die auf Repro-
duktion sich begriindende Wissenschaftlichkeit verfolgt einen wissenschaftlichen
Monismus, in dem die Begriindung nur in einer These, in einer Logik erfolgt. Dies
gilt ebenso fiir eine Theologie, die sich dieser Begriindung anschlief3t. Gegen die-
sen theologischen Wissenschaftsmonismus setzt Fehige entschieden die nur in der
Diversitit existierende rabbinische Diskussionskultur. Erst>das eine und das ande-
re< erdffnet den Raum fir eine qualifizierte Pluralitit, die die Diversitit als durch
Variationen von Bedeutung affirmiert. Dies aber entspricht ziemlich genau dem
Anliegen Judith Butlers, aus den bestehenden Machtverhiltnissen heraus die Be-
dingung der Moglichkeit fiir eine Lesbarkeit geschlechtlicher Identititen jenseits
des binidren Codes zu analysieren. Theologische Reflexion kann mit Judith Butler
und der rabbinischen Uberzeugung, dass konfligierende Ideen gleichzeitig wahr
sein kénnen und erst im Zueinander wahr sind, aus dem wissenschaftlichen Mo-
nismus herauskommen zu einer qualifizierten Pluralitit.

Ute Gause und Benedikt Bauer bieten eine kirchengeschichtliche Reflexion dar-
auf, welche Themen Gegenstinde kirchenhistorischer Forschung wiren, wiirde die
Theorie von Judith Butler, dass jedes Thema ein >Abjektumc« hat, ernst genommen.
Konsequent zeigen beide AutorInnen auf, wie sich diese >Abjektifizierungsmus-
ter< nicht erst durch die Kirchengeschichtsschreibung ziehen, sondern auch be-
reits schon in den historischen Fallbeispielen zu erkennen sind. Dieser Bereich des
Abjekten stellt dabei jene Themen zur Verfiigung, die sich gegen die vorgeschrie-
bene binire Geschlechternorm stellen. Wird mit dieser Perspektive konkret auf die
Reformationsgeschichte geschaut, so kénnte eine andere Geschichte erzihlt wer-
den. Gerade die Frage der Geschlechter wird in der Kirchengeschichtsschreibung
beider Konfessionen zu einem Kampfbegriff, mit dem die andere Konfession als
nicht normal, als abjekt beschrieben wird. Darin, so z.B. in der katholischen Lu-
therdeutung als >Sarcologie<, konnen zugleich aber nicht nur eigene konfessionelle
Zuspitzungen verstanden werden, sondern auch die der anderen Konfession. Die
Frage, wie die realititsgetreue Nachzeichnung und Referenz der Quellen méglich
ist, stellt sich allerdings fiir Bauer und Gause weniger, sondern wie durch Kirchen-
geschichte eine normierte binire und auf Differenz und vermeintliche Komple-
mentaritit festgelegte Zweigeschlechtlichkeit und ihr Verhiltnis perpetuiert wird.
Kirchengeschichte ist also nicht neutral. Deswegen miisste es mit Butler darum
gehen, im Nachhinein in den vorfindbaren kirchengeschichtlichen Aufarbeitun-
gen jene Ambiguititen und Abjektifizierungsmuster zu identifizieren und offen zu
legen, die den hermeneutischen Rahmen bilden. Dies wiirde zu einer verinder-

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

ten und erginzten Kirchengeschichte fithren, die z.B. eine reine additive Frauen-
geschichtsforschung als nicht ausreichend entlarven witrde, weil mit ihr noch nicht
die kritische Perspektive eingenommen wiirde, wieso jetzt welche Frauenfigur wie
erforscht wird. Die beiden AutorInnen konnen die Fruchtbarkeit der Suche nach
dem Abjekten an unterschiedlichen Beispielen illustrieren und damit in der Tat
eine kritische Kirchengeschichte, man konnte sagen, eine Kirchengeschichte der
zweiten Ordnung, eréffnen.

Die Untersuchung normierter und normiernder Geschlechtsvorstellungen, vor
allem der weiblichen, steht im Mittelpunkt der dogmengeschichtlich orientier-
ten Untersuchung von Gunda Werner. Indem sie die bestehenden rémischen Do-
kumente zu Frauen, Familie und Gender analysiert, kann sie eine zweifache Re-
zeptionsgeschichte offenlegen. Erstens wird der Begriff >Gender« in den romischen
Lesarten zunichst iiberhaupt nicht auf Judith Butler zuriickgefithrt. Dies ist nur
konsequent, wurde doch der Begriff auf der UN-Frauenkonferenz in Peking 1995
zum ersten Mal durchgehend benutzt. Er ist in erster Linie ein juristischer Be-
griff und zeichnet ein, dass Gerechtigkeit fiir alle Geschlechter einzufordern ist
und dies @iberpriifbar sein muss. Allerdings ist die weitere Rezeption von Gender-
Theorien mit einer massiven Ablehnung dieser Vorstellung von Gerechtigkeit auf
Seiten des Vatikans der Beginn einer Entwicklung, die rémisch in die Vorstellung
einer >Gender-Ideologie« miindet, die wiederum nicht namentlich, aber der Sache
nach mit Judith Butler zu verbinden ist. Dem stellt der Vatikan die Vorstellung ent-
gegen, die Frauen seien von ihrem Wesen her ontologisch anders als Minner, nim-
lich empfangend, passiv. Dies wird in einer grundlegend ontologisch angelegten
Komplementaritit als von Gott gewollt verstanden. So wird die Argumentation ein-
gefiithrt, dass nur ein Mann Christus reprisentieren konne, weswegen Frauen keine
Weihe empfangen kénnten. Auch Maria sei nicht zum Priester in der Nachfolge Je-
su von ihm benannt worden, weil die Rolle der Frau in der Kirche eine andere sei.
Dieses an Maria orientierte Bild zeigt zweitens die Rezeption eines Marienbildes,
das sich im spiten 19. Jahrhundert im sogenannten >marianischen Wunder« ver-
festigte und eine antimoderne Stofirichtung hat. Diese verbindet sich mit einer
grundlegenden Dichotomie von Welt und Kirche, bis in die Begriindungslogiken
hinein. Denn es miisse in der Welt nicht verstindlich sein, wie Kirche sich versteht
und umgekehrt kénnten weltliche Argumente fiir die Kirche nicht gelten. Deswe-
gen ist es notwendig, dogmengeschichtlich die von Gause und Bauer geforderte
Reflexion zweiter Ordnung anzuwenden, um die >hidden patterns< zu entdecken
und wirkungsvoll dekonstruieren zu kénnen.

Mit diesen vielstimmigen Blicken auf das so komplexe Werk Butlers will eine
Diskussion eroftnet sein, die die Theologie aufmerksam macht fiir ihr Eingebun-
densein in die gegenwirtigen kontextuellen Prozesse, in denen sie steht. Als sei
es eine erste Bewihrungsprobe, fillt die Fertigstellung des Buches in die >Corona-
Zeit«. Fast alle Beitrige beschiftigen sich mit Vulnerabilitit, mit Korperlichkeit,

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22

Bernhard Griimme/Gunda Werner

mit der Bedeutung, in der Offentlichkeit zu erscheinen, mit Trauer, mit der Fra-
ge, wer wie gefihrdet ist und wonach sich Gefihrdung richtet, der Frage nach dem
Wert des Lebens und des Mensch-Seins. In dieser Zeit dieses Buch fertig zu stellen,
bedeutet auf einer Meta-Ebene, dariiber nachzudenken, wie TheologInnen Theolo-
gie verstehen konnen in einer verkorperten Vulnerabilitit, die zugleich einen ethi-
schen Anspruch erhebt, iiber Menschsein nachzudenken und darin politisch zu
sein; und doch zugleich als Theologlnnen in der Wissenschaft im Gegensatz zu
anderen privilegiert zu sein, dem eigenen Beruf nachzugehen und in gesicherter
Existenz Theologie treiben zu kénnen. Mit Judith Butler lieRe sich ein zweites theo-
logisches Buch zu den Herausforderungen dieser Zeit schreiben!

Die Idee fir dieses Buch entstand in einer Kneipe in Bochum, der vielleicht
beste Ort fiir das Nachdenken tiber eine Theologie, die sich aufderhalb ihrer eigenen
Beziige bewegt und nach Innovationen und Anregungen sucht. Nach zwei Jahren
intensiver Arbeit danken wir den Autorinnen und Autoren fiir dieses theologische
Experiment, fir viele war es die erste Auseinandersetzung mit Judith Butler, oder
die erste im Blick auf das eigene Fach oder eine Entwicklung einer neuen Idee mit
den Anregungen von Judith Butler.

An der Fertigstellung des Buches haben in Graz und Bochum viele Menschen
mitgearbeitet, es entstand nach und nach eine >Butler-Buch-Gruppe«. Ganz beson-
ders mdchten wir daher Mario Steinwender, Graz, fiir die unermiidliche Korrek-
tur und formale Bearbeitung der Texte, Frau Andrea Granitz, Graz, dafiir, dass sie
am Papier und in der digitalen Datei so verlisslich und griindlich auf Fehlersuche
gegangen ist, danken! Ebenso danken wir Herrn Dr. Daniel Minch, Graz, fir die
Korrektur der englischen Texte. Frau Petra Schifer, Bochum, hat unzihlige Korrek-
turen itbertragen, Herr Patrick Dzambo, Bochum, kurzentschlossen und tatkriftig
die Koordination und die Uberarbeitung der korrigierten Texte iibernommen und
hatte stets den Uberblick. Frau Brigitte Domanski, Bochum, verdanken wir nicht
nur die kurzentschlossene Erstellung des Manuskripts, sondern auch einen kriti-
schen Blick auf alle Texte und die Sorge dafiir, dass wir den Zeitplan einhalten.
Ganz herzlichen Dank allen und irgendwann kénnen wir dies auch gemeinsam
feiern!

Bochum und Graz, im Mai 2020

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Praktisch-Theologische Erkundungen

uuuuuuuuuuuuu


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Halbierte Rezeption
Judith Butler und die Religionspadagogik

Bernhard Griimme

Rezeptionen haben ihre eigene Geschichte, ihren eigenen Kontext wie ihre eige-
ne Dialektik. Sie verraten damit freilich nicht nur etwas itber das Rezipierte. In
der Weise der Rezeption wie im Inhalt des Rezipierten artikuliert sich immer zu-
gleich auch die Rezipierende. So ist es bereits aussagekriftig, wann etwas rezipiert
wird und in welchem Umfang dies geschieht. Der Rezeptionsprozess verweist auf
die geschichtliche Dynamik, in der beide stehen. Beide verindern sich aneinan-
der, beide haben nicht je schon feste Kategorien, unwandelbare formale wie mate-
riale Grundbestinde, aus denen heraus ein solcher Rezeptionsvorgang geschieht.
So wird Rezeption etwa im Feld der Pidagogik »aber auch zu einem Ort, an dem
das>Eigene< am vermeintlich >Fremdenc allererst erarbeitet und konturiert werden
muss: zum einen, weil andere und neue Blicke nicht nur Bisheriges anders sehen
lassen, sondern auch iiberhaupt anderes am Pidagogischen neu sehen lassen; zum
anderen, weil in diesen Blicken sich immer auch kategoriale Justierungen verschie-
ben«', die durchaus mit einseitigen Akzentuierungen einhergehen koénnen.

Eine solche Rezeptionsgeschichte scheint die Religionspidagogik mit dem
Werk Judith Butlers zu haben. Bislang wird lediglich deren dem Frithwerk entstam-
mende Gendertheorie in der theologischen und religionspidagogischen Gender-
und Frauenforschung wahrgenommen. Aber ansonsten scheinen Butlers weitere
Arbeiten zur Subjektphilosophie, zur Ethik und Anerkennungstheorie, zur Politik
oder Offentlichkeit bis auf ganz wenige Ausnahmen »fast keine Rolle« zu spielen.”
Anders in der Pidagogik, der wohl mit Abstand wichtigsten Kooperationsdisziplin

1 Balzer, Nicole/Ricken, Norbert: »Padagogische Lektiiren —ein Vorwort, in: Dies. (Hg.): Judith
Butler: Pidagogische Lektiiren, Wiesbaden: 2012, S. 9-14, hier S.10.

2 Riedl, Anna Maria (Hg.): Ethik an den Grenzen der Souverénitat. Christliche Sozialethik im
Dialog mit Judith Butler unter Berlcksichtigung des Kindeswohlbegriffs (= Gesellschaft —
Ethik —Religion, Band 8), Paderborn: 2017, S.18; vgl. als instruktiven Uberblick: Werner, Gun-
da: »Relational und vulnerabel. Die Subjektphilosophie Judith Butlers im theologischen Dis-
kurs«, in: ThRev 3 (2018), S.179-202. So wird in Werners theologischer Werkschau einzig das
Werk von Bernhard Griimme genannt: Griimme, Bernhard: Aufbruch in die Offentlichkeit.
Reflexionen zum >public turn<in der Religionspiddagogik, Bielefeld: 2018, S. 133-170.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26

Bernhard Griimme

einer sich als Verbundwissenschaft verstehenden Religionspidagogik. Hier wird
Butler nicht nur inhaltlich auf verschiedenen Feldern zur irritierenden wie pro-
duktiven Gesprichspartnerin — sei es gendertheoretisch, sei es subjekttheoretisch,
sei es anerkennungstheoretisch, sei es praxeologisch.? Nicht minder wird Butler
grundlagentheoretisch als Poststrukturalistin in ihrer spezifischen Verbindung
von Identitits- und Gleichheitsfragen im Horizont von Macht und Exklusionskate-
gorien zur wichtigen Referenz erziehungswissenschaftlicher Selbstkonstruktion.*
Demgegeniiber erscheint die religionspiddagogische Butlerrezeption eigentiimlich
halbiert. Im Spiegel der eingangs skizzierten Hermeneutik der Rezeption kann
dies gleichwohl als eine mehr oder weniger unausgewiesene paradigmatische
Selbstpositionierung gegenwirtiger Religionspidagogik gelesen werden. Die-
se artikuliert sich derzeit in der Denkform der Pluralititsfihigkeit,” die damit
ganz fraglos den Herausforderungen der Pluralisierung von Religion und der
Ausdifferenzierung subjektlogischer Selbstkonstruktionen fiir religiése Bildungs-
prozesse entspricht, aber doch damit stark auf Identititsfragen reduziert bleibt.
Die intersektional hineinspielenden Aspekte von Ungleichheit, von Gerechtigkeit,
von Macht, die mit sich verschirfender Heterogenitit der Lebenswelten immer
bedeutsamer werden, bleiben unterbelichtet.® Von daher ist eine solche halbierte
Form der Butlerrezeption letztlich konsequent. Im Umkehrschluss freilich kénnte
von einer sich grundlagentheoretisch anders ausrichtenden Religionspidagogik

3 Vgl. Ricken, Norbert/Rose, Nadine: »Butler«, in: Paul Smeyers (Hg.): International Handbook
of Philosophy of Education, Cham: 2018, S. 59-80; vgl. Jergus, Kerstin: »Politiken der Identi-
tat und der Differenz. Rezeptionslinien Judith Butlers im erziehungswissenschaftlichen Ter-
raing, in: Nicole Balzer/Norbert Ricken (Hg.): Judith Butler: Pidagogische Lektiiren, Wiesba-
den: 2012, S. 29-58.

4 Vgl. Balzer, Nicole/Ricken, Norbert (Hg.): Judith Butler: Pidagogische Lektiiren, Wiesbaden:
2012; Jackle, Monika et al.: »Subjektivitit, Macht, Erfahrung — Ambivalenzen des Subjektiva-
tionsprozesses, in: Dies. (Hg.): Doing Gender Discourse. Subjektivation von Madchen und
Jungen in der Schule, Wiesbaden: 2016, S. 29-53; Kleiner, Bettina: (Re-)Produktion von Un-
gleichheiten im Schulalltag. Judith Butlers Konzept der Subjektivation in der erziehungs-
wissenschaftlichen Forschung, Opladen: 2014; Paseka, Angelika: »Geschlecht lernen rekon-
struieren — dekonstruieren — konstruieren. Einige Anregungen fiir eine geschlechtssensible
Padagogik und Didaktik, in: Tina Hascher/Teresa Schweiger (Hg.): Geschlecht, Bildung und
Kunst. Chancengleichheit in Unterricht und Schule, Wiesbaden: 2009, S. 15-39; Bbhmer, An-
selm: »Asthetik der Bildung — Zur Kritik von Subjektivitit im Bildungsbegriff«, in: ZsPi 3
(2012), S. 389-406.

5 Vgl. Schweitzer, Friedrich et al. (Hg.): Entwurf einer pluralititsfahigen Religionspadagogik (=
Religionspadagogik in pluraler Gesellschaft, Band 1), Giitersloh/Freiburg i.Br.: 2002; Schweit-
zer, Friedrich et al. (Hg.): Welche Religionspadagogik ist pluralitatsfahig? Strittige Punkte
und weiterfiihrende Perspektiven (= Religionspadagogik in pluraler Gesellschaft, Band 17),
Gutersloh/Freiburgi.Br.: 2012.

6 Vgl. Griimme, Bernhard: Religionspddagogische Denkformen. Eine kritische Revision im
Kontext von Heterogenitat, Freiburg i.Br.: 2019.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Halbierte Rezeption

zumindest erwartet werden, sich komplexer und vieldimensionaler mit Butler
auseinanderzusetzen. Wo sie sich — so die These der hier vorgetragenen Uberle-
gungen — in der Denkform einer Aufgeklirten Heterogenitit artikuliert, die sich
dezidiert im Lichte der Intersektionalitit von Identitits-, Gerechtigkeits- und
Machtfragen konzeptualisiert, dort konnte sie fiir ihre eigene Position von Butler
wichtige Impulse erhalten.

Was hier bislang lediglich behauptet und antizipiert wurde, muss im Folgenden
erlautert, begriindet und konkretisiert werden. Dies soll in zwei Schritten gesche-
hen: erstens in einem analytischen Teil, der sich mit der bisherigen religionspad-
agogischen Butlerrezeption befasst, und der deshalb aus den erwihnten Griinden
kurz sein kann; und zweitens ein lingerer Teil, in dem auf bislang ungehobene Po-
tentiale aufmerksam gemacht wird.

1. Religionspadagogik und Gender Trouble

Um den Beitrag von Butlers Gendertheorie einschitzen zu kdnnen, ist eine Einord-
nung in den Fachdiskurs von Néten. Die gegenwirtige Religionspidagogik versteht
sich als eine subjektorientierte Pidagogik, die von den Subjekten her und auf sie
zudenkt. Kinder mit ihren lebensweltlichen Erfahrungen in den Mittelpunkt einer
Aneignungsdidaktik zu stellen, kann freilich an Fragen des Geschlechts in Erzie-
hung und Sozialisation, in Religion, Lebenswelt und Kultur nicht vorbeisehen.”
Erst langsam wird die Frage der Geschlechtsabhingigkeit und geschlechtsbezo-
genen Sozialisation zur »Grundfrage religionsdidaktischer Theoriebildung«,® von
der Erforschung kindlicher Religiositit, jugendlicher Gottesvorstellungen bis in die

7 Vgl. Pemsel-Maier, Sabine: »\Von den Anfingen des Feminismus zur Gender-Forschung: Sta-
tionen und Entwicklungenc, in: Dies. (Hg.): Blickpunkt Gender. Anstof3(ig)e(s) aus Theologie
und Religionspadagogik (= Hodos — Wege bildungsbezogener Ethikforschung in Philosophie
und Theologie, Band 12), Frankfurt a.M.: 2013, S. 13-30; Jakobs, Monika, Eine genderbewuss-
te Religionspadagogik der Vielfalt; in: Knauth, Thorsten, Méller, Rainer, Pithan, Annebelle
(Hg.): Inklusive Religionspadagogik der Vielfalt. Konzeptionelle Grundlagen und didaktsi-
che Konkretionen, Miinster 2020, 213-223.

8 Kalloch, Christina/Leimgruber, Stephan/Schwab, Ulrich: Lehrbuch der Religionsdidaktik. Fiir
Studium und Praxis in 6kumenischer Perspektive, Freiburgi.Br./Basel/Wien: 2009, S. 286; vgl.
Kaupp, Angela: Junge Frauen erzahlen ihre Glaubensgeschichte. Eine qualitativ-empirische
Studie zur Rekonstruktion der narrativen religiosen Identitdt katholischer junger Frauen,
Ostfildern: 2005; Riegel, Ulrich: »Madnnlichkeit(en) — das vergessene Andere der religionsdi-
daktischen Genderdebatte«, in: RpB 72 (2015), S. 15-21; Edelbrock, Anke: »Was kann die Kate-
gorie gender fiir die Religionspadagogik leisten?«, in: Sabine Pemsel-Maier (Hg.): Blickpunkt
Gender. Anstof3(ig)e(s) aus Theologie und Religionspadagogik (= Hodos — Wege bildungsbe-
zogener Ethikforschung in Philosophie und Theologie, Band 12), Frankfurt a.M.: 2013, S. 145-
165.

14.02.2026, 19:11:11.

27


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28

Bernhard Griimme

Analyse der unterschiedlichen Berufsrollen der Religionslehrerinnen und Religi-
onslehrer hinein, erklirt.

Empirische Forschungen zur Geschlechtsbezogenheit religioser Semantiken
im Feld religiéser Bildung losen allerdings dieses Bestreben auf eindriickliche Art
ein. Ob Frauen und Midchen anders glauben als Jungen, ob beide zu unterschied-
lichen Gottesvorstellungen kommen, ob dazu bestimmte Lebensbedingungen
insofern wirksam werden, als sikularisierte Kontexte distinkte Folgen zeitigen,
ob moglicherweise Singlefrauen ihre Religiositit spezifisch konstruieren, ob
Midchen und Jungen die Bibel geschlechtsspezifisch wahrnehmen und sich selber
in der Auseinandersetzung mit biblischen Figuren geschlechtsabhingig verstehen
wollen oder nicht, ob die ethische Debatte um eine spezifisch weibliche Moral
religionspidagogisch aussagekriftig ist, solche Fragen deuten nur im Ansatz
auf das breite Spektrum der hier einschligigen Forschung und auf die teilweise
eklatanten Desiderate.’

Dabei steht in der Religionspddagogik zunichst die besondere Korrelation zwi-
schen Geschlecht und Gottesfrage im Fokus.'® Wihrend Midchen Wert auf perso-
nale und emotionale Attribute legen, stellen Jungen eher Macht, Heldentum und
Stirke Gottes in den Vordergrund, deren lebensweltliche Anbindung in Compu-
terspielen, Fernsehserien und Technik uniibersehbar ist." Die gesellschaftlich wie
kulturell etablierte Zweigeschlechtlichkeit schligt sich demnach im Feld religioser
Erziehung und Bildung in biniren geschlechtlichen Konstruktionen des Gottesbil-
des nieder.” Gleichwohl berechtigt dies nicht zu der klischierten Unterstellung,

9 Vgl. Arzt, Silvia: »Neues aus der empirischen religionspadagogischen Frauen- und Geschlech-
terforschung. Ein Literaturbericht mit dem Fokus auf der Positionierung im Genderdiskurs
und der Forschungsmethodikg, in: Silvia Arzt/Christian Hoger (Hg.): Empirische Religions-
padagogik und praktische Theologie. Metareflexionen, innovative Forschungsmethoden und
aktuelle Befunde aus Projekten der Sektion »Empirische Religionspadagogik«der AKRK, Frei-
burgi.Br./Salzburg: 2016, S. 31-46.

10 Vgl Arzt, Silvia: »Gender als Kategorie empirischer religionspadagogischer Forschungc,
in: Das wissenschaftlich-religionspddagogische Lexikon. Siehe https://www.bibelwissen-
schaft.de/stichwort/100116/; Vgl. Riedl, Anna Maria et al.: »Gender — Autonomie — Identitat.
Beobachtungen, Konzepte und sozialethische Reflexionen, in: JCSW 56 (2015), S. 267-272.

11 Vgl. Dregelyi, Anja/Hilger, Georg: »Gottesvorstellungen von Jungen und Mddchen — ein Dis-
kussionsbeitrag zur Geschlechterdifferenz«, in: Anton A. Bucher et al. (Hg.): »Mittendrin ist
Gott«. Kinder denken nach tiber Gott, Leben und Tod (=Jahrbuch fir Kindertheologie, Band
1), Stuttgart: 2002, S. 69-78, hier S. 73.

12 Vgl. Renner, Alexandra: Identifikation und Geschlecht. Die Rezeption des Buches Judit als
Gegenstand empirischer Bibeldidaktik, Berlin: 2013, S. 159-198; vgl. Szagun, Anna-Katharina:
»Hier Frithling und Kuschelnest — dort Monstertruck und Rettungswagen. Geschlechterdif-
ferente Cottesvorstellungen im Spiegel einer Langzeitstudie«, in: Annebelle Pithan/Andrea
Qualbrink/Mariele Wischer (Hg.): Geschlechter bilden. Perspektiven fiir einen genderbe-
wussten Religionsunterricht, Gutersloh: 2011, S.158-177, hier S.169-172.

14.02.2026, 19:11:11.


https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100116/;
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100116/;
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100116/;
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100116/;
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100116/;
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100116/;
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100116/;
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100116/;
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100116/;
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100116/;
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100116/;
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100116/;

Halbierte Rezeption

dass Midchen per se ein personales, Jungen dagegen ein technisch-instrumen-
telles Gottesbild haben. Fiir wichtige Differenzierungen hat etwa jene Forschung
gesorgt, die diese religionspidagogische Frage mit der gegenwirtigen Geschlech-
terforschung korreliert und zugleich aufzeigt, dass Religion selber inzwischen bei
adoleszenten Jungen wegen ihres als feminin konnotierten Grundzuges als pro-
blematisch gilt.” So gesehen sind Jungen die Verlierer geschlechtssensibler Reli-
gionspidagogik." Um der sich hier andeutenden Multidimensionalitit gerecht zu
werden, werden teilweise die gesellschaftliche Verwurzelung religiéser Vollziige,
die nochmals von den sozialen Lebensbedingungen abhingen und je nach Milieu-
abhingigkeit differieren, hinzugezogen.”

Dies alles macht auf eine Komplexitit aufmerksam, die eine reine Geschlech-
terhermeneutik iibersteigt.”® Sie markiert jene Stelle, an der nun auch die Ar-
beiten Butlers ins Spiel kommen. Denn offensichtlich bedarf es neben der Kate-
gorie »Geschlecht« einer weiteren Kategorie, die eine Stereotypisierung der Ge-
schlechter iiberwindet, die kulturelle, 6konomische und soziale Bedingungen ka-
tegorial beriicksichtigt und die nicht zuletzt die grundlegende Konstruktion von
Geschlecht thematisiert. Damit wird jene Spannung von »sex« und »gender« bri-
sant, die nicht unwesentlich von Butler in die Diskussion gebracht wurde. »Sex«
ist das biologische, physiologische Geschlecht, das angeboren, aber in bestimm-
ten Merkmalsausprigungen teilweise chirurgisch verdnderbar ist. »Gender« hin-
gegen visiert dessen soziale Konstruktion an.”” Demnach sind wir eigentlich nicht
Mann oder Frau. Wir tun so — »we are doing gender« — so Judith Butler, indem
wir entsprechende Geschlechternormen aufstellen, unser Verhalten, unsere Iden-
tititskonstruktionen und andere Menschen daran orientieren.”® Wihrend der Fe-
minismus zunichst eine Befreiung der Frau aus unreflektierten wie intendierten
Abhingigkeiten und Benachteiligungen anvisiert und mit einer »Kritik am Wesen

13 Vgl. Riegel, Ulrich: »Hohere Macht und barmherziger Vater. Welchen Mehrwert bietet die Ge-
schlechterperspektive bei jugendlichen Gottesbildern«, in: Annebelle Pithan/Andrea Qual-
brink/Mariele Wischer (Hg.): Geschlechter bilden. Perspektiven fiir einen genderbewussten
Religionsunterricht, Giitersloh: 2011, S.178-187.

14 Vgl. U. Riegel: 2015, S.19.

15 Vgl. Griimme, Bernhard: Bildungsgerechtigkeit. Eine religionspaddagogische Herausforde-
rung, Stuttgart: 2014; Vgl. Vieregge, Dorthe: Religiositat in der Lebenswelt sozial benach-
teiligter Jugendlicher. Eine empirische Studie, Miinster u.a.: 2013.

16  Vgl. Griimme, Bernhard: Heterogenitat in der Religionspadagogik. Grundlage und konkrete
Bausteine, Freiburg i.Br.: 2017, S. 284-318.

17 Vgl. De Beauvoir, Simone: Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau, Hamburg: 1989,
S. 265.

18 Vgl. Butler,Judith: Bodies That Matter. On the Discursive Limits of Sex, New York:1993; Butler,
Judith: Die Macht der Geschlechternormen, Frankfurt a.M.: 2009.

14.02.2026, 19:11:11.

29


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30

Bernhard Griimme

der Frau einsetzte«”, betrifft das Thema »Geschlechtsidentitit«, »Geschlechtskon-
struktion« und »Geschlechtergerechtigkeit« »auch Minner, denn auch diese sind
ja von der normierenden Macht von >gender-Konstruktionen« betroffen«®.

Damit wird Judith Butler in zweierlei Hinsicht in dieser Debatte um Geschlech-
tergerechtigkeit relevant. Ihr radikaler Konstruktivismus dekonstruiert die binire
Codierung der Geschlechter und damit die Heteronormativitit von Geschlechtsbe-
ziehungen. Geschlechtliche Identitit sieht Butler als performativ begriindet. Diese

»selbst konstituiert die Identitét, die sie angeblich ist. In diesem Sinne ist die
Ceschlechtsidentitat ein Tun, wenn auch nicht das Tun eines Subjekts, von dem
sich sagen lieRe, daf} es der Tat vorangeht [..]. Hinter den Ausserungen der Ge-
schlechtsidentitdt (gender) liegt keine geschlechtlich bestimmte Identitit (gen-
der identity). Vielmehr wird diese Identitit gerade performativ durch diese >Aus-
serungenc konstituiert, die angeblich ihr Resultat sind«*'.

Doch Butler geht noch weiter: Durch diese performativititstheoretische Dekon-
struktion relativiert sie selbst noch die Unterscheidung von sex und gender. Auch
das natiirliche Geschlecht ist kulturell durch solche diskursiven performativen Pro-
zesse geformt, auch wenn Butler sich stets gegen jene heftigen, teilweise polemi-
schen Vorwiirfe gewehrt hat, dass sie damit eine generelle kérperliche Basis von
Geschlechtlichkeit aufgelést und damit auch dem Feminismus als Befreiungsbewe-
gung der Frauen entgegengearbeitet habe.** Fiir Butler heifst Dekonstruktivismus
»eine Voraussetzung infrage zu stellen, nicht aber diese Voraussetzung »einfach
abzuschaffen«®. Es geht ihr um performative Konstruktionen von Kérperpraxen,
die eben auch Materialitit mitbetrifft, nicht aber um den Kdrper mit seinen ana-
tomischen Strukturen und biologischen Gegebenheiten.** Darin aber scheint ne-
ben dem dekonstruktiven Moment eine zweite Bedeutung auf, die konstruktive.
Butler will durch die Dekonstruktion Freiriume fiir Anerkennung erméglichen.
Sie will Fixiertes aufbrechen, Identititen irritieren, Moglichkeiten eréffnen, Unge-
ahntes, Ungesehenes, Ausgeschlossenes, Ubersehenes jenseits kultureller wie ge-

19 Wieser, Renate: »Gender, in: Das wissenschaftlich-religionspddagogische Lexikon. Siehe
https://www.bibel-wissenschaft.de/stichwort/100084/.

20 Wendel, Saskia: »Gendersensible Theologie —ein hélzernes Eisen?«, in: Lebendige Seelsorge
2 (2015), S. 82-87, hier S. 82.

21 Butler, Judith: Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a.M.: 1991, S. 49. Zu Hintergriin-
den Biichel-Thalmaier, Sandra: Dekonstruktive und Rekonstruktive Perspektiven auf Identi-
tat und Geschlecht. Eine feministisch-religionspadagogische Analyse, Minster: 2005, S. 287-
308.

22 Vgl. A. M. Riedl: 2017.

23 Butler, Judith: »Kontingente Grundlagen. Der Feminismus und die Frage der Postmodernec,
in: Seyla Benhabib/Judith Butler/Drucilla Cornell (Hg.): Der Streit um Differenz. Feminismus
und Postmoderne in der Gegenwart, Frankfurt a.M.: 1993, S. 31-58, hier S. 52.

24 Vgl.]). Butler: 2009, S. 24.

14.02.2026, 19:11:11.


https://www.bibel-wissenschaft.de/stichwort/100084/.
https://www.bibel-wissenschaft.de/stichwort/100084/.
https://www.bibel-wissenschaft.de/stichwort/100084/.
https://www.bibel-wissenschaft.de/stichwort/100084/.
https://www.bibel-wissenschaft.de/stichwort/100084/.
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.bibel-wissenschaft.de/stichwort/100084/.
https://www.bibel-wissenschaft.de/stichwort/100084/.
https://www.bibel-wissenschaft.de/stichwort/100084/.
https://www.bibel-wissenschaft.de/stichwort/100084/.
https://www.bibel-wissenschaft.de/stichwort/100084/.

Halbierte Rezeption

sellschaftlicher Normierungen wiirdigen und damit die soziale Reproduktion von
Ungleichheit unterbrechen.? Die Dekonstruktion der Geschlechternormativititen
und die konstruktive Erméglichung neuer Perspektiven ist damit zugleich ein de-
konstruktiv-kritisches wie produktives »Verhandeln mit der Macht«**. Im Hinter-
grund steht ein ethisches Anliegen, nimlich ein lebenswertes Leben fiir alle in so-
zialen und 6ffentlichen Riumen zu begriinden.*

Genau in dieser doppelten Perspektive zeigt sich nun Butlers religionspidago-
gische Bedeutsamkeit. Zum einen wird in der Religionspidagogik in kritischer
Fortschreibung Butlers eine radikalisierte Genderperspektive abgelehnt. Stattdes-
sen wird ein konstruktives Verhiltnis zwischen Geschlecht und Gender vollzogen.
Die Kategorie »Geschlecht« gerade in ihrer emanzipatorischen Bedeutung bleibt
analytisch, hermeneutisch wie normativ unaufgebbares Instrumentarium subjekt-
orientierter Religionspidagogik.?® Es gilt also sowohl die eindimensionale, stereo-
type und rollentheoretisch verfestigte Fassung der Zweigeschlechtlichkeit kritisch
anzufragen als auch Sensibilitit fir den Eigensinn von Geschlechtlichkeit, fiir die
eigene Sexualitit und damit Aufmerksamkeit fiir den Reichtum divergenter, aber
nicht hierarchisierter Unterschiedlichkeit von Mann und Frau zu entwickeln.” So
bleibt die Perspektive des Feminismus ebenso relevant wie die der Minnerfor-
schung. Die Genderkategorie erlaubt eine Kritik an essentialistisch-biologistischen
Zuschreibungen und die Reflexion tiber Funktionsmechanismen und Konstruktio-
nen des Geschlechts.*®

Zum anderen zeitigt dies didaktische Konsequenzen fiir religiéses Lernen. Von
Butler her wird der Verzicht auf eine ungebrochene Implementierung geschlechtli-
cher Leitbilder gefordert. Demgegeniiber soll eine grofe Varianz von nicht-hierar-
chisch konnotierten Geschlechterrollen eingespielt werden, die auch performativ

25  Vgl. Villa, Paula-Irene: »(De)Konstruktion und Diskurs-Genealogie: Zur Position und Rezep-
tion von Judith Butler«, in: Ruth Becker/Beate Kortendiek (Hg.): Handbuch Frauen- und
Geschlechterforschung. Theorie, Methoden, Empirie, Wiesbaden: 2004, S.146-157; Messer-
schmidt, Astrid: »Durchque(e)rungen — diskriminierungskritische Perspektiven erziehungs-
wissenschaftlicher Ceschlechterforschungg, in: Sabine Pemsel-Maier (Hg.): Blickpunkt Gen-
der. Anstof3(ig)e(s) aus Theologie und Religionspadagogik (= Hodos — Wege bildungsbezoge-
ner Ethikforschung in Philosophie und Theologie, Band 12), Frankfurt a.M.: 2013, S. 245-260,
hier S. 249ff.

26  Butler,Judith: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, Berlin: 2016,
S. 47.

27 Vgl.R. Wieser: 2015, S. 4.

28  Vgl. Kaupp, Angela: »Geschlechtersensibilitidt als unverzichtbare Dimension einersReligions-
padagogik der Vielfalt«, in: RpB 72 (2015), S. 22-29.

29 So auch Pinker, Susan: Das Geschlechterparadox. Uber begabte Mddchen, schwierige Jungs
und den wahren Unterschied zwischen Mdnnern und Frauen, Bonn: 2009.

30  Vgl. Jakobs, Monika: »Feminismus: Geschlechtergerechtigkeit und Gender in der Religions-
padagogiks, in: Theo-Web 2 (2003), S. 74-94, hier S. 80.

14.02.2026, 19:11:11.

3


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

Bernhard Griimme

im Unterricht erprobt werden.*' Bewusst sollen spezifische Androzentrismen im
Unterrichtsgesprich, in Schulbiichern und in der Tradition analysiert und die ein-
gefahrenen Wahrnehmungs-, Handlungs- und Sprachmuster mit vergessenen wie
marginalisierten Sichtweisen kritisch konfrontiert werden.*

Konfrontiert mit den oben genannten Beschreibungen religionspidagogischer
Realitit wird allerdings in beinahe bedriickender Weise deutlich, dass solche But-
lerrezeptionen bislang vornehmlich programmatischen Charakter tragen. Sie ha-
ben sich nicht in der Breite etabliert.

2. Religionspadagogisch unausgeschdpftes Potential

Méglicherweise aber kénnten Butlers Uberlegungen mehr Nachhaltigkeit und
Wirksamkeit erfahren, wenn sie eingetragen wiirden in eine tibergreifende Per-
spektive, die die Fokussierung vornehmlich auf Identititsfragen hinter sich lieRRe
und stirker in Kategorien von politischer Offentlichkeit sowie von Subjekt- und
Gerechtigkeitsfragen gedacht witrde. Es ist nun interessant, dass die Religionspad-
agogik inzwischen wenigstens in solchen Neuaufbriichen wie der intersektional
begriindeten Religionspiddagogik der Vielfalt oder einer inklusiven Religionspad-
agogik eine solche Verbindung von Identitits- und Gleichheitsfragen vornimmt.*
Hochst signifikant dabei aber ist der Umstand, dass hierbei Butlers Arbeiten keine
bemerkenswerte Rolle spielen. Gewiss hat die provokative Akzentuierung der
sozial-kulturellen Konstruiertheit des Kérpers insbesondere theologisch wie reli-
gionspidagogisch erhebliche Rezeptionsschwierigkeiten bereitet.>* Doch erspart
dies der Religionspiadagogik nicht den Vorwurf, durch eine lediglich halbierte

31 Vgl ebd., S.88-90; vgl. Pithan, Annebelle: »Differenz als Kategorie der Religionspddago-
gik am Beispiel von Geschlechterkonstruktionenc, in: Reinhold Boschki/Matthias Gronover
(Hg.): Junge Wissenschaftstheorie der Religionspddagogik, Berlin: 2007; Pithan, Annebelle
et al. (Hg.): Gender — Religion — Bildung. Beitridge zu einer Religionspadagogik der Vielfalt,
Giitersloh: 2009.

32 Vgl. Lehner-Hartmann, Andrea: »Perspektiven und Leitlinien fir einen genderbewussten
Religionsunterricht«, in: Annebelle Pithan/Andrea Qualbrink/Mariele Wischer (Hg.): Ce-
schlechter bilden. Perspektiven fiir einen genderbewussten Religionsunterricht, Giitersloh:
2011, S.79-91, hier S. 89.

33 Vgl. Knauth, Thorsten: Einschliefungen und Ausgrenzungen. Zur Intersektionalitit von Reli-
gion, Geschlecht und sozialem Status fiir religiose Bildung, Miinster/New York: 2017; Miiller-
Friese, Anita/Schweiker, Wolfgang: »Inklusion in Schule und Religionsunterricht— Herausfor-
derungen und mogliche Konkretionenc, in: Theo-Web 2 (2011), S. 80-84.

34  Vgl.Kaupp, Angela:»Cender Studies—ein Mehrwert fiir die Praktische Theologie?«, in: Sabine
Pemsel-Maier (Hg.): Blickpunkt Gender. Anst6R(ig)e(s) aus Theologie und Religionspiddago-
gik (= Hodos — Wege bildungsbezogener Ethikforschung in Philosophie und Theologie, Band
12), Frankfurt a.M.: 2013, S. 215-243, hier S. 229-230.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Halbierte Rezeption

Rezeption Butlers mogliche Impulse wie produktive Irritationen aufler Acht ge-
lassen zu haben, die ihr eigenes Anliegen jedoch in einem ganz erheblichen Maf3e
bereichern kénnten. Ich konzentriere mich wegen der religionspidagogischen
Bedeutung exemplarisch auf zwei Momente: auf die Frage des Subjekts sowie auf
die der Ubersetzung.

2.1 Subjekt

Die diskurstheoretische Verortung des Subjektbegriffs macht Butler zugleich zur
religionspadagogischen Herausforderung wie zur religionspidagogischen Inspira-
tion. Die Subjekte stehen in den unabgeschlossenen Prozessen der Geschichte und
der Intersubjektivitit, die nicht begrifflich vorwegzunehmen, sondern nur narrativ
zu rekonstruieren sind. Das Subjekt ist dem Anderen ausgesetzt. Butler vollzieht
damit eine radikale Abkehr von einem Begrift des mit sich identischen Selbst: »Die-
se Rechenschaft, von mir selbst, die ich im Diskurs gebe, driickt also das lebendige
Selbst nie vollstindig aus, enthilt es nie vollstindig: noch wihrend ich Antwort ge-
be, sind mir meine Worte genommen; ins Wort fillt mit die Zeit eines Diskurses,
die nicht dieselbe ist wie die Zeit meines Lebens«®. Sozialitit und ihre Normen
sind der Ort, wo die Macht der Diskurse subjekttheoretisch wirksam wird und
wo die Subjekte erst konstituiert werden.*® Zu einem Subjekt werde ich, wenn ich
eine »narrative Darstellung meiner selbst versuche, nachdem ich von jemandem
angesprochen und aufgefordert wurde, mich an den zu wenden, der sich an mich
wendet«*’. Diesen Prozess, der zugleich aus dem Moment des Unterworfenwer-
dens durch Macht und dem der Subjektwerdung besteht, nennt Butler in einer an
Michel Foucault und Louis Althusser erinnernden, jedoch durch psychoanalytische
Elemente um eine psychologische Dimension erweiterten Begrifflichkeit »Subjek-
tivation« oder »Subjektivierung«*®.

Butler argumentiert an zwei Fronten: einerseits will sie die einseitigen Fixie-
rungen auf Machtstrukturen, die in einer Totalisierung von Macht deterministisch
an menschlicher Freiheit vorbeizulaufen drohen, iiberwinden; andererseits sollen

35  Butler, Judith: Kritik der ethischen Gewalt. Erweiterte Ausgabe, Frankfurt a.M.: 2007, S. 51.
Hier greife ich in Gberarbeiteter Form zurtick auf B. Griimme: 2018, S. 139-143.

36  Vgl.). Butler: 2007, S.176; vgl. auch Werner, Gunda: »Ins Wort fallt mir die Zeit —Judith But-
lers Subjekttheorie als Herausforderung pastoraler Praxis«, in: Andreas Henkelmann/Cracie-
la Sonntag (Hg.): Zeiten der pastoralen Wende? Studien zur Rezeption des Zweiten Vatika-
nums — Deutschland und die USA im Vergleich, Miinster: 2015, S. 41-73.

37 1. Butler: 2007, S. 24; vgl. Posselt, Gerald: »Politik des Performativen. Butlers Theorie politsi-
cher Performativitat, in: Ders./Tatjana Schonwalder-Kuntze/Sergej Seitz (Hg.): Judith But-
lers Philosophie des Politischen. Kritische Lektiren, Bielefeld: 2018, S. 45-70.

38  Butler, Judith: Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurta.M.: 2002, S. 8;].
Butler: 2009, S. 72; Vgl. A. M. Riedl: 2017.

14.02.2026, 19:11:11.

33


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34

Bernhard Griimme

die struktur- und systemvergessenen Implikationen bestimmter Traditionen der
Psychoanalyse iiberwunden werden. Statt eines Antagonismus freilich bringt sie
beide Strange kritisch wie produktiv zusammen:

»Nach dem Doppelsinn von >Subjektivation< als Unterordnung und Werden des
Subjekts besteht die Macht als Unterordnung in einer Reihe von Bedingungen,
die dem Subjekt vorhergehen und es von auflen bewirken und unterordnen. Die-
se Formulierung geratjedoch ins Schwanken, sobald wir daran denken, daf es vor
dieser Wirkung gar kein Subjekt gibt. Die Macht wirkt nicht nur auf ein Subjekt
ein, sondern bewirkt im transitiven Sinn auch die Entstehung des Subjekts. Als
Bedingung geht die Macht dem Subjekt vorher. Wird die Macht jedoch vom Sub-
jekt ausgelibt, verliert sie den Anschein ihrer Urspriinglichkeit; in dieser Situation
eroffnetsich die umgekehrte Perspektive, dafl Macht die Wirkung des Subjekts ist
und dafd Macht das ist, was Subjekte bewirken [..]. Weil Macht vor dem Subjekt
gar nicht intakt ist, verschwindet der Anschein ihrer Vorgangigkeit, wenn sie auf
das Subjekt einwirkt, und das Subjekt entsteht (und leitet sich her) aus dieser zeit-
lichen Umkehrung im Horizont der Macht. Als Handlungsfiahigkeit des Subjekts
nimmt die Macht ihre gegenwirtige zeitliche Dimension ein«®®.

Macht wird also nicht intentional von einem Machtzentrum ausgeiibt. Sie artiku-
liert sich vorreflexivim Diskurs, in dem sie und durch den sie zugleich reproduziert
wird, wie Butler in ihrer kritischen Reformulierung von Foucaults mikrophysischer
»Biopolitik« ausfiihre.*

Das Subjekt ist demnach grundlegend verwickelt in eine diskursiv-machtvoll
strukturierte Sozialitit und darin sich selbst entzogen. Es ist auf eine radikale Al-
teritit hin offen, von der es Anerkennung erhofft, weshalb es sich selbst auf Nor-
men einlisst, die erst festlegen, was als anerkennungsfihig zu gelten hat. Auf An-
erkennung angewiesen und dabei von Anfang an gesellschaftlichen Bedingungen
unterworfen zu sein, die nie ganz die eigenen sind, eine solche Ausgesetztheit
kennzeichnet letztlich die »melancholische Struktur der Subjektivitidt«*'. Es gibt so
etwas wie eine »verkennende Anerkennung«**, die durch Anerkennung performa-
tiv das unterliuft, was eigentlich in der Anerkennung gesucht wird. Anerkennung
steht demnach entgegen des ihr oft entgegengebrachten Enthusiasmus in einer
Dialektik von Inklusion und Exklusion.

39 . Butler: 2002, S.18. vgl. Schonwalder-Kuntze, Tatjana: »Haben philosophische Methoden
politisches Gewicht?«, in: Cerald Posselt/Dies./Sergej Seitz (Hg.): Judith Butlers Philosophie
des Politischen. Kritische Lektiiren, Bielefeld: 2018, S. 23-44.

40 ). Butler: 2016, S. 252.

41 Koller, Hans-Christoph: Bildung anders denken. Einfithrung in die Theorie transformatori-
scher Bildungsprozesse, Stuttgart: 2012, S. 65.

42 Bedorf, Thomas: Verkennende Anerkennung. Uber Identitit und Politik, Berlin: 2010.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Halbierte Rezeption

Butler reklamiert die Anerkennungsbediirftigkeit eines jeden Menschen aus in-
tersubjektiver Kommunikation. Andererseits wird aber damit bereits ein bestimm-
tes Kategorienschema und Bewertungsmuster mitgeliefert, wonach der Andere
auch anerkennbar und damit nach diesem Muster anerkennungswiirdig ist:

»Bezeichnet>Anerkennung<einen Akt oder eine Praxis oder gar ein Aufeinander-
treffen von Subjekten, so steht der Begriff der >Anerkennbarkeit« fiir die allge-
meineren Bedingungen, die ein Subjekt auf die Anerkennung vorbereiten oder
ihm die dazu nétige Form vermitteln [..]. Diese Kategorien, Konventionen und
Normen, die ein Subjekt zum méglichen Subjekt der Anerkennung machen und
Uberhaupt erst Anerkennungsfahigkeit herstellen, liegen dem Akt der Anerken-
nung selbst voraus und ermoglichen ihn zuallererst. In diesem Sinne geht die An-
erkennbarkeit der Anerkennung vorher«*.

Damit wirken soziale Normen in die subjektkonstitutiven Prozesse der Anerken-
nung hinein, wirken damit aber zugleich integrativ wie exkludierend.* Mit dieser
Ratifizierung und Reproduktion der Anerkennungsnormen in jedem Selbstvollzug
des Subjekts wird das Feld des Anerkennbaren erheblich eingeschrinkt.* Aber ge-
rade weil das Subjekt in diesen Anerkennungsprozessen nie mit sich identisch ist,
sondern sich inmitten der geschichtlichen Zusammenhinge findet, die mit Gewalt
und Freiheit zu tun haben, liegt hierin andererseits auch der Ansatz von Ethik. In-
dem wir auf die »Befriedigung« begrifflichen Erkennens und darin auf das Verste-
hen des Anderen verzichten, »lassen wir den Anderen leben [...]. Wenn den Ande-
ren leben zu lassen Teil einer jeden Definition der Anerkennung sein miisste, dann
wiirde eine solche Anerkennung weniger auf dem Wissen griinden als vielmehr
auf der Einsicht in dessen Grenzen«*. Ethik beruht folglich auf einer radikalen
Asymmetrie, die nicht nochmals begrifflich zu fassen ist. Sie ist absolut hetero-
nom, weil sie vom Anspruch des Anderen an das Subjekt erfolgt, das hiermit erst
konstituiert wird. Der Mensch steht in einer Passivitit, die jeder Unterscheidung
von Aktiv-Passiv noch voraus liegt, in einer tiefen Verletzbarkeit, einer Vulnera-
bilitit, wie Butler in ihrer poststrukturalistischen Begriindung von subjekthafter
Verantwortung betont, aus der heraus wir in geradezu paradoxer Weise »fiir ande-

43 Butler,Judith: Raster des Krieges. Warum wir nicht jedes Leid beklagen, Frankfurta.M.: 2010,
S.13; vgl. Flatscher, Matthias/Pistrol, Florian: »Zur Normativitdt in Anerkennungsverhaltnis-
sen, in: Gerald Posselt/Tatjana Schonwalder-Kuntze/Sergej Seitz (Hg.): Judith Butlers Philo-
sophie des Politischen. Kritische Lektiiren, Bielefeld: 2018, S. 99-124.

44 Vgl.). Butler: 2016, S.12f.

45  Vgl. ebd,, S. 52-53. Ferner: H. Rose/N. Ricken: 2018, S. 71-73.

46 ). Butler: 2007, S. 60.

14.02.2026, 19:11:11.

35


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36

Bernhard Griimme

re verantwortlich werden«*’. Formuliert in der Logik der Anerkennung: Man muss
sich verwunden lassen, muss seine Souverdnitit aufs Spiel setzen, seine Verletz-
lichkeit anerkennen. »Anerkennung zu fordern oder zu geben heifit gerade nicht,
Anerkennung dafiir zu verlangen, wer man bereits ist. Es bedeutet, ein Werden
fiir sich zu erfragen, eine Verwandlung einzuleiten, die Zukunft stets im Verhilt-
nis zum Anderen zu erbitten«*®.

Gewiss, man kann dariiber streiten, ob Butlers vulnerables Subjekt tatsich-
lich jene Widerstandskraft gegeniiber den Strukturen der Macht hat, die sie ihm
zutraut. Zurecht darf man hier mit Ulrich Brockling aus soziologischer, mit Ra-
hel Jaeggi oder Saskia Wendel aus philosophischer Sicht kritisch sein.*’ Selbst fiir
Hans-Christoph Koller, der seinen Begriff transformatorischer Bildung auf Butlers
Subjektivationstheorie griindet, bleibt »weitgehend offen, wie genau die melan-
cholische Struktur der Subjektivitit in Handlungsfihigkeit umschlagen und wie
aus unabschliefbarer Trauer ein verinderndes Handeln werden kann«*°. Gleich-
wohl bewahrt sich Butler jene Kraft des Subjekts, das zumindest in seiner Praxis
der performativen Iteration Neues setzen und damit Kraft zum Widerstand selbst
auf der Ebene politischer Offentlichkeit besitzt.”

Ein solches narratives, von Andersheit her gebrochenes und entfremdetes, zu-
gleich aber zu sich eroffnetes Subjektdenken macht auf die diskursiven Verwurze-
lungen von Vernunft in Praktiken von Macht und gesellschaftlichen Konstruktio-
nen aufmerksam, eine Uberlegung, die jede Theorie kritisch mit sich selbst kon-
frontiert. Folgerichtig verlangt Butler von jeder Vernunft kritische Selbstreflexivi-
tat.

»Hieristein kritisches Denken gefragt, das den Rahmen des Kampfes um Identitat
nicht einfach hinnimmt, einen Rahmen, der immer schon existierende Subjekte

47  Ebd., S.119;vgl. Butler, Judith: »Politik, Kérper, Vunerabilitat. Ein Gesprach mitJudith Butler,
in: Gerald Posselt/Tatjana Schonwalder-Kuntze/Sergej Seitz (Hg.): Judith Butlers Philosophie
des Politischen. Kritische Lektiiren, Bielefeld: 2018, S. 299-321.

48  Butler, Judith: Gefahrdetes Leben. Politische Essays, Frankfurt a.M.: 2005, S. 62; vgl. Kohl,
Bernhard: Die Anerkennung des Verletzbaren. Eine Rekonstruktion der negativen Herme-
neutik der Gottebenbildlichkeit aus den Anerkennungstheorien Judith Butlers und Axel Hon-
neths und der Theologie Edward Schillebeeckx’ (= Erfurter theologische Studien, Band 110),
Wiirzburg: 2017.

49 Vgl Brockling, Ulrich: Das unternehmerische Selbst. Soziologie einer Subjektivierungsform,
Frankfurta.M.: 2007;Jaeggi, Rahel: Entfremdung. Zur Aktualitit eines sozialphilosophischen
Problems. Mit einem neuen Nachwort, Berlin: 2016; S. Wendel: 2015.

50 H.C.Koller: 2012, S. 68.

51 Vgl. A. M. Riedl: 2017, S.155ff; B. Kohl: 2017; vgl. Posselt, Gerald/Schénwalder-Kuntze/Seitz,
Sergej (Hg.): Judith Butlers Philosophie des Politischen. Kritische Lektiren, Bielefeld: 2018;
vgl. Butler, Judith: »Politische Philosophie bei Freud. Krieg, Zerstérung und die Fahigkeit zur
Kritike, in: Gerald Posselt/Tatjana Schonwalder-Kuntze/Sergej Seitz (Hg.): Judith Butlers Phi-
losophie des Politischen. Kritische Lektiren, Bielefeld: 2018, S. 271-298.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Halbierte Rezeption

voraussetzt, die einen ganz bestimmten 6ffentlichen Raum besetzen und deren
Differenzen grundsitzlich beigelegt werden kénnen, wenn wir nur die rechten
Mittel finden, um sie zusammenzubringen«®>.

Religionspiadagogisch lassen sich hier mindestens drei Herausforderungen ablei-

ten, die zugleich mit kritisch-produktiven Inspirationen einhergehen:

a)

b)

9]

Butler irritiert einen emphatischen Begriff des Subjekts, der in weiten Teilen
das religionspiddagogische Axiom der Subjektorientierung prigt. Auch wenn
mancherorts grundlagentheoretisch von einem gebrochenen, fluiden Subjekt
geredet wird, setzt die Religionsdidaktik ein handlungsfihiges Subjekt losge-
16st von sozialen Stratifizierungsbedingungen und strukturellen Machtzusam-
menhingen zumeist unreflektiert voraus.” So flankiert Butler eine religions-
padagogische Alterititsdidaktik, die von der Unauslotbarkeit und der Vorgin-
gigkeit des Anderen als elementarem Bestandteil religioser Bildungsprozesse
seinen Ausgang nimmt.

Butler problematisiert den Begriff der Anerkennung als normativem Horizont
religionsunterrichtlicher Prozesse im Umgang mit dem Fremden. Dies ist fiir
jeglichen Religionsunterricht relevant, insbesondere aber fiir jenen, der sich al-
terititstheoretisch verankert weifl. Besonders markant freilich wird diese De-
konstruktion des Anerkennungstheorems auf dem Feld des interreligiésen und
interkulturellen Lernens.>* Dort werden die im Diskurs vollzogenen Exklusio-
nen analytisch deutlich, die selbst dort noch wirken, wo die Anerkennung des
Anderen in seinem Anderssein angezielt wird und damit performativ die eige-
nen Ziele widerrufen.

Butler macht damit auf die Dialektik religionsunterrichtlicher Praxis aufmerk-

5 setzt, konstruiert

sam. Gerade indem sie »Standards der Normalisierung«
sie eine Ordnung bildender Prozesse im Unterricht, die selber unreflektiert
die Mechanismen diskursiver Macht reproduzieren. Eine solche praxeologisch

fundierte »Ordnung der Bildung« aber kann nicht einfach aufler Kraft gesetzt

52
53

54

55

). Butler: 2010, S.151.

Exemplarisch Mendl, Hans: Religionsdidaktik Kompakt. Fiir Studium, Prifung und Beruf,
Miinchen: 2011.

Vgl. Altmeyer, Stefan/Tautz, Monika: »Der Religionsunterricht als Ort Komparativer Theolo-
gie? Auf dem Weg zu einer fundamentalen und konkreten Didaktik des interreligiosen Ler-
nens, in: Rita Burrichter/Georg Langenhorst/Klaus von Stosch (Hg.): Komparative Theologie:
Herausforderungen fiir die Religionspadagogik. Perspektiven zukunftsfahigen interreligio-
sen Lernens, Paderborn: 2015, S.113-140.

]. Butler: 2009, S. 73; vgl. Roose, Hanna: »Religionsunterricht zwischen normativem Anspruch
und alltaglicher Wirklichkeit— Ein rekonstruktives Forschungsprojekts, in: Ulrich Riegel/Mir-
jam Schambeck (Hg.): Was im Religionsunterricht so lduft. Wege und Ergebnisse religions-
padagogischer Unterrichtsforschung, Freiburg i.Br.: 2018, S.199-215, hier S. 203ff.

14.02.2026, 19:11:11.

37


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38

Bernhard Griimme

werden.*® Die Dialektik von »Normativitit und Macht« kann der Religionsun-
terricht nicht einfach hinter sich lassen,*” obschon die Religionspidagogik sich
von dem auf diesem Feld hoch relevanten, von Kulturwissenschaft, Ethnogra-
fie wie Poststrukturalismus gleichermafien beeinflussten erziehungswissen-
schaftlichen Praxeologiediskurs seltsam unberiihrt zeigt.’® Jede Religionsstun-
de ist von dieser Dialektik, ob man will oder nicht, nicht frei. Aber immerhin
verweist Butler zugleich auf jene Aufgabe kritischer Selbstreflexivitit, die die-
se Mechanismen analytisch freilegen, Bruchstellen suchen und darin zugleich
Mboglichkeiten der Irritation, der Unterbrechung aufzeigen kann.”

2.2 Ubersetzung

Ein dhnlicher Beitrag zur Dialektik von Normativitit und Macht kénnte von Butler
im Zusammenhang mit dem kulturwissenschaftlich hoch relevanten Phinomen
der Ubersetzung ausgehen. Butler hat sich verschiedentlich dazu geiuflert und
damit ein Feld berithrt,*® das in posttraditionalen Gesellschaften immer wichti-
ger wird. In ihnen Traditionen zu Gehdr zu bringen geht wohl nur durch Uber-
setzung. Letztlich ist auch der Religionsunterricht ein Ort der Ubersetzung, in
der und durch die sich Tradition und Subjekte begegnen. Religionslehrkrifte wer-
den als Meister der Ubersetzung anvisiert, unterrichtliche Korrelationsprozesse als
Ubersetzungsvorginge. Allerdings zeigt sich dort eine offene Flanke des religi-
onspidagogischen Ubersetzungsdiskurses, der mit einer Unterschitzung der dis-
kursiven Praxen im Ubersetzungsvorgang zu tun hat. Es bedarf einer selbstrefle-
xiv motivierten Analyse der iibersetzungstheoretischen Implikationen, um sich vor
Schwierigkeiten in Anlage, Begriindung und Didaktik des Religionsunterrichts zu

56  Vgl. Ricken, Norbert: Die Ordnung der Bildung. Beitrdge zu einer Genealogie der Bildung,
Wiesbaden: 2006.

57  Vgl. Forst, Rainer: Normativitit und Macht. Zur Analyse sozialer Rechtfertigungsordnungen,
Berlin: 2015.

58  Vgl. Berdelmann, Kathrin et al.: »Praxeologie in der Bildungsforschung. Ein Umriss histori-
scher und gegenwartsbezogener Forschungsperspektivenc, in: Dies. (Hg.): Transformationen
von Schule, Unterricht und Profession. Ertrage praxistheoretischer Forschung, Wiesbaden:
2019, S.1-28; vgl. Ricken, Norbert: »Aspekte einer Praxeologik. Beitrdge zu einem Gesprach,
in: Kathrin Berdelmann et al. (Hg.): Transformationen von Schule, Unterricht und Profession.
Ertrdge praxistheoretischer Forschung, Wiesbaden: 2019, S. 29-48.

59  Vgl. J. Butler: 2007, S.239; vgl. Butler, Judith: HaR spricht. Zur Politik des Performativen,
Frankfurt a.M.: 2006, S. 216-226.

60 Vgl. Butler, Judith: »Gender and Education, in: Nicole Balzer/Norbert Ricken (Hg.): Judith
Butler: Padagogische Lektiiren, Wiesbaden: 2012, S. 15-27, bes. S. 24ff; vgl. Riedl: 2017, S. 202,
207; vgl. Butler: 2018, S. 319f.

61 Vgl. Pirner, Manfred: »Re-prisentation und Ubersetzung als zentrale Aufgaben einer Offent-
lichen Theologie und Religionspiddagogik, in: Evangelische Theologie 6 (2015), S. 446-458.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Halbierte Rezeption

schiitzen. Hierzu konnte Judith Butler einen Beitrag leisten, wird doch von ihr der
Mainstream religionspidagogischer Ubersetzungstheoreme auf geradezu wohltu-
ende Weise gegen den Strich gebiirstet.

In der Sicht Butlers ist eine aus der Geschichte mit normativem Anspruch an
die Gegenwart ergehende Uberlieferung allein durch Ubersetzung méglich: »Ohne
Ubersetzung kann ich keine Forderung und erst recht kein Gebot aus einem histori-
schen Anderswo empfangen, und weil Ubersetzungen verindern, was sie iibertra-
gen, verwandelt sich die >Botschaft« in der Ubertragung von einem raumzeitlichen
Horizont in den anderen«®*. Von der Ubersetzungstheorie Walter Benjamins wie
vom Alterititstheorems Emanuel Lévinas geprigt, ist fiir Butler zweierlei verlangt,
das aufintrikate Weise ineinandergreift: die Verinderung des Subjekts wie die des
Uberlieferten. Ohne die Offnung des Subjekts fiir Alteritit, ohne die Bereitschalft,
sich durch den Anderen irritieren, herausfordern, umkehren zu lassen, gibt es kei-
ne Ubersetzung und so kein Verstehen. Wollte Ubersetzung darin bestehen, die
Fremdheit der Tradition zu nivellieren, wire diese bereits zum Scheitern verur-
teilt. Ubersetzung ist ein Vollzug, an dem »die Grenze einer gegebenen Episteme
sichtbar werden und an dem eine Episteme zur Neuartikulation ohne Neutrali-
sierung des Andersseins gezwungen ist«®. Aber auch ohne eine Verinderung des
Tradierten durch deren Transformierung ist fiir Butler eine lebendige Vergegen-
wirtigung vergangener wie gegenwirtiger Uberlieferungen nicht méglich: »Was
sich in der Gegenwart als lebendig erweist, ist der teilweise Niedergang des Ge-
wesenen«®. Ubersetzung heifit demnach entgegen der einflussreichen Tradition
hermeneutischer Philosophie in der Nachfolge Gadamers eben gerade keine Hori-
zontverschmelzung. »In der Ubersetzung bleibt stets etwas zuriick«®, schreibt aus
postkolonialer Sicht Stuart Hall. Ubersetzung reifSt Griben auf, irritiert, verlangt
Neukonzeptionierung: »Uberlieferungen sind wiederhol- und iterierbar und so-
mit Abweichungen und unvorhersehbaren Abfolgen unterworfen. Unterbrechun-
gen und Griben sind Voraussetzungen dafiir, dass Traditionen neu wieder in Er-
scheinung treten und wirksam werden kénnen«®. So wird fiir Butler die »Kluft in
der Ubertragung zur Voraussetzung des Kontakts mit dem, was aufler mir ist, Tri-
ger einer ekstatischen Beziiglichkeit und Schauplatz der Begegnung von Sprachen,
und so kann sich etwas Neues ereignen«’.

An genau dieser Stelle jedoch kommen hegemoniale Tendenzen ins Spiel, die
Butler mit Foucaults Machtbegriff analysiert. Danach sind es Praktiken der Macht,

62  Butler, Judith: Am Scheideweg. Judentum und die Kritik am Zionismus, Frankfurt a.M./New
York: 2013, S. 20.

63 Ebd,S.18.

64 J.Butler: 2013, S. 21.

65  Hall, Stuart: Das verhangnisvolle Dreieck. Rasse, Ethnie, Nation, Berlin: 2018, S. 51.

66  B.Kohl:2017,S.288.

67 ). Butler: 2013, S. 22.

14.02.2026, 19:11:11.

39


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40

Bernhard Griimme

die die Grenzen des Wissbaren, der Sprache und damit eben auch der Uberset-
zung festlegen. Ubersetzung ist ein »Feld der Macht«, und in Machtbedingungen
»verstrickt«®®. Ubersetzung steht in hegemonialen Auseinandersetzungen um das,
was gilt und gelten darf. Andererseits sind es aber nun gerade jene Momente von
Desorientierung und Bruch, durch den Traditionen zugleich ihre machtkritische
Dynamik entfalten kénnen, bieten sie doch durch ihren Impuls der Unterbrechung
des Gegebenen und der Kontinuititen immer auch Horizonte und ungeahnte Per-
spektiven auf Neues, Verdringtes, Exkludiertes.®® Ubersetzung besitzt so gesehen
eine machtkritische Pointe, die Raum fir die im Diskurs Ausgeschlossenen eroft-
net.”

Ein solch mehrdeutiger Charakter der Ubersetzung von Destruktion, Transfor-
mation, Verlebendigung und Alteritit zeigt sich fiir Butler nun jedoch in besonde-
rer Weise auf dem Feld des Religisen. Die »destruktive und erhellende Dimension
der Ubersetzung wird dann zum eigentlich Lebendigen, zu dem, was noch leuch-
tet; das bedeutet, die Ubersetzung ist die religidse Ressource mit Bezug zu unserer
Gegenwart«”. Mit anderen Worten: Religiése Traditionen lassen sich nur bruch-
stiickhaft, nur fragmentarisch und vor allem allein in gebrochener Form in die

> »Wenn eine religiése Behauptung in sikulare Vernunft

Gegenwart hineinholen.
iibersetzt wird, dann bleibt der religiése Teil irgendwie zuriick. Die Ubersetzung
erscheint dann als ein Extrakt des wahrhaft rationalen Elements der religiésen For-
mulierung, das Religiése lassen wir als Schlacke zuriick«”. In kritischer Absetzung
von liberalen oder kommunitaristischen Ubersetzungstheorien, die jeweils auf un-
terschiedliche Weise von der Ubersetzbarkeit oder zumindest Kommunizierbarkeit
religidser Tradition in sikularer Vernunft ausgehen,” bewegt sich fiir Butler un-
ter erkennbarer Verwendung von Walter Benjamins Metaphorik, die »Ubersetzung
inmitten von Ruinen und entziindet hier und dort die Vergangenheit«”.

Eine solche Ubersetzungshermeneutik unterbricht jenen eingangs erwihnten
Ubersetzungsenthusiasmus der Religionspidagogik. Ohne die konstitutive Gebro-
chenheit, ohne die unauslotbare Ausstindigkeit von Alteritit kann religiése Tradi-
tion nicht zur Sprache gebracht werden, insbesondere nicht in Zeiten einer tief-
greifenden Sikularisierung. Wire nicht eine solche Ubersetzungstheorie eine ge-
eignete Hermeneutik fir einen Religionsunterricht, der durch die zunehmende

68  Ebd.

69 Vgl.Ebd.,S.23.

70  Vgl. G. Werner: 2018, S.183; vgl. J. Butler: 2013, S. 21-24.

71 ). Butler: 2013, S. 23.

72 Vgl. Ebd.

73 Butler, Judith et al. (Hg.): The Power of Religion in the Public Sphere, New York: 2011, S.163.

74 Vgl. Butler, Judith: »Ist das Judentum zionistisch?«, in: Eduardo Mendieta/Jonathan VanAnt-
werpen (Hg.): Religion und Offentlichkeit, Berlin: 2012, S.102-133.

75 ). Butler: 2013, S. 28.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Halbierte Rezeption

Prisenz von Konfessionslosen zu einem Ort radikalisierter Heterogenitit gewor-
den ist?

3. Perspektiven

So ergeben sich weiterfithrende Perspektiven. In dem hier verfiigbaren Rahmen
war Butlers Ansatz zwar nicht vollstindig vorzustellen und auf mafigebliche reli-
gionspidagogische Praxen und Theoreme konstruktiv-kritisch zu beziehen. Statt-
dessen wurde exemplarisch auf Butlers Gendertheorie, ithr Anerkennungs- und
Subjektdenken sowie aufihre Ubersetzungstheorie verwiesen. Wenn die Religions-
piadagogik sich von Butler herausfordern wie inspirieren lief3e, wenn sie sich erstens
zum Mut zur Unterbrechung ihrer eigenen Kategorien, Praxen und Denkformen
durch Alteritit provozieren liefle, wenn sie sich zweitens von der Einsicht in die
Interdependenz von Identititsfragen und Gleichheitsfragen, von Fragen der Aner-
kennung und der Gerechtigkeit zu denken geben liefRe und wenn sie sich schlie3-
lich drittens auf die Dialektik ihrer praxeologischen wie didaktisch-theoretischen
Mechanismen aufmerksam machen liefle, die sie zu einer kritische Selbstrefle-
xivitit ihrer performativ-diskursiven Praxis zwingt, dann wire dies ein wichti-
ger Schritt in eine heterogenititsfihige Religionspidagogik.” Zu einer in diesen
Bahnen strukturierten religionspidagogischen Denkform aufgeklirter Heteroge-
nitit kdnnte Butler,” unbeschadet aller subjekt- und geltungstheoretischen Schwi-
chen,” einen in der Religionspidagogik bislang nicht einmal ansatzwiese erhobe-
nen Beitrag leisten.

76  Vgl. B. Grimme: 2017.
77 Vgl. B. Grimme: 2019.
78  Vgl. B. Grimme: 2018, S.133-170.

14.02.2026, 19:11:11.

4


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Unsere Chance ... menschlich zu werden«!
AnstoBe aus der Lektire Judith Butlers fir die pastoral-
theologische Rede von Menschen und Macht

Ute Leimgruber

»Man hingt unweigerlich mehr an den
eigenen Leuten als an allen anderen, aber
manchmal kann es passieren, dass die
politischen Prinzipien —dass man anderen
Leuten Vorrang einrdumen muss und sich
erst dann auf die eigenen besinnen kann.
(Judith Butler?)

Judith Butler ist seit ihren Biichern »Das Unbehagen der Geschlechter«® und »Kér-
per von Gewicht«* als Philosophin bekannt, die eine Subversion in der Definiti-
on von Geschlechterrollen bewirkte.” Im Mittelpunke ihres Arbeitens stehen Fra-

gen nach Humanitit und Dehumanisierung, in ihren frithen Arbeiten v.a. vor dem
Hintergrund geschlechtlicher Identititen, spiter dann hinsichtlich religiéser oder
politischer Zugehorigkeiten, Ethik und Krieg - in ihren eigenen Worten: »Fragen

-

Butler, Judith: Kritik der ethischen Gewalt. Adorno Vorlesungen 2002, Frankfurt a.M.: 2003,
S.144.

»Abschlussdiskussion«, in: Eduardo Mendieta/Jonathan VanAntwerpen (Hg.): Religion und
Offentlichkeit, Berlin: 2012, S.158-169, hier S.169.

Butler, Judith: Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a.M.: 1991.

Butler, Judith: Kérper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Ceschlechts, Berlin: 1995.

In der Gender-Debatte hat sie Standards gesetzt, die nicht mehr hintergehbar sein sollten; in
kirchlich-konservativen Kreisen wird sie dafiir, wenngleich kaum gelesen, weniger geschatzt
als bewusst verzerrt und diffamiert. Judith Butler war niemals unumstritten, auch in feminis-
tischen bzw. Queer-Kreisen sah sie sich mit teils heftiger Kritik konfrontiert u.a. von Martha
Nussbaum. Im deutschen Sprachraum hat sich die feministische Kritik Anfang der 1990er
Jahre in der Zeitschrift Feministische Studien (2/1993) niedergeschlagen — Lars Distelhorst
bezeichnet diese Zeitschriftenausgabe als »paradigmatisch fiir die deutsche Butlerdiskussi-
on; Distelhorst, Lars: Judith Butler, Paderborn: 2009, S. 119. Distelhorst liefert iiberdies einen
guten Uberblick iiber die kritische Rezeption Butlers.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44

Ute Leimgruber

der Zwangsbestimmung haben mich immer beschiftigt<®. Judith Butler stellt kri-
tische Analysen des vermeintlich Gegebenen und der scheinbar unverinderlichen
Denkmuster an: »Eine fragende Haltung, die die Antwort nicht schon weif3, ist fiir
Butlers Position typisch«’. Thr Werk ist enorm vielfiltig und wird von ihr selbst
bestindig fortgeschrieben und modifiziert. Judith Butler ist eine 6ffentlich horba-
re Intellektuelle. In Deutschland wurde sie lange Zeit eher fiir ihre feministischen
Theorien und Konzepte wahrgenommen, erst in jiingerer Zeit erhilt ihre Theorie
der politischen Ethik auch im deutschsprachigen Raum gréfiere wissenschaftliche
Resonanz.® Mit Blick auf die deutschsprachige Theologie ist festzustellen, dass die
Thesen Judith Butlers lange Zeit kaum rezipiert wurden. Dies hat sich in den letzten
Jahren geindert, z.B. hinsichtlich Butlers Subjekt- und Anerkennungstheorien im
Bereich der Sozialethik.” Was die deutschsprachige Pastoraltheologie angeht, ist eine
eingehende Diskussion der Thesen Judith Butlers bisher ausgeblieben. Dabei ist es
auch fiir die Pastoraltheologie mit ihrer konkreten Gegenwarts- und Handlungs-
perspektive relevant, mit Judith Butlers Reflexionen auf gegenwirtige 6ffentliche
Prozesse und Phinomene ins Gesprich zu kommen. Dadurch erdffnet sich eine

6 »Zehn Fragen an Judith Butler, in: L. Distelhorst: 2009, S.177.

7 Riedl, Anna Maria (Hg.): Ethik an den Grenzen der Souveranitat. Christliche Sozialethik im
Dialog mit Judith Butler unter Beriicksichtigung des Kindeswohlbegriffs (= Gesellschaft —
Ethik — Religion, Band 8), Paderborn: 2017, S.104.

8 Vgl. exemplarisch zur aktuellen Rezeption der politischen Philosophie Butlers: Posselt, Ce-
rald/Schonwalder-Kuntze, Tatjana/Seitz, Sergej (Hg.): Judith Butlers Philosophie des Politi-
schen. Kritische Lektiiren, Bielefeld: 2018; Volltext verfiigbar www.degruyter.com/viewbook-
toc/product/497360; Schippers, Birgit: The Political Philosophy of Judith Butler, New York:
2014. Als allgemeine Einfiihrung zu Judith Butler vgl. u.a.: L. Distelhorst: 2009; Villa, Paula-
Irene: Judith Butler, Frankfurt a.M./New York: 22012. Vgl. zur Frage der Menschenrechte:
Leicht, Imke: Wer findet Gehor? Kritische Reformulierungen des menschenrechtlichen Uni-
versalismus, Opladen: 2016. Im 2016 erschienenen dreibandigen Werk zu politischen Theo-
rien der Gegenwart existiert ein eigenes Kapitel zu Judith Butler; mit der Aufnahme in das
Kompendium soll deutlich gemacht werden, dass Judith Butler zu lesen ist als »politische
Theoretikerin, deren feministische Theorien und Konzepte fiir die Bearbeitung einer Vielzahl
von aktuellen politischen Fragestellungen eine allgemeine analytische Relevanz aufweisen;
Klapper, Christine M.: »Kapitel IV. Die politische Theorie des Feminismus: Judith Butler, in:
André Brodocz/Gary S. Schaal (Hg.): Politische Theorien der Gegenwart Ill. Eine Einfithrung,
Opladen: 2016, S.131-168, hier S.134.

9 Vgl. Kohl, Bernhard: Die Anerkennung des Verletzbaren. Eine Rekonstruktion der negativen
Hermeneutik der Cottebenbildlichkeit aus den Anerkennungstheorien Judith Butlers und
Axel Honneths und der Theologie Edward Schillebeeckx’, Wiirzburg: 2017; Jacobs, Brianne
A. B.: Embodying solidarity. Subjectivity in a political ecclesiology after Johann Baptist Metz
and Judith Butler, Fordham: 2017; A.M. Ried| 2017; Griimme, Bernhard: Aufbruch in die Of-
fentlichkeit? Reflexionen zum >public turn<in der Religionspiddagogik, Bielefeld: 2018, ins-
bes. S.133-164. Zum theologischen Forschungsstand zusammenfassend auch: Werner, Gun-
da: »Relational und vulnerabel. Die Subjektphilosophie Judith Butlers im theologischen Dis-
kurs«, in: Theologische Revue 114 (3/2018), S.179-202.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AnstdBe aus der Lektiire Judith Butlers fir die pastoral-theologische Rede

Moglichkeit, machtvolle Zuschreibungen und spezifische Mechanismen von Wahr-
nehmung zu dekonstruieren sowie mogliche dehumanisierende Subtexte kirchli-
cher Handlungen bzw. theologischer Diskurse offen zu legen. Mein Text soll erste
Anstéfe zu einer zukiinftig intensivierten Relektiire Judith Butlers in der Pastoral-
theologie geben. Er greift ihren subjekt- und machtkritischen Ansatz auf und rich-
tet Anfragen an pastoraltheologische Diskurse und kirchliche Handlungskonzep-
te gleichermaflen. Im ersten Teil wird eine pastoraltheologische Basis formuliert,
iiberwiegend mit einer sozialpastoralen, diakonischen StofRrichtung versehen, oft
durch die sog. »Option fur die Armen« breitenwirksam verbalisiert. Darin liegt
aber ein Dilemma: Wie ist Sozialpastoral denkbar ohne eine dauerhafte systemi-
sche Reproduktion von prekiren Situationen und Machtkonstellationen, ohne die
fortgesetzte Dehumanisierung derjenigen, denen man fiirsorglich zur Seite stehen
mochte? Der zweite Teil denkt an dieser Stelle weiter und stellt mit Judith Butler
die Frage nach dem Menschlichen. Denn es ist fiir Judith Butler alles andere als
selbstverstindlich, dass menschliche »Leben [...] als Leben gelten«’°. Der dritte Ab-
schnitt fithrt diese Gedankenginge fort und richtet von Butlers Subjektverstind-
nis her den Fokus auf Macht und Diskurse, hier wird das strukturelle Handeln
der Kirche und die Handlungsmichtigkeit ihrer AkteurInnen befragt. Insgesamt
wird deutlich, dass eine intensive Lektiire der Schriften Judith Butlers fiir pasto-
raltheologische Erkenntnisprozesse ebenso wie fiir kirchliche Praxis von groflem
weiterfithrenden Gewinn sein kann. Die vorliegende Publikation zielt aus pastoral-
theologischer Perspektive also auf ein Feld, das noch viel Entdeckungskraft bereit
hilt, im Folgenden werden erste Erkundungen gemacht, denen hoffentlich weitere
folgen werden.

1. Diakonisch-politische Pastoraltheologie

Der folgende Abschnitt zeigt auf, dass die konsensuale Grundlage der gegenwir-
tigen Pastoraltheologie, nimlich ihre dezidiert diakonische Ausrichtung und die
damit verbundene »Option fiir die Armen« keine »unschuldige« Option ist, son-
dern sich in ihr blinde Flecken bei bestimmten Denk- und Handlungsstrukturen
zeigen, welche freilich offen gelegt werden sollten: Pastoraltheologie ist aufgrund
ihres Selbstverstindnisses eine der Akteurinnen in diesem dekonstruktiven Pro-
zess und gleichzeitig aufgrund ihrer eigenen verschwiegenen Subtexte selbst im
Fokus der dekonstruktiven Kritik. Zum besseren Verstindnis bedarf es an dieser
Stelle nicht nur der Skizze des Pastoralbegriffs, sondern auch der kurzen Beschrei-
bung eben jener pastoraltheologischen Basis, auf der beinahe iibereinstimmend

10 Butler, Judith: Raster des Krieges. Warum wir nicht jedes Leid beklagen, Frankfurt a.M. u.a.:
2010,S.9.

14.02.2026, 19:11:11.

45


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46

Ute Leimgruber

eine unverzichtbare diakonische Ausrichtung kirchlichen Handelns beschrieben
wird." Pastoraltheologische Reflexion verweist dabei auf das Selbstverstindnis ei-
ner Kirche, die sich selber im Zweiten Vatikanischen Konzil als »mit der Menschheit
[...] wirklich engstens verbunden« (GS 1) verstanden wissen will, in Solidaritit mit
der »Trauer und Angst [...] besonders der Armen und Bedringten aller Art« (GS 1).
Das Konzil hat der Kirche mit dem, was es pastoral nennt, das mafigebliche theo-
logische Kriterium gegeben, in welcher Art das Handeln der Kirche in der Welt von
heute ausgeprigt sein sollte.”” Pastorales Handeln bezieht sich auf die Verantwor-
tung der Kirche fiir die Lebensbedingungen der Menschen in der Welt aufgrund
ihrer evangeliumsgemifien Bestimmung (vgl. GS 43f.)." Eine pastorale Praxis ver-
dient — in den Worten Reinhard Feiters — nur dann pastoral genannt zu werden,
wenn sie »ein Sprechen von Menschen zu Menschen und ein Handeln von Men-
schen an Menschen [ist], welches Gottes Handeln an und sein Sprechen zu allen
Menschen - durch Jesus Christus im Heiligen Geist — bezeugt«*. Der Pastoralbe-
griff hat also beides: eine kirchlich-religiése und gleichermafen eine sozial-politi-
sche Dimension."” Kirche, die primir binnengemeinschaftliche Religionsausitbung
beférdert und sich in erster Linie mit ihren eigenen Sozialformen beschiftigt, be-
schneidet sich nicht nur eines konstitutiven Wirkungsbereichs, sie trennt einen
Teil ihrer Identitit ab, nimlich auf der Basis des Evangeliums an der Humanisierung
der Gesellschaft - »die Menschenfamilie und ihre Geschichte menschlicher zu ma-
chen« (GS 40) — mitzuwirken.'® Will pastorales Handeln als »Praxis des Evangeli-
ums«" gelten, sollte klar sein: Der jesuanische Zuspruch an die Menschen ist der

by Diese diakonische Ausrichtung ist seit den Arbeiten v.a. von Ottmar Fuchs, Norbert Mette
und Herbert Haslinger theologisch unhintergehbar entworfen und heute im Fachbereich im
Grunde unbestritten (wenngleich in unterschiedlicher Schwerpunktsetzung vertreten).

12 ZurOrtsbestimmung des Konzils und dem Verhiltnis Kirche-Welt vgl. Sander, Hans-Joachim:
»Theologischer Kommentar zur Pastoralkonstitution iiber die Kirche in der Welt von heute
Gaudium et spes, in: Peter, Hiinermann/Bernd Jochen Hilberath (Hg.): Herders Theologi-
scher Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil (Band 4), Freiburgi.Br.: 2005, S. 581-886.

13 Vgl. Leimgruber, Ute: »Policy matters«. Das Politische im kirchlichen Handeln und das Den-
ken Cornel Wests«, in: ZPTh 39 (1/2019), S. 185-196, hier S.187f.

14  Feiter, Reinhard: »Von anderswoher sprechen und handeln. Uberlegungen zum Praxisbegriff
Praktischer Theologie, in: SaThZ 21 (2017), S.177-185, hier S.179.

15 H.J. Sander: 2005, S. 711. Zudem, warum Pastoraltheologie nicht nicht-politisch sein kann: U.
Leimgruber: 2019.

16 Vgl. U. Leimgruber: 2019, S.188. Vgl. auch Mette, Norbert: »Das unvollendete Konzil — Ver-
machtnis und Auftrag fiir die Pastoraltheologie«, in: STHZ 20 (2016), S. 6-18, hier S.16. Ahn-
lich Haslinger, Herbert: Diakonie. Grundlagen fiir die soziale Arbeit der Kirche, Paderborn:
2009, S. 394.

17 Josuttis, Manfred: Praxis des Evangeliums zwischen Politik und Religion. Grundprobleme der
Praktischen Theologie, Miinchen: 1988.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AnstdBe aus der Lektiire Judith Butlers fir die pastoral-theologische Rede

Anspruch, den Kirche an sich selbst zu richten hat." Die konziliare Kirche bekennt
sich in Gaudium et spes zu ihrer Verantwortung fir die Humanisierung der Gesell-
schaft, fiir die Minimierung von Armut und Ungerechtigkeit und den Einsatz fiir
die Menschenrechte, auf der Basis des Evangeliums: »Kraft des ihr anvertrauten
Evangeliums verkiindet also die Kirche die Rechte des Menschen, und sie aner-
kennt und schitzt die Dynamik der Gegenwart, die diese Rechte tiberall fordert«
(GS 41). Das Konzil hat das Thema der Armut und der globalen Ungerechtigkeit als
zentrale pastorale Themen identifiziert und der Kirche ins Stammbuch geschrie-
ben. In direkter Linie zum Konzil ist Papst Franziskus zu lesen, der soziale und
dkologische Missstinde als pastoral konstitutive Dimensionen stets ins Bewusst-
sein ruft — neben vielen anderen Texten u.a. in den beiden Enzykliken Laudato si
und Evangelii gaudium:

»[..] wen misste sie [die Kirche; U. L.] bevorzugen? Wenn einer das Evangelium
liest, findet er eine ganz klare Ausrichtung: nicht so sehr die reichen Freunde und
Nachbarn, sondern vor allem die Armen und die Kranken, diejenigen, die hdufig
verachtet und vergessen werden [...]. Es dirfen weder Zweifel bleiben, noch halten
Erklarungen stand, die diese so klare Botschaft schwachen kénnten. [..] Lassen wir
die Armen nie allein!« (EG 49)

Die theologische Reflexion dieser Ausrichtung des Glaubens an einen Gott des Frie-
dens und der Gerechtigkeit, der sich der Bediirftigen in besonderer Weise annimmt
(vgl. z.B. Ex 22,22), ist angesichts von prekiren politischen und ungerechten éko-
nomischen Verhiltnissen unverzichtbar.” Pastoraltheologie, die dies nicht aus-
blendet, ist folgerichtig auch mit politischen Referenztheorien konfrontiert, mit
denen sie sich in ihrer eigenen Theoriebildung diskursiv auseinanderzusetzen hat.
Die theologische Rede von Armut und Randstindigkeit sowie deren pastoralen Be-
deutung beinhalten unweigerlich, dass sich die Pastoraltheologie gleichzeitig den
Fragen nach Ausschlieffungen und Machtmissbrauch und den damit zusammen-
hingenden Gefihrdungen von menschlichem und geschopflichem Leben zu stellen
hat.

18 Angesichts des sexuellen und spirituellen Missbrauchs an Kindern, Jugendlichen und Er-
wachsenen jeglichen Geschlechts und seiner Ausmafie hat Kirche in kaum vorstellbarem,
hochst erschiitterndem MaRe bei der Realisierung dieses Anspruchs versagt.

19 Norbert Mette diagnostiziert, dass »das Bewusstsein fiir die soziale und politische Dimension
des Glaubens [..] in der hiesigen Pastoraltheologie unterbelichtet ist«; N. Mette: 2016, S.17.

14.02.2026, 19:11:11.

47


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48

Ute Leimgruber

Am Beispiel der bereits erwihnten Option fiir die »Armen«*® kann dies deut-
lich gemacht werden. Die Herausforderung dabei ist, dies theologisch so zu fassen,
dass nicht erneute Ausschliefdungen entstehen bzw. dass die alten AusschliefRun-
gen unter verinderten Vorzeichen nicht fortgesetzt werden. Die Option fiir die
»Armenc ist ein Konstrukt, das in Kirche und Theologie nicht einheitlich gefasst
wird. Im deutschsprachigen Raum erstreckt sich die Rede einer »Option fiir die
Armen« von der Begriindung von Aktionen der katholischen Hilfsorganisationen®
bis hin zu theologisch reflektierten Uberlegungen®*. Dabei besteht aber die Gefahr,
dass die Rede von »den Armen« zu einer paternalistisch-programmatischen Leerfor-
mel und damit ad absurdum gefithrt wird, anstatt die Option selbst und mit ihr
den Konnex von Subjekt und Kontext in den Blick zu nehmen.* Egal, ob es um die
epistemische oder die praktische (ethische) Bedeutung der Option fiir die »Armen«
geht: Die inhdrenten asymmetrischen Fixierungen sind theologisch intensiv zu re-
flektieren.** Anna Maria Ried]l macht mit Blick auf sozialethische Beitrige deutlich,

20 Die »vorrangige Option fiir die Armen« wurde von Johannes XXIII. gepragt und vornehm-
lich in der Befreiungstheologie rezipiert, so v.a. 1968 in Medellin und 1979 in Puebla; vgl.
Goldstein, Horst: »Option, in: Kleines Lexikon zur Theologie der Befreiung, Diisseldorf: 1991,
S.163-166. Exemplarisch: Boff, Clodovis/Pixley, Jorge: Die Option fiir die Armen, Diisseldorf:
1987.Vgl. auRerdem: Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.): »Die Kirche Latein-
amerikas. Dokumente der II. und Ill. Generalversammlung des Lateinamerikanischen Epis-
kopats in Medellin und Pueblax, in: Stimmen der Weltkirche 8, Bonn: 1979.

21 Vgl. z.B. www.bistum-regensburg.de/mitmachen/armutsbekaempfung-hilfswerke/.

22 Vgl. z.B.Klinger, Elmar: Armut: Eine Herausforderung Gottes. Der Glaube des Konzils und die
Befreiung des Menschen, Ziirich: 1990; pastoraltheologisch wurde die »Option« ins Hand-
buch Praktische Theologie aufgenommen; vgl. Zingerl, Heribert: »Arme Menschen, in:
Herbert Haslinger (Hg.): Handbuch Praktische Theologie. Band 2: Durchfiihrungen, Mainz:
2000, S.126-139.

23 Es wird stets betont, dass die Theologie der »Option fiir die Armen« eine christozentrische
Handlungsoption hat (z.B. Sobrino, Jon: Christ The Liberator. A View From The Victims, Ma-
ryknoll: 2001), was bedeutet, dass dieser Ansatz »das konkrete Subjekt des Armen und das
kollektive Subjekt der Armen als Subjekt der Theologie [verbindet] und postuliert, dass die-
se Theologie erst dann Theologie sein kdnne, wenn sie die konkrete Unrechtssituation mit
dem Ziel der Anderung analysiert«; Werner, Gunda: »Ins Wort fillt mir die Zeit«—Judith But-
lers Subjekttheorie als Herausforderung pastoraler Praxis«, in: Andreas Henkelmann/Cracie-
la Sonntag (Hg.): Zeiten der pastoralen Wende? Studien zur Rezeption des Zweiten Vatika-
nums — Deutschland und die USA im Vergleich, Miinster: 2015, S. 41-73, hier S. 53.

24 Michael Schiifiler hat in seiner Dissertation die diakonische Option der Kirche »fiir die Ar-
men« theologisch durchdacht. Vgl. Schiifiler, Michael: Selig die Strafienkinder. Perspektiven
systemkritischer Sozialpastoral, Ostfildern: 2006, S. 551ff.; er weist u.a. darauf hin, dass »die
immer etwas pauschal wirkende Rede vom >Armen« (S.554) z.B. in Lateinamerika ersetzt
wurde durch den Begriff der»Ausgeschlossenen«: Damitist das Problem benannt und bereits
semantisch in den Diskurs um Exklusion eingespeist. Angesprochen, allerdings nicht dis-
kutiert, wird das Problem von paternalistischen Asymmetrien auch bei H. Haslinger: 2009,
S.391; S.398. In der evangelischen Praktischen Theologie steht Henning Luther fir einen kri-

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AnstdBe aus der Lektiire Judith Butlers fir die pastoral-theologische Rede

dass, auch wenn die Option fiir die »Armenc« in den theologischen Ansitzen eine
Rolle spielt, dies jedoch

»in der Regel nicht im Bezug auf die latente Paternalismus- und Affirmations-
gefahr [geschieht] [..] und auch beim Thema Macht und Asymmetrie verhilt
man sich itberwiegend schweigsam. Mit der>Option fiir die Armencliegt zwar ein
macht- und gesellschaftskritisches Potential vor, das aber [..] nicht ausreichend
genutzt wird, um die oft implizit bleibenden Probleme aufzudecken und zu
behandeln<®.

Es bedarf auch pastoraltheologisch einer intensivierten Auseinandersetzung mit
den jeweiligen Subtexten, mit der Gefahr von patriarchalen bzw. paternalistischen
Strategien, die — als Fitrsorge getarnt — der zu bekimpfenden Exklusion trotz einer
entsprechenden Intention oftmals nicht entgegenwirken, sondern sie paradoxer-
weise produzieren.? Die Gefahr dabei ist, dass die »Armen«/»Randstindigen« usw.
zu Projektionsflichen der eigenen Konzepte gemacht werden. Stattdessen geht es
darum, das (eigene) Verstricktsein in unterdriickende und entmenschlichende Dy-
namiken anzuerkennen. Wenn man die Theorieansitze und Praxisoptionen von
Judith Butlers Theorien her befragt, lisst sich die Option fiir die »Armen« anders
denken. Denn dann geraten nicht nur auf einer vordergriindigen Ebene Praxen,
kirchliche oder gesellschaftliche, in einen verinderten Modus, sondern man kann
tiefer liegende Normen ausweiten, »um vormals geichteten Gemeinschaften le-
bensfihiges Leben zu erméglichen«*.

2. Die Frage nach dem Menschlichen und die »Option fiir die Armen«

Rede iiber die »Armen« und die entsprechende »Option« brauchte also als ersten
Schritt nicht die Formulierung von Aktionen und Optionen, sondern eine Tiefen-
bohrung nach den eigenen »tiefer liegenden Normen« und verborgenen Mustern,
die es aufzudecken gilt. Wenn die »Armen« thematisiert werden, verbergen sich

tischen Blick auf die »herkémmliche Beziehungsstruktur helfend-seelsorglichen Handelns«;
er hat einen »Abschied von dem herablassenden »Fir< (Andere)« zugunsten eines solidari-
schen, wechselseitigen »Mit< (dem Anderen)« gefordert; Luther, Henning: »Alltagssorge und
Seelsorge. Zur Kritik am Defizitmodell des Helfens, in: Luther Henning (Hg.): Religion und
Alltag. Bausteine zu einer Praktischen Theologie des Subjekts, Stuttgart: 1992, S. 224-238,
hier S. 237f.

25  A.M.Riedl: 2017, S. 63.

26  Eindriicklich analysiert dies Spivak, Gayatri Chakravorty: Can the Subaltern speak? Postkolo-
nialitat und subalterne Artikulation, Wien: 2008.

27  Butler, Judith: »Zwischen den Ceschlechtern. Eine Kritik der Gendernormenc, in: bpb (Hg.):
Aus Politik und Zeitgeschichte 33-34 (2002), S. 6-8, hier S. 8.

14.02.2026, 19:11:11.

49


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50

Ute Leimgruber

namlich darin (zumeist machtférmige) Muster, die Menschen und ihre Lebensbedin-
gungen zu betrachten, ihr Menschwerden, ihre Verletzbarkeiten, Relationalititen
und Verstrickungen. Fiir eine kiinftige Pastoraltheologie entstehen dabei wichti-
ge Ansatzpunkte, deren Potential noch lange nicht ausgeschopft ist. Wenn sie sich
mit der »Option fiir die Armen« beschiftigt, gehort dazu nicht nur ein reflektierter
Standpunkt, inwiefern »die Armenc als vollwertig menschlich anerkannt werden,
sondern auch, wo aufgrund der unausweichlichen machtférmigen Diskursivitit
die eigenen blinden Flecken in der eventuellen Nichtanerkennung der »Armenc als
lebbares Leben liegen. Judith Butler formuliert hier die These, »dass spezifische Le-
ben nur dann als beschidigt oder zerstért wahrgenommen werden kénnen, wenn
sie zuvor iiberhaupt als lebendig wahrgenommen worden sind«*®. Die Reflexion
der »Option fiir die Armenc fithrt also unweigerlich zu der Frage nach dem Mensch-
lichen iberhaupt. Diese Frage nach dem Menschlichen ist die grofie Konstante in
Judith Butlers Arbeiten, in ihren frithen Werken und deren Gendertheorie ebenso
wie in den spiteren Uberlegungen zu Ethik oder Subjekt. Pointiert stellt sie die
Frage in ihrem Buch »Gefihrdetes Leben«: »Wer gilt als Mensch? Wessen Leben
zihlt als Leben?«* Unter dem Eindruck der kriegerischen Konflikte im Gefolge der
Bush-Regierung spitzt sie die Frage in »Raster des Krieges« zu: »Was ist iiberhaupt
ein Leben?«®

Zum Mensch-Sein gehort fiir Butler die Adressierung durch andere und ein
fundamentales Angewiesensein auf andere. Butler konzipiert das Menschliche auf
der Basis dieses gegenseitigen Angewiesenseins: Menschen sind einander notwen-
digerweise ausgesetzt; und weil dies nicht auRerhalb von spezifischen gesellschaft-
lichen Konstellationen stattfindet, sind die Menschen »immer schon auf Normen
und soziale und politische Organisationen verwiesen [...], gesellschaftlichen Ge-
staltungskriften und Formierungen ausgesetzt«*'. Judith Butler versteht Subjekt-
werdung als einen Prozess,** der sowohl die Unterwerfung unter diskursive ge-

28  Butler,Judith: Raster des Krieges. Warum wir nichtjedes Leid beklagen, Frankfurta.M.: 2010,
S.9.

29  Butler, Judith: Gefihrdetes Leben. Politische Essays, Frankfurt a.M.: 2005, S. 36. Hervorheb.
ebd.

30 J.Butler: 2010, S. 9. Hervorheb. ebd.

31 Ebd., S.10f. Bei der Darstellung der fundamentalen Verletzbarkeit, die mit dem Ausgeliefert-
sein an andere zusammenhangt, knipft Judith Butler an Emmanuel Lévinas an.

32 Gunda Werner weist auf die ekklesiologische Bedeutsamkeit der Subjektivation hin und be-
grindet die unverzichtbare kirchliche Pluralitits- und Ambiguititskompetenz mit Verweis
auf Judith Butler: Durch die Subjektivation und seine »Ambiguitit von Unterwerfung und
Ermichtigung« wird deutlich, »dass fiir Gott entschiedene Subjekte keineswegs ihre Ambi-
guitdtin eine Richtung, die der Bekehrung und Vereindeutigung, auflésen miissen. Vielmehr
kann die Ambiguitat der Subjektwerdung als eine Dialektik verstanden werden, die gerade
nicht aufgel6st werden braucht [...]. Eine solche Deutung wiirde sich orientieren kénnen an
der Erkenntnis, dass die [...] Vielheit der Lebensformen nicht bedrohlich, sondern selbstver-

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AnstdBe aus der Lektiire Judith Butlers fir die pastoral-theologische Rede

sellschaftliche Normen als auch den Glauben an individuelle Handlungsfihigkeit
beinhaltet. Einerseits existieren Subjekte nur, insofern sie von anderen adressiert
bzw. angesprochen werden; und wie man angesprochen wird, ist auflerhalb des
eigenen Willens oder der eigenen Zustimmung, ja zunichst sogar aulerhalb des
eigenen Wissens.*® »Bevor eine konkrete Person iiberhaupt fragen kann, wer sie
ist und sein mochte, ist diese Person schon lingt als Subjekt adressiert«**, sei es
nun als »Midchen« oder »Junge, als »Jude« oder »Tiirkin« — oder von unserer Fra-
gestellung her: als »Arme« oder »Marginalisierte«. Mit dieser Position gelingt es
Judith Butler zugleich, ein gewisses Veranderungspotential offenzulegen, denn sie
macht klar, dass — wenn es letztlich keine priadiskursiven, essentiellen Kategorien
gibt — ein anderer Diskurs auch ein anderes Subjekt hervorbringen kénnte:

»Wenn [..] das Subjekt nicht als gegebene Substanz bestimmbar ist, sondern als
immer vorlaufiger Effekt diskursiver und damit gesellschaftlicher Dynamiken,
konnen Subjekte und Subjektidentitat niemals abgeschlossen sein. [..] Folglich
wadre es in jeder Hinsicht fatal sowie unsinnig, das letzte Wort iiber das bzw. ein
Subjekt (die Frau, der Arbeiter, der Jude, die Wissenschaftlerin etc.) sprechen zu
wollend.

Mit Judith Butler stellt Gunda Werner folglich zurecht jene »theologischen Entwiir-
fe und pastorale[n] Konzeptionen« in Frage, die zum einen davon ausgehen »dass
das Subjekt eine eindeutige, in der Zeit kontinuierliche Identitit entwickelt, und
zum anderen, dass diese Identitit jederzeit Rechenschaft abgeben kann iiber die
eigene Geschichte ihrer Konstruktion«** und fordert konsequenterweise die theo-
logische Klirung des Freiheitsbegriffs. Wenn theologische Konzepte aber nach wie
vor eine als autark gedachte Souverinitit postulieren, missachten sie letztlich, dass
die Menschen - in den Worten Judith Butlers — »von Anfang an soziale Wesen und
von dem abhingig sind, was auflerhalb [ihrer; U. L.] selbst liegt, von anderen, von
Institutionen und von abgesicherten und sichernden Umwelten«*’. Die Thesen Ju-

stiandlich ist«. Werner, Gunda: »Uberall schlagt uns Angst entgegen«. Das Mission Manifest
zwischen Untergangsszenario und Errettung als Ausdruck fortschreitender Binnencharisma-
tisierung der rdmisch-katholischen Kirche?«, in: Ursula Nothelle-Wildfeuer/Magnus Striet
(Hg.): Einfach nur Jesus? Eine Kritik am »Mission Manifest, Freiburg i.Br.: 2018, S. 11-34, hier
S.33.

33 Das berithmte Beispiel dafiir ist die Adressierung eines Neugeborenen als »Es ist ein Junge«
oder »Es ist ein Madchen«.

34  P-lVilla: 2003, S. 49.

35  Ebd,S. 44.

36  G.Werner: 2015, S. 65.

37 1. Butler: 2010, S. 29. Vgl. auch Hark, Sabine: »Die Vermessung des Schweigens — oder: Was
heifdt sprechen? Dimensionen epistemischer Cewaltx, in: Iman Attia et al. (Hg.): Dominanz-
kultur reloaded. Neue Texte zu gesellschaftlichen Machtverhéltnissen und ihren Wechsel-
wirkungen, Bielefeld: 2015, S. 285-296, hier S. 288. ). Butler schreibt: »Das Subjekt >existiert«

14.02.2026, 19:11:11.

51


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Ute Leimgruber

dith Butlers konnen einer notwendigerweise ambiguititskompetenten Theologie
somit zu einer konstruktiven Kriteriologie verhelfen.

Von der Thematik der Subjektwerdung her ist ein Weiteres in unserem Zusam-
menhang wichtig. Butler rekonstruiert das Subjekt als eines, das von Anfang an
anderen ausgesetzt ist,’® und verbindet damit eine allgemeine Vulnerabilitit als
anthropologische Grundaussage. Von daher verindert sich das Leitmotiv in der
Rede vom Menschen. Es hat auch fiir die Pastoraltheologie und ihre Rede vom
Menschen eine enorme Auswirkung, ob Menschsein im Sinne einer grofitmogli-
chen Autonomie gedacht wird, oder ob man die fundamentale Angewiesenheit und
Verletzbarkeit aller zum Ausgangspunkt pastoralen Handelns und Denkens macht.
Judith Butlers These, dass das Subjekt erst durch Anrufung zum Ich wird, begriin-
det auf einer ontologisch-existenziellen Ebene eine fundamentale Verletzbarkeit
(engl. precariousness), die »uns anhaftet, insofern wir als gleichsam angerufene We-
sen von der Anrede des anderen abhingen, um zu sein«*. Diese grundlegende
Verletzbarkeit gilt es zu erkennen und bedeutsam zu machen. Alle Personen sind
von der Adressierung durch andere abhingig und somit sind alle Personen verletz-
bar. Judith Butler denkt hier aber nicht nur auf einer ontologischen Ebene, sondern
sie sieht und thematisiert zugleich die ganz praktisch-reale, konkrete Gefihrdung
des menschlichen Lebens (engl. precarity). Verletzbarkeit ist fiir Butler eine der ur-
spriinglichen Formen von sozialen Beziehungen: »Gefihrdung ist nicht einfach als
Merkmal dieses oder jenes Lebens zu begreifen; sie ist vielmehr eine allgemeine Be-
dingung, deren Allgemeingiiltigkeit nur geleugnet werden kann, wenn das Gefihr-
detsein selbst geleugnet wird«*°. Weiter heif3t es: »Gefihrdetsein impliziert [...] die
Tatsache, dass unser Leben in gewissem Sinn immer schon in der Hand des Ande-
ren liegt. Mit dem Gefihrdetsein ist das Ausgesetztsein sowohl gegeniiber denen

nichtnurdankder Tatsache, dass es anerkannt wird, sondern auch dadurch, dass esim grund-
legenden Sinn anerkennbar ist. Die sprachlichen Bezeichnungen, die eine Anerkennung er-
moglichen, sind ihrerseits konventional, d.h. Effekte und Instrumente eines gesellschaftli-
chen Rituals, die oftmals durch Ausschluss und Gewalt Gber die sprachlichen Bedingungen
einer Uberlebensfahigkeit der Subjekte entscheiden. Wenn die Sprache den Korper erhalten
kann, so kann sie ihn zugleich in seiner Existenz bedrohen«. ]. Butler: 1998, S.15. Hervorheb.
ebd. Vgl. auch Schinkel, Sebastian: Die Performativitit von Uberlegenheit. Zu Judith Butlers
Kritik des souveranen Subjekts, Berlin: 2005.

38 Inden Adorno Vorlesungen beschreibt sie diese These »des Ausgeliefertseins von Anfang anc, ).
Butler: 2007, S.106. Hervorheb. ebd.

39 ). Butler:1998, S. 44.

40 ). Butler: 2010, S. 29. Hervorheb. ebd. »Wir werden nicht zunachst geboren und sind irgend-
wann spater gefihrdet; vielmehr ist das Gefiahrdetsein als solches mit der Geburt koextensiv
[..]. Eben weil ein lebendiges Wesen sterben kann, muss man sich um es kiimmern, wenn
es liberleben soll. Nur in Verhaltnissen, in denen sein Tod von Bedeutung ist, kann der Wert
dieses Lebens zutage treten«. Ebd. S. 22.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AnstdBe aus der Lektiire Judith Butlers fir die pastoral-theologische Rede

verbunden, die wir kennen, als auch gegeniiber jenen, die uns unbekannt sind«*.
Wichtig daran ist, dass nicht nur »die anderen« mit bestimmten Attributen (z.B.
arm, schwach, alt, krank usw.) verletzbar sind, anders gesagt, dass nicht nur »an-
dere« gefihrdet sind, sondern »wir alle«**; und dies ist ethisch — und theologisch
- wirksam zu machen.® Judith Butler schreibt prignant:

»Um ein Leben als gefihrdet bezeichnen zu kénnen, muss man nicht nur dieses
Leben als eigenstandiges Leben wahrnehmen, man muss die Gefihrdung auch als
integralen Aspekt dessen erkennen, was man im Lebendigen immer schon mit
wahrnimmt. [..] Das Gefahrdetsein sollte in der Tat als gemeinsame Bedingung
menschlichen Lebens [...] erkannt werden, aber wir diirfen nicht davon ausgehen,
dass mit dieser Einsicht das als gefahrdet Erkannte schon gemeistert, erfasst oder
auch nur vollstindig wahrgenommen wiirde«**.

Sie macht deutlich, dass alle Menschen in einem existentiellen Verstindnis auf
die Anerkennung durch andere angewiesen sind. Nun gibt es aber Kontexte, in
denen gerade nicht alle Leben als solche anerkannt werden, Lebensbedingungen,
in denen Menschen das Menschsein abgesprochen wird, indem ihr Gefihrdetsein
ignoriert und ihnen bereits die Anerkennbarkeit verweigert wird. Butler macht deut-
lich: »Das Subjekt sexistiert< nicht nur dank der Tatsache, dass es anerkannt wird,
sondern dadurch, dass es im grundlegenden Sinn anerkennbar ist«**. Mit priziser
Klarheit folgert sie, dass es eben nicht allen Menschen gemeinsam ist, »anerkenn-
bar« zu sein. Die »Anerkennungsfihigkeit« oder »Anerkennbarkeit« des Lebens ist
nicht a priori oder durch einen humanistischen Verweis auf die Gleichheit aller
Menschen gegeben, sondern hat bestimmte faktische, »historisch artikulierte und
durchgesetzte Bedingungen«*®. Es sind also geschichtlich gewachsene Bedingun-
gen und Normsetzungen, unter denen menschliche Leben anerkannt werden. Das

41 Ebd.,S. 21.

42 Das bedeutet, »dass ich mein eigenes Leben zerstore, wenn ich den anderen zerstore, und
damit zugleich den Sinn meines Lebens, der ausnahmslos soziales Leben ist«. Butler, Judith:
»Ist das Judentum zionistisch?«, in: E. Mendieta/]. VanAntwerpen (Hg.): 2012, S. 102-133, hier
S.129.

43 An anderer Stelle habe ich diesen Zusammenhang mit der Lektire Cornel Wests verknipft:
»Cornel West macht deutlich, warum es nicht langer méglich sein sollte, sich vom Leid der
>anderen< mit dem Hinweis, es sei ja nicht das seigenes, zu dispensieren. Die Bedrohungen
von Menschen in ihrer Wiirde und ihrer Integritit, die Bedrohungen der Gerechtigkeit und
Freiheit sind >konstitutive Elemente« [..] fiir das Leben in der Cesellschaft. Anders gesagt:
diese Elemente gehen alle an, mehr noch: sie bedrohen alle«. U. Leimgruber: 2019, S.190.
Mit Verweis auf West, Cornel: Race Matters, New York: 1984.

44 ). Butler 2010, S. 20f. Hervorheb. ebd.

45 Butler, Judith: Hafd spricht. Zur Politik des Performativen, Berlin: 1998, S. 15. Hervorheb. ebd.

46 ). Butler: 2010, S.13.

14.02.2026, 19:11:11.

53


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

Ute Leimgruber

meint sie, wenn sie sagt, dass »Anerkennbarkeit [..] nicht Eigenschaft oder Poten-
zial einzelner Menschen«*’ ist. Es gibt Normen, die Menschen zu »anerkennbaren«
Menschen machen, bzw. die »die Anerkennbarkeit anderer Subjekte entschieden
erschweren«*®. Auf dieser Basis gilt es zu kliren, »wie bestehende Normen Aner-
kennung ab- und ausgrenzend zuweisen«*’. Mit Butler ist klar, dass der Vorgang,
andere Personen eindeutig-universal bestimmen zu wollen, nur um den Preis von
Exklusivierungen zu haben ist. Der Wunsch, fiir die Unterdriickten und Benachtei-
ligten eintreten zu wollen, fithrt also nicht selten zu einem gegenteiligen und damit
weiter repressiven Akt. Judith Butler analysiert diesen Vorgang sehr iiberzeugend:
»Es scheint offensichtlich, dass die Benennung der [...] Prekaritit [..] genau den
Zustand noch stirker zementiert, den sie doch zu lindern versucht«*°. Pastoral-
theologie konnte im besten Fall die Differenzen sprachlicher Adressierungen und
diskursiver Kategorisierungen offen legen und bezeichnen, wo und wie die einen
»im Bereich des Nichthdrbaren, Nichtverstehbaren, der Nichtanerkennbarkeit und
damit der Unlebbarkeit platziert werden«<®* — und die anderen eben nicht: »Wir
miissen nach den Bedingungen fragen, die uns erméglichen, ein Leben oder ei-
ne bestimmte Gruppe von Leben als gefihrdet wahrzunehmen oder die uns diese
Wahrnehmung umgekehrt erschweren oder unméglich machen«**. Die diskursive
Auseinandersetzung mit den Uberlegungen Judith Butlers hat also durchaus auch
praxeologische Konsequenzen. Butler begriindet ihre politische Haltung und die
Frage nach der Praxis (d.h. nach einem »guten Leben«) anthropologisch: Bedingung
des Menschseins ist die nicht aufzulésende eigene und fremde Verletzbarkeit und
Gebundenheit. Von dort her ist, so Butler, eine bessere Gesellschaft denkbar als von
einer Position her, die mit universalen Normen das Menschsein, das Gefihrdetsein
und das »Anderssein« fiir sich und andere unwiderruflich und paternalistisch fest-
legen. Wenn man also die Frage nach dem Menschlichen, wie sie Judith Butler
stellt, mit der »Option fir die Armenc, wie sie die (Pastoral-)Theologie formuliert,
gegenliest, wird die besondere Verantwortung des pastoraltheologischen Diskur-
ses offenkundig. In ihren Adorno Vorlesungen in Frankfurt stellt Butler die Forde-
rung, dass »man sich diesem primiren Ausgesetztsein vor dem Anderen nicht ver-
schlieRt, dass man nicht versucht, das Ungewollte in Gewolltes zu iiberfithren, son-
dern statt dessen eben die Unertriglichkeit des Ausgesetztseins als Zeichen einer
geteilten Verletzlichkeit, einer gemeinsamen Korperlichkeit, eines geteilten Risikos

47  Ebd.,S.13.

48 Ebd,S.14.

49 Ebd,S.14.

50  Butler,Judith: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, Berlin: 2016,
S.187.

51 S.Hark: 2015, S. 287.
52 J.Butler: 2010, S.10.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AnstdBe aus der Lektiire Judith Butlers fir die pastoral-theologische Rede

begreift«®. In diesem Sinne kann die Option »fiir die Armen« und der Wunsch,
dass alles »wahrhaft Menschliche« in den »Herzen« der Jiingerinnen und Jinger
Christi »Widerhall« finde (GS 1), tiefer erschlossen werden, konnen Selbstverstind-
lichkeiten in der »Adressierung« der »anderen Menschen« hinterfragt werden. Es
kann bestenfalls zu einer fruchtbaren Konfrontation von theologischen Glaubens-
traditionen und den politischen Theorien bzw. der politischen Ethik Judith Butlers
kommen. Mit Butler ergibt sich ein neu akzentuiertes Verstindnis der pastoralen
bzw. diakonischen Identitit der Kirche. Schlief3lich ist die Vorannahme der univer-
salen Verletzbarkeit hoch relevant fiir jenes kirchliche Handlungskonzept, das sich
im oben angefiihrten Sinn als pastoral versteht, d.h. vollumfassend in der Welt
und mit den Menschen. Pastoral braucht das Sich-Aussetzen, um »neue Sprach-
und Handlungs-, Denk- und Darstellungsriume«** zu finden, in denen das Evan-
gelium Christi sich ereignen kann, mit anderen Worten: um die Menschlichkeit
aller im Sinne Christi zu realisieren. Mit Judith Butler: »Wo ein Leben keine Chan-
ce hat zu gedeihen, hat man fiir die Verbesserung seiner einschrinkenden Bedin-
gungen Sorge zu tragen. [...] Unsere Pflichten beziehen sich auf die Bedingungen,
die Leben erméglichen«®. Der US-amerikanische Philosoph Cornel West fordert
in einem Gesprich mit Judith Butler unter dem Eindruck der Dehumanisierung
und des um sich greifenden Nihilismus (verstanden als Lebenssituation ohne Liebe
und Hoffnung®) in den USA, »mit dem Katastrophischen fertig [zu werden]«*’. Ein
im konziliaren Sinne pastorales Handeln setzt sich genau dies zum Ziel: Lebens-
ermoglichung auch und gerade im Angesicht des Katastrophischen, Hoffnungs-
und Humanititssteigerung im Leben »der Armen und Bedringten aller Art« (GS
1), die im Horizont eines biblisch bezeugten, befreiend und lebenserméglichend
handelnden Gottes besonders im Mittelpunkt stehen. Die Herausforderung dabei
ist, dies theologisch und praxeologisch so zu fassen, dass nicht erneute Exklusivie-
rungen entstehen bzw. dass die alten Asymmetrien unter verinderten Vorzeichen
nicht fortgesetzt werden. Das Eintreten »fiir die Armen« unterliegt also gewissen
Gefihrdungen von Missbrauch und Missverstindnissen. Judith Butler macht klar,
dass es keine naive Anerkennung der anderen (i.e. der »Armen«, »Unterdriickten
usw.) geben kann. Wie bereits skizziert, liegt schon in der Notwendigkeit diskur-
siver Adressierung eine potentiell gewaltférmige Struktur, schlieflich liegt bereits

53 ). Butler: 2003, S.100.

54  R.Feiter:2017,S5.181.

55  J.Butler: 2010, S. 29.

56  Vgl. U. Leimgruber: 2019.

57  West, Cornel: »Die prophetische Religion und die Zukunft der kapitalistischen Welt, in: E.
Mendieta/]. VanAntwerpen (Hg.): 2012, S. 134-146, hier S. 143. West hat in diesem Zusammen-
hang einen christlich-prophetischen Pragmatismus entwickelt. Vgl. Manemann, Jirgen, et
al.: Prophetischer Pragmatismus. Eine Einfithrung in Cornel West, Miinchen: 22012.

14.02.2026, 19:11:11.

55


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

Ute Leimgruber

»darin, angesprochen zu werden, einen Namen zu erhalten, einer Reihe von Zu-
mutungen unterworfen zu sein, auf eine fordernde Alteritit reagieren zu miissen,
eine gewisse Gewalt«’®. Sprache kann die Existenzméglichkeiten fiir Personen re-
duzieren, indem sie jemanden in einem bestimmten So-Sein, als ein*e bestimm-
te*r So-Jemand anspricht. Die US-amerikanische Schriftstellerin Toni Morrison
beschreibt eindriicklich »die Konstruktion eines andersartigen Gegeniibers« und
die Definition von AuflenseiterInnen, bei der »die Abweichungen des anderen zum
Vorwand fiir Abwertung«*® genommen werden: »Menschen zu anderen zu machen
wird erlernt«®°. Vermeintliche Differenzen werden durch die (wiederholte) Benen-
nung hiufig erst produziert. Um auf das hier leitende Bild zuriickzukommen: In
kirchlichen Kontexten kann so eine gewaltvolle und gleichzeitig abwertende Zu-
schreibung geschehen, wenn — zumeist durchaus wohlwollend - von den »Armen«
gesprochen und ein Handeln »fiir die Armen« versprochen wird.® Judith Butler
beschreibt die Gefahr, die darin liegt, jemanden auf eine bestimmte Subjektposi-
tion zu fixieren, hiufig verbunden mit einer entsprechenden Erwartung an diese
andere Person und mit Urteilen iiber deren vermeintliche Identitit.

Ein erstes Fazit: Pastorales Handeln hat die Humanisierung der Welt auf der
Basis des Evangeliums zur Aufgabe, und die Erfillung dieser Aufgabe wird klarer
durch die Einsicht in den von Judith Butler beschriebenen Prozess des Mensch-
lichseins. Erst die »Kategorien, Konventionen und Normen, die ein Subjekt zum
moglichen Subjekt der Anerkennung machen und iberhaupt erst Anerkennungsfi-
higkeit herstellen, liegen dem Akt der Anerkennung selbst voraus und erméglichen
ihn allererst«®>. Es ist — vereinfacht gesagt — die Einsicht, dass es Mechanismen
sind, die dafiir sorgen, dass manchen Menschen der Status des Menschseins abge-
sprochen wird, die Einsicht in die eigene Verwobenheit in diese dehumanisieren-
den Normen und Praktiken. Es ist das Wissen um die eigenen Machtdynamiken —

58 J.Butler: 2005, S.165f.

59 Morrison, Toni: Die Herkunft der Anderen. Uber Rasse, Rassismus und Literatur, Reinbek:
2018, S. 22.

60  Morrison: 2018, S. 23. Im Kontext der postkolonialen Theorien wird die Rede von den »Ande-
ren« haufig im Konzept des Othering diskutiert, insbesondere durch Autor*innen wie G. C.
Spivak oder E. Said. Othering weist auf die permanente Grenzziehung durch diskursive Un-
terscheidungen zwischen »Wir« und »den Anderen« hin und legt v.a. die geltenden Macht-
und Herrschaftsverhiltnisse dabei offen, denn das »Eigene« wird als positiv und tbergeord-
net, das »Andere«als abweichend und nichtzugehdrig kategorisiert und damit abgewertet.

61  Erstkirzlich, zum sog. »Welttag der Armenc, war in zahlreichen Predigten und Pressemittei-
lungen davon die Rede, fiir wen sich die Kirche einzusetzen habe: fiir»benachteiligte Frauen«
(katholisch.de), »Mittellose und Verzweifelte« (Malteser Hilfsdienst), die »einsamen alten
Menschen, [die] niemand mehr besucht« (missio). All diesen Texten war eines gemeinsam:
es findet sich keine einzige Selbstaussage einer solchen Person, die als benachteiligt, mittel-
los, verzweifelt, einsam, alt, arm usw. bezeichnet wird.

62 J.Butler: 2010, S.13.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AnstdBe aus der Lektiire Judith Butlers fir die pastoral-theologische Rede

und deren Verschwiegenheit. Die Lektiire Judith Butlers kann ein Instrumentari-
um sein, mit dem pastorale Praxis reflektiert werden kann.®* Sie kann sozialpas-
torale Diskurse auf ihre latenten Exklusions- oder Paternalismusgefahren ebenso
wie auf das Trugbild von souverin agierenden Subjekten bzw. den vermeintlich
getrennten Sphiren von »Eigenem« und »Anderem« hinweisen und gleichzeitig
Hinweise fir eine dergestalt sensibilisierte Praxis geben. Es geht um eine Ana-
lyse von Ein- und Ausschlussmechanismen und die damit zusammenhingenden
Gewaltzusammenhinge, die Menschen nicht als Menschen anerkennen (weil sie
nicht in gleichem Maf als anerkennbar normiert sind) und somit auch mitentschei-
dend fiir die Uberlebensfihigkeit der Menschen sind. Wir leben in konkreten und
strukturellen Ungleichheits- und Herrschaftsverhiltnissen, die sich in der Begeg-
nung mit anderen abbilden bzw. diese Begegnungen strukturieren. V. a. aus einer
kritischen Perspektive auf die eigenen Privilegien als weifle Person des globalen
Nordens kann dies deutlich werden. Mit welcher Sensibilitit begegnet man ande-
ren Menschen und ihren Lebensbedingungen, wieviel Offenheit bringt man fir die
gesellschaftlichen Bedingungen und Normen mit? Denn egal, ob global oder his-
torisch, bedeutet dies auch das Bewusstsein von gesellschaftlichen oder zeitlichen
Strukturen, die die einzelnen Menschen iibersteigen: »Wir haben diese Lage nicht
geschaffen, aber wir haben sie zu beachten«®.

3. Macht, Diskurse und Strukturen in der Kirche

Uberlegungen iiber die Frage nach dem Menschlichen im pastoralen und organi-
sationalen Handeln der Kirche bedingen gleichzeitig auch das Neuverhandeln von
Macht und ihren Strukturen. Judith Butler steht mit ihren Uberlegungen fiir ei-
ne kritische Analyse von scheinbar unverinderlichen Denkmustern und Diskursen
ein, und Pastoraltheologie kann mit Butler kirchliches Handeln darauthin befragen
(und dieses sollte sich befragen lassen), »wie die erlebte Performance riickgebun-
den ist an die sich darin ausdriickende Macht und in welchem Diskurs eben jene
steht«®®. Denn auch eine gutgemeinte fiirsorgliche Haltung, z.B. in der Seelsorge
oder, wie bereits oben angedeutet, im Umgang mit »Bediirftigen« oder »Armen,
ist das Ergebnis performativer Machtformen. Durch eine solche »Praxis der sozia-
len Differenzierung«® entstehen Zuschreibungen, die nicht selten dazu dienen,
gegebene asymmetrische Verhiltnisse zu legitimieren und zu perpetuieren. Mit

63 Soauch G. Werner: 2015, S. 41.

64 ].Butler: 2003, S.101.

65 G.Werner: 2015, S. 70.

66  Butler, Judith: Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt a.M.: 2001, S. 31.

14.02.2026, 19:11:11.

57


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Ute Leimgruber

der sprachlichen Grenzziehung werden ebenso normative Zuordnungen verbun-
den, Betroffene werden verobjektiviert — hiufig auf mehrfacher Ebene.”’ Religise
bzw. kirchliche Sozial- und Sprachfelder sind ja von Machtwirkungen nicht exklu-
diert, im Gegenteil: sie sind Machtfelder par excellence. Die Auseinandersetzung
mit Judith Butler stellt an Theologie, Kirche und Religion also die Frage nach ihrem
eigenen toten Winkel im Umgang mit Macht: Wo sind in ihr dauerhafte und nicht
offen gelegte systemische Reproduktionen von prekiren Situationen und Macht-
konstellationen enthalten? Fir Butler ist Macht in unmittelbarer Weise produktiv
und nicht, wie in vielen herkémmlichen Interpretationen, eine repressive Instanz;
Macht ist fiir sie grundgelegt durch ein spezifisches, auf Michel Foucault rekurrie-
rendes Diskursverstindnis — Diskurse als Triger von Macht. Sie schreibt:

»Diskursc ist nicht blofS gesprochene Warter, sondern ein Begriff der Bedeutung; nicht
bloR, wie es kommt, dass bestimmte Signifikanten bedeuten, was sie nun mal
bedeuten, sondern wie bestimmte diskursive Formen Objekte in ihrer Intelligibi-
litat ausdriicken. In diesem Sinne benutze ich das Wort >Diskurs< nicht in seiner
alltagssprachlichen Bedeutung, sondern ich beziehe mich damit auf Foucault. Ein
Diskurs stellt nicht einfach vorhandene Praktiken und Beziehungen dar, sondern er tritt
in ihre Ausdrucksformen ein und ist in diesem Sinne produktiv<®®.

Durch Diskurse werden Bedeutungen hervorgebracht, gleichzeitig weisen Diskur-
se Bedeutungen zu. Das bedeutet auch, dass Menschen durch Diskurse als jene
Menschen hervorgebracht werden, die sie sind bzw. als die sie sich verstehen — als
Menschen eines bestimmten Geschlechts, einer bestimmten Herkunft und auch ei-
ner bestimmten Religion — mit Verweis auf Butler und in Anklang an das berithm-
te Zitat von Simone de Beauvoir kann Franca Spies folglich formulieren: »Man ist
nicht als Katholikin geboren, man wird es«*. Diskurse sind Denk- und Sprech-

67  Dass Macht insbesondere im Blick auf sexuellen und spirituellen Missbrauch in der Kirche
und die sog. »Frauenfrage« nicht eindimensional gedacht werden und wie die Intersektio-
nalitdtsanalyse als Methode auch in der Theologie hilfreich sein kann, macht Gunda Werner
deutlich —»Macht wird mehrdimensional erlebt und ausgeiibt«. Werner, Gunda: »Doing in-
tersectionality — Perspektiven fiir Systematische Theologie aus der intersektionalen Analyse
von Macht, in: Johanna Rahner/Thomas Soding (Hg.): Kirche und Welt — ein notwendiger
Dialog. Stimmen katholischer Theologie (QD 300), Freiburgi.Br.: 2019, S. 284-296, hier S. 285.

68  Butler, Judith: »Fiir ein sorgfaltiges Lesen, in: Seyla Benhabib et al. (Hg.): Der Streit um Dif-
ferenz. Feminismus und Postmoderne in der Gegenwart, Frankfurt a.M.: 1993, S. 122-132, hier
S.129. Hervorheb. ebd.

69 Spies, Franca: Revolution oder Subversion? Frauen® in der Kirche: https://y-nachten.de/
2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche vom 25.03.2019. Weiter schreibt
sie:»In dieser Passivitat stehen Frauen* ((ibrigens ebenso wie miannliche Laien [..] aber auch
Priester) in der Kirche zunédchst unvermeidlich: Ehe sie irgendeinen Akt des Katholischseins
bewusst vollziehen kénnen, hat die Macht der Institution ihnen schon erklart, was sie sind
und sein sollen«.

14.02.2026, 19:11:11.


https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche
https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche
https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche
https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche
https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche
https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche
https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche
https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche
https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche
https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche
https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche
https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche
https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche

AnstdBe aus der Lektiire Judith Butlers fir die pastoral-theologische Rede

systeme, die die Weltwahrnehmung dadurch konstituieren, indem sie das prigen,
was und wie die Welt wahrgenommen wird. Butler geht davon aus, dass die Din-
ge ihre Bedeutung aus der Praxis erhalten. Begriffe »funktionieren« nur innerhalb
bestimmter Diskurse, was es im katholischen Bereich durch die Adressierung be-
stimmter Menschen besonders zu bedenken gilt — es wird eben nicht nur etwas
bezeichnet, sondern etwas erzeugt, wenn man immer wieder als jemand tituliert
wird,” egal ob als »Armer« oder »Arme, als Frau oder Mann, als Priester oder
Laie, als Seelsorgerin oder Hirte. Diskurse stellen die Frage nach der Macht und
umgekehrt. Was aber auch bedeutet, dass es in der Kirche nicht darum gehen
kann, ob Macht »umverteilt« werden miisste oder ob Macht etwas sei, von dem
man etwas »abgeben« kénnte,” vielmehr muss gefragt werden, »wie Macht orga-
nisiert sein und welchen Diskurs sie transportieren soll«’>. Hier liegt ein Ausweg
fiir eine jenseits der konventionellen Machtverstindnisse liegende Neuorganisati-
on von Wirkmichtigkeit in der Kirche. Bisher bestimmt hier die asymmetrische
Strukturierung z.B. der Position von Klerikern nicht nur die politische, kulturelle
und religiose Architektur in allen sozialen Kontexten, sondern ebenso die Begriin-
dungsstringe der theologischen Diskurse bzw. lehramtlichen Schreiben,” und es

70  Butler macht deutlich, dass eine performative AuRerung der Wiederholung und Zitation be-
dirfe, um wirkmachtig zu werden bzw. zu bleiben. Vgl. ]. Butler: 1995, S. 32ff.

71 Vgl. die AuRerungen im Herbst 2019, dass Bischéfe und Priester im Kontext der Missbrauchs-
debatte »Macht abgeben« wollten: www.kirche-und-leben.de/artikel/genn-bischoefe-und-
priester-werden-macht-abgeben/. Diese AuRerung ist an sich bereits entlarvend, denn sie
kommuniziert eine Asymmetrie: es wird zwar eine Teilhabe an Macht zugeteilt, jedoch nicht
die Bereitschaft signalisiert, auf jene Macht zu verzichten, die die Kleriker iberhaupt er-
machtigt, Macht»abgeben«zu kénnen. Klerikern wird also die Position zugewiesen, liber die
Zuteilung von Macht entscheiden zu kdnnen: Sie gehdren der Machtposition an und sie iitben
sie auch aus. Das bedeutet, dass es fiir Frauen (oder mannliche Laien) auch weiterhin nicht
moglich ist, machtvolle Positionen aus eigener Kraft erreichen zu kénnen und sich ihren An-
teil an Macht- und Fithrungspositionen selbst zu garantieren. Alleine in der Sprachregelung
»Macht abgeben« wird der herrschaftsformige Anspruch mitausgedriickt, dass die »Macht-
habenden«auch weiterhin die »Machtzuteilung« bzw. »Machtabgabe« kontrollieren wollen
—und damit eigentlich nicht willens sind, wirklich Macht »abzugeben«, sondern hochstens
bestimmte Zustindigkeiten innerhalb eines von ihnen definierten Rahmens.

72 L. Distelhorst: 2009, S. 37.

73 Dies kann beispielhaft verdeutlicht werden anhand der vermeintlich positiven Einstellun-
gen zu Frauen in kirchlichen Dokumenten. Es herrschen tberwiegend differenztheoreti-
sche Uberlegungen vor: Frauen werden essentialistisch, d.h. als wesensgemaf anders und
damit gleichzeitig rollenkonform und asymmetrisch dargestellt. Papst Franziskus schreibt:
»Die Kirche erkennt den unentbehrlichen Beitrag an, den die Frau in der Gesellschaft leis-
tet, mit einem Feingefiihl, einer Intuition und gewissen charakteristischen Fahigkeiten, die
gewohnlich typischer fiir die Frauen sind als fir die Manner. Zum Beispiel die besondere
weibliche Aufmerksamkeit gegeniiber den anderen, die sich speziell, wenn auch nicht aus-
schlielich, in der Mutterschaft ausdriickt« (Evangelii gaudium 103). Dies ist nur eines von
vielen denkbaren Beispielen fiir die anhaltende diskursiv-performative Legitimierung der

14.02.2026, 19:11:11.

59


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60

Ute Leimgruber

ist derzeit bei den Kirchenverantwortlichen - trotz aller Bemithungen um Verin-
derungen auf struktureller Ebene — kaum echter Wille erkennbar, an dieser tiefer
liegenden Asymmetrie nachhaltig etwas zu verandern. Es ist freilich eine notwen-
dige Aufgabe, die Spirale der wechselseitigen Zuweisungen im Kraftfeld der Macht
zu durchbrechen: »Die Handlungsfihigkeit des Subjekts erscheint als Wirkung sei-
ner Unterordnung. Jeder Versuch des Widerstands gegen diese Unterordnung setzt
diese notwendig voraus und ruft sie erneut hervor«™.

Jeder Erlaubnisdiskurs — z.B. ob Frauen in der Kirche unter dem Motto »Maria
2.0« demonstrieren »diirfen« — findet innerhalb von Uber- und Unterordnungs-
strukturen statt und produziert sie erneut. Eine »potentiell ermichtigende Um-
kehrung« witrde sich laut Butler erst dann ereignen, wenn sich »der Status der Be-
dingung der Handlungsfihigkeit verschiebt zur seigenen< Handlungsfihigkeit des
Subjekts«”™. Anders gesagt: Es ginge in den gegenwirtigen kirchlichen Reformbe-
mithungen nicht nur darum, Riume zu schaffen, in denen tiber Beteiligungsfragen
und die Umsetzung in konkrete Aktionen diskutiert wird, sondern Riume zu schaf-
fen, »in denen iiberhaupt diskutiert werden kénnte, wer mitdiskutiert und wie die
Bedingungen dafiir sind, an der Diskussion als wer genau teilzunehmen«’®. Hier
wire tatsiachlich auch in der Kirche dringender Diskussionsbedarf, nicht nur auf-
grund der offenkundigen strukturellen Schieflagen, sondern auch innerhalb eines
theologischen Denkrahmens. Denn die Frage, wie in der kirchlichen Praxis Hand-
lungsfihigkeiten von Subjekten beschrieben und eréffnet werden, hat auch mit der
jesuanischen Botschaft vom anbrechenden Reich Gottes zu tun. Die Machtfragen
und machtférmigen Diskurse sind in der Kirche nicht jenseits der Reich-Gottes-
Botschaft zu verhandeln, und dies gilt auf allen Ebenen. Beides ist miteinander
verschriankt — es wire nicht korrekt, zwischen der absoluten Wahrheit der unver-
anderlichen Glaubensaussagen auf der einen Seite (die von Machtdiskursen nicht
tangiert wiirden), und der korrigierfihigen — und korrigierbediirftigen — sozialen
Ordnung auf der anderen Seite (wo man Macht »abgeben« oder »umverteilen« kon-
ne) zu postulieren. Auch »Strukturfragen reflektieren Glaubensinhalte — oder sie

asymmetrischen Strukturierung von »Mannlich-Universalem und Weiblich-Besonderemc,
vgl. Hark, Sabine/Villa, Paula-lrene: »Eine Frage an und fiir unsere Zeit«. Verstérende Gender-
Studies und symptomatische Missverstandnisses, in: Hark Sabine/Paula-Irene Villa (Hg.):
Anti-Genderismus. Sexualitidt und Geschlecht als Schauplatze aktueller politischer Ausein-
andersetzungen, Bielefeld: 2015, S. 15-40, hier S. 29.

74 ). Butler: 2001, S.16.

75  Ebd., S.17.

76  P-l. Villa: 2012, S.128. Dies wiirde also tber eine Habermassche Diskursethik insofern hin-
ausgehen als es darin miinden konnte, iiber das eigene Handeln inklusive der Konventionen
und Ausschliisse reflexiv Rechenschaft abgeben zu kénnen und so zu einer ethischen Ver-
antwortungsposition in Anerkennung der Machtférmigkeiten zu kommen.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AnstdBe aus der Lektiire Judith Butlers fir die pastoral-theologische Rede

sind nicht evangeliumsgemif3«”, so Christian Bauer. Weil aber die dufere, sozia-
le Gestalt ein Zeugnis fiir (oder gegen) das Evangelium ist, wiirde man die Pointe
der Reich-Gottes-Botschaft verfehlen, wenn man nicht Evangelium und kirchliche
Strukturformen in diesem Sinne miteinander ins Gesprich bringen wiirde. Der
Wahrheitsanspruch der Glaubensaussagen ist in der konkreten Praxis einzul6sen,
es ist eine praktische Wahrheit von Ereignissen” und weniger eine ideal-objek-
tive, der konkreten Existenz enthobene Wahrheit. Die Subjektkonzeptionen und
deren Bedingungen, die den Diskursen zugrunde liegen, haben schlieflich immer
auch eine strukturelle Dimension. Denn wo Subjektpositionen behauptet werden,
kann es zu Exklusionsprozessen und unweigerlich zu Machtmissbrauch kommen;
erneut Judith Butler: »Will man sich dem Machtmissbrauch entgegenstellen (was
nicht das gleiche ist, wie sich der Macht selbst entgegenzustellen), dann scheint
es zumindest klug, dariiber nachzudenken, worin unsere Anfilligkeit fiir diesen
Missbrauch begriindet liegt«”.

Es bedarf also eines differenzierten und reflektierten Blicks auf bestehende
Asymmetrien und Machtstrukturen in den theologischen Diskursen ebenso wie
in den kirchlichen Praxisfeldern oder Organisationsstrukturen. Fir die Pastoral-
theologie heiflt die Frage nach Diskursen und Machtbereichen: Welche »Sag- und
Sichtbarkeiten« werden organisiert, und wie ist man »selbst daran beteiligt, diese
Sag- und Sichtbarkeiten zu organisieren«*°? Es wire wiinschenswert, wiirde auch
die Theologie »Rechenschaft dariiber [ablegen], wie Welt und Sozialitit imaginiert,
geformt und aufrechterhalten werden«®. Dazu gehort unweigerlich die Frage nach
den Referenzpunkten der Pastoraltheologie, an welchen Stimmen, Erfahrungen
und Werten, an welchen Interessen sie sich orientiert, welchen Auseinanderset-
zungen man Rechnung trigt, wessen und welches Handeln man ermoglicht bzw.
wessen und welches Handeln verunméglicht wird.®* Es geht darum, iiber die eben
nur scheinbare Unausweichlichkeit von sozialen Gegebenheiten und von Normen,
welche die Wirklichkeit beherrschen, kritisch zu reflektieren. Der Gewinn eines
solchen Nachdenkens konnte eine echte Verinderung der Machtverhiltnisse in der
Kirche bewirken, zugunsten einer erfahrbaren Reich-Gottes-Realisierung auch bei

77  Bauer, Christian: Synodaler Weg — einige theologische Anmerkungen: www.feinschwarz.
net/synodaler-weg-eine-erwiderung-nicht-nur-auf-seine-bischoeflichen-kritiker/ vom
21.09.2019.

78  Vgl.Schiifkler, Michael:»Praktische Wende der Politischen Theologie? Von derschopferischen
Kraft des Evangeliums im Risiko der Ereignisse, in: Henning Klingen et al. (Hg.): Extra eccle-
siam... Zur Institution und Kritik von Kirche, Berlin: 2013, S. 286-307.

79 ). Butler: 2001, S. 24.

80 S.Hark:2015,S.293.

81 Ebd., S. 293. Sabine Hark fordert dies fiir den Feminismus.

82  Z.B.die Frage nach der Sichtbarkeit von Frauen in wissenschaftlichen Texten. Vgl. Suchhardt-
Kroll, Verena: Wen zitiere ich (nicht)? Macht in der theologischen Wissensproduktion:
www.feinschwarz.net/wen-zitiere-ich-nicht/ vom 13.11.2019.

14.02.2026, 19:11:11.

61


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62

Ute Leimgruber

den bisher Marginalisierten, Unterdriickten oder Diskriminierten. Voraussetzung
daftir wire allerdings, die Unterbrechung von unterdriickenden Machtanwendun-
gen in Seelsorge und Liturgie, Diakonie und Theologie, und nicht zuletzt auch in
den kirchlichen Organisationsstrukturen itberhaupt als denkbar und méglich an-

zusehen.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Judith Butler und das Recht

Judith Hahn

In der Kirchenrechtswissenschaft — Kanonistik — hinterlief Judith Butlers
Werk bisher nur wenige unmittelbare Spuren. Von einer kanonistischen Butler-
Rezeption kann man nicht sprechen. Aber es lassen sich Verbindungslinien
zwischen ihrer Theorie und manchen Uberlegungen ziehen, die Kanonistin-
nen und Kanonisten anstellen. Der Rechtswissenschaft im Allgemeinen und
der Kanonistik im Speziellen gibt Butler in dreifacher Weise zu denken. Ihre
subjektphilosophischen Ausfithrungen zur Konstituierung des Subjekts treffen
sich erstens mit aktuellen Uberlegungen zur Entstehung von Rechissubjekiivitit.
In der gegenwirtigen Rechtsphilosophie wird dariiber gestritten, ob das Recht
Rechtsubjektivitit vorfindet oder nicht vielmehr erfindet — und ebenso dariiber,
ob dieser rechtliche Beitrag zur neuzeitlichen Subjektkonstituierung positiv zu
bewerten sei; in der deutschsprachigen Debattenlandschaft befeuerten jiingst die
rechtskritischen Beitrige von Christoph Menke' und Daniel Loick* die Auseinan-
dersetzung. Die Erkenntnis, dass das Recht als Diskurs nicht nur seine eigenen
Rechtssubjekte erzeugt, sondern ihnen innerhalb der Rechtsordnung Identititen
zuschreibt, miissen Rechtswissenschaftlerinnen und Kanonisten zweitens zum
Anlass nehmen, um rechtlich prisentierte und zementierte Identititskonstrukte
wie Geschlechtsidentititen zu hinterfragen. Die feministische Rechtswissen-
schaft, die unter anderem die Herstellung von Geschlechterrollen im Recht einer
Kritik unterzieht, lernte viel von Butlers Grundlagenarbeit iiber die sprachliche
Zuschreibung geschlechtlicher Identitit; die Lernprozesse der Kanonistik sind
diesbeziiglich noch zogerlich. Butlers Vorwurf, dass das Recht beim Versuch,
Diskriminierung zu bekidmpfen, selbst diskriminiere, wirft drittens als Funda-
mentalkritik am Recht als Herrschaftsinstrument die prinzipielle Frage auf, wie
tauglich Recht als Steuerungsmedium einer freien modernen Gesellschaft ist. Das
Debattenfeld, das sich hierdurch eréffnet, bietet reichlich Diskussionsstoff fiir
die Rechtsphilosophie und -theorie, auch die des Kirchenrechts. Der vorliegende
Beitrag zeigt in diesem Sinne auf, inwieweit sich Beziige zwischen Butlers Theorie

1 Menke, Christoph: Kritik der Rechte, Berlin: 2015.
2 Loick, Daniel: Juridismus. Konturen einer kritischen Theorie des Rechts (= Suhrkamp Ta-
schenbuch Wissenschaft, Bd. 2212), Berlin: 2017.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

Judith Hahn

und kanonistischen Uberlegungen herstellen lassen und wie die Kanonistik von
einer Auseinandersetzung mit Butlers Ansatz profitieren kdnnte, wenn sie sich
von diesen Uberlegungen inspirieren und irritieren liee.

1. Sprachliche Erzeugung der Rechtssubjekte

Von John Austin und anderen Sprachakttheoretikerinnen und -theoretikern nimmt
Butler den Gedanken auf, dass Aussagen den Charakter von Sprechakten haben
kénnen. Sie bezieht sich auf die »Kraft der geschriebenen oder reproduzierten
Sprache, gesellschaftliche Effekte hervorzubringen und vor allem Subjekte zu kon-
stituieren«’. Dem Recht, dem Kirchenrecht eingeschlossen, eréffnet dieser Gedan-
ke einer sprachbewirkten Erzeugung sozialer Wirklichkeiten einen Zugang zum
Verstindnis rechtlicher Auflerungen als illokutionire oder perlokutionire Sprech-
akte. So wie Sprechakte die von ihnen besagte Wirklichkeit schaffen, ist rechtliches
Sprechen rechtswirklichkeitskonstitutiv. Die Performativitit von Sprache wird da-
her hiufig angefithrt, um die Entstehung rechtlicher Normativitit durch Rechts-
sprache zu erkliren.

Fir das Kirchenrecht grift der Kanonist Klaus Mérsdorf bereits 1965 auf die-
se Idee zuriick, wenn auch - merkwiirdigerweise — ohne dabei Austin und sein
wenige Jahre zuvor erschienenes Buch »How to do Things with Words«* zu erwih-
nen. Anstelle der Sprechakttheorie bezieht sich Morsdorf auf die Symboltheorie,
die ihm die enge Verwandtschaft von Recht und Sakrament zu verstehen hilft. Zwi-
schen rechtlichen und sakramentalen Handlungen bestehe eine augenfillige Nihe,
argumentiert Mérsdorf: »Als sichtbares und wirksames Sinnbild einer unsichtba-
ren Heilswirklichkeit ist das Sakrament mit dem Rechtssymbol verwandt. Es liegt
mit diesem in einer Tiefenschicht, die der sakramentalen Wurzel des Rechtes zu-
gewandt ist«’. Sowohl rechtliche als auch sakramentale Handlungen arbeiteten mit
Symbolen, also mit zeichenhaften Verweisungen auf eine unsichtbare Realitit, die
wirkmichtig sei. Nicht nur das Sakrament deute auf eine unsichtbare Realitit,
in der Gott die Gnade gebe, sondern auch das Recht: »Das Rechtssymbol weist in
gemeinschaftsbezogener Weise auf eine unsichtbare Wirklichkeit hin«®. Die mit
dieser rechtlich-symbolischen Leistung verbundene Wirkmichtigkeit kénne viel-
gestaltig sein: Das Recht »ist entweder ein Gegenstand, der iiber seine sinnliche

3 Butler, Judith: Haf spricht. Zur Politik des Performativen, aus dem Englischen von Kathrina
Menke und Markus Krist (= Edition Suhrkamp, Bd. 2414), Berlin: 1998, S. 57.

4 Austin, John L.: How to do Things with Words. The William James Lectures delivered at Har-
vard University in 1955, Cambridge/MA: 1962.

5 Mérsdorf, Klaus: »Wort und Sakrament als Bauelemente der Kirchenverfassungs, in: Archiv
fur katholisches Kirchenrecht 134 (1965), S. 72-79, hier S. 77.

6 Ebd., S.77-78.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Judith Butler und das Recht

Erscheinung hinaus etwas aussagt, oder eine Handlung, die im sinnbildlichen Ge-
schehen etwas Unsichtbares bewirkt«’. Dieses Bewirken geschehe aufgrund der
performativen Wirkung von Rechtssymbolen - eine Vorstellung, die dem perfor-
mativen Effekt der (Rechts)Sprache in der Sprechakttheorie sehr nah kommt.

Auch bei Butler spielt das Recht eine Rolle, um die mit Sprechhandlungen ver-
bundene Wirkweise zu erkliren. Wiederholt nimmt sie auf die Sprache der Gerich-
te Bezug, deren »Spruch« sowohl illokutionire als auch perlokutionire Wirkung fiir
die Betroffenen haben konne.® Daneben bezieht sie sich auf das Religiose, um die
von hoheitlich-rechtlichen Sprechhandlungen ausgehende Wirkung zu erkliren.
Diese »magischen Effekte« der Wirklichkeitserzeugung durch souverin-hoheitli-
che Sprache vergleicht sie mit »dem Vorbild der géttlichen Macht der Benennung
[..], nach dem die Auflerung zugleich den geduflerten Effekt erschafft<.

Uberdies kann man bei ihr Uberlegungen dazu entdecken, was zu erwarten
steht, wenn Worte nicht treffen und Sprechakte nicht verfangen, weil die bzw. der
AuBlernde keine Verbindlichkeit zu erzeugen vermag.' So verweist Butler darauf,
dass Sprechakte ihre Wirkung verfehlen kénnen, wenn die Horerinnen und Hérer
dem Akt keine performative Wirkung zugestehen. Sie notiert: »Ein Sprecher, der
einen Krieg erklirt oder eine Ehe schliefdt und damit das ins Leben ruft, was er
erklirt, wird die >soziale Magie« der performativen Auflerung in dem Maf beleben
konnen, in dem das Subjekt bereits dazu autorisiert [..] ist, solch bindende Sprech-
akte auszufithren«”. Dieses Scheitern sei nicht frei von Komik, bemerkt Butler:
»Tatsichlich erscheinen viele Sprechakte unter dieser Perspektive betrachtet eher
komisch«'. Das Moment, in dem Magie in Komik umschligt, ist ein Hinweis auf
ein rechtliches Wirkungsproblem, das rechtssoziologisch zu denken gibt. Die Ka-
nonistik sollte ihm einige Aufmerksamkeit entgegenbringen.

Gelingt es rechtlichem Sprechen, die intendierte Wirkung zu erzielen, entsteht
Rechtswirklichkeit. Diese Macht des Rechts versteht Butler, wie angedeutet, als
eine Benennungsmacht, wie sie in Pierre Bourdieus Rechtssoziologie erscheint.”
Recht setzt auf symbolische Gewalt oder Sprachgewalt, um durch »Praktiken der
Benennung, Klassifizierung, Institutionalisierung, Kodifizierung, Einsetzung,
Delegation und Konsekration«** Realitit zu schaffen. Von besonderem Interesse

7 Ebd., S.78.

8 Vgl. u.a.]. Butler: 1998, S. 58, 77, 80, 129.

9 Ebd,, S.57.

10 Vgl.ebd,S.33.

11 Ebd., S.244.

12 Ebd., S.33.

13 Vgl. u.a. Bourdieu, Pierre: »La force du droit. Eléments pour une sociologie du champ juri-
dique, in: Actes de la recherche en sciences sociales 64 (1986), S. 3-19.

14 Witte, Daniel/Striebel, Christian: »Recht und Macht bei Bourdieu und Foucault, oder: Wie
selbst aufgeklarte Machtanalysen des Rechts dessen Kulturalitit ausblendenc, in: Sociologia
Internationalis 53 (2015), S.161-198, hier S.171.

14.02.2026, 19:11:11.

65


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

Judith Hahn

sind gleichwohl nicht Butlers Beispiele fir Akte wirklichkeitskonstitutiven recht-
lichen Sprechens, die rechtsgegenstindliche Folgen haben, sondern vor allem
die Handlungen mit subjektiv-personalen Effekten. Diesen Vorgang schopferischer
Magie riickt Butler in ein theologisches Licht: »Wenn Gott >Petrus< benennt,
begriindet diese Anrede Gott als Ursprung von Petrus«”. Hierdurch weist Butler
die Sprache nicht nur als realitits-, sondern zugleich als subjektivkonstitutiv
aus. Das Subjekt ist performativer Ertrag von Sprechakten, steht hierbei jedoch
nicht fiir sich, sondern ist aufgrund der diskursiven Struktur seiner Entstehung
zugleich sozial verstrickt, wie Butler bemerkt: »So gesehen leistet die Anrufung
als performative AufRerung die diskursive Konstitution des Subjekts, die unlésbar
an seine gesellschaftliche Konstitution gebunden ist«*.

Sprache erzeugt Subjekte, Rechtssprache erzeugt Rechtssubjekte. Wihrend das
Recht in seiner Bezugnahme auf die Rechtssubjekte den Eindruck erwecke, es be-
ziehe sich auf eine ihm vorgingige Subjektivitit, sei es vielmehr das rechtliche
Sprechen selbst, dass Rechtsubjekte als solche konstituiere. Butler bemerkt: »Un-
weigerlich >produziert« die Rechtsgewalt, was sie (nur) zu reprisentieren vorgibt«7.
Dies geschehe weitgehend unbemerkt, insoweit das Recht aus Griinden der Selbst-
rechtfertigung seine Subjektkonstitutivitit zu verbergen suche: »Das Gesetz pro-
duziert und verschleiert (dann) die Vorstellung von einem »Subjekt vor dem Gesetz<,
um diese Diskursformation als naturalisierte Grundvoraussetzung, die die eigene
regulierende Hegemonie des Gesetzes rechtfertigt, zu beschworen«®.

In ihnlicher Weise nehmen auch rechtsphilosophische Gegenwartsstimmen
die Entstehung rechtlicher Subjektivitit wahr. Bei ihnen erscheint das Recht -
wie man jiingst bei Christoph Menke und Daniel Loick nachlesen konnte — nicht
als passives Medium, dessen sich Individuen zur Durchsetzung ihrer Anspriiche
bedienen, sondern als konstruktive Macht, die nicht nur die rechtlichen Ansprii-
che, sondern auch die Rechtssubjektive, die diese geltend machen, iiberhaupt erst
erzeuge. Menke, der seine Uberlegungen zur Entstehung von Rechtsubjektivitit
ausgehend von der westlich-modernen Etablierung subjektiver Rechte her entfal-
tet, hilt kritisch fest, dass die »Erfindung« subjektiver Rechte das Rechtssubjekt als
Trager dieser Rechte erst geschaffen habe: »Subjektive Rechte sind nicht deshalb
subjektiv, weil ein Subjekt sie hat, sondern, genau umgekehrt, weil sie ein Subjekt
hervorbringen. [...] Subjektive Rechte sind subjektiv, weil sie subjektivieren«®.

Ihm stimmt Daniel Loick zu, der hierin nicht allein eine problematische Ver-
rechtlichung der Einzelnen, sondern auch des Sozialen entdeckt. Ihre Selbstwahr-

15 J.Butler:1998, S. 56.

16  Ebd.,S.240.

17 Butler,Judith: Das Unbehagen der Geschlechter. Aus dem Englischen von Kathrina Menke (=
Edition Suhrkamp, Bd. 1722), Frankfurt a.M.: 1991, S.17.

18 ). Butler:1991, S.17.

19  C. Menke: 2015, S.178-179.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Judith Butler und das Recht

nehmung als Rechtssubjekte hindere moderne Menschen an einer Erfahrung der
Welt jenseits des Rechts. Wie Michael Kohlhaas sei der moderne Mensch »ent-
setzlich rechtschaffen«*®, unfihig sich selbst und andere jenseits rechtlicher An-
spruchsstrukturen zu begreifen: »Insofern Menschen Rechtspersonen sind, behan-
deln sie auch andere nur als solche. Sie schulden einander nicht mehr als das, was
ihnen rechtlich zusteht, und sie interessieren sich fiireinander auch nicht in ande-
ren Hinsichten«.

Hierin liege der Grund einer »verrechtlichten Gesellschaft«, die bei Menke und
Loick als Pathologie gesellschaftlichen Miteinanders erscheint. Das real existie-
rende moderne Recht — Menke nennt es das »biirgerliche Recht« — sei »die falsche
Verwirklichung des modernen, selbstreflexiven Rechts — und zugleich die einzige,
die es bislang gibt«**. Loick pflichtet ihm bei. Er versteht die fortschreitende Ver-
rechtlichung des Sozialen (»Juridismus«) als »Beschidigungen, die das Recht dem
Gewebe sozialer Praktiken einer Gesellschaft zufiigt«*?. Denn indem sich das Recht
menschliche Sozialbeziehungen unterwerfe, unterminiere es echte Sozialitit und
verunmogliche gutes und gelingendes Miteinander. Anders als Menke sucht Loick
die Rettung jedoch nicht in einem anderen Recht, sondern jenseits des Rechts. Ein
Heilmittel gegen den Juridismus bestehe allein in der »Einiibung postjuridischer
Existenzweisen«*, also in der Ausbildung von Individualitit und Sozialitit, »die
sich der Programmierung durch das Recht zu widersetzen versuchen«*.

Auch Butler nimmt die rechtliche Dimension der Subjekterzeugung kritisch
auf, wenn auch etwas anders akzentuiert als bei Menke und Loick. Sie sieht den
problematischen Kern der rechtlichen Subjekterzeugung vor allem in der Auswei-
sung eines »schuldigen« Subjekts, dem man soziale Missstinde individualisierend
anlasten konne. Hierauf verweist sie unter anderem im Kontext des gerichtlichen
Umgangs mit Hassrede. Das Gericht identifiziere mit der »Titerin« oder dem »Ti-
ter« die fiir rechtsverletzende AuRerungen subjektiv Verantwortlichen, denen man
»Schuld« zuschreiben kénne. Das Subjekt erscheine so als singulire Ursache des
Problems. Dies sei gleichwohl eine Simplifizierung des Phinomens Hassrede, die
die kollektive Dimension der Taten verschleiere. Denn Hassrede funktioniere iiber-
haupt nur im »Chor«**, wie Butler betont. Sie treffe nur dann und beziehe ihre
verletzende Kraft daraus, dass sie Zitat eingespielter Abwertungen sei, wie Butler
anhand rassistischer Aulerungen plausibilisiert. Diese Dimension werde in der
gerichtlichen Behandlung der Taten verdeckt. Subjektivierung diene dergestalt der

20 D. Loick: 2017, S.12.
21 Ebd., S.123.

22 C. Menke: 2015, S.175.
23 D. Loick: 2017, S. 27.
24 Ebd, S 21-22.

25 Ebd,S. 22.

26 J.Butler:1998, S.128.

14.02.2026, 19:11:11.

67


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

Judith Hahn

individuellen Verortung von Schuld und der Exkulpierung der Gesellschaft, die sich
die Tat nicht zurechnen miisse. »Strukturen der Siinde«, um einen theologischen
Begrift zu bemithen, werden vom Recht nicht aufgedeckt und bleiben in der Logik
des Rechts unhinterfragt.

Was fiir die Hassrede im Speziellen gilt, lisst sich als generelles Monitum ge-
geniiber der Logik staatlichen Sanktionierens verstehen. Die staatliche Antwort
auf Verbrechen oder Vergehen ist strukturell als Reaktion auf die Handlung eines
schuldigen Subjekts konzipiert; es wirkt »eine Konzeption der Rechtsverletzung,
die sich auf ein schuldiges Subjekt bezieht«*’. Diese Subjektivierung freilich un-
terminiert die Komplexitit der Frage nach der Schuld - diese Beobachtung gibt der
Kanonistik und ihrem Sanktionsverstindnis zu denken, aber ebenso der Theologie
insgesamt, die sich den Umgang mit Schuld vielfach dadurch zu einfach macht,
dass sie strukturelle Dimensionen von Schuld ausblendet. In den gegenwirtigen
Debatten um die Bedeutung der Missbrauchstaten zeichnet sich diese Strategie
auf Seiten vieler Vertreter der Kirchenleitung deutlich ab: »Schuld« ist nicht die
Kirche, sondern der einzelne Titer. Die strukturelle Verantwortlichkeit der Insti-
tution wird iiberdeckt, um die Systemfrage zu vermeiden.

2.  Rechtliche Erzeugung von Geschlechtsidentitaten

Der breiten Offentlichkeit bekannt ist Butler vor allem wegen ihrer Arbeiten zur ge-
schlechtlichen Identitit. Gegen eine zweistufig aufeinander aufbauende Konzep-
tion von Geschlechtlichkeit, die Kultur auf Natur aufsetzt, stellt sie ein komplexes,
diskursiv erzeugtes Identititsverstindnis zur Diskussion, das nicht nur die kultu-
relle Geschlechterrolle (gender), sondern auch die ihr iblicherweise als vorgingig
angenommene biologische Natur (sex) als konstruiert begreift. Butler notiert:

»Demnach gehort die Geschlechtsidentitit (gender) nicht zur Kultur wie das
Ceschlecht (sex) zur Natur. Die Geschlechtsidentitit umfafit auch jene dis-
kursiven/kulturellen Mittel, durch die eine >geschlechtliche Natur< oder ein
>natlrliches Geschlecht<als >vordiskursivs, d.h. als der Kultur vorgelagert oder als
politisch neutrale Oberflache, auf der sich die Kultur einschreibt, hergestellt und
etabliert wird«®.

»Natur« sei also keine vorsprachliche Realitit, sondern werde diskursiv von »Kul-
tur« erzeugt. Fiir Butler ist es demnach nicht gender, der sich aus sex ergibt, sondern

27  Ebd., S.125.
28 J.Butler:1991, S. 24.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Judith Butler und das Recht

gender, der sex erzeuge, durch »jene stindig wiederholende Macht des Diskurses,
diejenigen Phinomene hervorzubringen, welche sie reguliert und restringiert«*.

Butlers Ausfithrungen iiber Geschlechtsidentititen in der Spannung von sex
und gender sind gleichermafen fiir das Recht von Bedeutung, sind es doch unter
anderem auch die Rechtsdiskurse, die zur Erzeugung dieser Identititen beitragen.
Dies greift Butler selbst auf, wenn sie dem Feminismus anrit, die performative
Wirkung der rechtlichen Sprache bei der Erzeugung von Geschlechterkategorien
wahrzunehmen: »Die feministische Kritik mufd auch begreifen, wie die Katego-
rie >Frau(en):, das Subjekt des Feminismus, gerade durch jene Machtstrukturen
hervorgebracht und eingeschrinkt wird, mittels derer das Ziel der Emanzipation
erreicht werden soll«*°. Hier klingt zum einen das feministische Dilemma an, dass
der Rickgriff auf das Recht zur Beseitigung von Diskriminierung zugleich die dis-
kriminierende Wirkung des Rechts auf den Plan rufe. Zum anderen hebt Butlers
Hinweis die Subjektkonstitutivitit der Rechtssprache hervor, die in der Benennung
bestimmter Rechtssubjekte diese erzeugt und kategorisiert. Indem das Recht sich
auf Frauen und Minner als Subjekte des Rechts beziehe, beschwére es in andauern-
der Repetition Weiblichkeit und Ménnlichkeit als rechtlich relevante Kategorien.

Butlers Uberlegungen laden dazu ein, diese geschlechterkonstitutive Rolle
des Rechts wahrzunehmen und sie kritisch zu dekonstruieren. Die Kirchen-
rechtswissenschaft grift diesen Faden allerdings bisher nicht auf. Kaum eine
Kanonistin oder ein Kanonist stiitzt Butlers These, dass Geschlechtskategorien wie
»weiblich«/»minnlich« nicht natiirlich vorgefunden, sondern kulturell-sprachlich
erfunden werden. Zu dominant ist die lehramtliche Geschlechterdichotomie, die
dem Recht eine binire Anthropologie mit den Kategorisierungen »Frau« und
»Mann« vorordnet. Beispiele aus dem Kirchenrecht zeigen dieses binire Denken:
Eine Ehe schliefRen konnen gemif? kirchlichem Recht nur eine Frau und ein Mann
(vgl. c. 1055 § 1 CIC/1983). Die Weihe empfangen kann ausschlielich ein Mann
(vgl. c. 1024 CIC/1983). Der Stand der Jungfrauen steht allein Frauen offen (vgl. c.
604 CIC/1983).”

Was aber eine Frau oder ein Mann sei, beantwortet das Kirchenrecht nicht.
Das Lehramt ist diesbeziiglich definitionsfreudiger: Als Frau oder Mann wird man
von Gott geschaffen. Der Kanonist Norbert Liidecke zieht aus der Lektiire der di-
versen lehramtlichen Texte den Schluss, sie alle verbinde, dass sie die Geschlechts-
zugehorigkeit biologisch-genetisch am Geburtsgeschlecht festmachten. Psyche so-

29  Butler, Judith: Kérper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts. Aus dem Ame-
rikanischen von Karin Wérdemann, Berlin: 1995, S. 22.

30 J.Butler:1991, S.17.

31 Vgl. hierzuauch Hahn, Judith: »Recht—und Geschlecht? Die Genderfrage in Kirchenrecht und
Kanonistik, in: Christine Biichner/Nathalie Giele (Hg.): Theologie von Frauen im Horzont des
Genderdiskurses, Mainz: 2020 (im Erscheinen).

14.02.2026, 19:11:11.

69


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70

Judith Hahn

wie Phinotypik wiirden hingegen marginalisiert.>* In diesem Sinne beurteilte die
Glaubenskongregation die Ehefihigkeit von Transsexuellen mit Partnern ihres ei-
genen genetischen Geschlechts abschligig. In einem Schreiben der Kongregation
aus dem Jahr 1991 ist notiert, eine Ehezulassung sei nicht moglich, da eine Ge-
schlechtsumwandlung, die allein den Phinotyp verindere, nicht das Genom be-
treffe.®

Es zeichnet sich ein biologistisches und zugleich statisches Geschlechtsver-
stindnis ab. Die Biologie wird lehramtlich mit Geschlechterrollen gekoppelt. Der
spezifische »Genius der Frau« zum Beispiel, dem die Gesellschaft so viel verdanke,
wie die jiingeren Pipste lehrten, steht fiir ein Geschlechterbild, dass Frau und
Mann biologisch und in ihren Rollen wesenhaft voneinander abgrenzt.> Als Frau
oder als Mann erfiillten Menschen ihre spezifischen Aufgaben in Kirche und Ge-
sellschaft auf ihre je eigene Art. Biologie und Psyche seien untrennbar. Die Glau-
benskongregation hielt fest:

»GemafR der christlichen Anthropologie kann diese absolute Dichotomie nicht
aufgegeben werden: Da die Person tatsachlich nicht in eine korperliche und eine
psychische Einheit unterteilt werden kann, wird die Sexualitit nicht dadurch
bestimmt, dass nur der Aspekt des Korpers eines Subjekts, Mann oder Frau,
beriicksichtigt wird, und auch nicht dadurch, dass man allein die psychische
Dimension, mannlich oder weiblich, bewertet; es handelt sich um eine komplexe
Realitat, zu deren Bestimmung sowohl physische als auch psychische Elemente
beitragen.

32 Vgl. Lildecke, Norbert: »Die rechtliche Ehefdhigkeit und die Ehehindernissex, in: Stephan
Haering/Wilhelm Rees/Heribert Schmitz (Hg.): Handbuch des katholischen Kirchenrechts.
3. Aufl., Regensburg: 2015, S.1282-1314, hier S.1288.

33 Vgl. Kongregation fiir die Glaubenslehre: »Schreiben an den Vorsitzenden der Deutschen Bi-
schofskonferenz«, 28. Mai 1991, Prot. N. 284/83, in: De Processibus Matrimonialibus 2 (1995),
S.315.

34  Vgl.u.a.Johannes Paul Il.: »Brief an die Frauenx, 29. Juni 1995, Nr. 9, www.vatican.va/content/
john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_29061995_women.htm| [05.04.2019];
Vatican News, »Papst wiirdigt Rednerin: »Der weibliche Genius, der sich in der Kirche wider-
spiegelt«, 22. Febr. 2019, www.vaticannews.va/de/papst/news/2019-02/papst-linda-ghisoni-
weiblicher-genius-kirche-missbrauch-vatiab.html [05.04.2019].

35 Vgl auch Trimble Alliaume, Karen: »Disturbingly Catholic. Thinking the Inordinate Body,
in: Ellen T. Armour/Susan M. St. Ville (Hg.): Bodily Citations. Religion and Judith Butler, New
York: 2006, S. 93-119, hier S. 94-95.

36  Ubersetzung JH; Original: »Secondo I'antropologia cristiana, tale dicotomia assoluta non puo esse-
re ammessa: come, infatti, non si puo dividere la persona in elemento corporeo e in elemento psichico,
cosi la sessualita non si determina considerando unicamente 'aspetto del corpo di un soggetto, uomo o
donna, ma nemmeno valutandone esclusivamente la componente psichica, maschile o femminile che
sia; e una realta complessa, alla cui individuazione concorrono sia gli elementi di ordine fisico, sia gli
elementi di ordine psichico«. Kongregation fir die Glaubenslehre: »Erlauterungen zu den ka-

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Judith Butler und das Recht

Diese Verkniipfung ist es, an der Butler Kritik iibt, wenn sie von einer »juristi-
sche[n] Konzeption« der Geschlechtsidentitit spricht, bei der eine »kulturelle Zu-
schreibung [...] an ein vorgegebenes anatomisches Geschlecht«*’ erfolge. Zu wel-
chen Folgen das binire Denken in Bezug auf das Geschlechterbild des Kirchen-
rechts fiihrt, beschreiben wenige Vertreterinnen und Vertreter der gegenwirtigen
Kanonistik deutlicher als Norbert Liidecke und Georg Bier. In ihrem Einfithrungs-
werk zum Kirchenrecht kommentierten sie die lehramtliche Systematisierungsar-
beit an einer naturrechtlichen Geschlechterordnung unter anderem wie folgt: »Die
aktuellen universalkirchlichen fir alle Gliubigen gehorsamsverbindlichen Lehren
zu Gottes Plan mit den Geschlechtern hat die Kongregation fir die Glaubensleh-
re vor einigen Jahren {ibersichtlich zusammengestellt«*®. So manche Leserin bzw.
Leser wird den Hinweis fiir subtile Ironie halten, wer Gottes Plan fiir die Mensch-
heit suche, finde ihn in einem iibersichtlichen Aktenordner im Wandschrank der
Glaubenskongregation.

Dass Geschlechternormen Uber- und Unterordnungsverhiltnisse be- und her-
beischreiben und hierdurch nicht nur das »schwache Geschlecht«, sondern auch
alle diejenigen marginalisieren, deren biologisches oder soziales Geschlecht nicht
der Norm entspricht, zeigt sich in kirchlicher Lehre und in Folge ebenso im Kir-
chenrecht in besonderer Weise am Beispiel von Intersexualitit und Transsexua-
litdt. Aufgrund ihres biologistisch-biniren Denkens fanden kirchliche Lehre und
Kirchenrecht bisher keinen Weg, mit Intersexualitit konstruktiv umzugehen. Auf-
grund des statischen Geschlechtsverstindnisses in biologischer und psychischer
Hinsicht fremdeln sie mit Transsexualitit. Norbert Liidecke erldutert: »Das Lehr-
amt der Kirche hilt an der von ihm verbindlich interpretierten natur- und offen-
barungsrechtlich biniren Geschlechterordnung fest. Darin nicht einpassbare Ge-
schlechtsidentititen und sexuelle Orientierungen vermag es nicht als gleichrangige
Varianten der Schépfung zu sehen, sondern nur als Abweichungen«*.

In Folge fehlen rechtliche Regelungen zum Umgang mit Intersexualitit und
Transsexualitit. In Reaktion auf konkrete Anfragen aus der Weltkirche, wie bei In-
tersexualitit und Transsexualitit entstehende Rechtsfragen zu behandeln seien,
verschriftlichten die rémischen Kongregationen bisher allein Einzelfallanweisungen.
Die Glaubenskongregation beispielsweise ordnete an, dass bei Transsexuellen nach
Geschlechtsumwandlung Namen oder Angaben zum Geschlecht in Kirchenbiichern

nonischen Auswirkungen des Transsexualismus in Bezug auf das geweihte Lebenc, 28. Sept.
2002, Prot. N. 442/54-15710.

37 ). Butler:1991, S. 24.

38  Ludecke, Norbert/Bier, Georg: Das romisch-katholische Kirchenrecht. Eine Einfiihrung. Unter
Mitarbeit von Bernhard Sven Anuth, Stuttgart: 2013, S. 65.

39  N. Liidecke: 2015, S.1289-1290.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72

Judith Hahn

nicht verindert werden diirften.*® In Abstimmung mit der Ordenskongregation
befiirwortete die Glaubenskongregation den Ausschluss einer oder eines Religiosen
aus dem Ordensinstitut nach Geschlechtsumwandlung.” Uberdies hilt sie Trans-
sexuelle beziiglich des Weiheempfangs und der -ausiitbung von Weihevollmacht fiir
irregulir wegen »schwerwiegender vorsitzlicher Selbstverstiimmelung« im Sinne
der cc. 1041 n. 5 und 1044 § 3 CIC/1983. Zur Ehe seien Transsexuelle ebenfalls nicht
zuzulassen.** Aus Spanien bekannt ist der Fall, dass einer transsexuellen Katholi-
kin die Ubernahme einer Taufpatenschaft verweigert wurde, da Transsexualitit fiir
einen Umgang mit der eigenen Sexualitit stehe, der nicht mit dem in c. 874 § 1 n.
3 CIC/1983 normierten Erfordernis einer dem Glauben und dem Taufpatendienst
entsprechenden Lebensfithrung vereinbar sei.*

Diese Einzelfallregelungen taugen nicht zur Verallgemeinerung. Uberdies ha-
ben die meisten Schreiben den Charakter von vertraulichen Dokumenten, sind also
nicht promulgiert. Daher verfiigen sie nicht uber allgemeine rechtliche Verbind-
lichkeit. Entsprechend grofd ist die Unsicherheit. Einige kanonistische Beitrige
bemiihten sich um Klirung,* konnten hierbei freilich nicht mehr leisten, als den
lehramtlich und gesetzgeberischen Unsicherheitsrahmen auszuloten. Georg Bier
notierte 1990 die Beobachtung: »In der kirchenrechtswissenschaftlichen Litera-
tur ist die Beurteilung der Geschlechtszugehérigkeit eines Transsexuellen bislang
nicht geklirt. Die Diskussion konzentriert sich dabei auf die Frage, wie das >wahre<
Geschlecht eines Menschen zu bestimmen ist«*. Seine Bemerkung beschreibt den
gegenwirtigen Forschungsstand auch heute noch zutreffend.

Dies ist nicht iiberraschend. Denn Biers Bemerkung zeigt ja zugleich an, dass
Kirchenrecht und Kirchenrechtswissenschaft in der Frage nicht weiterkommen

40 Vgl Kongregation fiir die Glaubenslehre: »Schreiben an die Vorsitzenden der Bischofskonfe-
renzen, 28. Sept. 2002, Prot. N. 442/54-15710.

41 Vgl. Kongregation fiir die Institute des geweihten Lebens und fir die Gesellschaften apos-
tolischen Lebens: »Schreiben an die Generaloberen von Religionsinstituten, 15. Jan. 2003,
Prot. SpR 520/81.

42 Vgl. Kongregation fiir die Glaubenslehre: »Schreiben an den Vorsitzenden der Deutschen Bi-
schofskonferenz«, 28. Mai 1991, Prot. N. 284/83, in: De Processibus Matrimonialibus 2 (1995),
S. 315.

43 Vgl. Bischof von Cadiz und Ceuta, »Mitteilungx, 1. Sept. 2015, https://web.archive.org/web/
20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-
ceuta [04.04.2019].

44 Vgl. u.a. Bier, Georg: Psychosexuelle Abweichungen und Ehenichtigkeit. Eine kirchenrechtli-
che Untersuchung zur Rechtsprechung der Rota Romana und zur Rechtslage nach dem Codex
luris Canonici von 1983 im Horizont der zeitgendssischen Sexualwissenschaft (= Forschungen
zur Kirchenrechtswissenschaft, Bd. 9), Wiirzburg: 1990; Forster, Peter: Transsexualitdt und
ihre Auswirkungen auf die Ehefahigkeit. Eine kanonistische Untersuchung (= Kanonistische
Reihe, Bd. 24), St. Ottilien: 2013.

45  G.Bier:1990, S. 481.

14.02.2026, 19:11:11.


https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta

Judith Butler und das Recht

konnen, solange die Kirche an der Annahme eines »wahren« und damit eines je-
dem Menschen vorgegebenen und eindeutig determinierbaren Geschlechts fest-
halt. Sich von Judith Butler inspirieren zu lassen, bote einen Ausweg aus dieser
Sackgasse. Ob realistisch zu erwarten steht, dass die Amtskirche sich hierauf ein-
zulassen vermag, ist kaum zu beantworten. Dieser Entwicklung stehen aktuell
nicht nur fehlendes Problembewusstsein, sondern Mangel an kirchlicher Not ent-
gegen, sehen Lehramt und Gesetzgeber doch das Problem nicht auf ihrer Sei-
te, sondern auf der der Betroffenen. Es liegt bei denen, die sich beziiglich ihrer
Geschlechtlichkeit dem genomisch-phinotypischen Zusammenfall und damit ei-
ner eindeutigen binir-biologistischen Einordnung entziehen. Zynisch reformu-
liert: Wer nicht der Norm entspricht und sich damit einer Normierung in kirch-
lichen Kategorien widersetzt, nimmt hierdurch der Kirche nichts. Vielmehr be-
schneidet er oder sie sich selbst in ihrer oder seiner kirchlichen Rechtsstellung.
Dass eine mangelnde Einordnung in die kirchliche Geschlechterordnung diese Fol-
gen hat — Betroffene beispielsweise an der Wahrnehmung ihres Rechts auf freie
Wahl des Lebenstands hindert — erliutert Georg Bier am Beispiel postoperativer
Transsexueller anhand deren rechtlicher Nichterfassbarkeit als Adressatinnen und
Adressaten einschligiger Rechtsnormen: Wer aufgrund eines Auseinanderfallens
von Phinotyp und Genotyp aus kirchlicher Sicht nicht mehr eindeutig Frau oder
Mann sei, sei als »Zwischenstufe zwischen Mann und Frau« zu verstehen. Dieser
Status sei kirchenrechtlich aber nicht normiert. Kirchliche Normen, die Menschen
als »Frauen« oder »Minner« berechtigten, adressierten Transsexuelle daher nicht.
Rechtlich fithre eine »fehlende Eindeutigkeit beziiglich der Geschlechtszugehorig-
keit« daher »dazu [...], dafd dem Transsexuellen weder Rechte noch Pflichten zu-
kommen«*.

Triagt man Butlers Theorie an dieses Problem heran, hat eine mangelnde Pas-
sung mit der Norm binarer Geschlechtlichkeit nicht allein zur Folge, dass Trans-
sexuelle im Kirchenrecht nicht als Subjekte von Rechten und Pflichten erscheinen,
sondern dass sie, wann immer das Recht binire Geschlechterzuschreibungen vor-
nimmt, gar nicht erscheinen, insoweit ihnen das kirchliche Recht eine Versprach-
lichung verweigert. Indem das Kirchenrecht »Mann« und »Frau« in binirer Aus-
schliefilichkeit sprachlich konstituiert, erzeugt es eindeutig minnliche und ein-
deutig weibliche Rechtssubjekte. Personen, die mithilfe dieser Kategorisierungen
nicht zweifelsfrei beschrieben sind, werden vom Recht in den so normierten An-
gelegenheiten nicht »hergestellt«.

46 Ebd,S. 48s5.

14.02.2026, 19:11:11.

13


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74

Judith Hahn

3.  Butlers Rechtskritik als Anfrage an das (Kirchen-)Recht

Eine grundlegende Anfrage, die sich aus Butlers Theorie in Bezug auf das (Kir-
chen-)Recht ergibt, ist die nach der Leistungsfihigkeit von Recht in einer Gesell-
schaft oder Gemeinschaft im Allgemeinen. Dass Butler ein grundlegend kritisches
Verhiltnis zum Recht hat, kann man vor allem in ihrem Buch »Haf? spricht« ent-
decken. Das Buch dreht sich um die staatlichen Versuche, mithilfe von Recht auf
Hassrede zu antworten. Die Ambivalenz der staatlichen Interventionen diskutiert
Butler anhand von Hassrede-Entscheidungen des US-amerikanischen Obersten
Gerichtshofs. Thre Uberlegungen zielen dabei gleichwohl weniger auf die erwart-
bare rechtliche Fragestellung, inwieweit diese Fille zum Schutz des Individuums
gegen Hassrede in angemessener Weise mit kollidierenden Rechtsgiitern wie der
Meinungsfreiheit umgehen, sondern vielmehr auf die Frage, inwieweit die Gerich-
te in ihrer Behandlung der Materie zu Beteiligten von Hassredediskursen werden.
Butlers Kritik am Recht und an der Rechtsprechung ist zuvorderst eine Kri-
tik am Obersten Gerichtshof, dessen konservativem Fliigel es wiederholt gelang,
durch die Rechtsprechung zur Hassrede die Freiheit bestimmter gesellschaftlicher
Minderheiten (wie der Schwarzen, der Homosexuellen) zu beschrinken; Argumen-
te aus Antonin Scalias Urteilsbegriindungen, der Ikone der Konservativen, tau-
chen bei Butler wiederholt als Beispiele fiir diskriminierende Engfithrungen auf.*’
Butler spricht von einem »Mif3brauch der Hate-speech-Prizedenzfille, die gezielt
benutzt werden, um konservative politische Ziele durchzusetzen und eine fort-
schrittliche Politik zu konterkarieren«*®. Sie weist Briiche und Widerspriiche in
der Rechtsprechung aus, die einerseits weifien Rassismus (brennende Kreuze in
den Girten schwarzer Familien) als Meinungsfreiheit deute, andererseits Aussagen
iber Homosexualitit ponalisiere (Butlers Beispiel ist die inzwischen abgeschaft-
te »Don’t ask, don't tell«-Direktive der amerikanischen Streitkrifte) oder schwar-
ze Rap-Musik als gewaltverherrlichend brandmarke. Dieser Befund macht Butler
skeptisch, ob man das Recht als ein zentrales Medium gegen sprachliche Diskri-
minierung verstehen konne oder es nicht vielmehr selbst zur Diskriminierung be-
stimmter Gruppen beitrage.* Sie hilt fest: »Mir geht es nicht nur um den Schutz
der Biirgerrechte gegen staatliche Eingriffe, sondern um die spezifische diskursive
Macht, die an den Staat itbergeht, wenn er mit Rechtsmitteln vorgehen kann«*°.
Die staatliche Gewalt zeichne sich nicht nur dadurch aus, dass sie rechtebeschrin-
kend wirken kénne, sondern vornehmlich dadurch, dass sich der Staat durch seine

47  Vgl.). Butler: 1998, S. 88-93, 155.

48  Ebd., S.102.

49 Vgl besonders pragnant ebd., S. 43-44.
50 Ebd., S.123.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Judith Butler und das Recht

Gerichte als Produzent von Hassrede betitige: »Tatsichlich produziert der Staat ak-
tiv den Bereich der 6ffentlich akzeptablen Sprache, indem er die folgenschwere
Grenze zwischen dem Bereich des Sagbaren und des Unsagbaren zieht und damit
auch die Macht fiir sich behilt, sie zu ziehen und aufrechtzuerhalten<®.

Mit der staatlich-normierten Grenze des Sagbaren und des Unsagbaren wiir-
den freilich nicht nur die Inhalte des Sagbaren determiniert, sondern auch die
Sprechenden. Dies verdeutlicht Butler am Beispiel der gerichtlichen Konstruktion
von Homosexualitit und Homosexuellen:

»Der Staat knebelt nicht nur homosexuelles Sprechen, sondern produziert—durch
seine Entscheidungen — eine 6ffentliche Vorstellung vom sich selbst zensieren-
den Homosexuellen. Ahnlich produziert er ein éffentliches Bild obszéner schwar-
zer Sexualitit, gerade wenn er beansprucht, Obszénitat zuriickzudringen; und er
produziert das brennende Kreuz als ein Symbol eines verstindlichen und durch
die Redefreiheit geschiitzten Sprechens«®>.

Es sei daher augenfillig, »daf} die gerichtliche Verfolgung von hate speech immer
das Risiko in sich birgt, dal die Gerichte Gelegenheit erhalten, selbst Gewalt aus-
zuilben. Und wenn Gerichte entscheiden, welches Sprechen Gewalt ist und welches
nicht, dann ist diese Entscheidung méglicherweise die verbindlichste Form der Ge-
walt<®,

Diese Rechtskritik ist primir eine Anfrage an die inkonsistente Rechtsprechung
des Obersten Gerichtshofs, der mit den Entscheidungen, in denen sich mehrheit-
lich der konservative Fliigel durchsetzen konnte, eine bestimmte politische Agenda
starkt. Dass diese Beobachtungen gleichwohl als eine Grundsatzkritik am Recht ge-
lesen werden kénnen, liegt darin begriindet, dass das Rechtssystem - in diesem
Fall das amerikanische common law** - eine solche Politisierung zulisst und damit
immer die Mdglichkeit bietet, bestimmten Gruppen Gewalt anzutun.

Diese sehr skeptische Sicht gegeniiber der gesellschaftlichen Leistung des
Rechts und der Gerechtigkeitsarbeit der Gerichte, die Butlers Ausfithrungen
pragt, nahm die feministische Rechtswissenschaftlerin und heutige Bundes-
verfassungsrichterin Susanne Baer in einem Beitrag zum Anlass, um Butlers

51 Ebd.

52 Ebd., S.155.

53  Ebd., S.106-107.

54  Dass civil law-Kulturen hier etwas anders aufgestellt sind und daher die Probleme anders

gelagert sind, sieht Judith Butler selbst—die »Nachbemerkung« der deutschen Ausgabe von
»Hafd spricht« geht hierauf ein: vgl. S. 257-261. Dennoch sieht Butler auch bei Recht des civil
law das vergleichbare Problem, dass es politisch motivierte Gewaltanwendung der Gerichte
gegenliber gesellschaftlichen Gruppen zulasse.

14.02.2026, 19:11:11.

75


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76

Judith Hahn

Rechtsverstindnis zu hinterfragen.® Baer kritisiert Butler vornehmlich dafiir,
dass diese die Chance ungenutzt lasse, das Recht als Ermdglichung zu begrei-
fen. Indem Butler sich auf das Recht in seiner Schutzfunktion fokussiere und
mangelnden Schutz als Diskriminierung erfasse, nehme sie das Recht in erster
Linie als Machtdiskurs wahr, der Rechte beschneide und freiheitliche Diskurse
unterdriicke. Baer selbst hingegen deutet das Recht als Diskursraum, der sich fir
feministische Anliegen 6ffnen lasse.

Das Recht konne beides: Diskurse abschneiden und sie erméglichen. Es sei ei-
ne Aufgabe der Rechtspolitik, darauf hinzuarbeiten, dass die Ermdéglichung in den
Vordergrund trete. Dies sei denkbar und realistisch, denn das Recht sei stetig auf
Wandel und Weiterentwicklung angelegt.* Dass dies in der feministischen Rechts-
kritik haufig iibersehen werde, sieht Baer als grundlegendes Defizit feministischer
Zuginge zum Recht. Bei Butler entdeckt sie zwar keine radikalfeministische Ableh-
nung des Rechts, da es Ertrag autoritirerer Setzung sei, wohl aber die Schwiche,
von dieser Position wiederholt Gebrauch zu machen.’” Das sei ein Problem, denn
hieraus resultiere in letzter Konsequenz »der Abschied vom Recht«*®. Einen sol-
chen hilt Baer fiir hochriskant, bedeute er doch den »Abschied von vielen Formen
des Schutzes vor Gewalt und Diskriminierung, die in unseren Gesellschaften iiber
das Gewaltmonopol nur der Staat vermitteln kann«*.

Die Forderung, das Recht hinter sich zu lassen, kénne man bei Butler nicht
finden, riaumt Baer ein. Ihr Ansatz sei aber geprigt von einer ambivalenten Hal-
tung zum Recht. Wihrend Butler das Recht einerseits als diskriminierend kritisie-
re, fithre sie es andernorts als notwendiges Mittel gegen Diskriminierungen ein.®
Das sei typisch fir postmoderne feministische Ansitze, meint Baer. In ihnen finde
sich hiufig eine fundamentale Kritik am Recht, um es dann als unter bestimmten
Bedingungen alternativlos zu akzeptieren. Baer sieht diese Spannung als Resultat
des feministischen Dilemmas, insoweit der Einsatz von Recht gegen Diskriminie-
rung immer notwendig selbst mit Diskriminierung einhergehe.® Wer beispiels-
weise Frauen gezielt fordere (Stichwort »Frauenquote«), erzeuge hierbei die Stig-
matisierung der »Quotenfrau«. Wer Recht gegen sprachliche Diskriminierung in

55  Vgl. Baer, Susanne: »Inexcitable Speech. Zum Verstandnis von >Recht<im postmodernen Fe-
minismus am Beispiel von Judith Butlers>Excitable Speech«, in: Antje Hornscheidt/Gabriele
Jahnert/Annette Schlichter (Hg.): Kritische Differenzen — geteilte Perspektiven. Zum Verhalt-
nis von Feminismus und Postmoderne, Opladen: 1998, S. 229-252.

56  Vgl.ebd., S. 244-245.

57  Vgl.ebd., S.235-236.

58 Ebd.,S.236.

59  Ebd.

60 Vgl.ebd.,S. 237.

61 Vgl.ebd., S. 238.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Judith Butler und das Recht

Stellung bringe, nutze es zugleich, um einer oder einem anderen Verletzungen zu-
zuftigen. Und doch gehe es offenkundig in bestimmten Situationen nicht anders.
Diese Ambivalenz nimmt Baer auf, aber sie verwahrt sich gegen die Sicht, Recht
aufgrund dieser Problemlage ausschliefilich kritisch zu sehen. Wihrend sie zu-
stimmt, dass das Recht das Potential von Diskriminierung und Verletzung ber-
ge, sieht sie es nicht als ausgemacht an, dass diese Seite des Rechts iiberwiege
und unvermeidlich durchschlage. Zwar weise das Recht Eigenarten totalisieren-
der Diskurse auf, insoweit es die Komplexitit der menschlichen Realitit stets nur
verkiirzt widerspiegle — und dies notwendigerweise, um komplexe Lebenssachver-
halte rechtlich handhabbar zu machen. Dem begegne man jedoch nicht dadurch
angemessen, dass man das Recht final dekonstruiere und fiir unbrauchbar erkli-
re. Recht sei eben nie nur repressiv, sondern auch und zuvérderst produktiv und
diene in dieser Hinsicht der Freiheit der Rechtsgenossinnen und -genossen.®*

Als allzu repressiv werde das Recht hiufig von den Autorinnen und Autoren
verstanden, die es sich vom Paradigma des Strafrechts her erschléssen. Diesen
blinden Fleck helfe der Blick auf das Zivilrecht zu iiberwinden, ebenso der auf die
rechtlichen Garantien von Grund- und Menschenrechten.®® Wihrend das Straf-
recht und die Strafverfahren vom Diskursabbruch geprigt seien, erweise sich vor
allem die Struktur zivilen Streitens als diskursiv »und verdringt erst im Ergebnis
und in bestimmten Fillen (durch ein entsprechendes Urteil) bestimmte Sprecher
und Gesprochenes aus dem allgemeinen Diskurs«®*. Um Pauschalisierungen zu
vermeiden, hilt Baer es fiir essentiell, zwischen diesen Perspektiven zu differen-
zieren. Dies geschehe in der feministischen Debatte zu wenig. Baers Plidoyer ist
daher, trotz aller Widerstinde das Recht als unerlisslichen Ordnungsmechanismus
komplexer Gesellschaften zu begreifen.

4,  Fazit: Kirchenrechtstrouble

Bejaht man die Ordnungsleistung des Rechts als essentielles Element der Gestal-
tung von Gesellschaften und komplexen Gemeinschaften, so kommt man auf der
Basis von Butlers Rechtskritik freilich nicht umhin, die Verbesserungsbediirftigkeit
des Rechts auszuloten. Recht bedarfin seiner selektiven Formung von Rechtsubjek-
tivitit, seiner Simplifizierung von Geschlechtsentwiirfen und diskriminierenden
Sprache radikaler Reform. Butlers Kritik daher nicht als ein Standbild, sondern als
Handlungsauftrag zu begreifen, ist Susanne Baer ein Anliegen. Sie sieht den Ertrag
von Butlers Uberlegungen zum Recht mit Blick auf die Rechtswissenschaften und

62 Vgl.ebd,, S. 239.
63 Vgl.ebd,S. 240.
64  Ebd.

14.02.2026, 19:11:11.

71


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

Judith Hahn

den von Butlers rechtsphilosophischen Impulsen ausgehenden Arbeitsauftrag an
die Rechtsgestalterinnen und -gestalter vor allem darin, die Kritik politisch werden
zu lassen. Das sei nicht reibungsfrei denkbar, da »eine philosophische Position sich
nicht problemlos in eine rechtspolitische Haltung iibersetzen laf3t«**, aber dennoch
moglich. Gefragt sei rechtspolitisches Engagement, mit dem Ziel, dem Recht die
Komplexitit zuganglich zu machen, die modernem Leben eigne, mitsamt seiner
»Differenz und Heterogenitit«®®. Die Aufgabe sei, Komplexitit »handhabbar« zu
machen, betont Baer: »Handhabbar« bedeutet nutzbar und berechenbar sowohl
fiir Gerichte als auch fiir Biirgerinnen und Biirger«®.

Dies schlief3e die Notwendigkeit ein, »Rechtstrouble« zu erzeugen. Die Leistung
einer differenz- und heterogenititssensiblen Rechtspolitik sei es, unterkomplexe
rechtliche Antworten durch eine andere Rechtspraxis kritisch zu hinterfragen und
hierdurch »Unbehagen« in den Rechtsraum zu tragen:

»Rechtstrouble wiare das Unbehagen, das durch die subversiv verindernde Wie-
derholung der juristischen Konstruktionsprozesse erzeugt werden kann. Recht-
strouble kdnnen Richterinnen verursachen, die ein abweichendes Urteil in unters-
ter Instanz fillen — die bundesdeutschen Entscheidungen zur EheschliefRung von
Lesben und Schwulen sind herausragende Beispiele. Rechtstrouble 1af3t sich von
Anwaltinnen und Biirgerinnen ausldsen, die schlicht einklagen, was es eigentlich
im traditionellen, regelmaflig dominanten und diskriminierenden Diskurs noch
nicht gibt. Oder Rechtstrouble 143t sich im Rahmen einer Rechtspolitik herstellen,
in der nicht zuletzt Gesetzentwiirfe vorgelegt werden, die dominanten Diskursen
Dissidentes entgegensetzen«®®.

Rechtstrouble, wie sie Baer in rechtspolitischem Weiterdenken des von Butler in
rechtsphilosophischer Absicht vorgetragenen Unbehagens gegeniiber dem Recht
einfordert, ist keine Kategorie, die sich auf staatliches Recht beschrankt. Die to-
talisierende Dimension eines Rechts aufzudecken, das Differenzen einebnet, He-
terogenitit unterminiert und bestimmte Mitglieder der Rechtsgemeinschaft dis-
kriminiert, ist eine Option, von der auch das Kirchenrecht profitieren kann. Von
ihr konnen Kanonistinnen, kirchliche Richterinnen, Rechtsbeistinde und Betrof-
fene Gebrauch machen. Ein diffuses Unbehagen gegeniiber dem Kirchenrecht ist
im Volk Gottes allenthalben spiirbar. Ihm durch kirchliche Rechtstrouble Kontur
zu geben, kann helfen, Reformpotentiale aufzudecken und zur Entwicklung einer
Ordnung beizutragen, in der die freiheitliche Produktivitit des Kirchenrechts ge-
geniiber seiner Repressivitit gewinnt.

65 Ebd.,S. 231.
66 Ebd.,S.236.
67 Ebd.

68 Ebd.,S. 250.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Performanz. Macht. Gottesdienst.
Herausforderungen aus dem Denken Judith Butlers
fir die Liturgiewissenschaft

Stefan Béntert

1. Krise und Aufarbeitung

Viele Krisen erschiittern derzeit die katholische Kirche. Inzwischen wird sogar
davon gesprochen, die Situation erinnere an die Zeit der Reformation.' Weil ge-
schichtliche Vergleiche immer mit Vorsicht zu geniefien sind, sei dahingestellt, ob
diese Einschitzung tatsichlich zutrifft. Allerdings zeigt sie, wie dramatisch die
Umbriiche sind. Seit der Veréffentlichung der Studie tiber die Missbrauchsver-
brechen durch Geistliche und andere Mitarbeiter in Deutschland (2018) haben die
Spannungen nochmals an Schirfe zugenommen.” Was in diesem Zusammenhang
an Grenziiberschreitungen und Systemversagen ans Licht gekommen ist, hat Ent-
tiuschung, Abscheu und Wut ausgeldst. Nicht nur weite Teile der Offentlichkeit
haben der Kirche das Vertrauen entzogen, auch viele katholische Christen wenden
sich ab, welil sie in dieser Kirche keine Heimat mehr finden. Ob der Riss, den das
Vertrauen in die Institutionen und Verantwortlichen bekommen hat, jemals wieder
geschlossen werden kann, bleibt abzuwarten.

Welche Ursachen fiir die Krisen verantwortlich sind, wird in Theologie und Kir-
che breit diskutiert. Erstaunlicherweise ist dabei bisher jedoch die Feier der Litur-
gie weitgehend unbeachtet geblieben.®> Zu Recht hat jiingst Benedikt Kranemann
mehr Aufmerksambkeit verlangt:

1 Vgl. Kirchenhistoriker: Missbrauchsskandal grofiere Krise als Reformation, https://www.
katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-
krise-als-reformation [Stand: 13.05.2019].

2 Vgl. Sexueller Missbrauch an Minderjidhrigen durch katholische Priester, Diakone und
mannliche Ordensangehorige im Bereich der Deutschen Bischofskonferenz, https://www.
dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
[Stand: 13.05.2019].

3 Jingst erschienen ist Odenthal, Andreas: »Liturgie und Liturgiewissenschaft im Kontext der
Missbrauchsdebatte. Zum Gottesdienst der Kirche in der Spannung von traumatischer und
ritueller Erfahrung, in: Liturgisches Jahrbuch 69 (2019), S. 3-19.

14.02.2026, 19:11:11.


https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf

80

Stefan Bontert

»Weder die kirchlich Verantwortlichen, noch die Fachwissenschaft haben bislang
offentlich gefragt, ob in einer Kirche, fiir die der Gottesdienst so zentral und fiir
ihre Identitat tragend ist, die Art und Weise, wie Liturgien begangen werden, kri-
senfordernd sein konnte [..] Dass Liturgie mit diesen Krisen und mit der Selbst-
zerstorung der Kirche zu tun haben kénnte, wird nicht oder kaum reflektiert«*.

Die Liturgie bei der wissenschaftlichen Aufarbeitung miteinzubeziehen ist allein
schon deshalb erforderlich, weil die Feier des Glaubens und das Selbstverstindnis
der Kirche unmittelbar zusammenhingen. Spitestens seit dem Zweiten Vatikani-
schen Konzil wird die Liturgie ausdriicklich zu den tragenden Siulen der Ekklesio-
logie gezihlt, wenn es dort heif3t, die Feier sei Quelle und Gipfel allen kirchlichen
Lebens.” Nimmt man diesen Zusammenhang ernst, ist die Liturgie geradezu ein
Hotspot, in dem und aus dem sich kirchliches Leben realisiert: Das Geflecht von
Zeichen und Texten schafft theologische Leitbilder, inszeniert Differenzen, weist
den Mitwirkenden bestimmte Rollen zu und setzt sie relational zueinander ins Ver-
hiltnis. Was in der Feier geschieht, bleibt nicht auf den Kirchenraum beschrinkt,
sondern hat erhebliche Auswirkungen auf andere Bereiche des kirchlichen Lebens.
Insofern macht es Sinn, davon zu sprechen, bestimmte liturgische Vollziige kénn-
ten sich »krisenfordernd« auswirken. Die Feier ist alles andere als ein Nebenschau-
platz, sondern bleibt stets und unmittelbar in die Umbriiche miteinbezogen. Dies
gilt fur alle ihre Facetten, angefangen bei den theologischen Grundlagen bis hin zu
den normativen Ordnungen.

Mag iiber diesen Zusammenhang rasch Einvernehmen herzustellen sein, stellt
sich allerdings die Frage, anhand welcher theoretischen Modelle die Analysen statt-
finden kénnen bzw. sollen. Methodologisch ist dies sicher nicht allein mit den bis-
herigen Denkfiguren der Liturgietheologie zu leisten. Die Krisen machen es uner-
lasslich, iiberlieferte Interpretationsstrategien auf den Priifstand zu stellen, bisher
nicht wahrgenommene oder gar verdringte Konfliktpunkte miissten sichtbar wer-
den. Wie kann man theologische Basics der Liturgie, allen voran das Prinzip der
titigen Teilnahme, das Zueinander von Priester und Laien, die Rolle des Vorste-
hers oder die Theologie des Paschamysteriums im Licht der Krisen buchstabieren?
Dieser Frage stellen sich die folgenden Uberlegungen und greifen dafiir Konzep-
tionen aus der Philosophie Judith Butlers auf. IThre Konzeptionen als eine Sehhilfe
und ein Werkzeug fiir die liturgiewissenschaftliche Arbeit fruchtbar zu machen, ist
das Ziel. Aus dem Denken der US-amerikanischen Wissenschaftlerin lassen sich -
so meine These — fiir die Analyse Anregungen schépfen, die dabei helfen, bisher

4 Kranemann, Benedikt: »Probleme hinter Weihrauchschwaden. Was die Liturgie mit der Kir-
chenkrise zu tun hat, in: Herder Korrespondenz 73 (2019), S. 13-16, 13. Vgl. zum Thema auch
Ders.: »Das Volk Gottes nicht ausstechen, in: Gottesdienst 52 (2018), S. 245-247.

5 Vgl. SCho.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Performanz. Macht. Gottesdienst.

weitgehend unbearbeitete und/oder iibersehene Merkmale und Konflikte des Got-
tesdienstlebens ins Blickfeld zu riicken.

In der deutschsprachigen katholischen Theologie spielt Judith Butler, von weni-
gen Ausnahmen abgesehen, noch keine Rolle, die man als nennenswert bezeichnen
kénnte.® Auch die Liturgiewissenschaft ist ausgesprochen zuriickhaltend und hat
meines Wissens bisher nicht ausdriicklich auf ihre philosophischen Entwiirfe als
Analysekategorie zuriickgegriffen. Die nur zégerlich verlaufende Rezeption mag
damit zusammenhingen, dass Butlers Denken nicht ohne Brisanz ist. Weil sie mit
wachem Blick die Voraussetzungen von Diskursen offenlegt und deren Machtver-
haltnisse kritisch durchleuchtet, steht sie oftmals quer zu gewohnten Denkmus-
tern. Die Zuriickhaltung ist umso bedauerlicher, als Butlers Werk Themen behan-
delt, die fiur die Liturgiewissenschaft ausgesprochen anschlussfihig sind. Schon
ein oberflichlicher Blick auf einige ihrer immer wiederkehrenden Themen zeigt,
wo sich Berithrungspunkte ergeben kénnen: Leiblichkeit’, Performativitit® und
Versammlung® sind nur wenige Beispiele aus ihren Arbeitsfeldern, die auch lit-
urgiewissenschaftlich von Interesse sind.

Weil der Raum begrenzt ist, kann ich nur einige ausgewihlte Aspekte heraus-
greifen und auf die Liturgiewissenschaft beziehen. Meine Uberlegungen orientie-
ren sich an drei Kernbegriffen aus dem Werk Butlers: Gender, Macht und Vulnera-
bilitit. Mir geht es dabei nicht um eine abschlief}ende Positionsbestimmung fiir die
Liturgiewissenschaft in den aktuellen Debatten um Krise und Missbrauch, sondern
um eine Argumentationsbildung, die der Bearbeitung dieser Themen immer auch
zugrunde liegen muss.

2. Gender: Geschlechtsidentitat und -differenz

Wie ein roter Faden durchzieht das Werk Judith Butlers die Frage nach der Beschaf-
fenheit und Differenz der Geschlechter. Fiir Butler ist die geschlechtliche Identi-
tit eines Menschen weder objektiv noch abschliefend gegeben, sondern stets das
Ergebnis von vielschichtigen performativen Diskursen.’ In ihren Arbeiten wird

6 Vgl. Werner, Gunda: »Relational und vulnerabel. Die Subjektphilosophie Judith Butlers im
theologischen Diskurs, in: Theologische Revue 144 (2018), S.179-202, 179 (hier weitere Lite-
raturangaben).

7 Vgl. Butler, Judith: Kérper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts, Berlin:
1995; Dies.: Das Unbehagen der Geschlechter. Aus dem Amerikanischen von Kathrina Menke,
Frankfurt: '2018.

8 Vgl. Butler, Judith: Hafd spricht. Zur Politik des Performativen, Berlin: 1998.

9 Vgl. Butler, Judith: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, aus dem
Amerikanischen von Frank Born, Berlin: 2016.

10 Vgl.]. Butler: 2018, S. 49.

14.02.2026, 19:11:11.

81


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82

Stefan Bontert

Butler nicht miide zu betonen, dass diese Diskurse nicht neutral an das einzel-
ne Subjekt herantreten, sondern fiir dieses Subjekt eine konstitutive Bedeutung
haben. Innerhalb der Diskurse entsteht erst das, was das Subjekt ausmacht und
charakterisiert, d.h. das Subjekt wird erst zum Subjekt durch den Vollzug der kon-
struierenden Diskurse. Indem ein Subjekt in Diskurse eingebunden ist, kommt es
zu sich selbst.™ Mittels der Diskurse entwickelt es ein Selbstbild sowie eine soziale
Rolle und findet schliefilich auch zu einer eigenen geschlechtlichen Identitit. But-
ler geht so weit, in gleicher Weise die Wahrnehmung des menschlichen Kérpers
in dieses Denkmodell einzubeziehen', sodass jede scheinbar eindeutig umrisse-
ne Unterscheidung zweier Geschlechter in Frage gestellt ist.” Zusammengenom-
men geht der Ansatz davon aus, dass »die sozialen Normen die personale Existenz
transzendieren«, was in der Konsequenz bedeutet, dass kulturelle Deutungsmus-
ter fiir die geschlechtliche Identitit eines Subjekts eine Schliisselrolle spielen. Vor
diesem Hintergrund wird verstindlich, dass die Philosophin allen Versuchen eine
Absage erteilt, die ein Verstindnis von geschlechtlicher Identitit jenseits der Dis-
kurse und der darin waltenden Prinzipien und Absichten entwerfen wollen.” Wo
Theoriekonzepte einen Anspruch auf bestimmte normative Codes erheben, sind
sie kritisch zu hinterfragen. Ein binires Denken, das >Geschlecht« stets unter dem
Aspekt der Differenz von minnlich und weiblich betrachtet, geht nach Butler an
der Wirklichkeit vorbei.

Blickt man durch diese Linse auf das Gottesdienstleben der Kirche, tun sich er-
hellende Perspektiven auf: »Anders als konventionelle liturgiewissenschaftliche Ar-
beiten es vielleicht vermuten lassen, sind Geschlechterdifferenzen und Genderfra-
gen zutiefst eingewoben in den Stoff, aus dem gottesdienstliches Handeln gewirkt
ist«!®. Weite Teile der Arbeitsfelder, mit denen wir es heute in Theorie und Praxis zu
tun haben, kénnen als Diskurse begriffen werden, in denen um geschlechtliche Rol-
lenmuster und Identititen gerungen wird. Anders ausgedriickt: Was auf den ersten
Blick ausschlieRlich theologisch von Interesse zu sein scheint, erweist sich bei ge-
nauerem Hinsehen auch als ein gendertheoretisch sensibles Thema. »Die Gender-
theorie nach Judith Butler«, so formuliert Theresia Heimerl, macht »sichtbar, was
im katholischen Alltag lingst beobachtbar ist: Identitit, auch Geschlechtsidenti-
tit, ist bei weitem keine klar umrissene und festgefiigte Gréfle mehr und schon

11 Vgl Villa, Paula-Irene: Judith Butler. Eine Einfithrung, Frankfurt a.M.: 22012, S. 22.

12 Vgl.). Butler: 1995, S. 24-35.

13 Vgl. Bublitz, Hannelore: Judith Butler zur Einfiihrung, Hamburg: 42013, S. 71-75.

14  G.Werner: 2018, S.184.

15 Vgl.]. Butler: 1995, S.133.

16  Berger, Teresa: »Gottesdienst und Geschlechterdifferenzen im Wandel. Zu einer liturgie-
wissenschaftlichen Forschungsrichtung im 21. Jahrhundertc, in: Albert Gerhards/Benedikt
Kranemann (Hg.): Dynamik und Diversitat des Gottesdienstes. Liturgiegeschichte in neuem
Licht (= Questiones disputatae, Band 289), Freiburg i.Br.: 2018, S.126-151, 128.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Performanz. Macht. Gottesdienst.

gar nicht in den zwei einzigen Kategorien heterosexuelle Minnlichkeit und Weib-
lichkeit prisent, wie es der Wesensbegriff der lehramtlichen Dokumente suggeriert
und gerne hitte«. Dies sei anhand einiger Beispiele erliutert.

Eine Reihe von Kirchen hat jiingst Segnungsfeiern fiir gleichgeschlechtliche
Paare geschaffen oder weitergehend ihre Trauungsliturgien fiir diese Partnerschaf-
ten gedftnet. Die Mafinahmen stehen im Zusammenhang mit der wachsenden Ak-
zeptanz unterschiedlicher Lebensformen im deutschen Sprachgebiet, in Westeu-
ropa sowie in Nordamerika. Sie folgen der kulturellen Entwicklung, in der gleich-
geschlechtliche Paare zunehmend aus der Nische des Privaten heraustreten und
in der Offentlichkeit sichtbar werden. Diese Paare und die Ernsthaftigkeit ihrer
Beziehung nicht nur anzuerkennen, sondern auch rituell zu begleiten und unter
den Segen Gottes zu stellen, ist das zentrale Anliegen. Debatten um die anthro-
pologischen Aspekte von Partnerschaft, eine theologisch sinnvolle Einordnung von
biblischen Aussagen und die Gewichtung von Traditionen begleiten diesen Pro-
zess. Inzwischen besitzen etwa die Alt-Katholische Kirche in Deutschland® oder
die Evangelische Kirche von Westfalen™ eigene Gottesdienstbiicher, die diese Fei-
ern ordnen und als offizielle Liturgien ihrer Kirchen ausweisen. Die Biicher — Bei-
spiele aus Lindern auflerhalb des deutschen Sprachgebiets lieRen sich erginzen
— stehen fir die Einsicht, dass Geschlechteridentititen und Beziehungsformen
weitaus komplexer ausfallen konnen, als es die simple Rede von Frau und Mann
nahelegt. Ein noch junges Feld, das ebenfalls in diesen Kontext gehort, sind die in
privater Initiative entstehenden Segnungsfeiern fiir transidente Menschen.*®

Bisher zeigt sich die offizielle katholische Lehrmeinung noch unbeeindruckt
von den veranderten Perspektiven der Schwesterkirchen. Aus prinzipiellen moral-
theologischen Uberzeugungen sowie aus historischen Griinden sind unter katho-
lischer Regie keine Segnungsfeiern, geschweige denn Trauungsgottesdienste fir
gleichgeschlechtliche Paare moglich. Allerdings kann man sich auch hier nicht vol-
lig dem gewandelten Bewusstsein entziehen. Wenn beispielsweise Fachleute aus

17 Heimerl, Theresia: Andere Wesen — Frauen in der Kirche, Wien-Graz-Klagenfurt: 2015, S. 149.

18 Vgl. Die Feier der Partnerschaftssegnung im Katholischen Bistum der Alt-Katholiken in
Deutschland. Fiir den gottesdienstlichen Gebrauch erarbeitet durch die Liturgische Kom-
mission und hg. von Bischof und Synodalvertretung, Bonn: 2014. Zur Diskussion vgl. Krebs,
Andreas/Ring, Matthias (Hg.): Mit dem Segen der Kirche. Die Segnung gleichgeschlecht-
licher Partnerschaften in der theologischen Diskussion (= Geschichte und Theologie des
Alt-Katholizismus. Schriftenreihe des Alt-Katholischen Seminars der Rheinischen Friedrich-
Wilhelms-Universitat Bonn, Band 8), Bonn: 2018.

19 Vgl Evangelische Kirche von Westfalen (Hg.): Segnungsgottesdienst fiir Paare in eingetrage-
ner Lebenspartnerschaft, Bielefeld: 2015.

20 Vgl.z.B.:Ein Segen fir Trans*Menschen. Agende fiir einen Gottesdienst anlasslich einer Tran-
sition, https://www.quikt.de/das-handbuch [05.06.2019].

14.02.2026, 19:11:11.

83


https://www.quikt.de/das-handbuch
https://www.quikt.de/das-handbuch
https://www.quikt.de/das-handbuch
https://www.quikt.de/das-handbuch
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.quikt.de/das-handbuch
https://www.quikt.de/das-handbuch
https://www.quikt.de/das-handbuch
https://www.quikt.de/das-handbuch

84

Stefan Bontert

der Theologie® und sogar Bischofe®* ein grundsitzliches Uberdenken bisheriger
anthropologischer und theologischer Begriindungsfiguren einfordern, sind ers-
te Hinweise auf einen Kurswechsel erkennbar. Das Wissen um die diskursiven
Konstruktionen von Geschlechtsidentititen und deren Spektrum scheint zu wach-
sen, die moraltheologischen Argumente werden in neuem Licht betrachtet und
in der Folge Segnungsfeiern mit steigender Tendenz als notwendig bezeichnet.”
Uberschaut man die derzeitigen innerkatholischen Kontroversen zu diesem The-
ma, zeigt sich ein vielschichtiges Bild: Es treffen nicht allein lehramtliche Festle-
gungen oder liturgiehistorische Leitbilder aufeinander, sondern mit diesen The-
men stehen sich zugleich auch unterschiedliche anthropologische Konzepte von
Geschlechtsidentitit gegeniiber.

Mit der Forderung nach einer titigen Teilnahme aller Glaubigen an der Feier
umreiflt das Zweite Vatikanum ein Kernprinzip seines Liturgieverstindnisses.™
Dass in diesem Zusammenhang den sprachlichen Formulierungen von Texten und
Gebeten grofRe Aufmerksambkeit zukommen muss, hat in den letzten Jahren ei-
nen Umdenkprozess eingeleitet und das Bemithen um eine inklusive Sprache ver-
stirkt.”> Weil eine allein minnlich gefirbte Sprache der titigen Teilnahme entge-
gensteht, wurden Korrekturen und Ergidnzungen vorgenommen, jiingst im neuen
Lektionar fiir die Sonntage.?® Auch wenn noch lingst nicht alle Baustellen beseitigt
sind, finden sich heute geschlechtsneutrale Begriffe, zumindest aber Formulierun-
gen, die Frauen und ihre Anliegen ausdriicklich benennen bzw. ansprechen. Wie
tiefgreifend der Wandel reicht, zeigt die Tatsache, dass jeder Riickschritt in die-
sem Bereich als restriktive Ausgrenzung wahrgenommen wird und mit entschie-
denem Widerstand rechnen muss. Wird iiber die Frage diskutiert, wie das Prin-
zip der titigen Teilnahme in der konkreten Praxis eingelost werden kann, melden
sich rasch Stimmen, die energisch eine geschlechtssensible Gottesdienstgestaltung
einklagen. Nehmen wir diese Entwicklungen zusammen, dann ist offensichtlich,

21 Vgl. exemplarisch mit vielen Literaturverweisen die Beitrage in Goertz, Stephan (Hg.): »Wer
bin ich, ihn zu verurteilen?«. Homosexualitiat und katholische Kirche (= Katholizismus im
Umbruch, Band 3), Freiburg i.Br.: 2015.

22 Vgl. »Durchaus moglich? Aktuelle Stimmen aus der Kirche in Deutschland zur Segnung
gleichgeschlechtlicher Paare, in: Gottesdienst 52 (2018), S. 60.

23 Vgl. Volgger, Ewald/Wegscheider, Florian (Hg.): Benediktion von gleichgeschlechtlichen Part-
nerschaften (Schriften der Katholischen Privatuniversitit Linz 8), Regensburg: 2020.

24 Vgl.SC11ud.

25 Vgl. Pahl, Irmgard: »Wie heute sprechen in der Liturgie?«, in: Benedikt Kranemann/Eduard
Nagel/Elmar Nibold (Hg.): Heute Cott feiern. Liturgiefahigkeit des Menschen und Men-
schenfahigkeit der Liturgie (= Pastoralliturgische Reihe in Verbindung mit der Zeitschrift
»Gottesdienst«), Freiburgi.Br.: 1999, S.112-122.

26  Vgl. https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwe-
stern-und-brueder[21.05.2019].

14.02.2026, 19:11:11.


https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder

Performanz. Macht. Gottesdienst.

dass der Diskurs weit iiber die Grenzen der Theologie hinausreicht. Zu Konzilszei-
ten mag die Sorge fur die titige Teilnahme noch als ein innertheologisches oder
liturgiepraktisches Problem betrachtet worden sein. Heute wird man nicht dar-
an vorbeigehen diirfen, dass die Feier mittels der Sprache (auch durch die Spra-
che der Zeichen!) bestimmte Geschlechterverhiltnisse und -identititen konstruiert
und inszeniert — von denen dann wiederum abhingt, ob das Geschehen entweder
als integrierend und partizipativ oder als bevormundend und ausgrenzend erlebt
wird.

Die genannten Beispiele sind natiirlich nur ein kleiner Hinweis darauf, wie in
Theorie und Praxis der Liturgie geschlechtliche Identititen entwickelt und trans-
portiert werden. Reiches Untersuchungsmaterial konnten feministische Liturgien
beisteuern, in denen Zeichen und Texte eine enge Symbiose mit der Erfahrungs-
welt von Frauen eingehen und eigene Resonanzriume von Korperlichkeit und ge-
schlechtlicher Identitit schaffen.”” Ein Thema mit viel theologischer und kirchen-
politischer Sprengkraft ist schlieSlich die wieder neu aufgeflammte Debatte um
die Zulassung von Frauen zu den Weiheimtern.?® Aufs Ganze gesehen ist die Fra-
ge nach der geschlechtlichen Identitit lingst im Zentrum der Themen angekom-
men, die das Forschungsobjekt der Liturgiewissenschaft bilden. Dies gilt auch fur
die Historiografie, wie es Teresa Berger anhand zahlreicher Beispiele nachgewie-
sen hat. In weiten Teilen der Gottesdienstgeschichte wirkte das Prinzip der Ge-
schlechterdifferenz und -identitit als ein prigendes Ordnungsmuster.”® Weil es
derart dringend ist, ja allgegenwirtig scheint, gehort das Thema auf die Tagesord-
nung des liturgiewissenschaftlichen Forschens.

Mit dieser Feststellung ist allerdings noch nicht die Frage beantwortet, was wir
gewinnen, wenn wir Butlers Analysekategorie aufgreifen. Mindestens zwei Ant-
worten auf diese Frage legen sich nahe: Zum einen hilft der Riickgriff auf Butler da-
bei zu verstehen, wie anfillig (liturgie-)theologische Muster, aber auch Rechtsnor-
men von Gottesdiensten fiir die Verengung auf scheinbar festgelegte Geschlechter-
identititen sein konnen. Eine nuancierte Liturgiewissenschaft kann Rollenzwinge

27 Vgl. Enzner-Probst, Brigitte: Frauenliturgien als Performance. Die Bedeutung von Corporali-
tatin der liturgischen Praxis von Frauen, Neukirchen-Vluyn: 2008, bes. S. 375-383; Wustmans,
Hildegard: Balancieren statt ausschliefien. Eine Ortsbestimmung von Frauenritualen in der
Religions- und Pastoralgemeinschaft der Kirche (Studien zur Theologie und Praxis der Seel-
sorge 83), Wiirzburg: 2011.

28  Eine kritische Auseinandersetzung mit dem Ausschluss von Frauen von der Weihe unter Zu-
hilfenahme von Butler liefert Trimble Alliaume, Karen: »Disturbingly Catholic: Thinking the
Inordinate Bodyx, in: Ellen T. Armour/Susan M. St. Ville (Hg.): Bodily Citations. Religion and
Judith Butler, New York: 2006, S. 93-119.

29  Vgl. Berger, Teresa: »Liturgiegeschichte und Gender-Forschung. Herausforderungen fiir die
liturgische Tradition, in: Heiliger Dienst 62 (2008), S. 209-223; Dies.: 2018; Dies.: Gender Dif-
ferences and the Making of Liturgical History. Lifting a Veil on Liturgy’s Past, Burlington/VT:
2011.

14.02.2026, 19:11:11.

85


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86

Stefan Bontert

transparent machen und das Bewusstsein dafiir férdern, dass bei einer Feier im-
mer Menschen mit verschiedenen geschlechtlichen Identititen zugegen sind. Der
Sichtbarkeit von Frauen kommt zweifellos ein besonderes Gewicht zu, allerdings
reichen die Aufgaben weit dariiber hinaus und umfassen auch Menschen, die jen-
seits binirer Zuordnungen leben.*® Zum anderen ist absehbar, dass die Gender-
thematik auf Zukunft hin die Beziehungen zwischen den Kirchen noch stirker als
bisher beeinflussen werden. Lingst ist sie zu einem Thema geworden, dem auch in
der Okumene eine grofie Bedeutung zukommt.* Weil die Kirchen in diesem Punkt
unterschiedliche Wege gehen, kann eine gendersensible Liturgiewissenschaft fach-
kundige Unterstiitzung fiir die dkumenischen Gespriche zur Verfiigung stellen.

3.  Macht: Unterwerfung und Widerstand

Inhaltlich eng mit Butlers Gendertheorie verbunden sind die Uberlegungen, die sie
zum Thema >Macht« vorgelegt hat. Auch in diesem Fall lehnt die Philosophin ein
Verstindnis ab, das schematisch vorab festgelegten Definitionen folgt. Mit dem
Begrift der Macht bezeichnet sie, dhnlich wie mit Blick auf die geschlechtliche
Identitit des Subjekts, keine objektiv feststehende Grofde, sondern eine je neu ent-
stehende Wirklichkeit. Machtverhiltnisse sind nicht einfach gegeben und einem
Menschen von auflen auferlegt, sondern werden mittels performativer Handlun-
gen und Diskurse je neu hervorgebracht und bestitigt.>* Dabei besteht zwischen
dem Subjekt und der Macht ein geradezu paradoxales Verhiltnis. Auf der einen
Seite ist ein Mensch auf Macht angewiesen, denn nur indem es sich der Macht
unterwirft, kann das Subjekt iiberhaupt zu sich selbst kommen. Ohne diesen Akt
des Unterwerfens ist das Subjekt gar nicht denkbar, es bleibt stets auf Macht ange-
wiesen, weil es durch sie geformt ist.* Auf der anderen Seite verlangt diese Unter-
werfung dem Subjekt etwas ab, das erhebliche Schwierigkeiten verursacht. Denn
indem es sich unterwirft, empfindet das Subjekt zugleich eine tiefgreifende Ein-
schrinkung des eigenen Denkens und Handelns. Weil es die Machtverhiltnisse,
in die es kommt, nicht selbst gewahlt hat, kann die Unterwerfung den Eindruck
auslésen, in den personlichen Ideen und Handlungsmoglichkeiten beschnitten zu

30 Vgl. Berger, Teresa: »How Many Gender Differences Must a Liturgy Know?«, in: Reflec-
tions (Fall 2018), S. 41-42; vgl. https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall
2018_02.pdf[03.06.2019).

31 Vgl. Berger, Teresa: »Gender Matters in Worship. An Ecumenical Theme across a Divided
Church, in: Liturgy 30 (2015), S. 36-43.

32 Vgl. H. Bublitz: 2013, S. 80-82.

33 Vgl. Butler, Judith: Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt a.M.: 72013,
S. 8-11.

14.02.2026, 19:11:11.


https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf

Performanz. Macht. Gottesdienst.

werden. Stets auf Macht angewiesen und doch durch dieselbe Macht in die Schran-
ken gewiesen — fiir Butler ist diese Paradoxie ein tragender Pfeiler ihres Subjekt-
verstindnisses.>* Unterwerfung und Autonomie gehen bei Butler immer Hand in
Hand. Im Zusammenspiel der beiden Faktoren wird das Subjekt konstituiert und
werden Macht und ihre Strukturen je neu verhandelt. In diesem vielschichtigen
Geflecht verortet Butler schlieflich auch die Fihigkeit des Subjekts, bestehende
Machtverhiltnisse auf den Priifstand zu stellen und eigene Anspriiche zu erhe-
ben. Im Prozess der Subjektwerdung geschieht eine kritische Auseinandersetzung
mit der Macht, die schliefflich auch in den Widerstand gegen bestehende Vorga-
ben und Ordnungen miinden kann: »Widerstand erscheint somit«, so fasst Butler
diesen Gedanken zusammen, »als Wirkung der Macht, als Teil der Macht, als ihre
Selbstsubversion«*.

Wer im Zusammenhang mit der Liturgie auf Macht und Machtverhiltnisse zu
sprechen kommt, wird sich auf manche Missverstindnisse einstellen miissen. Die
Probleme beginnen schon damit, dass die Theologie den Machtbegrift fiir gewhn-
lich ausschliefilich auf Gott und sein Wirken in der Gestalt von menschlichen Zei-
chen bezieht. Theologisch gesehen kann es in der lex crendendi ebenso wie in der
lex orandi nur eine einzige Macht geben, und die liegt auf der Seite Gottes. Dem-
gegeniiber besitzt alles menschliche Handeln nur einen dienenden und empfan-
genden Charakter, aber es hat keinerlei Recht darauf, eigene Anspriiche zu stel-
len.* So sehr dieser Blick zu iiberzeugen vermag, ist allerdings doch eine wesent-
liche Schwiche nicht zu itbersehen: Er schweigt iiber die Machtverhiltnisse, die aus
anthropologischer Sicht die Beziehungen zwischen den Mitfeiernden bestimmen.
Die weitgehende Unsichtbarkeit der Kategorie sMacht« in der Liturgiewissenschaft
lasst sich vermutlich auf die Sorge zuriickfithren, den besonderen Vorrang Gottes
zuwahren. Diese Sorge ist berechtigt und verdient Unterstiitzung. Gleichwohl wird
man nicht so tun diirfen, als sei das gottesdienstliche Leben der Kirche eine von
menschlicher Macht und ihren subtilen Mechanismen und Strukturen unberiithr-
te Wirklichkeit. Wie es die Ritualwissenschaften anhand von Beispielen aus Ver-
gangenheit und Gegenwart aufgezeigt haben, besteht zwischen Zeichen, Symbolen
und Machtkonstellationen immer ein untrennbarer Zusammenhang. Dabei bilden
Rituale bereits bestehende Machtverhiltnisse ab, sie beschrinken sich jedoch kei-
neswegs auf die Wiederholung des Bekannten. Werden Rituale vollzogen, stiften
sie zugleich im performativen Sinne bestimmte Rangordnungen, Zustindigkeiten
und Positionen innerhalb einer Gruppe oder Gemeinschaft. Rituelle Inszenierun-
gen, man denke hier beispielsweise an Feste, Versammlungen oder Prozessionen,

34 Vgl P-l.Villa: 2012, S. 42.

35 J.Butler: 2013, S. 89.

36  Vgl. Gerhards, Albert/Kranemann, Benedikt: Einfithrung in die Liturgiewissenschaft, Darm-
stadt: 32013, S.121-123.

14.02.2026, 19:11:11.

87


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88

Stefan Bontert

konnen als eine expressive Darstellung und Stabilisierung von Machtsystemen ver-
standen werden, aber auch als ein energischer Ausdruck von Machtanspriichen,
die bisher noch nicht eingeldst sind.?” Diese Muster und ihre Auswirkungen fiir
das Feiergeschehen sind noch viel zu wenig bewusst. Dies ist nicht ungefihrlich,
denn eine liturgiewissenschaftliche Arbeit, die die Analysekategorie - Macht« nicht
kennt, ist blind fir die grofle Verantwortung, die mit der Verwendung von Zei-
chen und Ritualen verbunden ist. Sie steht vor allem in der Gefahr, iibersteigerte
Reprisentationen von gottesdienstlicher Macht als Nebensichlichkeit abzutun —
und die Augen davor zu verschlieflen, wie durch rituelle Uberhéhungen von Macht
theologische Grundiiberzeugungen unterlaufen werden kénnen.

Der Faktor Macht lisst sich besonders im Hinblick auf den letztgenannten
Punkt als eine liturgiewissenschaftliche Analysekategorie fruchtbar machen. Na-
tiirlich erschopft sich eine Feier nicht in den Vollziigen des Priesters, allerdings
kommt ihm stets eine herausgehobene Rolle fiir das Geschehen zu. Der Salzbur-
ger Theologe Gregor Maria Hoff hat jiingst von einer »Sakralmacht« gesprochen,
die der Priester durch seine Position und Aufgabe innehat und mit der duflerst
sorgfiltig umzugehen ist.”® Die Geschichte kennt zahlreiche Beispiele dafiir, wie
in der Feier der Rangunterschied zwischen dem geweihten Klerus und Laien re-
gelrecht inszeniert wurde. Die iiber Jahrhunderte prigende Sprachbarriere, aus-
schlieflich dem Priester vorbehaltene Zonen innerhalb des Kirchenraumes oder
prichtige Gewinder und Insignien sind nur einige Bereiche, an die hier erinnert
werden kann.* Gewiss lassen sich fiir diese Beispiele — die Liste lief3e sich verlin-
gern — Legitimationen finden, die vor dem jeweiligen historischen Hintergrund
betrachtet einleuchten. Dennoch wire es zu kurz gegriffen, wollte man sie aus-
schlieRlich im Licht theologischer Konzepte interpretieren. Legt man ein perfor-
matives Verstindnis von Macht zugrunde, konnen die Beispiele zugleich verstan-
den werden als eine zeittypische Reprisentation von Macht(-anspriichen) sowie
eines bestimmten Amtshabitus, der von einem iibersteigerten Selbstbewusstsein
getragen war.

Inszenierungen von Rangordnungen und damit auch von Macht prigen die
Liturgie in der Geschichte und prigen sie bis heute. In den letzten Jahren wird viel
iber den Zuschnitt von Kirchenrdumen diskutiert und die Frage gestellt, wie die

37  Vgl. Bittner, Andreas/Mattheis, Marco/Sobkowiak, Kerstin: »Macht und Herrschaft, in:
Christiane Brosius/Axel Michaels/Paula Schrode (Hg.): Ritual und Ritualdynamik. Schliissel-
begriffe, Theorien, Diskussionen, Gottingen: 2013, S. 69-76; Kertzer, David I.: »Ritual, Poli-
tik und Macht, in: Andréa Belliger/David ). Krieger (Hg.): Ritualtheorien. Ein einfithrendes
Handbuch, Wiesbaden: 52013, S. 361-386.

38  Vgl. Hoff, Gregor Maria: Vortrag beim Studientag der Deutschen Bischofskonferenz am 13.
Mérz 2019 in Lingen, https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/
2019-038¢-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf [22.5.2019].

39  Vgl. B. Kranemann: 2019, S. 14.

14.02.2026, 19:11:11.


https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf

Performanz. Macht. Gottesdienst.

Asthetik den theologischen Ideen des Zweiten Vatikanums angemessen entspre-
chen kann.*® Die Debatten sind zu begriifien, zeigen doch nicht wenige Riume er-
hebliche Defizite in diesem Bereich.* Problematisch ist allerdings wiederum, dass
die Suchbewegungen die machtspezifischen Beziehungen zwischen dem geweih-
ten Amtstriger und den {ibrigen Mitfeiernden nicht in ihre Uberlegungen einbezie-
hen. Wie ist etwa ein Raum zu beurteilen, in dem der Altar durch viele Stufen den
Bereich der iibrigen Anwesenden weit iiberragt? Welche Signale sendet eine solche
Architektur aus im Hinblick auf die Machtverhiltnisse, die zwischen den liturgi-
schen Diensten auf der einen und den iibrigen Mitfeiernden auf der anderen Seite
bestehen? Natiirlich ist es der Transparenz des Geschehens wegen unverzichtbar,
die Dienste und ihre Aufgaben auch in ritueller und dsthetischer Hinsicht kenntlich
zu machen. Aber das bedeutet nicht, dass die Rollenunterschiede in ihrer Aufden-
wirkung so dominant werden miissen, dass sie in das dsthetische (und damit auch
in das theologische!) Zentrum von Raum und Feier riicken. Es ist mehr als zweifel-
haft, ob ein Raum, der gestalterisch eher den Eindruck von Herrscher und Unter-
tanen als den einer gemeinsamen Feier mit unterschiedlichen Rollen und Aufgaben
nahelegt, iiberhaupt noch fiir eine Liturgie nach heutigen Maf3stiben geeignet ist.
Kann man wirklich von einer titigen Teilnahme aller Mitfeiernden sprechen, wenn
die Inszenierung véllig entgegengesetzte Signale aussendet?

Ein besonderes Gewicht kommt in diesem Zusammenhang dem Vorstehersitz
und seiner Verwendung zu.”* An welcher Stelle der Sitz im Raum errichtet ist,
durch welche isthetischen Akzente er sich von den iibrigen Sitzgelegenheiten un-
terscheidet und wer auf ihm Platz nehmen darf; ist keineswegs nebensichlich, son-
dern geht — mit Judith Butler gesprochen — mit einer performativen Inszenierung
von Macht einher. Mancherorts sind beachtliche Losungen entstanden, die sich
in ihrer Form den rdumlichen Bedingungen anpassen und zugleich den Leitungs-
dienst in einer gelungenen Balance zwischen Erkennbarkeit und Zuriickhaltung
erkennbar machen. Dem stehen allerdings Modelle gegeniiber, die an eine macht-
volle Autoritit, aber nicht an den Leitungsdienst innerhalb einer gottesdienstli-
chen Feier denken lassen.® Aus machttheoretischer Sicht bedenklich ist ferner die

40 Vgl.SC124.

41 Vgl. die Ubersicht iiber die Debattenschwerpunkte im spiten 20. und friihen 21. Jahrhun-
dert: Bontert, Stefan: »Katholischer Kirchenbau zwischen theologischem Anspruch und ge-
sellschaftlichem Wandel. Raumkonzepte in der Liturgiereform nach dem Il. Vatikanumc, in:
Frank Bosch/Lucian Holscher (Hg.): Jenseits der Kirche. Die Oﬁnung religioser Radume seit
den1950er Jahren, Gottingen: 2013, S. 29-58.

42 Vgl. dazu die historische und systematische Studie von Keplinger, Josef: Der Vorstehersitz.
Funktionalitit und theologische Zeichenstruktur (= Pius-Parsch-Studien, Band 11), Freiburg
i.Br.: 2015, die allerdings im (liturgie-)theologischen Horizont verbleibt und keinerlei Bezug
zu den machttheoretischen Dimensionen des Vorstehersitzes herstellt.

43 Ein besonders anschauliches Beispiel fiir diesen Typ von Sitz steht in der Kirche St. Peter im
westfilischen Waltrop.

14.02.2026, 19:11:11.

89


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90

Stefan Bontert

rechtliche Regelung, dass der Sitz ausschlieflich dem geweihten Priester vorbe-
halten bleiben muss. Wenn Laien einer Feier vorstehen, miissen sie andere Sitze
einnehmen, der Vorstehersitz bleibt leer.* Man ahnt, welche Konsequenzen in der
Wahrnehmung damit verbunden sind: Den Laien, aber auch den durch sie geleite-
ten Feiern, kommt in diesem Augenblick eine geringere Bedeutung zu als dem ge-
weihten Vorsteher. Mehr noch: Durch diese Regelung wird dem geweihten Vorste-
her performativ eine besondere Position zugesprochen, eine »Sakralmachtc, selbst
wenn er gar nicht im Raum anwesend ist.

Den Herausforderungen, welche die Einsicht in die performative Dimension
der Macht an die liturgiewissenschaftliche, aber auch an die liturgiepraktische Ar-
beit stellt, sollte nicht ausgewichen werden. Diese Perspektive ist gewinnbringend,
weil sie die in theologischen Konzepten eingeschriebenen (und zumeist verborge-
nen) Machtstrukturen aufdeckt. Welche Reprisentationen von Macht und Rang-
ordnung sind in Praxis und Reflexion der Liturgie eingewoben? Was wird in diesen
Konzepten an moglichen Risiken nicht hinreichend beachtet — oder moglicher-
weise sogar aktiv verschleiert? Wo konnen bestimmte theologische Koordinaten
im Gottesdienst bei den handelnden Personen iibersteigerte und damit riskante
Selbstwahrnehmungen begiinstigen (»theokratische Auserwihltheitsideologien«*)
— mit unabschitzbaren Folgen? Wie tragen isthetische Konstellationen dazu bei,
Personen so herauszuheben, dass auf die Liturgie in ihrer zentralen Bedeutung
als Begegnung von Gott und Mensch ein schiefes Licht fillt?*® Ob eine Feier in die
Begegnung fithrt, geistlich fruchtbar ist und als partizipativ empfunden wird, ob
die Mitfeiernden in Beziehung zu Gott und zueinander treten konnen, hingt nicht
unwesentlich von den hier waltenden Machtverhiltnissen ab. Das Thema der Ge-
schlechtsidentitit spielt hier ebenfalls wieder hinein. Denn mit welchen Akzenten
iiber die Rolle der Geschlechter liturgiewissenschaftlich diskutiert wird und wie sie
die Praxis bestimmt, ist immer auch eine Frage von Machtverhiltnissen.

44 Vgl. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.): Zum gemeinsamen Dienst berufen.
Die Leitung gottesdienstlicher Feiern. Rahmenordnung fiir die Zusammenarbeit von Pries-
tern, Diakonen und Laien im Bereich der Liturgie (= Die Deutschen Bischofe 62), Bonn: 1999,
Nr. 62.

45  Werbick, Jirgen: Den Glauben verantworten. Eine Fundamentaltheologie. 3., vollstindig neu
bearbeitete Auflage, Freiburg i.Br.: 32005, S. 717.

46  Vgl. B. Kranemann: 2019, S.14; Ders.: 2018, S. 246.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Performanz. Macht. Gottesdienst.

4.  Vulnerabilitat: Angewiesenheit und Anerkennung

In ihren jiingeren Beitrigen setzt Judith Butler ihre Uberlegungen zur Frage fort,
wie das Subjekt in seinen vielfiltigen Beziehungen gedacht werden kann.*” Dabei
widmet sie sich dem Wechselspiel von Anrede und Antwort, von Empfangen und
Artikulation, das untrennbar mit dem Subjekt verbunden ist. Eine zentrale Rolle
in ihren Analysen spielt der Begriff der Vulnerabilitit, mit dem sie die Eigenschaft
des Subjektes bezeichnet, angesprochen, berithrt, betroffen oder — im schlimms-
ten Fall - sogar gefihrdet und verletzt werden zu kénnen.*® In dieser Breite ge-
dacht bezeichnet Vulnerabilitit alle Formen des Angesprochenseins*, darunter
fallt die Erfahrung von vertrauensvoller Liebe genauso wie die Konfrontation mit
hasserfiillter Ablehnung: »Vulnerabilitit [...] meint fiir Butler eine prinzipielle und
riickhaltlose Empfinglichkeit dafiir, von Anderen und Anderem affiziert zu wer-
den«*°. Ein weiteres Mal lehnt Butler — ganz der Linie ihres Denkens treu bleibend
— die Idee ab, diese Dimension als eine Realitit zu betrachten, die dem Subjekt blof}
innewohnt. Aus ihrer Sicht kann ein Subjekt gar nicht ohne Vulnerabilitit gedacht
werden.” Stets bleibt es auf die Erfahrung der Anrede angewiesen, mehr noch:
Erstin der Anrede, d.h. in der Abhingigkeit von anderen, beginnt es als Subjekt zu
existieren und kommt zu sich selbst.* Setzt man diese Abhingigkeit als charakte-
ristisch voraus, geht sie natiirlich mit nicht unerheblichen Spannungen, ja Risiken
einher. Butler ist sich dessen bewusst, dass diese Abhiangigkeit vielfach ausgenutzt
wird und in der Folge groRes Leid entstehen kann. Aus diesem Grund weist sie mit
Nachdruck darauf hin, dass jedes Leben immer Anerkennung, Schutz und Unter-
stiitzung braucht.*® Die Kategorie der Anerkennung bildet die andere, erginzende
Seite dessen, was Butler Vulnerabilitit nennt. Wird einem menschlichen Leben das
Recht abgesprochen, bediirftig und angewiesen zu sein, wird ihm die notwendi-
ge Anerkennung entzogen, drohen Gewalt und Vernichtung um sich zu greifen.
Deshalb ist die Anerkennung eine unverzichtbare Voraussetzung fiir das Leben:
»Woher sonst sollte ein Grundsatz kommen, mit dem wir geloben, andere vor [...]
Gewalt zu schiitzen, [..] wenn nicht aus dem Verstindnis einer allgemeinen Ver-
letzbarkeit?«**

47  Zunennensind hierv.a. Butler,Judith: Gefihrdetes Leben. Politische Essays, Frankfurt: 32012,
und Dies.: 1998, S. 9-71. Die Verbindungen, die Butler zwischen Vulnerabilitat und Kérperlich-
keit zieht, kénnen hier nur genannt, aber nicht weiter ausgefithrt werden.

48  Vgl. Pistrol, Florian: »Vulnerabilitat. Erlauterungen zu einem Schliisselbegriff im Denken Ju-
dith Butlers, in: Zeitschrift fiir Praktische Philosophie 3 (2016), S. 233-272, 233.

49  Vgl. G. Werner: 2018, S.196-198.

50 F Pistrol: 2016, S. 239.

51 Vgl. ). Butler: 2012, S. 43-46; Dies.: 2016, S.172.

52 Vgl. H. Bublitz: 2013, S. 98-100.

53 Vgl.]. Butler: 2012, S. 47; F. Pistrol: 2016, S. 245-254.

54 ). Butler: 2012, S. 47.

14.02.2026, 19:11:11.

91


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92

Stefan Bontert

Die Liturgiewissenschaft findet auch in diesem dritten Aspekt aus dem Denken
Butlers einen Anstof3, dem nachzugehen sich lohnt. In diesem Zusammenhang ist
vor allem an die tiefgreifenden Spannungen zu erinnern, die bestehen zwischen ei-
nerseits der Liturgie der Kirche und andererseits den zahlreichen Strategien, mit
denen Menschen unserer Gegenwart ihre Erfahrungen von Bediirftigkeit interpre-
tieren und verarbeiten. Der oftmals schlagwortartig formulierte Vorwurf, die tiber-
lieferten gottesdienstlichen Texte und Symbole seien lebensfern, verweist auf die
Dissonanzen, die hier bestehen. Dabei ist die Lage geradezu paradox: Wihrend
der Begriff der Spiritualitit in unserer Gegenwart auf ein breites Echo st6f3t, also
die Einsicht in die eigene Bediirftigkeit weit verbreitet scheint, hat demgegeniiber
die Liturgie an Anziehungskraft eingebiifst.> Vielen erscheint das gottesdienstli-
che Leben der Kirche keine Ressourcen mehr bereitzuhalten, aus denen sich ein
tragfihiger Umgang mit der Bediirftigkeit des menschlichen Lebens schépfen lie-
Re. Wenn man es mit einem anderen Ausdruck beschreiben will, dann kann man
sagen, dass der Liturgie nur noch eine sehr begrenzte Kompetenz bei der Bewilti-
gung von Kontingenzerfahrungen zugetraut wird. Welche Griinde zu dieser Ent-
wicklung fithren, kann ich an dieser Stelle nicht weiter vertiefen. In Anbetracht
der kulturellen Gegebenheiten bleibt es jedoch eine der entscheidenden Fragen an
Theorie und Praxis, ob und inwieweit die Feier Riume fiir die Dimension der Be-
dirftigkeit zulisst — und zugleich eine Sprache zu sprechen vermag, die vom Geist
der ernsthaften Anerkennung getragen ist. Hier liefden sich zahlreiche Beispiele
nennen, fiir die Reflexions- und Handlungsbedarf besteht. In diesem Zusammen-
hangist noch einmal an die bereits erwihnten gleichgeschlechtlichen Paare zu den-
ken. Zumindest katholischerseits ist bisher nicht absehbar, ob die Theologie und
mit ihr die Liturgie Riume zu schaffen in der Lage sein werden, in denen diese
Partnerschaften Anerkennung und Stirkung finden. Auf anderen Feldern ist man
hingegen erfreulicherweise schon weitere Schritte gegangen. Die zahlreichen neu
entstandenen Feiern, die in Form und Sprache auf spezifische Lebenssituationen
zugehen, weisen in die richtige Richtung und sind ein ermutigendes Signal fiir das
Wissen um die Zusammengehdrigkeit von Angewiesenheit und Anerkennung.*® In

55  Vgl. Bontert, Stefan: »Ein fruchtbares Spannungsverhiltnis. Anstofie aus der Geschichte fiir
das Verhiltnis von Liturgie und Spiritualitatin der Gegenwart, in: Ders. (Hg.): Objektive Fei-
er und subjektiver Claube? Beitrige zum Verhiltnis von Liturgie und Spiritualitdt (= Studien
zur Pastoralliturgie, Band 32), Regensburg: 2011, S.117-146.

56  Vgl. Bontert, Stefan: »Gottesdienste »in der zweiten Reihe«. Einige Perspektiven fir Liturgie-
wissenschaft und Praxis angesichts neuer Feierformenc, in: Birgit Jeggle-Merz/Benedikt Kra-
nemann (Hg.): Liturgie und Konfession. Grundfragen der Liturgiewissenschaft im interkon-
fessionellen Gesprach, Freiburg i.Br.: 2013, S. 77-96; Kranemann, Benedikt: »Liturgie in der
Perspektive der Anderen. Aufbriiche in die Zukunft des Gottesdienstes aus katholischer Per-
spektive, in: Hanns Kerner (Hg.): Aufbriiche. Gottesdienste im Wandel, Leipzig/Trier: 2013,
S.129-148.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Performanz. Macht. Gottesdienst.

diese Reihe gehort das Spektrum der (oft gut besuchten) Segnungsgottesdienste
ebenso wie Feiern an Orten, die mit bestimmten Ereignissen oder Alltagserfahrun-
gen verbunden sind (Unfille, Katastrophen®” usw.). Solche Gottesdienste bringen
— um die Begrifflichkeit Butlers zu verwenden — Vulnerabilitit als eine prigende
Grunddimension des menschlichen Lebens zum Ausdruck und bemiihen sich in
Zeichen und Sprache um eine Gestaltung, in der das Evangelium als eine ermuti-
gende Anerkennung verkiindigt wird.

Nehmen wir die Uberlegungen zusammen, erweist sich Butlers Denken erneut
als ein weiterfilhrender Anstof} fir die liturgiewissenschaftliche Kriterienbildung.
Ein Herzstiick der heutigen Liturgiewissenschaft bildet die Uberzeugung vom Pa-
schamysterium, das allen Feiern des Glaubens zu Grunde liegt. Ohne diese Grund-
lage verldre das Geschehen seinen Sinn.*® Von Judith Butler ist zu lernen, dass eine
Liturgie jenseits der fundamentalen Koordinaten von Vulnerabilitit und Anerken-
nung ebenso ins Leere geht. Liturgie als Feier des Paschamysteriums verliert ihren
Sinn, ja ihre Existenzberechtigung, wenn sie iiber die vielfiltigen Spannungen in
den subjektiven Lebenserfahrungen der Mitfeiernden hinwegsieht. Um es pointier-
ter zu sagen: Jesu Tod und Auferstehung sind das Paradebeispiel fiir Vulnerabili-
tit und Anerkennung. Deshalb ist das Paschamysterium nur in den Spannungen
von Vulnerabilitit und Anerkennung, von Kontingenzerfahrung und zusprechen-
der Anerkennung lebendig erfahrbar. Butlers Denken kann zu einem kritischen
Korrektiv gegeniiber allen Versuchen werden, bestimmte theologische Denkfigu-
ren oder normativ festgelegte Feierordnungen mit dem Paschamysterium selbst zu
identifizieren.

5.  Produktive Irritationen

Selbstverstandlich kénnen und wollen die genannten Felder aus der Philosophie
Judith Butlers kein erschopfendes Bild ihres umfassenden Denkens liefern. Die
Uberlegungen mussten sich auf einige Fragmente beschrinken, deshalb erheben
sie weder den Anspruch, alle Differenzierungen zu beriicksichtigen noch die ganze
Breite der Veréffentlichungen Butlers in den Blick zu nehmen. Was nur in Grund-
ziigen skizziert werden konnte, miisste um manche Bausteine erginzt werden.
Doch schon der Querschnitt durch die drei Schliisselkategorien ldsst erkennen,
welches Reservoir an hermeneutischen Zugingen sich fiir die Liturgiewissenschaft
Offnen kann - vorausgesetzt man ist bereit, sich mit Butlers nicht immer leicht

57  Vgl. Kranemann, Benedikt/Benz, Brigitte (Hg.): Trauerfeiern nach GrofRkatastrophen. Theo-
logische und sozialwissenschaftliche Zugange. (= Evangelisch-katholische Studien zu Got-
tesdienst und Predigt, Band 3), Neukirchen-Vliuyn/Wiirzburg: 2016.

58  Vgl. A. Cerhards/B. Kranemann: 2013, S.125-128.

14.02.2026, 19:11:11.

93


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94

Stefan Bontert

zuginglicher Sprache zu befassen. Die amerikanische Philosophin liefert der Lit-
urgiewissenschaft produktive Irritationen.

In den letzten Jahrzehnten hat die Liturgiewissenschaft mehrfach Differenzie-
rungsschritte durchlaufen und dabei betrichtlich an hermeneutischer Breite hin-
zugewonnen.*” Auch in Zukunft wird dieser Prozess weitergehen miissen, nicht
zuletzt auch mit Blick auf das interdisziplinire Gesprich mit anderen Kulturwis-
senschaften. Mir kommt es darauf an zu zeigen, dass der Blick durch die Linse But-
lers zu einer weiteren Vertiefung beitragen und die Vielschichtigkeit liturgischen
Handelns zum Ausdruck bringen kann. Geschlechtliche Identitit und Differenz,
Strukturen und Mechanismen von Macht sowie die Erfahrung von Bediirftigkeit
prigen menschliches Leben grundlegend und zu jeder Zeit, deshalb spielen sie im-
mer auch eine Schliisselrolle, wenn Menschen miteinander ihren Glauben feiern.

Mit der letzten Bemerkung ist schon angedeutet, dass mein Plidoyer fiir die
Verwendung von Analysekategorien aus dem Werk Butlers nicht allein aus der
Leidenschaft fir das Vergessene oder Verdringte erwichst, sondern zugleich von
der theologischen Mitte des gottesdienstlichen Lebens her denkt. Simtliche Feiern
sind von der Uberzeugung getragen, dass in den Zeichen und Texten eine Begeg-
nung zwischen Gott und Mensch stattfindet. Diese Hinwendung Gottes umfasst
das ganze Leben der Feiernden, was die Briiche und Umwege, den Zweifel®, die
Verletzungen, aber auch die Dimensionen von Korperlichkeit, Geschlechtlichkeit
oder Macht miteinschliefdt. Die Liturgie bliebe auf halbem Wege stecken, wollte
man bestimmte Lebenserfahrungen und -prigungen ausschliefen. Wie konnte ei-
ne Liturgiewissenschaft bestehen, die stillschweigend davon ausgeht, man miisse
neutral, also unberiihrt von diesen Dimensionen Liturgie feiern und tiber Liturgie
wissenschaftlich arbeiten?

Mit dieser Frage bin ich wieder am Anfang meines Beitrags angekommen,
namlich bei den gegenwirtigen Krisen der katholischen Kirche. Die Krisen zu be-
arbeiten, sowohl in struktureller als auch in theologischer Hinsicht, ist eine stra-
paziose Aufgabe und wird vermutlich noch lange Zeit in Anspruch nehmen. Die
Liturgie gehort bei der Aufarbeitung zwingend auf die Tagesordnung kirchlicher
Verantwortlicher, muss aber auch die theologische Wissenschaft beschiftigen. Der
Rekurs auf Judith Butler kann dabei helfen, alle Versuche, die Liturgie als eine nicht
ins Gewicht fallende Grofie zu betrachten, als zu kurz gegriffen zu entlarven. Min-
destens drei Griinde lassen sich dafiir nennen: Erstens verschleiern solche Versu-
che den performativen Charakter liturgischer Zeichen und Texte und bieten damit

59  Vgl. Kranemann, Benedikt: »Die liturgische actio im Blick. Methoden gegenwartiger Liturgie-
wissenschaft, in: Stefan Bontert (Hg.): Gemeinschaftim Danken. Grundfragen der Eucharis-
tiefeier im 6kumenischen Gesprach (= Studien zur Pastoraltheologie, Band 40), Regensburg:
2015, S. 362-379.

60 Vgl. Bontert, Stefan: «Du hast uns geschaffen, doch wir kennen dich kaum«. Gottesdienst
feiern im Angesicht des Zweifels«, in: Liturgisches Jahrbuch 67 (2017), S. 69-90.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Performanz. Macht. Gottesdienst.

bestenfalls eine eingeschrinkte Sicht auf den Zusammenhang von Liturgie, Ekkle-
siologie und Anthropologie. Zweitens erweisen sich die Analysekategorien Butlers
als hilfreich, wenn es darum geht, Konfliktfelder aufzuspiiren, die aus theologi-
schen Konzepten oder kirchenrechtlichen Ordnungen der Liturgie erwachsen und
in anderen Bereichen des kirchlichen Lebens fatale Auswirkungen haben kénnen.
Es gilt, wie Andreas Odenthal es formuliert, »eine neue Aufmerksambkeit fiir die am
Ritual beteiligten Menschen und ihre Grenzen zu gewinnen [...]. Missbrauch setzt
nicht erst beim sexuellen Missbrauch ein«®. Drittens kann eine erweiterte Herme-
neutik helfen, die Praxis aus bestehenden Einseitigkeiten zu befreien und in einer
nuancierteren Form weiterzuentwickeln.

Judith Butler stirker, als es bisher der Fall ist, liturgiewissenschaftlich zu rezi-
pieren, ist deshalb eine lohnende Aufgabe. Wenn es gelungen ist, die produktiven
Irritationen ihres Ansatzes deutlich zu machen, haben die Uberlegungen ihr Ziel
erreicht.

61 A.Odenthal: 2019, S.18.

14.02.2026, 19:11:11.

95


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Biblische Perspektiven

uuuuuuuuuuuuu


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Empathie, Betrauerbarkﬂeit und Verwandtschaft
Biblisch-narratologische Uberlegungen im Anschluss
an die politische Philosophie Judith Butlers

lise Miillner

1. Antigone und Rizpa

1.1 Judith Butlers Antigone Rezeption: Nachdenken {iber Verwandschaft
und Staat

»Hat ndmlich nicht der Bestattung unsere beiden Briider Kreon den einen gewiir-
digt, dem anderen sie verwehrt? Den Eteokles zwar hat er, wie man sagt, nach dem
Recht, in richtiger Anwendung, und nach dem Brauch in der Erde bestattet, mit
reichen Ehren bei den Toten. Den elend Gefallenen, des Polyneikes Leiche aber —
den Stadtern sagt man, sei es kundgetan —solle man nicht im Grabe bergen, und
auch keiner solle um ihn klagen, sondern ihn unbeklagt, unbestattet lassen, den
Végeln ein begehrter Vorrat, wenn sie ihn sehen, zu willkommenem FraRR«'.

Im Krieg gegen Theben kommt Polyneikes um. Weil er seine Heimatstadt angegrif-
fen hatte, verwehrt der neue Machthaber Kreon ihm die Bestattung. Seine Schwes-
ter Antigone lehnt sich aus Liebe, im Zorn und auch mit einem Sinn fiir jenes Recht,
das nicht durch den Tod verwirkt wird, gegen das Verbot auf. Sie leistet »Wider-
stand aus Verstrickung«*. Dabei riskiert und verliert sie ihr eigenes Leben, indem
sie sich gegen den Machthaber zur Wehr setzt und den Leichnam des Bruders be-
stattet.

Mit Blick auf den Toten bedeutet die Verweigerung einer Bestattung eine Ver-
schirfung des Todesurteils, weil dem so zugerichteten Menschen der Eingang in
die Welt der Toten verwehrt wird. Die Hinterbliebenen sehen sich vor die unmogli-
che Aufgabe gestellt, ihren Abschied ohne ritualisierte Trauer zu vollziehen. Indem

1 Sophokles, Antogone. Criechisch/Deutsch, Stuttgart 1981, S. 25-29.

2 Riedl, Anna Maria: Ethik an den Grenzen der Souveranitat. Christliche Sozialethik im Dialog
mit Judith Butler unter Beriicksichtigung des Kindeswohlbegriffs (= Cesellschaft — Ethik —
Religion, Band 8), Paderborn: 2017, S.139.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100

lIse Miillner

der Machthaber ihnen den Raum zur Trauer verwehrt, wird der Tote als unbetrau-
erbar dargestellt. Jene Solidaritit mit den Toten, die sich von der Antike bis in die
Gegenwart in Riten der Trauer ausspricht, soll — geht es nach dem Machthaber
Kreon — dem Feind gerade nicht zukommen. Die im Leben gewobenen Bande zur
Schwester gelten nicht mehr, und nachtriglich zu kniipfende Bindungen an den
Toten - in der literarisch entworfenen Welt ebenso wie in den Képfen und Her-
zen der Lesenden - sollen unterbunden werden. Doch der Plan Kreons geht nicht
auf, weil Antigone in ihrer Liebe zum Bruder das Verbot tibertritt. Anstelle des Ver-
schweigens und Vergessens treten heftige Auseinandersetzungen, die schliefilich
in eine Vervielfiltigung des Todes miinden. Die zur Strafe eingemauerte Antigone
bringt sich um, was eine Kettenreaktion auslost, sodass sich schliefllich auch die
Frau des Tyrannen Kreon das Leben nehmen wird.

Judith Butler setzt sich 2000 in einem Essay mit einer philosophischen Tra-
ditionslinie der Antigone-Rezeption auseinander.’> Besonders anregend scheint
mir fir die Bibelwissenschaften ihre Antigone-Interpretation in Verbindung
mit der (vor allem in »Die Raster des Krieges«* ausgearbeiteten) Kategorie der
Betrauerbarkeit. Der Zugang meines Aufsatzes ist in mehrfacher Hinsicht eklek-
tisch. Aus dem umfangreichen und hoch komplexen Werk Judith Butlers greife
ich mit der Betrauerbarkeit eine Kategorie auf, die in der Systematik ihrer Ar-
beiten wohl nicht einmal als zentrale Kategorie angesehen werden kann, auch
wenn eine Linie von Betrauerbarkeit zur Vulnerabilitit fihrt und damit nahe ein
Feld, mit dem sich Butler intensiv auseinandersetzt.” Der eklektische Zugang
ist dem Interesse einer Wissenschaftlerin geschuldet, das sich vor allem auf das
Verstehen der biblischen Texte richtet und in dieser exegetischen Arbeit auch auf
Begriffe aus den Geistes-, Kultur- und Sozialwissenschaften zugeht, um diese
als heuristische mit den biblischen Texten ins Gesprich zu bringen. Getragen
wird dieses Vorgehen von der Hoffnung, das Gesprich moge den biblischen Text
erhellen, vielleicht aber auch der Arbeit mit dem Begriff dienen und darin mit
dem Umweg iiber den fremden, kanonischen Text einem besseren Verstehen
gegenwirtiger gesellschaftlicher Prozesse. Der Begriff der Betrauerbarkeit scheint
mir hier besonders fruchtbar zu sein.

Eklektisch ist der in diesem Aufsatz gewihlte Zugang aber auch, weil er not-
wendigerweise Aspekte des Werks von Butler aufler Acht lisst, die diskutiert wer-
den miissten, wenn man sich systematischer mit Butlers politischer Philosophie
auseinandersetzt. Ich denke vor allem an Butlers Israelkritik, auf die ich hier nur
in diesem Zusammenhang insofern eingehe, als ich auf die darum entstandene

3 Vgl. Butler, Judith, Antigone’s Claim. Kinship between Life and Death, New York 2000.

4 Butler, Judith: Raster des Krieges. Warum wir nichtjedes Leid beklagen, Frankfurt a.M.: 2010.

5 Vgl. Werner, Gunda: »Relational und vulnerabel. Die Subjektphilosophie Judith Butlers im
theologischen Diskurs«, in: ThRev 114/3 (2018), S. 179-202.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Empathie, Betrauerbarkeit und Verwandtschaft

Diskussion hinweise. Butlers Kritik am Staat Israel, die sie vor allem in der Mono-
graphie »Am Scheideweg«® ausgearbeitet hat, miisste umfassender im Kontext der
zunehmend virulent werdenden Verbindung von Antisemitismus und Israelkritik
diskutiert werden. Hier wire einerseits der Aspekt der von Butler gegen Israel her-
angezogenen jildischen Tradition noch genauer zu untersuchen, ein Vorgehen, das
Micha Brumlik bereits 2016 gewihlt hat.” Andererseits miisste Butlers Staatsver-
stindnis, wie es sich auch in neueren Arbeiten niederschligt,® insgesamt als Deu-
tungshorizont herangezogen werden, was den Rahmen dieses Aufsatzes vollstin-
dig sprengen wiirde.” Auch wenn ich mit vielen Aspekten der politischen Analysen
Butlers nicht konform gehe, so sehe ich doch den Gewinn, den zentrale analyti-
sche Kategorien fiir das Denken und eben auch fiir die Bibelwissenschaften haben
konnen, was fiir mich Grund genug ist, mich mit dem Stellenwert der Trauer in
Butlers politischer Philosophie auseinanderzusetzen.

In der bereits angeklungenen Antigone-Arbeit greift Butler vor allem auf Hegel
und Lacan zuriick. Hegel hat sich mit dem Antigone-Mythos unter dem Antago-
nismus von Verwandtschaft und Staat auseinandergesetzt. Indem Hegel — nach
Butler — Antigone dem Gesetz des Hauses, Kreon dagegen dem Gesetz des Staates
zuordnet, scheint er eine Trennung von Verwandtschaft und Staat vorauszuset-
zen.’® Butler zeigt hingegen itberzeugend, dass sowohl Verwandtschaft als auch
Staat im Stiick von Sophokles komplexer zu denken sind. Denn die Familie Anti-
gones als Tochter des Odipus und seiner Mutter Jokaste ist so sehr verworren, dass
sie in der westlichen Kultur spitestens mit Freud zum Inbegriff eines komplizier-
ten Verwandtschaftsnetzes geworden ist. So stellt sich die Frage, welche Art von
Verwandtschaft Antigone mit ihrem Handeln verteidigt:

»Stellt man Antigone und Kreon als gegensatzliche Krafte von Verwandtschaft
und Staatsmacht einander gegeniiber, so vernachldssigt man vollig, wie Antigo-
ne sich bereits von den Verwandtschaftsbeziehungen geldst hat; man iibersieht,
wie Antigone, selber Kind aus einer inzestudsen Verbindung und ihrerseits einer
unmoglichen und todgeweihten Liebe zu ihrem Bruder verfallen, mit ihrem Han-
deln andere zwingt, sie als »mannlich« zu sehen, und wie damit die Art und Wei-

6 Butler, Judith: Am Scheideweg. Judentum und die Kritik am Zionismus, Frankfurt a.M.: 2013.

7 Vgl. Brumlik, Micha: »Judith Butlers Kritik des Staates Israel aus Quellen der jidischen Tra-
ditiong, in: Lars Distelhorst (Hg.): Staat, Politik, Ethik. Zum Staatsverstandnis Judith Butlers
(= Staatsverstiandnisse, Band 85), Baden-Baden: 2016, S.183-207.

8 Z. B. Butler, Judith: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung. Erste
Auflage (= Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft, Band 2258), Berlin: 2018.

9 Vgl. Distelhorst, Lars (Hg.): Staat, Politik, Ethik. Zum Staatsverstindnis Judith Butlers (=
Staatsverstidndnisse, Band 85), Baden-Baden: 2016.

10 Vgl Butler, Judith: Antigones Verlangen. Verwandtschaft zwischen Leben und Tod (= Erb-
schaft unserer Zeit, Band 11), Frankfurt a.M.: 42013a, S. 17f.

14.02.2026, 19:11:11.

101


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102

lIse Miillner

se zweifelhaft wird, in der Verwandtschaftsbeziehungen Geschlechteridentititen
stiitzen kénnen«".

Und dariiber hinaus: Wenn wir den Verwandtschaftsbegrift als performativen ver-
stehen, dann stellt sich auch die Frage, inwieweit das Handeln der Antigone Ver-
wandtschaft herstellt:

»Verwandtschaftist hier nicht eine Situation, in der sie sich einfach befindet, viel-
mehr ein Biindel von Praktiken, die auch sie selber ausiibt; es handelt sich um Be-
ziehungen, die jeweils durch die Praxis ihrer Wiederholung neu eingesetzt wer-
den. Wenn sie ihren Bruder begribt, dann handelt sie nicht aus schlichter ver-
wandtschaftlicher Bindung, als ob Verwandtschaft ihr ein Prinzip des Handelns
vorgabe, sondern ihr Handeln ist das Handeln der Verwandtschaft, die performa-
tive Wiederholung, die die Verwandtschaft als 6ffentlichen Skandal wieder her-
stellt. Es ist die Verwandtschaft, die sie durch ihre Tat wiederholt«2.

Es geht also nicht um eine einfache Dichotomie zwischen Verwandtschaft und
Staat, sondern beide Begriffe sind in sich und in ihrem Verhiltnis zueinander kom-
plex. Die Trauerhandlungen Antigones befinden sich nicht auf der Seite von Ver-
wandtschaft und stiinden gegen den Staat, sondern sind in der Perspektive Butlers
auch ein Skandalon fiir das Verwandtschaftssystem, das durch das inzestudse Be-
gehren Antigones sowohl angefragt als auch hergestellt wird.

Gleichzeitig weist der Antigone-Mythos auf die offentliche Wirksambkeit von
Trauer hin. Trauerriten stellen iiberindividuelle Verbindungen zwischen Menschen
her und konstituieren Gruppen. Gerade darin liegt ihre politische Brisanz. Uber-
haupt bietet die Trauer als politische Kategorie einen Schliissel zu gesellschaftli-
chen Wahrnehmungs- und Handlungsmustern, wie weiter unten noch auszufiih-
ren sein wird. Ich werde im Folgenden nicht allgemein tiber die Grundlegung ethi-
schen Handelns reflektieren — das wire im Rahmen eines solchen Aufsatzes ver-
messen. Wohl aber will ich den Gedanken der Betrauerbarkeit aufgreifen, diffe-
renzieren und ihn mit Fragestellungen einer biblisch fundierten politischen Ethik
verbinden.

1.2 Verweigerung und Trauer - Gemeinsame Linien zwischen Antigone
und Rizpa

»Und er gab sie in die Hand der Gibeoniter. Diese richteten sie auf einem Berg
vor JHWH hin. So fielen die Sieben gemeinsam. Sie wurden in den ersten Tagen
der Ernte getotet, zu Beginn der Gerstenernte. Rizpa, die Tochter Ajas, nahm das
Trauergewand und breitete es fiir sich auf dem Felsen aus vom Beginn der Ernte

11 ). Butler: 2013a, S.19.
12 Ebd., S.94.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Empathie, Betrauerbarkeit und Verwandtschaft

bis sich Wasser (iberjene vom Himmel ergoss. Sie liefs nicht zu, dass sich die Vogel
des Himmels auf ihnen niederliefien bei Tag noch die Tiere des Feldes bei Nacht«
(2 Sam 21,9-10; US I.M.).

David liefert die letzten Nachkommen der Familie seines Amtsvorgingers Saul an
die Einwohner*innen von Gibeon aus. Er versucht, auf diese Weise einmal began-
genes Unrecht wiedergutzumachen und durch den Ausgleich eine von JHWH auf
das Land gebrachte Hungersnot zu beenden. Nach der Hinrichtung der Sauliden
wird ihnen offenbar eine Bestattung verweigert; allerdings fehlt anders als in So-
phokles’ Antigone sowohl eine Begriindung dafiir als auch das Auserzihlen des
Vorgangs.

Erst durch das widerstindige Handeln der Rizpa, die die Leichname vor dem
Zugrift der wilden Tiere bewahrt, wird die fehlende Bestattung iiberhaupt zum
Thema. Rizpa ist eine der Frauen Sauls und Mutter von fiinf der Hingerichte-
ten. Rizpa, die davor nur einmal als Gegenstand der Auseinandersetzung zwischen
machtvollen Mannern vorgekommen war (2 Sam 3,6-11), wird hier zur Heldin. Sie
versucht die Wiirde der Toten zu bewahren, indem sie die Leichname iiber Monate
hinweg davor bewahrt, von wilden Tieren beschadigt zu werden. Thr mutiges Han-
deln hat Konsequenzen auch fiir den amtierenden Koénig, fiir David. Als man ihm
von Rizpas Solidaritit mit den Toten erzihlt, erinnert er sich, dass auch sein Vor-
ginger Saul und dessen mit ihm im Kampf umgekommenen Séhne noch nicht an-
gemessen bestattet worden waren. Er lisst die Leichen zum Grab der saulidischen
Familie tiberfithren und sie damit an jenen Ort bringen, der ihnen angemessen ist.

Die kosmische Unordnung - erzihlerisch ausgedriickt in der Hungersnot —
kommt mit diesem Handeln zu einem Ende: »Danach lief3 sich Gott fiir das Land erbit-
ten« (2 Sam 21,14). Wir sehen an dieser Erzihlung, wie sehr das Leben der Einzel-
nen als sozial eingebunden verstanden und in welchem Maf} menschlichem Han-
deln, vermittelt iiber das Géttliche, kosmische Wirkung zugeschrieben wird. Seit
einigen Jahren sprechen wir mit Blick auf die hebriische Bibel und den Alten Ori-
ent von »konstellativer Anthropologie«”. Der Einzelne wird von seinen Beziehun-
gen her verstanden und in hohem Maf} als sozial eingebunden beschrieben. Zu-
dem besteht ein komplexer Zusammenhang zwischen Kérperbildern und Sozial-
struktur. Gesundheit und Krankheit in der Leibsphire hingen mit Gerechtigkeit
und Ungerechtigkeit in der Sozialsphire zusammen. Diese Zusammenhinge en-
den nicht an den Grenzen des Menschlichen. Gerade die Erzihlung von der Hun-
gersnot in 2 Sam 21 zeigt, dass ungerechte soziale Verhiltnisse — in diesem Fall

13 Janowski, Bernd: »Konstellative Anthropologie. Zum Begriff der Person im Alten Testamentc,
in: Christian Frevel (Hg.): Biblische Anthropologie. Neue Einsichten aus dem Alten Testament
(= Quaestiones disputatae, Band 23), Freiburg i.Br. u.a.: 2010, S. 64-87.

14.02.2026, 19:11:11.

103


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104

lIse Miillner

sowohl der Eidbruch durch Saul als auch die fehlende Bestattung der hingerich-
teten Sauliden — Auswirkungen auf die natiirlichen Vorginge haben. Der Zusam-
menhang zwischen sozialer (Un-)Gerechtigkeit und natiirlichen Vorgingen gehort
wesentlich zum biblischen wie insgesamt zum altorientalischen Gerechtigkeitsbe-
griff (s.a. Hos 4,1-3; Ps 82,5 u.a.): »Erst die konnektive, d.h. soziale und 6kologische
Qualitit der G.[erechtigkeit] verkniipft die disparaten Erscheinungen der Welt zu
einem sinnvollen Kosmos. Deshalb werden Stérungen der menschlichen Ordnung
oft mit Stérungen des Kosmos verbunden«™.

1.3  Solidaritat mit den Toten als moralisches Thema
und offentliches Handeln

Der juidische Religionsphilosoph Martin Buber hat 1929 Rizpa und Antigone mit-
einander in Beziehung gesetzt: »Auch die Juden wissen um die ewige Antigone. Auf
ihre, jiidische Art«”. In der Lektiire der Gegenwart stolpern wir sicherlich iiber die
Qualifizierung von Antigones Handeln als »ewig« und die Rede von einer »eigenen,
judischen Art« lost Befremden aus. Dennoch bleibt der Gedanke einer Verbindung
zwischen diesen beiden literarischen Gestalten anregend sowohl fiir die Interpre-
tation der Texte als auch fiir allgemeinere Reflexionen zum Thema Trauer, allemal
in seinen politischen Kontexten. Auch wenn wir wohl mit dem Wort »ewig« zu-
riickhaltender wiren, so ist doch nicht zu tibersehen, dass es sich bei der Antigone
des Sophokles um einen grofRen Stoff handelt, dessen »iiberzeitliche Qualitit« sich
in der literarischen und philosophischen Wirkungsgeschichte niederschligt.’®
Sowohl Rizpa als auch Antigone setzen sich iiber ein Bestattungsverbot hinweg.
Thre Solidaritit mit den Toten bringt sie an gesellschaftliche Grenzen und wirft die
Frage nach moralischem Handeln auf die jeweiligen Herrscher zuriick. Darin ist
das solidarische Handeln dieser beiden literarischen Figuren widerstindiges Han-
deln, weil es die Unmenschlichkeit der Machthaber demaskiert und ihnen humanes

14 Kigler, Joachim: »Art.: Cerechtigkeitc, in: Christian Frevel/Angelika Berlejung (Hg.): Hand-
buch theologischer Grundbegriffe zum Alten und Neuen Testament, Darmstadt: 32015,
S.223-225, hier S.223. Vgl. ebenso Assmann, Jan: Ma’at. Cerechtigkeit und Unsterblichkeit
im Alten Agypten, Miinchen: 1995.

15 Buber, Martin: »Weisheit und Tat der Frauen, in: Martin Buber, Kampf um Israel. Reden und
Schriften (1921-1932), Berlin: 1933, S. 107-114, hier S. 114.

16  Vgl. Hartenstein, Friedhelm: »Solidaritdt mit den Toten und Herrschaftsordnung. 2 Samuel
21,1-14 und 2 Samuel 24 im Vergleich mit dem Antigone-Mythosc, in: Michaela Bauks/Kath-
rin Liess/Peter Riede (Hg.): Was ist der Mensch, dass du seiner gedenkst? (Psalm 8,5). As-
pekte einer theologischen Anthropologie. Festschrift fiir Bernd Janowski zum 65. Geburts-
tag, Neukirchen-Vluyn: 2008, S.123-143, hier S.124f. Zur literarischen Rezeptionsgeschichte
vgl. Steiner, George: Die Antigonen. Geschichte und Gegenwart eines Mythos (= Suhrkamp-
Taschenbuch Wissenschaft, Band 2124), Berlin: 2014. Zur philosophischen Rezeption mit be-
sonderem Augenmerk auf Hegel und Lacan vgl. ]. Butler: 2013a.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Empathie, Betrauerbarkeit und Verwandtschaft

Handeln entgegensetzt. Von Widerstand zu sprechen ist auch deshalb angemes-
sen, weil die Trauerriten sowohl Rizpas als auch Antigones in der Offentlichkeit
stattfinden und gesellschaftliche Wirkung entfalten. Kreons Angst richtet sich auf
diese solidarisierende Wirkung, die er als Angriff auf seine politische Macht er-
lebt, weshalb die Auseinandersetzung zwischen Antigone und Kreon eskaliert. Da-
vid hingegen reagiert auf die Erzidhlung vom Handeln Rizpas damit, dass er sein
eigenes Verhalten zum Umgang mit Saul hinterfragt und fiir die Bestattung Sauls
und Jonatans sorgt.

Die beiden oben im Antigone-Mythos identifizierten Themen sind auch in der
Auslegung der Rizpa-Erzihlung produktiv. Auch hier geht es einerseits um das
Verhiltnis zwischen Verwandtschaft und Staat und andererseits um die Frage der
Betrauerbarkeit. Beide Themenfelder sind nicht nur fir die Rizpa-Erzihlung, son-
dern fir die Erzihlungen der Samuelbiicher insgesamt prigend.

2. Verwandtschaft und Staat in den Samuelbiichern

»King and Kin, so titelte 1986 der Bibelwissenschaftler Joel Rosenberg eine Mo-
nographie iiber »Political Allegory in the Hebrew Bible«. In der Tat ist Familie ein
zentrales Thema politischer Organisation in den grofien Erzihlungen des Ersten
Testaments. Vor allem drei Textbereiche treten hier prominent hervor: 1) die Urge-
schichte sowie 2) die Erzelternerzihlungen der Genesis und 3) die Samuelbiicher.
In der Genesis wird »Volksgeschichte als Familiengeschichte« erzahlt - so der pri-
gende Ausdruck von Irmtraud Fischer. Die Menschheit wird in der Urgeschichte
(Gen 1-11) als Nachkommen des ersten Paares, Adam und Eva, dargestellt. Das Volk
Israel konstituiert sich langsam iiber Generationen hinweg als Nachkommenschaft
Abrams und Sarais (Gen 12-36), denen in Gen 12 die doppelte VerheifSung von Land
und Nachkommen gegeben wird. Und die Samuelbiicher erzihlen die Geschichte
des Konigtums als eine Geschichte der ersten beiden Konigsfamilien, wobei Sauls
Familie nicht von Dauer ist, wohingegen mit Davids Familie in eine ewige Dynas-
tie (2 Sam 7) gegriindet wird. Wihrend jener Epochen des biblischen Israel, die
fiir die Literaturwerdung maf3geblich sind, biindelt sich in der Familie die Zusam-
mengehorigkeit des Volks. Literargeschichtlich ist es sehr wahrscheinlich, dass die-
ses Konzept einer basalen Verwandtschaftsstruktur zwar bereits in der Kénigszeit
entwickelt, in nachexilischer Zeit aber systematisiert und profiliert wurde. In der
Perserzeit (ausgehendes 6. bis 4. Jhdt. v.u.Z.) konnte man nicht mehr auf die iden-
tititsstiftenden Systeme des Konigtums oder des Tempels zuriickgreifen, sondern
war von der Exilserfahrung geprigt, in der die Judier*innen in Familienverbinden
in Babylon gelebt hatten:

14.02.2026, 19:11:11.

105


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106

lIse Miillner

»Die Bibel stellt die Anfinge pragender Epochen in der Form von Familienerzih-
lungen dar, daim genealogischen Denken des Alten Orients fiir alle Nachkommen
gilt, was fir die Griindergeneration galt. Gemeinsamer Ursprung vergewissert in
Zeiten der Krise und wirkt identitatsbildend und -starkend, wo soziale Gruppen
neu formiert werden miissen. Da die (Grof$-)Familie zu allen Zeiten in Israel die
soziale Grundeinheit war, bewahrte sich diese Form der Darstellung in allen poli-
tischen Organisationsformen, (iberdauerte die Kénigszeit und schuf sozialen Zu-
sammenhaltin dersubstaatlichen Existenz der Perserzeit und des Hellenismus«".

3. Bildung von Identitaten

Gemeinschaften konstituieren sich aber nicht nur mit dem Blick nach innen, son-
dern auch durch die Verstindigung iiber die jeweils Anderen. Kollektive Identititen
bilden sich einerseits dadurch aus, dass interne Gemeinsambkeiten betont werden.
Andererseits werden nach aufden hin Grenzen gezogen und die Differenzen zu den
damit als aulen konstituierten Anderen hervorgehoben. Identititsbildungsprozes-
se sind fluide und weder abgeschlossen noch ausschliefilich. Menschen schliefien
sich zu Gruppen zusammen, wobei das Gewicht der jeweiligen Identititsformation
situativ bedingt ist und deshalb Verinderungen unterliegt. Vor allem zwei Miss-
verstindnisse prigen hiufig das Denken iiber Identitit: Erstens die Vorstellung,
dass Identitit iiberhaupt keine Bedeutung haben wiirde. Diese Form des Reduk-
tionismus »duflert sich darin, dafR der Einfluf} eines Gefiihls der Identitit mit An-
deren auf das, was wir schitzen und wie wir uns verhalten, ignoriert oder ginzlich
vernachlissigt wird«’®. Die zweite Form des Reduktionismus besteht darin, eine
einzelne Gruppenzugehorigkeit in dem Maf zu privilegieren, dass weder die Viel-
schichtigkeit der Gemeinschaft noch die Pluralitit der Identititen der je Einzelnen
oder auch das Moment der Wahl darin zum Ausdruck kommen. Dieses Denken
der singuliren Zugehorigkeit ignoriert, dass jeder Mensch in vielen Gruppen und
sozialen Zusammenhingen zu Hause ist und dass er die Wahl hat, welches Mo-
ment der Zugehorigkeit fiir ihn stirker zum Tragen kommt als andere. Natiirlich
gilt die Wahlfreiheit unter den jeweils konkreten Lebensbedingungen, zu denen
auch Rassismus, Antisemitismus oder Misogynie gehoren konnen, so dass es un-
ter bestimmten politischen Konstellationen fiir einzelne unmoglich wird, sich von
Aspekten ihrer personalen Identitit zu distanzieren oder sich in anderer Weise

17 Fischer, Irmtraud: »Menschheitsfamilie — Erzelternfamilie — Konigsfamilie. Familien als Prot-
agonistinnen von Welt erzeugenden Erzdhlungenc, in: BiKi 4 (2015), S.197.

18  Sen,Amartya Kumar: Die Identitédtsfalle. Warum es keinen Krieg der Kulturen gibt, Miinchen:
2010, S. 34.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Empathie, Betrauerbarkeit und Verwandtschaft

frei zu diesen zu verhalten. Die Reaktionen auf die Zuschreibungen der Anderen
gehoren zu Identititsbildungsprozessen hinzu:

»Emotionsgeladene Zuschreibungen kénnen zwei verschiedene, aber miteinan-
der zusammenhingende Verzerrungen enthalten: eine falsche Beschreibung von
Menschen, die einer angegriffenen Kategorie angehéren, und ein Beharren dar-
auf, daR die falsch beschriebenen Merkmale die einzigen seien, die fiir die Iden-
titat der angegriffenen Person relevant sind. Um sich dagegen zu wehren, kann
der Angegriffene versuchen, die Zuschreibung bestimmter Merkmale zuriickzu-
weisen, und auRerdem auf andere Identititen verweisen, die er besitzt«'®.

Identititen werden also nicht »gefunden« — so eine der zentralen Thesen von
Amartya Sen -, sondern in einem Wechselspiel von Selbst- und Fremdzu-
schreibungen konstituiert und durch wiederholende Praktiken verfestigt. In der
Iteration liegt auch ein Moment der Freiheit, weil die wiederholende Zitation nie
total sein kann, weil sie immer die Méglichkeit enthilt, sich zu verhalten.* In den
komplexen Bildungsprozessen sozialer Identititen spielt es auch eine Rolle, wie
mit dem Leiden Anderer umzugehen ist. Welches Leiden wird in einer Gruppe
iiberhaupt dargestellt, welches verschwiegen? Wessen Leiden wird als weniger re-
levant hingenommen, wessen Leiden betrifft? Wie intensiv werden die Leidenden
dargestellt, in welchen Medien geschieht das? Sind es Texte oder Bilder, in denen

?*' Aus wessen Perspektive wird auf das Leiden

Leiden sichtbar gemacht wird
der Anderen geschaut? Wer die »Anderen« sind, steht nicht von vornherein fest,
sondern wird unter anderem auch dadurch bestimmt, wie das Leiden bestimmter
Gruppen dargestellt wird.

In diesen Komplex hinein gehort auch die Frage danach, welche Menschen
als betrauerbar gelten und welchen Gruppen keine Trauer entgegengebracht wird.
Nach innen stirkt die kollektive Trauer das Gefithl von Zugehérigkeit, nach auflen
hin setzt sie eine Grenze mit massiven ethischen Konsequenzen. Die Entscheidung
dariiber, wer als betrauerbar gilt und wer nicht, ist ein politischer, weil identitits-
stiftender Akt. Das ist eine der zentralen Thesen Judith Butlers, die sie in der Mono-
graphie Die Raster des Krieges (Frames of War) ausarbeitet, aber schon iiber mehrere
Publikationen hinweg vorbereitet hat.

19 A.K.Sen:2010,S. 23.

20 Vgl. C. Werner: 2018, S.188.

21 Vgl.zur lkonographie des Leidens und zur Darstellung von Gewalt und Krieg in der Fotografie
Sontag, Susan: Das Leiden anderer betrachten. 3. Auflage, Frankfurt a.M.: 2010; zur Ausein-
andersetzung mit ihren Thesen vgl. Butler, Judith: Krieg und Affekt, Ziirich/Berlin: 2009b,
S.53-68; ]. Butler: 2010, S. 65-97.

14.02.2026, 19:11:11.

107


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108

lIse Miillner

4. »Dies ist ein Leben, das einmal gelebt sein wird«?2,
Prekares Leben und futurum exactum

Jedes Leben wird einmal gelebt worden sein, jedes Leben ist von Beginn bis
zum Ende gefihrdet. Diese (nicht nur) anthropologische Konstante bildet den
Ausgangspunkt eines Nachdenkens tiber die Betrauerbarkeit als politische Kate-
gorie. Denn mit der Anerkennung der Verletzbarkeit aller Menschen® bilden sich
zugleich Weichenstellungen fiir die Konstituierung von Identititen heraus. Davon
scheinen mir zwei von besonderer Bedeutung zu sein: Erstens wessen Gefihrdung
betrifft mich, wessen Gefihrdung nehme ich aber nicht zur Kenntnis? Zweitens
wenn ich Leben als verletzlich wahrnehme: Wo reagiere ich mit Empathie, wo mit
Trauer?

»Wir werden nicht zundchst geboren und sind irgendwann spater gefiahrdet; viel-
mehr ist das Gefiahrdetsein als solches mit der Geburt koextensiv (die Geburt ist
per definitionem eine Gefdhrdung), was bedeutet, dass es darauf ankommt, ob
dieses neue Wesen iiberlebt oder nicht und dass sein Uberleben von einem, wie
wir sagen kdénnten, sozialen Netz helfender Hinde abhangt. Nur in Verhaltnis-
sen, in denen sein Tod von Bedeutung ist, kann der Wert dieses Lebens zutage
treten. Betrauerbarkeit ist somit Voraussetzung dafiir, dass es auf ein bestimm-
tes Leben ankommen kann. [..] In der Alltagssprache gilt die Trauer dem Leben,
dasvoriiber ist; dieses Leben ist als vergangenes Gegenstand der Trauer. Nach der
Struktur des gleichfalls zur Alltagssprache gehérenden futurum exactum ist Be-
trauerbarkeit Méglichkeitsbedingung der Entstehung und Erhaltung von Leben.
Das futurum exactum »Ein Leben wird gelebt worden sein« ist schon zu Beginn
eines gerade erst begonnenen Lebens vorausgesetzt«®*.

Gefihrdung als allgemeine Bedingung des Lebens konnte in einer idealen Welt da-
zu fithren, dass wir grundsitzlich miteinander solidarisch sind und dementspre-
chend handeln. Wir alle wissen, dass das nicht so ist, dass nimlich die Einsicht
in die eigene Gefihrdung und in die Gefihrdung Anderer nicht aus sich selbst da-
zu fithrt, dass wir versuchen, die Anderen ebenso zu beschiitzen wie uns selbst.
Offenbar muss es andere Begriindungsfiguren fiir ethisches Verhalten geben als
das Bewusstsein, dass unser aller Leben immer auch gefihrdet ist. »Der geteil-
te Gefdhrdungszustand fithrt nicht zu wechselseitiger Anerkennung, sondern zur

22 ].Butler: 2010, S. 22.

23 Zur Frage des Anthropozentrismus und der Bestimmung eines ethisch relevanten Konzepts
von Leben vgl. ]. Butler: 2010, S. 24-29.

24 Ebd,S.22.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Empathie, Betrauerbarkeit und Verwandtschaft

Ausbeutung ganz bestimmter Bevolkerungsgruppen, zur Ausbeutung von Leben,
die nicht ganz als Leben zihlen und als >zerstérbar< und >unbetrauerbar« gelten«*.

Neben unendlich vielen anderen Zeugnissen menschlicher Kulturen zeugen
auch die biblischen Gebote davon, wie anspruchsvoll es ist, menschenwiirdiges
Handeln einzuiiben, dass es eines grofen Aufwands bedarf, um ein lebensfoérder-
liches Miteinander zu stabilisieren, und wie prekir ein solcher Zustand ist.

5. Empathie, Betrauerbarkeit und moralisches Lernen

Gemeinschaften konstituieren sich selbst unter anderem auch dadurch, dass man-
che Menschen als betrauerbar erachtet werden, wohingegen es auf das Leben An-
derer scheinbar nicht ankommt. Kriegerische und terroristische Gewalt kénnen
iiberhaupt nur dadurch ausgeiibt werden, dass sowohl Empathie als auch Betrau-
erbarkeit mit einigen Gruppen von Menschen suspendiert werden. Judith Butler
nimmt wahr, dass gesellschaftlicher Zusammenhalt auch dadurch hergestellt wird,
dass ausgeschlossenen Gruppen die Betrauerbarkeit verweigert wird; manche Le-
ben gelten als stirker betrauerbar, andere werden gar nicht als betrauerbar ange-
sehen. Eine solchermafien skalierte Betrauerbarkeit ist eine der Bedingungen fiir
kollektive Gewaltausiibung. »Meiner Ansicht nach wird der Krieg in ganz bestimm-
te Rahmen gestellt, um Affekte in Verbindung mit der differenzierenden Betrau-
erbarkeit von Leben zu kontrollieren und zu steigern«.

Butlers Beobachtung, dass Gemeinschaften sich unter anderem dadurch kon-
stituieren, dass sie manche Menschen stirker als betrauerbar erachten als andere,
lasst sich mit dem Blick auf biblische Texte historisch und theologisch vertiefen.
Diese Herangehensweise ist auch deshalb so produktiv, weil sie den gingigen Fo-
kus moralischer Begriindung und moralischen Lernens, der auf der Empathie liegt,
verschiebt und als anderen Ansatzpunkt die Kategorie der Betrauerbarkeit wihlt.

Empathie gilt als eine der Grundvoraussetzungen ethischen Handelns. Vom
Gebot der Nichstenliebe bis zur Goldenen Regel steht die Fihigkeit zur identi-
fikatorischen Empathie dafiir ein, das Leben des Anderen nicht zu verletzen. Das
Nichstenliebegebot in Levitikus 19,18 kann auf zweierlei Weisen tibersetzt werden.
In der wirkungsgeschichtlich im Christentum bedeutsamer gewordenen Version,
die sich vor allem am griechischen Text orientiert, lautet die Gebotsbegriindung:

Du sollst deinen Néchsten lieben wie Dich selbst.
In der griechischen Ubersetzung der Septuaginta lautet der Satz:

AyQaTtroELG TOV TIANGCLOV 00U ¢ 6eauTov.

25 Ebd,S.36.
26 Ebd,S.32.

14.02.2026, 19:11:11.

109


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

lIse Miillner

Daraus ergibt sich eine Tradition, in der Selbst- und Nichstenliebe miteinander
verbunden und als erstrebenswerte Tugenden entfaltet werden. Der hebriische
Text legt aber eine andere Ubersetzung niher. Da heif3t es:

T3 Y79 NAARI

Das 73 wird nicht adverbial auf das Lieben bezogen (»wie dich selbst«), sondern
als Attribut zum Nichsten als eigenstindiger Nominalsatz verstanden: »(Er ist) wie
du«”. Nicht die Selbstliebe gilt dann als Motivation fiir die Nichstenliebe, sondern
die Empathie mit einem, der ist »wie du«. Dass die Nichstenliebe nicht auf eine
Gruppe einzuschrinken ist und dass der Kontext, in dem von Hass und Zurecht-
weisung die Rede ist (Lev 19,17), die Feindesliebe inkludiert, sei hier nur erwihnt,
um einer gingigen christlichen Uberholungsfigur vorzubeugen.

Zentral fur meine Argumentation ist das Verstindnis der Nichstenliebebe-
griindung durch das hebriische 715 als »wie du« im Sinne der Ahnlichkeit und
damit auch der Empathie. Die Einfithlung in das Gegeniiber ist ein Grundstein
wahrhaft menschlichen Handelns. Auch wenn der Begriff Empathie die Reduktion
auf das Gefiihl ebenso nahezulegen scheint wie der Liebesbegriff, so gilt doch fir
beide, dass sie nicht auf den emotionalen Bereich zu reduzieren sind. »Liebe« ist
in der biblischen Terminologie zutiefst auf das Handeln ausgerichtet und lasst sich
weder romantisch individualisieren noch karitativ engfithren.?®

Empathie gehért zur Grundausstattung des Mensch-Seins. Sie kann verstan-
den werden als das Mit-Erleben mit Anderen, das iiber das Mit-Fiithlen noch einmal
hinausgeht: »Mit-Erleben bedeutet, dass man in die (kognitive, emotionale, leibli-
che) Situation eines anderen Wesens transportiert wird«*. Empathie, die iibrigens
weder rein emotional noch keineswegs immer affirmativ-positiv ist, beinhaltet ei-
nen Positionswechsel (»transportiert wird«). Dem Empathiebegriff, der mitsamt
seinem komplexen Zusammenhang mit dem Erzihlen hier nicht weiter entfaltet
werden kann,*® soll der Begriff der Betrauerbarkeit in seiner moralbegriindenden

27 ImHebrdischen kann man die adverbiale Bezugnahme des 712 auf das Lieben ebenfalls be-
griindet vertreten, die attributive Deutung liegt aber naher. Vgl. zu dieser Diskussion Hieke,
Thomas: Levitikus 16-27 (= Herders theologischer Kommentar zum Alten Testament), Frei-
burgi.Br.: 2014, S. 734f.

28  Vgl.T. Hieke: 2014, S. 732.

29  Breithaupt, Fritz: Die dunklen Seiten der Empathie (= Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft,
Band 2196), Berlin: 2017, S.16.

30  Vgl. zur Narration alsGrundszene der Empathie Breithaupt, Fritz: Kulturen der Empathie (=
Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft, Band 1906), Frankfurt a.M.: 2009; zum Begriff der
Empathie aus narratologischer Sicht hat vor allem Suzanne Keen gearbeitet: vgl. Keen, Su-
zanne: »Narrative Empathyx, in: Peter Hiihn et al. (Hg.): The Living Handbook of Narra-

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Empathie, Betrauerbarkeit und Verwandtschaft

Funktion an die Seite gestellt werden. Eine Verhiltnisbestimmung der beiden Be-
griffe wire noch zu leisten. Hier geht es zunichst einfach darum, Trauer und Be-
trauerbarkeit als Begriff der politischen Ethik wahrzunehmen und diesen Gedan-
ken biblisch-theologisch weiter zu entwickeln.

6. Szenen der Trauer in den Samuelbiichern

Rizpas Trauer (2 Sam 21,1-14) ist bereits im Gegeniiber zur Antigone des Sophokles
vorgestellt worden. Die mit ihr verbundene Szene ist aber nur eine unter meh-
reren in den Samuelbiichern, in denen Trauer inszeniert und besprochen wird.
TIhnen allen ist gemeinsam, dass sie eingewoben sind in ein Netz aus individu-
ellen Bedeutungs- und Figurenkonstitutionen sowie politischen Loyalititen und
Spannungen zwischen diesen beiden Feldern. Dass Kénig David die vielleicht schil-
lerndste und tiefgriindigste Figur der hebriischen Bibel ist, gehort zu den All-
gemeinplitzen der Auslegung der Samuelbiicher. Uber ihn erfahren Leser*innen
sowohl die Bewegungen seiner politischen Entwicklung als auch unterschiedliche
Aspekte seiner Personlichkeit. Das vor allem in den Samuelbiichern, dann aber
auch in der Chronik entwickelte Bild dieses Konigs ist nicht mit der historischen
Wirklichkeit zu verwechseln. Es ist das literarisch gestaltete Bild einer zentralen
Figur der hebriischen Bibel und spiter sowohl der jiidischen als auch der christli-
chen Tradition. Als Figur, als character, der Erzihlung ist David wie besonders stark
ausgearbeitet. In der Gegeniiberstellung von flat und round character kommt Da-
vid wie keinem anderen die Qualifikation als round character zu. Er entwickelt und
verandert sich, er geht durch Héhen und Tiefen menschlichen Lebens und - das
vor allem ist fiir die biblische Darstellungsweise ungewdhnlich — sein Innenleben
wird teilweise offengelegt. Dieses Bild ist aber nicht nur in Narrationen entwor-
fen, sondern vielleicht stirker noch durch die Psalmen geprigt, als deren Singer
David bereits in der zunehmenden Davidisierung des Psalters stilisiert wird, als
deren Autor er schon in Qumran und dann in der jidischen sowie der christlichen
Tradition gilt.*

In Spannung zur altorientalischen Konigsideologie wird David auch in seinen
Schattenseiten gezeigt. Dabei sind die Samuelbiicher deutlich offensiver als die
Chronik, die etwa das Vergehen an Batseba und Urija (2 Sam 11-12), aber auch an-
dere schwierige Aspekte der Davidbiographie aufien vor lisst. Die Samuelbiicher
ersparen der Figur David nichts. Auf seine Jugend, in der er einerseits den Vor-
ginger Saul unterstiitzt und andererseits mit diesem konkurriert, folgt nicht die

tology, Hamburg: 2013. www.lhn.uni-hamburg.de/article/narrative-empathy, zuletzt geprift

am 30.01.2020.
31 Vgl. Mroczek, Eva: The Literary Imagination in Jewish Antiquity, Oxford: 2017, S. 51-85.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

n2

lIse Miillner

Gleichmiitigkeit stabiler Herrschaft, sondern, beginnend mit dem Verbrechen an
Batseba und Urija, eine Auseinandersetzung, deren Zentrum in der eigenen Fami-
lie, im eigenen »Hausc, ist (vgl. 2 Sam 12,10-11). In der erzihlten Biographie Davids
gibt es also durchgingig konfliktive Verhiltnisse, aus denen David zwar als Sieger
hervorgeht, die aber auch durchaus ambivalent dargestellt wird.

Denn die feindlichen Verhiltnisse sind immer wieder durchwoben von per-
sonlichen Beziehungen, in denen die Klassifikation als Feind unzureichend wire.
Davids tiefe Freundschaft gilt Jonatan, dem Sohn seines Konkurrenten Saul. Seine
erste Ehe geht er mit einer Saulstochter ein. Und die schwere militirische Ausein-
andersetzung mit seinem Sohn Abschalom besteht eben nicht nur im Niederschla-
gen eines Aufstands, sondern ist gleichzeitig ein Kampf mit dem eigenen Sohn.

An mehreren Stellen wird David auf diesem Weg auch als Trauernder darge-
stellt. In der Klage um Saul und Jonatan (2 Sam 1,17-27) scheint bereits der Poet
und Psalmenbeter auf. Als Abner, der Feldherr Sauls und politische Unterstiitzer
des saulidischen Gegenkonigs Ischbaal, ermordet wird, klagt David 6ffentlich und
bezieht auch seinen Hofstaat in dieses Zeremoniell mit ein (2 Sam 3,31-39). Als sein
Sohn Abschalom — gegen den ausdriicklichen Befehl des Konigs — im Kampf er-
schlagen wird, stimmt David die Klage um seinen Sohn an (2 Sam 18,24-19,9).*

Es ist gerade diese letzte Begebenheit, Davids Trauer um seinen Sohn Abscha-
lom, die in der erzdhlten Welt die politische Brisanz der Trauer deutlich macht.
Das Ende des Abschalomaufstands wird mit einer Botenszene eingeleitet, in der
ein Kuschiter die Nachricht vom Schlachtfeld zum Kénig bringt.

"831Und siehe, der Kuschiter kam und der Kuschiter sagte: »Mein Herr, der Kénig,

lasse sich die gute Nachricht bringen. Denn JHWH hat dir heute zum Recht ver-
holfen aus der Hand aller, die sich gegen dich erhoben haben«3?. Und der Kénig
sagte zum Kuschiter: »Ist Friede fiir den Jungen, fiir Abschalom?« Der Kuschiter
sagte: »Moge es den Feinden meines Herrn, des Konigs, und allen, die sich gegen
dich zum Bosen erhoben haben, wie dem Knaben ergehen« . Der Kénig erbeb-
te. Er stieg in den oberen Raum des Tores hinauf und weinte. Und so sprach er
noch im Gehen: »Mein Sohn Abschalom, mein Sohn, mein Sohn Abschalom! Wer
gibe es, dass ich an deiner Stelle gestorben ware! Abschalom, mein Sohn! Mein
Sohn!«*Man berichtete Joab: »Siehe, der Kénig weint! Er trauert um Abschalom<’.
So wurde die Rettung an jenem Tag zur Trauer flir das ganze Volk. Denn das Volk
hérte an jenem Tag: »Der Kénig leidet um seinen Sohn«*. Und das Volk stahl sich
an jenem Tag davon, um in die Stadt zu kommen wie sich das Volk wegstiehlt,
das sich schamt, weil es im Kampf geflohen ist.> Der Konig aber hatte sein Gesicht

32 Vom Weinen Davids ist auferdem auch an folgenden Stellen die Rede: 1 Sam 20,41; 30,4;
2 Sam 12,21; 13,36; 15,32.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Empathie, Betrauerbarkeit und Verwandtschaft

verhiillt, und der Konig schrie mit lauter Stimme: »Mein Sohn Abschalom! Ab-
schalom, mein Sohn! Mein Sohn«®! Joab kam zum Kénig ins Haus und sagte: »Du
hast heute das Cesicht all deiner Diener beschdmt, die heute dein Leben geret-
tet haben und das Leben deiner S6hne und deiner Tochter und das Leben deiner
Frauen und deiner Nebenfrauen,” indem du liebst, die dich hassen, und hasst, die
dich lieben. Denn du erklarst heute, dass dir an den Obersten und Dienern nichts
liegt. Ja, heute habe ich erkannt: Wenn nur Abschalom lebte und wir alle heute
tot wiren, dann wiére das in deinen Augen recht.® Und jetzt steh auf, geh hinaus
und sprich zum Herzen deiner Diener. Denn das schwore ich bei JHWH:>Wenn du
nicht hinausgehst, wird kein einziger Mann heute Nacht bei dir (ibernachten. Und
das wird fur dich schlimmer sein als alles Schlimme, das iber dich gekommen ist
von deiner Jugend an bis heute« (2 Sam 18,31-19,8; Ubersetzung: .M.).

Der Feldherr Joab, in den Samuelbiichern durchweg als gewaltbereit und skrupellos
gezeichnet, vertritt auch hier die Stimme des politischen Kalkiils. Er weist seinen
Konig zurecht, als dieser die Reaktion des Vaters iiber jene des Herrschers stellt:
»Mein Sohn Abschalom, mein Sohn, mein Sohn Abschalom! Wer gibe es, dass ich
an deiner Stelle gestorben wire! Abschalom, mein Sohn! Mein Sohn!« (2 Sam 19,1)
Die Emotionalitit des Ausdrucks liegt semantisch im Ausdruck des Wunsches nach
dem eigenen Tod an der Stelle des Sterbens des Sohnes. Syntaktisch aber — und das
wiegt hier deutlich stirker — ist es die Anrede des Toten verbunden mit der mehr-
fach wiederkehrenden Wiederholung des Namens und der Sohnesbezeichnung,
die einen Blick auf die Emotionalitit gewdhren. Lautlich unterstiitzen die durch
die Wiederholung erzeugten Assonanzen die Intensitit des Ausdrucks.*® Diese Er-
kenntnis wiegt umso stirker, wenn man sich bewusst macht, wie zuriickhaltend
die biblischen Erzihlungen mit den Emotionen ihrer Protagonist*innen umgehen
und wie sensibel mit der historischen Distanz zu diesem Thema umzugehen ist.>*
Davids Trauer ist hier ganz offensichtlich nicht opportun, sie dient nicht der 6f-
fentlichen Ehrung des Toten. Im Gegenteil: David zieht sich im Kontext der Klage
auf eine doppelte Weise zuriick. Er verlisst seine 6ffentliche Position am Stadt-
tor, um sich in das Obergemach des Tors zuriickzuziehen. Zudem verhillt er sei-

33 Vgl. Naumann, Thomas: «Der Kénig weint«. Das 6ffentliche konigliche Weinen als Mittel so-
zialer und politischer Kommunikation in alttestamentlichen Textenc, in: Sara Kipfer (Hg.):
The Book of Samuel and Its Response to Monarchy (BWANT), Stuttgart: 2020 [im Druck].

34  Vgl.zum Themenkomplex der Trauer Gemiinden, Petra von: »Methodische Uberlegungen zur
Historischen Psychologie exemplifiziert am Themenkomplex der Trauer in der Bibel und in
ihrer Umwelt, in: Bernd Janowski/Kathrin Liess (Hg.): Der Mensch im alten Israel. Neue For-
schungen zur alttestamentlichen Anthropologie (= Herders biblische Studien, 59), Freiburg
u.a.: 2009, S.41-68; zu Emotionen in der Antike und im Alten Orient vgl. Cairns, Douglas
L./Nelis, Damien (Hg.): Emotions in the Classical World. Methods, Approaches, and Direc-
tions (= Alte Geschichte, Band 59), Stuttgart: 2017; Kipfer, Sara (Hg.): Visualizing Emotions in
the Ancient Near East (= Orbus Biblicus et Orientalis, Band 285), Fribourg/Géttingen: 2017.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

N4

lIse Miillner

nen Kopf. Der doppelte Riickzug in einen von aufien nicht einsehbaren Raum und
durch die Verhiillung des Koérpers laufen einer ansonsten im Kontext der Trauer
hiufig hergestellten Offentlichkeit diametral zuwider. Auflerdem unterlisst David
alle Gesten, die wir sonst mit Trauer oder Selbstminderung in Verbindung brin-
gen, etwa das Zerreiflen des Gewands, das Bestreuen des Kopfs mit Staub oder
das Sich-Zu-Boden-Werfen.*

Joab, der zuvor bereits den Befehl des Konigs iibertreten und den revoltieren-
den Konigssohn Abschalom getétet hat, als dieser sich mit dem Kopf im Geist
eines Baums verfangen hatte und dadurch wehrlos war, weist den Konig ob dessen
Reaktion auf den Tod seines Sohnes zurecht:

»Im Blick auf die siegreich heimkehrenden Truppen ist das Verhalten des Konigs
ein katastrophales politisches Kommunikationsangebot. Denn es ware die Auf-
gabe des Konigs gewesen, den Sieg zu feiern, den Boten zu belohnen und seine
heimkehrenden siegreichen Krieger gebiihrend zu empfangen. Er aber tritt ganz
aus dieser Rollenerwartung im Interesse der Staatsrason heraus und zeigt damit,
dass ihn weder der Sieg noch seine Soldaten noch die wiedererlangte Konigswiir-
de interessieren. Einzig der Tod seines Sohnes, der sein Feind geworden war, ist
ihmwichtig[..] Mag die Reaktion Davids als Vater emotional nachvollziehbarsein,
als entmachteter Konig, der seine Herrschaft wiedererlangen mochte, ist sie kata-
strophal, das Gegenteil einer Inszenierung koniglicher Handlungsmacht, die Ver-
weigerung sozialer und politischer Kommunikation mit seinen Kriegern«®.

In den Auslegungen der Gegenwart ist eine Kontroverse auszumachen, ob die Trau-
erszenen Davids als authentischer Ausdruck dieser Figur (nochmals: nicht eines
historischen David!) zu lesen sind, oder, ob die biblischen Erzihler*innen hier ei-
ne Spur des Verdachts legen wollten im Sinn des Shakespearschen »The lady doth
protest too much, methinks«. M. E. hat Thomas Naumann in einem jiingsten Bei-
trag zum Thema iiberzeugend herausgearbeitet, dass der Verdacht gegeniiber Da-
vid zwar aus der Sicht heutiger Leser*innen durchaus nachvollziehbar ist, jedoch
in den biblischen Texten selbst keinen Anhalt findet. Im Anschluss an Arbeiten
des Medidvisten Gerd Althoff zeigt Naumann, dass es sich bei Davids Trauer nie-
mals um rein individuell-personliche Vorginge handelt, sondern das konigliche
Weinen immer als Mittel politischer Kommunikation zu sehen ist.>” Als solches ist
der Ausdruck von Trauer allerdings bereits auf der Ebene der erzihlten Handlung

35  Vgl. zu den Cesten der Trauer K6hlmoos, Melanie : »In Tiefer Trauer. Mimik und Cestik an-
gesichts von Tod und Schreckens, in: Andreas Wagner (Hg.): Anthropologische Aufbriiche.
Alttestamentliche und interdisziplindre Zugange zur historischen Anthropologie, Géttingen:
2009, S. 381-394.

36 T.Naumann: 2020, 0.S.

37 Vgl ebd.: pass.; eine dezidiert davidkritische Position vertritt Quesada, Jan Jaynes: »King
David and Tidings of Death. >Character Response« Criticisms, in: Tod Linafelt/Claudia v.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Empathie, Betrauerbarkeit und Verwandtschaft

hoch komplex, einerseits als Zusammenspiel von Worten, Gesten und raumlicher
Positionierung, andererseits in seiner Einbindung von anderen Personen als dem
Konig selbst. Dazu kommt aber in der Lektiire der Erzihlung noch die Ebene der
Kommunikation zwischen Erzihlung und Leser*innen. Hier gehért Davids Wei-
nen in den Zusammenhang der Darstellung der Gewalttaten Davids und ist mit
anderen Ziigen der Erzihlung zusammenzusehen, die David von der Beteiligung
am Tod seiner Feinde freihalten wollen.?® In jedem Fall ist Trauer nicht nach innen,
sondern nach aufen gerichtet, ist kein individuell-personlicher Vorgang, sondern
Teil eines komplexen politischen Handlungsgefiiges, bei dem von Seiten der Trau-
ernden immer potentielle Andere mitgedacht werden.

Diese werden an einigen Stellen explizit hervorgehoben. Im Kontext der bereits
erwihnten Trauer um Abner wird ironischerweise der Mérder Joab dezidiert zum
Trauern aufgefordert; noch wichtiger aber ist das mehrfach erwihnte »ganze Volke,
das mit David gemeinsam weint (2 Sam 3,31-37). In der Totenklage um Saul und Jo-
natan wird der gemeinschaftsstiftende Aspekt der Trauer noch stirker betont. Die
vorweggenommenen Reaktionen auf die Todesnachricht vom Konig Israels stellen
eine Differenz zwischen Israel und den Philistern her. Saul und seine S6hne waren
in einer Schlacht gegen die Philister gefallen. Dementsprechend imaginiert David
in seiner Klage um Saul und den geliebten Freund Jonatan, dass die fiir die politi-
sche Kommunikation des militirischen Geschehens zustindigen Frauen in Israel
anders reagieren als die Frauen in der philistidischen Gemeinschaft:

25am120F 73 ht es nicht in Gat!
Berichtet es nicht auf den StrafSen Aschkelons!
Damit die Téchter der Philister sich nicht freuen,
damit nichtjubeln die Tochter der Unbeschnittenen.
[.]
*4Tdchter Israels, weint Giber Saul,
der euch in Purpur mit Luxus gekleidet hat,
der Schmuck aus Gold auf Eure Gewander aufbrachte.
(2 Sam1,20.24; Ubersetzung: |.M.)

Die »Tochter« bezieht sich auf die jeweiligen weiblichen Angehorigen der beiden
Volker, die hier einander gegeniibergestellt werden. Auf der einen Seite stehen die

Camp/Timothy Kandler Beal (Hg.): The Fate of King David. The Past and Present of a Bib-
lical Icon (= Old Testament studies, 500), New York: 2010, S. 3-18.

38  Vgl. Miillner, llse: »Dargestellte Gewalt und die Gewalt der Darstellung. Narrative Figura-
tionen in den Davidserzdhlungen, in: Irmtraud Fischer (Hg.): Macht — Gewalt — Krieg im
Alten Testament. Gesellschaftliche Problematik und das Problem ihrer Reprisentation [Ta-
gung der Katholischen Alttestamentlerinnen und Alttestamentler des Deutschen Sprach-
raums (AGAT), die 2011 in Regensburg stattfand, = Quaestiones disputatae, Band 254], Frei-
burgi.Br.: 2013, S. 286-317.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16

lIse Miillner

»Tochter« der »Unbeschnittenen« — mit diesem Merkmal werden in an mehreren
Stellen der hebriischen Bibel die Nicht-Israeliten bezeichnet, womit eine identi-
titsstiftende Korpermarkierung metonymisch fiir das Biindel an sozialen Diffe-
renzen zwischen Israel und den anderen Volkern steht. Dass Frauen ebenso als po-
tentiell Jubelnde wie auch als mogliche Trauernde angesprochen sind, weist darauf
hin, dass Frauen die Funktion erfiillten, militirische Aktionen zu kommentieren
und offentlich zu kommunizieren. Kriegerische Kampthandlungen sind einer der
wenigen sozialen Bereiche in der hebriischen Bibel, in denen Frauen nicht vorgese-
hen sind. Wo Frauen sich als Kimpfende in Kriegshandlungen einbringen, geht es
um Sondersituationen und namentlich genannte Heldinnen (Jael in Ri 4-5; Judit).
Hiufiger kommentieren allerdings Frauen das Kampfgeschehen offentlich und in
Gruppen, das Siegeslied der Frauen um Mirjam am Schilfmeer bewahrt eine sol-
che Erinnerung (Ex 15,20-21). Dabei nehmen die Frauen durchaus eine politische
Position ein, etwa wenn sie David Saul gegeniiber positiv hervorheben: »Saul hat
Tausend erschlagen, David aber Zehntausend« (1 Sam 18,7; 21,12; 29,5). Auch die
soziale Rolle von Frauen als Trauernde und Klagende ist bekannt (vgl. Jer 9,16-19).
Beides wird hier angerufen, wenn in der Klage Davids die Philisterinnen und Is-
raelitinnen zur Sprache kommen. Als Mitglieder von einander feindlich gegeniiber-
stehenden Volkern stehen sie sowohl beim Jubel als auch bei der Trauer einander
gegeniiber. Im einen Fall 16st der Tod Sauls und seiner Séhne Jubel, im anderen
Trauer aus. Auf der Seite der Philister*innen fehlt die Trauer fiir den toten Konig
Israels. Dass er einer ist, dem keine Trauer gilt, ist ebenso ein Mittel zur Stirkung
des Gruppengefiihls wie auf der anderen Seite die Trauer um den toten Konig. Bei-
de in diesem Lied vorweggenommenen Reaktionen der sozialen Offentlichkeit, die
durch die Frauen verkdrpert wird, stirken den jeweiligen sozialen Zusammenhalt
der Gruppe.

7. Empathie und Betrauerbarkeit

Sowohl der Jubel als auch die Trauer sind Reaktionen auf eine tddliche Gewalttat.
Beide sind in hohem Maf} sozial eingebunden, sodass sich die Frage stellt, inwie-
weit Trauer oder eben ihr Fehlen Gewalt begiinstigt bzw. minimiert. In der Psycho-
logie ebenso wie in der Pidagogik gilt Empathie als Schliissel fiir die Szenerie der
Gewaltunterbrechung. Ausgehend von einer Allgegenwart von Gewalt und gewalt-
tatigen Impulsen fragt die Gewaltforschung nicht nur nach dem Zustandekommen
von Gewalt, sondern zunehmend auch nach Méglichkeiten und Bedingungen der
Gewaltunterbrechung:**

39  Vgl. Gutmann, Hans-Martin: Gewaltunterbrechung. Warum Religion Gewalt nicht hervor-
bringt, sondern bindet. Ein Einspruch, Giitersloh: 2009.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Empathie, Betrauerbarkeit und Verwandtschaft

»Empathiefahigkeit gilt in den Humanwissenschaften als grundlegende Katego-
rie, wenn es um Pravention von Gewalt geht. Die Fahigkeit, sich in das Gegen-
ber einzufiihlen, beinhaltet auch den Perspektivenwechsel zu ahnen, was mein
Gegeniiber empfindet, wenn ich zuschlage. Von einer solchen Fihigkeit zum Per-
spektivenwechsel erwarten sich Psychologlnnen und Padagoginnen eine gewalt-
praventive Funktion. Wer weif oder ahnt, was sein Verhalten anrichten kann, wer
den Schmerz des Gegeniibers am eigenen Leib miterlebt, wird dem und der An-
deren gegeniiber vorsichtiger sein. Einfihlung und Mitleid werden etwa in der
Religionspadagogik als erstrebenswerte Erziehungsziele angesehen«*°.

Der mit der Empathie verbundene Positionswechsel (s.0.) ist sicherlich aus der
Moralbegriindung nicht wegzudenken. Das Lesen von Texten, insbesondere von
fremden Texten kann diese Fihigkeit fordern, weshalb die Lektiire von biblischen
Erzihlungen als ein Baustein ethischer Bildung verstanden werden kann. Hier ist
es gerade die Empathie mit aus unserer Sicht fremden Figuren, die als Ubungsort
des Handelns angesehen werden kann.

An die Seite der Empathie kann im Anschluss an Judith Butler die Betrauer-
barkeit gestellt werden. Auch die Fihigkeit zur Trauer kann moralbegriindende
Funktion haben, indem sie nicht nur bereits Verlorenem gilt, sondern auch ei-
nen potentiellen Verlust vorwegnimmt und damit vielleicht zu einer Reflexion des
eigenen Handelns fithrt. Im Verhindern einer Gewalttat ebenso wie in der Aufar-
beitung bereits begangener Gewalttaten ist nicht nur Empathie gefragt, also der
einfithlende Positionswechsel auf die Seite des méglichen Opfers und damit eine
Opferidentifikation. Die Trauer kommt ohne diesen Positionswechsel und ohne die
Identifikation mit dem Opfer aus. Sie beinhaltet eine moralische Positionierung,
die weder mit der Opfer- noch mit der Titerseite in eins fillt, der Titerseite aber
insofern nahe steht, als sie eine Entscheidung gegen diese Seite beinhalten kann.
Mit der Betrauerbarkeit ist m.E. eine Kategorie geschaffen, die zu den anerken-
nungstheoretisch relevanten Figurationen des Dritten gehért.*

Butler beschreibt eindriicklich, welcher Darstellungen und gedanklicher Ope-
rationen es bedarf, um eine Gemeinschaft bestimmten Menschengruppen gegen-
iiber gewaltbereit sein zu lassen. Der Krieg braucht die Suspendierung der Betrau-
erbarkeit von bestimmten Menschen, auf deren Leben es — aus der Perspektive der
Kriegfithrenden — eben nicht ankommen darf. Biblische Texte, in den vorliegenden
Ausfithrungen vor allem die Samuelbiicher, zeigen, dass mit Trauer verbundene
Handlungen im politischen Feld eingesetzt werden, um Solidarititen herzustellen
oder auch zu unterbinden. Die Trauer ist in der erzahlten Welt ein machtvolles

40 | Millner: 2013, S. 291.
41 Vgl. Bedorf, Thomas/Fischer, Joachim/Lindemann, Gesa (Hg.): Theorien des Dritten. Innova-
tionen in Soziologie und Sozialphilosophie (= Uberginge, Band 58), Miinchen: zo10.

14.02.2026, 19:11:11.

n7


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

n8

lIse Miillner

Instrument, das wohl verstanden dosiert werden will. Man wird den Darstellun-
gen von Trauer in biblischer und anderer vormoderner Literatur weder gerecht,
wenn man sie ganz in den Bereich des Emotionalen verlegt, noch wenn man das
Ritual auf seine soziale Wirkung reduziert. Die Macht des Instruments Trauer be-
steht gerade in der Verbindung dieser beiden Komponenten. Emotionalitit und
soziale Interaktion gehen in der Trauer Hand in Hand, bedingen einander, stehen
aber auch oftmals im Widerspruch zueinander. Dass dieses komplexe Feld nicht
nur individuell, sondern sozial und politisch von Bedeutung ist, darauf hat Judith
Butler aufmerksam gemacht. Dass diese Einsicht sich nicht nur auf gegenwirtige
politische Formationen bezieht, sondern auch in ein fruchtbares Gesprich mit an-
tiken Texten gebracht werden kann, hoffe ich, mit diesen Uberlegungen gezeigt zu
haben.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gefahrdetes Leben
Impulse fir neutestamentliche Ankniipfungspunkte
im Gesprach mit Judith Butler

Uta Poplutz

1. Problematisierung

Die Schwierigkeit, eine zutiefst zeitgendssische und sich hermeneutisch stets als
reflektierendes Subjekt innerhalb ihrer eigenen Philosophie mitverortende Denke-
rin wie Judith Butler mit antiken christlichen Texten ins Gesprich zu bringen, ist
mir bewusst. Wie kaum eine andere Philosophin betont Butler ihren westeuropi-
isch-nordamerikanischen Kontext ebenso wie den eigenen lebensgeschichtlichen
Standort, der die Reichweite ihrer Eingaben nicht nur zeitlich, sondern auch be-
ziiglich ihrer Giiltigkeit beschrinkt.! Butlers Denken ist von einer strikten Gegen-
wirtigkeit geprigt, die sich weigert, eine Analyse in die Zukunft zu verlingern —
eben weil sie einen solchen Abschluss gegen die Zukunft als eine der Achsen ze-
mentierter Gewalt ausmacht.” Diese fundamentale Ausrichtung Butlers liuft dem
Neuen Testament nun aber diametral entgegen. Wie kaum eine andere Textsamm-
lung ist das Neue Testament von einer weitreichenden Zukunftsperspektive ge-
prigt: von der unmittelbaren Naherwartung der ersten Christinnen und Christen
iiber die Gestaltwerdung der Ekklesia bis hin zum Weltgericht am Ende der Tage.
Doch vielleicht bietet gerade die von Butler eingeforderte Punktualitit einen mog-
lichen Ansatz zur Korrelation. Butler ist ndmlich trotz ihrer Selbstbeschrinkung

1 Vgl. Redecker, Eva von: Zur Aktualitat von Judith Butler. Einleitung in ihr Werk (= Aktuelle
und klassische Sozial- und Kulturwissenschaftlerinnen), Wiesbaden: 2011, S. 15: »Weil Butlers
Denken so dezidiert dem jeweils gegebenen historischen Moment verschrieben ist, bedarf
es stindiger Reaktualisierung, die nicht mit willkiirlicher Positionsveranderung verwechselt
werden darf«. Dieser Aufgabe haben sich meiner Auffassung nach auch die neutestamentli-
chen Schriften verschrieben und sie gilt bis heute uneingeschrankt fiir die Arbeit der Exege-
tinnen und Exegeten.

2 Vgl. ebd., S.16: »)Jede Definition beruht auf Ausschliissen und der Verleugnung einer Grauzo-
ne. Wenn Definitionen aber auch noch als universell, im Sinne von allgemein und anhaltend
giltigverstanden werden, zementieren sie diese Ausschliisse, ohne die sich jeweils wandeln-
de Welt noch zur Kenntnis nehmen zu kénnen«.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120

Uta Poplutz

weit davon entfernt, jegliche Universalitit aufzugeben: Vielmehr méchte sie die
Punktualitit »umfunktionieren« zu einem andauernden Prozess der Ubersetzung,
denn so lasst sich diese »als Strategie verstehen, die der Hoffnung Rechnung tragt,
in der Gegenwart nicht die Moglichkeit zukiinftiger Verbesserung ausschliefien zu
miissen«®. An diesem Punkt kann man die Hoffnungsperspektive neutestamentli-
cher Entwiirfe mit Butlers Denken gut zusammenfithren.

2. Judith Butler in der neutestamentlichen Exegese

Die urspriingliche Idee fiir diesen Beitrag bestand darin, eine Literaturschau der
Rezeption Butlers in der neutestamentlichen Exegese zu bieten. Zu meiner gro-
Ren Uberraschung ist Butler aber nur sehr vereinzelt rezipiert worden. Soweit
ich es sehe, gibt es keine monographische Auseinandersetzung, in der Grundthe-
sen Butlers als theoretischer Ausgangspunkt fiir neutestamentliche Abhandlungen
dienten. Wihrend ich im Bereich des Alten Testaments auf zwei Zeitschriftenauf-
sitze gestofRen bin, die ich mittels Indizierung tiber die Literaturrechercheportale
ausfindig machen konnte,* ergab die Suche nach »Butler AND NT« (und dhnliche
Kombinationen) ebenfalls lediglich zwei Treffer.®

Peter-Ben Smit® befasst sich in einem Beitrag aus dem Jahre 2019 mit den Zu-
sammenkiinften der Gemeinde von Korinth (1 Kor 11,17-34) in Auseinandersetzung
mit Judith Butlers Gedanken iiber Protestversammlungen und deren performative
und korperliche Dimensionen. Mit Recht stellt er fest, dass die Dimension der Kor-
perlichkeit in der neutestamentlichen Exegese eine marginale Rolle spielt.” Seine
Untersuchung setzt dazu einen erfreulichen Kontrapunkt und sollte Anstof? sein,
zukiinftig in dieser Richtung weiterzuarbeiten. Denn Smit konstatiert: »Bodies and
their performances matter deeply, not just to Judith Butler, but also to Paul of Tar-

3 Ebd.

4 Pohl, Michael: »Feministische Interpretationen des zweiten Schépfungsberichts im Lichte
derallgemeinen Feminismuskritik Judith Butlers, in: lectio difficilior (2007), S. 1-30; Riidele,
Viola-Kristin: »Die Verwundbarkeit des Korpers als Perspektive, Ezechiel 16 und 23 zu verste-
hen, in: lectio difficilior (2018), S.1-31.

5 Es ist bemerkenswert, dass drei dieser vier indizierten Beitrage in der Zeitschrift lectio diffici-
lior erschienen sind. Im bibelwissenschaftlichen mainstream ist Butler somit nicht angekom-
men.

6 Smit, Peter-Ben: »The Resurrection of the Body of Christ in 1 Corinthians 11. Paul as a Theolo-
gian of the Body in Conversation with Judith Butlerx, in: lectio difficilior (2019), S.1-24.

7 Ebd., S. 2: »Bodiliness as such hardly ever plays a leading role in the (modern) interpretation
of the New Testament, even if bodies frequently occur on its pages. [...] Additionally, the role
of bodies in rituals, such as the Lord’s Supper, has not been the focus of too much attention
[.]«.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gefahrdetes Leben

sus. It is to be hoped that the latter’s interpreters will follow suit in their readings
of Paul<®.

Anne Daniell® beschiftigt sich ebenfalls mit »Pauline and Butlerian Embodiment
Themesx. Sie stellt in threm Beitrag die Theorien zum Thema »Verkdrperung« (em-
bodiment) zweier Personen vor, die aus vollkommen unterschiedlichen kulturellen
und zeitlichen Kontexten (Paulus und Butler) stammen, und kommt zu der These,
dass man beide jeweils im Licht des anderen betrachten kann und so neue Einblicke
in das Konzept des »Korpers« und dessen Beziehung zu Subjektivitit, Materialitit
und Gottlichkeit gewinnt. Dies exemplifziert sie anhand der Parusie: »If the Parou-
sia can be defined as the presence and coming of Christ as communal spiritual body
— the social body of Christ — we might interpret a Butlerian-inspired emancipatory
vision of >which bodies matter« to be an evocation of an earthly Parousia«™®.

Bei einem etwas genaueren Blick in die feministische Exegese sowie die
Gender- und Queer-Studies der Bibelwissenschaften (wobei letztere zumindest
in der deutschsprachigen Exegese noch nicht besonders ausgeprigt sind) lassen
sich einige Erwihnungen Butlers in Teilabschnitten von Publikationen finden."
Da Butlers Hauptthese, die sie in »Das Unbehagen der Geschlechter« und »Kor-
per von Gewicht« vorgelegt hat, darin besteht, dass sowohl Gender als auch Sex
vom gesellschaftlichen Diskurs geformt werden, unser Diskurs aber landliufig
itber Geschlechteridentititen und binire Uberzeugungen liuft, stand und steht
natiirlich die Frage im Raum, ob die Kategorien »minnlich« und »weiblich« keine
natiirlichen Tatsachen sind, sondern vielmehr Akte der Performanz. Somit ist es
naheliegend, dass eine Spitzenaussage, wie sie Paulus in Gal 3,27f. formuliert™

8 Ebd., S.17.

9 Daniell, Anne: »The Spiritual Body. Incarnations of Pauline and Butlerian Embodiment
Themes for Constructive Theologizing toward the Parousia, in: JFSR 16 (2000), S. 5-22.

10 Ebd.,S. 22.

1 Daindiesen Fillen Butler nicht im Titel anzutreffen ist und eben auch nicht indiziert wurde,

ergeben die folgenden Literaturangaben nicht mehr als ein sporadisches Bild und sind kei-
neswegs vollstandig. Ich will vor allen Dingen knapp darlegen, in welchen Themenfeldern
Butler bislang eine Rolle spielte und spielt.

12 Gal 3,27f. (Nestle-Aland?®): 00K &vL Touddlog oude ‘EAANV, ouk &viL §00A0G ouse
¢AeUBEPOG, OUK &Vl Gpoev Kal BfAU- Tavteg yap UPELS €lg €0Te &v XpLot®
‘Inoo0 (»Denn ihr alle, die ihr auf Christus getauft wurdet, habt Christus angezogen. Da
ist nicht Jude oder Crieche, da ist nicht Sklave oder Freier, da ist nicht mannlich oder weib-
lich; dennihrseid alle einerin Christus Jesus«) Vgl. dazu exemplarisch Standhartinger, Ange-
la: »Religion, Utopie und Emanzipation. Feministische Auslegungen von Calater 3,28 in Ge-
schichte und Gegenwart, in: Carmen Birkle et al. (Hg.): Emanzipation und feministische Po-
litiken. Verwicklungen, Verwerfungen, Verwandlungen (= Geschlecht zwischen Vergangen-
heit und Zukunft, Band 4), Sulzbach: 2012, S. 94-105; Kahl, Brigitte: »Nicht mehr mannlich?
Cal 3,28 und das Streitfeld Maskulinitat, in: Claudia Janssen/Luise Schottroff/Beate Wehn
(Hg.): Paulus. Umstrittene Traditionen, lebendige Theologie: Eine feministische Lektiire, Gii-
tersloh: 2001, S.129-145.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122

Uta Poplutz

und in welcher es um die Aufhebung der Geschlechterdifferenz im Raum der
christlichen Ekklesia geht, damit hiufiger in einen theoretischen Zusammenhang
gebracht wird.

So verweist Silke Petersen in einem Aufsatz aus dem Jahr 2010, der den Titel
»Nicht mehr >minnlich und weiblich« (Gen 1,27) trigt,”® im Zuge ihrer Ausfith-
rungen zur Aufhebung der Geschlechterdifferenz im frithen Christentum auch auf
Judith Butler, allerdings nur, um einen fundamentalen Unterschied im theoreti-
schen Zugriff hervorzuheben:

»Die antiken Texte erscheinen auf den ersten Blick oft fremdartig. Sie diskutie-
ren die Fragen der Geschlechterdifferenz namlich nicht, wie wir es heute (mit Ju-
dith Butler und anderen) gewohnt sind, auf einer theoretischen Ebene, sondern
beschiftigen sich mit mythologischen Spekulationen im Hinblick auf gotteben-
bildliche Urmenschen und eschatologische Idealmenschen. Wenn wir diese Tex-
te jedoch jenseits ihrer Fremdheit als Beitrige zum ungeldsten abendlandischen
Diskurs iiber die Ceschlechterdifferenz ernst nehmen, so zeigen sie m.E., dass wir
nach wie vor iiber dieselben Alternativen stolpern«'*.

Auch in apokryphen Texten spielen Geschlechterdifferenzen oder das Mannlich-
Werden eine Rolle, so etwa besonders prominent in Evlhom 114 (NHC II p.51,18-
26), wo Frauen dazu aufgefordert werden, minnlich zu werden, oder im EvAg, das
in Fragmenten bei Clemens von Alexandrien erhalten ist, und in dem der Erlgser
dazu aufruft, »die Werke der Weiblichkeit zu zerstéren« (Strom 111, 63,1f.)." Erneut
ist es Silke Petersen, die in einem im Erscheinen begriffenen Aufsatz in diesem
Zusammenhang auch auf Judith Butler hinweist.*®

13 Petersen, Silke: »Nicht mehr>méannlich und weiblich<(Gen1,27). Die Rede von der Aufhebung
derGeschlechterdifferenzim frithen Christentumc, in: Irmtraud Fischer/Christoph Heil (Hg.):
Geschlechterverhiltnisse und Macht. Lebensformen in der Zeit des frithen Christentums (=
Exegese in unserer Zeit, Band 21), Wien/Berlin/Miinster: 2010, S. 78-109.

14 Ebd., S.117.

15 Vgl. dazu Petersen, Silke: »Zerstort die Werke der Weiblichkeit!« Maria Magdalena, Salome
und andere Jiingerinnen in christlich-gnostischen Schriften (= NHMS, Band 48), Leiden: 1999,
bes. S.115-118.

16  Petersen, Silke: »Mannlich-Werden und die Aufhebung der Geschlechterdifferenz. Riickkehr
ins Paradies?«, in: Outi Lehtipuu/Silke Petersen (Hg.): Antike christliche Apokryphen. Margi-
nalisierte Texte des frithen Christentums (= Die Bibel und die Frauen, Band 3.2), Stuttgart:
2020, S. 64-78. In demselben Band rekurriert auch King, Karen L.: »Nicht langer marginal.
Vom Diskurs tber Orthodoxie und Haresie zur Kritik der Kategorien und dariber hinaus, in:
Lehtipuu O./Petersen S.: 2020, S. 1-16 auf Butler, in ihrem Falle in Bezug auf das Ordnungssys-
tem frithchristlicher Schriften und des Christentums an sich, das »als Objekt erst hergestellt
wird« (ebd., S. 4); vgl. auch Dies.: »Gender Contestation as Political Critique. Four Cases from
Ancient Christianity, in: Ute E. Eisen/Christine Cerber/Angela Standhartinger (Hg.): Doing
Gender — Doing Religion. Fallstudien zur Intersektionalitdt im frithen Judentum, Christen-
tum und Islam (= WUNT, Band 302), Tibingen: 2013, S. 75-98.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gefahrdetes Leben

Ruth Hef3" legt einen recht umfinglichen Artikel zu neutestamentlichen Aspek-
ten der Geschlechterdifferenz vor, wobei die eschatologische Frage nach dem Ge-
schlecht des Auferweckungsleibes im Zentrum steht. Sie identifiziert diesbeziiglich
vier Antwortversuche, die sie den Diskursen der christlichen Tradition entnimmt:
Der Modus des Auferstehungsleibes wird gedacht a) als Verminnlichung der Frau
als Medium der Erlosung, b) als Neutralisierung der Geschlechterdifferenz als Mo-
ment der Erlésung, c) als eschatische Beibehaltung des Geschlechterduals, d) als
programmatisch unbestimmte Schwebe. Hef3 favorisiert demgegeniiber,

»dass die 1 Kor 15 erwartete Transformation der Auferweckungsleiber auch de-
ren Geschlechtlichkeit involviert. [..] Diese Involvierung konnte sich, anders als
die Kirchenviter (und -miitter) sich dies gedacht haben, jenseits der eschatologi-
schen Alternative Monismus vs. Dualismus der Geschlechterdifferenz ereignen,]
und zwar so, dass mit und in der radikalen Transformation ihrer Geschlechtlich-
keit die (Geschlechts-)Identitdt der Auferweckten nicht beeintrichtigt, sondern
allererst angemessen entfaltet wird«'®.

Es liegt auf der Hand, dass an diesem Punkt Butlers Konzepte eine theoretische
Diskussionsgrundlage fiir die Argumentation bieten.”

Als letzte Referenz mochte ich schliefilich auf einen Aufsatz von Joseph A. Mar-
chal*® hinweisen. Im fast schon radikalen Anschluss an Eve Kosofsky Sedgwick und
Judith Butler (und mit Blick auf den Rémerbrief) mochte Marchal Gegenstinde
von Ursprung, Kontinuitit und Differenz in biblischen Argumentationen ganz neu
denken und damit »Geschichte machen«: »With help from queer thinkers reflec-
ting on other eras, then, this [...] kind of approach can explore the many senses of
smaking history« by remaining invested in, but not particulary bound to historio-
graphy«*'. Mit diesem Ansatz verbindet er weitreichende Hoffnungen: »In biblical
studies, such a practice could make a new history of interpretation, but more im-
portantly it could be history-making for our own ongoing practices of being, doing,
and living«**. Ob er damit richtig liegt, wird sich erst noch erweisen miissen.

Dieser recht kompakt gehaltene Uberblick zeigt, dass Judith Butler im Rahmen
der neutestamentlichen Wissenschaften zwar immer wieder als analytische Refe-

17 Hef, Ruth: »Es ist noch nicht erschienen, was wir sein werdenc«. Biblisch-(de)konstruktivis-
tische Anstofie zu einer entdualisierten Eschatologie der Geschlechterdifferenz, in: Ruth
Hefd/Martin Leiner (Hg.): Alles in allem. Eschatologische Anstofie, Neukirchen-Viuyn: 2005,
S.291-323.

18  Ebd., S.301.

19 Vgl ebd., bes. S.303-305, wo auf Butler rekurriert wird.

20  Marchal, Joseph A.: »Making History« Queerly. Touches across Time through a Biblical Be-
hind, in: Biblical Interpretation 19 (2011), S. 273-395.

21 Ebd, S 273.

22 Ebd, S.395.

14.02.2026, 19:11:11.

123


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

Uta Poplutz

renzgrofie eine Rolle spielt, dies jedoch vorrangig — wenn nicht gar ausschliefilich
— im Kontext der paulinischen Briefe oder apokryphen Schriften geschieht. Und
so werde ich im Folgenden gezielt einen anderen Impuls setzen und mich der Je-
susunterweisung bzw. -erzihlebene zuwenden. Ausgangspunkt ist das politische
Essay »Gefihrdetes Leben«,”® das dazu anregen kann, unterschiedliche Themen
und Topoi der Jesusgeschichte vor diesem Hintergrund in den Blick zu nehmen.
Exemplarisch wihle ich als neutestamentlichen Text die sog. erste Antithese der
Bergpredigt aus, da diese das zentrale Gebot, welches in »Gefihrdetes Leben« ei-
ne mafigebliche Rolle fiir die Argumentation einnimmt, enthilt: »Du sollst nicht
toten«. Im Anschluss daran werde ich assoziativ Themenfelder benennen, fiir die
mir in diesem Zusammenhang eine Auseinandersetzung mit Butler lohnens- und
bedenkenswert erscheint. Dies ist ein Experiment. Und es wird sich erst im Nach-
gang und im Zuge der Weiterarbeit von Kolleginnen und Kollegen herausstellen,
ob Butlers Analysen einen in einzelnen Punkten frischen Blick auf diese (anderen)
neutestamentlichen Themenfelder ermdglichen.

3.  Ansprache des Anderen

3.1 Judith Butlers »Gefahrdetes Leben«

Dass das Leben erklirtermaflen immer auch »gefihrdetes Leben« ist, ist eine Ba-
nalitit. Da jedoch die vielfiltigen Gefihrdungen, die sich gemif3 Butler vorrangig
struktureller Gewalt verdanken, auch in neutestamentlichen Texten — quer durch
alle Grof3- und Kleingattungen — eine zentrale Rolle spielen, erscheint es lohnens-
wert, meine Uberlegungen mit dem gleichnamigen politischen Essay aus dem Jahr
2004 zu beginnen. Im Kern dreht sich Butlers Analyse darin um den Zusammen-
hang zwischen Ansprechbarkeit und Ethik, die sie in Ankniipfung an Emmanuel
Lévinas’ Konzept des visage (Gesicht, Antlitz) entwickelt. Die Kategorie des Ange-
sprochenseins steht fiir sie im Zentrum der moralischen Verpflichtung, da dieses
zwingend eine Reaktion einfordert:

»Dieser Einfluf3, den die Ansprache des Anderen auf uns ausiibt, konstituiert uns
zuallererst gegen unseren Willen, oder vielleicht passender formuliert, noch vor
der Ausbildung des Willens. Wenn wir also glauben, bei der moralischen Autoritat
gehe esdarum, seinen eigenen Willen herauszufinden und zuihm zu stehen, dem
Willen seinen Namen aufzupragen, ist es moglich, dafd wir die Art verfehlen, wie

23 Butler, Judith: »Cefahrdetes Leben, in: Judith Butler, Gefahrdetes Leben. Politische Essays (=
es, Band 2393), Frankfurt a.M.: 52017, S. 154-178.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gefahrdetes Leben

moralische Forderungen vermittelt werden. Das heifst, wir verfehlen die Situati-
on des Angesprochenseins, die Forderung, die von anderswo an uns herantritt,
manchmal ein namenloses Anderswo, von dem unsere Pflichten ausgesprochen
und uns zugemutet werden. In der Tat gebe ich mir die Vorstellung von dem, was
moralisch bindend ist, nicht selbst; sie entspringt nicht meiner Autonomie oder
meiner Reflexivitat. Sie fallt mir von anderswo zu, unerbeten, unerwartet und un-
geplantd®.

Um zu erkliren, wie es dazu kommt, dass andere moralische Forderungen an uns
richten, die wir einerseits nicht gewollt haben, andererseits aber auch nicht ableh-
nen konnen, greift Butler — wie bereits erwihnt — auf Lévinas’ Konzept des visage
zuriick: Das Gesicht, das nicht ausschlieflich ein menschliches Gesicht ist,” ge-
hoért zur Sphire der Ethik, insofern es die dufierste Gefihrdetheit des Anderen
versinnbildlicht:* »Auf das Gesicht zu reagieren, seine Bedeutung zu verstehen
heifdt, wach zu sein fiir das, was an einem anderen Leben gefihrdet ist, oder viel-
mehr wach zu sein fiir die Gefihrdetheit des Lebens an sich«*’.

Nach der Vorstellung von Lévinas erweckt das Gesicht des anderen in seiner
Gefihrdetheit und Schutzlosigkeit die Versuchung, ihn zu téten, impliziert aber
zugleich den Aufruf zum Frieden gemif dem Gebot: »Du sollst nicht téten«*®. Die-
sen inneren Kampf verortet Butler als das Zentrum der Ethik unter Riickbezug auf
die Gottesstimme vom Sinai (vgl. Ex 20,13; Dtn 5,17):

»Es ist wohl Gottes Stimme, die von der menschlichen Stimme verkérpert wird,
da es Cott ist, der durch Moses sagt: >Du sollst nicht toten.< Das Gesicht, das mich
einerseits mordlustig macht und mich andererseits daran hindert, zu morden, ist
das Gesicht, das mit einer Stimme spricht, die ihm nicht gehort, das mit einer
Stimme spricht, die keine menschliche Stimme ist«?’.

Sehr richtig konstatiert Butler im Zuge dessen, dass die von Lévinas befiirwor-
tete Gewaltlosigkeit damit keinem friedlichen Ort entspringt, sondern sich einer
andauernden Spannung verdankt, die zwischen der Angst, Gewalt zu erleiden,

24  Ebd,, S.155f.

25  Vgl. Lévinas, Emmanuel: »Paix et Proximité«, in: Emmanuel Lévinas, Altérité et Transcen-
dance, Paris: 1995. S. 138-150.

26 Vgl ebd, S.147 (Ubers. Wordemann, Karin, s. Anm. 22): »Das Gesicht als die duerste Ge-
fahrdetheit des Anderen. Frieden als Erwachen fiir die Gefdhrdetheit des Anderen«. Bei allen
direkten Zitaten tibernehme ich die Rechtschreibung und Zeichensetzung von Wérdemann.

27  J.Butler: 2017, S.160.

28  Vgl. E. Lévinas: 1995, S.147.

29 J. Butler: 52017, S.161. Wie Butler in einer Fufdnote deutlich macht (ebd., Anm. 4), ist der
theologische Hintergrund im Buch Exodus auszumachen: »Cott verdeutlicht Mose, daf Got-
tes Gesicht niemandem ansichtig sein kann, das heif3t, das gottliche Cesicht ist dem Sehen
entzogen und der Darstellung nicht zugdnglich« (vgl. Ex 33,20; 33,23; auch 34,30.33-35).

14.02.2026, 19:11:11.

125


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126

Uta Poplutz

und der Angst, Gewalt zuzufiigen, changiert.>® Verfolgt man diesen Gedankengang
konsequent weiter, fithrt er unweigerlich zu der Erkenntnis, dass »Gesicht« und
»Gesprach« miteinander verbunden sind und damit den Wurzelgrund des Diskur-
ses markieren, der einen ethischen Anspruch an uns stellt: Noch vor dem eigenen
Sprechen wird uns etwas zugesagt. In der Diktion Butlers:

»In einem einfachen Sinne, und vielleicht nicht ganz so wie von Lévinas beabsich-
tigt, werden wir von einem Anderen angesprochen, der zu uns spricht, bevor wir
selbst die Sprache erwerben. Und wir kénnen folgern, da wir nur unter der Be-
dingung, dafd wir angesprochen werden, fahig sind, von der Sprache Gebrauch zu
machen. In diesem Sinne ist der Andere die Voraussetzung des Diskurses. Wenn
der Andere ausgeldscht ist, ist es die Sprache ebenfalls, denn auflerhalb der Be-
dingungen der Ansprache kann Sprache nicht iberleben<®.

Da Butler in ihrem Essay einen dezidiert politischen Ansatz verfolgt, kommt sie
nach diesen eher grundsitzlichen Uberlegungen zu den Anwendungsfeldern in der
Gegenwart, die sie zum einen »auf dem Gebiet der Darstellung, wo Vermenschli-
chung und Entmenschlichung unaufthérlich vor sich gehen«, und zum anderen im
Bereich einer »jiidischen Ethik der Gewaltlosigkeit«®* sieht. Beziiglich des ersten
Aspekts greift sie erneut auf Lévinas zuriick, fir den das Menschliche eben nicht
vom Gesicht dargestellt wird:

»Das Gesicht stellt also genaugenommen gar nichts dar, in dem Sinne, als es das,
worauf es verweist, nicht einzufangen und zu tibermitteln vermag. Damit die Dar-
stellung das Menschliche vermitteln kann, mufs sie nicht nur scheitern, sondern
sie mufR ihr Scheitern zudem noch zeigen. Es gibt etwas Nichdarstellbares, das wir
dennoch darzustellen versuchen, und dieses Paradox mufl in der Darstellung, die
wir geben, beibehalten werden«.

Um den Zusammenhang von Bild und Vermenschlichung zu verstehen, ist die Be-
deutung von Identifikation und Gegenidentifikation wichtig, denn die Identifizie-
rung beruht immer auf einer Differenz, andernfalls wiirde sie ja mit der Identitit
zusammenfallen.

30 Vgl.ebd, S.163.

31 Ebd., S.165; weiter heifdt es dort: »Diese Sprache teilt die Gefahrdetheit des Lebens mit, wel-
che die anhaltende Spannung einer gewaltfreien Ethik erzeugt. Die Situation des Diskurses
ist nicht dasselbe wie das Cesagte oder sogar das Sagbare. Fir Lévinas besteht die Situation
des Diskurses in der Tatsache, daR die Sprache bei uns wie eine Ansprache ankommt, die wir
nicht wollen und von der wir in einem urspriinglichen Sinne gefangen, wenn nicht gar, mit
den Worten von Lévinas, als Geisel genommen werdenc.

32 Ebd,S.167.

33 Ebd, S.170f.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gefahrdetes Leben

»Die Forderung nach einem wahrhaftigeren Bild, nach mehr Bildern, nach Bildern,
die den ganzen Schrecken und die Wirklichkeit des Leidens Gibermitteln, ist wich-
tig und angebracht. Die Tilgung des Leidens durch das Verbot von Bildern und
Darstellungen grenzt allgemeiner betrachtet die Sphire des Erscheinens ein, den
Bereich dessen, was wir sehen und was wir wissen kénnen. Es wire aber ein Feh-
ler, zu glauben, wir miifSten lediglich die richtigen und wahren Bilder finden, und
dann werde eine bestimmte Wirklichkeit schon tibermittelt. Die Wirklichkeit wird
nicht von dem vermittelt, was im Bild dargestellt wird, sondern dadurch, da die
Darstellung, welche die Realitit iibermittelt, in Frage gestellt wird«<.

Butler appliziert ihre Uberlegungen auf die Ereignisse in den USA nach dem 11.
September 2001, wo Bilder von getéteten oder enthaupteten US-Soldaten im Irak
oder auch Bilder von durch amerikanische Bomben verstimmelten und getoteten
Kinder nach und nach durch Luftbildansichten ersetzt wurden. Im einem wie im
anderen Fall dienten Bilder der strategischen Kriegsfithrung und wurden Teil einer
Gewaltspirale aller beteiligter Kriegsparteien. Dass US-Prisident George W. Bush
damals nach gerade einmal zehn Tagen 6ffentlichen Trauerns nach den Ereignissen
von 9/11 ein »Ende der Trauer« forderte, motiviert Butler zu folgender Entgegnung:

»Das Leiden kann zur Erfahrung der Demut, der Verletzbarkeit, der Manipulier-
barkeit und Abhangigkeit fiihren, und diese Erfahrungen kénnen zu Ressourcen
werden, wenn wir sie nicht allzu schnell saufléseng; sie kénnen uns iiber die Be-
rufung zum paranoiden Opfer hinausfiihren, das die Rechtfertigungen fiir den
Krieg endlos erneuert. Das ist ebenso eine Angelegenheit des ethischen Ringens
mit den eigenen moérderischen Impulsen, die eine (ibermachtige Angst bezwin-
genwollen, wie eine Angelegenheit, die verlangt, das Leiden anderer zu begreifen
und sich dariiber klarzuwerden, welches Leiden man selbst zugefiigt hat«**.

Gerade dieser letzte Absatz bietet aus neutestamentlicher Sicht zahlreiche Ankniip-
fungspunkte. Ich méchte in diesem Zusammenhang zunichst den fir die Jesusge-
schichte so zentralen Aspekt der Gewaltlosigkeit herausgreifen, der auf vielfiltigen
Ebenen eine Rolle spielt.

3.2 Die erste Antithese (Mt 5,21-26): »Du sollst nicht téten«

Denkt man an die alttestamentliche Forderung »Du sollst nicht téten«, um die But-
ler im Anschluss an Lévinas ihre ethische Konzeption in »Gefihrdetes Leben« auf-
baut, kommen einem aus Sicht des Neuen Testaments sicherlich als erstes die so-
genannten Antithesen der Bergpredigt in den Sinn (Mt 5,21-48). In den Antithesen
geht es um den »ungespaltenen und heilen Menschen, um die Ubereinstimmung

34 Ebd.,S.173.
35 Ebd., S.176f.

14.02.2026, 19:11:11.

127


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128

Uta Poplutz

von Innen und Aufen, von konkretem Verhalten und innerer Uberzeugung, von
Reden und Tun (5,19), von vorgegebener Tora bzw. Halacha und konkretem All-
tag«*®. Matthius iiberliefert sechs Antithesen. Dabei itbernimmt er eine Redefigur
der tannaitischen Schriftgelehrten, so dass Jesus hier gezielt als Rabbi, als Leh-
rer charakterisiert wird.*” In den Thesen werden jeweils alttestamentliche Gebote
bzw. entsprechende Lehraussagen zitiert, denen in den korrelierenden Antithe-
sen die Weisungen Jesu gegeniibergestellt werden. Diese Weisungen legen die Ur-
sprungsgebote aus, bedeuten mithin keineswegs eine Aufthebung der Tora, sondern
in manchen Punkten deren Verschirfung.®® Das Besondere an diesen sechs Mah-
nungen ist nun, dass Jesus mit selbstbewusster und starker Autoritit seine eigene
Auffassung von der in der Tora und den Propheten niedergelegten Willenskundga-
be Gottes darlegt. Zwar ist es richtig, dass der Form nach der Schulstreit zwischen
zwei rabbinischen Auslegern im Hintergrund steht, doch gibt es einen wichtigen
Unterschied, der hiufig iibersehen wird: Der matthiische Jesus kniipft nicht ein-
fach nur an eine bestimmte Lehrmeinung an, sondern bezieht sich unmittelbar
auf die Sinaioffenbarung. Den »Alten«, d.h. der Mosegeneration (Mt 5,21), wurde
von Gott dieses oder jenes Gebot gesagt, aber nun ist es Jesus, der der jetzigen
Generation erschliefdt, was genau der Wille Gottes ist, der darin fir sie heute zum
Ausdruck kommt. Es ist sicher nicht falsch, hier das fundamentale Grundmuster
zu identifizieren, auf das Butler abhebt: Die Ansprache geschieht vorgingig von ei-
nem ganz Anderen und fithrt zu einer ethischen Forderung, die aufRerhalb und vor
der eigenen moralischen Selbstvergewisserung oder Reflexion liegt.
In der ersten Antithese geht es um das Totungsverbot (Mt 5,21f.):

»lhr habt gehort, dass zu den Alten gesagt wurde:

Morde nicht!

Wer aber mordet, wird dem Gericht verfallen sein.
Ich nun sage euch:

Jeder, der seinem Bruder ziirnt, wird dem Cericht verfallen sein!

36  Frankemdlle, Hubert: Matthius. Kommentar 1, Diisseldorf: 21999, S. 232; vgl. zu den Antithe-
sen auch die Ausfithrungen von Feneberg, Rupert: Die Erwédhlung Israels und die Gemeinde
Jesu Christi. Biographie und Theologie Jesu im Matthdusevangelium (= HBS, Band 58), Frei-
burg: 2009, S.173-176, der mit vielen anderen die Bezeichnung Antithesen abschaffen méch-
te (s.u. Anm. 38).

37  Vgl. Strecker, Georg: Die Bergpredigt. Ein exegetischer Kommentar, Géttingen: 21985, S. 64-
67; instruktiv auch Davies, William D./Allison, Dale C.: A Critical and Exegetical Commentary
on the Gospel according to Saint Matthew. Vol. 1: Matthew 1-7 (= ICC), London/New York:
2004, S. 505-509.

38  Ausdiesem Grunde forderte Wengst, Klaus: Das Johannesevangelium. 1. Teilband: Kapitel 1-
10 (=ThK.NT, Band 4,1), Stuttgart: 22004, S. 131, die »irrefiihrende Bezeichnung>Antithesen«
aufzugeben; dhnlich auch H. Frankemalle: 21999: S. 226f.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gefahrdetes Leben

Wer aber zu seinem Bruder spricht:
Hohlkopf! — wird dem Synhedrion verfallen sein!
Wer aber spricht: Narr! — wird der Feuerhélle verfallen sein!«®

Ein Uberschreiten des fiinften Dekaloggebots (»Morde nicht!«, vgl. Ex 20,13; Dtn 5,17)
sanktioniert die jidische Rechtsordnung eigentlich mit der Todesstrafe (Ex 21,12;
Lev 24,17).*° Doch der matthiische Jesus verdeutlicht dieses Verbot mit einer drei-
gliedrigen Ausfithrung (Mt 5,22) und stellt nicht nur den heimtiickischen Mord*,
sondern auch jedes Verhalten, das den Mitmenschen (oder sogar einen selbst?)
schidigt, unter das Verdikt. Indirekt ist dies als eine Spitze gegen die Schriftge-
lehrten und Pharisier zu verstehen (5,20), die das Dekaloggebot lediglich als einen
Rechtssatz lesen, bei dem es einzig und allein um den Straftatbestand des Mordes
geht. Damit wiirde aber alles, was unterhalb dieser Schwelle liegt, nicht tangiert.**
Dem setzt Jesus eine dreigliedrige Reihe von Gerichtsankiindigungen entgegen:
Bereits der Zorn®, der eine Wurzel des spiteren Blutvergiefiens sein kann,* oder
das Belegen des anderen mit Schimpfwortern wie »Hohlkopf« und »Narr« ziehen
das Gericht nach sich. Es spricht einiges dafiir, die verschiedenen Gerichtsaussa-
gen dieser Reihe additiv zu verstehen;* »Gericht« wire dann der Oberbergriff, der
in zwei Richtungen entfaltet wird: »Synhedrion« meint das menschlich-irdische
Gericht, die »Feuerholle« das gottlich-endzeitliche Strafgericht. Dabei ist eine for-
male Differenz zu beachten: Wihrend 5,22b grundsitzlich formuliert (»Jeder, der xy

39 Ubersetzung Poplutz, Uta: Eine universale Jesusgeschichte. Das Matthiusevangelium, Stutt-
gart: 22016, S. 43; grafische Darstellung nach Konradt, Matthias: Das Evangelium nach Mat-
thius (= NTD, Band 1), Géttingen: 2015, S. 82.

40  Fur Mt 5,21-26 relevante Texte der rabbinischen Literatur finden sich bei Neudecker, Rein-
hard: Moses Interpreted by the Pharisees and Jesus. Matthew’s Antitheses in the Light of
Early Rabbinic Literature (= Subsidia biblica, Band 44), Roma: 2012, S. 49-55.

41 Umnichtsanderes gehtes im sechsten (bzw. fiinften) alttestamentlichen Gebot; das verwen-
dete Verbum (raah) kommt nur vor, wenn es sich um das Téten oder Ermorden eines person-
lichen Gegners handelt; raah wird also weder fiir die Tétung im Krieg noch fiir die Tiertotung
und auch nicht im Zusammenhang mit der Todesstrafe verwendet; vgl. etwa Schmidt, Wer-
ner H.: Die zehn Gebote im Rahmen alttestamentlicher Ethik (= EAF, Band 281), Darmstadt:
1993, S.107f.

42 Vgl. M. Konradt: 2015, S. 81.

43 Zum antiken Konzept des Zorns, vgl. Weidemann, Hans-Ulrich: »Vergeltet nicht dem bo-
sen Mann!«Versuch einer konsequent androzentrischen Lektiire der Bergpredigt«, in: Hans-
Ulrich Weidemann (Hg.): Er stieg auf den Berg ... und lehrte sie (Mt 5,1f.). Exegetische und
rezeptionsgeschichtliche Studien zur Bergpredigt (= SBS, Band 226), Stuttgart: 2012, S. 25-
70, hier S. 45-48.

44 Inrabbinischen Texten wird bereits die 6ffentliche Beschamung des Néchsten scharf verur-
teilt: »Wer seinen Nachsten hasst, siehe, er gehort zu den BlutvergiefRern!« (DER 11,15); vgl.
aberauch Sir22,24: »Dem Feuer gehen Rauch und Qualm voraus, ebenso dem Blutvergiefien
Schméhungen« sowie Did 3,2a: »Werde nicht zornig, denn der Zorn fiihrt zum Mord«.

45  So der Vorschlag von M. Konradt: 2015, S. 82.

14.02.2026, 19:11:11.

129


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130

Uta Poplutz

tut ...«), folgen in 5,22¢.d exemplarische Einzelfille (»wer xy sagt ..«); dies legt den
Schluss nahe, dass 5,22b als Obersatz zu 5,22c.d zu verstehen ist. Das fithrt dann
aber zu der Konsequenz, dass hier Mord und Beschimpfungen als »Artikulationen
des Zorns«*® verstanden werden:

»Prézise gefasst liegt die Pointe der Gegenthese damit nicht darin, dass das verbo-
tene Tun von der dufderen Handlung des Totens auf die innere Regung des Zorns
hin verscharft wird. Die Gegenthese legt vielmehr zunidchst die dem Mord zu-
grunde liegende Haltung frei und stellt dann heraus, dass der Vollsinn und die
Intention des Dekaloggebots erst dann erfasst sind, wenn man auch unterhalb
der Schwelle des Mordes liegende Artikulationen ebendieser Haltung mit unter
das im Gebot ausgesprochene Verdikt fallen sieht. [..] Fiir die mt Rede vom Zorn
in V.22 ergibt sich damit, dass hier zwar die dem Tdten zugrunde liegende Hal-
tung namhaft gemacht und insofern iiber die d4uRRere Handlung hinaus der ganze
Mensch in den Blick gerdt. Wenn V. 22b Obersatz zu V. 21c.22c.d ist, legt Matthaus
das Augenmerk hier aber nicht auf den Zorn als einer inneren Regung, ohne dass
diese sich im sozialen Verhalten manifestiert. Der Zorn wird vielmehr in seiner
sozialen Dimension, im Sinne konkreten Verhaltens, verhandelt. Die in V. 22 ar-
tikulierte ethische Forderung ist damit immer noch radikal, aber sie ist doch ein
Stiick weit realistischer als bei einem Verstiandnis von V. 22 als klimaktischer Rei-
he. Eine negative Emotion, die sich gegen einen anderen richtet, kann in einem
Menschen hochkommen. Aber im guten Fall kann er damit umgehen; aus einer
solchen Emotion muss keine Handlung —und sei dies »nur«, dass ein Schimpfwort
herausrutscht —erwachsen«*’.

Wenn wir auf die von Butler so vehement eingeforderte Punktualitit zuriickkom-
men, lisst sich schon feststellen, dass diese in der hier greifbaren Tradition um-
funktioniert wird zu einem andauernden Prozess der Ubersetzung. In mehrfacher
Hinsicht sprechen die Antithesen an. Das »... dass gesagt wurde...« verweist auf die
hinter der Tora stehende Autoritit Gottes (vgl. Ex 20), wihrend die Ergidnzung »ihr
habt gehirt...« auf den (synagogalen) Vorgang der Vermittlung dieser Gebote ver-
weist. Das Ganze wird weitergefithrt in die matthiische Gemeinde. Es ist bemer-
kenswert, dass Jesus iiberhaupt nicht danach fragt, ob der Zorn gegen den Bruder
(oder die Schwester) gerechtfertigt ist — was vermutlich sogar der Fall ist, wenn
man die antiken Konzeptionen von »Zorn« in Betracht zieht. Gemif} Aristoteles
etwa hat ein ziirnender Mann auch einen Grund zu ziirnen, denn Zorn ist so gut
wie immer eine Reaktion und keineswegs eine grundlose Emotion der Antipathie.*®
Doch die Weisung Jesu gilt uneingeschrinkt, also gerade auch fiir die, die sich -

46  Ebd.
47 Ebd.,S.83.
48 Vgl Aristoteles, EthNic IV, 11; vgl. H.-U. Weidemann: 2012, S. 46.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gefahrdetes Leben

menschlich beurteilt — zu Recht provoziert fithlen kénnten. Das Gegenteil von Zorn
ist Sanfrmut, womit die Verurteilung des Zorns Mt 5,22 auf den dritten Makaris-
mus Mt 5,5 zuriickweist: Wer auf Provokationen nicht mit verbalen Beleidigungen
reagiert, gehort zu den Sanftmiitigen und wird das Land erben (vgl. Ps 37,11 LXX).

Mt 5,23f. fithrt das Gebot weiter, allerdings mit einem Perspektivwechsel: Nun
ist der »Titer« angesprochen,* der seinen Bruder in irgendeiner Weise geschidigt
hat:

»Wenn du nun hinbringst deine Gabe zum Altar und dich dort erinnerst, dass dein
Bruder etwas gegen dich hat, lass deine Gabe dort vor dem Altar und geh zuerst
weg, versdhne dich mit deinem Bruder, und dann komm und bring deine Gabe«.

Damit wird die Interpretation des Gebotes positiv im Blick auf die gestorte Bezie-
hung gewendet: Mit dem Bruder oder der Schwester, die »etwas gegen dich habenx,
ist aktiv die Versohnung zu suchen. Es ist klar, dass die Rede vom »Bruder« (und
der Schwester) hier weder auf direkte Familienangehérige noch auf die Gemeinde
alleine verengt werden sollte: Grundsitzlich kommt hier jeder Mitmensch in den
Blick (vgl. Mt 7,3-5;25,40). Die Offenheit der Formulierung, die keinerlei Details des
zugrundeliegenden Konflikts benennt, lisst dabei die Mahnung als grundsitzlich
geltendes Prinzip erscheinen.”® Zugleich ist der kultische Kontext wichtig: Wenn
sich derjenige, der gerade eine Opfergabe zum Alter bringt, in diesem Moment
daran erinnert, dass er jemanden ins Unrecht gesetzt hat, soll er seine Gabe »vor
dem Alter liegenlassen« und sich erst mit dem Bruder verséhnen:> »Wahre Got-
tesverehrung manifestiert sich fiir Matthius zentral im sozialen Verhalten (vgl. Jak
1,26f): Wer Gott verehrt, sucht die Versdhnung und den Frieden mit seinen Ge-
schépfen«®®. Mt 5,25f.% greift schlieflich nochmals den Gerichtsgedanken auf und
spricht erneut den »Tater« bzw. »Schidiger« an: Ein drohender Schuldprozess dient
als Folie fiir das drohende Gericht Gottes (5,22). Angesichts der »Schulden« (vgl.
6,12b), die man bei anderen hat, ist auf dem Weg dorthin nicht nur héchster Ein-
satz, sondern auch hochste Eile geboten: Man sollte alles daransetzen, Versohnung

49  Vgl. W. D. Davies/D. C. Allison: 2004, S. 517.

50 Vgl. M. Konradt: 2015, S. 85.

51 Betz, Hans Dieter: The Sermon on the Mount. A Commentary (Hermeneia), Minneapolis:
1995, S.223: »The moment is crucial. The thought interferes at the precise moment when
the gift is to be placed on the altar, when it leaves human hands and becomes the property
of God«.

52 M. Konradt: 2015, S. 85.

53  »Sei wohlgesonnen deinem Rechtsgegner — schnell, solange du mit ihm auf dem Weg bist,
damit der Rechtsgegner dich nicht dem Richter ausliefert und der Richter dem Gerichtsdie-
ner und du ins Cefangnis geworfen wirst. Amen, ich sage dir: Nicht wirst du von dort heraus-
kommen, bis du zurtickgegeben hast den letzten Cent«.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Uta Poplutz

zu erreichen und Feindschaft zu tiberwinden (vgl. 5,43-48: Feindesliebe), ansonsten
wird man jeden einzelnen Cent zuriickzahlen miissen.>

4. Impulse fiir weitere Ankniipfungspunkte

Kommen wir damit zu Judith Butler und ihren ethischen Uberlegungen zuriick.
Auch wenn ich in diesem kurzen Beitrag lediglich ein exemplarisches Essay her-
ausgegriffen habe, besteht das (Euvre Butlers ja nicht aus nebeneinanderstehenden
Untersuchungen, die nichts miteinander zu tun haben, sondern stellt ein internes
(und externes) Referenzwerk dar, in welchem die Gedanken fest miteinander ver-
zahnt sind und mehrdimensional aufeinander verweisen. So fokussiert Butler in
ihren Analysen von Gewalt — anders als die klassische pazifistische Ethik, die aus-
lotet, wie man auf Gewalt anders als mit Gewalt reagieren kann — vorrangig dar-
auf, wie man mit Verletzlichkeit umgehen kann, ohne andere zu verletzen.*® Dazu
entwickelt sie den Begriff der »ethischen Gewalt«*®, den sie auf der Ebene des per-
sonlichen Austausches verortet und womit sie beispielsweise totalisierende Urteile
meint, die dem anderen aufgezwungen werden und die so vernichtend sein kon-
nen, dass sie bei diesem die Ressourcen der Selbstanerkennung und Entwicklung
ausléschen.”” Die Aufforderungen Mt 5,21f. und 5,23f. sind in meinen Augen ein
Paradebeispiel, wie dies einzuldsen ist: Die negative Ansprache des anderen wird
unter das Verdikt gestellt, und der »Titer« selbst soll aus sich heraus titig wer-
den, um Unrecht, das er verursacht hat, aus der Welt zu schaffen. Das vorgingig
zugesprochene Gebot dazu lautet: »Du sollst nicht totenx.

Butler insistiert darauf, dass jede moralische Situation auf ihre »rhetorische
Voraussetzung«®®, d.h. auf die Anredeszene, reflektiert, »in der sich die beteiligten
Parteien unausweichlich in einer Beziehung befinden«*®. Die Kommunikation, die
sie einfordert, soll die Teilblindheit, die man sich selbst gegeniiber hat, mit ins Kal-
kil ziehen,*® weshalb Festlegungen zu vermeiden sind. Aus diesem Grund schligt
Butler vor, die gewdhnliche Qualifizierung »Anerkennung als ...« durch die offe-
ne Frage an den anderen zu ersetzen: »Wer bist du?« Damit wiirden »die Grenzen
der Anerkennung selbst anerkannt«®'. Problemlos lieflen sich zahlreiche neutes-

54  Vgl. M. Konradt: 2015, S. 85.

55 Vgl E. von Redecker: 2011, S. 130.

56  Butler, Judith: Kritik der ethischen Gewalt (= es, Band 1792), Frankfurt a.M.: 2007.

57  Vgl.ebd.,,S. 66. Ethische Gewalt kann sich aber auch in moderaten kritischen Urteilen finden.

58 Ebd.,S.69.

59  E.von Redecker: 2011, S.131.

60 Vgl. Mt 7,3-5 par Lk 6,41f.: »Warum aber siehst du den Splitter im Auge deines Bruders, den
Balken in deinem Auge aber beachtest du nicht? ..«

61 ). Butler: 2007, S. 59.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gefahrdetes Leben

tamentliche Beispiele finden, in denen diese Haltung eine Rolle spielt und einen
spezifisch ethischen Zugriff darstellt.®*

Butler definiert Gewaltlosigkeit nicht als friedlichen Zustand, sondern versteht
sie als Praxis.®® Die ethische Forderung besteht darin, die eigene Aggression in den
Dienst der Gewaltlosigkeit zu stellen und damit in »aggressive Wachsamkeit«** zu
tiberfithren: Aufgrund der Verbindung mit dem anderen schiitzt ein solches Ver-
halten nicht nur diesen, sondern auch einen selbst. Immer wieder fordert But-
ler daher das aktive Betreiben zur eigenen Selbsttransformation und Enteignung:
Wenn wir uns »aufler Gefecht« setzen lassen, unsere Verletzlichkeit zeigen, eroft-
nen wir damit vielfiltige Méglichkeiten von Identitit und Relationalitit.® Nicht
nur die ethische Unterweisung der Bergpredigt mit der subversiven Aufforderung
zu Gewaltverzicht und Feindesliebe (Mt 5,38-48)% liefSe sich damit produktiv ins
Gesprich bringen, man kann auch viel basaler beim Inkarnationsgeschehen selbst
ansetzen: Gott wird Mensch und zeigt darin kein triumphales Gesicht, das iiber al-
les und jeden erhaben wire, sondern das Gesicht des (Mit-)Leidens und des Todes.
Dieses Leiden wiederum kann nach Butler »zur Erfahrung der Demut, der Ver-
letzbarkeit, der Manipulierbarkeit und Abhingigkeit fithren, und diese Erfahrun-
gen kdnnen zu Ressourcen werden, wenn wir sie nicht allzu schnell »auflésenc.’
Zugleich geht die Darstellung der Wirklichkeit, wie oben erliutert, iiber das Bild
hinaus: »Die Wirklichkeit wird nicht von dem vermittelt, was im Bild dargestellt
wird, sondern dadurch, daf} die Darstellung, welche die Realitit iibermittelt, in
Frage gestellt wird«®.

In Bezug auf die Menschwerdung Gottes in Jesus Christus ist dem zuzustim-
men, insofern die geglaubte Wirklichkeit das Scheitern und den Tod zu iberwin-
den vermag und das »Bild« nicht die letzte iibermittelte Realitit ist, sondern der
»Auferstehungsleib« eine weitere Perspektive (neben anderen) hinzufugt.

62  Man denke nur an die Themen Siindenvergebung und Heilungen, wo es keinerlei Rolle
spielt, welche Vorgeschichte oder gesellschaftliche Position ein Siinder/eine Siinderin oder
ein Kranker/eine Kranke hat (vgl. exemplarisch Joh 9); Jesus schaut die Menschen an, ohne
den Stab tber sie zu brechen, und bietet ihnen damit den Erméglichungsgrund fiir ein neues
Leben (vgl. exemplarisch Joh 7,53-8,11).

63 Vgl. E. von Redecker: 2011, S. 135: »Cewaltlosigkeit entsteht in der Auseinandersetzung oder
gar im>Kampf«des Subjekts an der Schaltstelle verschiedener Gewaltpotentiale«.

64  Butler,Judith: Raster des Krieges. Warum wir nichtjedes Leid beklagen, Frankfurta.M.: 2010,
S.170.

65  Vgl. E. von Redecker: 2011, S.118.

66  Vgl. dazu den instruktiven Beitrag von Konradt, Matthias: »... damit ihr S6hne eures Vaters
im Himmel werdet«. Erwdgungen zursLogik«von Gewaltverzicht und Feindesliebe in Mt 5,38-
48«, in: ders.: Studien zum Matthdusevangelium (= WUNT, Band 358), Titbingen: 2016, S. 348-
380.

67 ). Butler:°2017, S.176.

68 Ebd,S.173.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 Uta Poplutz

Ich komme zum Schluss. Mein Wunsch ist es, dass diese Gedanken, die im vor-
gegebenen Rahmen nur angerissen werden konnten, als Ermutigung verstanden
werden, Judith Butlers breit gefichertes Werk auch einmal auflerhalb der gin-
gigen Zuschreibungen im Kontext paulinischer Theologie weiterzuverfolgen. Die
Jesustraditionen bieten dafir etliche Ankniipfungspunkte.

Butler beschlief3t ihr ausgesprochen impulsreiches Essay »Gefihrdetes Leben«
mit einer allgemeinen Bemerkung zur Rolle der Geistes- und Kulturwissenschaf-
ten, die in meinen Augen auch fiir unsere Arbeit als Neutestamentlerinnen und
Neutestamentler, als Theologinnen und Theologen Giiltigkeit besitzt:

»Falls die Geisteswissenschaften eine Zukunft als Kulturkritik haben, und die Kul-
turkritik zum gegenwartigen Zeitpunkt eine Aufgabe hat, dann ist es zweifellos
die Aufgabe, uns zum Menschlichen zuriickzufiihren, wo wir nicht erwarten, es zu
finden: in seiner Fragilitit und an den Grenzen seiner Fahigkeit, verstandlich zu
sein<®.

69 Ebd., S.178.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Systematisch-Theologische Zugange

uuuuuuuuuuuuu


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fragiles Subjekt und Gnade

Magnus Striet

In seinen aus dem Nachlass edierten Vorlesungen aus Die Regierung der Lebenden
aus den Jahren 1979-1980 duflert Michel Foucault die Vermutung, dass der »An-
trieb, sich von der Macht frei zu machenc, »als Indikator fiir die Verinderungen
des Subjekts und der Beziehung« diene, »die es zur Wahrheit unterhilt<'. Ich er-
6ffne deshalb meine Uberlegungen zu Judith Butlers Subjektdenken mit diesem
Hinweis auf Foucault, weil bis heute zu horen ist, dass Foucault kein Subjekt ken-
ne. Die Explizitheit, mit der er in diesen spiten Vorlesungen am Collége de France
den Subjektbegriff nutzt, ist eindriicklich, und: Sie ist auch nicht tiberraschend.
Und ebenso selbstverstindlich ist, dass auch Butler ein Subjekt kennt. Sie verkor-
pert ein solches, und zwar mit Gewicht.

Dass das Subjekt nicht so begriffen werden darf, wie es René Descartes noch
tat®, sollte auch nicht Anlass geben, so paradox dies klingen mag, das Konzept
»Subjekt« aufzugeben. Entscheidend ist, welches Konzept von Subjekt vertreten
wird. Denn soll nicht eine deterministische oder naturalistische Philosophie des
Geistes vertreten werden, so ist nicht nur darauf zu bestehen, dass es eine um
sich wissende Subjektivitit gibt, sondern dass es eine in den Alltagspraktiken ge-
genseitig unterstellte Aktivitit gibt, die als die Aktivitit von Subjekten bestimmt
wird. Es war Kant, der gegen alle theoretischen Aufhebungsprogramme dessen,
was im Subjektbegrift gedacht wird, und damit zur Ehrenrettung der Wirklich-
keit von Freiheit, das entscheidende Argument lieferte: Es darf gar nicht erst ver-
sucht werden, die Aktualitit von menschlicher Freiheit und damit ihre Wirksam-
keit durch eine Kausalitit zu erkliren, die nicht sie selbst wire (auch nicht eine
gottliche im Ubrigen).> Faktisch folgt Butler in diesem Punkt Kant, ohne ihn an

1 Foucault, Michel: Die Regierung der Lebenden. Vorlesungen am Collége de France 1979-1980.
Aus dem Franzosischen von Michael Hamburger, Berlin: 2020 (2014), S. 113.

2 Vgl. Descartes, René: Meditationen tber die erste Philosophie. Auf Grund der Ausgabe von
Artur Buchenau hg. von Erich Ch. Schréder (= PhB, Band 250), Hamburg: 1956, S. 137: Descartes
meintzeigen zukdnnen, dass das Ich von seinem »Kdrper wirklich verschieden«sei»und ohne
ihn existieren kdnne«.

3 Vgl. Kant, Immanuel: Die Religion innerhalb der Grenzen der blofien Vernunft B 216 (= Werk-
ausgabe. Hg. von Wilhelm Weischedel, Band 7), Frankfurt: 1977, S. 810.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138

Magnus Striet

dieser Stelle ausdriicklich aufzurufen. Thr Gesprichspartner ist Theodor W. Ador-
no. Selbstverstindlich gibt es keinen Nullpunkt fiir ein Subjekt, von dem aus es
sich die Welt und mit ihr sich selbst vollstindig durchsichtig machen konnte. Es
gibt kein>Ich¢, das »aufierhalb der herrschenden Matrix ethischer Normen und wi-
derstreitender moralischer Rahmenvorgaben« existiert. Aber es ist auch nicht aus
»diesen Normen kausal ableitbar«, »ganz einfach die Wirkung oder Werkzeug ei-
nes vorhergehenden Ethos oder eines zugrunde liegenden Feldes widerstreitender
oder diskontinuierlicher Normen«* sei. Was bei Butler, aber auch bei Adorno oder
aber auch bei Michel Foucault zu studieren ist, ist, dass dann, wenn die immer
wieder aufbrechenden Kontroversen um den Begriff des Subjekts, sollte in ihm
die Moglichkeit von Eigenaktivitit von Individuen aus Freiheit gedacht sein, die-
se schlicht unsinnig sind. Jedenfalls dann, wenn die Debatte als eine um das Erbe
Kants gefiihrt wird. Es gilt, mit Kant iiber Kant hinauszudenken.

Entscheidend ist zu beschreiben, wie grof3 der tatsichliche Freiheitsraum von
Menschen ist. Jedoch Subjekte als vermachtet zu begreifen und Verinderungen
der realen Verhiltnisse fiir moglich zu halten, ist gleichbedeutend damit, mit Sub-
jekten zu rechnen, die Verinderungen von Ordnungen registrieren, sich dazu ins
Verhiltnis setzen kénnen, indem sie diese normativ bewerten (woher sie auch im-
mer ihre Kriterien nehmen) und sich politisch einsetzen kénnen. Foucault hat sei-
ne Antrittsvorlesung am Collége iiber Kant gehalten.’ Bei Kant meint Kritik, das
Geschift der Selbstkritik der Vernunft zu betreiben, um so die Méglichkeit und
Grenzen des Vernunftgebrauchs bestimmen zu kénnen. Dabei ist Kants kritisches
Sondierungsunternehmen stark darauf konzentriert, einer Metaphysik ihr Ende zu
bereiten, die nicht die Grenzen des menschlichen Vernunftvermégens beachtet.

Foucault denkt Kritik komplexer. Er sucht zwar den deutlichen Anschluss an
Kants kritisches Unternehmen, radikalisiert ihn aber zugleich, indem er Vernunft
nicht mehr ahistorisch und als apriorisches Vermogen begreift. Es gibt fiir ihn
nicht die, von Empirie unbelastete oder sich von dieser befreien konnende Ver-
nunft. Vielmehr sind immer bereits Episteme wirksam, die im historischen Pro-
zess erzeugt wurden und damit auch verinderbar sind.®

Bei Butler taucht Kant nur relativ selten als unmittelbarer Gesprachspartner
auf. Das scheut mich nicht, sie als eine Denkerin zu beschreiben, die insofern Auf-
klirungsphilosophie in der Tradition Kants betreibt, als dieser sich strikt gewei-
gert hatte, das Phantasma zu akzeptieren, dass es jemals ein aufgeklirtes Zeitalter
geben konnte. Was moglich und zugleich notwendig ist, ist das Projekt der Auf-

4 Butler, Judith: Kritik der ethischen Gewalt. Erweiterte Auflage, Frankfurt: 2007, S. 14f.

5 Foucault, Michel: Einfiihrung in Kants Anthropologie. Aus dem Franzésischen von Ute Friesch.
Mit einem Nachwort von Andrea Hemminger, Frankfurt: 2010.

6 Vgl. exemplarisch Foucault, Michel: Was ist Kritik?, Berlin: 1992, S.15.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fragiles Subjekt und Gnade

klirung auf Dauer zu stellen’, was bedeutet — dieses Projekt hat Kant nicht mehr
verfolgt, deshalb schliefdt Butler auch an Hegel und das im 19. Jahrhundert mit
Friedrich Nietzsche einsetzende Projekt einer Genealogie von Vernunft und Moral
an —: den Prozess der Reflexion dariiber, welche Ordnungen der Macht subjekti-
vierend wirken, immer wieder neu anlaufen zu lassen. Wer dies will, verfolgt aber
ein Interesse — und zwar das Interesse eines »Ich«, das nicht nur bestimmt sein
will, durch die es vermachtenden und zugleich erméglichenden Ordnungen, son-
dern das sich in ein Verhiltnis zu diesen bringen will, das - frei sein will, und: far
das Selbstbestimmungsrecht anderer, der Ubersehenen und der unter den herr-
schenden Ordnungen Leidenden eintreten will. Ein Ich kann sich dazu bestimmen,
diesen unvertretbar in der Instanz einer ersten Person itbernommenen Willen zu
einem ethischen Universalismus als den eigenen zu identifizieren. Einen solchen
Universalismus zu vertreten bedingt aber gerade, das Kantische Vermichtnis des
Aufklirungsprojekts zu verstetigen. Deshalb verortet sich Butler auch ausdriicklich
in den Aufklirungstraditionen, die die Grenze der Vernunft als »Zeichen unserer
Humanitit«<® anerkennen.

1. Subjektivation

In Theologiekontexten hat die Rezeption von Theoriefiguren und -konzepten But-
lers in den letzten Jahren insgesamt zwar deutlich zugenommen. Dies gilt ins-
besondere fiir religions- bzw. theologieaffine Kreise, die auf die Ablgsung einer
schépfungstheologisch begriindeten essentialistischen Anthropologie dringen und
auf eine Implementierung von Genderdiskursen in die theologische Theoriebil-
dung dringen. Dasselbe gilt fiir Ethikdiskurse. Werden die Vulnerablitit des Men-
schen beziehungsweise Externalisierungen von Menschen aus gesellschaftlicher
Normalitit als Themen zentral gestellt, entwickelt Butler eine hohe Attraktions-
kraft. An ihrer Rezeption beziehungsweise strikten Ablehnung auf dem religiésen
Feld ist abzulesen, wie sich die Protagonisten zu einer in einer reflexiven Weise
darum wissenden Moderne stellen, die um die historische Genealogie von sozialen
Praktiken, Ethiken etc. weif3.’

7 Vgl. Kant, Immanuel: Was ist Aufklarung? (= Werkausgabe. Hg. von W. Weischedel, Bd. 11),
S.59: »Wenn denn nun gefragt wird: Leben wir jetzt in einem aufgekldrten Zeitalter? so ist
die Antwort: Nein, aber wohl in einem Zeitalter der Aufklarung«.

8 ]. Butler: 2007, S.113.

9 Zur Rezeption und Auseinandersetzung mit Butler in Religionsdiskursen beziehungsweise
Theologie vgl. Werner, Gunda: » Relational und vulnerabel. Die Subjektphilosophie Judith
Butlersim theologischen Diskurs, in: Theologische Revue 114 (2018), S. 179-203. Vgl. zum Fol-
genden meine Uberlegungen: Striet, Magnus: »Freiheit und Subjektivationsprozesse. Oder:

14.02.2026, 19:11:11.

139


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Magnus Striet

Einen deutlichen Nachholbedarf gibt es jedoch bezogen auf die christlich-
theologische Anthropologie. Dies gilt insbesondere fiir die Frage, was es bedeutet,
dass Menschen subjektiviert werden — eine Einsicht, die Butler immer wieder im
Anschluss an Foucault und Louis Althusser herausgearbeitet hat. Der weitgehend
negative Befund sollte deshalb in theologischen Kreisen deutlich irritieren, weil
das Theoriekonzept »Subjektivation« beziehungsweise »Subjektivierung« in der
Soziologie und der philosophischen Anthropologie inzwischen mehr oder weniger
selbstverstindlich akzeptiert wird.

Butlers Augenmerk liegt nicht, wie bereits gesehen, auf einer weiteren Ausar-
beitung eines Subjektbegriffs in der Tradition der klassischen, zumal durch Kant
erdffneten Philosophietradition, auch wenn die Gemeinsambkeiten beziehungswei-
se die faktische Verwendung beziehungsweise Beanspruchung des Subjektkon-
zepts nicht zu tibersehen ist. Ihr, so Paula-Irena Villa, »Hauptaugenmerk richtet
sich zunichst auf die Frage, wie das Subjekt produziert wird, und weniger, wenn
iiberhaupt darauf, einen neuen Subjektbegriff zu entwickeln«°. Jedes Subjektden-
ken steht bei ihr unter dem Generalverdacht, abstrahierend und damit unwahr,
unpolitisch beziehungsweise, weil es keinen politikfreien Raum gibt, ideologisch
zu sein. Butler denkt iiber reale, Repressionen ausgesetzte Subjekte nach. Und dar-
tiber, dass es keine repressionsfreien Riume gibt. Wer dies behauptet, verkennt,
wie Menschsein zustande kommyt, oder aber unterschligt, wie Menschen zu Men-
schen werden. Ob Butler schon deshalb, weil sie arbeitsprogrammatisch nicht dar-
an interessiert ist, in der Tradition der klassischen Freiheitsphilosophie weiter am
Subjektbegriff zu laborieren, nicht gleichwohl an den praktischen Grundiiberzeu-
gungen, die im Subjektkonzept wirksam sind, festhilt, wird noch gesehen werden
miissen. Man kann auch Hegel stark machen, Objektivationen von Geist wie Staat,
Gesellschaft, Recht, Religion etc. zum Ausgangspunkt des Nachdenkens machen,
sich an Desillusionierungstheoretikern wie Nietzsche und Freud abarbeiten, wenn
es darum geht, die Behauptung einer absoluten Selbstdurchsichtigkeit als Illusi-
on zu entlarven, ohne die im Subjektbegriff behauptete Aktualitit von Freiheit zu
verneinen.

Von Subjektivation zu reden, bedeutet anzuerkennen, dass Menschen gemacht
werden, bevor sie zu Subjekten ihrer eigenen Biographie werden. Bereits im his-
torischen Prozess generierte, gesellschaftlich und sozial wirksame Normsysteme
und Werte, kulturelle Praktiken etc. formatieren Menschen, aber: Diese subjekti-
vierenden Faktoren sind zugleich auch die Bedingung dafiir, dass Menschen tiber-
haupt zu Subjekten werden kdnnen. »Subjektivationg, so Butler, »bezeichnet den

Uber die Rede von Gnade im Horizont einer reflexiven Moderne, in: Cardo 11 (2013), S. 27-33

(auch online erreichbar).
10 Villa, Paula-Irene: Judith Butler, Frankfurt: 2003, S. 41.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fragiles Subjekt und Gnade

Prozef} des Unterworfenwerdens durch Macht und zugleich den Prozef der Sub-
jektwerdung«™. Weil alle subjektivierenden Faktoren in ihrer objektivierten Gestalt
im historischen Prozess generiert, und d.h. zugleich durchgesetzt wurden, ist der
Raum, in dem Menschen subjektiviert werden, zugleich als ein vermachteter zu
begreifen. Macht gibt es nur in Relationen, und deshalb existieren auch subjek-
tivierte Subjekte relational — und umgekehrt. Wird dies reflexiv ins Bewusstsein
gehoben, so ist auch noch der ebenfalls keineswegs einfach feststehende Begriff
des Subjekts als ein im diskursiven Prozess erzeugter zu begreifen. Was wiederum
bedeutet, dass dieses Reflexivmachen bereits wieder als eine diskursive, soziale
Wirklichkeit herstellende und damit subjektivierende Praxis zu begreifen ist. Es
gibt demnach iiberhaupt keinen theoretischen Begriff des Subjekts, der nicht auch
bereits wieder einen Menschen subjektivierender und damit vermachtender wire.
Kritik kann bisherige Machtstrukturen und hegemoniale Diskurse kennzeichnen,
sie — begrenzt — in ihrer Genealogie aufkliren. Dass es jedoch machtfreie Riume
geben konnte, ist als Vorstellung bereits wieder Ideologie.

Umgekehrt betont Butler auch mit Nachdruck, dass das Subjekt sich »nicht auf
die Macht zuriickfiihren« lasse, der »es seiner Entstehung« verdanke. Und genauso
wenig lieRe sich »die Macht auf das Subjekt reduzieren<’*. »Die Bedingungen der
Macht« miissten »stindig wiederholt werden, um fortzubestehen«. Das Subjekt
sei »der Ort dieser Wiederholung, einer Wiederholung, die niemals blofy mecha-
nischer Art« sei. Das Subjekt wird damit zum Reproduktionsort sozial und ge-
sellschaftlich wirksamer Werte und Normen, sozialer Praktiken etc., aber: Es wird
bei Butler nicht auf einen Reproduktionseffekt reduziert, weil es in der Lage ist,
diese zumindest in relativer Weise kritisch zu distanzieren, abzulehnen oder aber
auch zu bejahen. Das konkrete existierende Subjekt ist damit immer auch als ein
politisches zu begreifen. Es moduliert die Wirklichkeit neu, indem es sich auf die
auf die in ihm bereits wirksamen Faktoren bezieht. Dies gilt dann auch fiir den
Begriff des Menschen, der als historisch hervorgebrachter wirksam ist.

2. Theologische Konsequenzen? Das subjektiviertes Subjekt
als Subjekt im Singular

Welche theologischen Konsequenzen ergeben sich aus dem Bisherigen?
Theologisches Denken neigt dazu, in iiberzeitlich giiltigen Ordnungen zu den-
ken. Dies ist selbst dann zu beobachten, wenn mit einem Gott gerechnet wird,

11 Butler, Judith: Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt: 2001, S. 8.
12 Ebd., S.20.
13 Ebd.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Magnus Striet

dem sich diese Weltwirklichkeit und aufzufindenden Ordnungen deshalb verdan-
ken, weil er sie so wollte, wie sie existieren. Die Moglichkeit, dass existierende
Ordnungen unkalkulierbaren Verinderungen dadurch ausgesetzt sind, weil Gott
absolut frei ist, versuchte man durch die Denkfigur auszuschalten, dass Gott not-
wendig das seinem Wesen Entsprechende tut, sprich das Gute. Erst im historischen
Nominalismus des 14. Jahrhunderts wird man den Akzent auf die Freiheit Gottes
radikal anders setzen. Allein den Gedanken zu riskieren, Gott kénnte jede Mog-
lichkeit realisieren, ist bis heute theologisch geichtet. So viel Unkalkulierbarkeit
ist nicht gewollt, wenn es um Gott geht.

Stattdessen wurde und wird ein Gott angesetzt, der die Welt deshalb so ein-
gerichtet hat, wie sie existiert, weil jede andere Weltwahl seiner Vollkommenheit
widersprochen hitte. Dies fiihrt in der Konsequenz dazu, dass auch anthropolo-
gisch stabile Verhiltnisse angesetzt werden. Es gibt in diesem Denken nur eine
Ordnung, die aus Freiheit hervorgegangen ist, die gottliche Ordnung; wenn der
Mensch ihr entspricht, so entspricht er der wahren und guten Ordnung. Eine Evo-
lution des menschlichen Selbstverstindnisses, eine Verinderung im Begriff des
Menschen von sich selbst ist in diesem Denken nicht vorgesehen. Es ist der Mensch,
der theologisch als Mensch von Gott erschaffen wurde und nun vor diesem exis-
tiert. Aber kann man dies im 21. Jahrhundert noch sagen? Steht eine solche Aussage
nicht kontrir zum Wissen um die nicht nur biologische, sondern auch kulturelle
Evolution »des« Menschen?

Wenn kiinftig vom Menschen im Singular gesprochen wird, so ist dies der es-
sentialisierenden Wirkweise von Sprache und der Notwendigkeit diskursiver Ver-
stindigungen geschuldet. Diskursive Prozesse bringen generalisierende Begriffe
hervor, ja mehr noch: sie setzen solche voraus. Begriffe bleiben, wenn das Kon-
krete zum Maf3stab genommen werden, immer hinter diesem zuriick. In gewisser
Weise betreiben sie eine anthropologisch notwendige Komplexititsreduktion da-
durch, dass sie in einer essentialisierenden Weise verallgemeinern.

Nominalistisch zu denken, was bedeutet: darum zu wissen, dass Begriffe nie
mit dem konkreten Sachverhalt identisch sind, Begriffe wie Mensch, Individuum,
Person oder auch Subjekt immer verallgemeinernde Begriffe sind, die deshalb, weil
sie verallgemeinern, nie den konkreten Menschen erfassen konnen -, ist deshalb
gleichbedeutend damit, Ideologiekritik zu betreiben. Das ohnehin schon in seiner
Korperlichkeit vulnerable Individuum soll vor dem Zugriff des verallgemeinernden
und deshalb leicht verletzenden Begriffs geschiitzt werden. Zugleich bleibt aber ei-
ne solche Reduktion, der Gebrauch von Allgemeinbegriffen notwendig, wenn iiber-
haupt Diskurs und Verstehen moglich sein sollen. Und was grundsitzlich gilt, kann
theologisch nicht anders sein. Ein theologisches Nachdenken iiber den Menschen
hat in der Logik der bisherigen Uberlegungen historisch dimensioniert zu sein und
in Rechnung zu stellen, dass der Begriff des Menschen aus diskursiven Praktiken
hervorgeht, die immer vermachtet sind und zugleich bereits wieder Menschen sub-

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fragiles Subjekt und Gnade

jektivieren. Daraus ergibt sich, dass theologisch-anthropologische Begrifflichkei-
ten aus ethischen Griinden einem Prozess dauerhafter Infragestellung auszusetzen
sind. Menschlich sein zu wollen, heift, die eigene Fehlbarkeit anzuerkennen, weil
sich selbst undurchsichtig zu sein in einer grundlegenden Weise das Menschsein
bestimmt. Sie ist »ein fester Bestandteil unserer Selbstformierung«, und zugleich
geht der Mensch in »seiner Undurchschaubarkeit fiir sich selbst einige seiner wich-
tigsten ethischen Bindungen«* ein.

Wenn die begriffliche Explikation des Menschen relational zu anderen Tieren
erfolgt, ist zwar auch mit Konstanzen in dieser Selbstexplikation zu rechnen. Sich
selbst in die Objektstellung des Denkens zu bringen und sich selbst bestimmen zu
konnen, gehort zu einer solchen Rahmenbeschreibung von Menschsein, aber: So
auf sich aufmerksam zu werden, hat auch bereits wieder eine Genealogie und ver-
indert als reflexives Wissen nicht nur den Begriff des Menschen von sich selbst,
sondern auch dessen praktisches Selbst- und Weltverhiltnis. Noch drastischer ver-
andert sich der Selbstbegriff des Menschen in dem Moment, da dem Menschen in
einer reflexiven Weise bewusst wird, dass die bereits subjektivierend wirksam ge-
wesenen Weltausdeutungen, Normsysteme etc. im historischen Prozess erzeugt
wurden. Wenn aber der Begrift des Menschen aus diskursiven Prozessen hervor-
geht, dann zwar stabile Strukturen aufzeigen mag, aber ansonsten dem histo-
rischen Prozess ausgesetzt ist und sich faktisch auch Wandlungen im Selbstver-
stindnis zeigen — ja mehr noch: der Singular in der Rede vom Menschen sowohl
in diachroner als auch in synchroner Perspektive problematisch ist, so kann dies
theologisch nicht ignoriert werden. Dies betrifft auch zentrale theologische Be-
grifflichkeiten, die sich allesamt in der Vorstellung konzentrieren, der Mensch sei
das Ebenbild Gottes. Ist auch diese Vorstellung nur historisch?

Zunichst einmal ja. Es gibt den Menschen nicht, wenn es den Menschen nicht
ohne einen Begriff von sich selbst gibt und das diskursiv erzeugte Selbstverstind-
nis des Menschen, das nicht nur dem historischen Wandel unterliegt, sondern zu-
dem plural ausgeformt ist und zugleich wieder subjektivierend wirksam ist. Je-
denfalls gibt es dann keinen Begrift des Menschen, der aus einer Quelle ableitbar
ist, die nicht mit dem Menschen und damit seiner Vernunft identisch wire. Sta-
bil wirksam ist lediglich, dass der Mensch das »nicht festgestellte Thier«<” ist, was
wiederum damit zusammenhingt, dass das Mensch genannte Tier zwar wie alle
anderen Organismen und Tiere auch aus biologisch-evolutiven Prozessen hervor-
gegangen ist, aber — was seine faktische Sonderstellung im Reich des Lebendigen
ausmacht - in einer eigentiimlichen Bewusstseinsspaltung existiert: Es weifd in ei-
ner auf sich zuriickgewendeten Weise um sich, kann sich in einer reflexiven Weise

14 J.Butler: 2007, S. 30-31.
15 Nietzsche, Friedrich: Jenseits von Gut und Bose. 2., durchgesehene Auflage (= KSA, Band 5),
Miinchen: 1988, S. 81.

14.02.2026, 19:11:11.

143


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M

Magnus Striet

zum Objekt des Nachdenkens machen. Dies geschieht solitir, aber auch in einer
sozialisierten Weise. Deshalb gibt es nicht nur Natur und biologische Evolution,
sondern Kultur, die wiederum stindigen Transformationsprozessen ausgesetzt ist
und deren Wertesysteme, normative Ordnungsmuster und sozial geteilte Praktiken
durchgesetzt wurden, d.h.: die das Ergebnis von machtférmigen Prozessen sind.
Es gibt dann auch kein Subjekt, das unabhingig von den diskursiven Praktiken
existieren wiirde, in denen dariiber befunden wird, was Menschen sind. Weil dem
so ist, ist die Geschichte eine Geschichte des Grauens. Auch der ethische Universa-
lismus fithrt den Index historischer Kontingenz mit sich, er hat eine Geburtsstunde
erlebt, wenn nicht gar mehrere — und ist stets gefihrdet.

Ein theologisches Denken wird iiber diese Einsichten in eine, vorsichtig gesagt,
unbequeme Lage versetzt. Sie kann als unbequem oder gar als prekir beschrieben
oder aber auch in ihren Moglichkeiten wahrgenommen werden. Theologisch ge-
brauchliche Begriffe wie imago dei, Natur des Menschen, Siinder etc. sind keine
in ihrer Bedeutung feststehenden Begriffe, sondern sie werden diskursiv seman-
tisiert, durchgesetzt und sind dann wiederum als semantisierte Begriffe subjekti-
vierend wirksam. Es ist nicht lohnend, nach wahren Ursprungsbedeutungen dieser
Begriffe zu suchen. Sie sind genealogisch in ihrer faktischen normativen subjek-
tivierenden Wirksamkeit aufzukliren, um sie dann einer kritischen Uberpriifung
zu unterziehen. Ethische Praxis verlangt, wenn sie verantwortet sein will, nach ei-
ner immer wieder neu einsetzenden Kontrolle ihrer normativen Grundlage. Dass
die ethische Praxis eines Menschen, der sich als gliubig beschreibt, keine ande-
re sein wird und sein darf als die Praxis anderer Menschen, die eine Menschen
mogliche Menschlichkeit praktizieren wollen, sollte keiner Diskussion bediirfen.
Theologie als Reflexion auf den gelebten Glauben wiederum hat diese Kontrolle
so zu praktizieren, dass sie theoretische Einsichten anderer Wissenschaften in ih-
re Theoriebildung einbindet. Subjektivationstheoretische und ethische Einsichten
Butlers fruchtbar zu machen, kann nur humanisierend sein.

3. Meditation der »Kritik der ethischen Gewalt«: sakulare Gnade?

Die erweiterte Ausgabe der Kritik der ethischen Gewalt endet mit fast schon medita-
tiven Ausfithrungen, die mich bereits seit einigen Jahren nachdenklich stimmen.
Butlers Theorie von Subjektivation als vermachtendem und zugleich freiheitseroft-
nendem Faktum ist auch fir diese grundlegend.

Sie beschreibt hier eine eigentiimliche Uberforderung des Subjekts, die sie ih-
rerseits nochmals als den Effekt einer sozialen Formung und damit als ethische
Gewalt beschreibt. Sie spricht von »Versionen selbstversunkener moralischer Be-
fragungc, die auf einen »Narzissmus« hinausliefen. In der Frage von »Selbstannah-
me oder Vergebung« kenne diese Gewalt »keine Gnade«, will sagen: Es gibt aufge-

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fragiles Subjekt und Gnade

zwungene Formen der Selbstdisziplinierung auch in Fragen der Ethik, die endliche
Subjekte gnadenlos tiberfordern. Zugleich identifiziert Butler in der ethischen Pra-
xis die Chance, »menschlich zu werden«, indem das »selbstgeniigsame, als Besitz
verstandene »>Ich< hinter sich« gelassen werden konne. Butler spricht bezogen auf
solche ethischen Situationen von »Momenten unseres Unwissens«, in denen wir
uns »aufs Spiel« zu setzen hitten.' Es sind bisher ethische Positionierungen, die
in diesen Momenten fraglich werden — und: sich auf Ungewissheiten einlassen zu
miissen, wenn ich mich zum Handeln veranlasst sehe, weil ich als soziales Wesen
dazu aufgefordert werde. Solche Momente sind risikobehaftet. Entscheidungssi-
tuationen sind unklar, und dennoch muss auf eine nur begrenzt kalkulierbare Zu-
kunft hin entschieden werden. Zudem vermag das Ich nie ganz durchsichtig zu
werden. Nie ist damit restlos abzuschitzen, welche Faktoren und Motive mogli-
cherweise auch noch wirksam sind und unter welchen Bedingungen und mit wel-
chen moglichen Folgen ein solches Handeln geschieht. Verantwortungsvoll handeln
zu wollen, ist nicht gleichbedeutend damit, auch tatsichlich verantwortungsvoll zu
handeln. Oder besser gesagt: Verantwortung zu itbernehmen bedeutet immer, als
subjektiviertes Ich-Subjekt dies nur in einer relativen Weise bezogen auf die im-
mer bereits subjektivierend wirksamen Faktoren tun zu kénnen, die diesem Ich
aber nie ganz durchsichtig werden konnen. Weder ist der Wille mit der Apriorizit
in Reinform zu bestimmen, wie Kant es um der Moral willen gefordert hatte, noch
kann man sich gewiss sein, dass das Wissen um mogliche Handlungsfolgen hin-
reichend so zur Verfiigung steht, dass Negativfolgen auszuschliefRen sind.

Aber: Ich muss handeln, wenn ich mich iiberhaupt ethisch beanspruchen las-
sen und so menschlich werden will. Butler lisst ihre Ausfithrungen mit einem
hoffnungslosen Satz enden: »Wenn wir von hier aus sprechen und Rechenschaft
zu geben versuchen«, und damit meint Butler: von einem Standpunkt aus, der
kein selbstgentigsames Ich mehr kennt, sondern eines, das sich selbst nur begrenzt
durchsichtig ist und sich ins Offene, ebenfalls nur begrenzt Durchschaubare hinein
riskiert, »werden wir nicht verantwortungslos sein, und wenn doch, so wird man
uns bestimmt vergeben«".

Faktisch verantwortungslos, wie sich retrospektiv betrachtet zeigen kann,
und zwar deshalb, weil ich Verantwortung tibernommen, mich ausgesetzt und
gehandelt habe. Es gibt ein Schuldigwerden jenseits eines moralischen Versagens.
Sprachlich driickt sich dies Phinomen in der Redewendung aus, einem anderen
Menschen etwas schuldig geblieben zu sein, obwohl ich ihm nichts schuldig
bleiben wollte. Nicht geniigend tun zu konnen, gehért zu den grundlegenden
Erfahrungen von Menschen. Aber wer verantwortet dies? Muss ich nicht entschei-

16  J.Butler: 2007, S.180.
17 Ebd.

14.02.2026, 19:11:11.

145


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146

Magnus Striet

den und handeln, wenn ich menschlich werden will? Wenn menschlich zu werden
heifdt, Verantwortung zu iitbernehmen?

Der Satzschluss so wird man uns bestimmt vergeben berithrt mich deshalb so, weil
ervon einer unerschiitterlichen Gewissheit gestimmt ist. Niemand, so scheint But-
ler sagen zu wollen, wird mich doch auf das fixieren, was ich angerichtet habe,
wenn ich mich redlichen Gewissens so entschieden habe, wie ich mich entschie-
den habe. Woher nimmt Butler die Gewissheit, dass Vergebung gewihrt werden
wird, wenn Menschen ethische Verantwortung iibernehmen und fehlgehen in ih-
ren Annahmen?

Ich weifd es nicht, aber: Der Abschluss ihrer Adorno-Lectures 16st in mir ein ihn-
liches Gefiihl aus wie der der Kritik der praktischen Vernunft Kants. Zwei Dinge, so
juflert sich Kant, erfiillten das Gemiit mit immer neuer und zunehmender Bewun-
derung und Ehrfurcht, der »bestirnte Himmel iiber mir, und das moralische Gesetz
in mir«*®. Eine metaphysische Gottesgewissheit kennt Kant nicht mehr, nur — aber
was heifdt schon >nur< angesichts der GroRe dieses Glaubens, schliefilich griindet
er auf Moral: eines praktischen Vernunftglauben. Gottes Dasein sei notwendig zu
postulieren.” Will sagen: Ohne Gott laufen die dem Menschen méglichen Sehn-
siichte, dass da noch jemand Gerechtigkeit schafft und das Argernis des Todes nicht
das letzte Wort itber den Menschen sein lisst, ins Leere. Wie gewiss dieser Glaube
Kant war, weif$ ich nicht; am Ende tut es auch nichts zur Sache. Ich kann auch
nicht entscheiden, ob Butler, wenn sie den Begriff Gnade in ihre Uberlegungen
aufnimmt, ein theologisches Konzept von Gnade aufruft, das sich zu leben lohnt.
Aber es wire dariiber nachzudenken, ob angesichts der fragilen Situation subjek-
tivierter Subjekte, die verantwortlich handeln und so menschlich werden wollen,
sich jedoch niemals gewiss sein kénnen, was aus ihrer Ubernahme ethischer Ver-
antwortung folgt, von grundsitzlichen Uberforderungsmomenten endlicher Frei-
heit ganz zu schweigen -, das Bewusstsein, in der Gnade eines ganz Anderen,
nein nicht eines ganz Anderen: eines Gottes, der es unendlich gut mit dem Men-
schen meint, leben zu diirfen, nicht eine ganz eigentiimliche Dynamik entwickeln
kann. Und zwar ein Gefiihl von Freiheit und Verantwortungsbewusstsein, das nicht
tiberfordert, weil es am Ende auf die immer noch gréfieren Méglichkeiten Gottes
vertraut. Kierkegaard lisst an dieser Stelle griiRen. Aber warum der eine Mensch
so menschlich werden kann und ein anderer wiederum nicht, ist auch wiederum
nicht restlos aufzukliren. Auch in dieser Frage spielen Subjektivationsfaktoren ei-
ne entscheidende Rolle.

Irrational ist ein solches Gnadenerleben nicht, solange die Moglichkeit eines
solchen Gottes nicht ausgeschlossen werden kann. Und mit einer Dispension ethi-

18 Kant, Immanuel: Kritik der praktischen Vernunft (Werkausgabe. Hg. von W. Weischedel; Bd.
VII), A 289.
19  Ebd., A226.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fragiles Subjekt und Gnade

scher Autonomie hat ein solcher Gottglaube ganz gewiss nichts zu tun. Wenn man
nicht den ethischen Monotheismus eines kantianischen Judentums ablehnt zu-
gunsten eines Gnadenabsolutismus eines Augustinus, der in allen Selbstregungen
des Menschen nur noch die Ursprungssiinde sich austoben sieht.

Ich muss leider noch hinzufiigen, dass auch ein solches, sich in einem Gott fest-
machenden Gnadenerleben aus diskursiven Selbstverstindigungspraktiken sub-
jektivierter Subjekte hervorgeht. Uber Gott zu reden, hiefy aber immer bereits, iiber
den Menschen zu reden, den es nicht gibt. Wer er ist, muss sich das seltsame Ge-
schopf oder aber auch Nicht-Geschdpf Mensch selbst sagen. Jedoch gibt es gute
und schlechte Griinde dafiir, sich so oder anders zu begreifen und zu wollen. Die
Differenz zu vergangenen Generationen liegt lediglich darin, dass dies nun reflexiv
bewusst sein konnte.

14.02.2026, 19:11:11.

147


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Judith Butler - Herausforderungen aus der Sicht
einer theologischen Ethik

Walter Schaupp

Judith Butler legt eine auf Sprache als diskursiver Macht beruhende Sozialisati-
onstheorie des Subjekts vor.! Das reflexive »Ich« des konkreten Subjekts bildet sich
durch seiner Entstehung vorgingige »Anrufungen. In ihnen trifft die Macht der
sozial dominanten Sprache auf den Kérper, dringt in ihn ein und bringt das Subjekt
in den Moglichkeitsbedingungen seiner Weltwahrnehmung und seines Selbstver-
standnisses hervor. Als diskursive »Anfangsbedingungen« sind sie im Subjekt noch
vor jeder Bewusstwerdung und jeglicher sprachlichen Artikulation durch das Sub-
jekt prasent und begrenzen den Rahmen, innerhalb dessen sich das Subjekt auf
der Bithne der sozialen Offentlichkeit zu prisentieren und hier Anerkennung zu
finden vermag. In seinem Streben nach vorbehaltloser Anerkennung bleibt es im
Gefingnis der verfiigbaren sprachlichen Begriffe und Identititen stecken.

Die diskursive Hervorbringung des Subjekts ist gleichzeitig weder unfehlbar
noch zeitlich endgiiltig. Die »Anrufungen« scheitern immer wieder, sodass ihr Ef-
fekt im Subjekt nie vollstindig vorhersehbar ist.* Dariiber hinaus kommt es im
Rahmen der stindig notwendigen Wiederholungen und kérperlichen Reinszenie-
rungen der sprachlichen Strukturen zu Verschiebungen und Briichen in deren Be-
deutungsgefiige. Das Subjekt kann so in Widerstand zu den Machtstrukturen ge-
raten, die es konstituiert haben, was in einen Konflike fithrt, weil das Subjekt die
entsprechenden Identititszuschreibungen ja benétigt, um in der Gesellschaft als
Subjekt wahrgenommen und anerkannt werden zu kénnen.

Der Prozess der performativen Konstitution von Wirklichkeit, von Identitit,
durch die Sprache ist begleitet durch die Hervorbringung eines sprachlich unver-
fiigbaren »Aufen« des jeweils Benennbaren und Benannten.? Die Macht der Spra-

1 Zu dieser Charakterisierung vgl. Lange-Kirchheim, Astrid: »Melancholie als Effekt heterose-
xueller Geschlechtersozialisation. Uberlegungen im Anschluss an Judith Butlerc, in: Freibur-
ger Zeitschrift fiir GeschlechterStudien 22/2 (2016), S. 75-96, hier S. 75.

2 Vgl. u.a. Butler, Judith: Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt a.M.:
92017, S. 81-100.

3 »Und Uberdies benétigt und instituiert dieser Imperativ, diese Einscharfung, ein »konstitu-
tives Auflen« — das Unaussprechliche, das Nichtmachbare, das Nichterzdhlbare, das die ei-

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150

Walter Schaupp

che verschafft dem Subjekt mit ihren Zuschreibungen von Begriffen und Unter-
scheidungen zwar einen diskursiven »Ort« innerhalb der Gesellschaft und damit
eine wahrnehmbare und benennbare Identitit. Weil die Begriffe der Sprache aber
immer iiber einen Mechanismus der Abgrenzung von etwas anderem funktionie-
ren, sind sprachliche Identititszuschreibungen von Exklusionen begleitet, die ei-
nem Schatten des nicht Sagbaren und des nicht Lebbaren entsprechen.

Weil Sprache das Subjekt zuallererst konstituiert und gleichzeitig immer exklu-
dierend wirke, hat das Subjekt, und hier schlief3t Butler an die Tiefenpsychologie
an, ein urspriinglich entfremdetes Sein. Es erscheint von Beginn an einer diskur-
siven »Gewalt« ausgesetzt, die sein Inneres zugleich besetzt und hervorbringt — in
einer Weise, die es selbst niemals ganz durchschauen kann. Immer trigt es in sich
den erwihnten Schatten all dessen an Lebens- und Begehrensmoglichkeiten mit,
was in der historisch kontingenten Konstitution, die es durchlaufen hat, nicht ans
Licht kommen konnte und kommen darf, weil es keinen sprachlichen »Ort« dafir
auf der Bithne der Gesellschaft gibt.

Die genaue Herkunft dieses Schattens bleibt bei Butler allerdings unklar. Eine
Deutungsmdoglichkeit ist, dass die Kérper mehr sind als nur passive Folie von Ma-
terialitit, in die sich die sprachlichen Formationen einschreiben; dass ihnen eine
aktive Dynamik des Begehrens innewohnt, welche die ihnen diskursiv zugewie-
senen Lebens- und Identititsméglichkeiten iiberschreitet. Dieser Uberschuss an
Begehren wird zur entscheidenden Quelle von Leid und von Widerstand.

1. Begehren nach Anerkennung und soziale Exklusion -
ein Zugang zum ethischen Programm

Alle Analysen Butlers kreisen in der einen oder anderen Weise um die Frage gesell-
schaftlicher Anerkennung und Exklusion. Seine ethische Dramatik gewinnt dieses
Problem dadurch, dass das Subjekt nur iiber soziale Anerkennung ein befriedi-
gendes Leben zu fithren vermag. Sein Begehren zu leben ist zugleich ein Begehren
nach sozialer Anerkennung. Wer jedoch in der Gesellschaft wie wahrgenommen
wird und wie daher die Lebenschancen verteilt werden, ist abhingig von den 6f-
fentlich verfiigbaren sprachlichen Kategorien und Begriffen. Weil diese neben der
positiven Identitit, die sie vermitteln und gesellschaftlich zuweisen, immer auch
exkludieren, gibt es iiberall auch versagte Anerkennung und damit exkludierte Le-
bensméglichkeiten. Butler konzentriert sich auf das Aufdecken dieser mit unseren
Begriffen und sprachlichen Kategorien verbundenen Mechanismen der Exklusi-
on und bringt immer wieder Beispiele, wo dies unmittelbare Folgen fiir die Be-

gentlichen Grenzen der Materialitit sichert und daher scheitert sie zu sichern« (Butler, Ju-
dith: Kérper von Gewicht, Frankfurt a.M.: °2019, S. 260f.).

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Judith Butler - Herausforderungen aus der Sicht einer theologischen Ethik

troffenen hat. In ihren ersten Verdffentlichungen wird dies im Hinblick auf die
geschlechtlichen Korper und das geschlechtliche Begehren analysiert, in spiteren
Beitragen im Hinblick auf die soziale Exklusion von AsylbewerberInnen, Gefliich-
teten oder von im eigenen Land unterdriickten Gruppen wie jene der Palistinen-
serInnen.

Weil auch Butler sich bewusst ist, dass Gesellschaften nicht ohne Sprache exis-
tieren konnen und soziale Anerkennung Sprache voraussetzt, gib es keinen ande-
ren Weg als die stindig wiederholte kritische Uberpriifung von Sprache und aller
sprachlichen Identititszuweisungen auf ihr exkludierendes Potential hin. Dariiber
hinaus muss gesellschaftliche Gewalt, weil die Exklusionsmechanismen erst nach
und nach sichtbar werden, von vornherein, gleichsam im Sinn eines Tutiorismus,
auf ein Minimum reduziert werden.

Der Weg, den sie in diesem Zusammenhang in Kritik der ethischen Gewalt
in den Mittelpunkt riicke, ist die Forderung, sich die Frage »Wer bist du?«* im-
mer wieder neu zu stellen. Dieser fiir die moderne Moralphilosophie uniibliche
Zugang® bekommt vor dem Hintergrund von Butlers Analysen zur Subjektkonsti-
tution jedoch Sinn. Butler argumentiert, dass die soziale Verteilung von Lebens-
chancen auf der Basis von diskursiven Identititszuschreibungen erfolgt, die wie-
derum ein - vermeintlich - sicheres »Wissenc iiber die Betroffenen voraussetzen.
Dagegen stellt sie, dass wir die oder den Andere/n nie wirklich kennen und uns da-
her der Vorliufigkeit und mangelnden Treffsicherheit unserer Identititszuschrei-
bungen bewusst bleiben miissten. Die Frage »Wer bist du?« radikalisiert sich auf
einer zweiten Ebene, da das Subjekt auch sich selbst gegeniiber keine abschlie-
Rende »Rechenschaft« zu geben vermag. Es bleibt sich selbst undurchsichtig und
uniitbersichtlich und findet auch in sich selbst keinen absoluten Standpunkt, von
dem aus Urteile moglich wiren, wie dies etwa bei Kant vorausgesetzt wird. Eine
eklatante Verletzung dieses Prinzips sieht Butler im Institut der Todesstrafe, die
das Extrembeispiel eines absoluten Urteils iiber ein Individuum ist, bei dem man
ihm zugleich jegliche Chance fiir ein zukiinftig anderes Handeln nimmt.® Auch
wenn die Frage »Wer bist du?« offen bleiben muss, plddiert Butler trotzdem dafir,
dass wir fiireinander Verantwortung itbernehmen miissen, weil wir, gerade in un-
serer wechselweisen Verwiesenheit und Abhingigkeit voneinander, ein Wissen um

4 Vgl. den vierten Abschnitt von Kap. 1 in Kritik der ethischen Gewalt (Butler, Judith: Kritik der
ethischen Gewalt, Frankfurt a.M.: 42014, S. 44).

5 Seit langerem konzentriert sich die Moralphilosophie aufgrund der unlésbaren Probleme
heterogener individueller Lebensentwiirfe und dahinter stehender Menschenbilder auf die
Beurteilung von Handlungen. Sie versucht absolut zu schitzende Freiraiume und nicht zu ver-
letzende CGrenzen im Umgang der Subjekte miteinander unter Voraussetzung ihrer gleichen
Wiirde herauszuarbeiten.

6 Vgl. ). Butler: 2014, S. 69.

14.02.2026, 19:11:11.

151


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152

Walter Schaupp

das verletzende Potential all der Begriffe, Kategorien und Identititszuschreibun-
gen haben, die wir verwenden. Es gilt, die Individuen zu schiitzen und gleichzeitig
zu versuchen, die sozialen Exklusionen schrittweise aufzuheben und so Lebens-
chancen freizusetzen.

Offen bleibt bei diesem Ansatz, ob der sprach- und normkritische Prozess un-
endlich weitergefithrt werden muss, ob die Authebungen von Exklusionen einen
dauerhaften Effekt auf die Lebensmoglichkeiten der Menschen haben und ob nicht
jede Aufthebung einer Exklusion, weil sie notwendig sprachlich ist, neue Exklusio-
nen produziert. Gibt es keine dauerhaften Effekte und produziert die Macht der
Sprache mit jeder Freisetzung neue Exklusionen, droht man in einen ausweglo-
sen Zirkel zu geraten. Auffillig ist dariiber hinaus, dass die Vision von einer ge-
rechten Gesellschaft wie sie Butler in Anmerkungen zu einer performativen Theorie der
Versammlung’ vorschwebt, neben all dem, was wir nicht iibereinander wissen kon-
nen, doch auch viel an gewissem Wissen voraussetzt: dass wir alle Subjekte sind,
die vergleichbare Bediirfnisse und Interessen haben, dass wir alle auf die gleiche
Unterstiitzung angewiesen sind, was unsere materiellen, kérperlichen und psychi-
schen Bediirfnisse angeht, dass wir einen Hunger nach Leben verspiiren und unter
der Macht entfremdender diskursiver Formatierungen leiden. Wiirden wir all dies
nochmals als Effekt performativer Sprachspiele ansehen, wiissten wir nicht mehr,
was es bedeuten sollte, Gerechtigkeit herzustellen.

2. Theologische Ankniipfungspunkte

In Butlers ethischem Programm, das sie allerdings bislang nicht systematisch ent-
faltet hat und das hier nur in Anséitzen skizziert werden konnte, zeigen sich wich-
tige Ankniipfungspunkte fiir eine theologische Ethik. Drei Motive sollen hier ge-
nannt werden, der universalistische Ausgriff ihrer Ethik, eine anti-individualisti-
sche Anthropologie, welche die Verflechtung, Verwiesenheit und Verletzbarkeit der
Subjekte untereinander betont und dann eine grundsitzliche Unabgeschlossenheit
des Ethischen.

In Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung pladiert Butler fiir
eine globale Verantwortungsiibernahme, was die Verhiltnisse von Anerkennung
und Exklusion und damit die Lebenschancen von Menschen betrifft: »Ich méch-
te im Folgenden auf ethische Verpflichtungen eingehen, die ihrem Charakter nach
global sind und die sowohl in der Distanz als auch in Beziehungen der Nihe entste-
hen<®. Der Boden dafiir sind nicht eine universale ethische Vernunft oder univer-

7 Butler, Judith: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, Frankfurt
a.M.: 2018.
8 Ebd., S.133.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Judith Butler - Herausforderungen aus der Sicht einer theologischen Ethik

sale Strukturen der Sprache, sondern das Faktum einer universellen wechselseiti-
gen Vernetzung und Abhingigkeit der Menschen voneinander, sowie die Tatsache,
dass auch das Antlitz eines mir fernen Menschen, wird es mir z.B. iiber die Medi-
en nahegebracht, mich anrithren und ansprechen kann. Es gibt eine offensichtlich
vordiskursive »Empfinglichkeit« der Korper fir die Bedirftigkeit anderer, die in
ihrer Bediirftigkeit zu einer »Anrede« fiir mich werden.’ Jede und jeder hat in der
erfolgreichen Fithrung seines eigenen Lebens immer schon Leistungen anderer in
Anspruch genommen und ist darin abhingig von diesen. Weil diese Verflechtung
sich nicht »auf nationale Zugehorigkeit oder kommunitire Angliederung reduzie-
ren«'® lisst, lehnt Butler alle gruppenbezogenen Einziehungen des Ethischen ab.
Butler beschreibt diese universale »Sozialitit« etwa folgendermafien:

»Meiner Ansicht nach (und damit stehe ich gewiss nicht allein) ist das Leben der
anderen, das Leben, das nicht unser eigenes ist, auch unser Leben, denn welchen
Sinn»unser« Leben auch haben mag, er rithrt genau von dieser Sozialitat her, von
der Tatsache, dass wir immer schon, von Anfang an, von einer Welt der anderen
abhingig sind, dass wir in und von einer sozialen Welt konstituiert werden«'.

In einer paradox anmutenden Formulierung wird gesagt, dass die »ethische Bezie-
hung« der Konstitution des Subjekts als bewusstes und reflexives vorausgeht:

»Die ethische Beziehung geht der Individuation voraus und wenn ich ethisch
handle, l6se ich mich als begrenztes Wesen auf. Ich falle auseinander. Ich werde
gewahr, dass ich meine Beziehung zu dem »Du« bin, dessen Leben ich zu er-
halten versuche, und dass das »Ich« ohne diese Beziehung sinnlos ist und seine
Verankerung in der Ethik, die der Ontologie des Ego immer vorausgeht, verloren
hat«'2.

Offensichtlich ist also das Faktum, dass wir ohneeinander nicht ins Leben treten,
uns darin erhalten und als Subjekte konstituieren kénnen, eine Tatsache, die wir,
bei aller Unterschiedenheit, auch mit den Tieren teilen, in sich schon etwas »Ethi-
sches« und dieses »Ethische« geht der Subjektkonstitution voraus, weshalb alle
Versuche, das Ethische in der bewussten, reflexiven Entscheidung der Subjekte
zu verankern, abgelehnt werden.

9 »Die ethische Beziehung bedeutet, eine bestimmte egologische Perspektive abzutreten und
einen Standpunkt einzunehmen, der grundlegend von einem Modus der Anrede strukturiert
ist« (ebd. S.147).

10 J.Butler: 2018, S.144.

1 Ebd. S.144.

12 Ebd.S.146; 0der:»Durufst mich an und ich antworte [...] diese Empfanglichkeit und Verwund-
barkeit konstituiert mich auf der fundamentalsten Ebene und besteht, so kénnte man sagen,
schon vor jeder bewussten Entscheidung, auf den Ruf zu antworten« (ebd., S.147).

14.02.2026, 19:11:11.

153


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154

Walter Schaupp

Die Art und Weise wie Butler ethische Verantwortung unmittelbar aus einer
faktischen, prareflexiven Verflochtenheit und einem Geéftnet-Sein der Kérper fiir-
einander und ihre jeweiligen Bediirfnisse ableitet und aus diesem Grund nicht nur
kommunitaristische, sondern auch vertragstheoretische Begriindungen von Moral
zuriickweist — »der Bereich der Verpflichtungen [diirfe] weder durch Konsens noch
durch Kommunitarismus gerechtfertigt oder eingegrenzt [werden]«” —, erinnert
an naturrechtliches Denken. Thomas von Aquin kennt die inclinationes naturales,
also natiirliche Neigungen, zu denen er den Uberlebenswillen zihlt und die fiir
den Menschen, allerdings iiber die Vermittlung der praktischen Vernunft, zu ethi-
schen Verbindlichkeiten werden." Butler geht von einem Begehren nach Leben und
einem Hunger nach sozialer Anerkennung in jedem Individuum aus, die fiir uns
tiberall dort, wo sie im Angesicht des anderen oder in der performativen Versamm-
lung von Kérpern begegnen, unmittelbar einen ethischen Aufforderungscharakter
haben. Wenn diese Analysen zutreffen, wird das Ethische bei Butler interessanter
Weise nicht in der Sprache begriindet, sondern in Strukturen des Menschseins, die
ihr vorausliegen. Zu diesen Strukturen gehért auch, dass wir Sprache benétigen,
um ins (gesellschaftliche) Sein zu kommen.

Diese konstitutive Verflochtenheit alles Lebendigen, die Butler gegen eine »Ze-
lebration der Autarkie« verteidigt, kommt gegenwirtigen theologisch-ethischen
Bemithungen entgegen, den Menschen wieder stirker als Teil einer umfassenden
Gemeinschaft alles Lebendigen zu begreifen. Der bekannte christliche Sozialethi-
ker Wilhelm Korff hat das universale Vernetzt-Sein alles Lebendigen untereinan-
der und in 6kologische Zusammenhinge auflerhalb unter das Prinzip der Ret-
initit gefasst.”” Sie kommt dariiber hinaus auch einem relationalen Konzept der
menschlichen Person entgegen bzw. theologischen Versuchen, das »Sein« der Per-
son ganz aus ihrer schopfungstheologischen und heilsgeschichtlichen Beziehung
zu Gott heraus zu verstehen und sie hat schon immer den universellen, nicht ein-
grenzbaren Charakter der christlichen Liebe betont, die in der Liebe und Fiirsorge
des »Vaters« fiir alle Menschen griindet, der »seine Sonne aufgehen« lisst »iiber
Bosen und Guten« und »es regnen« lisst »iiber Gerechten und Ungerechten« (Mt

13 Ebd. S.138; auf S. 160 wird formuliert: »nicht aus irgendwelchen Vereinbarungen, die wir ge-
troffen haben, oder aus einer bewussten Entscheidung«.

14 Vgl. Thomas von Aquin: Summa Theologiae, I.1l,q. 94, a.2, c.

15 Beschreibung des Prinzips: »Die Zukunftsfahigkeit unserer zunehmend durch Technik und
emanzipative Technologien geprigten Zivilisationssysteme hangt vielmehr im Prinzip un-
aufhebbar von deren gleichermafien zureichender Einbindung in das Netzwerk der sie um-
greifenden und tragenden 6kologischen Funktionssysteme ab (Retinitatsprinzip)« (Korff,
Wilhelm: »Auf der Suche nach der Vernunft menschlichen Handelnss, in: Konrad Hilpert
(Hg.): Theologische Ethik — Autobiografisch, Paderborn: 2007, S. 83.).

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Judith Butler - Herausforderungen aus der Sicht einer theologischen Ethik

5,45)". Dabei muss natiirlich, wie angedeutet, offen bleiben, wie weit Butler sich
tiberhaupt auf die Kategorie des Personalen einldsst.

Auch bei der bei Butler zu Tage tretenden UnabschlieRbarkeit der ethischen
Bemithung in Form eines stindig notwendigen sprach- und normkritischen Pro-
zesses” gibt es Strukturanalogien zu christlichem Denken. Einen unabgeschlos-
senen Horizont historisch eingeloster Menschlichkeit gibt es auch hier, und zwar
im Sinne eines eschatologischen Vorbehalts, unter dem alle innerweltlichen Bemii-
hungen um Gerechtigkeit und Liebe stehen. Paulus sieht die Schépfung bleibend
und unausweichlich von einer geschichtlich nie vollstindig einlgsbaren Sehnsucht
nach der »Freiheit und Herrlichkeit der Kinder Gottes« geprigt und beschreibt ih-
ren gegenwirtigen Zustand mit dem Bild einer »Knechtschaft«, der sie unterwor-
fen sei (R6m 8, 19-22). Denkt man das Hervortreten der »Herrlichkeit der Kinder
Gottes« — auch — als einen Prozess, dann entsteht das Bild einer zunehmenden
Befreiung von Fesseln. Auch Butler spricht im Zusammenhang mit der Authebung
von Exklusionen von einem In-Erscheinung-Treten und damit in gewisser Weise
auch von einem »Offenbarwerden« menschlicher Lebens- und Daseinsformen, das
nie abgeschlossen ist. Bei Butler liegt das Ubel allerdings allein in der entfremden-
den und exkludierenden Macht der Sprache, die sich wie ein Gefingnis iiber den
Menschen legt, wihrend das Begehren der Korper und ihr Widerstand dagegen
etwas Unschuldiges haben. Stimmt dies tatsichlich oder kénnten die verschiede-
nen Phinomene von Gewalt und Unterdriickung in unserer Welt nicht auch in der
Struktur des Begehrens selbst wurzeln, das in seinem Willen, Sein und Leben zu
sichern, sich aus sich heraus nicht zu begrenzen vermag? Das Bose wiirde dann
nicht nur in der Exklusion von Lebensmdéglichkeiten liegen, sondern auch in einer
iiberschieflenden, maR- und grenzenlosen Selbstbehauptung.

Zusammenfassend iiberraschen die erwahnten starken universalistischen und
anti-dezisionistischen Tendenzen bei Butler natiirlich angesichts ihres diskurs-
theoretischen Ansatzes, der die performative, wirklichkeitskonstituierende Macht
der Sprache an anderen Orten bis in Extreme hinein betont. Die radikale Abhingig-
keit des Subjekts von der Macht einer Sprache, die in sich kein Ziel und keine Ver-
niinftigkeit kennt"® und sich gleichzeitig immer wieder verindert, liefe sich auch
in die Richtung heterogener, miteinander nicht mehr vermittelbarer moralischer
Auffassungen weiterdenken. Hier setzt die Art und Weise, wie Butler universale
ethische Verantwortung in universalen Merkmalen unserer menschlichen Konsti-
tution verankert, auch wenn sie dabei sehr vorsichtig vorgeht, eine Riickkehr zu

16  Die Bibel. Einheitslibersetzung, Stuttgart: 2016.

17 ZurUnabschliefibarkeit des Prozesses vgl. etwa]. Butler: 2017, S.183: »Das Beharren im eige-
nen Sein bedeutet, von Anfang an jenen gesellschaftlichen Bedingungen Gberantwortet zu
sein, die niemals ganz die eigenen sind«.

18  So zumindest scheint diese »Macht« bei Butler interpretiert werden zu missen; sie scheint
aus sich heraus keine »Vernunftigkeit«, keinen »Logos« in sich zu bergen.

14.02.2026, 19:11:11.

155


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156

Walter Schaupp

einem referentiellen Sprachgebrauch voraus, zu einer Sprache also, durch die wir
uns in einer uns gemeinsamen Wirklichkeit, in einer gemeinsamen »Ontologie«
verankern.

3.  Ethische Gewalt - kritische Relektiire der eigenen Tradition

Eine der grofien Herausforderungen, vor die uns das Denken von Judith Butler
stellt, besteht in der Radikalitit, mit der sie die Moglichkeit von festen Identititen
in Frage stellt. In Kritik der ethischen Gewalt zeigt sie, wie aus verfestigten Vorstellun-
gen von Identitit auf verschiedenen Ebenen und in verschiedenen Formen Gewalt
entstehen kann. Thre diesbeziiglichen Uberlegungen stellen tatsichlich eine nicht
zu unterschitzende Herausforderung fiir eine religios gegriindete oder kontextu-
ierte Ethik, wie die katholische Moraltheologie eine ist, dar.

Butler schlief3t zunichst an Theodor Adorno an, fiir den sich die latente Gewalt-
tatigkeit aller gesellschaftlichen Normvorstellungen darin zeigt, dass sie notwendig
allgemein bleiben. Sie werden der Singularitit des Individuums nie gerecht, die-
ses kann sich nie vollstindig darin wiederfinden, sodass es zu einer notwendigen
Entfremdung kommt. Butler geht itber dieses Problem von Allgemeinheit und Sin-
gularitit hinaus und betrachtet das Problem von ihrem sozial-diskursiven Ansatz
her. Gesellschaften weisen den Individuen bestimmte Identititen zu und operieren
mit entsprechenden Identititsbegriffen. Die entsprechenden Vorstellungen regu-
lieren wie schon erwdhnt die Zuteilung von Anerkennung und gesellschaftlichen
Lebensriumen. Die sozial-diskursiv zugewiesenen Identititen treffen jedoch nie
die Wirklichkeit des Individuums, mehr noch, schon die Vorstellung, dass Indivi-
duen iiber eine eindeutige und klare Identitit verfiigen konnten, ist nach Butler
eine Illusion. Die Forderung, eindeutig iiber sich selbst Rechenschaft ablegen zu
miissen, ist selbst schon die erste Form ethischer Gewalt. Hier liegt die Bedeutung
der von Butler immer wieder kritisch aufgenommenen Frage »Wer bist du?« Sie
kann nie eindeutig und abschlieRend beantwortet werden, weder gegeniiber der
Gesellschaft, noch gegeniiber sich selbst.

Anders gesprochen gibt es keine Méglichkeit, tiber ein eindeutiges und ab-
schlief}endes Narrativ iiber die eigene Identitit zu verfiigen. Die Narrative, mittels
derer wir versuchen, unser eigenes Leben anderen verstindlich zu machen, dndern
sich permanent und bleiben im Fluss. Uber sie heifit es: »Jede dieser Genealogien
ist eine mogliche Erzihlung, aber von keiner einzigen kann ich mit Gewissheit sa-
gen, dass sie die einzig wahre ist«’. In diesem Sinn bleiben wir uns selbst und der
Gesellschaft gegentiber undurchsichtig und uniibersichtlich, es gibt keine absolute
Wahrheit iiber uns selbst oder iiber unsere Stellung in der Gesellschaft. Die Frage

19 ). Butler: 2014, S. 54.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Judith Butler - Herausforderungen aus der Sicht einer theologischen Ethik

»Wer bist du?« muss offen gelassen werden mit der Konsequenz, dass wir uns der
Vorlaufigkeit und Revisionsbediirftigkeit aller Identititszuschreibungen bewusst
bleiben und versuchen miissen alles gewalttitige Eingreifen in das Leben der In-
dividuen im Namen solcher Vorstellungen und Begriffe zu minimieren.

Kirche als Volk Gottes kann als ein soziales Kollektiv aufgefasst werden, das
iiber ein Identitit stiftendes, heilsgeschichtliches Narrativ verfiigt. Dieses ist uns
nicht in einem Einzeltext verfiigbar, sondern schon immer in einer Pluralitit von
Narrativen,® die sich im weiteren historischen Verlauf in viele Einzelnarrative und
gesonderte Diskurse verzweigen. Konkret ist hier an Narrationen iiber Heilige als
ethische und spirituelle Vorbilder zu denken, an Narrative der Kirchengeschichts-
schreibung, an spekulative dogmatische Diskurse wie auch an kodifizierte christ-
liche Moralvorstellungen aller Art.

Uber Jahrhunderte hinweg herrschte die Vorstellung, christliche Identitit sei
in ihren verschiedenen Aspekten diskursiv eindeutig definierbar und von anderen
Identititen abgrenzbar, wie dies in der Idee von »definitiven« lehramtlichen Ent-
scheidungen zum Ausdruck kommt. Derzeit stehen wir dagegen vor einem Pro-
zess der zunehmenden Auflésung der scheinbaren Eindeutigkeit dieser Diskurse.
Es zeigt sich, dass die Geschichte von Heiligen nicht abschliefRend erzihlbar ist,
weil jede Biographie von bestimmten Vorstellungen von Heiligkeit geleitet ist und
auf jeweils verfiigbare religiose und profane Begriffe zuriickgreifen muss. Zu Recht
lasst sich daher sagen, dass jede dieser Erzihlungen von einem Schatten an noch
nicht Erzihltem begleitet ist. Die Frage, wer diese Menschen »wirklich« gewesen
sind, ist nicht abschliefRend beantwortbar.

Die Geschichte der neueren Okumene, um ein weiteres Beispiel zu nennen,
kann als Prozess beschrieben werden, wo es gelang, bisher dominante Narrative
iber die eigene und die fremde Identitit in ihrer Begrenztheit zu durchschauen
und so ein neues Verstindnis vom jeweils anderen zu gewinnen. In der Folge wurde
der exkludierende Bedeutungsgehalt von theologischen Schliisselbegriffe verscho-
ben.* Allgemein zeigt sich im Hinblick auf den Umgang der Kirche mit Hiresie
und Spaltung regelmifig, dass jene, iiber die Urteile gefillt wurden, nicht wirk-
lich verstanden wurden. Der Ausschluss von bestimmten Gruppen setzte immer
die Konstruktion von Identititen voraus, die sich im Nachhinein meist als zu we-
nig differenziert erwiesen. Auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil konnten die so
genannten »Atheisten« plotzlich als Menschen die Bithne der kirchlichen Wahr-
nehmung betreten, die auf der Suche sind und denen Gott in ihrer Suche nahe ist,
und nicht nur wie frither als starrkopfige Gottesleugner.

20 Die Gestalt Jesu als »Ursakrament« ist uns nur in der Heterogenitit einer Mehrzahl an neu-

testamentlichen Schriften verfigbar.
21 Z.B.»Heil«, »Gnadex, »Kirche« u.a.

14.02.2026, 19:11:11.

157


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158

Walter Schaupp

Kirchliche Morallehre und Buflpraxis sind ein weiteres Feld, wo sich der Zu-
sammenhang von diskursiv verfassten normativen Vorstellungen und exkludieren-
den Urteilen zeigt. Die urspriingliche Strafe fiir schwere Siinden war die umfas-
sende Exklusion aus der dufleren kirchlichen Gemeinschaft, die mit dem inneren
Verlassen des unsichtbaren géttlichen Gnadenraums gleichgesetzt wurde. Frither
nur den Bischéfen, spiter allen Priestern, wurde das Urteil zugemutet, aber auch
zugetraut, im Rahmen des Buverfahrens bzw. der Beichte iiber den dufleren und
damit auch inneren Status des Ponitenten zu urteilen. Das sakramentale Selbst-
verstindnis der Kirche war der entscheidende Punkt, der hier innere und duflere
Wirklichkeit verkniipfte, bzw. es forderte, bei einer duleren Exklusion auch von ei-
nem inneren Bruch mit Gott auszugehen und bei der dufleren Wiederversohnung
mit der inneren Wiederaneignung von Gnade zu rechnen. Immer mehr schiebt sich
im weiteren Verlauf im Verstindnis des Sakraments der performative Charakter
der Worte des Priesters »Ich spreche dich los« bzw. »Ich spreche dich nicht los« in
den Vordergrund, sodass die innere Wirklichkeit sakramententheologisch durch
die Worte konstituiert wird. Hier geht es jedoch um noch etwas Anderes. Nicht
nur im Rahmen seiner eigenen Gewissenserforschung, auch bei der der Absolu-
tion vorausgehenden notwendigen Klirung der Siinden durch den Beichtpriester
in seiner Rolle als »Richter«** stief und st6f3t der Ponitent notwendig auf ein be-
stimmtes System diskursiver dogmatischer und moralischer Vorstellungen, die das
Verstindnis seiner Lebenswirklichkeit im Hinblick auf das Vorliegen oder Nicht-
Vorliegen einer (schweren) Siinde vorab strukturieren und begrenzen. Es ist also
ein diskursives System, durch welches die Individuen immer auch zu Stindern ge-
macht werden.

Die aktuellen kirchenrechtlichen und moralischen Auseinandersetzungen um
die Zulassung von wiederverheiratet Geschiedenen zu den Sakramenten und um
die Beurteilung gleichgeschlechtlicher Sexualitit lassen sich als Prozesse verste-
hen, wo es vormals exkludierten Gruppen gelingt, in der sozial-diskursiven Of-
fentlichkeit der Kirche neu wahrgenommen zu werden und Anerkennung zu fin-
den. Dies geschieht, indem bislang vorhandene diskursive Linien neu gedeutet
und in ihrem Verhiltnis zueinander neu gewichtet werden; zum Beispiel indem
der Beziehungsaspekt (significatio unitatis) von Sexualitit aufgewertet und perso-
nalisiert und der Fruchtbarkeitsaspekt (significatio procreationis)®® ganzheitlich aus-
gelegt wird. Immer wieder scheint es fiir solche Prozesse elementar zu sein, dass

22 Vgl. Konzil v. Trient, Lehre tGber das BuRsakrament, Kap. 5, DH 1681. Das Urteil dariiber, ob
iberhaupt eine Siinde vorliegt und wenn ja, ob sie »schwer« ist (peccatum grave oder venia-
le/leve) und von welcher Art (species) sie ist, ist von Begrifflichkeiten und Differenzierungen
abhiangig, die sich in entsprechenden lehramtlichen Dokumenten, Katechismen und in mo-
raltheologischen Lehrbiichern finden.

23 Vgl. Papst Paul VI: Enzyklika Humanae Vitae. Uber die rechte Ordnung der Weitergabe
menschlichen Lebens, Rom: 1968, Nr.12.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Judith Butler - Herausforderungen aus der Sicht einer theologischen Ethik

Betroffene die Moglichkeit haben, bisher dominanten Zuschreibungen ihre eige-
nen, dazu quer stehenden Narrative entgegenzusetzen.

Einige der von Butler angeschnittenen Probleme hat die katholische Moraltheo-
logie allerdings schon linger erkannt und fiir Revisionen plidiert. Zum Beispiel
geht die nach dem Zweiten Vatikanum entwickelte Lehre von der Grundentschei-
dung (optio fundamentalis) zwar von einer anderen Anthropologie als Butler aus, sie
macht aber ebenso auf die unitberschaubare Komplexitit und Vielschichtigkeit der
Handlungsmotive und auf eine daraus folgende nicht aufhebbare Uneindeutigkeit
der menschlichen Handlung aufmerksam. Dabei wird in umgekehrter Richtung
wie bei Butler gefragt, wie weit sich die Person tiberhaupt in einer umschriebenen
und singuliren Handlung in Raum und Zeit vollstindig »auszudriicken« vermag
und wie weit daher Handlungen als Symbole der Person eindeutig lesbar sind.**

Eine hohe Sensibilitit gegeniiber ethischer Gewalt im Sinne Butlers wird auch
bei Papst Franziskus sichtbar. In Amoris Laetitia findet sich die bekannte Warnung,
die Kirche diurfe nicht mit Gesetzen wie mit Steinen auf die Menschen werfen:
»Daher darf ein Hirte sich nicht damit zufrieden geben, gegeniiber denen, die in
»irreguliren« Situationen leben, nur moralische Gesetze anzuwenden, als seien es
Felsblocke, die man auf das Leben von Menschen wirft«*.

Das Bild der Steine, das die Assoziation mit realen Steinigungen weckt, macht
auf die handgreiflichen und kérperbezogenen Konsequenzen von ethischer Gewalt
aufmerksam, auf ihre mégliche reale lebenszerstérende Macht, die in der kirchli-
chen Wahrnehmung der Durchsetzung moralischer Normen oft itbersehen wur-
de.?

In Kapitel acht von Amoris Laetitia versucht Franziskus bekanntlich einen an-
deren Zugang zur Situation von wiederverheiratet Geschiedenen zu eréffnen, der
unter dem Primat von Inklusion steht.”” Aus einer moraltheologischen Perspektive
ist interessant, dass Franziskus in der Begriindung fir die von ihm geforderte ver-
inderte Sichtweise keine konsistente Begriindung bietet. Er ruft mehrere in der
Tradition verfiigbare und seinem Anliegen dienliche Motive in Erinnerung, wie
den Unterschied zwischen allgemeinem Gesetz und konkreter Norm, das Prinzip
der Gradualitit, die moraltheologische Lehre von den Umstinden (circumstantiae)
und die Unterscheidung zwischen einer ethischen und einer kirchenrechtlichen Si-

24 Vgl.u.a. Demmer, Klaus: Die Lebensentscheidung. Ihre moraltheologischen Grundlagen, Pa-
derborn: 1974.

25  Papst Franziskus: Nachsynodales Apostolisches Schreiben Amoris Laetitia, Rom: 2016, Nr.
305.

26  Steinigung war bekanntlich eine Form der Todesstrafe, die fiir Butler deswegen in sich un-
ethisch ist, weil sie die Bedingungen einer ethischen Existenz zerstort, die Moglichkeit, Gber-
haupt eine ethische Existenz zu fithren (vgl. ]. Butler: 2014, S. 69).

27 Vgl. der Titel von Kap. 8: »Die Zerbrechlichkeit begleiten, unterscheiden und eingliedern«.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160

Walter Schaupp

tuation von Betroffenen und lisst diese nebeneinander stehen.?® Er dekonstruiert
damit die Eindeutigkeit der fritheren kirchenrechtlichen und moralischen Status-
zuschreibung, kehrt aber nicht zu einer alternativen Eindeutigkeit zuriick, weil er
ein Biindel an Theoremen an die Hand gibt, die fiir einen verinderten Status spre-
chen, die aber in ihrer Beziehung zueinander in einer gewissen Uniibersichtlichkeit
bleiben. Der neue Status von wiederverheiratet Geschiedenen bleibt somit, was ih-
re diskursive Positionierung angeht, unklar, was in der Rezeption des Schreibens
entsprechend negativ vermerkt wurde. Mit Butler kénnte diese Uniibersichtlich-
keit aber auch positiv gesehen werden, weil eine vorschnelle neue moraldiskursive
Festschreibung des Problems vermieden wird und ein Raum fiir das Hervortreten
neuer Sichtweisen offengehalten wird.

Die gegenwirtigen kirchlichen Auseinandersetzungen zeigen aber auch die
Schwierigkeiten, die mit einem Festhalten an Uneindeutigkeit und Uniiber-
sichtlichkeit in Fragen der Moral verbunden sind. So leiden wiederverheiratete
Geschiedene und andere Gruppen daran, dass ihr Status in der Kirche nicht
eindeutig geklirt ist, sie wollen Eindeutigkeit in ihrer Zugehérigkeit. Eine solche
ldsst sich aber nicht véllig von der von Butler immer wieder ins Zentrum geriickten
Frage »Wer bist Du?« bzw. »Wer bin ich?« loslosen. Die Herausforderung scheint
darin zu bestehen, im Hinblick auf wiederverheiratet Geschiedene oder gleich-
geschlechtliche Lebensformen zu neuen, eindeutigen Beschreibungen zu finden.
Praktisch geschieht dies offensichtlich dadurch, dass die Merkmale, die fir eine
Zugehorigkeit zentral sind, neu bestimmt bzw. gewichtet werden. Dabei treten be-
stimmte Aspekte von Identitit in den Hintergrund, andere riicken ins Zentrum.?
Fir diese Sichtweise spricht auch, dass im Hinblick auf Fragen der Migration,
der sozialen Gerechtigkeit und vor allem des sexuellen Missbrauchs vielfach eine
zu uneindeutige Haltung der Kirche beklagt wird. So 16st die Tatsache, dass dem
Diktator Augusto Pinochet vom Kardinal von Santiago in den achtziger Jahren
offentlich die Kommunion gereicht wurde, noch immer Empérung aus. Das
Beispiel zeigt, dass es offensichtlich eine Grofe und Dramatik des Fehlverhaltens

28  Vgl. Schaupp, Walter: »Amoris Laetitia und die Frage wiederverheiratet Geschiedener, in:
Studia Teologiczno-Historyczne $laska Opolskiego 37/1 (2017), S.163-176.

29  Z.B. tritt die Frage der »Offenheit« einer sexuellen Beziehung fiir (biologische) »Fruchtbar-
keit«inden Hintergrund und der Wille, Geschlechtlichkeit als Beziehungsgeschehen in Liebe
und Verantwortungsiibernahme zu gestalten, riickt kriteriologisch ins Zentrum. Die hier ver-
tretene These, dass es immer auch um neue Eindeutigkeit geht, lieRe sich im Sinne Butlers
mit dem Axiom begriinden, dass es keine soziale und damit auch kirchliche Anerkennung an
sprachlich vermittelten Begriffen vorbei gibt. Neue Anerkennungsprozesse erfordern des-
halb neue Begriffe und eine neue Sprache.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Judith Butler - Herausforderungen aus der Sicht einer theologischen Ethik

gibt, die eine Sanktion fordern, auch wenn auch in solchen Fillen die Frage »Wer
bist Du?« nicht abschlieRend beantwortet werden kann.*

All dies konnte darauf hinweisen, dass das Problem nicht so sehr in Identitits-
konzepten als solchen liegt, sondern in einem falschen Festhalten an itberkomme-
nen und erstarrten Vorstellungen und damit verbundenen Institutionalisierungen.
Wenn diese der lebendigen Realitit nicht mehr gerecht werden, wird ihre eigent-
liche Funktion, den Individuen ein diskursiv vermitteltes soziales Dasein zu ver-
mitteln, ins Gegenteil verkehrt.

4. Schwierigkeiten einer performativen Theorie von Sprache
und Subjekt

4.1 Paradoxien der Subjektwerdung

Der letzte Gedanke leitet zu einer Auseinandersetzung mit einigen Schwierigkei-
ten iber, die sich im Hinblick auf die sozial-diskursive Konstitution des Subjekts,
wie Butler es zeichnet, ergeben. In Psyche der Macht wird die Subjektivation, al-
so das Reflexiv-Werden der Korper im Rahmen ihrer sozialen Ich-Werdung als ein
Prozess der Unterwerfung unter die diskursive Macht verstanden: »Ins Leben ge-
rufen wir das Subjekt, sei es mittels Anrufung oder Interpellation im Sinne Al-
thussers oder mittels diskursiver Produktivitit im Sinne Foucaults, durch eine ur-
spriingliche Unterwerfung unter die Macht«*. Die diskursiven Formationen und
Identititskategorien werden dem Korper aufgezwungen und fithren konsequenter
Weise zu einer urspriinglichen Entfremdung; das Subjekt unterliegt »einer letzten
Enteignung im Medium der Sprache«**. Aus all dem kann das Subjekt sich nie véllig
befreien, es bleibt im Kifig der Sprache wie in einem Gefingnis gefangen.

Die Begriffe, mit denen Butler den Konstitutionsprozess des Subjekts be-
schreibt, verbleiben in einem Rahmen, der durch die Antagonie von Macht, Zwang
und Gewalt auf der einen Seite und Unterwerfung, Komplizenschaft und Widerstand

30 Die aktuelle theologische Ethik 16st dieses Problem durch die Unterscheidung von morali-
scher »Richtigkeit« und »Gutheit« einer Handlung: »Gutheit« bezieht sich auf die innere Ce-
sinnung und Motivation, die wir nicht abschlieRend beurteilen konnen, »Richtigkeit« darauf,
wie eine Handlung objektiv zu beurteilen ist (vgl. Schiiller, Bruno: Die Begrindung sittlicher
Urteile. Typen ethischer Argumentation in der Moraltheologie, Disseldorf: 31987, S. 68-72).
Die Unterscheidung erméoglicht es, gegen offensichtliches Unrecht vorzugehen, ohne dabei
gleichzeitig ein Urteil tiber die innere Befindlichkeit von Tatern treffen zu miissen. In Situa-
tionen, wo Menschen vor anderen geschiitzt werden miissen, konnen Interventionen ethisch
verpflichtend sein unabhingig von unserem Wissen um die Motive und Hintergriinde des
Taters.

31 ).Butler:2017,S.8.

32 ].Butler: 2014, S. 56; Hervorhebung W. S.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162

Walter Schaupp

auf der anderen Seite geprigt ist. Gerade wenn man wie Butler den konstitutiven
und zugleich exkludierenden Charakter von Sprache hervorhebt, wire zu fragen,
ob ein solcher Rahmen nicht Méglichkeiten von Intersubjektivitit und sozialem
Miteinander ausschlie3t, die jenseits der Logik von Macht, Unterwerfung, Kom-
plizenschaft und Widerstand liegen. Sind Beziehungen denkbar und sprachlich
ausdriickbar, die von einer wechselseitigen Bejahung geprigt sind - z.B. im Sinne
der mittelalterlichen Definition von Liebe als »amo: volo ut sis«®>. Gibt es eine
Bejahung des Anderen, die sich — notgedrungen - in Worten ausdriickt und
die nicht Unterwerfung und auch nicht Komplizenschaft aus eigenen Interessen
ist? Gibt es, weniger anspruchsvoll, ein Sein-Lassen des oder der Anderen? -
Aus einer theologischen Perspektive ergibt sich die Frage, in welchen Begriffen
und Kategorien Gottes Verhiltnis zum Menschen zu denken ist, das aus jidisch-
christlicher Sicht radikal und durchgingig vom »Wort« her gedacht wird, dass
Gott zum Menschen spricht, als Schopfungswort und als Wort in Jesus Christus.
Lisst sich die notwendige Kontingenz dieses Wortes als eine Form von Gewalt
beschreiben, die Gott seiner Schépfung gegeniiber ausiibt?

Eine weitere Schwierigkeit liegt in der gleichzeitigen Betonung der performa-
tiven, das Subjekt zuallererst hervorbringenden Macht der Sprache und der Behaup-
tung einer konstitutiven Entfremdung des Subjekts von Beginn an. Je mehr man
den ersten Aspekt, also den Wirklichkeit hervorbringenden Charakter von Sprache
betont, desto unverstindlicher wird es, warum sich das Subjekt iberhaupt ent-
fremdet fithlen sollte. Die Rede von Entfremdung setzt einen Hintergrund voraus,
die Existenz von etwas Eigenstindigem, dem Gewalt angetan wird. Da Butler den
entfremdenden Zugriff der Sprache auf das Subjekt ganz am Beginn ansetzt, als
das, was die Subjektivation zuallererst in Gang bringt, kann es nicht einfach um
Entfremdung anderen Subjektivationsformen gegeniiber, also um einen Konflikt
zwischen verschiedenen Diskursformationen gehen. Der Realititsraum, dem ge-
geniiber Sprache entfremdet, scheint bei Butler vielmehr durch die Kérper mit
ihrem Begehren nach Sein, Leben und Anerkennung eingenommen zu werden.
Der genaue Status dieser Korper und die Natur ihres Begehrens, denen gegeniiber
Sprache entfremdet, bleiben jedoch im Dunkeln. Demgegeniiber wird er z.B. in
der Theorie von Freud, auf den Butler sich auch bezieht, deutlich als ein triebhaf-
tes »Es« beschrieben und vorausgesetzt. Sicher scheint zu sein, dass den Kérpern
und ihrem Begehren ein durch die Sprache nicht einholbarer Uberschuss an Ent-
faltungspotential eignet, vor dem sich immer wieder die sprachlich induzierten

33 Die Formel wird bei Heidegger Augustinus zugeschrieben, findet sich nach Auskunft des
Augustinus-Instituts in Miinchen jedoch bei Duns Scotus (Zugriffam19.02.2018 von www.au-
gustinus.konkordanz.de/forum/entry.asp@Id=211); genauer Ort bei Duns Scotus nicht eruier-
bar.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Judith Butler - Herausforderungen aus der Sicht einer theologischen Ethik

Exklusionen von Lebensmoglichkeiten ereignen.>* Jedenfalls sind wir immer auch
diese Korper mit jhrem Begehren nach Leben und Anerkennung und nicht einfach
nur sprachliche Wesen oder eine Hervorbringung von Sprache.

Im Hinblick auf die These Butlers, dass die Kérper immer nur sprachlich ver-
mittelt zu Identitit und Anerkennung finden und darin gleichzeitig die Quelle ei-
ner gewaltsamen Exklusion anderer Lebensméglichkeiten liegt, kann man fragen,
ob es dabei nicht einfach um Kontingenz geht. Damit ist gemeint, dass unsere Kor-
per immer in ihrer Form und ihren Méglichkeiten durch Ursachen bedingt sind,
die aufRerhalb ihrer selbst liegen und mehr noch, dass oft die eine Moglichkeit die
andere ausschliefit. So wire es eine kontingente Bedingung, dass wir mit unse-
ren menschlichen Kérpern nicht fliegen kénnen, dass wir auf Nahrung angewiesen
sind, aber auch, dass es Variationen in Kérpergrofie und —stirke gibt, ebenso, dass
wir innerhalb einer bestimmten Kultur aufgewachsen sind und in einer bestimm-
ten Sprache erzogen wurden. Kontingenz hat es also ebenfalls immer mit Grenzen
ZU tun.

Nun kann es tatsichlich die ethische Pflicht geben, kontingente Bedingungen
unseres Daseins auszugleichen, und zwar, wenn diese sich als diskriminierend er-
weisen. Fasst man aber die mit unserem Menschsein verbundenen Grenzen als
solche als etwas Entfremdendes auf, kann dies sehr leicht dazu fithren, auch die
genetische Transformation des Menschen als einen ethischen Imperativ im Na-
men neuer Moglichkeiten des Menschseins aufzufassen. Wenn Butler in Psyche der
Macht hinsichtlich der entfremdenden Konstitution des Subjekts beklagt »Nie und
nimmer kann es sich autonom erzeugen«®* und damit auf die dufferen und un-
durchsichtigen Michte anspielt, die an seiner Entstehung mitgewirkt haben, fragt
man sich, ob all dies nicht einfach zur Kontingenz des menschlichen Daseins ge-
hoért. Die Konsequenz wire, dass wir begrenzende Bedingungen unseres Daseins
auch annehmen miissen, dass wir, in der Sprache Butlers, unser Begehren nach Le-
ben nur verwirklichen kénnen, wenn wir zu den konkreten Méglichkeiten, die es
bietet, Ja sagen. Damit soll nicht gesagt werden, dass wir alle Grenzen annehmen
miissten. Plidiert wird vielmehr fiir die Notwendigkeit einer eigenen Begriindung
dafiir, welche Grenzen jeweils bekimpft und welche besser anzunehmen sind.

4.2  Ethische Aporien

Die starke Betonung der Performativitit von Sprache, wie sie Butler vertritt, bringt
fiir die Ethik auch Schwierigkeiten mit sich, die hier kurz angesprochen werden

34 Inder Auseinandersetzung mit Freuds Triebkonzept und mit Lacans Auffassung vom »Rea-
len«in Psyche der Macht wird dieses Problem angesprochen, aber nicht gelost (vgl. ]. Butler:
2017, S.113).

35 J.Butler: 2017, S.182.

14.02.2026, 19:11:11.

163


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164

Walter Schaupp

sollen. Ein sehr grundsitzliches Problem besteht darin, wie es sich vermeiden lisst,
die Forderungen nach gerechter Verteilung von Lebenschancen, von »Prekarititc,
wie Butler es nennt, nicht selbst einen diskursiv produzierten Effekt zu sehen.
Wie sichern wir uns dagegen ab, dass die 6ffentlichen Versammlungen von Kor-
pern mit ihren Forderungen nach Gerechtigkeit, wie wir sie allenthalben erleben,
nicht Wirkungen einer Subjektivierung sind, einer Subjektivierung, welche die In-
dividuen mit bestimmten Begriffen versorgt und ihr »Begehren« in diese Richtung
lenkt? Miissen die Subjekte nicht mit einem vordiskursiven oder auch diskursre-
sistenten Gerechtigkeitssinn ausgestattet sein, an den immer wieder angekniipft
werden kann, damit die Forderung nach einer gerechten Welt stabil bleiben kann?
Man miisste wohl auch minimale Strukturen einer Rationalitit akzeptieren, die
den Individuen eine Bearbeitung von Gerechtigkeitsfragen iiber die Grenzen von
Sprache hinaus erméglicht.

Schliefilich bendtigen wir iiberall dort, wo wir Fragen der Gerechtigkeit dis-
kutieren, insofern es dabei um konkrete, uns gemeinsame Ressourcen in Raum
und Zeit geht (z.B. Nahrung, Wasser, Atmosphire, geographischer Lebensraum,
Bildungsinstitutionen), die Referenz auf eine den Subjekten gemeinsame Welt.
Es muss fir alle nachvollziehbar und in diesem Sinn »objektivierbar« sein, was
prekire und was nicht prekire Lebensbedingungen sind. Im Hinblick auf die re-
zente Diskussion um sexuellen Missbrauch wire es, um ein konkretes Beispiel zu
nennen, absurd zu behaupten, das Leid, das Opfern sexuellen Missbrauchs ange-
tan wurde, werde, »hervorgebracht«, indem es benennbar wird. In gewissem Sinn
trifft dies natiirlich zu, in einem anderen aber nicht. Schmerz und Leid, aber auch
Freude und Gliick miissen als elementare korperliche Erlebnisweisen anerkannt
werden, denen trotz aller sprachlichen Modulation eine harte, nicht dekonstruier-
bare Autoritit zukommt.

In diesem Sinn miissen die Leidenden davor geschiitzt werden, zum Fake er-
klirt zu werden. Das gelingt aber nur, wenn wir zulassen, dass in Begriffen wie
»Hunger«, »Schmerz«, »Entbehrung«, aber auch »sexuelle Lust« eine uns als Men-
schen bzw. Lebewesen gemeinsam zugéngliche und so objektiv giiltige Erfahrungswelt
entgegentritt. Die Macht der Sprache tiber die Subjekte darf nicht so verstanden
werden, dass sie sich einfach an die Stelle dieser elementaren Erfahrungen setzen
kann,* auch wenn sie natiirlich beeinflusst, ob und wie die Subjekte ihre Erfah-
rungen von Leid und Not aber auch von Begehren und Gliick in die Offentlichkeit
einbringen.

36  Weiter unten wird fiir die Realitit einer expressiven Sprachdimension pladiert. Fiir den hier dis-
kutierten Zusammenhang wiirde dies bedeuten, dass Leidende sich erfolgreich iiber Sprach-
grenzen hinweg als Leidende artikulieren und als solche auch wahrgenommen werden kon-
nen.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Judith Butler - Herausforderungen aus der Sicht einer theologischen Ethik

5. Jenseits der performativen Gewalt
5.1 Doppelte Transzendenz des Subjekts

Eine zentrale Herausforderung fir Butlers Ansatz ist die Frage, wie das Subjekt,
das durch die Macht diskursiver Anrufungen hervorgebracht wird, zu einem Wi-
derstand gegeniiber derselben in der Lage ist. Da es Butler zentral um politischen
Widerstand geht, wiirde ihre Theorie versagen, konnte diese Frage nicht befriedi-
gend geklirt werden. In der Beantwortung spielen zwei Zuginge eine Rolle, die
zueinander in Spannung stehen. Der eine bezieht sich auf die diskursiven Forma-
tierungen selbst, die im Prozess der Subjektivierung und der stindig notwendigen
Reproduktion Verschiebungen, Verwerfungen und Briiche erleiden. Die diskursi-
ve Formatierung der Subjekte gelingt immer nur unzureichend, sie ist »fehlbars,
die diskursive Macht wird, wenn sie auf die Subjekte trifft »verformt« oder »ge-
brochen« und »abgelenkt«. In manchen Formulierungen deutet sie an, dass es die
diskursive Kraft selbst ist, die den Widerstand gegen sie produziert.’”

Der zweite Zugang kam schon zur Sprache und fithrt zur vordiskursiven Rea-
litdt der »Korper« und ihres Begehrens, die durch die diskursive Macht immer
nur unzureichend eine gesellschaftliche Identitit erhalten. Der letzte Ursprung
des Widerstands ist hier das durch die jeweilige Sprache Exkludierte, dasjenige,
was sprachlich nicht sein darf und sich doch immer wieder in irritierender Weise
zu Wort meldet. Butler formuliert z.B.:

»Und ich glaube nicht, dass Normen alles sind, was den Kdrper ausmacht. Tat-
sachlich, wiirde ich sagen, wirken Normen auf den Kdrper ein und informieren,
strukturieren und modellieren ihn oder geben seiner Form Bedeutung. Aber der
Korper ist in gewissem Sinne auch da, um sich zu verhalten, um interpretiert zu
werden, und da gibt es Widerstand und Materialitat, die nicht vollstindig durch
Normen materialisiert wurde«®.

Wie schon angedeutet erscheint diese zweite Quelle des Widerstands wichtiger, um
die Phinomene von Entfremdung und Exklusion in der existentiellen Dramatik zu
verstehen, wie Butler dies tut.

Aus all dem folgt, dass das konkrete Subjekt bei Butler nicht nur im Horizont
der Macht der Sprache steht, die sein faktisches Bewusstsein aktiv bestimmt, zu-
gleich aber undurchschaubar und uneinholbar bleibt, wie Butler vielfach betont.
Auch die Kérper der Subjekte sind in ihrem stindigen Uberschuss an Begehren

37 Ineiner biologischen Analogie kdnnte man an genetische Varianten und kreative Spriinge
im Rahmen der Evolution denken, die durch Ablesefehler und Briiche in der Replikation der
Cene auftreten.

38  Bublitz, Hannelore, Judith Butler zur Einfithrung, Hamburg: 2002, S.130.

14.02.2026, 19:11:11.

165


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166

Walter Schaupp

zu leben und nach Anerkennung ein in ihrem Leben stindig prisentes Agens, das
zwar immer spiirbar, aber nie reflex einholbar ist. Sie sind mehr als lediglich Ein-
schreibefliche fiir die performative Gewalt der Sprache. Der Befund ist bedeutsam,
weil die Analysen Butlers der performativen Macht der Sprache ungleich viel mehr
Aufmerksamkeit widmen als der Frage, wie denn die Korper in threm Begehren zu
verstehen sind. Wie verhalten sich die beiden Horizonte ontologisch zueinander?
Ist das korperliche Sein mit seinem Begehren zu leben das Urspriinglichere wie es
eine evolutive Sicht nahelegen wiirde, oder ist die Sprache das Urspriinglichere,
was in einen linguistischen Idealismus fithren witrde. Liuft anders gesprochen die
Sprache dem kérperlichen Begehren hinterher oder konstituiert jede sprachliche
Beschreibung neue Sphiren des Korperlichen?

5.2  Expressive Sprachen

Im Vorgang der Subjektkonstitution, wie Butler ihn versteht, ist die Sprache eine
von aufden kommende, fremde Gewalt, die in das Subjekt eindringt, es besetzt, in
ihm weiterwirkt und sich als Macht in ihm reinszeniert. Diese Fremdheit der Sprache
den Kérpern gegeniiber, die sich in der schon mehrfach erwihnten entfremdenden
Wirkung niederschligt, soll im Folgenden problematisiert werden. Es konnte sein,
dass hier das Verhiltnis von Individuum und Sprache einseitig bestimmt ist.

In Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung analysiert Butler
oOffentliche Versammlungen als ein In-Erscheinung-Treten bislang exkludierter
Gruppen. Sie formuliert:

»Denn wenn Korper sich versammeln, um ihrer Empoérung Ausdruck zu verleihen
oderumihre plurale Existenz im 6ffentlichen Raum zu inszenieren, stellen sie zu-
gleich auch weiter reichende Forderungen: Sie verlangen, anerkannt und wertge-
schatzt zu werden, sie machen das Recht geltend, zu erscheinen und ihre Freiheit
auszuiiben, und sie fordern ein lebbares Leben«*.

In der hier vorliegenden Beschreibung von politischen Versammlungen sto{3t man
auf eine expressive Funktion von Handlungen und Sprache. Die Versammlung wird
als zunichst kérperlicher Gestus verstanden, der eine ihr vorgingige Emotion, das
Gefiihl der Empérung, zum Ausdruck bringt. In den Forderungen, die dann auf
Plakaten und in Sprechchéren erhoben werden, artikuliert sich diese Empérung
sprachlich.

Nun stellt dieser »Ruf nach Gerechtigkeit«*® im Hinblick auf seinen Adressaten,
auf die herrschenden gesellschaftlich-diskursiven Verhiltnisse, ohne Zweifel einen
performativen Akt von Macht dar. Butler beschreibt dies als das Phinomen, dass

39 J).Butler: 2018, S.39.
40 Ebd, S. 29.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Judith Butler - Herausforderungen aus der Sicht einer theologischen Ethik

die Macht sich gegen die Macht selbst wenden kann. Den Individuen selbst aber
legt sich dieser »Ruf nach Gerechtigkeit« in diesem Moment nicht als diskursive
Macht auf. Das in den Sprechchéren Artikulierte wird aus der Empérung geboren
und verhilft einer Sichtweise der Dinge zum Ausdruck, die bislang unterdriickt
war. In diesem Sinn bewirkt Sprache hier nicht Entfremdung, sondern hebt sie
auf.

An einer anderen Stelle fragt Butler sich, wie es fiir »Ausgeschlossene, fiir die
es keinen diskursiven Ort in der Gesellschaft gibt und die deshalb fiir die Gesell-
schaft nicht »lesbar« sind, moglich ist, im 6ffentlich-diskursiven Raum in Erschei-
nung zu treten. Wie kénnen die, fiir die es keine Sprache gibt, wahrgenommen
werden, wenn Sprache bestimmt, was iiberhaupt wahrgenommen werden kann.
Sie schlagt vor: »Eine naheliegende Antwort wire, die Frage zuriickzugeben: Wie
nennen sich die Ausgeschlossenen selbst?«* In dieser unscheinbaren Antwort ver-
birgt sich die Moglichkeit, dass die vormals »Unlesbaren« aus sich heraus und fiirein-
ander eine Sprache finden, die es noch nicht gibt und die es dann erméglicht, dass
sie auch von anderen in der Gesellschaft »lesbar« werden.* Auch diese Sprache
hat einen expressiven Charakter und kann, insofern sie etwas bisher nicht Sag-
bares artikuliert, nicht als Zwang oder Gewalt beschrieben werden. Insofern sie
bislang exkludierte Lebensmoglichkeiten eréffnet, ist sie nicht etwas »Fremdes«.
Beriicksichtigt man den Zusammenhang von Sprache und Identitit steht man vor
einer Form diskursiver Identititskonstitution, deren Stof3richtung nicht Exklusi-
on, sondern Inklusion ist. Wahrend Butler in Psyche der Macht und anderswo nur
den Daseinsmoglichkeiten beschneidenden Charakter von Sprache reflektiert, lisst
die Sprache aber offensichtlich auch Lebens- und Daseinsméglichkeiten in einem
positiven Sinn ans Licht treten. Sie bringt die Kérper in ihrem Lebenswillen auch
immer in einer nicht entfremdenden Weise ins soziale Sein. Wiirde man darauf
antworten, dass in solchen Szenarien trotz aller Befreiung der exkludierende Cha-
rakter iiberwiegt, ergibe sich die Riickfrage, warum wir dann einen solchen Ruf
tiberhaupt wahrnehmen und auf ihn reagieren sollten.

Als kleiner Exkurs sei hier auf die Lyrik verwiesen, in der sich ebenfalls die ex-
pressive Funktion der Sprache und eine andere Art sprachlicher Interaktion zeigt.
Die Worte eines guten Gedichts, das von jemandem vorgetragen wird oder das ich
lese, iibt ohne Zweifel eine Art von Macht aus, aber diese lisst sich kaum in den Ka-
tegorien einer Macht verstehen, deren Gegenpol Unterwerfung ist. Das gesproche-
ne Wort des Gedichts zwingt nicht, sondern wartet darauf, wie Kunst iberhaupt,

41 Ebd., S.54.

42 »Wenn wir akzeptieren, dass es sexuelle und geschlechtliche Normen gibt, die festlegen,
wer anerkennbar und »lesbar«ist und wer nicht, konnen wir beginnen zu erkennen, wie sich
die»Unlesbaren«als Gruppe formieren und Moglichkeiten entwickeln kénnten, fireinander
lesbar zu werden [..]«. (ebd., S. 54)

14.02.2026, 19:11:11.

167


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168

Walter Schaupp

eine Resonanz zu finden.”® Der Begriff beschreibt ein freieres und offeneres Ver-
hiltnis zwischen Sprache und Kérpern, die der Sprache ausgesetzt sind. Wie soll
man es dariiber hinaus verstehen, wenn man ein Gedicht oder einen Text aus freien
Stiicken immer wieder liest und man sich aus freien Stiicken immer wieder gerade
dieser Sprache aussetzt? Mit Foucault kdnnte man den Vorgang als die Anwendung
einer Selbsttechnik verstehen. Aber der Begrift der Selbsttechnik beschreibt den
geplanten Vorgang des wiederholten Lesens, nicht aber das Phinomen, dass etwas
in diesem Gedicht mich in einer Weise anspricht, sodass ich aus freien Stiicken
versuche, mich seiner Kraft mehr und mehr auszusetzen. Man kann einwenden,
dass die Kérper, die sich versammeln, um sich Gehér zu verschaffen und auch das
Gedicht, das auf mich wirkt, eine schon existente Sprache voraussetzen. Das trifft
zu, aber worum es hier geht, ist, dass Sprache uns nicht immer nur fremd gegen-
ibersteht, sondern es die Moglichkeit gibt, sich als Subjekt in einer Sprache, auch
wenn sie schon existiert, positiv zu finden.

Gibt es die hier angedeutete expressive Funktion von Sprache tatsichlich, dann
speichern die konkreten Sprachen, die auf uns einwirken, immer auch die Erfah-
rungen von Korpern, die vor uns gelebt haben. Sie tragen den Niederschlag eines
gelungenen oder misslungenen Umgangs mit menschlichem Begehren in sich. Na-
tiirlich ist es denkbar, dass sie sich als diskursive Formate im Lauf der Zeit verfes-
tigen, gleichsam erstarren, worin dann ein wichtiger Grund dafiir liegt, warum sie
fiir andere Individuen in anderen Kontexten zu Entfremdung fithren.** Beriick-
sichtigt man die hier postulierte expressive Funktion der Sprache, dann gelangt
man zum Bild eines Zirkels zwischen der performativen Macht der Sprache iiber
die Subjekte und der Macht der Subjekte, Sprache umzubilden, neu zu bilden und
entsprechend zu institutionalisieren. Ist dieser Zirkel intakt, kann die entfrem-
dende Macht der Sprache zumindest begrenzt werden. Voraussetzung fir diesen
Zirkel ist allerdings eine Gesellschaft, die es den Individuen ermdglicht, ihre Spra-
chen, ihre Narrative und Identititsvorstellungen einzubringen.

5.3  Subjektive Aneignung und Freiheit

Psychoanalytische Ansitze bieten gewohnlich einen Weg an, wie das Subjekt aus
einer urspriinglichen Ohnmacht und Entfremdung heraus zu einem heileren Ver-
hiltnis zu sich selbst und zur Welt gelangt. Der berithmte Satz Freuds »Wo Es war,
soll Ich werden«* steht fiir einen solchen Weg und fiir den Glauben daran, dass

43 Im Sinne von Rosa, Hartmut: Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung, Frankfurt a.M.:
2019.

44  Dies istsicherlich nicht der einzige Grund.

45 Gesamtes Zitat: »lhre Absicht istja, das Ich zu stirken, es vom Uber-Ich unabhingiger zu ma-
chen, sein Wahrnehmungsfeld zu erweitern und seine Organisation auszubauen, so dafs es
sich neue Stiicke des Es aneignen kann. Wo Es war, soll Ich werden« (Freud, Sigmund: Gesam-

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Judith Butler - Herausforderungen aus der Sicht einer theologischen Ethik

dieser auch gangbar ist. Der primire Ort der Verinderung, die auf diesem Weg
geschieht, ist das Subjekt, das sich — im Gesprich mit einer Therapeutin oder ei-
nem Therapeuten — die im ES und im Uber-Ich wirksamen Krifte neu aneignet.
Butler setzt sich zwar intensiv mit psychoanalytischen Theorien auseinander, aber
sie verlagert die emanzipative Auseinandersetzung der Subjekte mit den diskursi-
ven Konstitutionsbedingungen ganz in den 6ffentlichen und politischen Raum. Sie
zielt auf Formen offentlicher Inszenierung und 6ffentlichen Widerstands, durch
welche die Macht der Sprache nicht im Subjekt, sondern im 6ffentlichen Raum,
als offentliche und omniprasente Realitit gebrochen werden soll.

Wird in einer solchen Konzeption nicht ein wichtiger Schritt itbersprungen?
Lisst sich der 6ffentlich-politische Kampf, so wichtig er ist, sinnvoll ohne eine vor-
gingige innere Auseinandersetzung der Subjekte mit diesen Bedingungen denken? Butler
schenkt der inneren Selbstvergewisserung der Subjekte offensichtlich deshalb we-
nig Aufmerksamkeit, weil sie diese vollig abhingig von den dufleren Zuschreibun-
gen sieht und entsprechende Bemithungen fiir sie von vornherein zum Scheitern
verurteilt sind. Uberspringt man aber die Méglichkeit einer solchen inneren Aus-
einandersetzung, besteht die Gefahr, dass das Feld des Politischen zum Schauplatz
einer blinden Auseinandersetzung von Kriften wird und die Subjekte als Mario-
netten diskursiver Michte und ihres eigenen Begehrens erscheinen. Hier taucht
das Problem der Freiheit auf: Wo ist im Szenario der Kérper mit ihrem Begehren
nach Leben und Anerkennung und der diskursiven Michte, welche die Subjekte
konstituieren, Freiheit zu verorten?

Der Philosoph Peter Bieri hat in Das Handwerk der Freiheit. Uber die Entdeckung des
eigenen Willens ein Konzept von Freiheit angesichts der Herausforderung des neu-
robiologischen Determinismus vorgelegt.*® Ahnlich wie bei Butler ist auch bei ihm
das Wollen, das wir in uns vorfinden, nicht unser eigenes, vielmehr durch neuro-
biologische Prozesse bestimmt, die wir nicht durchschauen und tiber die wir nicht
verfiigen. Die Konstellation von Wiinschen, Strebungen und Abneigungen, die wir
in uns vorfinden ist uns oft unverstindlich und fremd. Bieri vertritt daher die The-
se, dass wir zunichst nicht frei sind, Freiheit im menschlichen Leben vielmehr das
Ergebnis einer reflexiven Anstrengung ist, zu der wir Menschen fihig sind - da-
her der Begriftf »Handwerk«. Sie besteht darin, sich in immer neuen Anliufen ein
spontanes Wollen in den Schritten von Artikulation, Verstehen und Identifikation »an-
zueignen« und so zum Teil eines neuen Selbst werden zu lassen. Entsprechend gibt
es fiir Bieri ein Mehr und ein Weniger an Freiheit und von vornherein nie absolute
Freiheit in dem Sinn, dass wir etwas aus uns selbst einfach hervorbringen kénnten.

melte Werke. Chronologisch geordnet. Bd. 15: Neue Folge der Vorlesungen zur Einfithrung in

die Psychoanalyse, Frankfurt a.M.: 1949, 31. Vorlesung).
46  Vgl. Bieri, Peter: Das Handwerk der Freiheit. Uber die Entdeckung des eigenen Willens, Miin-
chen: 2001.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170

Walter Schaupp

Auf den Ansatz Butlers angewendet bedeutet dies, dass wir zwar nie frei von
diskursiven Konstitutionsbedingungen sein kénnen, die unser Selbst hervorge-
bracht haben, dass wir aber sehr wohl in ein mehr oder weniger reflektiertes Ver-
hiltnis dazu treten konnen und dass zur konkreten Freiheit eines Subjekts ein
solcher Aneignungsprozess gehort. Ausléser dafiir kénnte sein, dass wir uns wi-
derspriichlicher Zuschreibungen bewusst werden, die in uns wirken, oder eines
Widerspruchs zwischen unserem Begehren nach Leben und verfiigbaren Zuschrei-
bungen. Sobald solche Konflikte bewusst werden, ermdglichen und fordern sie eine
Art Stellungnahme, etwas, das Bieri als Identifikation bezeichnet. Klirungsprozes-
se dieser Art setzen in keiner Weise absolute Selbsttransparenz voraus und sie sind
doch notwendig, um in bestimmten Situationen handlungsfihig zu bleiben. Sich
ihnen zu stellen ist die einzige Moglichkeit, dem Gefiihl zu entkommen, Spielball
von in uns wirkenden Kriften zu sein. Uber Identifikationsprozesse dieser Art bil-
det sich ein neues Selbst im Sinn einer neuen Konfiguration an Bedingungen, die
uns ein neues Verstindnis von uns selbst und neue Handlungsspielriume eréffnen.
Anders als bei Butler wird dabei vorausgesetzt, dass die Aneignungsprozesse auch
im Hinblick auf das eigene Begehren notwendig sind. Es liegt auf der Hand, dass
die Prozesse, um die es hier geht, eine ethische Dimension haben, sich also immer
auch ein ethisches Selbst konstituiert, und dass sie auch auf religiose und kirchliche
Subjektivierungen anwendbar sind, denen die Individuen unterworfen sind.

5.4  Was ist ein Subjekt?

Hannelore Bublitz bemerkt, dass Butler mit Foucault das klassische »transzenden-
tale, ahistorische Subjekt« dekonstruieren will, indem dieses als Effekt bestimmter
diskursiver Formationen erscheint.* Trotz der Vielfalt an Subjektivierungsformen,
vor denen wir ohne Zweifel stehen, konnte es sein, dass das Subjekt doch nicht so
leicht zu verabschieden ist. Vielleicht miisste man stirker zwischen Subjektivie-
rung und Subjektsein unterscheiden. Wie bei Foucault sind es bei Butler einfach
»Korper«, auf welche die performative Macht der Sprache einwirkt, sie innerlich
besetzt und die Strukturen eines ICH hervorbringt. Das Anliegen ist, dass Vieles
von dem, was wir gewohnlich mit Subjektsein verbinden, nichts anderes als der Ef-
fekt gesellschaftlicher Erwartungen ist. Jedoch scheinen Foucault wie auch Butler
die Komplexitit an Bedingungen zu iibersehen, die ein »Korper« erfilllen muss, um
in dieser Weise fiir die Macht der Sprache empfinglich zu sein. Artifizielle Gerite
wie Sprachcomputer (Siri von Apple oder Alexa von Amazon) aber auch Pflanzen
und Tiere reagieren auf »Anrufungen« nicht im Sinn einer Subjektivierung, obwohl
sie Sprache wahrnehmen und auf ihre Weise darauf reagieren. Es braucht leben-
dige Korper mit hoch komplexen neuronalen Strukturen, die es erméglichen, ein

47  Vgl. H. Bublitz: 2002, S. 46.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Judith Butler - Herausforderungen aus der Sicht einer theologischen Ethik

reflexives Verhiltnis zu sich selbst auszubilden (Bewusstheit), damit diese Kérper
tiberhaupt auf soziale Anrufungen reagieren und sich als soziale Subjekte im Raum
der Sprache etablieren kénnen. Eine weitere erstaunliche Fihigkeit dieser Subjekte
ist die gerade fiir Butler wichtige Fihigkeit, jede konkrete Subjektivation im Prin-
zip transzendieren zu konnen, ein Ort zu sein, wo sich das stindige »Auflen« aller
diskursiven Zuschreibungen ereignet. Auch wenn es kein »transzendentales« Sub-
jekt ist, hat dieses Subjekt doch mit Transzendenz zu tun.

Man konnte somit vorschlagen, menschliche Subjekte als Wesen zu definieren,
die erstens der Subjektivation fihig sind, die zweitens in der Lage sind, jede Form
ihrer konkreten Subjektivation zu transzendieren und bei denen drittens beides nicht
mechanisch erfolgt, sondern als Ergebnis eines bewussten und reflexiven Verhiltnisses
zu sich und zur Welt und in diesem Sinne frei. Je mehr das Begehren einerseits und
die diskursiven Krifte andererseits als anonyme Michte erscheinen, desto mehr
braucht es das Subjekt als einen Ort, wo die Vermittlung dieser Krifte auf der
Ebene von Freiheit erfolgt.

Im Hinblick auf die Funktion von Sprache wurde argumentiert, dass diese den
Subjekten nicht nur als fremde Macht gegeniibersteht, sondern immer auch als
eine Schopfung der Subjekte verstanden werden muss, mit der sie sich auf der
Bithne eines gemeinsamen gesellschaftlichen Seins einbringen und eine positive
Identitit verschaffen. Wollen die Subjekte, wie Butler dies will, auf dieser Bithne
auch iiber eine gerechte Verteilung ihrer Lebenschancen nachdenken, bendtigen
sie Sprache dariiber hinaus auch, um sich auf eine ihnen gemeinsame, »objektive«
Welt zu beziehen. Sie brauchen eine referentielle Sprache, die ihnen die Bezug-
nahme auf und die vergleichende Beurteilung von Lebenschancen und darauf auf-
bauend Urteile iiber vorenthaltene Lebensbedingungen moglich macht. In diesem
referentiellen Sprachgebrauch werden sie versuchen, die produktive und wirklich-
keitskonstitutive Kraft der Sprache zu minieren.

14.02.2026, 19:11:11.

m


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Gegebene als MaB des Mdglichen zuriickweisen
Zum Verhaltnis von Ethik, Politik und Kritik

Anna Maria Ried!

»Wofiir soll ein anderes Denken gut sein,
wenn wir nicht im Voraus wissen, dass
dieses andere Denken eine bessere Welt
hervorbringt, wenn wir keinen morali-
schen Rahmen haben, in welchem mit
Gewissheit zu entscheiden ist, ob be-
stimmte neue Moglichkeiten oder Weisen
des Denkens jene Welt hervorbringen,
deren Verbesserung wir mit sicheren und
schon etablierten Standards beurteilen
kénnen?

Die einzige Erwiderung scheint mir in
der Tat darin zu bestehen, zu einer fun-
damentaleren Bedeutung von >Kritike
zurlickzukehren, um zu sehen, was mit
der so gestellten Frage nicht in Ordnung
sein konnte, und so die Frage erneut zu
stellen, um eine produktive Anndherung
an den Stellenwert der Ethik in der Politik
zu umreifden«.

(Butler, Judith: Was ist Kritik 2002, S. 252)

Das einfiihrende Zitat von Judith Butler beschreibt in wenigen Sitzen das Ziel des
folgenden Beitrags. Im Dialog mit Judith Butler wird es darum gehen, zu einer

»fundamentaleren Bedeutung von Kritik zuriickkehren«, um »den Stellenwert der

Ethik in der Politik zu umreiflen«.

Judith Butler wird im theologischen Diskurs vorwiegend als Gendertheoreti-

kerin gelesen. Bewusst wird im Folgenden ein anderer Zugang gewihlt, der ihre

ethischen und politischen Uberlegungen ins Zentrum riickt, wie sie spitestens in

den anerkennungstheoretischen Auseinandersetzungen ab Kritik der ethischen Ge-

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174

Anna Maria Ried|

walt immer deutlicher hervortreten. Nach einer Einfithrung in diesen Themenkom-
plex werden diese Uberlegungen dann auf ihr Potenzial fiir die Verhiltnisbestim-
mung von Ethik und Politik untersucht.

Dafiir folgen drei Schritte: Zunichst wird ein Ethos politisch-theologischer
Ethik eingefiihrt (1) und so eine Standortbestimmung vorgenommen, die als Aus-
gangspunkt fir den Dialog mit Judith Butler dient. Mit dem so abgesteckten Rah-
men werden im zweiten Schritt Butlers Uberlegungen zu Anerkennung und Sub-
jektwerdung vorgestellt (2.1) und von dort das daraus resultierende Verhiltnis von
Ethik und Normen erhellt (2.2). Auf dieser theoretischen Grundlage wird abschlie-
8end die Praxis einer politisch sensiblen Ethik umrissen (3).

1. Zum Ethos politisch-theologischer Ethik

EthikerInnen als WissenschaftlerInnen sollten sich ihrer Rolle gegeniiber der Poli-
tik bewusst sein, d.h. sie benétigen ein Ethos politischer Ethik. Das wird vor allem
da relevant, wo sich Ethik und Politik begegnen, wo z.B. EthikerInnen neben ihrer
akademischen Titigkeit Mitglieder in Ethikkommissionen sind, politische Bera-
tung ausitben und an 6ffentlichen Debatten teilnehmen und so zu gesellschaft-
lichen und politischen AkteurInnen werden. Hier zeigt sich besonders klar die
Notwendigkeit, Unterschiede zwischen moralischer Reflexion und Politik heraus-
zustellen und deutlich zu machen, dass Moral keine politische Kategorie ist. Die
besondere Herausforderung besteht darin, sich den politischen und gesellschaftli-
chen Erwartungen zu widersetzen, gerade, wenn Ethik als Leitwissenschaft ange-
fragt wird, denn ein

»Verstindnis von Ethik als zuverldssige Lieferantin konkreter Losungen fiir kom-
plexe Fragen der Gegenwart stellt ein weit verbreitetes Verstandnis von Ethik dar.
Und die Sehnsucht nach einer solchen Ethik to go, die in all der Uniibersichtlich-
keit unbeirrt den einen richtigen Weg weist, ist grofs. Doch so wiinschenswert fer-
tige Handlungsanweisungen auch sein mogen, Ethik auf ihre unmittelbare Hand-
lungsrelevanz zu verkiirzen, ist problematisch«'.

An solchen Verkiirzungen der Ethik auf Handlungsanweisungen sind EthikerInnen
selbst nicht immer ganz unschuldig: Denn

»wenn Ethik [...] als Anwendungsethik abstrakter Prinzipien konzeptualisiert wird,
dann steht sie in der Gefahr zu suggerieren, dass sie in normativer Hinsicht ein-
deutige Antworten auf strittige gesellschaftliche Fragen bereithalten konnte. Mit

1 Klocker, Katharina: Freiheit im Fadenkreuz, Freiburgi.Br. u.a.: 2017, S.13.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Gegebene als MaB des Maglichen zuriickweisen

der Sicherheit als objektiv und universal ausgewiesener ethischer Prinzipien wer-
dendie Unwagbarkeiten gesellschaftlicher Dynamik oder politischer Deliberation
scheinbar itberwunden. Damit beférdert Ethik teils selbst die gesellschaftliche Er-
wartungshaltung, dass sie normativ eindeutiges Orientierungswissen bereithal-
ten kénnte«*.

Eine Gefahr, diese Erwartung nach eindeutiger Orientierung zu bedienen, liegt
darin, fir politische Zwecke instrumentalisiert zu werden und eine kritische Posi-
tion aufzugeben. Das Potenzial einer spezifisch wissenschaftlichen Funktion von
Ethik, nimlich komplexe wissenschaftliche Reflexion sachgerecht wahrzunehmen,
wiirde hingegen verspielt.’ Die méglicherweise aber noch weitaus groflere Gefahr
liegt darin, damit das Prinzip der Demokratie selbst zu unterwandern, denn der
Komplexitit politischer Situationen und Entscheidungen wiirde eine moralisie-
rende, auf Schwarz-Wei3-Malerei ausgerichtete Ethik nicht gerecht. Gefragt ist
eher ein Gespiir fiir Grautdne, aber nicht nur das: Ethik, die das nicht beachtet,
verspielt ihre Chance, den demokratischen Willensbildungsprozess in seinem not-
wendig ergebnisoffenen Charakter tatsichlich zu begleiten. Eine Ethik, die sich
selber als starke normative Leitwissenschaft versteht, die Handlungsanweisungen
bereitstellt, kann dies nur um den Preis tun, gesellschaftliche Pluralitit zu negie-

ren.*

»Wer Ethik auf die Frage nach ihrer unmittelbaren Handlungsrelevanz reduziert,
dem bleibt nichts anderes ibrig, als die faktisch gegebene Pluralitit ethischer
Positionen auszublenden oder zu nivellieren. Denn auch Ethik kann den Pluralis-
mus unserer Lebenswelten nicht ignorieren; sie reagiert darauf, indem sie selbst
pluralistischer wird. Damit bedient sie aber gerade nicht das Bediirfnis nach Ein-
deutigkeit, genauso wenig wie das nach Endgiltigkeit«’.

EthikerInnen, die das ernst nehmen, verstehen sich selber als PluralisiererInnen
und KomplexisiererInnen mit der Folge, dass ihre Diskursbeitrige oft »eine plura-

2 Reder, Michael: »Ethik als kritische Gesellschaftsreflexion, in: Dominik Finkelde/Julia In-
thorn/Ders. (Hg.): Normiertes Leben. Biopolitik und die Funktionalisierung ethischer Diskur-
se, Frankfurt/New York: 2013, S. 207-227, hier S. 218-219.

3 Vgl. Rendtorff, Trutz: Ethik, Tiibingen: 2011, hier S. 76. M. Reder verweist weiterhin darauf,
dass eine politische Funktionalisierung von Bereichsethiken durch unterschiedliche Aspekte
begiinstigt wird. Diese macht er vor allem im gegenwartig enggefiihrten Rationalitatsver-
standnis und im rationalistisch orientierten Politikverstandnis des vorherrschenden Libera-
lismus aus. Vgl. M. Reder: 2013, S. 219.

Vgl. K. Klocker: 2017, S.11.

5 Ebd. S.13.

14.02.2026, 19:11:11.

175


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176

Anna Maria Ried|

lisierende Wirkung haben und dort, wo eindeutige Antworten erbeten wurden, ein
noch héheres Ausmaf an Problembewusstsein und Komplexitit erreicht wird«.

Das ernst nehmend, wird Ethik sich bei der Ausformulierung konkreter Hand-
lungsanweisungen — anders als es sich manche*r erhoffen vermag - zuriickhalten.
Das muss ihr jedoch nicht als Schwiche ausgelegt werden, sondern kann auch als
Stirke gedeutet werden.” Ethik ist dann nimlich nicht als normative Leitwissen-
schaft, sondern als kritische Reflexionswissenschaft zu konzipieren.® Ausgangs-
punkt ihres Nachdenkens sind die pluralen, gesellschaftlichen, politischen, juristi-
schen und kulturellen Praktiken des Zusammenlebens. Ethik ist darin »die ethisch
zu verantwortende Stellungnahme zu ebendieser Komplexitit und Differenziert-
heit der gesellschaftlichen, politischen und humanen Lebenswirklichkeit<.

Damit soll wiederum nicht ausgesagt sein, dass Ethik, die diese pluralen und
komplexen Umstinde beriicksichtigt, keinerlei Handlungsrelevanz besitzt oder
jegliche Orientierungswirkung verliert. Sie gibt zwar keine endgiiltigen Antworten
und stellt kein objektiv-normatives Leitwissen zur Verfiigung,' aber sie kann »auf
die normativen Implikationen der jeweiligen Position aufmerksam machen, dabei
Machtverzerrungen in normativen Diskursen diagnostizieren oder verschiedene
politische Optionen auf ihre normativen Konsequenzen hin diskutieren. Sie [..] ist
in dieser Hinsicht eine kritische Reflexionstheorie von Gesellschaft«". Kritische
Reflexion meint hierbei, systematisch herauszuarbeiten welche Systeme und Ideen
hinter politischen und gesellschaftlichen Positionen stehen

»und mogliche Folgen fiir unterschiedliche Handlungsoptionen auszuloten. Da-
mit zeigt sich der kritische Charakter der Ethik [..] gerade in ihrer politischen Of-
fenheit. Es geht ihr nicht um eine eindeutige normative Ausrichtung der Politik,
sondern vielmehr um eine kritische Reflexion der normativen Implikationen von
Politik«'?.

Es lisst sich festhalten: »Ethik weifd nichts besser als Politik und wird ihr auch
keine To-Do-Liste vorsetzen, aber sie beeinflusst den langwierigen und komple-
xen Prozess, der Biirgerinnen und Biirger befihigt, die politisch virulenten Fragen
unserer Zeit zu reflektieren, Verantwortung zu iibernehmen und zu gerechten Ent-
scheidungen zu kommen«®.

6 Lesch, Walter: »Christliche Ethik und die Pluralitit gelebter Uberzeugungen, in: Jan Jans
(Hg.): Fur die Freiheit verantwortlich. Festschrift fiir Karl Wilhelm Merks zum 65. Geburtstag,
Freiburg i.Br.: 2004, S. 50-64, hier S. 55.

7 Vgl. K. Klécker: 2017, S. 14.

8 Vgl. M. Reder: 2013, S. 219.

9 T. Rendtorff: 2011, S. 75.

10 Vgl. M. Reder: 2013, S. 224.

M Ebd.

12 Ebd,S. 219.

13 K. Klécker: 2017, S. 15-16.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Gegebene als MaB des Maglichen zuriickweisen

Eine solcherart sensible politische Ethik als kritische Reflexionswissenschaft,
setzt auf ein Ethos das: erstens Demokratie als einen abschlief3baren Prozess ver-
steht; zweitens auf die kritische Reflexion der normativen Implikationen politischer
Entscheidungen setzt und als Theologische Ethik fiihlt sie sich zudem drittens ei-
nem bestimmten Deutungshorizont verpflichtet. »Als theologisch gegriindete Re-
flexion auf die gesellschaftlichen Institutionen, auf den sozialen Strukturen und
Bedingungsgefiige menschlicher Existenz ist sie in einem bestimmten, durch den
biblischen Gottesglauben geformten Horizont des Weltverstehens situiert«**. Die
Suche nach gerechten Strukturen bzw. sozialer Gerechtigkeit und die vorrangige
Option fir die Armen, die eine Parteilichkeit erkennen lassen, sind Ausdruck dieses
Deutungshorizonts und es gilt sie als Voraussetzungen transparent zu machen.

Mit dem bis hierher Skizzierten wird bereits deutlich, dass eine solcherart aus-
gerichtete Ethik keinesfalls nicht normativ ist, aber dass sie sich anders und vor-
sichtiger ins Verhiltnis zu Normen setzen wird als es oft impliziert ist, wenn von
Ethik die Rede ist. Sie wird neben der Notwendigkeit von Normen auch nach den
Folgen und Konsequenzen ihrer Wirkung fragen.

2. Normative Wissenschaft: Ethik im Dialog mit Butler

Das bis hierhin vorgestellte Verstindnis von Ethik lehnt sich zunichst eher an eine
Simmelsche Variante normativer Wissenschaft an, der festhilt:

»Was man normative Wissenschaft nennt, ist tatsichlich nur Wissenschaft vom
Normativen. Sie selbst normiert nichts, sondern sie erklart nur Normen und ihre
Zusammenhinge, denn Wissenschaft fragt stets nur kausal, nicht teleologisch,
und Normen und Zwecke kénnen wohl so gut wie alles andere den Gegenstand
ihrer Untersuchung, aber nicht ihr eigenes Wesen bilden«'®.

Der von Simmel gesteckte Rahmen wird jedoch insofern tiberschritten, als in der
Auseinandersetzung mit der Wirkung und den Folgen von Normen bereits ein kri-
tisches Moment liegt, das weitergeht als allein eine Erklirung von Normen. Hier
trifft sich das skizzierte Ethos einer politischen Ethik mit dem Verstindnis But-
lers. Butler ist fiir diesen Dialog nicht nur interessant, weil in ihren Texten immer
wieder die Ubersetzung eines religidsen Ethos in eine politische Ethik begegnet,
sondern weil es ihr darum geht, die soziale Hervorbringung von Subjekten radikal
ernst zu nehmen und daraus eine Theorie der Verantwortung zu entwickeln.

14  Heimbach-Steins, Marianne: »Biblische Hermeneutik und Christliche Sozialethikg, in: Dies.
(Hg.): Christliche Sozialethik. Ein Lehrbuch. Bd. 1, Regensburg: 2004, S. 81-110, hier S. 88.

15 Simmel, Georg: Einleitung in die Moralwissenschaft: eine Kritik der ethischen Grundbegriffe,
Stuttgart/Berlin: 1892/1993, S. 321.

14.02.2026, 19:11:11.

171


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178

Anna Maria Ried|

Butler erweitert also das klassische Normativititsverstindnis: Es geht nicht
nur darum, Griinde fir Handlungen zu rechtfertigen, sondern viel grundsitzlicher
in den Blick zu nehmen, wie Normen und Normierungen Subjekte hervorbringen,
ermoglichen und begrenzen. Dabei weitet Butler diese Perspektive auf die regulie-
rende und normierende Seite von Normen zunehmend um ethische und politische
Aspekte.

2.1 Anerkennung, Subjektwerdung und Normen

Die ethische Frage — was sollen wir tun? — lisst sich nach Butler nur in Verbindung
mit der Subjektwerdung stellen, denn es geht darum, wie sich iberhaupt erst die
Moglichkeit zum Tun, zur Handlung ergibt:

»[DJie Frage, was wir zu tun haben, setzt voraus, dass das>Wir<geformt wurde, und
sie setzt weiter voraus, dass feststeht, dass die Handlung dieses >Wir<moglich ist
und dass das Feld, in dem das>Wir<zu handeln vermag, eingegrenztist. Sollten al-
le diese Formationen und Abgrenzungen normative Konsequenzen haben, muss
nach den Werten gefragt werden, die die Handlung vorbereiten, und das wird ei-
ne wichtige Dimension fiir eine jede kritische Untersuchung normativer Fragen
sein«®.

Vor allem unter Bezugnahme auf Lévinas denkt Butler ein radikal interdependen-
tes, relationales und vom Anderen abhingiges Subjekt und entwickelt so die These
»des Ausgeliefertseins von Anfang an«”. Das Subjekt gewinnt sein Selbstsein erst
durch die Antwort auf den Anderen.

Noch bevor es ein Subjekt gibt, steht es fiir Butler bereits im Verhiltnis zu
einem Du:

»[DJas>Iche, dasich bin, ist ohne dieses>Duc«gar nichts, und es kann sich auf3erhalb
des Bezugs zu Anderen, aus dem seine Fahigkeit zur Selbstbeziiglichkeit iber-
haupt erst entsteht, nicht einmal ansatzweise auf sich selbst beziehen. Ich stecke
fest, bin ausgeliefert in einer Weise, die sich nicht einmal durch den Begriff der
Abhingigkeit beschreiben lasst«'®.

Der Anfang des Subjekts, des Selbst ist die Anrufung des Anderen und die Un-
bedingtheit des Antworten-Miissens, die vor jedem Selbstbezug steht. Diese Ab-
hingigkeit ist keine die abgeschafft werden kann. Weder durch die Proklamation
von Autonomie, noch durch souverine Handlungen, Sicherungsmafinahmen oder

16  Butler, Judith: »Was ist Kritik? Ein Essay Uber Foucaults Tugendx, in: Zeitschrift fiir Philoso-
phie (DZPhil) 50 (2002), S. 249-265, hier S. 251.

17 Butler, Judith: Kritik der ethischen Gewalt. Adorno-Vorlesungen 2002, Frankfurt a.M.: 2007,
hier S.106.

18  Ebd.,S.112.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Gegebene als MaB des Maglichen zuriickweisen

kriegerische Abwehr lisst sich nach Butler diese Abhingigkeit iiberwinden.” Im
Gegenteil, aus diesen Konstitutionsbedingungen rithrt

»eine physische Verletzbarkeit, der wir nicht entrinnen kénnen, die wir nicht ab-
schlieftend im Namen des Subjekts auflésen kénnen, diese Verletzbarkeit kann
unsjedoch begreifen helfen, inwieweit wir alle nicht genau umgrenzt, nicht wirk-
lich abgesondert, sondern einander kérperlich auf Gedeih und Verderb ausgelie-
fert sind, einer in der Hand des anderen. Das ist eine Situation, die wir uns nicht
aussuchen. Sie stellt den Horizont unserer Wahl dar; in ihr griindet unsere Verant-
wortung. In diesem Sinne sind wir fiir sie nicht verantwortlich; und doch schafft
sie die Bedingungen unter denen wir Verantwortung iibernehmen. Wir haben die
Lage nicht geschaffen; gerade deshalb haben wir sie zu beachten«.*

Indem Butler die Haltung, die Subjekte zu diesem Anfang (der kein Anfang im
zeitlichen Sinne ist), zu dieser Relationalitit und zu den daraus resultierenden
Grenzen einnehmen, geradezu als moralische Wasserscheide versteht,” markiert
sie nicht nur den Ubergang von einer Theorie des postsouverinen Subjekts in ei-
ne postsouverdne Ethik, sie konzipiert auch Verantwortung neu: Verantwortung
besteht in der Annahme der eigenen Gebundenheit.

Der Vorwurf, Butler kénne keine Verantwortung und Handlungsfihigkeit jen-
seits ihrer Subjektkonstitution begriinden,** iibersieht »die Pointe von Butlers Sub-
jektbegriff, die gerade darin besteht, Handlungsfihigkeit im Prozess der Subjekt-
formation zu lokalisieren«®.

Nach Butler entkommt man der Paradoxie nicht, dass das eigene Leben eben
nicht das eigene ist, sondern von Anderen herkommt. Diese Paradoxie hat aber
nicht nur ethische Folgen, Butler zieht daraus auch politische Konsequenzen: Denn
die Anrufung und Antwort, die Begegnung von Du und Ich findet nicht im luftlee-
ren Raum statt, sie ist kein dyadisches Treffen zwischen zwei abstrakten Wesen,
sondern ein soziales Geschehen. Anerkennung erfolgt immer mit Hilfe konkreter,
bereits existierender Normen.

Anerkennung ist damit bei Butler auch kein normativ anzustrebendes Ideal,
sondern der Name fiir jenen Prozess, in dem durch die Unterwerfung unter be-
stehende Normen das Subjekt erst hervorgebracht wird und zwar nicht einmalig,
sondern fortwihrend. Butler fihrt neben dem Begriff der Anerkennung den der

19 Vgl. Butler, Judith: Gefdhrdetes Leben. Politische Essays, Frankfurt a.M.: 2005, hier S. 7-8.

20 ). Butler: 2007, 135-136.

21 Vgl. Redecker, Eva: Zur Aktualitit von Judith Butler, Wiesbaden: 2011, hier S.118.

22 Vgl. zu diesem Vorwurf u.a. Benhabib, Seyla: »Kritik des »postmodernen Wissens« — eine
Auseinandersetzung mitJean-Francois Lyotard, in: Andreas Huyssen/Klaus R. Scherpe (Hg.):
Postmoderne, Reinbek: 2013, S. 103-127, hier S.109.

23 Purtschert, Patricia: »Judith Butler«, in: Regine Munz (Hg.): Philosophinnen des 20. Jahrhun-
derts, Darmstadt: 2004, S.181-202, hier S.192.

14.02.2026, 19:11:11.

179


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180

Anna Maria Ried|

Anerkennbarkeit ein, um aufzuzeigen, dass es Normen sind, die festlegen, wer
und was iiberhaupt als Subjekt anerkennbar ist. Sie schreibt: »Bezeichnet >Aner-
kennung« einen Akt oder eine Praxis oder gar ein Aufeinandertreffen von Subjek-
ten, so steht der Begriff der >Anerkennbarkeit« fiir die allgemeineren Bedingungen,
die ein Subjekt auf die Anerkennung vorbereiten oder ihm die nétige Form vermit-
teln«**.

Butler macht nachdriicklich darauf aufmerksam, dass Subjektwerdung ein so-
ziales und politisches Geschehen ist. Niemand kann Subjekt werden, wenn die Be-
dingungen dafiir nicht gegeben sind. Zu diesen Bedingungen gehéren die Nor-
men der Anerkennung, aber auch alle anderen Leben erméglichenden und erhal-
tenden Voraussetzungen. Die fundamentale Abhingigkeit von Anderen reicht bis
in die korperliche Konstitution des Menschen. Spitestens an diesem Punkt, aber
sind Gerechtigkeitsfragen aufgeworfen: Denn wihrend alle Menschen von ande-
ren, und den sie umgebenden Bedingungen abhingig sind, gefihrdet einige diese
Abhingigkeit mehr als andere. Butler benennt die 6ffentliche Betrauerbarkeit als
Merkmal, um die Wertschitzung und den Schutz, der einem Leben zugestanden
wird, zu erkennen:

»Meiner Auffassung nach miissen wir, um diese Differenzierung in der Zuerken-
nung eines politisch gesicherten und gewollten Status zu verstehen, die Frage
stellen, um welche Leben getrauert werden kann und um welche nicht. [...] Wes-
sen Leben gilt bereits nicht mehr als Leben oder gilt nur teilweise als Leben oder
gilt schon als tot und verschwunden, noch bevor es ausdriicklich zerstort oder auf-
gegeben wurde«®>?

Sie definiert weiter:

»Wenn nur ein betrauerbares Leben wertgeschitzt werden kann, und zwar auf
Dauer, dann kommt auch nur ein solches betrauerbares Leben fiir gesellschaft-
liche und wirtschaftliche Unterstiitzung infrage, fiir die Versorgung mit Unter-
kunft, Krankenversicherung, Erwerbstatigkeit, politischen Ausdrucksrechten, For-
men sozialer Anerkennung und Bedingungen der politischen Handlungsfahig-
keit. Man muss gewissermafen betrauerbar sein, bevor man verloren geht, bevor
sich tiberhaupt die Frage stellt, ob man vernachlassigt oder aufgegeben wird, und
man muss leben kénnen im Wissen, dass der Verlust dieses Lebens, das ich bin,
betrauert wiirde und dass daher alle MaRnahmen getroffen werden, um diesen
Verlust zu verhiiten«®.

24 Butler, Judith: Raster des Krieges. Warum wir nicht jedes Leid beklagen, Frankfurt a.M. u.a.:
2010, hier S.13.

25 J.Butler: 2012.

26  Ebd.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Gegebene als MaB des Maglichen zuriickweisen

Als Konsequenz fordert Butler »eine Politik, die bei der Einsicht in die menschliche
Abhingigkeit und wechselseitige Abhingigkeit einsetzt oder die, anders gesagt, der
Beziehung zwischen Prekaritit und Performativitit gerecht zu werden vermage«*’.
Diese Forderung geht iiber die Reflexion, welche Schutz- und Unterstiitzungsmaf3-
nahmen fir Prekire politisch etabliert werden miissen, hinaus. Butler verlangt,
dass die Voraussetzungen, die manche Leben anerkennbar machen und andere nie
in den Status eines anerkannten Subjekts gelangen lassen, reflektiert werden. Sie
zielt darauf ab, die Rolle der Performativitit im Politischen wahrzunehmen. Das
verlangt eine Haltung permanenter Kritik und — wenn nétig — eine Revision der
herrschenden Anerkennungspraktiken.

2.2 Normativitat, Ethik und Kritik

Butler verweist in ihrer Anerkennungstheorie darauf, dass Normen die Anerkenn-
barkeit regulieren. »Das bedeutet, indem man die Norm oder Normen verkor-
pert, durch die man Anerkennbarkeit erlangt, ratifiziert und reproduziert man be-
stimmte Anerkennungsnormen gegeniiber anderen und schrinkt so das Feld der
Anerkennbarkeit ein«®®. Es bedeutet aber auch, dass man, um anerkannt zu wer-
den und anzuerkennen, auf Normen angewiesen ist.

Eine politisch sensible Ethik, wie sie zu Beginn skizziert wurde, miisste sich
daher auch nicht gegen Normen an sich stellen, aber als sensibel in Bezug auf
Normen verstehen: Thre erste Aufgabe wire nicht Normbegriindung; nicht gute
Normen gegen als schlecht erachtete Normen ins Spiel zu bringen, sondern auf
die andere Seite der Normativitit immer wieder hinzuweisen, als Kritikerin der
negativen Seite bzw. der Folgen von Normen aufzutreten.

Diese Aufgabe ist nicht notwendig, weil Normen an sich schlecht wiren oder
sie abgeschafft werden sollten, was im Ubrigen auch gar nicht méglich ist, son-
dern weil Normen immer etwas festlegen. Jede Festlegung gibt auf der einen Seite
Identitit und Orientierung, birgt aber auf der anderen auch die Gefahr des Aus-
schlusses. Butler selbst beschreibt die Spannung wie folgt:

»Die Schwierigkeit, die ich damit habe, ist nicht aus der Sturheit geboren oder
aus dem Willen, dunkel sein zu wollen. Sie ergibt sich einfach aus der doppelten
Wahrheit, dass wir zwar Normen brauchen, um leben zu kénnen, und gut leben zu
kénnen, und um zu wissen, in welche Richtung wir unsere soziale Welt verdndern

27  Ebd.
28  Butler,Judith: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, Berlin: 2016,
hier S. 51.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182

Anna Maria Ried|

wollen, dass wiraberauch von den Normen in Weisen gezwungen werden, sie uns
manchmal Gewalt antun«®.

Wenn etwas so oder so ist oder zu sein hat, ist eben etwas Anderes nicht mehr
moglich und anerkennbar. Ist jemand Mann ist er nicht Frau, sagen wir Kind mei-
nen wir nicht Erwachsener, bezeichnen wir jemanden als Fliichtling impliziert das
nicht heimisch. Normen, Rechte und rechtliche Abkommen sind keine naturgege-
benen Wahrheiten und nicht einfach nur Beschreibungen dessen was ist, sie sind
eben immer Teil jener Praxis, mit der Subjekte angeordnet und reguliert werden.>

Nachvollziehbar wird diese abstrakte Warnung Butlers an einem konkreten
Beispiel wie etwa der UN-Behindertenrechtskonvention:

»Die unterzeichnenden Staaten haben nicht nur soziale Rechte fiir behinderte
Menschen entdeckt, sondern ebenso Diskurse und soziale Praktiken entwi-
ckelt, mit denen das Subjekt der Behinderung konstituiert wird. [..] Indem
man behinderte Menschen international zu einer rechtlichen Gemeinschaft
aufgrund gemeinsamer medizinisch feststellbarer Merkmale und Eigenschaften
erklart, wird es ihnen zu gleich schwergemacht, die gesellschaftlich auferlegten
Identititsmerkmale abzuschiitteln<'.

Damit Normen in dieser Art und Weise wirken kénnen, bediirfen sie eines his-
torisch gewachsenen Rahmens der Verstindigung, der ihnen Autoritit verleiht.
Kritik an der negativen Wirkung von Normen - wie Butler sie formuliert — rich-
tet sich damit auch nicht gegen Normen an sich, sondern zielt letztlich auf diesen
Rahmen, mit dem Normen Verstindigung und Autoritit erlangen. Es ist Kritik an
den theoretischen und gesellschaftlichen Ordnungssystemen, die die Grenze zwi-
schen anerkennbar und nicht anerkennbar, lebbar und nicht lebbar markieren. Mit
Judith Butler lief3e sich sagen, es geht nicht nur um die Gewalt, die von Normen
ausgehen kann, sondern letztlich um die »Gewalt vor der Gewalt«**.

Es geht also um soziale Pathologien zweiter Ordnung — jene Gewalt, die be-
stimmte Existenzen gar nicht erst als Exkludierte und Marginalisierte des politi-
schen Systems in den Blick geraten lisst. Und es geht um die Frage, wie dasjenige,
was nicht offensichtlich sichtbar ist, dennoch den Diskurs mitstrukturiert, »zudem
auch diese >Struktur« nicht einfach mit bloRem Auge ersichtlich ist, nicht einmal

29  Butler,Judith: Die Macht der Geschlechternormen und die Grenzen des Menschlichen, Frank-
furta.M.: 2012, hier S. 237.

30 Vgl ). Butler: 2010, S.132.

31 Résner, Hans-Uwe: »Auf’s Spiel gesetzte Anerkennung, in: Norbert Ricken/Nicole Balzer
(Hg.): Judith Butler: Padagogische Lektiiren, Wiesbaden: 2012, S. 373-397, hier S. 380.

32 E.Redecker: 2011, S.138.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Gegebene als MaB des Maglichen zuriickweisen

unter den kontrolliertesten Bedingungen, ist etwas anderes als selbstsicheres Pos-
tulieren von Normen oder Geltungsanspriichen vonnéten«®.

Kein selbstsicheres Postulieren von Normen also, sondern der Versuch die Ras-
ter, in denen wir das Menschliche deuten, zu verstehen und zu verindern. Der Weg
dazu fithrt fiir Butler tiber soziale Pathologien erster Ordnung, wo sich Leiderfah-
rungen, Ungleichheit und Demiitigungen duflern und wo Marginalisierte aus dem
Schatten der bestehenden Anerkennungsordnung treten, Teilhabe und Recht ein-
fordern, werden bestehende Norm- und Rechtssysteme rechtfertigungsbediirftig.
In diesem Moment, in dem Normen offensichtlich fragwiirdig werden, entstehen
Liicken im bislang scheinbar Selbstverstindlichen.** Butler spricht im Zusammen-
hang mit diesen Liicken vom »Riss im Gewebe unseres epistemischen Netzes«®.

Gerit eine bislang fiir richtig geglaubte Norm, ein Ideal in die Krise, besteht
die Moglichkeit, sie fir die Dauer der Kritik auszusetzen, zu pausieren, ihre Kon-
tingenz zu entlarven, ihre Mehrdeutigkeit aufzuzeigen, einen Blick auf das Ver-
worfene zu erhaschen und so das Gegebene als Maf3 des Maglichen zuriickzuweisen.>®
»Das Verworfene [...] bezeichnet hier genau jene >nicht lebbaren< und >unbewohn-
baren< Zonen des sozialen Lebens, die dennoch dicht bevolkert sind von denje-
nigen, die nicht den Status des Subjekts geniefRen, deren Leben im Zeichen des
>Nicht-Lebbaren< jedoch benétigt wird, um den Bereich des Subjekts einzugren-
zen«’’, Dieses Verworfene beschreibt also die Grenze zwischen dem Sagbaren und
dem Unsagbaren, die es herauszufinden, zu besetzen, zu markieren und zu ver-
schieben gilt. Es handelt sich um einen Standort der Kritik, der deutliche Nihe zur
gefihrlichen Erinnerung der Politischen Theologie von Johann Baptist Metz zeigt.
Butler selbst riumt ein, dass dieser Standort ein unsicherer ist:

»Wir kdnnen nirgendwo anders stehen, aber auch dort gibt es keinen>Grunds, nur
eine Erinnerung daran, die Vertriebenen und die Unaussprechlichen als Anhalts-
punkt im Auge zu behalten und sich mit Bedacht fortzubewegen, wihrend man
versucht, Macht und Diskurs so einzusetzen, dass der politische Jargon des Staates

33 Butler, Judith: »Dynamische Konklusionenc, in: Dies./Ernesto Laclau/Slavoj Zizek (Hg.): Kon-
tingenz, Hegemonie, Universalitat. Aktuelle Dialoge zur Linken, Wien: 2013, S. 325-347, hier
S.339.

34 Vgl Riedl, Anna Maria: »Anstiftung zur Kritik«, in: Ethik und Gesellschaft 2 (2017), S. 1-27, hier
S.12.

35 J.Butler: 2002, S. 249.

36  Vgl.). Butler: 2013, S.331.

37  Butler, Judith: Korper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts, Frankfurt a.M.:
1997, hier S. 23.

14.02.2026, 19:11:11.

183


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184

Anna Maria Ried|

und sein Status als primares Instrument von Legitimierungseffekten nicht natu-
ralisiert werden<®.

Hier konnte ein moglicher Einsatzpunkt fiir die Theologie sein. Denn die Suspen-
dierung einer Norm, bedeutet nicht zwangslaufig, dass sie fiir immer aufgegeben
wird, sondern gleicht eher einem Projekt der Ubersetzung auf eine neue Inklusi-
on hin. Das bietet die Moglichkeit, die Perspektive der eigenen Tradition einzu-
bringen und so festgefahrene Diskurskonstellationen zu 6ffnen, indem noch eine
andere Sichtweise aufgezeigt wird.

Die Aufgabe der Ethik bestiinde dann darin

»zum Menschlichen zuriickfithren, wo wir nicht erwarten, es zu finden: in seiner
Fragilitit und an den Grenzen seiner Fahigkeit, verstindlich zu sein. Wir werden
das Entstehen und Verschwinden des Menschlichen an den Grenzen dessen, was
wir wissen konnen, hoéren kénnen, sehen kénnen, empfinden kénnen, untersu-
chen missen. Dies wird uns vielleicht auf affektivem Weg veranlassen, die in-
tellektuellen Projekte der Kritik, des Infragestellens, des Verstehens der Schwie-
rigkeiten und die Erfordernisse kultureller Ubersetzung und Nichtiibereinstim-
mung mit neuer Kraft zu beleben und ein Gefiihl der Offentlichkeit zu schaffen,
in dem oppositionelle Stimmen nicht gefiirchtet sind, heruntergemacht oder ab-
getan werden, sondern wegen der Anstiftung zu einer empfundenen Demokratie
geschitzt werden, die sie gelegentlich zuwege bringen<®.

Was aber heift das nun konkret fir die politische Praxis und die Rolle einer poli-
tisch sensiblen Ethik darin?

3.  Ethik und politische Praxis

Das letzte Zitat von Butler hat es bereits zum Ausdruck gebracht, die Aufgabe der
Ethik besteht darin, Projekte der Kritik voranzutreiben. Konkret meint sie damit
die Beteiligung an einem kritischen, demokratischen Projekt, und zwar als kriti-
sche Begleitung derer, die um Reprisentation kimpfen und sich ihrer Exklusion
erwehren.

Das heift politisch sensible Ethik zielt nicht direkt auf Politik und ihre Institu-
tionen, sondern geht den Weg — mancher mag sagen Umweg — iiber das Politische.
Sie sieht ihren Einsatzort bei jenen sozialen Bewegungen, AktivistInnen-Gruppen
und Protesten, die fiir Reprisentation in der Sphire der institutionalisierten Politik

38  Butler, Judith: »Konkurrierende Universalititen, in: Dies./Ernesto Laclau/Slavoj Zizek (Hg.):
Kontingenz, Hegemonie, Universalitat. Aktuelle Dialoge zur Linken, Wien: 2013, S.171-226,
hier S. 225.

39 J.Butler: 2005, S.178.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Gegebene als MaB des Maglichen zuriickweisen

kimpfen und darum, Wahrnehmung, Anerkennung und Beteiligung zu erhalten,
um ins Gefiige der bestehenden sozialen und rechtlichen Normen inkludiert zu
werden. Der Ausdruck >kritische Begleitung« deutet dabei bereits an, dass es nicht
einfach nur um Teilhabe an diesem Kampf geht: »Das Vorhaben, eine radikaldemo-
kratische Theorie fiir unsere Zeit zuriickzugewinnen und neu auszuarbeiten, ver-
langt daher nach einem kritischen Verhiltnis zur >Verwirklichung« des Ideals«*.
Kritische Begleitung evoziert eine gewisse Reflexion des Geschehens und das ver-
langt Distanz. »Diese Distanz ist die Bedingung des Kritischen selbst«*'.

Die im Protest geduf3erten kritischen Anliegen und Inklusionswiinsche selbst
noch einmal der kritischen Reflexion zu unterziehen, ist der Beitrag, den Wissen-
schaft und mit ihr auch die wissenschaftliche Ethik neben der Arbeit an der Uber-
setzung der Normen zum Projekt Demokratie beisteuern kann. Damit macht man
sich nicht unbedingt beliebt. Butler sieht die Theoriefeindlichkeit in manchen ak-
tivistischen Kreisen als Zeichen der Angst vor politischem Stillstand und kritisiert
eine Haltung: »Solche Positionen fordern paradoxerweise die Lihmung kritischer
Reflexion, um die Aussicht auf Lihmung auf der Handlungsebene abzuwenden.
Mit anderen Worten, diejenigen, die die hemmenden Effekte der Theorie fiirch-
ten, wollen nicht allzu genau dariiber nachdenken, was sie tun und welche Art von
Diskurs sie fithren«*.

Genau dieser Diskurs, diese Arbeit an der Theorie, wiren aber die Aufgabe einer
politisch sensiblen Ethik. Es geht ja nicht nur darum, diejenigen zu unterstiitzen,
die darum kidmpfen, unter die bestehenden Normen inkludiert zu werden, sondern
darum, die Macht dieser Normen kritisch zu befragen. Es geht darum, viel grund-
sitzlicher eine Kritik an Exklusion zu iiben und sich fiir offene Riume einzusetzen,
in denen alternative Anerkennungsordnungen erprobt werden kénnen.

Um es an einem Beispiel zu verdeutlichen: Der Kampf derjenigen, die die An-
erkennung des dritten Geschlechts fordern, ist zu unterstiitzen, gerade in einer
Welt, in der oftmals so aggressiv mit der Zweigeschlechtlichkeit normative Regu-
lierung erfolgt. Damit ist jedoch nichts gewonnen, fiir all diejenigen, die auch nicht
in die Anerkennungsordnung des dritten Geschlechts passen. Im schlimmsten Fall
wird sogar das Gegenteil erreicht, denn die Uberzeugung, dass wir unbedingt kla-
re Ein- und Zuordnung brauchen, ist eher gestirke als geschwicht worden. Und so
schreibt Butler:

»Die Aufgabe wird in der Tat nicht darin bestehen, das Unsagbare der Domine
des Sagbaren zu assimilieren, um es dort, innerhalb der bestsehenden Normen
der Herrschaft, zu beherbergen, sondern vielmehr darin, die Zuversicht der Herr-
schaft zu erschiittern, aufzuzeigen, wie mehrdeutig ihre Anspriiche auf Universa-

40 ].Butler: 2013, S.331.
41 Ebd., S.330.
42 Ebd., S. 326.

14.02.2026, 19:11:11.

185


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186

Anna Maria Ried|

litdt sind, und ausgehend von dieser Mehrdeutigkeit das Aufbrechen ihrer Ord-
nung zu verfolgen, also eine Offnung gegeniiber alternativen Formen der Univer-
salitit voranzutreiben, die der Arbeit der Ubersetzung abgerungen werden. Eine
solche Offnung wird [..] die menschliche Spur, die der Formalismus [..] links lie-
gen gelassen hat, als Bedingung der Artikulation selbst erneut etablieren«*.

Damit ermdglicht ein solches Vorgehen noch etwas Zweites: Einen Kampf fiir jene
Unaussprechlichen, Marginalisierten und Exkludierten, die nicht den Status eines
wahrnehmbaren Subjekts erhalten, ohne sie reprisentieren oder anwaltschaftlich
fiir sie sprechen zu missen. Einer Theologischen Ethik, die sich der Option fiir die
Armen verpflichtet weif}, bietet der Zugang tiber die butlersche Ethik einen An-
satz, der ein Agieren »im Namen derjenigen [ermoglicht], denen ein Name versagt
bleibt, ohne dabei zu beanspruchen, fiir diese Anderen, die an den Rindern des
Denkbaren aufgesucht werden miissen, sprechen zu kénnen«*.

Ein solches Vorgehen beruht auf der Erkenntnis, dass soziale Ungleichverhilt-
nisse nicht deshalb so bestindig sind, weil sie den Akteuren reflexiv nicht zugingig
sind, sondern weil sie soziale Bindekraft besitzen.* Wer Angst haben muss, jeg-
liche soziale Wahrnehmung zu verlieren, der lebt lieber mit Missachtung als gar
keine Beachtung zu erhalten. Missachtungen sind daher auch nicht zu tiberwin-
den, indem die Betroffenen zur reflexiven Einsicht in ihre Unterdriickung gefithrt
werden, sondern im Eréffnen von alternativen Anerkennungsordnungen, die die
scheinbar natiirlichen Strukturen aufbrechen.*® Der Weg zur Befreiung von Pa-
thologien zweiter Ordnung, funktioniert also iiber die Unterstiitzung derer, die
sich gegen Pathologien erster Ordnung wehren und iiber die gemeinsame Her-
vorbringung, Gestaltung und Sicherung von Alternativen, alternativen Lebensriu-
men, Milieus, Kulturen. In solchen Lebensriumen wird es auch denen moglich,
Vertrauen in das eigene Selbst zu erwerben, die nicht in die herrschende Anerken-
nungsordnung passen und dieses Vertrauen ist die Grundlage fiir eine Tatigkeit
der Kritik.*

Es geht darum, fiir Riume zu kimpfen, in denen Marginalisierte keine Angst
haben miissen, ihren moglicherweise schon eingeschrinkten Subjektstatus ganz
zu verlieren. Statt selber zu versuchen (liickenlose) Geltungsanspriiche in den poli-
tischen Diskurs einzubringen, bestiinde die Aufgabe der Ethik dann darin, »solche
Geltungsanspriiche zu entlarven und zu dekonstruieren, jene Liicken aufzuspiiren,
in denen es diesen Anspriichen nicht gelingt, ihren geschichtlichen, kontextabhin-

43 ). Butler: 2013, S. 226.

44 P Purtschert: 2004, S.198.

45  Vgl. Herrmann, Steffen Symbolische Verletzbarkeit, Bielefeld: 2013, S. 213.

46  Vgl. Riedl, Anna Maria: Ethik an den Grenzen der Souverinitat, Paderborn: 2017, S. 222.
47  Vgl.S. Herrmann: 2013, S. 214.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Gegebene als MaB des Maglichen zuriickweisen

gigen und kontingenten Ursprung zu verschleiern«*® und das Gegebene als Maf
des Moglichen zuriickzuweisen.

Die Aufgabe von Kritik und Ethik ist es — nach Butler — Systeme der Bewertung
und ihre Wirkung aufzudecken. Es geht also weniger darum, selbst zu bewerten,
was gut und schlecht ist, sondern zu fragen welche Verbindung Macht und Wissen
eingehen und wie es zu bestimmten Ordnungssystemen und Strukturen kommt,
die sich als so eindeutig natiirlich oder richtig darstellen, dass alternative Moglich-
keiten undenkbar erscheinen.*

Es ist ein Auftrag von Kritik fir die politische Ethik, der deutlich an den fou-
caultschen Ansatz einer Kritik als Tugend angelehnt ist und starke normative Ver-
pflichtungen mit sich fithrt. Denn Butlers normkritische oder besser normsensible
Ethik ist am Ende nicht frei von normativen Anspriichen. Sie selbst hilt fest:

»Die Konzeption von Politik, die hier zum Tragen kommt, ist wesentlich an der
Frage nach dem Uberleben interessiert, daran, wie eine Welt geschaffen werden
kann, in der diejenigen, die [..] [sich] als nicht normenkonform verstehen, nicht
nurohne Gewaltandrohungvon auen leben und gedeihen kénnen, sondern auch
ohne das allgegenwartige Cefiihl ihrer eigenen Unwirklichkeit, das zum Suizid
oder zu einem suizidalen Leben fithren kann. Letztlich wiirde ich fragen, welchen
Ort das Denken des Moglichen in der Theoriebildung hat. Nun kann man Ein-
spruch erheben und sagen, ja, duversuchstdoch nur die Genderkomplexitit zu er-
moglichen. Das sagt uns aber gar nichts dariiber, welche Formen gut oder schlecht
sind; es verhilft uns nicht zu einem Maf3stab, einer Richtschnur, einer Norm. Einen
normativen Anspruch gibt es hier jedoch durchaus, und er hat mit der Fahigkeit
zu tun, leben, atmen und sich bewegen zu konnen, und wiirde zweifellos bei dem
einzuordnen sein, was man gemeinhin eine Philosophie der Freiheit nennt«*°.

Diese Philosophie der Freiheit Butlers setzt bei den fundamentalen Lebensbedingun-
gen an und dazu gehért offensichtlich neben dem reinen Uberleben auch Teilhabe
an der Gesellschaft, ein Platz im sozialen Normgefiige.”

Am Ende kann man die Frage stellen, ob das ausreicht: Ist die Suche nach Frei-
heitsoptionen und das Eréffnen von Moglichkeiten tatsichlich ein ausreichendes
und in sich selbst wertvolles Anliegen? Mit solchen Fragen geht meist ein Verdacht
einher. Im Falle Butlers ist es der Vorwurf eine Tugendethik zu betreiben, ein zwar
gut gemeintes aber viel zu theoretisches Projekt, das abgekoppelt sei vom echten
Leben. Der zweite Vorwurf lautet, Butler wiirde, mit ihrer Betonung der Grenzen
setzenden Funktion von Normen diese unter Generalverdacht stellen und keine

48 A.M.Riedl: 2018, S. 20.

49  Vgl.]). Butler: 2002, S. 252.
50 J.Butler: 2012, S. 347-348.
51 Vgl. E. Redecker: 2011, S. 53.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188

Anna Maria Ried|

positiven Kriterien ausweisen.’* Dieser Vorwurf aber greift zu kurz. Es lassen sich
in der butlerschen Verbindung von sozialer Konstitution des Subjekts und Ethik
durchaus Kriterien finden, um Forderungen und neu entstehende Bewegungen im
Feld des Politischen zu beurteilen: Handelt es sich um einen Diskurs, der neue Le-
bensriume erdffnet oder um einen, der einen Status quo fixiert? Wie wird mit der
eigenen Abhingigkeit und Relationalitit umgegangen, wird sie akzeptiert und zur
Grundlage des Handelns oder schligt sie in Gewalt und Abwehr der Anderen um?
Fithrt Verunsicherung zu Abschottung? Wird aus Angst vor der eigenen Verletz-
barkeit eine autonome Position bezogen und Gebundenheit an andere negiert und
abgewehrt? Oder wird das gemeinsam einander Ausgesetztsein, die geteilte Erfah-
rung der Verletzbarkeit zur ethischen Maxime und zur Grundlage von Verantwor-
tung? Werden hier Freiriume erdffnet, ohne dabei neue Riume des Ausschlusses
zu produzieren?

Der Verdacht, es handele sich hier nur um ein Gedankenexperiment aus pri-
vilegierter Perspektive, hinter dem vielleicht ein theoretisch wertvolles Anliegen
stehe, das aber letztlich einen Sitz im Leben entbehre, lisst sich am Ende am
besten mit Butlers eigenen Worten zuriickweisen: »Man mag fragen, wozu das
>Moglichkeiten-Eroffnen< am Ende gut sein soll, aber niemand, der verstanden hat,
was es heifdt in einer sozialen Welt als das zu leben, was >unmdglich¢, unlesbar,
unwirklich, illegitim und nicht zu machen ist, kime auf die Idee, diese Frage zu
stellen«®.

Diese Antwort Butlers lisst sich wie ein Auftrag fiir die Ethik lesen, das Gege-
bene als Maf3 des Moglichen zuriickzuweisen und mit Blick auf eine offene Zukunft
zu denken, in der Neues und Anderes moglich, anerkennbar und lebbar sein muss.

52 Vgl.ebd,S. 51.
53 Butler, Judith: Gender trouble. Feminism and the Subversion of Identity. 2. Ed., New York:
1999, p. viii, Ubersetzung see E. Redecker: 2011, p. 51-52.

14.02.2026, 19:11:11,


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Moral Accountability and Nonvoluntary Participation
in Social Sin'

Brianne Jacobs

Introduction

This chapter argues that the work of Judith Butler can be used productively to in-
tervene at the intersection of one of the most pressing questions in Christian ethics
and theology today: how we understand individual moral accountability and right
action within the context of social sin. I proceed by outlining debates among Chris-
tian ethicists who seek to explain how accountability for sin, traditionally under-
stood as voluntary, is possible within social structures that influence free choice.
I describe Butler’s reception within Christian feminist ethics, before arguing that
her notion of the social “I” can help us think through the moral accountability of
nonvoluntary participation in evil structures. I then explore expressions of public
grief and practices of assembly as contexts for right action within social sin. My
thesis throughout is that Butler’s concept of a social self makes accountability pos-
sible even as one participates nonvoluntarily in evil, and it helps us imagine how
we might judge right choices and work toward justice in that context.

Sin is an important category when thinking about justice, but it is often mis-
understood. It is invoked incorrectly to shame and to name people as fundamen-
tally broken. When correctly engaged, sin as a category should label a relationship
as broken, not a person. As a category, sin is ultimately hopeful: it presumes that
healed relationships of justice and love are possible, that things might be otherwise,
that we are capable of loving God and others, that our interconnection is the means
of our flourishing, and that we are each worthy of God’s offer of love. Retrieving
this category of sin from its misuse, and reflecting on it with Butler’s work, I hope
to show how Christian moral theology can advance the causes of love and justice
with practices of grieving and assembly in the context of the social, structural sin
that does so much harm.

1 Many thanks to Elizabeth Pyne and Adam Beyt for their thoughtful engagement with this
chapter through its iterations.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190

Brianne Jacobs

1. The State of the Question on Accountability and Social Sin

At the turn of the twentieth century, Protestant and Catholic theologians alike be-
gan to analyze social structures, rather than individual malice, as a cause of evil.
While charity and the corporal acts of mercy continued to be a cornerstone of Chris-
tian morality, American theologians like Reinhold Niebuhr and Walter Rauchen-
bush began to examine the ways in which the structure of society itself causes evil
and suffering.” Leo XIII’s 1891 encyclical Rerum Novarum represents a similar ad-
vent. Social structures, particularly economics, are addressed as a cause of mass
suffering.?

The challenge and necessity of naming evil caused by structural forces became
more acute as the twentieth century went on. Political theologians like Jitrgen Molt-
mann and Johann Baptist Metz grappled with their culpability in the Shoah.* In
North and South America, liberation theologians named social forces and their
beneficiaries as evil actors. “Whiteness” and “rich countries”® are named, for ex-
ample, by James Cone and Gustavo Gutiérrez as structural, social forces that cause
suffering. More recently, sexism, colonialism, and heteronormativity have been
named as sinful structures that leave suffering and destruction in their wakes.

This shift from an individual to a social understanding of sin has presented two
challenges. The first is theological: How do we name sin in a way that is consistent
across this shift? Within Catholic theologies, sin is not meant to name a fracture in
our worth or dignity as creatures. It is meant to name a fracture in our relationship
with God and each other. Biblical stories about sin should be interpreted not as
evidence of unalterable human inadequacy, but as explorations of how we distance
ourselves from our highest calling, from relationship with a creator who desires
us. The Catechism of the Catholic Church defines sin as “failure in genuine love for
God and neighbor.”” Further, “Sin sets itself against God’s love for us and turns

2 See Niebuhr, Reinhold: Moral Man and Immoral Society. A Study in Ethics and Politics,
Louisville: 1932; Rauchenbush, Walter: Christianity and the Social Crisis in the 21t Century,
New York: 1907.

3 See Pope Leo XIII: Rerum Novarum. Papal Encyclical on Capital and Labor, 1891: http://w2.vat-
ican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_|-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.
html.

4 See Moltmann, Jirgen: The Crucified God. The Cross of Christ as the Foundation and Crit-
icism of Christian Theology, Minneapolis: 1993; Metz, Johann Baptist: »The Church After
Auschwitz, in: ders (idem): A Passion for God. The Mystical-Political Dimension of Chris-
tianity. Trans. ). Matthew Ashley, Mahwah: 1997, p. 121-133.

5 Cone, James H.: A Theology of Black Liberation. Fortieth Anniversary Edition, Maryknoll:
2010, p. 8.

6 Gutiérrez, Gustavo: A Theology of Liberation: History, Politics, and Salvation. 15th Anniversary
Edition. Trans. by Caridad Inda and John Eagleson, Maryknoll: 1988, p. 14.

7 Catholic Church, Catechism of the Catholic Church. 2nd ed, Vatican: 2012, § 1849.

14.02.2026, 19:11:11.


http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.

Moral Accountability and Nonvoluntary Participation in Social Sin

our hearts away from it.”® In our freedom, we are able to say yes or no to God, to
accept the love of our creator and live, or squander it in destruction and death.’
Suffering is not a punishment for sin, it is the effect of sin; the effect of a fracture in
our relationship with God, the rejection of our own and others’ God-given worth.
Theologically, tradition has given us resources to define sin consistently in both the
individual and social contexts: it is a failure, either individual or social, in genuine
love for God and neighbor. It is a break in our relationships.

The second challenge presented by social sin is moral. It is not about how we
define sin, it is about how we understand our responsibilities to one another and
God, in light of sin. Historically sin is defined as voluntary, derived from one’s free
will.’™® That is, one voluntarily chooses and is completely culpable for all of one’s
own sins. While the theological definition of sin may be similar across individual
and social contexts, understandings of moral accountability vary. In what follows,
give a limited summary of the many responses to this problem including three main
aspects: beginning with the “personal” in order to maintain the idea that social sin,
like individual sin, must be understood as voluntary; a both/and approach; and the
argument that sin starts with the social and that there is a nonvoluntary aspect to
social sin, for which we are still culpable.

Many ethicists have argued that sin, even social sin, must begin with personal
choice." Kenneth Himes for example writes that “[o]nly after a person comes to
see the material sinfulness of a societal practice and still does nothing to eradicate
the social sin, is the threshold of formal sin approached.”” For Himes, a social
sin functions by rendering a person unable to appreciate a social practice that does
harm, and it is only when one has comprehended this evil and chosen not to change
her ways that she has sinned.

Pope John Paul II has also emphasized the voluntary aspect of social sin. He
maintains “a concern that social sin risks diminishing individual accountability
and insist[s] that the category may only be understood as sin analogously, since
structures cannot sin or accrue guilt.”? For John Paul II, sin must be a choice, even
if we understand that structures do affect our choices. A structure cannot make a
choice; only individuals can.

8 Catholic Church, Catechism of the Catholic Church, Vatican: 2012, § 1850.

9 See Haight, Roger: »Sin and Grace, in: Francis Schiissler Fiorenza (Ed.): Systematic Theology.
Roman Catholic Perspectives, Minneapolis: 1991, pp. 85-99.

10  Seeibid., pp. 80-85.

11 See O’Keefe, Mark: What Are They Saying about Social Sin?, Mahwah: 1990, p. 21.

12 Himes, Kenneth R.: »Social Sin and the Role of the Individual, in: The Annual of the Society
of Christian Ethics 6 (1986), p. 214.

13 Heyer, Kristin E.: »Social Sin and Immigration: Good Fences Make Bad Neighbors, in: Theo-
logical Studies 71 (2010), p. 415.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192

Brianne Jacobs

Others take a both/and approach, arguing that social sin is more than the sum
and effect of voluntary choices, but that voluntary choices can exacerbate or ex-
culpate participation in social sin. Daniel Finn has argued that, like original sin,
social structures condition people toward evil, but culpability for social structures
lies with the free choices of people within them." James F. Keenen and Kristin E.
Heyer both argue for a dialogical relationship between voluntary and nonvolun-
tary understandings of social sin. Keenan suggests that actions accrue in history,
and these in turn entangle us in a tendency toward sin."” Heyer writes that we
are “subjectively responsible for sinful situations yet remain subject to external in-
fluences.”® Personal sin animates social structures, which further influence and
impair our behavior.”

The ethicists Christina Astorga and Megan McCabe begin with the social. They
do not argue that social sin is the accumulation of individual actions, or even that
the social and individual are in a dialogical relationship. Astorga argues that a fo-
cus on the individual cannot sufficiently expose and address evil because evil is
“embedded in social, political, economic, and cultural structures and systems.”®
The structures must be addressed for individuals to be affected, not vice versa.
McCabe writes further that not all actions which contribute to social sin can be
“characterized as sinful.””

I agree with Astorga and McCabe’s assessment. For example, there is almost no
food or clothing product one can buy that does not contribute to a system which
either oppresses a community or damages the earth (likely both). Products that
are “ethically sourced” tend to be the most expensive, available only to those who
can afford them. One can hardly characterize as sinful the choice by those who are
not rich to eat available food or buy affordable clothing. Such choices cannot be
changed if one “sees” the system accurately, as Himes has argued. Such choices
do not even seem like sin that is dialogically provoked by a pernicious structure.
In another context, the same choice to eat and dress would not create suffering
for others. Within the context of social, structural sin, the choice simply to eat
and dress becomes nonvoluntary participation in sin. This is because evil is, as

14 See Finn, Daniel K.: »What is a Sinful Social Structure?«, in: Theological Studies 77 (2016), pp.
136-64.

15 See Keenan, James: »Raising Expectations on Sin, in: Theological Studies 77 (2016), pp. 165-
180.

16 K. E. Heyer: 2010, p. 410-436.

17 Anotherexample can be foundin Hanlon Rubio, Julie: »Moral Cooperation with Evil and Social
Ethics«, in: Journal of the Society of Christian Ethics 31 (2011), pp.103-122.

18  Astorga, Christina A.: Catholic Moral Theology & Social Ethics. A New Method, Maryknoll:
2014, p. 218.

19 McCabe, Megan K.: »A Feminist Catholic Response to the Social Sin of Rape Culture, in: Jour-
nal of Religion Ethics 46 (2018), p. 650.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Moral Accountability and Nonvoluntary Participation in Social Sin

Astorga asserts, “embedded” in the structure, and this affects the nature of our
participation, as McCabe points out, despite our voluntary intentions.

If one agrees, as I do, with an explanation of social sin that does not begin with
voluntary choices, how do people within the system account for their participation
in sin? Furthermore, if a change in personal choices cannot affect the system, how
do we think through right action? In what ways do we give an account for ourselves?
How do we hope for change? It is in response to these questions that I believe an
intervention with Judith Butler is helpful.

2. Butler in Christian Ethics

The central site where Christian ethicists have engaged the work of Judith Butler is
gender and sexuality, not sin and accountability. Before showing how Butler’s work
can be used in Christian ethics regarding social sin, I would like to lay out the state
of engagement with Butler in the field. For the most part, Butler’s constructivist
framework is dismissed.*® Christian feminist ethicists have posed several ques-
tions. Cristina Traina asks, “is any self-construction of equal moral value, provided
it is free and self-conscious?” Without a way to judge construction, she argues, “we
cannot do ethics at all.”* Lisa Sowle Cahill similarly argues that ethics must have a
clear point at which a choice or structure can be named as wrong: “No consistent
feminist critique can maintain that practical good and evil in matters of sex and
gender are culturally constructed to their very roots and in value utterly relative to
social approbation.””* Both Traina and Cahill conclude that Butler’s frame for a so-
cially constructed “I” “cannot make moral distinctions among species of resistance

>3 and therefore is not a frame that can affect the justice and

or types of tyranny,
social change they support.

I want to acknowledge this engagement with Butler’s work within the field of
Christian ethics, and the value of the questions posed. They are asking about the
moral accountability of a constructed subject. In her early work, Butler addresses
this by asking how the Foucaultian paradox of subjectivation (assujetissement) can be

overcome.* She answers this question with the ideas of performativity and trouble,

20 Among the positive appropriations in theology, see particularly Brintnall, Kent/Marchal,
Joseph/Moore, Stephen (Hg.): Sexual Disorientations. Queer Temporalities, Affects, Theolo-
gies, Bronx: 2017.

21 Traina, Christina L. H.: Feminist Ethics and Natural Law. The End of the Anathemas, Ceorge-
town: 1999, p. 4.

22 L.S. Cahill, Lisa Sowle: Sex, Gender, and Christian Ethics, Cambridge: 1996, p. 67.

23 Chr. L. H. Traina: 1999, p. 5.

24  See Butler, Judith: »Subjection, Resistance, Resignification: Between Freud and Foucault, in:
idem (Ed.): The Psychic Life of Power. Theories in Subjection, Stanford: 1997, pp. 83-105.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194

Brianne Jacobs

both of which Traina and Cahill do not find satisfactory. This is due, in large part, to
amisunderstanding concerning the freedom that the subject has to construct itself.
Traina and Cahill seem to understand social construction as the subjective work of
free will, when it is quite the opposite. It is an inheritance, a set of historical and
social associations and meanings ascribed to our bodies. We cannot control what is
given to us in our inheritance. The moral question then is not, how can we change
our social construction or what we are given (an impossibility). It is: how can we
inflect the meaning of our inheritance in society?

In fairness to Traina and Cahill, this question of moral accountability becomes
more explicit in Butler’s later work, which post-dates their engagements with her.
Around the attacks and ensuing wars of “9/11,” Butler begins to emphasize moral
accountability more explicitly. Before 9/11, the locus of Butler’s concern is the power
dynamics that shape sexual identities: troubling the notion of the male/female
body-subject; challenging the heterosexual matrix and its production of homosex-
uality; arguing that performativity might allow subjects to seek a political reality
of sexual difference. This is the framework that Christian ethics has engaged, and
in many cases, to which it has objected.

After 9/11, Butler expands her work beyond asking how one can widen the ac-
ceptable scope of gender configurations, although this remains important. She asks
how one can widen the acceptable scope of what it means to be human. She is no
longer showing how the heterosexual matrix negates certain subjects as less than
human based on their “sexuality”; she is asking what our moral obligations are
within systems of nation, rights, and identities that negate some subjects’ claim to
full humanity. This shift does not imply any discontinuity in Butler’s work. Rather,
9/11 represents a “catalyst for a shift in thematic orientation’®. That shift, I argue, is
about morality. Butler asks in her current work how the subject, formed in and by
power matrices it cannot escape, can hold itself accountable for its actions within
that matrix? How can the subject be responsible for itself and for its actions, if
it cannot control the dynamics that form it? What morality can be expected of a
performative subject? How can one give an account of oneself? The answers Butler
gives to these questions from her post-9/11 work plainly address many of Traina and
Cahill’s best objections and, I argue, offer resources in moral theology and Christian
ethics. Below, I show how Butler’s socially constructed “I” can help us think through
moral accountability within nonvoluntary participation in social sin. I conclude by
examining grief and public assembly as contexts for right action within social sin.

25  Shippers, Birgit: The Political Philosophy of Judith Butler, New York: 2014, p. 3.

14.02.2026, 19:11:11,


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Moral Accountability and Nonvoluntary Participation in Social Sin

3.  Moral Accountability within Nonvoluntary Participation
in Social Sin

In Giving an Account of Oneself , Butler asks: if the subject is socially constructed, how
can it be held accountable for its actions? It would seem that subjectivity based on
sociality, rather than independence, renders the subject incapable of responsibility
for its actions. Butler argues that subjects are constitutively bound to one another
in ways that cannot be fully known and that this binding allows one to be shaped
by another when one is addressed. That is, relationality allows one to be claimed
by and constituted by another. Butler uses Theodor Adorno to argue that the way
in which we shape one another through relationality provides the site of ethical
accountability.*

For Butler, social norms form the condition of the emergence of the “I” — in-
deed, the understanding of what it means to be an “I” at all. She writes, for example,
“given how contested the visual representation of the human is, it would appear
that our capacity to respond to a face as a human face is conditioned and medi-
ated by frames of reference that are variably humanizing and dehumanizing.” It
is our frames of reference or social norms that determine the character of our re-
lations, that determine who one may or may not claim as human not the other way
around. In giving an account of oneself, people rely on those that they recognize
as human, which reinforces social norms that both render particular faces wor-
thy of full recognition and subjectivity and others inhuman. Butler wants instead
us to probe the reality of our constitutive dependence on those whom we cannot
recognize.”®

Butler argues that the way to change social norms is to change the character of
our relations, expanding whom one claims as a part of one’s narrative, expanding
whom one understands as human, as the conditions of one’s emergence. In so
doing, one expands and reshapes the “I” in terms of the other. The way to do this is
by understanding the account one gives of oneself as the chance, within the limits
of knowledge, to transform the way one knows oneself through the recognition of
another as subject.

Rather than recapitulating social norms through how I, as a subject, recognize
others, Butler suggests knowing oneself as an addressee.”” One may know oneself
in relation to another whom one recognizes as subject. As such, one is not a static

26  See Adorno, Theodor: Minima Moralia: Reflections from a Damaged Life. Trans. E. F. N. Jeph-
cott New York: 2006, p. 34.

27  Butler, Judith: Giving an Account of Oneself, New York: 2005, p. 29.

28  See Anika Thiem unpacks the implications of Butler’s construction of the subject for Moral
Philosophy in Thiem, Anika: Unbecoming Subjects: Judith Butler, Moral Philosophy, and Crit-
ical Responsibility, New York: 2008.

29  See]. Butler: 2005, pp. 27-28.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196

Brianne Jacobs

subject objectifying the world around itself, knowing it on the terms of present so-
cial norms. The subject lets itself be the object of the world around itself, becoming
in new ways in terms of the other. Paradoxically, one must continually become “out-
side oneself” through recognizing the other in order to “know” or identify oneself
at all. As subjects that are constitutively bound to one another in ways that can-
not be fully known, the only way to begin to know oneself is to allow oneself to be
dispossessed and claimed by another in their address.

Using Adorno, Butler argues that this dispossession, which shifts interpersonal
relations, is precisely the site of an ethic that could shift social norms. For Adorno,
dispossession is the shift that happens when one understands oneself as “inhuman”
or the object of another.*® Butler looks at Adorno's remarks on Franz Kafka’s short
story “The Cares of the Family Man” as illustrative of his critique of the “human.”
The story is about an unidentifiable object, Odradek, whose voice, features, and
habits are confusing and nonsensical to the narrator. The story consists of the nar-
rator describing the object, and wondering in fear if it will outlive him. For Adorno,
the object Odradek is a symbol of hope: examining how subjects are constituted as
objects allows him to be critical of how society constructs individuals as “human’
and “inhuman.” Inhumanity, for Adorno, represents a way of troubling the current
order of “humanity,” and surviving it. Butler writes that Odradek offers a concep-
tion of survival and hope for Adorno not because he is championing the inhuman
as ideal but because, “the unhuman, rather, establishes a critical point of departure
for an analysis of the social conditions under which the human is constituted and
deconstituted.”* For Adorno, the way to change the social norms of who is “inhu-
man’ is to become an inhuman oneself. That is, to allow oneself to be addressed
by the “inhuman” in a way that shapes who one is, and recognizes that person’s
humanity over and against the social norms that deny/occlude it. By giving an ac-
count of oneself to and with those who are deemed “inhuman” by society, one is
able to be critical of and even shift—slowly—the structures that create inhumanity
in the first place.

Dispossession, this becoming “inhuman” to recognize the humanity of those
who have been made inhuman by society, is precisely what one must do in order to

30 Theideas of assujetissement, “subjectivation” or subjugation in Foucault, and dispossession
in Adorno are quite similar. Both imply a relationality in which one is comported outside
oneself. For Butler, following Adorno, being dependent on another means that one may al-
low oneself to become the addressee of those on the margins, and thus dispossession allows
the possibility of a troubling alliance within the power matrix. For Butler, Adorno’s disposses-
sion therefor provides a creative understanding of how power dynamics may be reiterated.
The idea of dispossession allows her to move beyond the Foucaultian understanding of as-
sujetissement.

31 J.Butler: 2005, p. 105.

32 Ibid,, p.105.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Moral Accountability and Nonvoluntary Participation in Social Sin

give an account of oneself, and thus become oneself at all. Here then is the critical
point at which, to answer Cahill and Traina’s objection, a choice or structure can
be named as wrong. When one recognizes only the humanity of those with whom
one is affiliated, that is wrong. It is wrong to maintain any limits, whether through
discourse or material violence, that delineate a protected, and therefore also an un-
protected, human. We have no control over the forces and histories that go into our
social construction, but we have a choice about whom we are addressed by. For But-
ler, there is not a moral equivalence between those who expand what is considered
human by letting themselves be addressed and named by the “inhuman,” and those
who maintain the social norms that exclude some from the dignity of the “human.”

The sociality of becoming is precisely the means for an ethic that holds us ac-
countable for producing subjects as human and inhuman. It allows us to ask how
people within a racist or poverty-generating system account for their participa-
tion in sin. Sin, as I said above, is a failure to genuinely love God and each person
as they are in their dignity. Within society, we often participate in structures that
deprive people of their dignity by producing them as “less-than-human.” Much of
this participation—the inevitable advantages of being white, or straight, or a cis-
man—cannot be described as voluntary evil, though such participation upholds
and perpetuates systems that produce the limits of humanity.

When we account for ourselves within structural sin, the moral question shifts
from one based on individualism—have you directly caused harm—to a more social
question: Have you attempted to change the conditions that form the “I"? Butler
shows us that in order to think through our moral responsibility, to give an account
of oneself, we must engage the ways in which we are shaping who is considered
and treated as human and inhuman. Our moral obligation is not only to make good
individual choices. Within the context of nonvoluntary participation in social sin,
it is our moral obligation to change the conditions that produce sin. The social con-
struction of an “I” does not, as Cahill and Traina have argued, rob us of the tools to
make a distinction between a subject’s suffering and flourishing. The framework
gives us the tools to name and imagine changing the conditions that produce suf-
fering and flourishing, even and especially as we participate nonvoluntarily in that
production, or social sin. For example, it is not only our moral obligation to be per-
sonally kind and good to women and people of color, that is, to address another.
It is our moral obligation to be the addressee of others outside the bounds of hu-
manity, changing the conditions that produce women and people and color as less-
than-human, and therefore as subject to violence and oppression.

14.02.2026, 19:11:11.

197


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198

Brianne Jacobs

4.  Grief and Assembly as Resources for Being Addressed

How do we change these conditions, which produce us in fractured relationships
with each other and with God? The idea of grief comes to the fore in Butler’s current
work as a political recourse for changing the conditions that produce the “unhu-
man.” In Parting Ways, for example, Butler argues that through the mechanism of
identity in the nation-state, certain grieving has become prohibited, and this sets
the condition for violence against those outside the nation-state. She presents this
prohibition in contrast to practices of mourning within the Jewish tradition, which

“insist on the importance of the communal and publicacknowledgement of losses
as a way of continuing to affirm life. Life cannot be affirmed alone, but requires
a collection of others with whom and before whom one can openly grieve. But if
only certain populations are deemed grievable and others not, then open grieving
for one set of losses becomes the instrument through which another set of losses

are denied.”®

If the nation-state sets up a boundary that delineates whom one may consider
grievable or not, then grief becomes an instrument that reifies the life of one group
over another, rather than an instrument that affirms life.

Butler, in conversation with Walter Benjamin, uses the notion of the messianic
to challenge the boundaries of the nation-state as constitutive of subjectivity, with
the aim of expanding who is considered grievable.** For Benjamin the messianic
calls one to revolution in every moment by challenging assumptions about his-
tory as progress, an evolutionary string of meaning, each moment making sense
of the previous, chronologically. Encountering history instead as a whole, one is
able to see “the sign of a Messianic cessation.” These are moments that interrupt
history and make it possible for the meaning of history to change completely. As
opposed to progress, interruptions give history the possibility of new, absolute, in-
terconnected, and unfinished meaning. The messianic is absolute insofar as it is
the final truth of history, but it is unfinished insofar as there is a possibility for
moments in the past, moments of suffering in particular, to take on new meaning.
The messianic makes “now” of history.>® In other words, a messianic vision of time
impregnates every “now” with the chance to fight for and change the meaning of
the oppressed past and future.

33 Butler, Judith: Parting Ways. Jewishness and the Critique of Zionism, New York: 2012, p. 21.

34  On page 103 of Parting Ways, Butler is clear that “the messianic will be neither anthropomor-
phism nor event”. In other words, by the messianic she is not referring to an “end times,” or
the return or entry of a particular Christ-figure.

35 Benjamin, Walter: »Theses on the Philosophy of History«, in: Hannah Arendt (Ed.): Illumina-
tions. Trans. Harry Zohn, New York: 1968, p. 263.

36 Vgl ibid., p. 261.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Moral Accountability and Nonvoluntary Participation in Social Sin

Augustine famously wrote, if you have understood it, it would not be God.*” If
you can put your arms around it, define it, control it, prove it, own it, it is not God.
The same might be said of us as human individuals. The “I” that I am, in a construc-
tivist frame, is inescapably formed by its inheritances and histories. However, the
“I” whom I become is open. It depends on the history that we write, and the society
that we form. What will be the story we tell about climate change? What will be the
story we tell about nations and refugees? How those narratives end defines who
we are. Messianic means that we cannot definitively name who we are, either, until
the story is told, and now could be the moment that defines the telling.

Thus, for Butler, the messianic “reconfigures history and focuses on the possi-
bility of finding present form for the history of the oppressed, one that does not
belong to a single nation, but requires a flashing transposition of oppression across
time and space.”® The messianic lays the meaning of all past suffering at the foot
of the present rather than leaving it in the past where it does not challenge config-
urations of power and grievability. The messianic forces the questions: By whom
in history shall we be addressed; whom shall we grieve?

To grieve is to let oneself be addressed by the lost as part of oneself. To grieve a
life is therefore to value it as defining one’s own. In this way grief should challenge
the boundaries that delineate some subjects as less-than-human. Grieving is a way
to be addressed and claimed by the lost, and to respond to the lost claiming their
value as a part of oneself.

Grieving re-centers or re-constellates history on the memory of the lost, rather
than maintaining their erasure by centering history on the goal of “progress.” ¥’
Grief interrupts the history of the victor—those whom narratives of progress fa-
vor—and destabilizes the claim of progress. The messianic thus functions exactly
as the inverse of progress. The wager of the messianic is that if those who have
suffered are remembered and grieved as fully human, rather than written off as a
consequence of progress, there is a chance to change social norms, a chance for a
different reality in which the lives of those marked as less-than-human will become
grievable, valuable. Grief holds within it the hope that current reality will be marked
and changed by the value of the lost. Grief in the messianic context is therefore a
way to change the conditions of who is named as human and non-human, a way
to resist and change the conditions of structural sin.

This grief is all the more powerful when it is done in assembly. In Notes Toward
a Performative Theory of Assembly, Butler writes, “When the bodies of those deemed
‘disposable’ or ‘ungrievable’ assemble in public view [...] they are saying ‘we have
not slipped quietly into the shadows of public life: we have not become the glaring

37  Vgl. St. Augustine of Hippo, Sermon 52, Paragraph 16.
38 . Butler: 2012, p. 69.
39  Seeibid., p.107.

14.02.2026, 19:11:11.

199


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200

Brianne Jacobs

absence that structures your public life.”*°

In assembly, whether at church or in
protest, grief is expressed by chanting the names of the dead, holding up their
pictures, and demanding that they will not be forgotten. Assembly functions as
a way for those deemed “inhuman’ to address the public and for those who are
protected to publicly and physically be addressed by making themselves vulnerable
and “inhuman” with others. But, public assembly is a tool that can work towards
shifting the conditions of production by being a site of address between the human
and inhuman. This public grieving is an interruptive vision of how the current
state of things could be different, performed in the midst of the status quo by
messianically “enacting the world we wish to see, or refusing the one that is doing

us in.”*

Grief and assembly allow us to struggle against the ways in which society
forgets as ungrievable migrants, peoples who do not fit gender categories, or people
of color. These are possible sites of address, which can affect the structures that
produce us as human and inhuman. They challenge structures of sin, and even

alter them.

Conclusion

This chapter shows that structures of social sin, in which we participate nonvol-
untarily with evil, do exist. Butler’s work is a resource for talking about moral
accountability within this context of social sin. I argue using Butler’s notion of
accountability that the moral obligation of the socially constructed “I” is to change
the conditions that produce sin. I explored grief and assembly as two possible tools
within Butler’s work that allow us to imagine how we might shift those conditions.

None of this means that our individual obligation to be in right relationship
with one another is decreased; an individual failure to love another or love God is
still a sin. However, our sins and the suffering that they cause do not stop there. If
we hope for healed relationships of justice and love, if we hope to shift the condi-
tions that produce some as human and others as inhuman, some as flourishing and
others as suffering, then we must begin to account for our participation in that evil
production, even if it is nonvoluntary. We must become the addressees of all those
whom our movements, voluntarily and nonvoluntarily, have harmed. Our moral
accountability is in our response to that address, in which we may seek through
grief and public assembly to change the conditions of society which produce us as
sinners.

40  Butler, Judith: Notes Toward a Performative Theory of Assembly, Cambridge: 2015, p. 153.
41 Ebd., p.153.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die normative Kraft der Liicke
Mit Judith Butler Traditionshildung neu gedacht

Gunda Werner

Judith Butlers Forschungen sind in den Mainstream der feministisch-theologi-
schen Forschung eingegangen." Jedoch gehort sie nicht zu den Standardautorinnen
fiir dogmatische Einfithrungsveréffentlichungen, zur theologischen Anthropologie
oder in Handbiichern.” Allerdings wire Judith Butler weit iiber ihre Gendertheo-

1 Die feministische Theorie und die feministische Theologie beziehen sich direkt oder indi-
rekt auf Judith Butler, in den letzten Jahren sind die Beziige vermehrt zu finden. Durch die
Rezeption feministischer Theorien vor allem in den Bibelwissenschaften finden diese Ein-
sichten ihren Weg in dogmatische Themen. Allerdings bedeutet dies weniger eine explizite
konzeptionelle Auseinandersetzung mitJudith Butlerin dem Sinne, dass diese als Grundlage
fiir eine theologische Konzeption genommen wird, als Anknipfungen fiir dogmatische Per-
spektiven in der Gender-Theorie. In der dritten Auflage des LThK kommt der Begriff >Gender<
zum Beispiel gar nicht vor. Aktuell ist der Sasmmelband von Eckholt, Margit (Hg.): Gender stu-
dieren. Lernprozess fir Theologie und Kirche. 2. Auflage, Ostfildern: 2017. Eckholts eigener
Beitrag, »Die Freiheit der>imago Dei. Anmerkungen zur Gender-Diskussion in theologisch-
anthropologischer Perspektive« (S.189-227), verweist auf die Gender-Theorie, ohne Judith
Butler zu nennen (S.195). Auch Dorothea Sattler, »Bildwelten in der Erlésungslehre. Sote-
riologische Metaphorik in Gender-Perspektive, S.159-169 kommt ohne Butler aus. Christine
Biichner, »Konzil — Anthropologie — Gender. Auf den Spuren Elisabeth Géssmannsx, S. 229-
243, Funote 37 verweist auf den Unterschied zwischen Elisabeth Géssmanns theologischer
Anthropologie und der Gender-Theorie Judith Butlers, ohne dies aber weiter auszufiihren.
Explizit auf die Kérperpraxen im Anschluss an Michel Foucault und Judith Butler geht Wen-
del, Saskia: »It’s the body, stupid!« Die politische Bedeutung von Gender-Theorien fiir die
theologische Reflexiong, in: Thomas Laubach (Hg.): Gender-Theorie oder Ideologie, Freiburg
u.a.: 2017, S. 201-214, besonders S. 205-207, ein. Sie macht auf das Potential der »schopferi-
schen Freiheit und Gegenmacht derjenigen, die sich nicht mehr kritiklos tradierten Normen
und Regulierungen unterwerfen wollen« (S. 213), aufmerksam.

2 Ich danke Mario Steinwender, Graz, fiir die sorgfaltige Recherchearbeit! In folgenden Verof-
fentlichungen, die als Beispielveréffentlichungen eine grofie Bandbreite sowohl historisch
als auch inhaltlich darstellen, gibt es keinen Bezug zu Butler: Ruhstorfer, Karlheinz: Syste-
matische Theologie. Theologie studieren—Modul 3, Paderborn: 2012; Beinert, Wolfgang/Stu-
benrauch, Bertram: Neues Lexikon der katholischen Dogmatik, Freiburg/Basel/Wien: 2012;
Kasper, Walter: Gesammelte Schriften. Herausgegeben von George Augustin und Klaus Kra-
mer. Binde 1-17, Freiburg/Basel/Wien: 2011-2019; Bausenhart, Guido: Einfithrungin die Theo-

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202

Gunda Werner

rien auch in der Dogmatik zu rezipieren, denn sie bietet iitber die genuin feminis-
tischen Perspektiven Einsichten in dogmatische Fragestellungen. Zu denken wire
hier an die Ekklesiologie unter der Fragestellung der Versammlung?; an die theo-

logie. Genese und Geltung theologischer Aussagen, Freiburg/Basel/Wien: 2010; Dirscherl, Er-
win/Weifer, Markus: Dogmatik fiir das Lehramt. 12 Kernfragen des Glaubens, Regensburg:
2019; Rahner, Johanna: Einfithrung in die katholische Dogmatik, Darmstadt: 22014; Marsch-
ler, Thomas/Schartl, Thomas (Hg.): Dogmatik heute. Bestandsaufnahme und Perspektiven,
Regensburg: 2014; Pesch, Otto Hermann: Katholische Dogmatik aus 6kumenischer Erfah-
rung. Bd. 1. Die Geschichte der Menschen mit Gott, Ostfildern: 2008; Pesch, Otto Hermann:
Katholische Dogmatik aus 6kumenischer Erfahrung. Bd. 2. Die Geschichte Gottes mit den
Menschen, Ostfildern: 2010; Beinert, Wolfgang/Kiihn, Ulrich: Okumenische Dogmatik, Leip-
zig: 2013; Hilberath, Bernd Jochen/Holzem, Andreas/Leppin, Volker (Hg.): Vielfaltiges Chris-
tentum. Dogmatische Spaltung — Kulturelle Formierung — Okumenische Uberwindung, Leip-
zig: 2016; in der theologischen Anthropologie wird sie rezipiert von: Adamiak, Elzbieta: »Li-
la und Lavendel in Poleng, in: Adamiak, Elzbieta/Wacker, Marie-Theres (Hg.): Feministische
Theologie in Europa. Ein Lesebuch fir Hedwig Meyer-Wilmes (= Theologische Frauenfor-
schung in Europa 25), Berlin: 2013, S. 80-89: Adamiak referiert Butlers Konzept von Gender,
zeigt ihre Rezeption in Polen auf und versucht mithilfe von Hedwig Meyer-Wilmes Butlers
Konzept zu kritisieren; Seewald, Michael: »Der Mensch als Geschaffener und Gewordener.
Herausforderungen und Risse einer christlichen Anthropologie in 6kumenischer Verantwor-
tung, in: Stubenrauch, Betram/Seewald, Michael (Hg.): Das Menschenbild der Konfessio-
nen. Achillesferse der Okumene?, Freiburg/Basel/Wien: 2015, S. 316-341; er referiert (S. 326-
332) den Standpunkt Butlers, den sie in »Das Unbehagen der Geschlechter« sowie in »Kor-
per von Gewicht« entfaltet und beschreibt wie Butler in der evangelischen und katholischen
Theologie rezipiert wird. Dariiber hinaus versucht Seewald zu zeigen, wie eine »6kumenisch
verantwortete Positionierung zur von Judith Butler mafigeblich entwickelten gender-Frage
aussehen« konnte. Aber nicht mehr von: von Stosch, Klaus u.a. (Hg.): Streit um die Freiheit.
Philosophische und theologische Perspektiven, Leiden u.a.: 2019; Groos, Maria/Loichen, Te-
resa/Gerwing, Manfred (Hg.): Liebe, Leib und Leidenschaft. Zur Theologie des Leibes von Jo-
hannes Paul Il. Reflexionen und exemplarische Einblicke, Ki8legg: 2013; Klug, Florian: Spra-
che, Geist und Dogma. Uber den Einbruch Gottes in die Wirklichkeit des Menschen und des-
sen sprachliche Aufarbeitung, Leiden u.a.: 2016; Klug, Florian: Der verséhnte Blick und die
Gabe des Anderen. Eine dsthetische relecture der Erbsiinde, Leiden u.a.: 2019; Langenfeld,
Aaron/Lerch, Markus: Theologische Anthropologie, Leiden u.a.: 2018.

3 So vor allem mit ihrem Buch: Butler, Judith: Notes towards a performative Theory of Assem-
bly, Cambridge: 2015. Auch in der Ekklesiologie wird sie wenig rezipiert, so z.B. nicht: Rah-
ner, Johanna: »Theologisch-anthropologische Positionen zur Bestimmung des Leib-Seele-
Verhiltnisses«, in: Hilpert, Konrad/Sautermeister, Jochen (Hg.): Organspende — Herausfor-
derung fiir den Lebensschutz (= QD 267), Freiburg/Basel/Wien: 2014, S. 206-222; Wendel,
Saskia: »Diskurse und Praktiken von Menschenwiirde und Menschenrechten in spatkapita-
listischen Zeitenc, in: Martin, Baumeister et al. (Hg.): Menschenrechte in der Katholischen
Kirche (=Gesellschaft—Ethik—Religion12), Paderborn, u. a: 2018, S. 141-152, besonders S. 146,
thematisiert sie den Machtdiskurs in der Kirche und versucht aufzuzeigen, dass der Akt der
Transformation von den Glaubenden ausgehen kann bzw. soll und verweist dabei auf Judith
Butler und ihrem Konzept der performativen Theorie der Versammlung. Aber z.B. nicht von:
Bihl, Benjamin: Die Kirche als Abbild der Dreifaltigkeit. Untersuchung der trinitarischen Ek-

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die normative Kraft der Liicke

logische Anthropologie in Hinsicht auf die grundlegende Vulnerabilitit des Men-
schen*; an die Sakramententheologie und die ihr inhirente performative Macht-
prisentation im Ritual’; an die politische Theologie in ihrem Einstehen fiir die Ge-
rechtigkeit; an die Gnadenlehre und die Soteriologie mit der Hoffnung auf und
die Frage nach dem guten Leben.® Allerdings ist mit Judith Butler, so meine The-
se in diesem Beitrag’, auch ein Kernstiick dogmatischer Reflexion zu iiberdenken,
nimlich den Prozess der Traditionsbildung mit ihren ihr innewohnenden Abgren-
zungsdiskursen. Denn die Spannung zwischen der lehramtlichen Position und ei-
ner dogmatischen Theologie wird dann besonders deutlich, wenn sich Dogmatik
als wissenschaftliche Theologie an der Wissenschaftlichkeit ihres Faches orientiert.
Diese Spannung besteht aus dem moglichen Auseinanderdriften von Lehramt und
Dogmatik, ebenso wie aus dem faktischen Auseinanderleben von Lehramt und ge-
lebter Katholizitit. Diesem »Gap« mdchte ich nachgehen, indem ich den riskanten
Moment der Traditionsiibergabe mit Judith Butler analysiere. Dabei zeigt sich, so
meine These, dass diese Liicke zwischen dem Traditionsbestand und seiner Rezep-
tion die Bedingung der Méglichkeit von Traditionsweitergabe und damit der Tra-
ditionsbildung und zugleich der dogmatischen Reflexion ist (1). Dies ist konkret
am Beispiel geschlechtlicher Kérperpraxen evident (2).

klesiologie aus katholischer Perspektive (= Miinchner Theologische Studien 77), Sankt Ottili-
en: 2015; Kardinal Kasper, Walter: Katholische Kirche. Wesen — Wirklichkeit— Sendung, Frei-
burg/Basel/Wien: 2011 (also auch nicht in der neuen Herausgabe); Remenyi, Matthias/Wen-
del, Saskia (Hg.): Die Kirche als Leib Christi. Geltung und Grenzen einer umstrittenen Meta-
pher (= QD 288), Freiburg/Basel/Wien: 2017

4 So u.a. in Butler, Judith: Kritik der ethischen Gewalt, Frankfurt a.M.: 2002; Butler, Judith: Haf3
spricht. Zur Politik des Performativen, Frankfurt a.M.: 2006.

5 Hier kénnten die ersten Werke ebenso erhellend sein wie Butler, Judith: Notes towards a
performative Theory of Assembly, Cambridge: 2015. Hierim Buch dazu der Beitrag von Stefan
Bontert.

6 Vgl. Butlers Ausfithrungen zum Messianismus, hier im Band Saskia Wendel.

7 Dieser Beitrag orientiert sich an Vorarbeiten, die zu einzelnen Themen eine Rezeption But-
lers fiir dogmatische Themen angedacht wurden. Vgl. Werner, Gunda: »Ins Wort fallt mir
die Zeit<—Judith Butlers Subjekttheorie als Herausforderung pastoraler Praxis, in: Andreas
Henkelmann/Graciela Sonntag (Hg.): Zeiten der pastoralen Wende? Studien zur Rezeption
des Zweiten Vatikanums — Deutschland und die USA im Vergleich, Miinster: 2015, S. 41-73;
Dies.:»Differenzals theologischer Begriff—subjekttheoretische Uberlegungen und theologi-
sche Materialprobenc, in: Stefan Alkier/Michael Schneider/Christian Wiese (Hg.): Diversitat
— Differenz — Dialogizitat. Religion in pluralen Kontexten, Berlin: 2017, S.117-141; Dies.: »Die
Macht der Liicke — eine kritische Relekture von Judith Butlers Subjekttheorie fiir kirchliche
Tradierung, in: Gunter Priiller-Jagenteufel/Rita Perintfalvi/Hans Schelkshorn (Hg.): Macht
und Machtkritik. Beitrdge aus feministisch-theologischer und befreiungstheologischer Per-
spektive. Dokumentation des 4. internationalen Workshops »Kontextuelle befreiende Theo-
logien« (= Concordia 70), Aachen: 2017, S. 71-88; dies: »Relational und vulnerabel. Die Sub-
jektphilosophie Judith Butlers im theologischen Diskurs«, in: Theologische Revue 3 (2018),
S.179-202.

14.02.2026, 19:11:11.

203


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204

Gunda Werner

1. Mind the Gap - die Reiteration als Herausforderung
fiir normative Traditionsprozesse

1.1  Dogmatik als Hermeneutik des Glaubens

Wenn nun die Aufgabe der Dogmatik darin besteht, die zusammenfassende und
zusammenhingende Darstellung der christlichen Glaubenslehre zu erméglichen,
dann steht die Dogmatik auf zwei Standbeinen: der biblischen und kirchlichen Tra-
ditionen auf dem einen, der gegenwirtigen Zeit und ihrer Wissenschaften auf dem
anderen. Damit ist zugleich ausgesagt, dass Dogmatik wahrheitsverpflichtete Her-
meneutik des christlichen Glaubens ist. Dogmatik hat also zu zeigen, dass und wie
sich aus der Grundwahrheit des christlichen Glaubens, der Selbstoffenbarung Got-
tes in Jesus Christus, ein zusammenhingendes Verstehen von Gott, Mensch und
Welt entwickeln lisst. Diese Interpretation der Welt kann die Dogmatik nicht al-
leine leisten. Sie muss andere Wissenschaften miteinbeziehen, eben weil es um ein
zusammenhingendes Verstindnis von Mensch, Welt und Gott geht. Damit strebt
die Dogmatik als theologische Wissenschaft eine Interpretation an, die sich so-
wohl im Verhaltnis zum Erfahrungswissen von Welt und Mensch (Human-, Natur-
wissenschaften) als auch zum Reflexionswissen der Philosophie als wahr vertreten
lisst. Die Aufgabe der Dogmatik besteht also darin, den Inhalt des Glaubens in
einer mit nichttheologischem Wissen kompatiblen Weise unter den Herausforde-
rungen der Moderne zu begreifen. Und darin dringt diese zusammenhingende
Interpretation von Gott, Welt und Mensch aus der Perspektive des Offenbarungs-
geschehens auf eine Vergegenwirtigung der geschichtlich gegebenen und iiberlie-
ferten Glaubenswahrheit und zielt auf die verstehende Aneignung unter den Be-
dingungen der jeweiligen Gegenwart. In einem solchen Dogmatik-Verstindnis ist
es unabdingbar, sich einer philosophischen Anfrage, wie sie Judith Butler stellt,
ernsthaft zu stellen. Die Wucht dieser Liicke ist gegenwirtig bei kaum einem The-
ma so erkennbar wie bei den geschlechtlichen Korperpraxen.

1.2 Die Macht der Liicke - fragile Zitationsprozesse als der Ort
von Widerstand und Umdeutung

Mit Michel Foucault betont Judith Butler, dass Normen keine Einbahnstrafien sind.
Fir Judith Butler ist die Wirkmichtigkeit von Normen nur durch die Wiederho-
lung denkbar. Allerdings geschieht gerade in dieser Wiederholung ein komplexer
Vorgang, der fiir die Norm wirklichkeitskonstituierend sowie wirklichkeitsverwei-
gernd sein kann. Der Hintergrund der Gender-Theorie ist ja die aus der Sprech-

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die normative Kraft der Liicke

akttheorie entnommene Gréfie der Performativitit.® Eine performative Aufierung
vollzieht oder produziert, was sie sagt,’ aber sie ist darin mehr als nur rein Sprech-
akt, sondern auch ein kérperlicher Akt.”® Die Macht des Diskurses driickt sich in
der Performativitit aus, allerdings nicht zufillig, sondern bereits durch Normen
geprigt. Es braucht also bestimmte Gepflogenheiten, um wirkliche Macht auszu-
iitben, denn diese kommt aus der Ritualisierung des Aktes.” Nicht jedes performa-
tive Handeln ist wirksames Handeln fiir den normativen Diskurs, denn bestimmte
Aussagen sind an festgeschriebene Rollen gebunden, die diese wirksam machen:
RichterInnen, StandesbeamtInnen, PriesterInnen etc. Die Worte, die diese Perso-
nen sprechen, bekommen ihre Wirkmichtigkeit erst und exakt dadurch, dass sie
innerhalb dieser bestimmten Rolle und dieser bestimmten Norm gesprochen wer-
den.” Dem zu Grunde liegt die Theorie unterschiedlicher Sprechakte. Butler be-
zieht sich explizit aufillokutionire Sprechakte®, um die Wirkung des Diskurses zu
verdeutlichen. Dabei betont sie, dass jede performative AufRerung von ihrer Wie-
derholung lebt: »Die Performativitit ist demzufolge kein einmaliger >Akt¢, denn sie
ist immer die Wiederholung einer oder mehrerer Normen; und in dem Ausmaf,

8 Butler macht dabei deutlich, dass sie sich in »Gender Trouble« nicht auf die Theorie von
Austin bezieht sondern auf Derrida und Bourdieu; Austin habe sie erst spater entdeckt und
dann in »Haf$ spricht« als expliziten Bezugspunkt gewahlt. Vgl. Butler, Judith: »Afterwordc,
in: Ellen T. Armour/Susan M. St. Ville (Hg.): Bodily Citations: Religion and Judith Butler, New
York: 2006, S. 276-291, hier S. 286; Kim, David Kyuman: Melancholic Freedom and the Spirit
of Politics, Oxford: 2009, S. 96.

9 Vgl. Thiem Annika: Unbecoming Subjects. Judith Butler, Moral Philosophy and Critical Re-
sponsibility, New York: 2008, S. 79.

10 Vgl Jagger, Gill: Judith Butler. Sexual politics, social change and the power of the performa-
tive, New York/London: 2008, S. 119.

11 Vgl. Mills, Catherine: »Efficacy and Vulnerability. Judith Butler on Reiteration and Resis-
tance, in: Australian Feminist Studies 32 (2000), S. 265-279, hier S. 266.

12 Vgl.G.Jagger: 2008, S.122.

13 Sie bezieht sich auf Austin, der die Sprechakte differenziert. Wahrend ein illokutionarer Akt
eine konventionelle Handlung vollzieht, erzielt ein perlokutiondrer eine Wirkung. Diese geht
Uber denillokutiondren Akt hinaus; vgl. auch Kohl, Bernhard: Die Anerkennung des Verletz-
baren (= Erfurter Theologische Studien 110), Wiirzburg: 2017, S. 194, 277f.; Ried|, Anna Maria:
Ethik an der Grenze der Souveranitat. Christliche Sozialethik im Dialog mit Judith Butler un-
ter Beriicksichtigung des Kindeswohlbegriffs, Paderborn: 2017, S. 112ff.

14 Vgl. Kotsko, Adam:»The Failed Devine Performative: ReadingJudith Butler’s Critique of Theo-
logy with Anselms Fall of the Devil«, in: The Journal of Religion (2009), S. 209-225, beson-
ders S. 213, untersucht die Bedeutung der illokutiondren und perllokutioniren Sprechakte
im Blick auf die Theologie-Kritik Butlers im Buch »Haf spricht«. Butler sei dort kritisch ge-
geniiber den illokutionaren Sprechakten, weil sie beinahe magisch seien. Konkret nennt sie
als Beispiel den Schopfungsakt Gottes »Es werde Licht«.

14.02.2026, 19:11:11.

205


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206

Gunda Werner

in dem sie in der Gegenwart handlungsihnlichen Status erlangt, verschleiert oder
verbirgt sie die Konventionen, deren Wiederholung sie ist«™.

Fiir die Anwendung einer Norm bedeutet dies eine ausgesprochen paradoxe
Situation, denn sie wird wiederholt durch den Sprachakt und damit zitiert; das
Zitat ist aber eine eigenstindige Leistung, denn einerseits ist die Form und Ge-
stalt des Zitates situativ und andererseits gibt es fir das Subjekt nur die Méglich-
keit, sich in die Zitation der Norm im Diskurs zu begeben, méchte es intelligibel
sein. Die Form, in der die Normen perpetuiert werden, ist die performative Ge-
stalt. Performativitit »wird als sich stindig wiederholende Macht des Diskurses
verstanden, Dinge hervorzubringen, die er erméglicht, reguliert und begrenzt«*.
Performativitit ist also im Blick auf die Wirkmachtigkeit des Diskurses mehr als
der Ausdruck der Sprache und des Willens, sondern eine »spezifische Modalitat
der Macht als Diskurs«”7. Sprache also konstituiert die Wirklichkeit und ist als
Sprachakt zugleich als ein Tun im bestehenden Diskurs zu verstehen. Nun wird
aber deutlich, wie vulnerabel der Diskurs ist, weil er vom Sprechakt der Zitati-
on abhingt und dieser Sprechakt angreifbar ist. Ein Sprechakt kann scheitern, ein
Diskurs kann verindert werden. Hier lokalisiert Butler sehr konkret die Bedingung
der Moglichkeit des Widerstandes. Denn der Sprachakt ist in seinem Vollzug ab-
hingig von Ritualen und Konventionen, die den Sprechakt michtig machen und
ihn zugleich begrenzen, denn er kann die transportierten Normen parodieren.’®
»Wenn die Macht des Diskurses, das hervorzubringen, was er benennt, mit der
Frage nach Performativitit verkniipft ist, dann ist die performative Aulerung ein
Bereich, in dem die Macht als Diskurs agiert«®.

Es macht aber gerade eine performative Auflerung aus, dass sie als solche er-
kennbar ist »und [...] die Kraft der Autoritit durch die Wiederholung oder das Zitieren einer
Reihe vorgingiger autoritativer Praktiken akkumuliert«<*°. Performativ Handeln bedeu-
tet also um die Vorldufigkeit des Erfolgs eines Zitates zu wissen und die Abhingig-
keit der Sprache in Kauf zu nehmen.* Es besteht also immer eine »Kluft zwischen
dem Gesagten und dem, was damit gemeint oder bezweckt ist«**. Diese Liicke be-

15 Butler, Judith: Kérper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts, Frankfurt a.M.:
1997, S. 36.

16  Bublitz, Hannelore: Judith Butler zur Einfiihrung, Dresden: 2002, S. 23.

17 J.Butler: 1997, S. 259.

18  Vgl. Mills, Catherine: »Efficacy and Vulnerability: Judith Butler on Reiteration and Resis-
tanceg, in: Australian Feminist Studies 32 (2000), S. 265-279, hier S. 267.

19 . Butler: 1997, S. 309.

20 Ebd., S.311, kursivim Original.

21 Vgl. E. Armour/S. Ville: 2006, S. 7; Hollywood, Amy: »Performativity, Citationality, Ritualiza-
tiong, in: Ellen T. Armour/Susan M. St. Ville (Hg.): Bodily Citations: Religion and Judith Butler,
New York: 2006, S. 252-275, hier S. 262: »The risk of citationality — that the performative can-
not be tied to an intending subject —is a risk endemic to signification itself«.

22 Villa, Paula-Irene: Judith Butler, Frankfurt a.M.: 2003, S. 26; D. Kim: 2009, S.100.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die normative Kraft der Liicke

schreibt nimlich die Ermichtigung des Subjekts, also die subjektive Macht.? Denn
das Subjekt hat zwar nicht die Moglichkeit, sich einem performativen Diskurs zu
entziehen, aber es kann sich zum Wiederholen, zum Zitat verhalten.** Neues Han-
deln, neue Bereiche im vorherrschenden Diskurs, neue Normen, also nicht nur der
Widerstand, konnen aufgrund der Liicke entstehen, denn Normen legen, so sehr
sie es wollen, eben nicht vollstindig fest. Es ist méglich, anders zu handeln. »Die
Reichweite ihrer Signifizierfihigkeit kann von demjenigen oder derjenigen, die
duflert oder schreibt, nicht kontrolliert werden, da solche Hervorhebungen nicht
im Besitz der 2ulernden Person sind«**. Die Wiederholung also ist eine »Reitera-
tion«*” und besitzt genau darin ihren kreativen und mitunter subversiven Charak-
ter: »[...] a subject only remains a subject through a reiteration or rearticulation
of itself as a subject; and this dependency of the subject on repetition for its own
coherence, its incomplete character«*®. Widerstand kann entstehen, weil mit der
Unterwerfung unter die Norm die Moglichkeit der Ermichtigung gegen die Norm
gegeben ist. Die Wiederholung beinhaltet den Dissens. Dies aber ist theologisch
hoch bedeutsam.

1.3  Dissens als normativer Akt - Traditionshildung mit Butler gedacht

Die dogmatische Theologie ist in ihrem Kerngeschift mit den Traditionsbestinden
beschiftigt, die sie in ihrer Entstehung rekonstruiert, deren Vielfiltigkeit sie be-
nennt und deren Bedeutung fiir die gegenwirtige Zeit sie auslotet. Dabeli ist sie
normativ gebunden an die heiligen Schriften sowie an die lehramtlichen Ausfiih-
rungen und Interpretationen des depositum fidei, die sie in einer gewissen Freiheit
deuten kann.” Die eingangs benannte Spannung, in der die beiden sich mit dem

23 Vgl. Schwartzmann, Lisa: »Hate Speech, Illocution, and Social Context. A Critique of Judith
Butler«, in: Journal of Social Philosophy 3 (2002), S.421-422, hier S. 422, arbeitet in ihrem
Artikel heraus, dass es diese Liicke ist, die sozialen und politischen Wandel méglich macht.
Zudem liegt darin die Mdglichkeit des Resignifizierens. Vgl. auch ). Butler: 2006, S. 28s5; E.
Armour/S. Ville: 2006, S. 7; A. Hollywood: 2006, S. 255.

24 Vgl. Loizidou, Elena: Judith Butler: ethics, law, politics, New York: 2007, S. 165.

25  Vgl. Meifdner, Hanna: Jenseits des autonomen Subjekts. Zur gesellschaftlichen Konstitution
von Handlungsfihigkeit im Anschluss an Butler, Foucault und Marx, Bielefeld: 2010, S. 75f.;
E. Armour/S. Ville: 2006, S. 4.

26 J.Butler:1997, S.331.

27  Ebd., S.34 mit Bezug auf Derrida.

28  Butler,Judith: »Subjection, Reistance, Resignification: Between Freud and Foucaultc, in: Wal-
ter Brogan/James Risser (Hg.): American Continetal Philosophy. A Reader, Bloomington:
200043, S.336-351, hier S. 345. C. Jagger: 2008, S. 54f.,, betont, dass die reiterative Praxis eher
eine Frage der Zitation denn der Performanz wird. Zitation wiederum wird eine Frage der
Materialisierung des Korpers.

29 So Papst Franziskus in der apostolischen Konstitution Veritatis Gaudium utber die
kirchlichen Universitaiten und Fakultiten vom 8. Dezember 2017, Art. 38, § 1, 1; 2

14.02.2026, 19:11:11.

207


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208

Gunda Werner

Inhalt des Glaubens beschiftigenden Grofden der romisch-katholischen Kirche ste-
hen, also die dogmatische Theologie und das Lehramt, wird durch die Reflexionsfi-
gur Butlers, nimlich der notwendigen Liicke in der Zitation, verschirft. Das mog-
liche Scheitern einer performativen Reiteration ist dogmenhermeneutisch bedeut-
sam und dogmenbhistorisch als tatsichliches Scheitern bestimmter Normen regel-
miRig rekonstruierbar. So ist, zum Beispiel, sakramententheologisch seit dem 13.
Jahrhundert die Wirksambkeit des Sakramentes nicht mehr von der Wiirdigkeit des
Spenders abhingig (ex opere operato)*°, es reichen die Vollmacht und die Intention,
zu fragil war die Vorstellung, der Spender miisse moralisch wiirdig sein und gebil-
det, also in der Lage, sprachlich zu verstehen, was er tut und performativ darzu-
stellen, was er als geweihter Amtstriger ist. Mit dieser theologischen Entscheidung
ist die Liicke, die zwischen dem Spender des Sakraments und einer moglichen per-
sonlichen Disposition entsteht, durch vier machttheoretische GréfRen iiberbriickt
worden: die Wirksamkeit des Sakramentes als Gottes Handeln wird betont (also
Gott); die Wirksambkeit ist minimal vom Spender abhingig, er tut, was die Kir-
che tut (faciendi quod facit Ecclesia: also die Kirche); die Wirksamkeit wird zugleich
an die Hierarchie der Kirche gebunden (also die Vollmacht) und die Wirksamkeit
wird wiederum von der moralischen Integritit des Empfangenden abhingig ge-
macht (opus operantis, es darf kein Obex bestehen: die Wahrhaftigkeit des Emp-
fangenden).* Die Performativitit der Handlung funktioniert so lange, wie diese
Rahmenbedingungen eingehalten werden. Wie sehr diese Konstruktion anfillig
fiir den Missbrauch ist, hat dezidiert Martin Luther betont. Aber die Problematik
der gelungenen Zitation oder ihrer notwendigen Verinderung durch verinderte
Glaubensentscheidungen besteht ja nicht nur in der Sakramententheologie. Fir
den gesamten Bereich der Traditionsbildung als auch der Traditionsselektion, an
deren Ende die Entscheidung fiir das depositum fidei steht, ist flankiert mit Maf3-

a-b; www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_
costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf [Zugriff am 10.04.2020].

30 DH793,1154,1262.

31 Gerade der letzte Punkt ldsst aber aufhorchen. Michel Foucault hat in den Forschungen sei-
ner letzten Lebensjahre zur Parrhesia nachgewiesen, dass der wesentliche Unterschied zwi-
schen der antiken und der frithchristlichen Praxis darin bestand, dass die Notwendigkeit
der Kongruenz zwischen dem Leben und der Aussagen, dem Wahrsprechen, in der Antike
beim wahrsprechenden Menschen selbst lag, also dem, der andere Menschen zur Selbstsor-
ge und Wahrheit leitet. Im Christentum wurde die Notwendigkeit der Wahrhaftigkeit und
des Wahrheit-Sagens exklusiv auf die Seite des zu Begleitenden gelegt. Vgl. Foucault, Mi-
chel: Hermeneutik des Subjekts. Vorlesungen am Collége de France (1981/82), Frankfurta.M.:
2009; ders.: Der Mut zur Wahrheit. Vorlesungen am Collége de France, Frankfurt a.M.: 2012;
ders.: Die Regierung des Selbst und der Anderen. Vorlesungen am Collége de France 1982/83,
Frankfurta.M.: 2012.

14.02.2026, 19:11:11.


http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf

Die normative Kraft der Liicke

nahmen, die eine andere, eine dissidente Tradierung verhindern sollen.?* Jedoch
entkommt auch die Weitergabe der Tradition, so sehr das Bemithen nachzuzeich-
nen ist, nicht der Liicke zwischen dem Gesagten und dem Zitierten. Jede Zitation
ist ein Risiko und birgt die Méglichkeit einer anderen, verinderten oder gar kei-
ner Zitation. Im Bereich der Normanwendung fithrt dies zur Problematik, ob eine
Norm, die keine Auswirkung mehr hat, noch eine wirksame Norm sein kann. Zu-
gespitzt wird diese Situation in der Moderne, weil in ihr die Entscheidungshoheit
von der Kirche und der Institution zu den Individuen gewechselt hat. Damit ver-
indern sich zugleich die Begriindungslogiken in der theologischen Wissenschaft.*

Wenn aber nun, so meine These, die Liicke als Bedingung der Méglichkeit der
Traditionsbildung zu denken ist, hat dies zur Konsequenz, dass das Sich-Verhalten
in der Liicke Teil der subjektiven Glaubensgeschichte ebenso wie der Traditions-
bildung der Kirche ist, die ja von wiederum einzelnen Menschen gemacht wird.
Dogmatisch ist von Judith Butler zu lernen, dass die Frage nicht sein kann, wie die
Liicke verhindert werden kann, sondern zu fragen: Wie kann mit der Liicke so um-
gegangen werden, dass sie ein produktives Potential entwickelt, das dem Ziel des
surspritnglichen« Zitates naherkommt? Oder aber wird das surspriingliche« Zitat
verweigert, parodiert oder verdndert? Das >urspriingliche« Zitat misste aber doch
auch dogmatisch die Geschichte Gottes mit den Menschen sein, so wie sie in den
Glaubensgeschichten der Heiligen Schriften niedergelegt sind.

Die Liicke, so meine These mit Judith Butler, ist die Bedingung der Méglichkeit
der Traditionsbildung und damit die normative Gestalt des jeweiligen spezifischen
Traditionsdiskurses. Gibe es sie nicht, wire Tradition und mit ihr der in der Tra-
dition ausgedriickte Glaube keine freiheitliche Handlung. Weil aber jede Zitation
abweicht, ist jedes Zitieren dissident. Damit ist aber die Liicke, der Gap, der Ort
dissidenten Denkens, das als ein kritisches Denken zu verstehen ist. Ist der Dis-
sens damit ein Ort theologischer Erkenntnis? Ist Theologie reflektierte dissidente
Praxis oder unter welchen Bedingungen kann sie es sein? Ist Theologie selbst dis-
sident? Und genau dies erscheint als die theologische Herausforderung in einer
pluralisierten Moderne: Wie ist es moglich, die Vielfalt der Stimmen als plurifor-
me Gestalten der einen Kirche und nicht als Dissens von der einen (eindeutigen)

32 Aufschlussreich ist hier die Zusammenstellung von Wolf, Hubert: Krypta. Unterdriickte Tra-
ditionen der Kirchengeschichte, Miinchen: 2015.

33 Aufdiese Situation wird ja auch dezidiertim I. Vatikanischen Konzil reagiert, das die dogma-
tisch vorgedachten Theorien aufnimmt und dogmatisiert. So ist die Kirche fortan zu unter-
scheiden in eine lehrende und eine hérende Kirche und der Theologie ist die horende Rolle
zugewiesen, die deswegen die Aufgabe hat, auszulegen, was das Lehramt von der Offenba-
rung auslegt. Vgl. dazu exemplarisch die historische Aufarbeitung: Wolf, Hubert: »Wahr ist,
was gelehrt wird« statt »Celehrt wird, was wahr ist«? Zur>Erfindung« des >ordentlichen Lehr-
amtss, in: Thomas Schmeller/Martin Ebner/Rudolf Hoppe (Hg.): Neutestamentliche Amter-
modelle im Kontext (QD 239), Freiburg u.a.: 2010, S. 236-259.

14.02.2026, 19:11:11.

209


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gunda Werner

Wahrheitsform zu denken und dogmatisch theologisch zur Geltung kommen zu
lassen?

Dogmatisch gesprochen: In dieser Perspektive scheint der (recht verstandene)
Dissens nicht nur ausgesprochen theologieproduktiv zu sein, sondern die einzi-
ge Moglichkeit theologischen Denkens! Fiir die Dogmatik bedeutet das: Sie muss
wirksam umgehen mit dem Schwinden der Vorstellung, dass es so etwas wie iiber-
zeitliche Wahrheiten oder ahistorische Inhalte gibt, die unverindert weitergereicht
werden konnen. Auch fir ein depositum fidei wird auf diese Bedingungen der
Moglichkeiten eines Tradierungsprozesses hingewiesen. Und selbst eine exakte
Weitergabe ist eine verinderte Weitergabe, weil jeder Mensch anders zitiert. Al-
lerdings steht die Dogmatik als Wissenschaft vor der Aufgabe, ihre Bedingung der
Moglichkeiten nicht mehr in der Méglichkeit eines ungestérten und ungeschlecht-
lich-kérperlosen Traditionsdiskurses zu suchen, sondern diese Liicke, diesen Gap,
als Voraussetzung ihrer Denkoperationen zu setzen. Die These, dass die Liicke da
ist und zur Bedingung der Moglichkeit von Tradition gehort, hat weitreichende
Konsequenzen, denn sie wiirde eine dogmatische Theologie, die sich zuvor als un-
abhingig von Kontext, Geschlecht und Ort verstanden hat, in eine kontextuell-ge-
schlechtersensible Theologie verwandeln kénnen, weil jede Nichtbeachtung sich
massiv in der Zitationspraxis niederschlagen wird. Sie wird zumindest sensibel ge-
geniiber einer Prisentation dogmatischer Einsichten als geschlechtslos. Die lisst
sich an einem Beispiel, nimlich der geschlechtlichen Korperpraxis, konkret aus-
fithren.

2. Case Study: Geschlechtliche Korperpraxen als Ort
normativer Machtdiskurse und ihre dogmatische Bedeutung

2.1 Gender-Theorie als machtanalytische Praxis

Die Analyse bestehender Korperpraxen fithrt Judith Butler zu einer Kritik der da-
hinterliegenden, sich in Normen ausdriickenden Machtdiskurse. In der Art und
Weise, in der sich verkdrperte Normen 6ffentlich zeigen, kann Butler Signaturen
der vorherrschenden Diskurse ablesen.** Die Gender-Theorie und der mit ihr ver-
bundene Diskurs ist in erster Linie eine Kritik, die bestehende Strukturen auf ihre
Unterdriickung hin durchsichtig macht.® Dies hat aber zur Konsequenz, dass es

34 Diese These stellt Butler in den frithen Werken auf: Butler, Judith: Die Macht der Geschlech-
ternormen und die Grenzen des Menschlichen, Frankfurt a.M.: 2009; Dies.: Korper von Ce-
wicht. Die diskursiven Grenzen des Ceschlechts, Frankfurt a.M.: 1997; Dies.: Unbehagen der
Geschlechter, Frankfurt a.M.: 1991.

35  Grundsatzlich folgt Butler in ihrem Kritik-Verstandnis Foucault und macht das auch in der
Schreibweise scritique<deutlich: »Criticism usually takes an object, and critique is concerned

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die normative Kraft der Liicke

keine aulerdiskursiven Koérper gibt, sondern nur zu bestehenden Diskursen intel-
ligible oder nicht intelligible kérperliche Erfahrungen.*® Weil also der Korper als
die Materialisierung von Diskursen verstanden werden kann, muss nach der Nor-
mativitit der Diskurse gefragt werden.*” »Bodily categories« sind deswegen sowohl
Produkte der Diskurse als auch Produkte der Machtgefiige.*® Judith Butler versteht
daher die Subjektwerdung im Anschluss an Michel Foucault als Subjektivation®,
also als eine Unterwerfung unter die Norm, die zugleich aber auch die Erméachti-
gung kennt.

Auf der Metaebene wird deutlich, dass es in der Analyse der Geschlechterkon-
struktionen um eine Rekonstruktion der Wirkungen der Macht in den jeweiligen
Diskursen geht und damit auch um eine Analyse der Geschlechtergeschichte mit
ihren kulturellen Wertungen und Klassifikationen. Diese rufen eine gleichsam na-
tiirlich erscheinende Ordnung von Kérpern als Geschlechtskérper hervor und ne-
gieren die kulturelle Codierung. Vielleicht, so Butler, ist sex schon immer gender
gewesen? Dann aber ist es umso sinnloser, so Butler weiter, gender als die »kultu-
relle Interpretation des Geschlechts zu bestimmen«*°. Es erscheint also als unmég-
lich, fiir das Verstindnis von gender auf einen Korper zuriickzugreifen, der nicht
kulturell interpretiert wurde. Die gender identity als soziale Geschlechtsidentitit er-
scheint nun als eine Identifikation mit dem kulturellen Konstruktionsapparat, der
doch erst den Eindruck einer vordiskursiven Gegebenheit eines biologischen Ge-
schlechts hinterlisst. Butler geht es um eine Reformulierung der Materie des Kor-
pers unter dem Gesichtspunkt der Machtdiskurse:*

»Die Materie der Képer wird neu gefasst als die Wirkung einer Machtdynamik, so
dafi die Materie der Krper nicht zu trennen sein wird von den regulierenden Nor-
men, die ihre Materialisierung beherrschen und von der Signifikation dieser ma-
teriellen Wirkungen. [...] Dassbiologische Geschlecht<wird nicht mehr als ein kor-
perlich Cegebenes ausgelegt, dem das Konstrukt des sozialen Geschlechts kiinst-

to identify the conditions of possibility under which a domain of objects appears« (Butler, Ju-
dith:»The Sensibility of Critique: Response to Asad and Mahmoodc, in: Talal Asad u.a. (Hg.): Is
Critique Secular? Blasphemy, Injury, and Free Speech, Berkeley: 2009, S. 101-136, hier S.108f.);
auch Thiem, Annika: Unbecoming Subjects. Judith Butler, Moral Philosophy and Critical Re-
sponsibility, New York: 2008, S.189. Im Zusammenhang mit Butler gehe ich von diesem Be-
griff aus.

36  Vgl. H. Meifiner: 2010, S. 54; auch B. Kohl: 2017, S. 264; A. Thiem: 2008, S. 22; G. Jagger: 2008,
S. 21-23.

37 Vgl. H. Meiflner: 2010, S. 55.

38  Vgl.C.Jagger: 2008, S.51.

39 Vgl.]. Butler: 2000, S. 336-351.

40 ). Butler:1991, S. 24.

41 Sosehrdeutlich im Vorwort: Butler: 1997, S. 9-12.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gunda Werner

lich auferlegt wird, sondern als eine kulturelle Norm, die die Materialisierung von
Korpern regiert«*?.

Der eigentliche Clou besteht dann aber in der Konsequenz, dass nicht nur Subjek-
te, sondern eben auch Korper intelligibel sind. Beides, also die Subjektivitit und
die Korperlichkeit stellen die sembobied materiality« dar und kommen durch die
Wiederholung von Normen und Codes zustande.” Das Subjekt ist also einerseits
der Norm unterworfen und andererseits ermichtigt, sich zu der Norm zu verhalten
— als verkdrpertes Subjekt.

2.2 Intelligibilitat von Kérperpraxen - Gender Theorie in ihrer Spannung
zu theologischer Anthropologie

Diese doppelte Bewegung, also die Unterwerfung und die Ermichtigung, kann aus
zwei Griinden eine dogmatische Reflexion anregen: denn sie konnte erstens zeigen,
dass Normen keine Einbahnstraflen sind, sondern Menschen sich zu ihnen verhal-
ten und sie verandern oder wenigstens verweigern kénnen. Zweitens sind Normen
verkorpert vorzufinden und diese Verkdrperung ist dariiber hinaus geschlechtlich.
Normen schreiben sich in den Korper und in Kérperpraxen ein. Damit sind Nor-
men eben in dieser »embodied materiality«* vorzufinden. Fiir die Dogmatik wiirde
sich aber doch die Frage stellen, wie Korperlichkeit und Kérperpraxen reflektiert
werden kénnen?

Eine theologische Anthropologie wiederum, die die korperlich/leibliche Ge-
schaffenheit des Menschen als Mann/mainnlich und Frau/weiblich betont, arbeitet
mit exakt diesen Diskurspraktiken! Dabei ist es an dieser Stelle diskurstheoretisch
nicht von Bedeutung, ob die theologische Interpretation von Genesis 2,4b-3,24 ei-
ner genderweiten oder genderengen Logik folgt,* denn die Logik verkérperter
Normativitit findet sich in beiden Versionen. Jedoch hitte eine Rezeption Judith
Butlers in der theologischen Anthropologie zur Folge, dass die Differenz von Sex
und Gender sowie die verinderte exegetische Interpretation von Genesis 2,4b-3,24
die Debatte um die Frage, was den Menschen als geschlechtliches Wesen ausmacht,

42 Ebd,S.22f.

43 Vgl. Thiem: 2008, 25.

44 Mahmood, Saba: »Agency, Performativity, and the Feminist Subjectc, in: Ellen T. Armour/Su-
san M. St. Ville (Hg.): Bodily Citations: Religion and Judith Butler, New York: 2006, S.177-224,
hier S. 202.

45  Vgl. Dazu als Uberblick: Schliingel-Straumann, Helen: »Korrektur des Eva-Bildes. Anthropo-
logie der ersten drei Kapitel der Bibel«, in: Margit Eckholt (Hg.): Gender studieren. Lernpro-
zess fiir Theologie und Kirche. 2. Auflage, Ostfildern: 2017, S. 139-158; Wacker, Marie-Therese:
»Genderforschung und biblische Schépfungsgeschichte«, in: Thomas Laubach (Hg.): Gender
—Theorie oder Ideologie? (= Theologie kontrovers), Freiburg: 2017, S.161-173.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die normative Kraft der Liicke

verschirft. Allerdings ist auch in der feministischen Interpretation keine ausfiihr-
liche Meta-Reflexion dariiber zu finden, ob eine Kategorie >Frau< oder sMann« iiber-
haupt aufrechtzuerhalten ist, auch nicht auf die Frage, wie sich eine Verkorperung
von Normen auf die Intelligibilitit der Kérper ausweitet.*® Dabei stellt doch die ge-
sellschaftliche und staatliche Anerkennung des >dritten< Geschlechts sowie transse-
xueller Identititen vor die Notwendigkeit, sich theologisch nicht nur zur Binaritit,
sondern auch zur Diversitit der Kdrperpraxen zu verhalten.*” Die kirchenrechtli-
che als auch lehramtliche Position hat iiberaus deutlich gemacht, dass die vorge-
fundene biologische Korperlichkeit als faktisches Gegebensein normativer Vorga-
ben verstanden wird, die auch durch einen transformierten auflerkirchlichen Dis-
kurs nicht verindert werden kénnen, weil sie géttlich normativ sind.*® Somit sind
bestimmte Korper im binnenkirchlichen Diskurs nicht intelligibel, weil sie nicht
(mehr) die Norm verkorpern, die im Diskursraum vorgegeben ist. Am Kérper und
seinen Korperpraxen ist die Machtwirkung des Diskurses und seiner Normen ein-
gezeichnet, entweder als normativ gewollt und damit auch in den Korperpraktiken
regulir, oder als ungewollt und damit in den Kérperpraktiken irreguldr.® Judith
Butler denkt ein drittes Element zusitzlich zu Sex und Gender, nimlich das Be-
gehren.*® Dieses ist ebenso durch normative Diskurse geprigt und macht sich an
der Verkdrperung dieser Diskurse fest, in dem ein bestimmter Korper in einer be-
stimmten Form zu begehren hat. Das Begehren fiigt in die dogmatische Reflexion
eine weitere Metaebene ein. Zunichst ist mit der geschlechtlichen Kérperlichkeit
und den Kérperpraxen zugleich das »Wie« der Korperpraxen lehramtlich normativ
bestimmt. Findet sich jetzt eine Verdnderung der geschlechtlichen Korperlichkeit
mit einem gleichbleibenden Begehren, ist die Verinderung lehramtlich normativ

46  Saskia Wendel: »It’s the Body, Stupid!« Die politische Bedeutung von Gender-Theorien fiir
die theologische Reflexion, in: Thomas Laubach (Hg.): Gender — Theorie oder Ideologie? (=
Theologie kontrovers), Freiburg: 2017, S. 201-214, hier S. 213, geht auf diese Dimension ein.
Die grundlegende Kritik feministischer Theoretikerinnen bestehtja gerade darin, dassJudith
Butler durch ihre Skepsis gegeniiber Identitatskategorien und eindeutigen Zuschreibungen
dem Feminismus das Subjekt genommen habe. Vgl. u.a.]. Butler: 2009, S. 67; Dies.: »Subjects
of Sex/Gender/Desire, in: Sandra Kemp/Judith Squires (Hg.): Feminism, Oxford/NewYork:
1997, S. 278-285, hier S. 278; Dies., Butler, Judith/Laclau, Ernesto/Zizek, Slavoj: Contingency,
Hegemony, Universality. Contemporary dialogues of the left, London/New York: 2000b, S. 1-
2; Dies.: »Subjection, Reistance, Resignification: Between Freud and Foucault«, in: Walter
Brogan/James Risser (Hg.): American Continetal Philosophy. A Reader, Bloomington: 2000a,
S.343. Zur Kritik an Butler u.a. Magnus, Kathy Dow: »The Unaccountable Subject: Judith But-
ler and the Social Conditions of Intersubjective Agencyx, in: Hypatia 2 (2006), S. 81-103, hier
S.81.

47 Vgl Teresa Berger, https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_o2.
pdf, S. 41-42 [Zugriff am 10.04.2020].

48  Vgl. dazu der Beitrag von Judith Hahn hier im Band.

49 Vgl. Amoris Laetitia, Nr. 297.

50 Sovorallemin]). Butler:1991.

14.02.2026, 19:11:11.


https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf

Gunda Werner

abgelehnt™ und unter Umstinden das Begehren zusitzlich, weil aus einem reguld-
ren Begehren ein irregulires entstehen konnte. Die Differenzierung in Sex, Gender
und Begehren (Desire) liefert die Analysekategorien, die die normative Praxis be-
stehender Diskurse so offenlegt, dass ihre Machtférmigkeit iiber das Subjekt in
dessen Intelligibilitit bis in die Kérperpraxen hinein verstindlich gemacht wird.

3. Dogmatik mit Judith Butler - ein Ausblick

Theologisch kénnten sich in der Hermeneutik der Traditionsbildung als auch am
konkreten Beispiel der Geschlechterpraxen die Anregungen von Judith Butler als
weiterfithrend erweisen. Lehramtlich wird eine in der Schopfungsordnung fun-
dierte und géttlich gewollte Binaritit der Geschlechter und ihres Begehrens ge-
setzt und die vorfindbare nicht binire Praxis als nicht von Gott gewollt eingestuft.
Thre wissenschaftliche evidente Erforschung wird fiir die Erkenntnisgewinnung
und Urteilsveranderung als nicht relevant beschrieben. Dogmatisch-theologisch ist
aber diese Realitit und ihre humanwissenschaftliche Erforschung in den eigenen
Diskurs als Anregung und ggf. als Korrektiv einzubringen, um so die theologische
Wissenschaft voran zu bringen als auch die Traditionsbildung und ihre konkreten
Inhalte kritisch zu hinterfragen. Dogmatisch kann die herrschende lehramtliche
Position zum Beispiel gefragt werden, ob hier ein Rekurs auf die gleiche Wiirde
nur dann statthaft wire, wenn er auch in gleiche Rechte miinden diirfe, auf die
Ebenbildlichkeit nur dann, wenn diese nicht geschlechterexklusiv gedacht werden
wiirde, auf die Schopfung nur dann, wenn die ganze, konkrekte Verfasstheit des
Menschen zum Schépfungsplan gehoren kénne. Dogmatisch ist hier eine theo-
logische Anthropologie zu denken, die erstens die Machtverhiltnisse in der theo-
logischen Anthropologie aufdeckt und sich zweitens an der Frage orientiert, was
geschlechtliche Korper, ihre Praktiken und Versammlungen iiber Gott aussagen

t.SZ

und nicht umgekehrt.”” Dies entsprache aber exakt einer dogmatischen Methode,

51 Vgl. Hahn hier im Band; auch: Zumbiilt, Martin: »Ehe fiir alle« und »Drittes Geschlecht« —
(k)ein Thema fiir die kirchenrechtliche Praxis?«, in: Kirche und Recht 24 (2018), S. 66-87; Bier,
Georg: Psychosexuelle Abweichungen und Ehenichtigkeit. Eine kirchenrechtliche Untersu-
chung zur Rechtsprechung der Rota Romana und zur Rechtslage nach dem Codex luris Cano-
nici von 1983 im Horizont der zeitgendssischen Sexualwissenschaft (= Forschungen zur Kir-
chenrechtswissenschaft 9), Wiirzburg: 1990; Forster, Peter: Transsexualitit und ihre Auswir-
kungen auf die Ehefihigkeit. Eine kanonistische Untersuchung (= Kanonistische Reihe 24),
St. Ottilien: 2013; Liildecke, Norbert: »§ 86. Die rechtliche Ehefidhigkeit und die Ehehindernis-
se, in: Stephan Haering/Wilhelm Rees/Heribert Schmitz (Hg.): Handbuch des katholischen
Kirchenrechts. Dritte, vollstindig neu iberarbeitete Auflage, Regensburg: 2015, S. 1282-1314.

52 Indieser Hinsichtist die Veroffentlichung von Judith Butler zur performativen Kraft der Ver-
sammlung lohnenswert zu lesen: Butler, Judith: Notes towards a performative Theory of As-
sembly, Cambridge: 2015.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die normative Kraft der Liicke

die die gegebene faktische Liicke zum Ausgangspunkt ihres Reflektierens macht.”
Denn jede Glaubensaussage ist eine verkorperte Aussage sein, mit der bestimmte
normative Machtdiskurse eingeschrieben und weitergeschrieben sowie verweigert
werden. Dogmatische Theologie mit Judith Butler kann die Traditionserzihlung in
einer Genealogie der Macht neu aufrollen und zugleich die bestehenden Machtope-
rationen intersektional aufweisen.** Damit wire aber Dogmatik ihrem Anspruch
entsprechend auf der Reflexionshohe der Gegenwart angekommen.

53 In diese Richtung kénnen die Arbeiten von Bradford Hinze gelesen werden. Vgl. Bradford
Hinze, Prophetic Obedience. Ecclesiology for a Dialogical Church, New York: 2016.

54  Vgl. Werner, Gunda: Doing intersectionality — Perspektiven fiir Systematische Theologie aus
der intersektionalen Analyse von Macht, in: S6ding, Thomas/Rahner, Johanna (Hg.): Kirche
und Welt —ein notwendiger Dialog, Freiburg: 2019, S. 296-308.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religionsphilosophische und
interkulturelle Perspektiven

uuuuuuuuuuuuu


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das gefahrdete Leben und
sein Hoffnungsversprechen auf Erlésung
Judith Butler religionsphilosophisch gelesen

Saskia Wendel

Judith Butler gilt vielen seit ihrem 1990 publizierten Buch »Gender Trouble — Fe-
minism and the Subversion of Identity« als die Vertreterin von Gender-Theorie und
Gender-Studies, und dementsprechend wird sie vor allem in diesem Feld rezipiert
oder kritisiert, je nach Perspektive, Interesse und Einstellung. Das religionsphilo-
sophische Terrain scheint hier nicht gerade zum core business zu gehoren, wiewohl
das Gender-Thema ja durchaus auch eine zentrale Perspektive einer religionsphi-
losophischen Reflexion sein kann. Doch die ausschlieRliche Identifikation Butlers
mit dem Gender-Diskurs blendet andere wichtige Aspekte und Themen ihres Wer-
kes aus, die neben dem Geschlechterdiskurs ebenfalls die Chance religionsphilo-
sophischer Rezeption einer gleichsam inspirierenden wie das eigene Denken her-
ausfordernden zeitgendssischen Philosophin eréffnen.' Zudem hat Butler selbst
mehrfach ihre Pragung durch ihre jiidische Herkunft und dementsprechend jidi-
sche Traditionen in Philosophie und Ethik herausgestellt.> Der »produktiven Ir-

1 Entsprechend gibt es kaum explizit religionsphilosophische Auseinandersetzungen mit But-
lers Philosophie. Zu nennen sind hier der von Ellen T. Armour und Susan M. St. Ville her-
ausgegebene Sammelband zu Butler und Religion (Armour, Ellen T./Ville, Susan M. St. (Hg.):
Bodily Citations. Religion and Judith Butler, New York: 2006); Pamela Sue Andersons kriti-
sche Uberlegungen zu Butler in Anderson, Pamela Sue: »Feminist Theology as Philosophy of
Religiong, in: Susan Frank Parsons (Hg.): The Cambridge Companion to Feminist Theology,
Cambridge: 2002, S. 40-59, hier S. 48-50; und Brigitte Buchhammers Darstellung von Butlers
Position, die sie allerdings aufgrund der von Buchhammer bei Butler diagnostizierten Auflo-
sung von sex in gender kritisiert (vgl. Buchhammer, Brigitte: Feministische Religionsphiloso-
phie. Philosophisch-Systematische Grundlagen, Berlin: 2011. S. 90-98). Einen ausfiihrlichen
Uberblick iiber die theologische Rezeption bzw. Rezeptionsmoglichkeit Butlers hat Gunda
Werner vorgelegt, vgl. Werner, Gunda: »Relational und vulnerabel. Die Subjektphilosophie
Judith Butlers im theologischen Diskurs«, in: Theologische Revue 114 (2018), S. 179-202.

2 Vgl. z.B. Butler, Judith: »Afterwords, in: E. T. Armour/S. St. Ville (Hg.): 2006 (im Folgenden
zitiert als 2006a), S. 276-291, hier 280f.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220

Saskia Wendel

ritation« fiir das religionsphilosophische Denken, die Judith Butlers Philosophie
ermoglicht, mochte ich im Folgenden niher nachgehen.

1.  Politik, (ethische) Praxis und das religiose Hoffnungsversprechen
auf Erlosung - hermeneutischer Horizont religionsphilosophischen
Denkens

Butler hat mehrfach erwihnt, dass sie zwar nicht explizit zu Themen aus dem
Bereich »Religion« arbeitet, dass sie aber gerade auch aus politischem Blickwin-
kel heraus durchaus Interesse an bestimmten Themen hat, die das religiése Feld
tangieren®, und dass sie sich selbst schon frithzeitig, noch vor jeglicher Auseinan-
dersetzung mit Gender und Sexualitit, intellektuell und politisch mit dem Thema
»Religion« auseinandergesetzt hat. Hier wurde die Frage nach dem Tode Gottes
in bzw. nach »Auschwitz« zu einem zentralen Moment: »Prior to any questions of
gender or sexuality, there were for me questions regarding the Jewish community,
its history of persecution, its methods of expelling its own, its relation to violence,
and the question of what of theology could remain after the Nazi death camps«*.
Es bleiben auch nach der Shoah existenzielle Fragen, die religiés bedeutsam sind:

»Whetherone sought meaning oran alternative to meaning, asked about nihilism
or whether ethical relationality bears a religious significance or whether the sub-
jectis self-made or grounded in a set of relations that precede and exceed is know-
ing, these questions were all made possible against the background of a religious
horizon, even if no theology could be built upon such inquiry<«’.

Butler steht hier, ohne selbst explizit religionsphilosophisch oder theologisch zu
denken, in der Tradition einer Philosophie und Theologie »nach Auschwitz«, die
betonte, dass einerseits bestimmte philosophische und theologische Fragen nach
der Shoah nicht schlichtweg aufhdren, sondern sich weiterhin, womdglich sogar
umso stirker aufdringen. Besonders deutlich wird dies im Blick auf die Theodi-
zeefrage und damit zusammenhingend auf das Gottesverstindnis bzw. auf die
Frage danach, ob Gott iiberhaupt existiert.® Andererseits ist es nicht mehr még-

3 Vgl. ebd., S. 276; vgl. Dies.: »Ist das Judentum zionistisch?«, in: E. Mendieta/]. VanAntwerpen
(Hg.): Religion und Offentlichkeit, Berlin: 2012, S.102-133, hier S.102.

4 ]. Butler: 20064, S. 278.

Ebd.

6 Vgl. hierzu vor allem Jonas, Hans: Der Gottesbegriff nach Auschwitz. Eine jidische Stimme,
Frankfurt a.M.: 1987. Butler greift hier die These von der Abwesenheit Cottes sowie die These
vom Tod Cottes in Auschwitz auf. Letztere wurde prominent von Richard Rubenstein vertre-
ten (vgl. etwa Rubenstein, Richard L.: After Auschwitz. Radical Theology and Contemporary

w1

Judaism, Indianapolis: 1966).

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das gefahrdete Leben und sein Hoffnungsversprechen auf Erlésung

lich, nach der Shoah einfach philosophisch wie theologisch weiterzumachen wie
bisher. In pointierter Weise hatte dies schon Theodor W. Adorno herausgestellt:
»Kein vom Hohen geténtes Wort, auch kein theologisches, hat unverwandelt nach
Auschwitz ein Recht. Die Herausforderung der iberkommenen Worte; die Probe,
ob Gott das zulasse und nicht ziirnend eingriffe, vollstreckte an den Opfern noch
einmal das Urteil, das Nietzsche lingst zuvor iiber die Ideen gefillt hatte«’. Ent-
sprechend forderte bekanntlich auch Johann Baptist Metz von der Theologie (der
deutschen zumal), sich von einer vermeintlichen Unschuld zu l6sen und sich von
der »gefihrlichen Erinnerung« an konkretes Leid und von der anamnetischen So-
lidaritit mit den Opfern der Geschichte in threm Tun unterbrechen und bestim-
men zu lassen, insbesondere von der Erinnerung an die Opfer der Shoah.® Das
Eingedenken der Opfer der Geschichte — darauf hat vor allem Walter Benjamin
aufmerksam gemacht’® — unterbricht, dem Kommen des Messias vergleichbar, das
Denken und Tun, in und durch sie bricht das Leid der Opfer der Vergangenheit
in die »Jetztzeit« ein und unterbricht so die Imagination des Ziels bzw. der Voll-
endung der Geschichte als blofle Prolongation des Bestehenden. Die Zukunft ist
damit alles andere als homogene und leere Zeit, >schlechte Unendlichkeitc, denn
»[...] in ihr war jede Sekunde die kleine Pforte, durch die der Messias treten konn-
te«'® Die mit den Opfern solidarische Erinnerung lisst Denken und Handeln im
Moment der Unterbrechung innehalten, »still stehen« in der Iteration des »Immer
weiter so«, um so auf andere Art und Weise versohnend und befreiend, »heilsam«
wirken zu kénnen." Dieser Aspekt spielt auch bei Butler eine wichtige Rolle. In

7 Adorno, Theodor W.: Negative Dialektik, Frankfurt a.M.: 1988, S.360. Vgl. auch ders.: »[...]
es ist nach Auschwitz unméglich, die Positivitat eines Sinnes in dem Sein zu urgieren. Es ist
unmoglich geworden jener affirmative Charakter der Metaphysik, den sie in der Aristoteli-
schen und schon inder Platonischen Lehre zum ersten Mal gehabt hat. Die Behauptung eines
Daseins oder eines Seins, das in sich sinnvoll verfait ware und hingeordnet auf das gottli-
che Prinzip, wenn man sie so ausspricht, ware wie alle Prinzipien des Wahren, Schonen und
Guten, die die Philosophen sich ausgedacht haben, gegeniiber den Opfern und gegeniiber
der Unendlichkeit ihrer Qual nur noch ein reiner Hohn« (Adorno, Theodor W.: Metaphysik.
Begriff und Probleme (1965), Frankfurt a.M.: 1998, S.160).

8 Vgl. etwa Metz, Johann Baptist: Zum Begriff der neuen Politischen Theologie. 1967-1997,
Mainz: 1997, S.169f.

9 Vgl. Benjamin, Walter: »Theologisch-politisches Fragment, in: Ders (Hg.): llluminationen.
Ausgewabhlte Schriften Band 1, Frankfurt a.M.: 1977, S. 262.

10 Benjamin, Walter: »Uber den Begriff der Geschichtex, in: Ders.: 1977, S. 261.

11 Vgl in dieser Rezeptionslinie Benjamins auch Metz’ beriihmte Bestimmung von Religion:
»Klrzeste Definition von Religion: Unterbrechung« (Metz, Johann Baptist: Glaube in Ge-
schichte und Cesellschaft. Mainz: 41994, S.150). Vgl. zur theologischen Bedeutung der ana-
mnetischen Solidaritat mit den »Toten und Zerschlagenen« (Benjamin) auch Peukert, Hel-
mut: Wissenschaftstheorie — Handlungstheorie — Fundamentale Theologie. Analysen zu An-
satz und Status theologischer Theoriebildung, Frankfurt a.M.: 32009, S.300-310 und S. 331-
355.

14.02.2026, 19:11:11.

22


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222 Saskia Wendel

Referenz auf Benjamins Verstindnis des Messianischen hilt Butler fest, dass der
Messias

»die Erinnerung an das Leiden aus einer anderen Zeit [ist], die die Politik der Jetzt-
zeit unterbricht und neu orientiert. [...] Es ist also gleichsam ein Auseinanderbre-
chen der gedichtnislosen Oberfliche der Zeit, das sich auf die Erinnerung an das
Leiden hin 6ffnetund diese zugleich in die Zukunft der Gerechtigkeit transponiert,
nicht als Vergeltung, sondern als Vorstellung einer Zeit, in der die Geschichte, die
mit der Geschichte der Unterdriickung deckungsgleich ist, aufhéren kénnte«'>.

Hinzu kommt eine Perspektive, die fiir jede Form einer Sinndeutung bzw. Selbst-
und Weltdeutung zum Tragen kommyt, die mortal questions reflektiert: die Perspek-
tive der Praxis. Dies gilt umso mehr fiir religiose Selbst- und Weltdeutungen, sie
folgen dem Primat der Praxis bzw. entstammen dem Feld der praktischen Ver-
nunft.” Das Gleiche gilt fiir die Religionsphilosophie, so wie ich sie verstehe: auch
sie ist nicht neutral; wie jede Wissenschaft ist sie gerade als philosophischer Dis-
kurs von erkenntnisleitenden Interessen geprigt, sie besitzt sowohl als Philosophie
als auch als theologieanaloger Diskurs iiber Religion politische Implikationen, und
sie reflektiert aus der Perspektive eines praktischen und ethischen Interesses, weil
sie tiber religiose Selbst- und Weltdeutungen nachdenkt, und dies auch dann, wenn
ihr expliziter Gegenstand kein unmittelbar praktischer oder ethischer ist.

Butlers philosophisches Programm entspricht meiner Ansicht nach jener Per-
spektive. Sie bringt die Frage nach den Mechanismen des Unterwerfungsaspekts
der Subjektivierung™ hervor, nach der Unterwerfung unter konkrete Machtdiskur-
se, zu denen insbesondere diejenigen von Korper, Geschlecht und Begehren geho-
ren; die Kritik an identititslogischen Denkmustern, an einer als Souverinitit miss-
verstandenen Freiheit und einem sich primir als souverin bestimmenden Subjekt;
und vor allem die Auseinandersetzung mit der Verletzlichkeit endlicher Existenz

12 ). Butler: 2012, S. 120f.
13 Entsprechend band etwa Immanuel Kant die Religion an die »Metaphysik der Sitten«, und

Emmanuel Lévinas schrieb der Metaphysik, verstanden als Reflexion von Selbst- und Welt-
deutungen, die »letzte Gedanken« denkt, zu: »Die Metaphysik spielt sich in den ethischen
Beziehungen ab. Ohne die Bedeutung, die ihnen von der Ethik her zukommt, bleiben die
theologischen Begriffe leere und formale Raster« (Lévinas, Emmanuel: Totalitat und Unend-
lichkeit. Versuch tGber die Exterioritat, Freiburg i.Br.: 1987, S.109).

14 Dervon Butlerin kritischer Rezeption Louis Althussers und Michel Foucaults gebrauchte Ge-
danke der Subjektivierung bzw. Subjektivation impliziert sowohl den Prozess der Subjekt-
werdung als auch denjenigen der Unterwerfung (und deren auch subjektkonstituierende
Funktion), analog zu poststrukturalistischen und alteritatstheoretischen Interpretationen
des lateinischen subiectum bzw. griechischen hypokeimenon nicht priméar als »Zugrundelie-
gendes«, sondern als Unterworfenes. Vgl. etwa Butler, Judith: Haf spricht, Berlin: 2006 (im
Folgenden zitiert als 2006b), S. 44-67; Dies.: Kritik ethischer Gewalt. Adorno-Vorlesungen
2002, Frankfurt a.M.: 2007, S.17-39.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das gefahrdete Leben und sein Hoffnungsversprechen auf Erlésung

— was wiederum Wurzel einer tief empfundenen Angst und ebensolcher Trauer
sein kann: »Daf$ wir verwundbar sind, dafy andere verletzbar sind, daf$ wir dem
Tod unterworfen sind, gerade wie es der Willkiir eines anderen entspricht, sind
alles Griinde fiir Furcht und Trauer«”. Genau daran kniipfen auch religiose Sinn-
deutungen und deren Hoffnungsversprechen auf Erlosung, Befreiung, Vollendung
an. Und auch hier gibt es einen méglichen Bezug auf Butler, denn in ihrer bereits
skizzierten Referenz auf Benjamins Uberlegungen zum Messianischen charakteri-
sierte sie auch die Vorstellung von Erlésung — wiewohl von ihr als eine womdglich
sdkularisierte Form eines Messianismus bezeichnet — und léste diese u.a. in Be-
zug auf das jiidische Motiv des Exils und der Diaspora aus einem teleologischen
Erlésungsdenken heraus:

»Die Erlosung selbst mufd als Exil ohne Wiederkehr neu gedacht werden, als Un-
terbrechung der teleologischen Geschichte und als Offnung auf eine sich einander
annihernde und unterbrechende Menge von Zeitlichkeiten hin. Dies ist ein —wo-
moglich sakularisierter — Messianismus, der die Ausstreuung des Lichts, den Zu-
stand des Exils als jene nichtteleologische Form bejaht, die die Erlésung nunmehr
annimmt. Es ist mithin eine Erlésung von der teleologischen Geschichte«'®.

Auf dieses Verstindnis von Erlésung wird nochmals zuriickzukommen sein.

2. Das gefahrdete Leben, seine melancholische Disposition und
die Maglichkeit religioser Selbst- und Weltdeutung

Ein zentrales Motiv von Butlers Denken ist ihre Bestimmung des Daseins als »ge-
fihrdetes Leben« und als in seiner Verwundbarkeit von anderen abhingig.” Diese
Kennzeichnung versteht sie nicht nur als individuell, sondern als gesellschaftlich
bzw. politisch: Es geht um konkrete Gewaltverhiltnisse, um die konkrete Auslo-
schung von Menschenleben, und es geht insbesondere um das gefihrdete Leben
nicht meiner selbst, sondern der Anderen.® In dieser Art und Weise ist Vulnera-
bilitit gleichsam universal: Sie kommt einem jeglichen gefihrdeten Leben zu als

15 Butler, Judith: Gefihrdetes Leben, Frankfurt a.M.: 2005, S. 7.
16 ). Butler: 2012, S.118.
17 Vgl. zur theologischen Rezeption des Butler'schen Vulnerabilititsgedankens auch Kohl,

Bernhard: Die Anerkennung des Verletzbaren. Eine Rekonstruktion der negativen Herme-
neutik der Gottebenbildlichkeit aus den Anerkennungstheorien Judith Butlers und Axel Hon-
neths und der Theologie Edward Schillebeeckx’, Wiirzburg: 2017; Leidinger, Miriam: Verletz-
barkeit gestalten. Eine Auseinandersetzung mit >Verletzbarkeit< anhand der Christologien
von Jirgen Moltmann, Jon Sobrino und Graham Ward, Regensburg: 2018, S. 246-326. Vgl.
auch die Ausfithrungen in G. Werner: 2018, S. 189-193.

18 Vgl etwa]. Butler: 2005, S. 45ff.

14.02.2026, 19:11:11.

223


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224

Saskia Wendel

»Verletzbarkeit, die mit dem Leben selbst entsteht«*, sowie als ein Leben, das Herr-
schaftsverhiltnissen unterworfen ist. Diese Erfahrung ist die Wurzel der diagnos-
tizierten Furcht und Trauer: »Es ist keineswegs so, daf3 Trauer das Ziel der Politik
ist, doch ohne diese Fihigkeit zu trauern verlieren wir diesen geschirften Blick«*°.
Die Vulnerabilitit wird so zu einer Art Existenzial verkorperter Existenz:

»Der Korper impliziert Sterblichkeit, Verwundbarkeit, Handlungsfiahigkeit: Die
Haut und das Fleisch setzen uns dem Blick anderer aus, aber auch der Berithrung
und der Gewalt; und Korper bergen die Moglichkeit, dafs auch wir selbst zur
Handlungsinstanz und zum Instrument alles dessen werden. [..] Der Kérper
hat unweigerlich seine 6ffentliche Dimension. Als in der 6ffentlichen Sphire
geschaffenes soziales Phinomen gehért mein Kérper mir und doch nicht mir<®'.

Zu dieser »Verletzlichkeit allen Lebens« gehort auch eine besondere Erfahrung mit
hinzu, nimlich die, niemals vollstindig Rechenschaft iiber mich selbst und mei-
ne Entstehungsbedingungen ablegen zu konnen, und die Anerkenntnis, dass ich
Teil eines Diskurses bin, der mich tiberdauern wird; man kann sein eigenes Leben
durch den Diskurs nicht erlésen und nicht verlingern: »Noch wihrend ich Antwort
gebe, sind mir meine Worte genommen; ins Wort fillt mir die Zeit eines Diskurses,
die nicht dieselbe ist wie die Zeit meines Lebens«**. Dies kennzeichnet Butler als
eine Erfahrung der Unterbrechung - und damit als eine Erfahrung, die Sinndeu-
tungen zu evozieren vermag, auch religidse.

Butler zieht nun in kritischer Auseinandersetzung mit Sigmund Freuds Un-
terscheidung zwischen (positiver) Trauer und (negativer) Melancholie eine Linie
zur Melancholie. Beides, Trauer wie eine aus der puren Sorge um sich und aus
der verdringten Trauer um einen Verlust herausgetretenen und auf den Anderen
bezogene Haltung der Melancholie sind nicht nur Grunddispositionen des gefihr-
deten Lebens, sondern ein wichtiges Potenzial fiir das ethische und politische Han-
deln, in dessen Zentrum die Verantwortung, das Besorgtsein um die Anderen steht.
Die Erfahrung der »allen gemeinsamen Verletzbarkeit«*® und die damit verkniipfte
Trauer bei gleichzeitiger Sehnsucht nach Integritit und Selbstbestimmung — eine
Spannung, die auch das Melancholische kennzeichnet — wird zur Méglichkeitsbe-
dingung der Anerkennung der Anderen und zur Wurzel der Ethik.**

19 Ebd.,S.48.
20 Ebd, S.14.
21 Ebd, S 43.

22 ). Butler: 2007, S 51. Butler zitiert hier auch Foucault: »Der Diskurs ist nicht das Leben; seine
Zeit ist nicht eure [..]« (Ebd.).

23 J.Butler: 2005, S. 47.

24 Vgl. ebd., S.60f. Vgl. auch Butlers Bezug auf Lévinas’ Uberlegungen zur ethischen Auffor-
derung, die an mich in dem und durch das Antlitz des anderen Menschen ergeht, in: ebd.,
S.154-178. Butler erweist sich darin erneut als eng mit dem durchaus melancholisch getonten

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das gefahrdete Leben und sein Hoffnungsversprechen auf Erlésung

Die von Butler beschriebene Grunddisposition des gefihrdeten Lebens und die
damit verbundene Erfahrung von Furcht und Trauer ist nun aber nicht nur Aus-
gangspunkt fiir die Kantische Frage »Was soll ich tun?«, sondern auch fir die von
Kant als dem Bereich der Religion zugewiesene Frage »Was darf ich hoffen?« und
damit fiir die in den Kontext der praktischen Vernunft eingebettete und sich an die
ethische Frage anschliefende Frage der Religion. Die Verletzlichkeit allen Lebens
lasst dann religiose Selbst- und Weltdeutungen aufkommen, wenn die nichtreli-
giosen Hoffnungsversprechen die melancholische Sehnsucht nach kontrafaktisch
anmutendem Heil nicht erfiillen kénnen, zugleich aber entweder der Verzweiflung
zu entkommen versucht oder es nicht vermocht wird, das Leben und mit ihm das
Schicksal nicht nur anzunehmen, sondern — wie etwa Nietzsche formulierte — zu
lieben.”

Auf diese Art und Weise lisst sich im Rekurs auf Butlers Uberlegungen zum
gefihrdeten Leben zeigen, weshalb religiése Sinn- und Weltdeutungen tiberhaupt
entstehen, und dass sie nicht auf eine anthropologische Grundkonstante zuriick-
zufithren sind. Religionen sind Sinndeutungssysteme, die zwar im erstpersonli-
chen Vollzug bewussten Lebens, seiner Vermdgen und seiner Erfahrungen griin-
den, die aber wesentlich sozialer Natur sind. Hinzu kommt hier eine Bestimmung
des Vollzuges von Religion, die iiber das rein kognitive Uberzeugt-sein von etwas
oder jemandem hinausgeht. Denn wenn das gleichsam bewusste wie gefihrdete
Leben stets verkorpert ist, dann kommt dies auch auf dem Feld seiner Selbst- und
Weltdeutungen zum Tragen, folglich auch auf dem Feld des Religisen. Religio-
sitit ist Haltung, Einstellung und Praxis, und das je eigene religitse Uberzeugt-
sein ist mit konkreten Kérperpraxen und Haltungen verbunden bzw. kommt in
und durch sie aller erst auf. Religionen sind wesentlich sozial konstruierte, ver-
mittelte Kérperpraxen.?® Als solche kann man sie mit Butler auch als performative

Denken Kritischer Theorie in den Bahnen Benjamins und Adornos verwandt, aber auch mit
anderen »melancholisch affinen« Philosophen wie Albert Camus oder Séren Kierkegaard.

25  Vgl. zum Konnex von Melancholie und Religion aus religionsphilosophischer Perspektive
auch Wendel, Saskia: »..die allem endlichen Leben anklebende Traurigkeit ..«. Melancholie
und religiose (Un)Musikalitat bei Kierkegaard und Camus, in: C. Hell u.a. (Hg.): Glaube und
Skepsis. Beitrage zur Religionsphilosophie Heinz Robert Schlettes, Ostfildern: 2011, S. 159-171;
vgl. zur spezifischen Bedeutung des Melancholischen fiir den christlichen Glauben in theo-
logischer Hinsicht auch Striet, Magnus: »Warum ich immer noch Camus lese. Auch kiinftig,
in: C. Hell u.a. (Hg.): Glaube und Skepsis, S. 172-181; ders.: In der Gottesschleife. Von religiéser
Sehnsucht in der Moderne, Freiburg i.Br.: 2014.

26  Man konnte einwenden, dass Religion doch auch auf eine unmittelbare erstpersonliche re-
ligiése Erfahrung zuriickgehen, wie dies etwa William James betont hatte. Doch genau be-
sehen ist diese Erfahrung nicht unmittelbar, denn Erfahrung ist im Unterschied zum Erleben
immer schon durch Zeichen vermittelt, und dies gilt auch fiir die religiése Erfahrung. Sie ist
Teil und Moment, nichtaber Ursprung religioser Praxen und Sinndeutungen. Vgl. hierzuauch
Wendel, Saskia: Religionsphilosophie, Stuttgart: 2010, S. 27-31.

14.02.2026, 19:11:11.

225


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226

Saskia Wendel

Vollziige begreifen: Sie bilden nicht nur Wirklichkeit ab, sondern sie bringen auch
neue Wirklichkeit hervor, in diesem Fall nicht nur die Wirklichkeit eines sich religi-
s verstehenden und entwerfenden Daseins, dessen Habitus und Kérperpraxen®,
sondern auch die religiése Deutungspraxis selbst, die in den Akten der Performanz
aufkommt. An diesem Punkt wird auch fir die religionsphilosophische Reflexion
das Geschlechterthema virulent. Denn performativ hervorgebracht wird kein abs-
traktes religioses Subjekt, sondern ein konkret verkérpertes Selbst und damit auch
Konstruktionen religios gedeuteter wie auch in religiése Praxen eingebetteter und
in ihnen agierender Korper. Dies ist, worauf etwa Foucault aufmerksam gemacht
hatte, immer auch mit Machtdispositiven verbunden, die die Kérper und deren
Praxen, insbesondere auch das Begehren, zu regulieren suchen.*® Davon wiederum
sind auch Konstruktionen von »Geschlecht« unter Magabe einer komplementir
verstandenen sexuellen Differenz von »minnlich« und »weiblich« nebst entspre-
chender Regulierungen und Normierungen betroffen, die vor allem auch im Feld
des Religiosen wirkmichtig geworden sind.

Allerdings gibt es meiner Ansicht nach in Butlers philosophischem Denken ei-
ne Liicke, die mit ihrer Kritik des Subjektbegriffs zusammenhingt, und die auch
hinsichtlich der Frage nach dem Aufkommen von Religion zum Tragen kommt.
Es handelt sich um die Reflexion der Moglichkeitsbedingungen eines unbeschadet
seiner sozialen Konstitution erstpersonlichen Vollzuges.” Hier ist iiber die »Erste-

27  Das Aufkommen eines religiésen Habitus ldsst sich so nicht nur allgemein auf sozial konsti-
tuierte Kérperpraxen zuriickfithren, wie dies schon Pierre Bourdieu getan hatte, sondern kon-
kret auf performative Vollziige. Auf diesen Unterschied zu Bourdieus Habituskonzept weist
auch Butler selbst am Beispiel des performativen Aktes der Anrufung und Anrede hin, vgl.].
Butler: 2006b, S. 221-248.

28  Vgl. etwa Foucault, Michel: Die Gestandnisse des Fleisches. Sexualitit und Wahrheit Band 4,
Berlin: 2019.

29 Vgl hierzuauch meine Anmerkungen zu Butlers Subjektverstindnisin Wendel, Saskia: »Sub-
jekt statt Substanz. Entwurf einer gender-sensiblen Anthropologie, in: H. Landweer u.a.
(Hg.): Philosophie und die Potenziale der Gender Studies. Peripherie und Zentrum im Feld
derTheorie, Bielefeld: 2012, S. 315-335; Dies.: »Sexualethik und Genderperspektive, in: K. Hil-
pert (Hg.): Zukunftshorizonte katholischer Sexualethik, Freiburg i.Br.: 2011, S. 36-56. Anders
bewerten aus theologischer Perspektive etwa Gunda Werner und Anna Maria Ried| Butlers
Philosophie und wiirdigen sie explizit auch als Subjektphilosophie etwa in anerkennungs-
theoretischer Perspektive (vgl. z.B. Werner, Gunda: Die Freiheit der Vergebung. Eine frei-
heitstheoretische Reflexion auf die Prarogative Gottes im sakramentalen Freiheitsgesche-
hen, Regensburg: 2016, S. 41-45; Riedl, Anna Maria: Ethik an der Grenze der Souveranitat.
Christliche Sozialethik im Dialog mit Judith Butler unter Beriicksichtigung des Kindeswohl-
begriffs, Paderborn: 2017, S.18f. und S.115ff.). Das Butler’'sche Subjekt, so etwa Werner, sei
handlungsfahig und ermiachtigt zum Widerstand (vgl. G. Werner: 2018, S.184). Dieser Ein-
schatzung stimme ich vollkommen zu, allerdings fallt meines Erachtens bei Butler die Fra-
ge danach aus, was das Prinzip dieser Handlungsfahigkeit und der Anerkennungspraxis ist,
denn diese entstehen ja nicht einfach aus sich selbst heraus. Weil Butler dariiber nicht re-

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das gefahrdete Leben und sein Hoffnungsversprechen auf Erlésung

Person-Perspektive« sowie iiber die Vermdgen bewussten Lebens zu reflektieren,
die es ihm tiberhaupt erst erméglichen, in kreativer Art und Weise Sinndeutungen
und damit auch Religionen hervorzubringen und auf erstpersonliche Art und Weise
zu vollziehen, und hier ist dann auch iiber das Prinzip »Freiheit« im Sinne der von
Hannah Arendt so bezeichneten Kreativitit zu reflektieren, iiber das Vermogen, ei-
nen Anfang zu setzen und neu beginnen zu kénnen. Denn obschon religiése Praxen
nicht nur hinsichtlich ihrer Gehalte, sondern auch hinsichtlich ihres Aufkommens
sozialer, diskursiver Natur sind, so ist das Prinzip ihres Aufkommens doch nicht
allein im Diskursiven zu sehen. Diskurse entstehen ja nicht ex nihilo, sondern aus
den Vermogen bewussten Lebens. Ein Grund fiir diese Liicke scheint mir in Butlers
Verstindnis des Subjektbegriffs zu liegen, das sie mit vielen teilt, die ihm kritisch
gegeniiberstehen. Butler setzt »Subjekt« mit dem gleichsam empirischen Selbst
bzw. dem konkreten Dasein, der konkreten verkdrperten Existenz gleich, »Sub-
jekt« ist so eine ontologische Kategorie. Entsprechend kann dieses so verstandene
Subjekt auch »werdenc, entstehen und vergehen, und es kann auch unterworfen
werden. »Subjekt« wird zum Synonym fiir das gefihrdete, verletzliche Leben. Doch
der Subjektbegriff bezeichnet in der Subjekt- und Bewusstseinsphilosophie nicht
das Dasein bzw. verkorperte Selbst — das wire der alltagssprachliche Gebrauch
von »Subjekt« und entspriche philosophisch dem Begriff »Individuum«*° -, son-
dern eine bestimmte Perspektive des Selbstvollzuges: die »Ich«- bzw. Erste-Person-
Perspektive und die damit verbundene Singularitit, »Jemeinigkeit« des Selbstvoll-
zuges.>" So gesehen kann wohl das Selbst bzw. Dasein »werden« und sich diskur-
siv konstituieren, nicht aber »Subjekt«. Die treffend diagnostizierte Dialektik der
»Subjektivierung« von Selbstwerdung und Unterwerfung des Daseins bezieht sich
folglich meines Erachtens gerade nicht auf den Subjektbegriff, sondern auf denje-
nigen des Selbst. Allerdings gibt es einen Ankniipfungspunkt an Butlers Theorie,
denn auch sie betont in Bezug auf Uberlegungen Adriana Cavareros die Einzigar-
tigkeit, die Singularitit des Anderen wie meiner selbst, was zwar Butler zufolge
keine Gleichheit bedeute, jedoch eine wechselseitige Gebundenheit®*; diese Sin-
gularitit ist in der »Irreduzibilitit des Ausgesetztseins, gerade dieser Kérper zu

flektiert, formuliert sie meiner Ansicht nach auch keine Subjektphilosophie im eigentlichen
Sinn.

30 Vgl hierzuausfiihrlich Frank, Manfred: »Subjekt, Person, Individuum, in: ders. u.a. (Hg.): Die
Frage nach dem Subjekt, Frankfurta.M.: 1988, S. 7-28; ders.: »Subjektivitit und Individualitat:
Uberblick iiber eine Problemlagex, in: ders (Hg.).: SelbstbewuRtsein und Selbsterkenntnis.
Essays zur analytischen Philosophie der Subjektivitat, Stuttgart: 1991, S. 9-49.

31 Vgl.dazuetwa prignant Nagel, Thomas: Der Blick von Nirgendwo, Frankfurta.M.:1992; ders.:
»Wie es ist, eine Fledermaus zu sein«, in: M. Frank (Hg.): Analytische Theorien des Selbstbe-
wusstseins, Frankfurt a.M.: 1994, S.135-152.

32 Vgl.]). Butler: 2007, S. 49.

14.02.2026, 19:11:11.

227


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228

Saskia Wendel

sein«*®, markiert. Genau hier kommt meiner Ansicht nach das zum Ausdruck, was
ich unter »Subjektivitit« verstehe: die Singularitit des Selbstvollzuges verkorperter
Existenz. Doch diese ist eben — und das ist die Differenz zwischen Butlers Positi-
on und meinen Uberlegungen - nicht einfach nur darin gegeben, dieser und kein
anderer Korper zu sein, denn das wire gleichbedeutend mit Individualitit, Einzel-
heit, nicht aber Einzigartigkeit. Die Einzigartigkeit entspringt der Irreduzibilitat
des Selbstvollzuges dieses und keines anderen verkdrperten Daseins, gegeben im
»wie es sich fiir mich und keine anderen anfiihlt« der Erste-Person-Perspektive, die
alle meine Vermogen, Erfahrungen, Erkenntnisse, Handlungen begleitet.

Markiert »Subjekt« gemeinsam mit der als Kreativitit verstandenen Freiheit
das Prinzip aller Vermogen des verkorperten Selbst und seines Selbstvollzuges, so
bleibt doch offen, worin dieses Prinzip sich griindet: der Grund von Subjektivitit
und Freiheit ist dem Erkenntnisvermogen endlicher Existenz entzogen, unverfiig-
bar. Hier entspringen denn auch vielfiltige Selbst- und Weltdeutungen, die diesen
Grund unterschiedlich interpretieren und bestimmen, religise wie nichtreligiose.
An diesem Punkt gibt es eine erneute Gemeinsamkeit wie einen Unterschied mei-
ner Uberlegungen mit bzw. zu Butler, denn auch sie stellt heraus, dass das »Ich«
sich selbst unverfiigbar, enteignet ist, und dies aufgrund seiner gesellschaftlichen
Entstehungsbedingungen, die sich niemals vollstindig erkliren und aufkliren las-
sen.> Grund der Unverfiigbarkeit ist Butler zufolge die Relationalitit des Selbst.>
Ich denke dagegen, dass tiber diesen Aspekt hinaus die Unverfiigbarkeit meiner
selbst auch darin zu sehen ist, dass mir der Grund meiner Subjektivitit, also der
Moglichkeit des Vollzuges meiner Existenz unter der Perspektive der Ersten Per-
son, letztlich entzogen ist. In dieser Hinsicht bin »ich« mir einerseits in formaler
Hinsicht darin, dass meine verkorperte Existenz eben »je meine« ist, ganz zu ei-
gen, andererseits aber bin »ich« darin immer auch schon iber »mich« hinaus und
»mir« unverfigbar, meinem Denken, Wollen und Handeln entzogen. Das singulire
Moment des Selbstvollzuges ist unverfiigbar und unverlierbar zugleich, bis in die
Augenblicke des mir selbst Entrissen-werdens, des Ekstatischen, der Selbsttran-
szendierung hinein. Und auch die starkste und endgiiltige Form der Enteignung
meiner selbst, der Tod, ist genau im Moment des mir Enteignet-werdens durch
den Tod »je meines«, denn es kann niemand anderes an meine Stelle treten, und
niemand anderes weif3, wie es sich anfiihlt, zu sterben.

Wichtig erscheint es mir also, im Rekurs auf die Prinzipien Subjektivitit, ver-
standen als »Jemeinigkeit« des Vollzuges verkorperter Existenz, und Freiheit, ver-
standen als Vermdgen zum Neubeginn, gerade auch im Feld des Religitsen einen
»Spielraum des Verhaltens« im Diskurs und dessen Subjektivierungsmechanismen

33 Ebd.
34 Vgl.ebd., S.15,S.30 und S. 57.
35 Vgl.ebd,S.30.

14.02.2026, 19:11:11,


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das gefahrdete Leben und sein Hoffnungsversprechen auf Erlésung

bestimmen zu konnen, der religiose Einstellungen und Praxen deutlich von einer
rein heteronomen Haltung der Unterwerfung unter géttliche wie menschliche Au-
torititen abgrenzt.*® Hier kommt der Aspekt einer Handlungsmacht zum Tragen,
die auch das Potenzial der Gegenmacht in sich trigt, eine Handlungsmacht, die
auf performative Art und Weise wirkt und sich so auch subversiv, widerstindig
auswirken kann, und dies dann, wenn sie nicht lediglich auf der Ebene des Indi-
viduellen verbleibt, sondern vergesellschaftet ist. Es zeigt sich, dass Butler selbst
in threm Performativititsverstindnis von solch einem Verstindnis der Freiheit als
»Macht zu handeln« und als Kreativitit zehrt, das Hannah Arendt entworfen hat-
te.’” Nicht von ungefihr wird Arendt ja auch von Butler hiufig zitiert, ohne dann
aber selbst nochmals Freiheit als Prinzip eigens zu bestimmen.

3. »Einen Menschen lieben heiBt sagen: Du wirst nicht sterben!«3? -
Das spezifische Hoffnungsversprechen religidser Selbst- und
Weltdeutungen

Religionsphilosophisches Denken fragt nun aber nicht nur nach der Méglichkeit
des Aufkommens religioser Selbst- und Weltdeutungen, sondern auch nach de-
ren Bestimmungen, nach ihrer spezifischen Differenz im Vergleich zu nichtreli-
giosen Sinndeutungspraxen. Es gibt Stimmen, die diese Unterscheidung zwischen
religivsen und nichtreligiésen Deutungen hinterfragen®, und auch Butler deutet
Skepsis an dieser Unterscheidung an, allerdings, so wie ich es verstehe, weniger
aus der Perspektive »religios Musikalischer«, die auf die Bedeutung ihrer religio-
sen Uberzeugungen im Feld der Offentlichkeit dringen, sondern aus der Perspekti-
ve derjenigen, die sich wohl kulturell einer religios gepragten Tradition zurechnen,
ohne aber selbst gliubig zu sein:

36  Aus diesem Grund sehe ich nur eine begrenzte Moglichkeit der Ankniipfung an eine alteri-
titstheoretische Position, wie sie etwa Lévinas vorgelegt hat, auf den sich Butler des Ofteren
affirmativ bezieht. Denn in dieser Position wird meines Erachtens die Freiheit sowohl im Sin-
ne kreativer Handlungsmacht jenseits von Souveranitit als auch im Sinne einer von purer
Autarkie sich unterscheidenden Autonomie unterbestimmt. Vgl. zum Freiheitsverstiandnis
im Kontext religioser Selbst- und Weltdeutung ausfiihrlich Wendel, Saskia: »Gottliche und
menschliche Freiheit — (wie) geht das zusammen?«, in: K. v. Stosch u.a. (Hg.): Streit um die
Freiheit. Philosophische und theologische Perspektiven, Paderborn: 2019, S. 225-251.

37 Vgl etwa Arendt, Hannah: Vita activa oder Vom tatigen Leben, Miinchen: "2013.

38  Marcel, Gabriel: Geheimnis des Seins, Wien: 1952, S. 472.

39  Vgl. etwa Charles Taylor, der von einer tiefen Amalgamierung von sakularen und religiésen
Traditionen ausgeht und die strikte Unterscheidung beider als »Aufklarungsmythos« kriti-
siert, in dessen Zentrum die »Fixierung auf Religion«als Spezialfall stehe (vgl. Taylor, Charles:
»Flr eine grundlegende Neubestimmung des Sakularismuss, in: E. Mendieta/]. VanAntwer-
pen (Hg.): 2012, S. 53-88).

14.02.2026, 19:11:11.

229


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230

Saskia Wendel

»Wir machen [..] einen Fehler, wenn wir Religion mit Glauben gleichsetzen und
den Glauben dann an bestimmte Arten spekulativer Behauptungen iber Gott
kniipfen — eine theologische Annahme, die nicht immer funktioniert, wenn es
darum geht, religiose Praktiken zu beschreiben. Ein solcher Versuch, zwischen
dem kognitiven Status von religidsen und nichtreligiésen Uberzeugungen zu
unterscheiden, Ubersieht den Umstand, daf} Religion sehr oft als Matrix der
Subjektbildung fungiert, als eingebettetes Bezugssystem von Wertungen sowie
als Form der Zugehérigkeit und der verkérperten sozialen Praxis«*°.

Butler weist meines Erachtens zu Recht darauf hin, dass religise Traditionen auch
auf diejenigen subjektkonstituierend einwirken, die keinen Glauben besitzen, also
vorderhand als sikulare Existenz gelten, jedoch sublim religios geprigt sind. Sie
beschreibt quasi das Phinomen einer biographisch, durchaus auch konventionell
begriindeten kulturellen Gebundenheit an Religionen, bezieht sich dabei auf ihre
eigene jiidische Herkunft und die kulturelle, gesellschaftliche und soziale Funktion
und Bedeutung des Judentums. Wer dieses Phinomen negiert oder stillschweigend
tibergeht, exkludiert nicht nur diejenigen, die sich so verstehen wie geschildert,
sondern blendet eine wichtige Facette des konkreten Auftretens von Religion aus.

Es ist aber zu fragen, ob es nicht trotz des genannten Aspekts der Zugeho-
rigkeit zu religiosen Traditionen wichtig ist, zwischen religiésen und nichtreligio-
sen Selbst- und Weltdeutungen zu unterscheiden und dabei Kriterien fiir diese
Unterscheidung zu nennen. Denn wenn diese Unterscheidung unterbleibt, wird
erstens gar nicht deutlich, welche Phinomene wir aus welchen Griinden als »reli-
gids« bezeichnen; letztlich ist dann alles und nichts religiés, die Bezeichnung »re-
ligios« wird arbitrir, und die Reflexion iiber Religion eigentlich tiberfliissig, weil
der Reflexionsgegenstand und die unterscheidenden Analysekategorien verduns-
ten.* Zweitens ist vor dem Hintergrund unterschiedlicher empirischer Studien zu
religiosen wie sikularen Einstellungen nicht zu bestreiten, dass es nicht wenige
Menschen gibt, die sich als religionslos und in diesem Sinne als sikular verstehen,
und im Blick auf sie hat die Unterscheidung zwischen religiéser und nichtreligis-
ser Selbst- und Weltdeutung ihre tiefe Berechtigung.** Die von Butler beschriebe-

40 ).Butler:2012,S.105. Vgl. zu Butlers Verhiltnisbestimmung von»sikular« und »religios«auch
G. Werner: 2018, S. 184f.

41 Vgl. hierzu auch Héhn, Hans-Joachim: Zeit und Sinn. Religionsphilosophie postsikular, Pa-
derborn: 2010, S.150-155.

42 Vgl. hierzu etwa am Beispiel der Schweiz und Deutschlands die Studien von Stolz, J6rg/K6-
nemann, Judith u.a.: Religion und Spiritualitdt in der Ich-Gesellschaft. Vier Gestalten des
(Un)Glaubens, Ziirich: 2014; Pickel, Gert/Jaeckel, Yvonne/Yendell, Alexander: »Konfessions-
lose—Kirchenfern, indifferent, religionslos oder atheistisch?«, in: P. Siegers u.a. (Hg.): Einstel-
lungen und Verhalten der deutschen Bevdlkerung. Analysen mit dem ALLBUS, Wiesbaden:
2019, S.123-153; ders.: »Konfessionslose — das >Residual< des Christentums oder Stitze des
neuen Atheismus?«, in: Theo-Web, Zeitschrift fiir Religionspadagogik 12 (2013), S. 12-31.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das gefahrdete Leben und sein Hoffnungsversprechen auf Erlésung

nen »Kulturreligiosen« besitzen unbeschadet ihrer persénlichen Nichtglaubigkeit
noch eine Offenheit gegeniiber religiosen Traditionen, die die Areligiésen nicht
mehr haben, weil ihnen jegliche Kenntnis und Bezogenheit zu diesen Traditionen
fehlt, auch aufgrund sozialer, diskursiver Prigung durch ein areligioses familiires
und/oder gesellschaftliches Umfeld. Nur weil also die »Kulturreligiésen« den bi-
niren Code religios/sikular produktiv unterlaufen, und nur weil es zweifelsohne
individuelle wie (zivil-) gesellschaftliche Amalgamierungen und Dispersionen im
Bereich religios/sikular gibt, folgt daraus nicht, dass dieser Code seinen Sinn ver-
liert. Drittens schlielich ist die Differenzierung religiés/nichtreligios nicht nur ei-
ne auf der kognitiven Ebene wirksame Unterscheidung; sie betrifft in umfassender
Art und Weise die ganze Existenzweise und Lebensfiihrung, schlieft also gerade
auch habituelle Einstellungen und sozial eingebettete Kérperpraxen mit ein.

Geht es dann aber um die Bestimmung der spezifischen Differenz des Religio-
sen, so wird man hier zum einen darauf verweisen kénnen, dass religiésen Praxen
»glauben« zugrunde liegt, und dies in der Doppelstruktur von einer erstpersén-
lichen formalen Einstellung, die man mit »vertrauen« kennzeichnen kann (faith),
und materialen Uberzeugungen und Handlungen (belief), auf die sich das Vertrau-
en bezieht, und die wiederum die vertrauensvolle Haltung material bestimmen.
»Glaubenc ist keineswegs mit Religion deckungsgleich, es kann auch nichtreligis-
se Haltungen und Einstellungen geben, denen kein sicheres Wissen zugrunde liegt,
und die auf Glauben im Sinne von Vertrauen basieren: Nicht jeder Glaube ist schon
religios, doch jede religiése Einstellung ist mit »glauben« verkniipft.* Was aber
kennzeichnet dann den spezifisch religiosen Glauben?

Unbeschadet des unhintergehbaren Auftretens von Religion im Plural — es gibt
keine »Religion an sich« in oder hinter den mannigfaltigen religiésen Praxen -
lassen sich doch einige Momente nennen, die religiése Praxen charakterisieren
— und dabei lisst sich an einige Gedanken Butlers ankniipfen. Ich gehe davon
aus, dass religiose Selbst- und Weltdeutungen auf ein Unbedingtes bezogen sind,
auf das man sich in unterschiedlicher Art und Weise ontologisch, kosmologisch,
epistemologisch, ethisch bezieht, und das wiederum unterschiedlich inhaltlich be-
stimmt wird, theistisch, nichttheistisch oder in einer Verkniipfung theistischer
und nichttheistischer Beschreibung. Zur spezifischen Differenz des Religiésen ge-
hort also keineswegs der Glaube an Gott oder an Gétter, wohl aber der Bezug auf
Unbedingtes.*

43 Vgl. hierzu etwa S. Wendel: 2010, S. 74-85.

44 Vgl ebd,, S. 49-63. Haufig wird als zentrales Charakteristikum von Religion der Bezug auf
Transzendenz genannt. Dieser Begriff erscheint mir allerdings zu unspezifisch, da auch an-
dere Menschen, ein anderer geschichtlicher Zustand, ja die Welt ilberhaupt ein »Mehr« bzw.
»Dariiber hinaus« des Selbstvollzuges sein konnen, und diese sind dadurch, dass sie solcher-
art eine Transzendenz darstellen, noch nicht religios qualifiziert. Wenn man den Transzen-
denzbegriffins Spiel bringen mochte, wire wohl Thomas Luckmanns Begriffspragung »grofie

14.02.2026, 19:11:11.

231


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232

Saskia Wendel

In jenem religiésen Bezug auf Unbedingtes kommen nun zwei Aspekte zum
Tragen, die auch Butler stark macht: die Verletzlichkeit, Ausgesetztheit und Enteig-
nung des Daseins und die performativen Vollziige seiner verkérperten Existenz.*
Das sich religios entwerfende Selbst deutet sein gefihrdetes Leben nicht nur per
se als endlich, verletzlich und darin unbeschadet seiner Freiheit als von anderen
abhingig, auf die es bezogen ist, sondern als — mit Friedrich Schleiermacher ge-
sprochen — »schlechthinnig abhingig« von einem Unbedingten, dem es sich sowohl
in seinem Aufkommen wie in seinem Vollzug verdankt. Zwar kommt jenes religiose
Gefiihl »schlechthinniger Abhingigkeit« anders als von Schleiermacher behauptet
nicht unmittelbar im Vollzug des Selbstbewusstseins auf, sondern ist Teil diskursi-
ver Deutungsprozesse in Bezug auf konkrete Erfahrungen des gefihrdeten Lebens.
Dennoch aber charakterisiert die »schlechthinnige Abhingigkeit« das Verhaltnis,
in das sich ein Dasein zu einem Unbedingten stellt, das es als Grund seiner selbst
und des ganzen Universums deutet; eine Abhingigkeit, die seine Freiheit keines-
wegs leugnet oder minimiert, aber diese ebenso wenig als selbsturspriinglich an-
sieht wie seine gesamte Existenz. Und darin begreift es sich als nicht-souverin. Es
kommt hier aber auch noch ein anderer Aspekt der Vulnerabilitit zum Tragen, den
Butler auch herausstellt: die Offenheit, Empfinglichkeit bzw. die Fihigkeit, sich ei-
nem Anderen gegeniiber zu 6ffnen.*® Religiés wird dies dann virulent, wenn sich
dieses Sich-Offnen-kénnen gegeniiber einem Unbedingten ereignet, zu dem man
sich in Relation setzt; wenn das »Aufler sich sein« und das »Sich in einem Anderen
Verlieren-kdnnen« eine Bewegung der Selbsttranszendierung auf ein »Mehr« hin
darstellt, das den Charakter des Unbedingten trigt.*

Transzendenz« am ehesten mit dem Begriff des Unbedingten vergleichbar und dazu geeig-
net, die spezifische Differenz des Religiésen zu qualifizieren.

45 Vgl hierzuauchJacobs, Brianne: Embodying Solidarity. Subjectivity in a Political Ecclesiology
after Johann Baptist Metz and Judith Butler, Fordham: 2017.

46  Butler verweist darauf, dass Vulnerabilitit keinesfalls nur einseitig als Verletzlichkeit ver-
standen werden darf. Vgl. hierzu Butler, Judith: Anmerkungen zu einer performativen Macht
der Versammlung, Berlin: 2016, S.195.

47 »Dass wir uns in einem anderen verlieren kdnnen, dass uns unsere taktilen, motilen, visuel-
len, olfaktorischen oderauditiven Fahigkeiten (iber uns selbst hinausfiihren, liegt daran, dass
der Kérper nicht an seinem Platz bleibt und dass derlei Enteignung den Kérpersinn ganz all-
gemein kennzeichnet« (Ebd.). Das Sich-Offnen Unbedingtem gegeniiber kann so einerseits
in der konkreten Lust und im Begehren sich ereignen, die sich in der Begegnung mitanderem
verkorperten Dasein vollzieht bzw. durch dieses ausgeldst wird. Es kann aber andererseits
auch in bestimmten spirituellen »Techniken des Selbst« und der Selbsttranszendierung sich
vollziehen, die man gemeinhin mit mystischen Erfahrungen affektiver Art, mit ekstasis und
raptus verbindet. Man kénnte hier eine Linie zu Butlers an Althusser ankniipfende Uberle-
gungen zur Konstitution des Subjekts durch die gottliche Macht der Benennung und durch
den gottlichen Ruf und die souverdne Macht der géttlichen Stimme ziehen (vgl. J. Butler:
2006, S. 56f.), und so das Verhaltnis zu Gott bzw. zum Unbedingten als Unterwerfungsver-
hiltnis, als strikt heteronomes Verhiltnis von Anruf und Entsprechung, Aufforderung und

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das gefahrdete Leben und sein Hoffnungsversprechen auf Erlésung

Die Dialektik der Subjektivierung wird solcherart der religiésen Selbst- und
Weltdeutung eingeschrieben: Einerseits verdankt sich Dasein einem Unbedingten
und ist von ihm abhingig. Andererseits vermag sich das religiése Selbst gerade
auch in Relation zu jenem Unbedingten, das es als Wovonher wie Woraufhin sei-
ner Existenz auffasst, zu entwerfen. Dies geschieht wiederum im Blick auf herr-
schende religiése Diskurse, denn Religiositit vollzieht sich nicht in diskurs- und
machtfreien Riumen, kann sich aber zu dem, was ihr vorgegeben ist, frei verhal-
ten, d.h. auch: performativ agieren: zustimmend, ablehnend, verindernd — und
dies in Form vielfacher, unterschiedlicher Kérperpraxen, die das gefihrdete Leben
unter eine religiése Deutung stellen bzw. solche Deutungen hervorbringen.

Der Aspekt der »schlechthinnigen Abhingigkeit« aller Existenz ist allerdings
nur die eine Seite religiéser Selbst- und Weltdeutungen, die andere stellt sich mit
Blick auf den Existenzvollzug ein, in concreto mit dem skizzierten melancholisch ge-
tonten Blick auf die Spannung dieses Vollzuges zwischen Gliick und Trauer, Lust
und Leid, Natalitit und Mortalitit. Das erinnerte wie erfahrene Leid der Opfer der
Geschichte motiviert religiés Gestimmte einerseits zu Klage und Anklage, zu Ver-
zweiflung, Furcht und Trauer, andererseits aber auch zum Vertrauen auf das Ver-
sprechen auf Heil und Erlésung. Zur religisen Disposition gehort der Glaube an
ein Heilsversprechen hinzu, auch wenn dessen Verstindnis hchst unterschiedlich
ausfillt. Das Unbedingte wird eben nicht nur als Grund des Aufkommens allen Le-
bens verstanden, sondern auch als dessen Ziel. Hier scheint sich eine Differenz zu
Butler anzudeuten, die ja wie erwihnt die teleologische Vorstellung von Erlésung
kritisiert hatte. Doch genau besehen wird meiner Ansicht nach von Butler primir
die Vorstellung kritisiert, dass das Ziel der Geschichte die ununterbrochen fort-
schreitende Verlingerung des Bestehenden ist. Dieser »Fortschritt« der Geschich-
te, womoglich verkniipft mit der Hegelianischen Idee der Selbstvervollkommnung
des Absoluten in der Geschichte, negiert, worauf ja schon Benjamin in seinen Ge-
danken zum »Engel der Geschichte« hingewiesen hatte*®, das vergangene Leid; die
Toten blieben tot, und Vollendung geschihe auf ihre Kosten. Was aber, wenn die
erhoffte Erlosung nicht im Modus der sich vollendenden »fragwiirdigen Kontinui-
tit der Gegenwart zusammen mit ihrem Gedichtnisverlust«* geschihe, sondern

Gehorsam zeichnen—und Gottes Anruf als verletzende Handlung. Doch hier handelte es sich
um die Projektion des »souverdnen Selbst« auf Cott und das Missverstandnis des gottlichen
Rufs als Befehl eines zu Gott hypostasierten Souverans, zu dem das Narrativ des Anrufs und
der Aufforderung verfithrt, abgesehen von der Konstruktion Gottes als verletzender, Gewalt
ausiibender Herrscher, die das Problem der Theodizee aufwirft. Sich abhdngig, verletzlich zu
fithlen, und sich einem anderen hin zu 6ffnen, impliziert dagegen weder notwendigerweise
ein Herrschaftsverhiltnis von Zwang und Gehorsam noch die Preisgabe eigener Autonomie.

48  Vgl. W. Benjamin: 1977, S. 255.

49 ). Butler: 2012, S.121.

14.02.2026, 19:11:11.

233


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234

Saskia Wendel

in einem performativen Akt der Unterbrechung? Und nicht in der Intervention ei-
nes gottlichen Souverins, sondern in den vielfachen performativen Vollziigen des
gefihrdeten Lebens selbst, das eine neue Wirklichkeit ins Leben ruft? Denn per-
formativ zu handeln heift ja, wie Butler selbst schreibt, machtvoll zu handeln,
bedeutet »die Macht, eine neue Situation zu erzeugen oder eine Reihe von Wir-
kungen in Gang zu setzen«*°. Was, wenn das erhoffte Heil nicht erst am Ende
der Zeit anbriche, sondern schon jetzt, »mitten unter uns«, anfinglich als Wirk-
lichkeit gesetzt wiirde, und so alles andere darstellt als billige Jenseitsvertrostung?
Wenn es nicht als notwendiger Geschichtsverlauf vorgestellt wiirde, sondern als
Moment des freien Vollzugs des Daseins? Wire Erlosung dann nicht auch im en-
geren Sinn als nichtteleologisch verstanden und so das Motiv des Messianischen
hineingenommen, das Butler in Bezug auf Benjamin und Arendt stark macht? Und
entspriche sie dann nicht dem, was Butler als eine »Offenbarung, die dem Geheim-
nis gerecht wird«®® bestimmte: »Sie versucht [...], der Fragmente der Vergangen-
heit, die in die Gegenwart einbrechen und dort vorliufig greifbar werden, habhaft
zu werden und mit ihr zu arbeiten«®*? Dem entsprechend wiren auch im Erlé-
sungsgeschehen die Wunden nicht unsichtbar gemacht, das Fragment keineswegs
zu harmonischer Ganzheit zusammengefiigt, das Leid nicht einfach aufgehoben
im »Werden zu sich« eines Absoluten, sondern bliebe im verséhnten Zustand im
Modus der Erinnerung prasent und entspriche dennoch der »[...] Idee einer Ver-
fassung der Welt, in der nicht nur bestehendes Leid abgeschafft, sondern noch das
unwiderruflich vergangene widerrufen wire<*.

Im Blick darauflisst sich nochmals an den hermeneutischen Horizont von Poli-
tik und Ethik ankniipfen: Das religiose Hoffnungsversprechen besitzt unweigerlich
ethische und vor allem auch politische Implikationen, eben weil es fiir das Hier und
Jetzt einen Trost ohne Vertrstungsideologie zu geben sucht. Dann aber kommt
fiir diejenigen, die ihr Leben religios deuten, jenes Hoffnungsversprechen auch im
Feld des Politischen zum Ausdruck, und es wird dann gerade auch in denjenigen
Handlungen antizipiert, die Butler »die performative Macht der Versammlung«**
nennt.*® In der gemeinsamen korperlichen Inszenierung, der pluralen Form von
Performativitit®®, wird etwas kundgetan - in unserem Fall die Hoffnung auf die
erlosende Unterbrechung des Bestehenden -, und zugleich mitten im Bestehenden
etwas neu begonnen, momenthaft neue Wirklichkeit gesetzt. Dies geschieht jedoch
nicht in Bezug auf allgemeine Vorstellungen von »Heil«, »Verséhnung« usw., und

50 J.Butler: 2016, S. 42.

51 . Butler: 2012, S.120.

52 Ebd.

53  T.W. Adorno:>1988, S. 395.

54 ). Butler: 2016.

55  Vgl. hierzu auch G. Werner: 2018, S.198-202.
56  Vgl.). Butler: 2016, S.16.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das gefahrdete Leben und sein Hoffnungsversprechen auf Erlésung

auch nicht in einem separierten Bereich des vom »Profanen« getrennten »Sakra-
len«, nicht allein in kultischen oder liturgischen Kérperpraxen, zumal diese ohne
Bezug zum Politischen und den gesellschaftlich wirksamen Machtdiskursen, de-
nen sie immer schon zugehoren, entleerte, ausschlieflich selbstreferentielle Hand-
lungen wiren. Das Hoffnungsversprechen wird vielmehr in einem Geschehen per-
formativer Versammlung ins Leben gerufen, das »den Korper in die Mitte des po-
litischen Feldes riickt und das in seiner expressiven und bezeichnenden Funktion
eine leibliche Forderung nach lebenswerteren wirtschaftlichen, gesellschaftlichen
und politischen Bedingungen darstellt, die nicht mehr durch von aufien auferlegte
Formen der Prekaritit erschwert werden«®’. Darin wird erneut deutlich, dass die
»Verletzlichkeit allen Lebens«, die den hermeneutischen Horizont auch religioser
Selbst- und Weltdeutung darstellt, nie nur rein individuell, sondern universal und
darin auch politischer Natur ist, und auch die Performanz ist kein nur auf das ein-
zelne verkorperte bewusste Leben begrenztes Geschehen. Dabei ist es wichtig zu
sehen, dass die Korperpraxen derjenigen, die sich versammeln, in der Regel nicht
explizit religios codiert sind; nicht die Handlung der Kérper, die sich entsprechend
o0.g. leiblicher Forderung im 6ffentlichen Raum versammeln, ist per se schon re-
ligiés, sondern die Motivation derjenigen, die sie ausiiben. Die Handlungen der
Religiésen unterscheiden sich hier allerdings in keiner Weise von denjenigen der
Nichtreligiosen, die sich in der Mitte des politischen Feldes »widerstindig« ver-
sammeln.

Ist also das Hoffnungsversprechen auf Erlgsung zwar ein spezifisch Religio-
ses, so sprengt die von Butler entworfene »Performativitit der Versammlung der
Korper« den Unterschied zwischen religiéser und nichtreligiser Selbst- und Welt-
deutung auf. Die Unterscheidung zwischen sikular und religios wird keineswegs
aufgelost, und sie tritt auch weiterhin auf der Ebene der Handlungsmotivationen
zutage, aber sie spielt auf der konkreten politischen Handlungsebene keine Rol-
le.*® Die religiose Konnotation der Hoffnung fithrt daher keineswegs zur Separie-
rung religios Eingestellter von sdkular Eingestellten, im Gegenteil versammeln sich
beide in der sleiblichen Forderung nach lebenswerten Bedingungen< und schlie-
Ren sich nicht wechselseitig aus. Denn beide eint die »Sehnsucht danach, daf} es
bei dem Unrecht, durch das die Welt gekennzeichnet ist, nicht bleiben soll«*”, er-
wachsen aus der Erfahrung des gefihrdeten und in so vielfacher Weise verletzli-
chen Lebens, die Judith Butler so nachdriicklich ins Zentrum ihres philosophischen

57 Ebd.,S.19.

58  Vgl. zu dieser Bestimmung der Bedeutung religioser Uberzeugungen in Feld der Offentlich-
keitauch ausfithrlich Breul, Martin: Religion in der politischen Offentlichkeit. Zum Verhaltnis
von religiosen Uberzeugungen und éffentlicher Rechtfertigung, Paderborn: 201s.

59  Horkheimer, Max: Gesammelte Schriften 7, Frankfurt a.M.: 1985, S. 350ff.

14.02.2026, 19:11:11.

235


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236 Saskia Wendel

Denkens stellt. Max Horkheimer zufolge begriindet diese Sehnsucht eine Solida-
ritit, die in undogmatischer Weise auch theologische Momente enthilt.®® In die-
ser Perspektive kann man sich auch tiber Unterschiede hinweg gemeinsam einer
(Religions-)Philosophie widmen, die sich so versteht, wie Adorno es fiir eine »Phi-
losophie nach Auschwitz« einforderte:

»Philosophie, wie sie im Angesicht der Verzweiflung einzig noch zu verantworten
ist, wire der Versuch, alle Dinge so zu betrachten, wie sie vom Standpunkt der
Erlésung aus sich darstellten. Erkenntnis hat kein Licht, als das von der Erlésung
her auf die Welt scheint: alles andere erschopft sich in der Nachkonstruktion und
bleibt ein Stiick Technik. Perspektiven miifdten hergestellt werden, in denen die
Welt dhnlich sich versetzt, verfremdet, ihre Risse und Schriinde offenbart, wie sie
einmal als bedirftig und entstellt im Messianischen Lichte daliegen wird. Ohne
Willkir und Gewalt, ganz aus der Fiihlung mit den Cegenstdnden heraus solche
Perspektive zu gewinnen, darauf allein kommt es dem Denken an<®'.

60 Vgl.ebd,S. 231f.
61 Adorno, Theodor W.: Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschadigten Leben, Frankfurt

a.M.: 221994, S. 333f.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»We Are Undone by each other«/
Interkulturell-theologische Perspektiven auf Judith Butler

Claudia Jahnel

1. Macht und Widerstand im Raum der Ambivalenz: Knotenpunkte
der Begegnung von Interkultureller Theologie und Judith Butler

»Speaking to the postcolonial Other«! So tiberschreibt »The Discourse Studies Re-
ader« einen Beitrag, den Judith Butler unter dem Titel »Violence, Nonviolence.
Sartre on Fanon«” urspriinglich fiir den Aufsatzband »Race after Sartre« verfasst
hat. Explizit setzt sich Butler in dieser Analyse des Vorworts, das Jean-Paul Sart-
re zu Frantz Fanons antikolonialer Schrift »Die Verdammten dieser Erde« ver-
fasst hat, mit kolonialer Gewalt auseinander. Bezeichnenderweise stehen dabei
allerdings nicht der algerische Psychologe Fanon, die Inhalte dieses berithmten
exhortativen Werks oder gar die »Verdammten« selbst im Zentrum. Thre Aufmerk-
samkeit richtet sich vielmehr auf den franzésischen Philosophen Sartre und sein
ebenfalls exhortatives, aber an die Europier gerichtetes Vorwort, an dem Butler
die ganze performative Macht des kolonialen Diskurses aufzeigt. Auch Sartre ge-
linge es nicht, so die Diskurstheoretikerin, koloniale Konventionen zu itberwinden.
Zwar fithre er den europiischen Lesern vor Augen, dass Fanons Schrift sie, die Eu-
ropder, mitsamt ihren humanistisch-kolonialisierenden Idealen dezentriere und
sie nun diejenigen seien, die aus der Ferne — »displaced« — zuhdren und verstehen
miissten. Aber mit seiner direkten Anrede der europiischen Leser — Sartre verwen-
det die 2. Person Plural — bewirke er das genaue Gegenteil: Er stelle die Europier
zuriick ins Zentrum und spreche ihnen den mit Anerkennung verbundenen Status
des »Dux« zu, den Fanon ihnen entzogen habe. Sartre wiederhole somit die kolonia-
le dichotomisierende Ordnung, die die Européer im Zentrum von Wissen, Macht
und Kommunikation verortet, den Kolonisierten aber die Fihigkeit zum Sprechen

1 Butler, Judith: Undoing Gender, New York: 2004, S.19.

2 Butler, Judith: »Violence, Nonviolence. Sartre on Fanon, in: Johannes Angermuller/Do-
minique Maingueneau/Ruth Wodak (Hg.): The Discourse Studies Reader. Main currents in
theory and analysis, Amsterdam/Philadelphia: 2014, S.127-132.

3 Fanon, Frantz: Die Verdammten dieser Erde, Reinbek bei Hamburg: 1969.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238

Claudia Jahnel

und Handeln abspricht, den Status des Angesprochenen, des »Duc, verweigert und
ihnen so die Grundlagen fiir ein lebbares Leben entziehe. Wer aber, so fragt Butler
gegen Ende ihres Essays, spricht eigentlich mit dem Kolonisierten?:

»Who will speak to the colonized? For Fanon, the colonizer is not the >yous, or
so Sartre tells us, but for Sartre, the colonized is not the syouc. So Sartre continues
the very tradition of nonaddress that he seeks to indict«*.

Aber auch Butler sucht nicht das Gesprich mit den »Verdammtens, sondern
stellt den Europier Sartre ins Zentrum. Kann dies einen Hinweis darauf geben,
warum Butlers Einsichten in vielen Studien interkultureller TheologInnen® nicht
oder itberwiegend kritisch bis ablehnend rezipiert werden? Auch die poststruktu-
ralistische Analyse steht vor dem Dilemma, so scheint es, dass sie mit der Dekon-
struktion und intendierten Destabilisierung hegemonialer diskursiver Ordnungen
eben diese wieder ins Zentrum stellt und den kolonialen Diskurs fortsetzt. Offen-
sichtlich konnen auch bei Butler die Subalternen — die »Verdammten dieser Erde«
- nicht sprechen, sondern bediirfen der Reprisentation durch andere.®

Diese Schlussfolgerungen verharmlosen freilich die Macht des Diskurses und
verkennen die Ambivalenzen und Dynamiken des Widerstands. Butlers Analyse
und die Fragen, die sich daran anschlieflen, fithren eben deshalb mitten ins Zen-
trum jener Herausforderungen, mit denen sich viele interkulturell-theologische
Studien beschiftigen: Reprisentation und Deutungsmacht in interkulturellen und
interreligiésen Aushandlungsprozessen, Widerstand, die Spannung zwischen Uni-
versalitit und Partikularitit, »Verstehen« des »Anderen« und Othering-Prozesse.
Dabei offenbart sich hiufig dasselbe Dilemma und dieselbe Ambivalenz: Gerade
dort, wo — bspw. in kontextueller, Befreiungs- oder postkolonialer Theologie — Ge-
gendiskurse konstruiert werden, um den »Verdammten«, »Unterdriickten« und
»Marginalisierten« eine Stimme zu geben, werden dominante Diskurse wieder-
holt. Gleichzeitig kénnen Wiederholungen — manchmal unerwartet — machtvolle
Ordnungen subversiv unterlaufen.

Butler geht in »Gender Is Burning«’ ausfithrlich auf diese Ambivalenz des Wi-
derstands ein. Widerstand sei, so konstatiert sie, kein heroischer Akt eines autono-

4 ). Butler: 2014, S.131.

5 Die Fachbezeichnung»Interkulturelle Theologie«ist eine erst vor etwa 20 Jahren eingefiihrte
Neuschépfung, die sich weder im globalen Norden, wo sie ihren Ursprung hat, vollstindig
durchgesetzt hat, noch erst recht im globalen Siiden, wo sie kaum bekannt ist. Ich werde
sie im Folgenden gleichwohl umfassend verwenden, auch wenn die hier vorgestellten Theo-
loglnnen sehr unterschiedliche Zugdnge vertreten. Was diese gleichwohl verbindet, ist die
Auseinandersetzung mit den verschiedenen Hybridformen des Christentums, ihren partiku-
laren Besonderheiten und ihren globalen Verflechtungen.

6 Vgl. Spivak, Gayatri Chakravorty: Can the Subaltern Speak? Postkolonialitit und subalterne
Artikulation, Wien: 2007.

7 Butler, Judith: »Gender Is Burning: Fragen der Aneignung und Subversion, in: Dies.: Kérper
von Gewicht, Frankfurt a.M.: ® 2017, S.171-197.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»We Are Undone by each other«

men Subjekts. Er entstehe vielmehr am »Knotenpunkt kultureller und politischer
Krifte«, am »Nexus« eines »kulturellen ZusammenstofRens, in dem die Forderun-
gen, die gleichen Bestimmungen zu wiederholen oder zu resignifizieren, die das
>Wir«< konstituieren, nicht kurz und biindig abgelehnt werden kénnen, in dem sie
aber auch nicht mit striktem Gehorsam befolgt werden konnen. Es ist der Raum
dieser Ambivalenz, der die Moglichkeit eréffnet, die gleichen Bestimmungen um-
zuarbeiten, in denen sich die Subjektivierung vollzieht — und in ihrem Vollzug
scheitert«®.

In den Vorarbeiten zum vorliegenden Beitrag bin ich immer wieder auf diese
Ambivalenzen von Macht und Widerstand gestof3en. Sie begegneten mir wie ein
roter Faden sowohl in konstruktiv-positiven und kritisch-ablehnenden Aufnahmen
Butlerscher Einsichten als auch im Nachdenken iiber fehlende Bezugnahmen und
Ignoranz an Punkten, wo die Ankniipfung an Butler in meinen Augen nahegelegen
hitte. Der Grund fiir die kontinuierliche Prisenz von Macht und Widerstand in
den aufgesuchten Studien liegt, so meine ich, zum einen im Gegenstand des Fachs
selbst — sehr verkiirzt formuliert geht es hier um die weltweiten Hybridformen
des Christentums als Produkte globaler, transkultureller und transreligioser Aus-
handlungsprozesse. Zum anderen regen die verschiedenen Methoden und theore-
tischen Zuginge des Fachs einen kritischen Umgang mit Macht an. Erst mit dem
wachsenden Einfluss der sogenannten cultural turns® in Interkultureller Theologie
riicken aber auch — weniger binir — die Ambivalenzen, Risse und Zwischenriu-
me und das Oszillieren von Macht und Widerstand verstirkt in den Blick — und
gerade hier zeigen sich inspirierende Knotenpunkte zu Butlers inhaltlichen und
methodischen Uberlegungen.

Der vorliegende Beitrag entwickelt daher aus der Innenperspektive des Faches
und seiner besonderen Pragung durch die cultural, postcolonial und material/body
turns ein Panorama fruchtbarer — genutzter und ungenutzter — Ankniipfungspunk-
te zu Butlers Theorien. Das geschieht exemplarisch und ohne Anspruch auf Voll-
stindigkeit. Da sowohl die turns nicht klar voneinander abgegrenzt sind, als auch
Butlers Theorien und Inhalte ein grofRes vernetztes Gesamtsystem mit zahlreichen
Uberlappungen darstellt, bildet die hier gewihlte Gliederung zwar den Versuch ei-
ner groben Systematisierung der Rezeptionen und Impulse Butlers, aber die Gren-
zen zwischen den einzelnen Unterkapiteln sind flieRend. Im Anschluss daran wer-
den anhand der Rezeption Butlers durch Kwok Pui Lan und Heike Walz zentrale
und wiederkehrende Irritationen und Widerstinde interkultureller TheologInnen
gegeniiber den Einsichten Butlers skizziert, die gleichzeitig Herausforderungen an

8 Ebd., S.177.
9 Zuden verschiedenen»turns«vgl.: Bachmann-Medick, Doris: Cultural Turns. Neuorientierun-
gen in den Kulturwissenschaften, Reinbek bei Hamburg: 2006.

14.02.2026, 19:11:11.

239


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240

Claudia Jahnel

die Interkulturelle Theologie selbst offenbaren. Der Beitrag endet mit einem kur-
zen nicht-abschlieffenden Ausblick.

Erwihnt sei noch, dass der Beitrag nicht eigens auf den religious turn eingeht.
Dieser spielt zwar eine wichtige Rolle innerhalb der Interkulturellen Theologie, die
Rezeption von Butlers jiingeren Veréffentlichungen zu Religion, Offentlichkeit, Re-
ligionskritik, Islam oder Zionismus ist jedoch gering. Daher kann an dieser Stelle
nur das Desiderat einer intensiveren Auseinandersetzung mit Butler zu Religion
formuliert werden.

2.  Die Interkulturelle Theologie und ihre »turns«
als Anschlusspotential an Judith Butler

2.1 Judith Butler und der cultural turn in der Interkulturellen Theologie:
Von konstruktiven Rissen, epistemologischer Ungewissheit und
der Wahrheit Gottes im Zwischenraum

Der cultural turn hat sich Anfang der 2000er Jahre schon in der Nomination des zu-
vor als Religions-, Missions- und Okumenewissenschaft bezeichneten Fachs nie-
dergeschlagen. Von ihm angeregt konzentrieren sich viele Forschungen im wei-
ten Feld der Hybridformen der Christentiimer und Religionen auf »contact zo-
nes«,'® d.h. auf Zonen des Aushandelns von Unterschieden und Deutungsmacht,
der Assimilation und Integration, des Ausschlusses und Widerstandes. Interkultu-
relle Theologie ist schon von ihrem Namen her dem »Inter«, dem Dazwischen und
den liminalen Ubergangsprozessen, den Rissen und Bruchstellen, den Dissonan-
zen und Ambivalenzen verpflichtet.

Butlers Infragestellung eindeutiger Identititen, essentialistisch-ontologischer
Annahmen und epistemologischer Gewissheiten steht daher in grofler Nihe zu
dieser Ausrichtung Interkultureller Theologie. Zwar konzentriert sie sich primir
auf die diskursive Ordnung von gender und sex,” wie einer ihrer vielzitierten Sit-
ze veranschaulicht: »There is no gender identity behind the expressions of gender;
[...] identity is performatively constituted by the very >expressions« that are said to
be its results«'. Gleichwohl lisst sich diese Dekonstruktion geschlechtlicher Iden-
titit auch auf Identititskonstruktionen iibertragen, die im Feld der Interkulturel-
len Theologie besondere Relevanz haben: auf die Konstruktion des Fliichtlings oder

10 Vgl Pratt, Mary Louise: »Scratches on the Face of the Country; or, What Mr. Barrow saw in the
Land of the Bushmen, in: Henry Louis Gates (Hg.): »Race«, Writing and Difference, Chicago:
1985, S.139.

11 Vgl. Butler, Judith: Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a.M.: 1991.

12 Butler, Judith: Gender Trouble. Feminism and the Subversion of Identity, New York: 1990,
S. 25.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»We Are Undone by each other«

Migranten zum Beispiel,” dessen vermeintliche ontologisch-essentielle Andersheit
mitunter strategisch zu einem »object of belief«** gemacht wird.

Interkulturellen TheologInnen, die diese und andere kritische kulturwissen-
schaftliche Perspektiven in ihre Studien integrieren,” geht es wie Butler darum,
die »machtférmigen Vorginge« sichtbar zu machen, »die dazu beitragen, dass His-
torie als Natur erscheint«®®. Sie teilen Butlers Interesse an Rissen und Briichen, die
Kategorien wie »Fraug, aber auch »Religion« oder »Kultur« zur Bezeichnung eines
»unbezeichnete[n] Feld[es] von Differenzen« und zu »einem Schauplatz stindiger
Offenheit und Umdeutbarkeit (resignifiability)« machen." Ja, es geht geradezu um
den Schutz und die Aufwertung der Risse und der »stindigen Spaltung«, damit
»bislang unvorhergesehene Bedeutungen zum Tragen kommen kénnen«'.

Dieses Interesse an der Dekonstruktion von Deutungsmacht und der Verviel-
faltigung von Bedeutungen zeigt sich in einer wachsenden Zahl von Veréffentli-
chungen in der Interkulturellen Theologie. Ich nenne nur exemplarisch den von
Klaus Hock herausgegebenen Band zur Deutungsmacht in transkulturellen reli-

gidsen Prozessen »The Power of Interpretation«’

sowie seinen Aufsatz »Religi-
on als transkulturelles System«*°, Michael Bergunders Dekonstruktion des Reli-

gionsbegriffs in »Was ist Religion?«** und den von Daniel Cyranka und Henning

13 Vgl etwa: Kim-Cragg, HyeRan: »A Postcolonial Portrait of Migrants as Vulnerable and Resis-
tant, in: Practical Matters Journal 11 (2018), S.167-180; Jahnel, Claudia: »Migration and Jus-
tice: Postcolonial discourses on migration as challenge and partner for theology«, in: Andrea
Bieler etal. (Hg.): Religion and Migration: Negotiating hospitality, agency and vulnerability,
Leipzig: 2019, S. 41-60.

14 Butler,Judith: »Performative Acts and Gender Constitution. An Essay in Phenomenology and
Feminist Theoryx, in: Theatre Journal 40 (1988), S. 519-531, hier S. 520.

15 Exemplarisch genanntseien: Nehring, Andreas: Orientalismus und Mission. Die Reprisenta-
tion der tamilischen Gesellschaft und Religion durch Leipziger Missionare 1840-1940, Wies-
baden: 2003; Wiesgickl, Simon: Das Alte Testament als deutsche Kolonie. Die Neuerfindung
des Alten Testaments um 1800 (= Beitrage zur Wissenschaft vom Alten und Neuen Testa-
ment, Band 214), Stuttgart: 2018; Gruber, Judith: Theologie nach dem Cultural Turn. Interkul-
turalitit als theologische Ressource, Stuttgart: 2013.

16  Bublitz, Hannelore: Judith Butler zur Einfihrung, Hamburg: 2002, S. 45.

17 Butler,Judith, »Kontingente Grundlagen. Der Feminismus und die Frage der»Postmodernex,
in: Seyla Benhabib etal. (Hg.): Der Streit um Differenz. Feminismus und Postmoderne in der
Gegenwart, Frankfurt a.M.: 1993, S. 31-58, hier S. 49.

18 Ebd.S.s0.

19 Hock, Klaus (Hg.): The Power of Interpretation. Imagined Authenticity — Appropriated Iden-
tity, Wiesbaden: 2016.

20  Hock, Klaus: »Religion als transkulturelles Phanomen. Implikation eines kulturwissenschaft-
lichen Paradigmas fir die Religionsforschungs, in: Berliner Theologische Zeitschrift 19
(2002), S. 64-82.

21 Bergunder, Michael: Was ist Religion? Kulturwissenschaftliche Uberlegungen zum Gegen-
stand der Religionswissenschaft, in: ZfR 19 (2012), S. 3-55.

14.02.2026, 19:11:11.

241


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242

Claudia Jahnel

Wrogemann verdffentlichten Band »Religion — Macht — Raum«**, der zahlreiche
Fallstudien zu Verschiebungen und Umdeutungen von Religion im (6ffentlichen)
Raum enthilt. Auch die Diskussion um Partikularismus und Universalismus etwa
in der weltweiten Okumene, in der die Dezentrierung westlich-universalistischer
Einheitsmodelle eine zentrale Rolle spielt,”® zeigt deutliche Ankniipfungspunkte
an Butlers Kritik an universalisierenden Setzungen, die partikulare Interessen ka-
schieren.”

Hinsichtlich der dezidiert theologischen Ausrichtung des Fachs weicht Inter-
kulturelle Theologie aber auch von Butlers inhaltlichen Setzungen ab und geht auch
tiber die Bedeutung von Rissen und Briichen im cultural turn hinaus: denn das, was
in den Zwischenriumen und Rissen gesucht wird — oder vielmehr sich ereignet in
stindiger Offenheit und Umdeutbarkeit -, ist, so Robert Schreiter, die Wahrheit
Gottes:

»Interkulturelle Theologie ist mehr als eine Beschreibung von Beziehungen zwi-
schen Kulturen, sie muss die Wahrheit von Gottes Gegenwart in unserer Welt auf-
zeigen und bezeugen. Die bezeugte Wahrheit wird wahrscheinlich eher narrativer
als propositioneller Form sein. Sie wird sich mehr in den Zwischenrdumen zeigen,
in den Momenten der Schwache und des Leidens innerhalb einer Kultur mehr als
in den Momenten ihrer Starke«*.

Es wire inspirierend, an diesem Punkt die Auseinandersetzung mit Butlers
Vulnerabilitits- und Widerstandsvorstellung zu vertiefen, wie sie etwa Miri-
am Leidinger unter Einbeziehung lateinamerikanischer Befreiungstheologie,*®
Kim-Cragg in Ankniipfung an postkoloniale Perspektiven auf die vulnerable

22 Cyranka, Daniel/Wrogemann, Henning (Hg.): Religion — Macht — Raum. Religiose Macht-
anspriiche und ihre medialen Repréasentationen (= Veroffentlichungen der Wissenschaftli-
chen Gesellschaft fiir Theologie 56), Leipzig: 2018. Weitere exemplarische Veroffentlichun-
gen: Bergunder, Michael: »Der »Cultural Turn« und die Erforschung der weltweiten Pfingst-
bewegungx, in: Evangelische Theologie 69 (2009), S. 245-269. Jahnel, Claudia: Interkulturelle
Theologie und Kulturwissenschaft. Untersucht am Beispiel afrikanischer Theologie, Stutt-
gart: 2015.

23 Vgl. etwa: Nehring, Andreas: Partikularismus und Universalismus in der Okumene, in: Clau-
diaJahnel/Hans Helmut Schneider (Hg.): Dein Reich komme in alle Welt. Interkulturelle Per-
spektiven auf das Reich Cottes, Erlangen: 2011, S. 83-116.

24 Vgl. Butler, Judith: »Restaging the Universal: Hegemony and the Limits of Formalismc, in:
Dies./Ernesto Laclau/Slavoj Zizek (Hg.): Contingency, Hegemony, Universality. Contemporary
Dialogues on the Left, London/New York: 2000, S.11-43.

25  Schreiter, Robert, »Verbreitung der Wahrheit oderinterkulturelle Theologie. Was meinen wir,
wenn wir heute von Mission sprechenc, in: Interkulturelle Theologie/Zeitschrift fiir Missi-
on 36,1 (2010), S.13-31, hier S. 30.

26  Vgl. Leidinger, Miriam: Verletzbarkeit gestalten. Eine Auseinandersetzung mit »Verletzbar-
keit«anhand der Christologien von Jiirgen Moltmann, Jon Sobrino und Graham Ward (= ratio
fidei. Beitrage zur philosophischen Rechenschaft der Theologie 66), Regensburg: 2018.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»We Are Undone by each other«

Situation von MigrantInnen®” oder Brandy Daniels im Bemiihen um eine »post-
strukturalistische Befreiungstheologie«*® begonnen haben. Alle drei betonen den
Zusammenhang von Vulnerabilitit, Handlungsmacht und Widerstand — mit un-
terschiedlichen Schwerpunkten. Kim-Cragg geht es primir darum, die politischen
und offentlichen Aspekte der Butlerschen Vulnerabilititstheorie im Blick auf
MigrantInnen zu reflektieren. Es gelte, MigrantInnen nicht nur als Opfer und
Hilfsempfinger darzustellen, sondern wahrzunehmen, dass sie gerade in ihrer
Verletzbarkeit tiber ein hohes Maf} an Widerstandspotential verfiigen. Leidinger
hingegen stellt die Passivitit und Empfinglichkeit des Menschen in seiner Verletz-
barkeit in den Fokus. Bei Butler, so Leidinger, »handelt der Mensch nicht aus und
im Angesicht seiner Verletzbarkeit, sondern als verletzbarer ist er empfinglich fur
Veranderungen und Widerstand und erfihrt sich dadurch als darauf reagierender
wiederum als widerstindiger«*®. Leidinger sieht hier Parallelen zur christlich-
theologischen Vorstellung der »Hingabe« wie zum Inkarnationsglauben. Daniels
schlieRlich verbindet die Passivitit von Verletzlichkeit und Widerstand mit apo-
phatischen Theologien einer Via Negativa von Pseudo-Dionisios und Thomas von
Aquin und kommt darin dem von Schreiter aufgeworfenen Gedanken nahe, dass
sich die Wahrheit Gottes im Zwischenraum ereignet. Wie Butler denkt Daniels den
Zwischenraum als Raum der Begegnung zutiefst materiell und korperlich. Laut
Butler sind die Begegnung und die Beziehung zum Anderen ursichlich dafiir, dass
der Mensch nie fertig ist: »Let’s face it«, so Butler. »We're undone by each other [..]
One does not always stay intact. It may be that one wants to, or does, but it may
also be that despite one’s best efforts, one is undone, in the face of the other, by the
touch, by the scent, by the feel, by the prospect of the touch, by the memory of the
feel«*. Daniels verbindet diesen Zwischenraum des Undone-Seins mit Enteignung
von Wissen. Er ist ein Ort des Nicht-Wissens, aber auch der Befreiung und des
Widerstands.

Wenn man die drei Rezipientlnnen Butlerscher Vulnerabilititsitberlegungen
ins Gesprach mit Schreiters Impuls bringt, dann zeichnet sich die Wahrheit Got-
tes also durch Verletzlichkeit, Ereignischarakter, Nicht-Wissen — d.h. Verzicht auf
epistemologische Gewissheit — und durch politisch prophetisches Transformati-
onspotential aus.

27 Vgl. H. Kim-Cragg: 2018.

28  Daniels, Brandy: A Poststructuralist Liberation Theology?: Queer Theory and Apophaticism,
in: Union Seminary Quarterly Review 64 (2013), S. 108-117.

29 M. Leidinger: 2018, S. 321.

30 Butler, Judith: Undoing Gender, New York: 2004, S.19.

14.02.2026, 19:11:11.

243


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2k

Claudia Jahnel

2.2 Judith Butler und der postcolonial turn in Interkultureller Theologie:
Dekonstruktionen epistemischer Gewalt als politische Praxis

Unter dem Einfluss des postcolonial turn konzentrieren sich Studien innerhalb der
Interkulturellen Theologie auf Formen epistemischer Gewalt, anhaltende kolonia-
lisierende Prozesse, Strategien des Othering wie des Widerstands und der Hand-
lungsmacht.** Postkoloniale Theologien reagieren darauf, so Ulrike Auga®*, dass
die seit den 1960er Jahren entstandenen kritischen Theologien — lateinamerika-
nische, feministische, schwarze und andere Befreiungstheologien, Womanist und
Chicana Theologien u.a. — keine hinreichenden analytischen Perspektiven zur Ver-
fiigung stellen, um die Komplexitit anhaltender ungerechter Ungleichheitsverhilt-
nisse wie Rassismus, Nationalismus oder den neo-liberalen Wirtschaftsimperialis-
mus zu verstehen und zu hinterfragen. Mit ihren biniren Vorannahmen verstirk-
ten sie zudem imperialistisch-neo-koloniale Strategien. So habe etwa, wie Marcella
Althaus-Reid*® oder Diego Irrardzaval® kritisieren, die Gegeniiberstellung von ma-
terieller vs. kulturell-symbolischer Unterdriickung — auf der einen Seite steht die
auf die »primiren« Bediirfnisse »der Armen« eingehende Befreiungstheologln, auf
der anderen die »proper North-Atlantic theologian made of books and university
research«® — das Bild der armen, hilfsbediirftigen »Anderenc, das der Westen ge-
schaffen habe, verstirke, anstatt die westliche Epistemologie aufzubrechen.

Ahnlich urteilen Althaus-Reid und Lisa Isherwood, wenn sie konstatieren, dass
sich die verschiedenen Befreiungstheologien in der Vergangenheit oft gegenseitig
ausgeschlossen haben:

31 Vgl. Nehring, Andreas/Tielesch, Simon (Hg.): Postkoloniale Theologien. Bibelhermeneuti-
sche und kulturwissenschaftliche Beitrage (= Religionskulturen 11), Stuttgart: 2013; Nehring,
Andreas/Wiesgickl, Simon (Hg.): Postkoloniale Theologien II: Perspektiven aus dem deutsch-
sprachigen Raum, Stuttgart: 2017; Pittl, Sebastian (Hg.): Theologie und Postkolonialismus.
Ansitze — Herausforderungen — Perspektiven (= Weltkirche und Mission 10), Regensburg:
2018.

32 Auga, Ulrike: »Resistance and the Radical Social Imaginary: A Genealogy from Eastern Euro-
pean Dissidence to New Social Movements: Connecting the Debates between Activism and
Postcolonial, Post-secular and Queer Epistemology and Theologyx, in: Dies. et al. (Hg.): Re-
sistance and Visions — Postcolonial, Post-secular and Queer Contributions to Theology and
the Study of Religions (=Journal of the European Society of Women in Theological Research
22), Leuven/Paris/Walpole: 2014, S. 5-30.

33 Althaus-Reid, Marcella Maria: »Gustavo Gutiérrez goes to Disneyland. Theme Park Theolo-
gies and the Diaspora of the Discourse of the Popular Theologian in Liberation Theologyx,
in: Dies.: From Feminist Theology to Indecent Theology. Readings on Poverty, Sexual Identity
and God, London: 2004, S.124-142, hier S.127.

34  Irrardzaval, Diego: »Kultur und Geschlecht in Lateinamerikac, in: Freddy Dutz/Barbel Fiinf-
sinn/Sabine Plonz (Hg.): Wir tragen die Farbe der Erde. Neue theologische Beitrdge aus La-
teinamerika, Hamburg: 2004, S.126-137.

35 M. M. Althaus-Reid: 2004, S.126.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»We Are Undone by each other«

»To be a liberationist and engage in a praxis of political and economic transfor-
mation could not coexist with a feminist pursuit of gender equality. In a similar
fashion, to be committed to an environmental theology was seen as separated
with the struggle of for instance, Hispana women in the States, or with Black The-
O|Ogy<<36.

Diese Kritik an den identitiren Dynamiken der verschiedenen Befreiungstheolo-
gien, die letztlich in einer westlich-dichotomisierenden Logik verharren, weil sie
die Andersheit »des Schwarzen«,* »des Armenc,?® »der Frau« usw. fortfithren, hat
die Einsicht in die Notwendigkeit eines transversalen Zugangs wachsen lassen,
der verschiedene neuere kritische Theorien zusammenfithrt. Hiufig werden dabei
poststrukturalistische und queere Ansitze aufgegriffen. Aus diesem Grund ist die
Rezeption Butlers in postkolonialen Theologien relativ hoch — zumal wenn sich die
jeweiligen TheologInnen ohnehin zudem im Feld der Queer-Theologie verorten wie
etwa Marcella Althaus-Reid*, Lisa Isherwood, HyeRan Kim-Cragg*, Ulrike Auga,
Jeremy Punt* w.v.m.

Auch wenn Butler, wie Punt anmerkt, Begriffe der postkolonialen Theorie wie
etwa den Ausdruck »Mimikry« nicht verwendet, lassen sich in der Sache deut-
lich gemeinsame Stof3richtungen zwischen ihr und postkolonialen Theorien er-
kennen.* Dazu zihlt Punt das Anliegen, Méglichkeiten der Handlungsmacht und
des Widerstands innerhalb gesellschaftlich normierter Grenzen neu zu bestim-
men: »Both Queer theory and Postcolonial theory are revolutionary, challenging
and pushing against the boundaries of and within society, occupying the liminal
spaces of human existence«*. Postkoloniale Theorie und Butlers Konstruktivismus
sind also hochgradig politisch und betrachten die Dekonstruktion normierter und
normalisierter Identititen als politische Praxis, wie Butler konstatiert: »The decon-

36  Althaus-Reid, Marcella Maria/Isherwood, Lisa: »Thinking Theology and Queer Theory, in:
Feminist Theology 15 (2007), S. 302-314, hier S. 303.

37  Vgl. etwa: Anderson, Victor: Beyond Ontological Blackness. An Essay on African American
Religious and Cultural Criticism, London u.a.: 2016.

38 M. M. Althaus-Reid: 2004, S. 126.

39  Althaus-Reid, Marcella Maria: Indecent Theology. Theological Perversions in Sex, Gender and
Politics, London/New York: 2000; Dies.: »Queer | Stand. Doing Feminist Theology Outside the
Borders of Colonial Decency, in: Charlotte Methuen/Angela Berlis (Hg.): The End of Libera-
tion? Liberation in the End! Feminist Theory, Feminist Theology and their Political Implica-
tions, Leuven: 2002, S. 23-36.

40 Kim-Cragg, HyeRan: Interdependence. A Postcolonial Feminist Practical Theology, Eugene:
2018.

41 Punt, Jeremy: »Intersections in Queer Theory and Postcolonial Theory, and Hermeneutical
Spin-Offs«, in: The Bible and Critical Theory 4 (2008), S. 24.1-24.16, hier S. 24.6.

42 Vgl.ebd, S.24.6.

43 Ebd, S.24.6.

14.02.2026, 19:11:11.

245


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246

Claudia Jahnel

struction of identity is not the deconstruction of politics; rather, it establishes as
political the very terms through which identity is articulated«*.

Ich werde weiter unten am Beispiel Kwok Pui Lans noch auf postkolonial-theo-
logische Widerstinde gegeniiber Butler eingehen.

2.3 Judith Butler und der material-body turn in Interkultureller Theologie:
vulnerabel-lebensspendende Qualitaten des Fleisches statt Kdrper
als Text ohne Unterleib

Auch mit dem material turn und insbesondere dem hier einzuordnenden body turn
innerhalb der Interkulturellen Theologie und einer ihrer wichtigen Bezugsdiszi-
plinen, der Religionswissenschaft, verbinden sich Ankniipfungspunkte zu Butlers
Arbeiten. In den letzten 30 Jahren zeigt sich in Interkultureller Theologie und Reli-
gionswissenschaft eine verstirkte Hinwendung zum Korper. Neben anthologisch-
vergleichenden Werken wie Sarah Coakleys »Religion and the Body«* und syste-
matisierenden Studien wie Talal Asads »Genealogies of Religion«*, die Fragen des
Zugangs zum Korper und des Korperwissens ins Zentrum stellen, konzentrieren
sich wiederum andere wie etwa Anne Koch*” auf die Entwicklung einer erneuerten,
an verschiedenen Kérperkonzepten orientierten Religionsaisthetik.

Studien, die die Materialitit des Korpers in den Mittelpunke stellen, kritisieren
oftmals, dass Butlers poststrukturalistisches Verstindnis des Kérpers zu sprach-
und textlastig sei und sich fiir das Verstehen verkérperten Wissens, verkdrper-
ter Religion und verkérperter Kosmologien nicht eigne.*® TheologInnen, die an
der Schnittstelle von Interkultureller, Befreiungs-, Feministischer, Postkolonialer,
Queerer und Korpertheologien arbeiten, unterziehen Butler hingegen oftmals ei-
ner kritisch-konstruktiven Relektiire und suchen nach Méglichkeiten der Zusam-
menfithrung von diskursiven und anderen — etwa leibphinomenologischen, aber
auch befreiungstheologischen — Zugingen zum Verstehen von Kérperpraktiken
und Korperwissen.

44 J.Butler:1990, S.148, s. auch J. Punt: 2008, S. 24.8.

45  Coakley, Sarah: Religion and the Body, Cambridge: 1997.

46  Asad, Talal: Genealogies of Religon: Disciplines and Reasons of Power in Christianity and Is-
lam, Baltimore: 1993.

47  Koch, Anne: Kérperwissen. Grundlegung einer Religionsaisthetik (Reihe: Perspektiven der
Religionswissenschaft, Open-access-Publikation der Universitit Minchen, http://epub.ub.
uni-muenchen.de/12438/, Abruf: Dez. 2019).

48  So z.B. Narayanan, Vasudha: »Embodied Cosmologies. Sights of Piety, Sights of Power, in:
Journal of the American Academy of Religion 71 (2003) 3, S. 495-520, hier S. 516: »The privileg-
ing of the written text and beliefs by dominant, hegemonic cultures has led to the marginal-
ization of other ways of knowing, other sources of knowledge«; vgl. auch Vasquez, Manuel
A.: More than Belief. A Materialist Theory of Religion, Oxford: 2011, hier S. 7.

14.02.2026, 19:11:11.


http://epub.ub.uni-muenchen.de/12438/
http://epub.ub.uni-muenchen.de/12438/
http://epub.ub.uni-muenchen.de/12438/
http://epub.ub.uni-muenchen.de/12438/
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://epub.ub.uni-muenchen.de/12438/
http://epub.ub.uni-muenchen.de/12438/
http://epub.ub.uni-muenchen.de/12438/
http://epub.ub.uni-muenchen.de/12438/

»We Are Undone by each other«

Mayra Rivera etwa entwickelt in der Verbindung von (feministischer) Befrei-
ungstheologie, poststrukturalistischer und postkolonialer Theorie einen Ansatz,
der mit dem Begrift »Fleisch« der Materialitit des Korpers mehr Ausdruck
verleihen will.* Sie nimmt darin den Grundgedanken Butlers ernst, dass »Mate-
rialitit [..] etwas Irreduzibles«®® ist, das nicht zu negieren, wohl aber von seinen

! ist. Rivera geht es nicht um ein

»metaphysischen Behausungen [zu] befreien®
Entweder-Oder von Einsichten in das diskursive Konstruiertsein des Korpers
einerseits und korpereigenem Wissen andererseits. Denn beide sind miteinander
verflochten: »Discursive practices incite passions, create and negate identities,
entice our interest in theologizing the body. In this sense, poststructuralist ap-
proaches already consider words as intricately connected to the experiences of
bodies«*.

Im Kontext einer zunehmend technisierten Welt, die Kérperwahrnehmung
und Korperpraktiken — etwa tiber Reproduktionstechnologien, genetische Verfah-
ren, Klonen - zutiefst beeinflusst, aber auch gesellschaftliche und wirtschaftliche
Verhiltnisse und Interdependenzen verindert, betrachtet Rivera es als dringlich,
die Produktivitit korperlicher Materialitit und die Beziehung des Kdrpers zur
und in der Welt ins Zentrum zu riicken. Dabei rezipiert sie Butlers Betonung der
Bedeutung des vulnerablen Kérpers ausfithrlich:

»[...] If we are to make broader social and political claims about the rights of protec-
tion and entitlements to persistence and flourishing, we will first have to be sup-
ported by a new bodily ontology, one that implies the rethinking of precariousness,
vulnerability, injurability, interdependency, exposure, bodily persistence and de-
sire, work and the claims of language and social belonging«®3.

In der Entwicklung ihrer »Theologisierung des Fleisches« kniipft Rivera unter an-
derem an das Konzept der »Carnal Anthropology« des lateinamerikanischen Be-
freiungsphilosophen Enrique Dussel an, der dem westlichen Ratio-Zentrismus und
seiner Unterscheidung von Kérper und autonomer Seele das Modell der Interde-
pendenz von Fleisch und Geist entgegenhilt. Dieses Modell betrachte die Befreiung

49  Vgl.Rivera, Mayra:»A Labyrinth of Incarnations: The Social Materiality of Bodies«, in: U. Auga:
2014, S.187-198.

50  Butler, Judith: Kérper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts, Berlin: 1995,
S.57.

51 Ebd., S.54. Vgl. zur Materialitat des Kérpers bei Butler auch: Villa, Paula-Irene: Judith Butler,
Frankfurt a.M.: 2003, S. 77-101.

52 M. Rivera: 2014, S.193.

53 Butler, Judith: »On This Occasion..., in: Roland Faber/Michael Halewood/Decena Lin (Hg.):
Butler on Whitehead: On the Occasion, Lanham u.a.: 2012, S. 3-18, hier S.12, zitiert nach M.
Rivera: 2014, S.195 (Hervorhebung: MR).

14.02.2026, 19:11:11.

247


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248

Claudia Jahnel

von materieller Not und Unterdriickung nicht als posteriore Aufgabe, sondern ver-
kniipfe sie unmittelbar mit geistiger und spiritueller Befreiung. Mit Bezug auf den
Befreiungstheologen Rubem Alves, der Inkarnation als zutiefst schopferischen Akt
versteht — »My flesh overflows and fertilizes the world; the world overflows and my
body receives it«** — zeichnet sich Riveras Ansatz dadurch aus, dass er auf die ak-
tuellen Herausforderungen einer technisierten Welt mit einem kdrperbezogenen
ethischen Modell reagiert, in dem die diskursive Verfasstheit des Korpers, seine
Vulnerabilitit und die lebensspendenden Qualititen des Fleisches zusammen ge-
sehen werden. Riveras In-Beziehung-Setzung von Butlers Kérper- und Vulnerabi-
litdtstheorien mit befreiungstheologischen Ansitzen schafft also das Gegenteil des
»Gespenstes« von der »Frau ohne Unterleib« oder dem »Korper ohne Text«, das die
Debatten in der deutschsprachigen Rezeption Butlers in den 1990er Jahren - also
vor Butlers intensiveren Einlassungen auf das Thema Vulnerabilitit — prigten.*

3.  Widerstande, Irritationen, Herausforderungen - Ambivalenzen
der Butler-Rezeption

3.1 Zwischen symbolisch-kulturalistischem Imperialismus und
Anregung zum widerstandigen Denken: Kwok Pui Lan

Butlers inhaltliche Setzungen und v.a. ihr Sprachstil und ihre Sprachlastigkeit ru-
fen immer wieder »Verirgerungen«*® hervor. Auch TheologInnen des globalen Sii-
dens stofden sich an ihrer Fokussierung auf Sprechakte und diskursive Zuschrei-
bungen als Strategien der Unterdriickung. So kritisiert die postkoloniale Theolo-
gin Kwok Pui Lan, dass Feministische Theologinnen des Westens ebenso wie Judith
Butler »unverhiltnismiflig viel Zeit und Energie auf inklusive Sprache und das Ge-
schlecht Gottes verwenden«*’. Das verbinde diese beiden Zuginge, die im Blick auf
die bindre bzw. als solche kritisierte Konstruktion von Identitit und Geschlecht
so entgegengesetzt seien. Fiir Frauen der »Dritten Welt« jedoch sei die Ausein-
andersetzung mit sprachlichen Einschreibungen nicht prioritir: Der »Kampf fiir
Gender-Gerechtigkeit kann fiir jene, die keinen Zugang zu sauberem Wasser haben
und unter Mangelernihrung leiden, nicht primir auf kulturell-symbolischer Ebene
und ohne Einbeziehung soziopolitischer Kimpfe ausgefochten werden«*®. Auler-
dem wiirde sowohl der Begriff »feministisch« als auch der Begriff »postkolonial«

54  Alves, Rubem: | Believe in the Resurrection of the Body, Eugene: 1986, S. 8.

55  Vgl. P-1. Villa: 2003, S. 78.

56  Ebd., S.11.

57  PuiLan, Kwok: Postcolonial Imagination and Feminist Theology, Louisville 2005: S. 129.
58 Ebd., S.130.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»We Are Undone by each other«

von TheologInnen des globalen Siidens abgelehnt — ersterer, weil er mit imperia-
listisch-universalistisch agierenden und reflektierenden Feministinnen der westli-
chen Mittelklasse assoziiert wiirde, und zweiterer, weil er mit dem Verdacht belegt
sei, dass eine postkoloniale Theorie nur den Interessen einer in der westlichen Dia-
spora lebenden Elite des globalen Siidens diene.

Letztlich impliziert Pui Lans Argumentation, dass die Zentrierung auf sprach-
lich-diskursive Festschreibungen und auf genderbezogene Unterdriickungsstrate-
gien Fortsetzungen westlich-imperialer Strategien sind. Andersherum kann ge-
fragt werden, ob Pui Lan nicht jene in 2.2 angesprochene dichotome Gegeniiber-
stellung von globalem Siiden und »dem Westen« wiederholt, die Althaus-Reid, Irr-
arazaval, Rivera oder Isherwood schon im Blick auf die traditionellen Befreiungs-
theologien kritisierten.

Bezeichnenderweise bringt Pui Lan die westliche Philosophin Butler erst dort
positiv ein, wo Butler Anregungen fiir einen Bruch mit dem »kolonialen, rassisti-
schen, maskulinistischen und heterosexistischen« Diskurs und fiir die »Inversion,
Subversion und Verschiebung dieser regulierenden Praktiken« gibt:

»[...] Aftertroubling gender, she turns to alternative performances of gender, espe-
cially homosexual practices such as drag and butch-femme roles, as instances that
counteract gender normativity and open up ways for resignification. She says the
task is to >redescribe those possibilities that already exist but which exist within
cultural domains designated as culturally unintelligible and impossible.cHer work
prompts us to ask, which are those critical sites of resistance that requeer sexual-
ity, subvert colonial desire, and refuse to naturalize race?«*®

Diese ausfithrlich zitierte Passage weist auf vielfache Ambivalenzen hin, mit de-
nen die Rezeption Butlers durch Pui Lan und andere TheologInnen des globalen
Stidens verkniipft ist: Einerseits werden Butlers Theorien als westliche Konstrukte
und darin Fortsetzung eines imperial-phallischen Diskurses betrachtet. Anderer-
seits werden sie dort genutzt, wo sie Widerstandsdiskurse und Handlungsmacht
unterstreichen. Hier zeigt sich die eingangs erwihnte Ambivalenz, die die Dyna-
miken von Widerstand immer begleiten.

3.2 Zwischen realitatsfernem Sprachoptimismus und realitatsnahem
Widerstand der kleinen Schritte: Heike Walz

Ambivalenzen und Reibungspunkte stehen auch im Mittelpunkt der Studie von
Heike Walz »... nicht mehr minnlich und weiblich...2«%°, die wohl die umfassendste

59  Ebd., S.143, mit Verweis auf]. Butler: 1990, S. 148f. (Hervorhebung JB).
60  Walz, Heike: »... nicht mehr mannlich und weiblich...«? Ekklesiologie und Geschlecht in 6ku-
menischem Horizont, Frankfurt a.M.: 2006.

14.02.2026, 19:11:11.

249


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250

Claudia Jahnel

interkulturell-theologische Auseinandersetzung mit Gendertheorie, Befreiungs-
theologie und Okumene im deutschsprachigen Raum darstellt. Walz, die sich
ebenfalls auf das Verhiltnis zwischen Feministischer (Befreiungs-)Theologie und
Butlers Diskurstheorie konzentriert, konstatiert — wie Pui Lan —, dass ein zen-
traler Grund fiir die geringe Rezeption Butlers durch »Theologinnen aus Afrika
und Lateinamerika«® im »Sprachoptimismus«®* der Diskurstheoretikerin und der
damit einhergehenden Vernachlissigung der notwendigen Verinderung soziopo-
litischer Bedingungen liege: »Im Horizont der theologischen Texte beispielsweise
der afrikanischen Theologinnen [..] zeigt sich aber deutlich, das Kultur- und
Sprachkritik nur dann erfolgreich sein kénnen, wenn sie mit einer Verinderung
von Gesellschaftsstrukturen kombiniert werden«®.

Einen anderen, im Kontext des oben genannten material und body turn interkul-
turell-theologisch besonders relevanten Grund fiir die geringe Rezeption Butlers,
sieht Walz in dem erfahrungs- und praxisbetonenden Ansatz der Befreiungstheolo-
gien. Das zutiefst kdrperbezogene befreiungstheologische Erfahrungskonzept ste-
he dem diskurstheoretischen Zugang Butlers kontrovers gegeniiber. Schon in den
1980er Jahren hitten Theologen wie Jaci Maraschin, Rubem Alves und Leonardo
Boff den Korper als Ort der Erfahrung von Unterdriickung, Gewalt, Schmerzen
und Befreiung theologisch reflektiert und diese kérperlichen Erfahrungen mit ethi-
schem Engagement verbunden. Walz fasst die Einsichten der genannten Theologen
wie folgt zusammen: »Als Gegendiskurs zur hierarchisch-repressiven Gesellschaft
ist die Zuwendung zum Korper fiir marginalisierte Menschen identititsbildend
und enthilt emanzipatorisches Potential. [..] durch den Bezug zu Schmerz und
Leiden des Kérpers [wird] Ungerechtigkeit nicht verdeckt«**. Das befreiungstheo-
logische Diktum der Option Gottes fiir die Armen materialisiert sich hier also in
der Option Gottes fiir den leidenden Korper.

Diese Konzentration auf den Korper werde in jingerer Zeit, so Walz, in Auf-

5 in dkofeministischen Theologien fortgesetzt. So

nahme von Mary Judith Ress,®
entwickle besonders Ivonne Gebara eine »corporale Epistemologie«®. Die konkre-

ten Korper von Frauen — »der Mapuche Frauen, der Einwohnerinnen, der Biuerin-

61  Ebd.,S.75.

62  Ebd., S. 401. Walz zitiert hier eine Formulierung von Ladner, Gertraud: »Befreiung ohne Sub-
jekt? Judith Butler feministisch-theologisch gegengelesenc, in: Schlangenbrut 22 (2004),
S.15-19, hier S.16.

63  H.Walz: 2006, S. 401.

64  Ebd., S.303, mit Verweis auf Kriesel, Stephan: Der Kérper als Paradigma. Leibesdiskurse in
Kultur, Volksreligiositit und Theologie Brasiliens, Luzern: 2001.

65 Vgl Ress, Mary Judith: »Without a Vision the People Perish« (Proverbs 29:18). Reflections on
Latin American Ecofeminist Theology, Santiago: 2003.

66 H.Walz: 2006, S. 297.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»We Are Undone by each other«

nen, der Lehrerinnen«®” — wiirden hier nicht nur deshalb zum »neuen Locus der
Theologie«®®, weil Erfahrungen der Unterdriickung wie der Befreiung kérperliche
Erfahrungen seien und somit, so Gebara, der »oftmals geschundene und verachte-
te, ebenso wie der geniefende und Lust empfindende Kérper von Frauen [...] mitt-
lerweile fiir viele der Ausgangspunkt ihrer Theologie und Hermeneutik«*®. Gebara
geht in threm Verstindnis des Korpers vielmehr noch einen Schritt weiter und be-
trachtet den Korper als wissenden Korper. Als solcher steht er der Vernunft nicht
mehr gegeniiber — als das Andere der Vernunft. Gebara folgt eher einer monis-
tischen Vorstellung, wenn sie schreibt: »Die Vernunft ist nichts anderes als dass
sich unser Korper iiber sich und iitber die Welt bewusst ist. Deshalb driicket sich die
verkorperlichte Vernunft iiber vielfiltige Aktivititen und Kreativititen aus«’.

In der abschlieRenden, kritisch auswertenden Gegeniiberstellung »Befreiungs-
theologie und Butlers poststrukturalistische Geschlechterkonstruktion in produk-
tiver Spannung«” nimmt Walz die divergenten Kérperkonzeptionen — den »dis-
kursiven« Ansatz Butlers und die »subjektive« Perspektive der Befreiungstheologi-
en — unter der Fragestellung auf:

»Wie also konnen die subjektiven, als authentisch empfundenen, existentiellen
Erfahrungen mitdem Kérper [wie sie die Befreiungstheologien betonen] ernst ge-
nommen werden, ohne aus der Reflexion auszublenden, dass diese Erfahrungen
[dem Butlerschen Ansatz folgend] durch gesellschaftliche und kirchliche Diskur-
se bestimmt und geformt sind? Was bedeutet dies fiir die Kérpertheologie und
ihren Anspruch auf Widerstandigkeit? Wie viel Spielraum fir eigene, diskursiv
nicht einholbare Erfahrungen bleibt vorhanden? Sind Kérper wirklich der Aus-
gangspunkt fiir eine politisch widerstindige Theologie oder sind sie der Ort, an
dem sich gesellschaftliche und kirchliche Kérperpolitiken einschreiben?«’

In diesen Fragen eroffnet Walz das gesamte Panorama der Kritik und Fragen, die
die Verdffentlichung von Butlers »Das Unbehagen der Geschlechter« auch und ge-
rade in Deutschland ausgeldst hat.”? Die interkulturell-theologisch besonders rele-
vante Pointe von Walz’ Rezeption dieser Debatte liegt jedoch weniger darin, dass sie
mit dem von Ulla Jiger, Gesa Lindemann und anderen entwickelten Konzept des
doppelten Korpers bzw. des Leib-Kérpers eine spannungsreiche Versdhnung der

67 Gebara, lvonne: »10 Afios de Con-spirando, in: Con-spirando 40 (2002), S. 3-13, hier S. 7, zi-
tiert aus: H. Walz: 2006, S. 297.

68  M.]J. Ress: 2003, S.19.

69  Gebara, Ivonne: Art. »Okofeminismus, in: Elisabeth Géssmann et al. (Hg.): Worterbuch der
Feministischen Theologie, Giitersloh: 2002, S. 422-424, S. 422.

70 |. Gebara: 2002 (10 Afos), S. 7, zitiert aus: H. Walz: 2006, S. 297.

71 H.Walz: 20086, S.394.

72 Ebd., S. 427.

73 Vgl. dazu auch P-1. Villa: 2003, S. 77-101.

14.02.2026, 19:11:11.

251


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252

Claudia Jahnel

verschiedenen Zuginge vorschligt und auf die Vermittlung von befreiungstheo-
logisch-subjektiv »authentischer« Kérpererfahrung und Butlers diskursiver Per-
spektive iibertrigt. Der besondere und weiterfihrende Impuls liegt vielmehr dar-
in, dass aus eben dieser Verbindung heraus die hochst politische Bedeutung des
Korpers unterstrichen wird. »Butlers Politisierung >privater< Themen, namentlich
Geschlechtsidentitit, sexuelle Orientierung und Lebensformen« und ihr »subver-
sives Verschieben der Geschlechternormenc bilde, so resiimiert Walz, anders als
frithere utopische Projekte der Befreiungstheologie oder der Feministischen Theo-
logie einen realistischen Weg, um »im Kleinen Verinderungen« zu bewirken.” Es
geht um den »kleinriumigen Widerstand gegen die Geschlechterordnung«”, des-
sen umso grofiere politische Bedeutung Walz in Ubertragung der Einsichten auf
das Feld der weltweiten Okumene plausibilisiert. Angesichts der hier anhaltenden
Kontroversen iiber kdrperbezogene Themen, die oftmals theologisiert oder kultura-
lisiert und damit vermeintlich immun gegen dekonstruierende Anfragen gemacht
werden, bleiben weitere mehrperspektivische kérperbezogene Studien im inter-
kulturell-theologischen und 6kumenischen Kontext ein dringendes Desiderat.

4. Die Risse offen lassen und lernen zu verlernen, um neu zu lernen -
ein nicht-abschlieBender Ausblick

Ich habe den Beitrag mit dem Dilemma des Nicht-Horens des Anderen und der
Nicht-Kommunikation mit dem Anderen erdffnet sowie auf die Entstehung von
Widerstand im Raum des Ambivalenten, in den liminalen Zwischenriumen und
Knotenpunkten verwiesen. Die dargestellten Ankniipfungen an Judith Butler spie-
geln sowohl das Ringen um Kommunikation wider — sowohl mit Butler, als auch
mit anderen theologischen Entwiirfen oder in der Vermittlung zwischen diesen.
Sie zeigen aber auch, wie sich im Raum der Ambivalenz und am Knotenpunkt
der Begegnung kontinuierlich Bedeutungen verschieben, Identititskonstruktionen
aufbrechen und sich neu formieren. Der Zwischenraum der Aushandlung und Be-
gegnung ist der hochst kreative Raum der Differenzen, aber auch ein hochst ver-
letzlicher Raum.

Ein wichtiger Impuls Butlers fiir die Interkulturelle Theologie liegt in der Erin-
nerung daran, die Risse und den Raum fir die Briiche und den Widerstand, aber
auch fir das Horen des Anderen, fiir Vielfalt und Kreativitit, offenzuhalten. Es gilt
- noch radikaler, subversiver und mehrperspektivischer — Konventionen und Gren-
zen zu berschreiten, statt durch Deutungen Differenzen zu glitten und theologi-
sche oder kulturelle Harmonien und universale Einheitsvorstellungen zu erzeugen.

74 Vgl. H. Walz: 2006, S. 405.
75  Ebd.,S.431.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»We Are Undone by each other« 253

Jiingere Arbeiten Butlers zeigen, dass die Diskurstheoretikerin den Raum der Of-
fentlichkeit und den Zwischenraum der Begegnung auch hochst materiell denkt
und die leibliche Prisenz — einschliefllich der der Akademikerin — in diesen Riu-
men fiir eminent wichtig erachtet. Sie erinnert die Interkulturelle Theologie damit
an das befreiungstheologische Diktum des Zuhorens und der Prisenz an der Basis.
Nur so bleiben die Risse dauerhaft offen, werden Gewissheiten dekonstruiert und
dezentriert und vollzieht sich ein »Lernen zu verlernen, um wieder zu erlernen«”.

76  Mignolo, Walter D.: Epistemischer Ungehorsam. Rhetorik der Moderne, Logik der Koloniali-
tat und Grammatik der Dekolonialitat, Wien: 2012, S. 169.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Theology, Science, and Sexual Diversity
Judith Butler and Rabbinical Judaism

Yiftach Fehige

Bernhard Gritmme and Gunda Werner asked for contributions to their edited vol-
ume that look at the work of Judith Butler in relation to theology. In what follows,
I enthusiastically accept their invitation. It provides me with the unique opportu-
nity to argue that Rabbinic Judaism has every reason to welcome the kind of plu-
ralism regarding human sexuality that, in past work, I have demonstrated Butler
to promote.’ Pluralism regarding human sexuality means the affirmation of sexual
diversity for various kinds of benefits—scientific, moral, theological, political, etc.
Such a pluralism is committed to three basic principles:

“First, nature/nurture is indivisible. Second, organisms—human and other-
wise—are active processes, moving targets, from fertilization until death. Third,
no single academic or clinical discipline provides us with the true or best way to

understand human sexuality.”

Butler’s theory of human sexuality satisfies all three principles. In what follows I
will zoom in mainly on the third principle.

To that effect, I will first define sexual diversity as a theological topic at the
interface of science and religion. This point of entry into the discussion primar-
ily reflects my own interests. Interests, however, are often guided by convictions
about the necessary priorities of contemporary theological discourse. It seems in-
disputable that the sciences exercise a largely uncontested cultural authority today,
and this is of enormous consequences for religion.’ The sciences also come into
focus insofar as scientific facts are often cited to challenge Butler’s critique of a
“heterosexual ontology” of bodies. I will largely focus on transgender identities in

1 See Fehige, Yiftach: Die Geschlechtererosion des Semantischen Realismus. Eine Logisch-
Semantische Untersuchung zum Begriff des Biologischen Geschlechts, Paderborn: 2006.

2 Fausto-Sterling, Anne: Sexing the Body: Gender Politics and the Construction of Sexuality,
New York: 2000, p. 235.

3 See Scruton, Roger: The Soul of the World, Princeton: 2014, p. 55-75.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256  Yiftach Fehige

my discussion here, and therefore it is important to consider Butler’s contention
that the

“real’ and the ‘sexually factic’ are phantasmatic constructions—illusions of sub-
stance—that bodies are compelled to approximate but never can [..] this failure
to become ‘real’ and to embody ‘the natural’is, [I] would argue, a constitutive fail-
ure of all gender enactments for the very reason that these ontological locales are
fundamentally uninhabitable*

Nature and Culture are abstractions of a more primordial reality of human exis-
tence, I take Butler to argue, and each expresses the other in a qualified sense—a
very romantic idea.” When I look at Butler’s work in a second step, I will pro-
vide reasons in support of her view that the “sexually factic” is “uninhabitable.” I
will transition into a discussion of her work on sexual diversity by considering the
most intriguing debate over reforms to the UK Gender Recognition Act of 2004 (GRA).
The GRA was among the most pioneering legal frameworks to guide gender transi-
tions. Even so, problems remained and in 2018 the UK government entered public
consultation about its resolution proposals. The nature of the debate that ensued
likely surprised many, and not only government officials. In comparison, and con-
sidering the extent of physical and verbal assaults that occurred in that debate,
the Brexit negotiations look like a walk in the park, as they say.® I will argue that
Butler’s position against a “matrix” of “compulsory heterosexuality” and in favor of
sexual diversity is committed to scientific pluralism. This will raise the important
question as to the compatibility of scientific pluralism and theology. Considering
Butler’s Jewish origins,” I will relate to the tradition of Rabbinic Judaism, and to
that effect draw on the work of Menachem Fisch to make a case for a pluralist
theology of human sexuality.

4 Butler, Judith: Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity, New York: 21999, p.
186.

5 See Fehige, Yiftach: »Poems of Productive Imagination. Thought Experiments, Christian-
ity, and Science in Novalis«, in: Neue Zeitschrift fiir Systematische Theologie und Religion-
sphilosophie (2013), p. 54-83.

6 See Baggs, Michael: »Gender Recognition Act: Why We Want Identity Rules Changedx, in:
BBC News, October, 17, 2018. https://www.bbc.com/news/newsbeat-45838021 [06.04.2020].

7 See Aloni, Udi: »Judith Butler: As a Jew, | Was Taught It Was Ethically Imperative to Speak
Up«, in: Haaretz, February 24, 2010. https://www.haaretz.com/1.5052023 [12.02.2020].

14.02.2026, 19:11:11.


https://www.bbc.com/news/newsbeat-45838021
https://www.bbc.com/news/newsbeat-45838021
https://www.bbc.com/news/newsbeat-45838021
https://www.bbc.com/news/newsbeat-45838021
https://www.bbc.com/news/newsbeat-45838021
https://www.bbc.com/news/newsbeat-45838021
https://www.bbc.com/news/newsbeat-45838021
https://www.haaretz.com/1.5052023
https://www.haaretz.com/1.5052023
https://www.haaretz.com/1.5052023
https://www.haaretz.com/1.5052023
https://www.haaretz.com/1.5052023
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.bbc.com/news/newsbeat-45838021
https://www.bbc.com/news/newsbeat-45838021
https://www.bbc.com/news/newsbeat-45838021
https://www.bbc.com/news/newsbeat-45838021
https://www.bbc.com/news/newsbeat-45838021
https://www.bbc.com/news/newsbeat-45838021
https://www.bbc.com/news/newsbeat-45838021
https://www.haaretz.com/1.5052023
https://www.haaretz.com/1.5052023
https://www.haaretz.com/1.5052023
https://www.haaretz.com/1.5052023
https://www.haaretz.com/1.5052023

Theology, Science, and Sexual Diversity

1. Sexual Diversity in Theological Perspective

Theology “struggles with the contested and different definitions of gender, sex,

»8

and sexuality.”® Advocates of—what I label for reasons of convenience—traditional

theologies are less inclined to engage seriously with the results of “sexual diversity

studies™

(SDS). This comes as little surprise if one knows a little bit about the
history of each, and yet, both have something in common and that should be reason
enough for mutual engagement. Both are questioned in their academic credibility
today: only ideology—no substance!'™® Moreover, the “fact is that we must find a way
to talk [...] about sexual and gender diversity as a shared human reality and not
And, theology

is at risk of becoming irrelevant in this respect. Even in the most Christian of all

merely a product of individual choices or cultural construction.”

so-called “first-world” nations sexual standards and activities have changed at a
breathtaking pace since World War II:

“In a remarkable short period of time, views of normal and abnormal sexual prac-
tices underwent a revolutionary transformation: Sex shifted from a tabooed to an
omnipresent topic. Cultural norms no longer confined approved sexual activity to
married partners but came to accept a far wider variety of practices, identities, and
objects of desires. Indeed, not to be having sex might be one of the last sources of

sexual shame.*

There is much work to be done, and theology has every reason to engage with SDS,
including Butler, unless it rests content with a position of cultural insignificance.
Every theory of human sexuality must answer the following three questions®:

8 Jung, Patricia B./Vigen Aana M.: »Introduction, in: Patricia B. Jung, Patricia B/Aana M. Vigen
(Hg), God, Science, Sex, Gender: An Interdisciplinary Approach to Christian Ethics, Urbana:
2010, p. 1-19, hier p. 5.

9 Sexual Diversity Studies is the exploration, analysis, and challenge of the ways in which sex-
uality is shaped in diverse contexts and the diverse impacts those contexts in turn have on
people’s lives. My university is home to the Mark S. Bonham Centre for Sexual Diversity Stud-
ies: http://sds.utoronto.ca.See, for example Congregation for Catholic Education: »‘Male and
Female He Created Them. Towards a Path of Dialogue on the Question of Gender Theory in
Education«, Vatican City: 2019.

10 See Evans, Jennifer: »Are Gender Studies Under Assault Globally?«, in: Social Science
Space: January 10, 2019. https://www.socialsciencespace.com/2019/01/are-gender-studies-
under-assault-globally/; Kubitza, Heinz-Werner: »Ist Theologie eine Wissenschaft? Lehre un-
ter Denkmalschutz«, in: Der Tagesspiegel, April 4, 2015. https://www.tagesspiegel.de/wissen/
ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html

1 P.B.Jung/A. M. Vigen: 2010, p. 9.

12 Horwitz, Alan V.: What’s Normal: Reconciling Biology & Culture, Oxford: 2016, p. 169.

13 See for a defense of that explanatory threshold: Roughgarden, Joan: The Cenial Gene. De-
constructing Darwinian Selfishness, Berkeley: 2009.

14.02.2026, 19:11:11.

257


http://sds.utoronto.ca.
http://sds.utoronto.ca.
http://sds.utoronto.ca.
https://www.socialsciencespace.com/2019/01/are-gender-studies-under-assault-globally/
https://www.socialsciencespace.com/2019/01/are-gender-studies-under-assault-globally/
https://www.socialsciencespace.com/2019/01/are-gender-studies-under-assault-globally/
https://www.socialsciencespace.com/2019/01/are-gender-studies-under-assault-globally/
https://www.socialsciencespace.com/2019/01/are-gender-studies-under-assault-globally/
https://www.socialsciencespace.com/2019/01/are-gender-studies-under-assault-globally/
https://www.socialsciencespace.com/2019/01/are-gender-studies-under-assault-globally/
https://www.socialsciencespace.com/2019/01/are-gender-studies-under-assault-globally/
https://www.socialsciencespace.com/2019/01/are-gender-studies-under-assault-globally/
https://www.tagesspiegel.de/wissen/ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html
https://www.tagesspiegel.de/wissen/ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html
https://www.tagesspiegel.de/wissen/ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html
https://www.tagesspiegel.de/wissen/ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html
https://www.tagesspiegel.de/wissen/ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html
https://www.tagesspiegel.de/wissen/ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html
https://www.tagesspiegel.de/wissen/ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html
https://www.tagesspiegel.de/wissen/ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html
https://www.tagesspiegel.de/wissen/ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html
https://www.tagesspiegel.de/wissen/ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://sds.utoronto.ca.
http://sds.utoronto.ca.
http://sds.utoronto.ca.
https://www.socialsciencespace.com/2019/01/are-gender-studies-under-assault-globally/
https://www.socialsciencespace.com/2019/01/are-gender-studies-under-assault-globally/
https://www.socialsciencespace.com/2019/01/are-gender-studies-under-assault-globally/
https://www.socialsciencespace.com/2019/01/are-gender-studies-under-assault-globally/
https://www.socialsciencespace.com/2019/01/are-gender-studies-under-assault-globally/
https://www.socialsciencespace.com/2019/01/are-gender-studies-under-assault-globally/
https://www.socialsciencespace.com/2019/01/are-gender-studies-under-assault-globally/
https://www.socialsciencespace.com/2019/01/are-gender-studies-under-assault-globally/
https://www.socialsciencespace.com/2019/01/are-gender-studies-under-assault-globally/
https://www.tagesspiegel.de/wissen/ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html
https://www.tagesspiegel.de/wissen/ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html
https://www.tagesspiegel.de/wissen/ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html
https://www.tagesspiegel.de/wissen/ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html
https://www.tagesspiegel.de/wissen/ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html
https://www.tagesspiegel.de/wissen/ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html
https://www.tagesspiegel.de/wissen/ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html
https://www.tagesspiegel.de/wissen/ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html
https://www.tagesspiegel.de/wissen/ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html
https://www.tagesspiegel.de/wissen/ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html

258

Yiftach Fehige

(1) Why sexual reproduction?
(2) Why sexual dimorphism?
(3) Why sexual diversity?

These are meaningful questions because neither sexual reproduction, sexual di-
morphism, nor sexual diversity are self-evident in their existence. Sexual reproduc-
tion (procreation by means of recombination of hereditary material) raises ques-
tions because in nature we also find asexual reproduction (by means of budding,
fragmentation). Why are there two kinds of reproduction in nature? Similarly, the
phenomenon of “hermaphrodism” (production of eggs and sperm by a single body)
motivates inquiries into the nature of sexual dimorphism (a single body produces
exclusively either eggs or sperm). Which came first, and how to relate both? And,
insofar as reproduction is to be essential to sexuality, variety in sexual behavior
requires an explanation. Only certain kinds of hetero-sexual behavior are procre-
ative.

Traditional theologies provide the following answers to questions (1), (2), and
(3)*:

(A) Sexual reproduction is a blessing and means participation in the creative work
of God.

(B) Sexual dimorphism symbolizes complementarity in procreativity.

(C) Sexual diversity is the result of natural or moral deviation.

In the encounter with Darwinian evolutionary theory, these answers were only de-
prived of their supernatural character, but not challenged any further than that®:

(A) Sexual reproduction is a mechanism of evolution.

(B’) Sexual dimorphism is a universal template in nature and a function of efficient
gamete allocation.

(C) Sexual diversity is a natural deviation.

The dichotomy of facts and values allowed the delegation of moral and political
questions concerning sexual diversity to other disciplines,’ as the “scientific com-

14 See for a defense of such a traditional theology in the idiom of analytic philosophy: Swin-
burne, Richard: Revelation. From Metaphor to Analogy, Oxford: 22007, p. 298-317 and pp.
361-363.

15 See for a defense of this view: Roughgarden, Joan: Evolution’s Rainbow. Diversity, Gender,
and Sexuality in Nature and People, Berkeley: 22009.

16  See for a succinct characterization, and a historical and philosophical critique of the
fact/value dichotomy: Putnam, Hilary: The Collapse of the Fact/Value Dichotomy and Other
Essays, Cambridge MA: 2002.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Theology, Science, and Sexual Diversity

munity was best understood as distinct from the surrounding society.”” The sci-
ences were claimed to discover only the facts. Matters of value are for philosophers
and policy makers to address, and they form a radically different set of issues. And,
given the relegation of theology to the non-scientific realm exclusively, insofar as
theology has any meaningful contribution to make to discussions about human
sexuality in modern societies, it must be in the moral and political arena. Accord-
ingly, a very common response, as a concession to calls for greater LGBTQ equity
from the standpoint of traditional theologies, is to employ the ethical principle of
toleration in order to uphold (A), (B), and (C):

(T) If not the result of individual moral failure, sexual diversity reflects genetic
defects or brain dysfunctionalities. Like every other sick person, the sexually de-

viant has a right not to be discriminated on grounds of a naturally occurring pathol-
18

ogy.

But how are we to relate (A), (B), and (C) and (&), (B’), and (C’)? If theology is
interested in relating meaningfully to what the sciences have to say—and not just
blindly follow them—it will have to exercise a more critical role in receiving scien-
tific claims.” And, advocates of traditional theologies do know how to be extremely
critical when the sciences are not supportive of their positions. A most prominent,
and in the present context very instructive, example is Alvin Plantinga’s objection
to Darwinian evolutionary theory insofar as it is meant to be of absolute explanatory
scope.” He is happy to concede that the theory may serve us well to understand
much of the animate world. But when it comes to human nature, the theory runs
into trouble, according to Plantinga. In other words, Plantinga argues that the na-
ture of humanity reveals the explanatory limits of the theory. Whatever the merits
of (&), (B), and (C’) may be, if Plantinga is right, they won't be sufficient to answer
(1), (2), and (3). What he basically argues is that we are confronted with a paralyzing
conflict of two cognitive values, namely the values of explanatory power and truth.
Behavior that is conducive to success as defined by Darwinian evolutionary the-
ory does not require true beliefs—maybe not even beliefs altogether! It really does
not matter if a tiger or a lion is in front of you, what matters is that you run in
response to triggers which you instinctively perceive as dangerous. If that is true,
then—Plantinga contends—the probability is very low that the beliefs that human
minds produce are true. And, if that is true, then we have no reason to believe that

17 Douglas, Heather: Science, Policy, and the Value-Free Ideal, Pittsburgh: 2009, p. 60.

18  See for a detailed reconstruction and critique of that line of reasoning: Fehige, Yiftach: »The
Role of the Imagination in Transsexual Crossings, in: Gerhard Schreiber (Ed.): Transsexuality
in Theology and Neuroscience, Berlin/New York: 2016, pp. 577-595.

19  See for detailed defense of this contention: Fehige, Yiftach: »Transsexuality: Reconciling
Christianity and Sciencec, in: Toronto Journal of Theology (2011), p. 51-71.

20 See Plantinga, Alvin: Where the Conflict Really Lies. Science, Religion, & Naturalism, New
York: 2012.

14.02.2026, 19:11:11.

259


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260

Yiftach Fehige

Darwinian theory itself is true, because it is assumed here that a theory is a set
of beliefs deemed to be true. Since we believe that the theory is probably true, we
have reason to look for alternative explanations, argues Plantinga, in order to un-
derstand why our minds are capable of such great discoveries as Darwin’s theory
of evolution by natural selection. According to Plantinga, theism offers an explana-
tion, and in the absence of naturalism, such an explanation is a serious contender
for the best explanation. A benevolent, rational God created the human mind by
means of Darwinian evolution, Plantinga contends, and that is why the human
mind can discover deep truths about itself and the world. The choice before us,
Plantinga claims is either universal explanatory scope or truth. If we choose truth,
then we have reason to limit the explanatory scope of Darwinism.

Plantinga’s critique of Darwinism impressed even some deeply committed
atheists, such as Thomas Nagel. This remarkable alliance is understandable
because both are committed to a monolithic metaphysics. There is one truth, and
diversity in explanations and theories ought to be overcome. This metaphysical
commitment is accompanied by an epistemological confidence in our abilities to
select competing explanations and theories in a methodologically controlled way
for the sake of a single unified account of everything there is. Such a position
is called “scientific monism” when it is assumed with respect to the scientific
domain, and when assumed for the sake of an integration of science and religion
I label it “theological monism.”**

Insofar as traditional theologies are committed to theological monism, their
position on sexual diversity, is therefore “diversity-avoidant” in two respects.
Firstly, sexual diversity is tolerated on grounds of ethical considerations but
not accepted as part of God’s creation. Secondly, theology and the sciences are
integrated such that their explanations and theories for the same phenomenon are
arranged as being complementary. Considering Plantinga’s theistic Darwinism in
light of (1), (2), (3), and (A), (B), (C), as well as (&), (B, (C"), the following position
emerges:

(T’) Sexual diversity is not part of God’s creation and may be tolerated only on
grounds of ethical considerations.

(T’) engages with the sciences. It argues for integration. Furthermore, it rightly
overcomes the fact/value dichotomy, and highlights an important way in which

21 See Fehige, Yiftach: »Moving Further Beyond Secularism. A ‘Lutheran’ Reading of the Cos-
mology of Thomas Nagel, in: Neue Zeitschrift fiir Systematische Theologie und Religion-
sphilosophie (2018), p. 229-254.

22 See Fehige, Yiftach: »The Opposite of Rationality is Rationality: On Science, Religion, and
Pluralisms, in: Gerhard Schreiber (Ed.): Interesse am Anderen, Berlin/Boston: 2019, pp. 557-
579.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Theology, Science, and Sexual Diversity

facts and values are entangled to a significant degree.” These characteristics could
be viewed as strengths of (T’). Plantinga’s theistic Darwinism has merits in these
respects. It is important to note, however, that (T’) leads to numerous incoherent
claims once spelled out in more theological detail.* More important in the present
context, however, is that (T’) limits the scope of its value-considerations to cogni-
tive values. But there is another value judgment on the path to (T’). The argument
is that there is a conflict in the relevant set of cognitive values and thus theistic
Darwinism is argued to become a viable option. This is the value-judgment that is
made explicit. What is not made explicit is the judgment against diversity as a value!
Sexual diversity is not to be part of nature. This means in the perspective of theistic
Darwinism that sexual diversity is not to be part of God’s creation. But, why not
to widen the scope of value considerations? There is certainly theological warrant
to do so. For example, in discussions about transgender identities, Gen. 1:26-28 is
often “taken as a strong endorsement of sexual dimorphism, if not a normative
heterosexuality.”” But things are a bit more complicated here—as it is so often the
case. Even “if the introduction of sexual distinction is related here to procreation as
its necessary presupposition, this does not of itself mean that Gen. 1:26-28 thereby
limits the ends of human sexuality [...] solely to procreation.”* Such a reading mis-
understands entirely the linguistic situation of Gen. 1:27:

“While the ‘image of God’ asserts the resemblance of humanity to God and war-
rants humanity’s special status in the created order, the addition of the ‘male and
female He created them’ looks forward to the command and blessing to ‘fill the

earth, asserting humanity’s placement among the creatures of the earth.””’

In doing so, the stated sexual dimorphism is simply assumed, and not given any
theological weight in and of itself. The sexual dimorphism that the text assumes
has its roots in the characteristic Israelite extended family under harsh agricultural
conditions, which necessitated a large supply of labor. I doubt theology is interested
in arguing for the revival of ancient Israelite society in response to contemporary
calls for greater LGBTQ equity.

23 SeelarryLaudan: Science and Values: The Aims of Science and Their Role in Scientific Debate,
Berkeley: 1984.

24  See for a defense of this view: Fehige, Yiftach: »Towards a Theology of Sexual Diversity: A
Tightrope Walk between Christianity and Science, in: Zygon. Journal of Religion and Science
(2013), pp. 35-59.

25  DiVito, Robert:»In God’s Image’ and ‘Male and Female’: How a Little Punctuation Might Have
Helped, in: P. B. Jung/A. M. Vigen: 2010, pp. 167-183, p. 175.

26  DiVito: 2010, p. 175-176.

27  Ibid., p.174.

14.02.2026, 19:11:11.

261


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262

Yiftach Fehige

2. The UK's GRA and Butler on Diversity

On July 3, 2018, the UK Government Equities Office released its proposal to im-
plement revisions to the GRA of 2004 and thereby initiated a process of public
consultation.?® The Reform of the Gender Recognition Act — Government Consultation®
that was presented to parliament by the Minister for Women and Equalities states
as the goal of the proposed reform the following: “The Government wants to make
the legal recognition process less intrusive and bureaucratic for trans people.” (p.
11) The goal was not to revisit one of the most remarkable stipulations of the GRA
of 2004, which can be found in section 9(1) of the act: “

Where a full gender recognition certificate is issued to a person, the person’s gen-
der becomes for all purposes the acquired sex (so that, if the acquired gender is
the male gender, the person’s sex becomes that of a man and, if it is the female

gender, the person’s sex becomes that of a woman).”*

Gender determines sex, according to GRA. The reforms that were proposed to GRA
concerned exclusively the process of obtaining a Gender Recognition Certificate (GRC).
The process is deemed to be too costly and unnecessarily medicalized, among other
things. And, yet, discussions about procedural matters turned quickly into a de-
bate about the onfology that guides the GRA. In a way this was foreseeable because
the law continues to operate with a binary model of human sexuality in its char-
acterization of the relationship between sex and gender.** This permitted discus-
sions about the relationship between biological facts and social realities consid-
ering imagined scenarios where “male-body” women enter space reserved for “fe-
male-body” women. Some of those opposing the reforms used the opportunity af-
forded by such discussions to argue for limitations to the toleration in the recogni-
tion of transgender identities. Among those were also some who objected “strongly
on religious grounds.”**

What is remarkable is the unintended alliance that emerged between the Rosh
Beis Din of the Federation of Synagogues in the UK, Rabbi Dayan Yisroel Yaakov
Lichtenstein, and some feminist critics of the proposed reforms. In targeting the
GRA ontology, some feminists found themselves siding with Lichtenstein, arguing

28  https://www.gov.uk/government/consultations/reform-of-the-gender-recognition-act-2004
[06.04.2020].

29  https:/[assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_
data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf [06.04.2020].

30  http://www.legislation.gov.uk/ukpga/2004/7/section/9 [06.04.2020].

31 See Sharpe, Andrew: »A Critique of the Gender Recognition Act of 2004« in: Bioethical In-
quiry (2007), pp. 33-42.

32 https://www.gires.org.uk/the-gender-recognition-act-discussion-july-2019/ [06.04.2020].

14.02.2026, 19:11:11.


https://www.gov.uk/government/consultations/reform-of-the-gender-recognition-act-2004
https://www.gov.uk/government/consultations/reform-of-the-gender-recognition-act-2004
https://www.gov.uk/government/consultations/reform-of-the-gender-recognition-act-2004
https://www.gov.uk/government/consultations/reform-of-the-gender-recognition-act-2004
https://www.gov.uk/government/consultations/reform-of-the-gender-recognition-act-2004
https://www.gov.uk/government/consultations/reform-of-the-gender-recognition-act-2004
https://www.gov.uk/government/consultations/reform-of-the-gender-recognition-act-2004
https://www.gov.uk/government/consultations/reform-of-the-gender-recognition-act-2004
https://www.gov.uk/government/consultations/reform-of-the-gender-recognition-act-2004
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
http://www.legislation.gov.uk/ukpga/2004/7/section/9
http://www.legislation.gov.uk/ukpga/2004/7/section/9
http://www.legislation.gov.uk/ukpga/2004/7/section/9
http://www.legislation.gov.uk/ukpga/2004/7/section/9
http://www.legislation.gov.uk/ukpga/2004/7/section/9
http://www.legislation.gov.uk/ukpga/2004/7/section/9
http://www.legislation.gov.uk/ukpga/2004/7/section/9
https://www.gires.org.uk/the-gender-recognition-act-discussion-july-2019/
https://www.gires.org.uk/the-gender-recognition-act-discussion-july-2019/
https://www.gires.org.uk/the-gender-recognition-act-discussion-july-2019/
https://www.gires.org.uk/the-gender-recognition-act-discussion-july-2019/
https://www.gires.org.uk/the-gender-recognition-act-discussion-july-2019/
https://www.gires.org.uk/the-gender-recognition-act-discussion-july-2019/
https://www.gires.org.uk/the-gender-recognition-act-discussion-july-2019/
https://www.gires.org.uk/the-gender-recognition-act-discussion-july-2019/
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.gov.uk/government/consultations/reform-of-the-gender-recognition-act-2004
https://www.gov.uk/government/consultations/reform-of-the-gender-recognition-act-2004
https://www.gov.uk/government/consultations/reform-of-the-gender-recognition-act-2004
https://www.gov.uk/government/consultations/reform-of-the-gender-recognition-act-2004
https://www.gov.uk/government/consultations/reform-of-the-gender-recognition-act-2004
https://www.gov.uk/government/consultations/reform-of-the-gender-recognition-act-2004
https://www.gov.uk/government/consultations/reform-of-the-gender-recognition-act-2004
https://www.gov.uk/government/consultations/reform-of-the-gender-recognition-act-2004
https://www.gov.uk/government/consultations/reform-of-the-gender-recognition-act-2004
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
http://www.legislation.gov.uk/ukpga/2004/7/section/9
http://www.legislation.gov.uk/ukpga/2004/7/section/9
http://www.legislation.gov.uk/ukpga/2004/7/section/9
http://www.legislation.gov.uk/ukpga/2004/7/section/9
http://www.legislation.gov.uk/ukpga/2004/7/section/9
http://www.legislation.gov.uk/ukpga/2004/7/section/9
http://www.legislation.gov.uk/ukpga/2004/7/section/9
https://www.gires.org.uk/the-gender-recognition-act-discussion-july-2019/
https://www.gires.org.uk/the-gender-recognition-act-discussion-july-2019/
https://www.gires.org.uk/the-gender-recognition-act-discussion-july-2019/
https://www.gires.org.uk/the-gender-recognition-act-discussion-july-2019/
https://www.gires.org.uk/the-gender-recognition-act-discussion-july-2019/
https://www.gires.org.uk/the-gender-recognition-act-discussion-july-2019/
https://www.gires.org.uk/the-gender-recognition-act-discussion-july-2019/
https://www.gires.org.uk/the-gender-recognition-act-discussion-july-2019/

Theology, Science, and Sexual Diversity

that transgender women are not women:** “Some people believe apparently that
transwomen can be biologically female because they take hormones. And, that’s
not true. And, it doesn’t matter how much Judith Butler you read, that is not go-
ing to become true.”* This is a reading of Butler more common among feminist
philosophers than one would expect to find given the principle of charitable inter-
pretation. Butler’'s work is challenging because of her prose and the eclecticism it
exhibits. It does require a great deal of analytic work. But it is nevertheless difficult
to follow a reading of her work such that Butler is taken to suggest that biological
femaleness is defined by a certain level of hormones in a human body. What is true
is that Butler calls such definitions into question, and for reasons that will lead us
to a skeptical position regarding (T’).

Butler’s notion of intelligible gender is central here. With that, she endorses
the view that science not only produces information, “but it also produces mean-
ings. Indeed, as even some conventional philosophers of science realize, the results
of scientific research are information only if they have meaning for us: an undeci-
pherable string of numbers of nonsense syllables is not yet information.”
reading, Butler presents gender as a cluster concept—a concept that is defined by
several concepts. Each of those concepts is indispensable to retain the intelligibility

In my

of “gender,” and none of them is more foundational than the other concepts. She
identifies four concepts: biological sex, social expression of sex, sexual practice,
and sexual desire.”” Following Foucault, she is interested in the power relations
that drive established notions of gender, and she is interested in understanding
what exclusions they create. And, like Foucault she rejects the idea of a sovereign
subject—one that transcends those power relations—to bring about change for the
sake of inclusion. “For Foucault, [...] prohibitions are invariably and inadvertently
productive in the sense that ‘the subject’ who is supposed to be founded and pro-
duced in and through those prohibitions does not have access to a sexuality that

33 Lichtenstein’s position: “I can state categorically that Jewish law does not recognise any
change in sex of male to female or female to male under any circumstances.” (Jacobs, El-
lie: »Could Transgender Rights infringe upon Religious Rights?«, in: Jewish Chronicle, Octo-
ber11,2018. https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-reli-
gious-rights-1.470798

34  See »A Woman's Place is Turning the Tide (Kathleen Stock, Brighton, 16th July 2018)«, Ac-
cessed April 6, 2020, Minutes 10:30-10:42. https://www.youtube.com/watch?v=bg4_E6Y4POc
Accessed April 6, 2020, Minutes 10:30-10:42.

35 | am basing the reading of Butler that | am presenting here on four of her books: Gender
Trouble, New York: 21999; Bodies That Matter: On the Discursive Limits of ‘Sex’, New York:
1993; The Psychic Lifer of Power: Theories in Subjection, Stanford: 1997a; Excitable Speech: A
Politics of the Performative, New York: 1997b.

36 Harding, Sandra: Whose Science? Whose Knowledge: Thinking from Women’s Lives, Ithaca:
1992.

37  See]. Butler:1999, p. 23.

14.02.2026, 19:11:11.

263


https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.youtube.com/watch?v=bg4_E6Y4POc
https://www.youtube.com/watch?v=bg4_E6Y4POc
https://www.youtube.com/watch?v=bg4_E6Y4POc
https://www.youtube.com/watch?v=bg4_E6Y4POc
https://www.youtube.com/watch?v=bg4_E6Y4POc
https://www.youtube.com/watch?v=bg4_E6Y4POc
https://www.youtube.com/watch?v=bg4_E6Y4POc
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.youtube.com/watch?v=bg4_E6Y4POc
https://www.youtube.com/watch?v=bg4_E6Y4POc
https://www.youtube.com/watch?v=bg4_E6Y4POc
https://www.youtube.com/watch?v=bg4_E6Y4POc
https://www.youtube.com/watch?v=bg4_E6Y4POc
https://www.youtube.com/watch?v=bg4_E6Y4POc
https://www.youtube.com/watch?v=bg4_E6Y4POc

264

Yiftach Fehige

is in some sense ‘outside,’ ‘before, or ‘after’ power itself.”*® Exclusion and inclusion
always go hand in hand. Individuals assume a position not by an intentional act but
following a grid that gives meaning to their embodied sexual desires and practices
in specific social settings.

Following Derrida, Butler conceives of social change as a function of the in-
stability that is inherent in the reiteration of the unstable signification processes
that accompany any such positioning. As a consequence, sexual diversity is not
the result of an assertion that would reflect the inner core of true sexual identi-
ties in intentional deviation of established norms. It is the instability inherent in
the “iterability that governs the possibility of social transformations.”’ Iterability’s
government reaches the inner realm of the “formation of the subject,” a formation
that is not merely a mechanistic appropriation of norms, nor is it a voluntaristic
appropriation.”*°

The central point of Foucault’s notion of power is that power “doesn’t only weigh
on us a force that says no; it also traverses and produces things, it induces pleasure,

74 Butler’s critique of the “heterosexual

forms of knowledge, produces discourses.
matrix” is primarily genealogical in that she does not reference “a subject that is ei-
ther transcendental in relation to the field of events or runs in its empty sameness

”#> She is less interested in history than Foucault.

throughout the course of history.
Instead her focus is on the linguistic character of human existence and its substan-
tializing effects, especially insofar as the materiality of embodiment is concerned:
“To return to matter requires that we return to matter as a sign, which in its redou-
blings and contradictions enacts an inchoate drama of sexual difference.”*

Such a position is not committed to idealism or social constructivism. Its on-
tological commitment can be captured in terms of a cognitive pragmatism: “There
are ‘external facts’, and we can say what they are. What we cannot say—because it
makes no sense—is what the facts are independent of all conceptual choices.”** In con-
sequence, the “replication of heterosexual constructs in non-heterosexual frames
brings into relief the utterly constructed status of the so-called heterosexual orig-
inal. Thus, gay is to straight not as copy to original, but, rather, as copy to copy.”*
Similarly revealing is the sociological phenomenon of the firm assertion of sexual

dimorphism in the “trans-sexual” crossing from perceived incorrect to assumed

38 Ibid,, p.39.

39 . Butler:1997b, p. 147.

40 ). Butler:1997a, p. 119.

41 Chomsky, Noam/Foucault, Michel: The Chomsky-Foucault Debate on Human Nature, New
York: 2006, p. 153.

42 N.Chomsky/M. Foucault: 2006, p. 150.

43 ). Butler:1993, p. 49.

44 Putnam, Hilary: The Many Faces of Realism, LaSalle: 1987, p. 33 (emphasis in the original).

45 ].Butler:1999, p. 41.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Theology, Science, and Sexual Diversity

correct embodiment of sexual identity.*® Butler has therefore a point in maintain-
ing “a non-causal and non-reductive connection between sexuality and gender [...],
as it seems crucial to retain a theoretical apparatus that will account for how sex-
uality is regulated through the policing and the shaming of gender norms.”*’

Considering Butler’s critique of a dominant ontological matrix of compulsory
heterosexuality, (T’) becomes questionable in both its naturalization of sexual di-
morphism and its moralization of sexual diversity. The heteronormative integra-
tion of science and theology in theistic Darwinism is rendered meaningless if it is
true “that the language of biology participates in other kinds of languages and re-
produces [a] cultural sedimentation in the objects it purports to discover and neu-
trally describe.” The cultural sedimentation consists of the “assumptions regarding
the relative status of men and women and the binary relation of gender itself[...].”*
Those assumptions have come into critical focus with respect to Darwin’s theory of
sex selection, and beyond.*

Science is a social institution.*® The diversity of social factors impacting the
sciences partly explains diversity within the sciences. In effect, employing Butler’s
critique against (T’) leads us to diversity of two different kinds: a material kind
that concerns sexual diversity and a formal kind that is about diversity within the
sciences that inquire into the nature of human sexuality. And this raises important
questions about (T’). For example, actual explanatory practice appears very diverse,
and that diversity can be explained in terms of the diversity of the interests and
values that guide explanatory practice in science.” And, if that diversity is indeed
irreducible then diversity in scientific explanatory practice seems impossible to
overcome. Pluralists about diversity argue that such diversity is a good thing—it
is beneficial for various reasons.** I read Butler as a pluralist in this sense. 1 take her
work to acknowledge an inescapable double relativity of all our knowledge.” It is
relative to interests and values in its production. And, it is relative to interests and
values in its application.

46  Vgl. Hirschauer, Stefan: Die soziale Konstruktion der Transsexualitit. Uber die Medizin und
den Geschlechtswechsel, Frankfurt a. M.: 52015.

47 ].Butler:1993, p. 238.

48 ). Butler:1999, p. 139.

49  See Richards, Eveleen: Darwin and the Making of Sexual Selection, Chicago: 2017.

50 Seelongino, Helen: Science as Social Knowledge. Values and Objectivity in Scientific Inquiry,
Princeton: 1990.

51 See Fox-Keller, Evelyn: Making Sense of Life. Explaining Biological Development with Models,
Metaphors, and Machines, Cambridge MA: 2002.

52 See Chang, Hasok: Is Water H20? Evidence, Realism, and Pluralism, Boston: 2012.

53  See Ruphy, Stéphanie: Scientific Pluralism Reconsidered. A New Approach to the (Dis)Unity
of Science, Pittsburgh: 2016, p. 78.

14.02.2026, 19:11:11.

265


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266

Yiftach Fehige

An excellent case in point are evolutionary explanations for sexual reproduc-
tion.>* About twenty accounts exist today as to why sexual reproduction evolved
in addition to asexual reproduction. Not even one has commanded wide assent in
the scientific community.>® And, very good reasons can be offered to make sense of
that situation. One compelling way to look at it is that there are diverse interests
and values to be considered that drive the descriptions and models of the various
relevant aspects—ranging from population genetics®® to biochemical mechanisms
involved in cell division in the production of gametes.’” Each of those aspects are
indispensable when accounting for the evolution of sex in its entirety.*® Unification
in terms of scientific monism can only be achieved by means of a significant degree
of abstraction from those values and interests. But it is exactly those values and in-
terests that imbue the accounts of the various individual aspects with explanatory
power in the first place. Many of the existing accounts are indispensable because
they touch on highly relevant aspects to be considered in order to make sense of
the evolution of sexual reproduction in its full reality. What follows is a significant
synchronic diversity of scientific explanations regarding one and the same natural
phenomenon, namely the evolution of sexual reproduction.” Moreover, there are
models available to account for evolution of sexual reproduction such that sexual
diversity becomes an integral part of nature.*

There is good reason, obviously, to render sexual binarism and scientific
monism dubitable. Insofar as theological monism depends on scientific monism
it becomes untenable in its formal position. And so is the situation with respect
to (T’) insofar as it depends on theological monism. Moreover, questions arise as
to the sexual binarism that (T’) declares to be factually true. The “sexually factic”
is “uninhabitable,” and serious conceptual alternatives are possible. This leaves the
question as to what to make of the emerging pluralism from a religious point of
view, such as that of Rabbinic Judaism.

54  See Fehr, Carla: »Explanations of the Evolution of Sex: A Plurality of Local Mechanismsc, in:
Stephen Kellert et al. (Ed.), Scientific Pluralism, Minnesota: 2006, pp. 167-189.

55  See Ruse, Michael: 2012. The Philosophy of Human Evolution, Cambridge: 2012, p. 186.

56  See]. Roughgarden: 2009.

57  Bernstein, Harry/Bernstein, Carol/Michod Richard E.: »Meiosis as an Evolutionary Adaptation
for DNA Repair, in: IntechOpen, November 7, 2011. https://www.intechopen.com/books/
dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair

58  See Longino, Helen E.: Studying Human Behaviour. How Scientists Investigate Aggression &
Sexuality, Chicago: 2013.

59  Meirmans, Stephanie/Strand, Roger: »Why are there so many theories for sex, and what do
we do with them?«, in: Journal of Heredity (2010), pp. 3-12.

60 See]). Roughgarden: 2009.

14.02.2026, 19:11:11.


https://www.intechopen.com/books/dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair
https://www.intechopen.com/books/dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair
https://www.intechopen.com/books/dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair
https://www.intechopen.com/books/dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair
https://www.intechopen.com/books/dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair
https://www.intechopen.com/books/dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair
https://www.intechopen.com/books/dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair
https://www.intechopen.com/books/dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair
https://www.intechopen.com/books/dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair
https://www.intechopen.com/books/dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.intechopen.com/books/dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair
https://www.intechopen.com/books/dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair
https://www.intechopen.com/books/dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair
https://www.intechopen.com/books/dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair
https://www.intechopen.com/books/dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair
https://www.intechopen.com/books/dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair
https://www.intechopen.com/books/dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair
https://www.intechopen.com/books/dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair
https://www.intechopen.com/books/dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair
https://www.intechopen.com/books/dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair

Theology, Science, and Sexual Diversity

3.  Eilu v'Eilu

“JQY” stands for Jewish Queer Youth and it is the name of “a nonprofit organization
supporting and empowering LGBTQ youth in the Jewish community.” It states as
its “philosophy”:

“Eilu vEilu literally translated means both ‘these and those. The origin story of
this phrase is symbolic of a fundamental Jewish value: the notion that conflicting
ideas can simultaneously be true. We learn that Hillel and Shamai (two of the
most notorious debaters in the history of the Talmud) disagreed on a legal statute,
and fiercely argued over their opinions—each of which they held as deeply true.
Just then, a booming voice came forth and proclaimed, ‘both these and those are
the living words of God.” (Eruvin 13b) Both ideas, though seemingly in conflict,
were true at the same time. Eilu v'Eilu. Eilu vEilu affirms both Jewish and queer

values”®

There is considerable diversity indeed that characterizes the “Bavli” (the Babylonian
Talmud). But does it support pluralism? To be clear about my terminology, diversity
means difference that results in variety that is of significance. Pluralism means
the affirmation of such diversity for reasons of benefit of various kinds (cognitive,
political, moral, social, etc.). Is there reason to think that such pluralism has merits
from the Talmudic point of view? According to Menachem Fisch, the answer is in
the positive.®

While Fisch mistakenly assumes that the Talmud is the only “formative canon”
that is “self-consciously dialogical,”® he is correct that “the Bavli resembles [...] a
series of protocols of an extremely keen and diverse set of disputes regarding the
good and the true, debates that are hardly ever decided even with respect to the
details of ritual law—Halacha.”®* But Fisch wonders about the theological meaning
of this and his attention goes to the passage of Eruvin to which JQY alludes in the
statement of its philosophy. It tells us of a “Heavenly Pluralism”, because by divine
intervention, the Bavli reports, God establishes both the “House of Shammai” and
the “House of Hillel” as legitimate approaches to Halacha, although each leads to
positions that are obviously incompatible with those reached by means of the other.

61 https://[www.jgyouth.org/our-philosophy/ [15.03.2020].

62  See Fisch, Menachem: »Deciding by Argument versus Proving by Miracle: The Myth-History
of Talmudic Judaism’s Coming of Age, in: Toronto Journal of Theology (2017), pp. 103-127.

63  The Christian Bible is no less self-consciously dialogical, in my view. Vgl. Zenger, Erich: »Der
Pentateuch als Tora und Kanon, in: Erich Zenger (Ed.): Die Tora als Kanon fuer Juden und
Christen, Freiburg: 1996, pp. 5-34. Significant in this respect is the phenomenon of intra-bib-
lical critique: Vgl. Buttig, Klara: Die Buchstaben werden sich noch wundern. Innerbiblische
Kritik als Wegweisung feministischer Hermeneutik, Berlin: 1994.

64 M. Fisch 2017, p.104.

14.02.2026, 19:11:11.

267


https://www.jqyouth.org/our-philosophy/
https://www.jqyouth.org/our-philosophy/
https://www.jqyouth.org/our-philosophy/
https://www.jqyouth.org/our-philosophy/
https://www.jqyouth.org/our-philosophy/
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.jqyouth.org/our-philosophy/
https://www.jqyouth.org/our-philosophy/
https://www.jqyouth.org/our-philosophy/
https://www.jqyouth.org/our-philosophy/
https://www.jqyouth.org/our-philosophy/

268  Yiftach Fehige

Even more confusing is that final divine approval is given to the “House of Hillel”!
Here the text in Fisch's translation:

“R. Abba stated in the name of Samuel: For three years the House of Shammai
and that of Hillel disputed one another, the former claiming ‘Halacha follows us’
and the latter contending, ‘Halacha follows us.’ Then a heavenly voice issued forth
announcing, ‘these and these are the words of the living God, yet Halacha is in

accord with the House of Hillel”.%

This seems utterly absurd. If God wanted to side with the “House of Hillel,” why
lend credibility to the “House of Shammai”? The halachic positions of both houses
are said to be the words of the living God! And yet, “Halacha” is to be “in accord
with the House of Hillel.” How to make sense of this? Fisch argues that we must
look at this passage as a “second-order” statement—a “meta-Halachic” principle is
expressed here. The passage does not refer to Hillel's “first-order Halachic conclu-
sions, but to their method of deliberating and deciding them.”*® What is the role then
of the “House of Shammai” in all of this? Fisch argues that it is the Shammaites
firm commitment to their positions that finds divine support. Hillelite halachic
deliberation is shallow if it only entertains alternative positions by dialogical or di-
alectical method. It requires the committed Other. But why the need of the Other
to begin with? Fisch claims that this is so because of our inability to exercise nor-
mative self-criticism. It needs the Other from within, as it were. And, this requires
openness for such Otherness. The Hillelite approach displays such openness. It is
the Hillelites balancing of firm commitment to their position, on the one hand,
and openness to critique, on the other hand, that the Bavli endorses, argues Fisch.
Hillelites are capable of “changing their minds,” unlike the Shammaites:

“The Hillelites are favoured [..] because, unlike, the Shammaites, they were the
true pluralists. [...] To side with the Hillelites, against the Shammaites, is to real-
ize, contrary to the latter, the real limitations of self-criticism, especially norma-
tive self-criticism, and to recognize the need, therefore, for the kind of potentially

transformative challenge, only a real and keen opponent can provide [..]*

But is God instrumentalizing the Shammaites? Why would the Bavli say that their
rulings are “the words of the living God”? Fisch argues that an instrumentalist
reading of the divine endorsement of the Shammatites misses the nature of the
“Heavenly Pluralism.” Halachic diversity must be substantial: “Halachic diversity
of opinion is not enough...the Shammaites represent the ultimate rabbinic oppo-

65  Ibid., p.105.
66 Ibid., p.106, emphasis in the original.
67 Ibid., pp.107-108.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Theology, Science, and Sexual Diversity

sition imaginable.”®® What matters is not diversity of rulings, but diversity of ha-
lachic existence. This concludes Fisch's characterization of the “horizontal axis” of
the “Heavenly Pluralism” he sees the Talmud to advance.

As for the “vertical axis,” Fisch is eager to point out that the Hillelites openness
extends beyond the intrareligious realm of Judaism: “The issue is in this sense not
epistemic. Itis not a question of getting the Good Word right, but of seriously asking
whether the Good Word is right. This is a different dispute entirely [...] It is a dispute
about Judaism’s very norms of religious disposition—or, if you wish, a dispute of
religiosity itself.”® In the words of Fisch from a different place:

“When wary of the quality of their understanding of God’s Word, true adherents of
revealed religion take the moral perfection of both the Word and its author for
granted. God is not found to be all-good but is presupposed necessarily to be so [...]
Judaism’s formative canon [...] is sorely divided [,however,] on the very question of
the moral perfection, not only of God, but of all of Judaism’s sources of religious

authority, and is hence sorely divided on the very notion of religiosity itself7°

Fisch himself sides with the position that sees God’s moral imperfection and re-
jects the notion that religiosity is essentially submission to God and the sources of
religious authority. Such a generalized Hillelism brings the dramatic theological
dimension of the “Heavenly Pluralism” to the fore:

“[..] one’s religious world outlook, and very self-identity are vitally enriched and
strengthened by maximal exposure to the criticism of one’s significant others, [...]
the only way to achieve a genuinely reflective grip one one’s religious normative
framework is by prudently exposing oneself to the external critical eyes of those

committed otherwise.”!

What the Shammaites are for Judaism, the non-Jews are for the religious com-
mitment in general, at least from a Jewish point of view: committed critics from
within.

The pluralist theology that ultimately emerges from Fisch’s reading of the Tal-
mud’s diversity has merits: “It is an affirmation of the reality of a truth communi-
cated by God combined with a humble admission that we may not be in possession
of all of it.””* An absolute religious truth about human sexuality seems as implau-
sible as a value-free realm of objective facts of nature.

68 Ibid., pp.108.

69 Ibid., p. 110, emphasis in the original.

70 Fisch, Menachem:»Science, Religion, and Rationality. A Neo-Hegelian Approach, in: Toronto
Journal of Theology (2013), pp. 319-336, pp. 327-328.

71 M. Fisch: 2017, p. 113.

72 Kogan, Michael S.: Opening the Covenant: A Jewish Theology of Christianity, Oxford: 2008.

14.02.2026, 19:11:11.

269


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270

Yiftach Fehige

4,  Conclusion

Butler’s theory of sexual diversity challenges (T"), and not only from a material
perspective. She argues for more than irreducible sexual diversity. We also find a
challenge to the idea that diversity of views about human sexuality is not neces-
sarily a matter of ignorance. From the point of view of Rabbinic Judaism, there are
good reasons to think that her challenge provides a great opportunity—the oppor-
tunity to reaffirm Judaisnr's intimate relationship with diversity. Butler is right in
urging theology “that there has to be a cultural movement that overcomes hatred
and paranoia and that actually draws on questions of cohabitation. Living in mix-
ity and in diversity, accepting your neighbor, finding modes of living together.””
Toleration of sexual diversity along the lines of (T’) is not enough.

73 Aloni, Butler: 2010. https://www.haaretz.com/1.5052023 [23.03.2020].

14.02.2026, 19:11:11.


https://www.haaretz.com/1.5052023
https://www.haaretz.com/1.5052023
https://www.haaretz.com/1.5052023
https://www.haaretz.com/1.5052023
https://www.haaretz.com/1.5052023
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.haaretz.com/1.5052023
https://www.haaretz.com/1.5052023
https://www.haaretz.com/1.5052023
https://www.haaretz.com/1.5052023
https://www.haaretz.com/1.5052023

Theologiegeschichtliche Perspektiven

uuuuuuuuuuuuu


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Judith Butler und
die (protestantische) Kirchengeschichte

Benedikt Bauer/Ute Gause

1.  Sources That Matter

»Consider that religion is not simply a set
of beliefs or a set of dogmatic views, but
a matrix for subject formation whose fi-
nal form is not determined in advance, a
discursive matrix for the articulation and
disputation of values and a field of con-
testations«'.

Mit dem vorangestellten Zitat ist ein Zugang fiir theologische oder religions-
interessierte Forschung zu den Uberlegungen von Judith Butler gegeben, der
so anschlussfihig ist, dass wohl jede theologische Disziplin einen Ansatzpunkt
finden konnte. Ist ein poststrukturalistischer und queertheoretischer Ansatz auf
den ersten Blick besonders leicht zuginglich fir gegenwartsbezogene Disziplinen
der Theologie(n) — z.B. die Dogmatik, Ethik oder Praktische Theologie —, so kann
Judith Butler jedoch auch fiir die historisch-theologische Forschung fruchtbar
gemacht werden. Wir folgen hier grundsitzlich der methodologischen Einsicht
der Gender- und Buddhismusexpertin Susanne Mrozik, die zu bedenken gibt:

»Given the temporal, cultural, and conceptual distances between Butler’s sources
and my own, this chapter is not intended as a direct application of Butler’s theo-
ries to a premodern [...] context. Rather | read Butler selectively in order to explore
the possibilities for a resignification of [..] ideals in [..] [Christian] traditions [...].

1 Butler, Judith: »Sexual politics, torture and secular time, in: The British Journal of Sociology
59/1 (2008), S. 1-23, hier S.13.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274

Benedikt Bauer/Ute Gause

My paper is an example of what Butler calls an >unanticipated reappropriation of
a given work in areas for which it was never consciously intended« (BTM, p. 19)<*.

Speziell Butlers Ausfithrungen zur Performativitit, dem diskursiven, unab-
geschlossenen Subjekt, Zitation und (subversiver) Reiteration sind fir unsere
Disziplin auf mehrfache Weise von Interesse. Zunichst konnen eine tendenzielle
Unabgeschlossenheit und der performative Akt der (subversiven) Reiteration
u.E. exemplarisch fir eine historische Wissenschaft gelesen werden, die mit
vermeintlich harten historischen Fakten und Begebenheiten arbeitet, jedoch je
nach Forschungsvorhaben und Design sowohl in die Reiteration von (Kirchen-
)Geschichte, aber in der Interpretation auch in die subversive Reiteration — also
die Neu- oder Andersperspektivierung — von historischen Faktizititen miinden
kann. Fernerhin kann Kirchengeschichte an sich in ihren Normierungen und Re-
form(ul)ierungen als performativer Prozess der Zitation und Reiteration gelesen
werden. Denn »viewing performativity as a citational process accounts for the
productive and regulative affects of norms as well as their failures. Norms are
able to compel a citation because they establish the guidelines for what is socially
acceptable and workable«®. Wird Kirchengeschichte in diesem Sinne mit Butler als
performativer Prozess, als »at once a bodily act and a speech act«*, gelesen, liefRe
sich folgende Uberlegung transferieren: Die Reformation als epochale Zisur sowie
in ihrer tiefen Einbettung in mittelalterliche Traditionsstringe ist ein Prozess der
Zitation und subversiven Reiteration sowie der Normierung. Als primire Reaktion
auf die kontemporire kirchliche Situation entstehen Martin Luthers Monita und
Schriften, die den Prozess der Reformation ausldsen, eben nicht in einem luftlee-
ren, ahistorischen Raum, sondern sind einerseits eine Zitation vorangegangener
Diskurse — sowohl von z.B. als negativ empfundener Topoi wie Ablass, Simonie
oder Zolibat, als auch zuvor geduflerter Reformbestrebungen — und anderseits
auch eine subversive Reiteration, indem neue Schwerpunkte gesetzt werden oder
sich mit derselben Plausibilisierungs- und Legitimationsstruktur des biblischen
Fundaments gegen dogmatische Setzungen gewandt wird. Nicht zuletzt ver-
schreibt sich die entstehende protestantische Konfession mit dem immer noch

2 Mrozik, Susanne: »Materialization of Virtue. Buddhist Discourses on Bodies«, in: Ellen T. Ar-
mour/Susan M. St. Ville (Hg.): Bodily Citations. Religion and Judith Butler (= Gender, Theory,
and Religion), New York: 2006, S.15-47, hier S.16.

3 Armour, Ellen T./St. Ville, Susan M.: »Judith Butler — In Theory, in: Ellen T. Armour/Susan M.
St. Ville (Hg.): Bodily Citations. Religion and Judith Butler (= Gender, Theory, and Religion),
New York: 2006, S.1-12, hier S. 4.

4 Butler, Judith: »Afterwords, in: Ellen T. Armour/Susan M. St. Ville (Hg.): Bodily Citations. Re-
ligion and Judith Butler (= Gender, Theory, and Religion), New York: 2006, S. 276-291, hier
S. 286.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Judith Butler und die (protestantische) Kirchengeschichte

viel zitierten Leitsatz der »ecclesia semper reformanda<«’, der selbst eine augusti-
nische Zitation darstellt, der immerwihrenden prinzipiellen Performativitit und
Unabgeschlossenheit. So gelesen werden Reformation und Protestantismus in
Anlehnung an das performativ-interrelationale und unabgeschlossene Subjekt von
Butler zu einer Art performativen Entitit. Das von diesem als performative Entitit
markierten Prozess konstituierte Subjekt wiederum ist ebenso interrelational.
Das »reformatorische Subjekt« lisst sich als ein solches beschreiben, das in der
Oszillation zwischen einem normativen und einem »abject« (sexed/gendered) body
existiert. Als Abjekt wird hier mit Butler eine dem (hetero)normativen und nor-
mierenden Konstituens des Subjekts diametral entgegenstehende Determinante
bezeichnet, ohne die jedoch das Subjekt auch nicht existieren kann, denn:

»The abject designates here precisely thosesunlivable<and suninhabitable«zones
of social life which are nevertheless densely populated by those who do not enjoy
the status of the subject, but whose living under the sign of the >unlivable« is
required to circumscribe the domain of the subject. This zone of uninhabitability
will constitute the defining limit of the subjet’s domain; it will constitute that site
of dreaded identification against which —and by virtue of which — the domain of
the subject will circumscribe its own claim to autonomy and to life<®.

In der Annahme, ein religiéser Mensch sei immer »simul iustus et peccator«, wird
u.E. die Oszillation des reformatorischen Subjekts zwischen den Polen des Nor-
mativen und Abjekten ausgedriickt, sodass dieses vermeintlich abgeschlossen wir-
kende Subjekt in seiner Anlage grundlegend unabgeschlossen und hochperforma-
tiv ist. Denn das reformatorische Subjekt ist zugleich durch die héchste Legitima-
tionsinstanz normiert — sprich gerechtfertigt und das mit allen daraus resultie-
renden ethischen Implikationen — und dennoch fortwihrend von der abjektifizie-
renden Macht der Siinde betroffen. Dass Siinde als abjektifizierende Kraft gelesen
werden kann wird z.B. in Luthers Genesisvorlesung offenbar, wenn Martin Luther
die Diskrepanz des sexed und gendered body an den Idealmenschen und SiinderIn-
nen Adam und Eva sowohl ante als auch post lapsus beschreibt. Zu Adam und seinem
Verhiltnis zu Eva fithrt Luther beispielsweise aus:

»Das Bild Gottes, nach dem Adam geschaffen ist, war nun der mit Abstand herr-
lichste und edelste Sachverhalt, weil in ihm weder hinsichtlich des Denkens noch
des Wollens der Aussatz der Siinde steckte. Sowohl die nach innen als auch die

5 Vgl. zu einer historischen Diskussion dessen Mahlmann, Theodor »Ecclesia semper refor-
manda«. Eine historische Aufarbeitung. Neue Bearbeitungc, in: Torbjorn Johansson/Robert
Kolb/Johann Anselm Steiger (Hg.): Hermeneutica Sacra. Studien zur Auslegung der Heiligen
Schriftim16. und 17. Jahrhundert (= Historia hermeneutica 9), Berlin/New York: 2010, S. 382-

441.
6 Butler, Judith: Bodies That Matter. On the Discursive Limits of »Sex«, New York: 1993, S. 3.

14.02.2026, 19:11:11.

275


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

276

Benedikt Bauer/Ute Gause

nach aufien gerichteten Sinne waren vollig rein. Der Verstand war ungetriibt,
das Gedachtnis hervorragend, der Wille zuversichtlich in bester Selbstgewissheit,
ohne jede Sorge und Todesfurcht. Neben diese innere Vollkommenheit trat die
schonste und herausragendste Kraft des Leibes und aller Glieder, an der Adam
alle anderen Geschépfe Ubertraf. Ich selbst bin ja der Ansicht, dass Adams Augen
vor dem Fall so scharf und hellsichtig waren, dass er besser als Luchse und Adler
sehen konnte. Mit Léwen und Béren, die bekanntlich besonders gefdhrlich sind,
konnte er so umgehen, wie wir es heute mit einem Schof$hiindchen tun. Und
tiberhaupt waren die Friichte, die er damals af3, viel schmackhafter und sattigen-
der als heute. Nach dem Fall aber hat sich der Tod in alle Sinne geschlichen wie
der Aussatz [..], so dass wir diesen urspriinglichen Zustand weder bildlich noch
intellektuell wirklich erfassen konnen. Adam erkannte seine Eva innerlich ganz
ruhig, als ein Werk Gottes und im Gehorsam gegeniber Cott, ohne jede siind-
hafte Regung. Jetzt aber, nach der Siinde, wissen und fiihlen wir es alle, wie tief
die Raserei der Lust [...] im Fleische steckt, das nicht nur im Begehren rasend ist,
sondern auch im Ekel, sobald das Begehrte erreicht ist«’.

Luther beschreibt hier einen imaginierten pradiskursiven und prilapsarischen Zu-
stand menschlichen — genauer méinnlichen - Seins, in dem der sexed und gendered
body Adams im Licht der Transzendenz noch nicht der Diskursivitit und Perfor-
mativitit unterworfen ist — dass das fromme und reformatorische Subjekt dem
nicht entsprechen kann, weil es unabgeschlossen zwischen iustus und peccator
verweilt, deutet Luther in seiner Bemerkung an, man kdnne »diesen urspriingli-
chen Zustand weder bildlich noch intellektuell wirklich erfassen«. Aufgrund dieser
Grundkonstante setzt im reformatorischen Diskurs ein regulierendes Schrifttum
ein, das »Minnern« und »Frauen« als »Ehemann« und »Ehefrau« die neu insti-
tuierten Normierungen des sexed/gendered body einschreiben mochte: die Haus-
viterliteratur. Hier wird dem lesenden reformatorischen Subjekt das heteronor-
mative Gesellschaftsmodell auf Basis der Oeconomia, also des Hausstandes, er-
lautert, hier wird reguliert, wie ein »guter« frommer Ehemann und wie eine »gu-
te« fromme Ehefrau sich zu verhalten haben.® Eben diese Regulierungen waren
nicht nur nétig, um die interne (hetero)normative Stabilisierung der reformato-
rischen Subjekte zu gewihrleisten, sondern gerade wegen reformatorisch inspi-
rierter religidser Ausliufer. Denn durch die subversiven reformatorischen Reitera-
tionen und die dadurch angefachte Euphorie zur Re-Lektiire, Re-Formation und

7 Bauer, Benedikt/Gause, Ute (Hg.): Siindige Sexualitat und reformatorische Regulierungen (=
Studienreihe Luther 20), Bielefeld: 2020, S. 97.

8 Vgl. hierzu Gause, Ute/Scholz, Stephanie (Hg.): Ehe und Familie im Geist des Luthertums. Die
Oeconomia Christiana (1529) des Justus Menius (= Historisch-theologische Genderforschung
6), Leipzig: 2012.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Judith Butler und die (protestantische) Kirchengeschichte

Re-Vision wurde eine Kettenreaktion der (Bestrebungen zur) subversiven Reitera-
tion ausgelost, die dann vom vormals primir Subversiven, das zur neuen (hete-
ro)normativen Grundkonstante avancierte, als Abjekt klassifiziert wurde — zu nen-
nen sind hier Tiufer, Spiritualisten und alle Gruppierungen, die mit der Katego-
rie »Schwirmer« versehen wurden. Der Protestantismus konstituiert sich somit
zwischen mehreren selbst konstruierten Abjektpolen: Den »Altgliubigen« und den
»Schwarmgeistern« — beide Pole sind auf ihre Art und Weise markiert durch die
abjektivizierende Kraft der Siinde. Dass Sexualitit und Gender bei der Diskreditie-
rung oder Desavouierung des jeweils »Anderen«, des Abjekten, immer im direkten
Konnex mit dem »falschen« religiésen und sozialen Verhalten gedacht wurden, ist
dabei nicht verwunderlich, denn »[d]ie >heterosexuelle Matrix«< [auch die religio-
se, BB/UG] produziert zu ihrer eigenen Stabilisierung stindig >unechte« Varian-
ten von Geschlecht, die abgewertet und mit dem sozialen Tod bedroht werden<®.
Sind es z.B. bei den »Altgliubigen« die vermehrt aufgetretenen Zolibatsbriiche
und -missachtungen, die moniert werden, werden »schwirmerischen« Gruppie-
rungen Polygynie, eine abweichende Sexualmoral und generelle Unsittlichkeiten
vorgeworfen — »die« (kern)protestantischen Identititen sind hier die Kontrastfolie,
sie sind die konfessionell legitimierten intelligiblen »Geschlechter«: »Intelligible«
Geschlechtsidentititen sind solche, die in einem bestimmten Sinne Beziehungen
der Kohirenz und Kontinuitit zwischen dem anatomischen Geschlecht (sex), der
Geschlechtsidentitit (gender), der sexuellen Praxis und dem Begehren stiften und
aufrechterhalten«™®.

Abseits der Reformationsgeschichte lassen sich Abjektifizierungsmuster auch in
anderen Phinomenen der Kirchengeschichte beschreiben. So wird in der Sich-
tungszeit der Herrnhuter Briidergemeine ein abject sexed/gendered body in mehr-
facher Hinsicht zum Kernideal: In den passions- und brautmystischen Konzeptio-
nen wird das Subjekt in Relation zu Jesus Christus in demiitigen Diminutiven als
Wiirmlein, Stiublein oder Made — also als absolut abjektes Wesen konstituiert —,
in der Annahme durch ihn jedoch in tiberschwinglichen Liebestermini beschrie-
ben." Aufgrund dieser doppelten Struktur — hier kénnte man grundlegend wie-

9 Redecker, Eva von: Zur Aktualitit von Judith Butler. Einleitung in ihr Werk, Wiesbaden: 2011,
S.57.

10  Butler, Judith: Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a.M.: 1991, S.38. Vgl. als sehr
instruktiv zu intelligiblen Geschlechtern Villa, Paula-Irene: Judith Butler. Eine Einfithrung,
Frankfurt a.M./New York: 22012, S. 59-78.

11 Vgl. Bauer, Benedikt: »Bridal mysticism, virtual marriage, and masculinity in the Moravian
hymnbook Kleines Briidergesangbuch, in: Journal for religion, film and media 4/2 (2018),
S. 87-79; Bauer, Benedikt: »du hast gebrannt, den Brautgam zu umfassen« Brautmystik und
Wundenkult sowie deren Implikationen fiir die Mannlichkeitskonstruktionen in der Herrn-
huter Bridergemeinec, in: Benedikt Bauer/Kristina Goethling-Zimpel/Anna-Katharina Ho-

14.02.2026, 19:11:11.

271


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278

Benedikt Bauer/Ute Gause

derum das protestantische Leitmotiv des simul iustus et peccator wiederfinden
- wird der innergemeindlichen hegemonialen Subjektkonstitution von der aufien-
liegenden »Gesamtgesellschaft« eine mit Homosexualitit konnotierte Abjektpositi-
on zugewiesen. Hier wird die Interrelationalitit des unabgeschlossenen frommen
Subjekts offensichtlich, auf die interdependente Relata auf mehreren Ebenen Ein-
fluss haben, deren stete Varianzen zum fragilen und ephemeren Charakter dieses
frommen Subjekts beitragen. Was hier zunichst zwecks Anschaulichkeit der Ein-
bettung von Judith Butlers theoretischen Ausfithrungen im kirchengeschichtlichen
Forschungskontext gezeigt wurde, wird im Folgenden vertiefend exemplifiziert.

2. Asif Sources don't Matter...

»Die Kirchengeschichte als theologische Disziplin mag sich fragen lassen, warum
bis heute keine einzige Monographie (iber die seit der Jahrhundertwende ent-
standenen groflen Frauenverbande — Ev. Frauenhilfe, Deutsch-Ev. Frauenbund,
1918 dann die Vereinigung evangelischer Frauen Deutschlands etc. — hervorge-
bracht hat«.

Die vorherigen Ausfithrungen haben gezeigt, dass mit Hilfe von Judith Butlers me-
thodischen Uberlegungen Entwicklungen der Kirchengeschichte priziser gefasst
und historische Definitionen der auch religios stets binir vergeschlechtlichten Kor-
per von »Minnern« und »Frauen« genauer als potentiell wandelbare Rekonfigura-
tionen gefasst werden konnen, die durch Instantiierungen, Inszenierungen und
Identifikationen stabilisiert werden.

Die Normativitdt solcher Konstruktionen spiegelt sich in der kirchenhistori-
schen Forschung vergangener Jahrzehnte, die sich dem Bereich des performativ-
interrelationalen Subjekts und des Abjekten - als einer Kategorie, die jenseits
des Aufsuchens von historischen Frauen auch die Fluktualitit, das Changieren
in Genderkonstruktionen akzentuiert — bislang verschlossen hat. Hatte Lyndal
Roper schon in den 1990er Jahren nach den Neuverhandlungen der Geschlech-
ternormen in der Reformation gefragt und deren Verunsicherung durch die
Tiuferbewegungen, der die Reformation mit verstirkter Regulierung der Ehenor-

plinger (Hg.): Opening Pandora’s Box. Gender, Macht und Religion, Gottingen: 2020, S. 181-
206.

12 Kaiser, Jochen-Christoph: »Einfithrung, in: ders., Frauen in der Kirche. Evangelische Frauen-
verbande im Spannungsfeld von Kirchen und Cesellschaft 1890-1945. Quellen und Materia-
lien (= Studien — Materialien, Band 27 Geschichtsdidaktik), Diisseldorf: 1985, S. 15.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Judith Butler und die (protestantische) Kirchengeschichte

men begegnete, mit dem Pridikat »taming the beast of sexuality«” belegt und
zeigte unlingst Katharina Reinhardt mit ihrer Studie zu Ehe und Sexualitit im
Taufertum, dass eine (Dis-)Qualifizierung tiuferischer Praktiken als Devianz und
damit die Definition als Abjekt verhindert haben, das Tiufertum in den Kanon
akzeptierter christlicher Konfessionen aufzunehmen, so wies sie das Gewicht auf,
das religios aufgeladene Geschlechterstereotypen fiir die Beurteilung religidser
Gruppierungen hatten."* Die entstehende »Hausviterliteratur« auf lutherischer
Seite diente unter anderem der Abgrenzung von in Thiiringen wahrnehmbarer
tiuferischer Devianz im Hinblick auf die Geschlechterbeziehungen.” Dies liefle
sich — wie schon anhand der Herrnhuter gezeigt wurde — als Phinomen innerhalb
der Kirchengeschichte weiter plausibilisieren. Wie rigoros gerade in der Reforma-
tionszeit Gendernormen und Sexualitit die Wahrnehmung beeintrichtigt haben,
wird an der massiven Kritik an Luthers Aufgabe des Ménchtums mehr als sichtbar.
Mit Butler formuliert konnte man der Reformation ein subversives Unterlaufen
bisheriger Gendernormen attestieren, die von der bisherigen normativen Instanz
sanktioniert und als Abjekt identifiziert wurde: 1522 dichtete Thomas Murner »Von
dem grofRen Lutherischen Narrenc, in dem er Luther nicht nur fiir Aufstinde und
Unruhe anklagte, sondern die Forderung nach der Aufgabe von Klostergelitbden
als Movens der reformatorischen Bewegung und dem Drang nach ungehemmter
Sexualitit identifizierte. Unter der Uberschrift »Eine Ermahnung aller Christen,
daf sie sich der Klosterfrauen erbarmen« wird das drastisch konkretisiert:

»Ich bin der dritte, der hier diesen Narrenreigen

fein ziert und auffihrt.

Ich bin eigens da, braucht euch nicht zu bekreuzigen,
wegen all der Nonnen.

Denn das Herumbumsen bringt

mehr als eine jungfrauliche Haltung.

Was sollen sie gefangen liegen

wie eine Sau in einem Stall,

13 Ubersetzt ins Deutsche als: »das Sexuelle zu domestizieren« (Roper, Lyndal: »Sexualutopien
in der deutschen Reformation, in: dies., Odipus und der Teufel. Kérper und Psyche in der
Frithen Neuzeit, Frankfurt a.M.: 1995, S. 106).

14 Vgl. Reinhard, Katharina: Ein Leib in Christo werden. Ehe und Sexualitit im Taufertum der
Frithen Neuzeit (= Veroffentlichungen des Instituts fiir Européische Geschichte Mainz. Abtei-
lung fiir Abendlandische Religionsgeschichte 227), Gottingen: 2012, S.11-18.

15 So war der Thiiringer Reformator Justus Menius nicht nur der erste Verfasser einer Hausva-
terschrift, sondern verhorte in seinem Territorium auch die sog. Blutsfreunde aus der Wie-
dertaufe, die gdngige Ehenormen zugunsten promiskuitiver Sexualitdt im Namen Christi in
Frage stellten. Die Thiiringer Blutsfreunde sahen den Geschlechtsakt als einziges Sakrament
und Gnadenmittel an, derihnen die sexuelle Vereinigung mitallen ihren Mitgliedern erlaub-
te (vgl. L. Roper: 1995, S. 87).

14.02.2026, 19:11:11.

279


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

280

Benedikt Bauer/Ute Gause

so in eigenem Fett zugrundegehen?

Viel besser wirs, man liefse sie durchrammeln.
Was mufl man sie so einschliefRen,

das Leder will doch gegerbt sein«.

Der Prozess der Konfessionalisierung fithrt zu neuen Normierungen der hetero-
sexuellen Zweigeschlechterordnung. Wihrend mit dem Tridentinum der Zolibat
und asketische Midnnlichkeit den besonderen Status des Priesters qualifizieren, in-
tegriert der Protestantismus Sexualitit innerhalb der Ehe in den Berufsstand des
Pfarrers, dem die Pfarrfrau als »Gehilfin« an die Seite gestellt wird. Neben der bi-
niren Codierung, in der Frausein im Protestantismus ebenfalls als untergeordnet
erscheint, zeigen diese Entwicklungen, wie stark Vorstellungen von Sexualitit in
die Diskurse um die Lebensform des Priesters/des Pfarrers eingeflossen sind und
dass Luthers Infragestellung des zolibatiren Lebens zu vehementen Abwehrbewe-
gungen auf der Seite des konfessionellen Gegeniibers gefithrt haben.

Die katholische Lutherforschung hat bis ins 20. Jahrhundert diese Fokussie-
rung in der Beurteilung Luthers aufrechterhalten. Um das an einem plakativen
Beispiel zu illustrieren: Von dem Dominikanerménch Heinrich Denifle stammt der
von ihm erdachte Ausdruck »Sarcologie« fiir Luthers Theologie, die er monokausal
als Ausdruck seines unbedingten Aufbegehrens gegen die Ménchsgeliibde und das
Keuschheitsgeliibde im Besonderen verstand.” Der Ausdruck, der auf die pauli-
nische Dichotomie von »sarx« (Fleisch) und »pneuma« (Geist) zuriickgeht, qualifi-
ziert damit Luthers Theologie implizit als antipaulinisch. Ebenfalls in diese Rich-
tung weist Denifles Rede von Luther und seinen Uristen — diese Bezeichnung ist
wiederum aus Paulus abgeleitet, nimlich direkt von 1. Kor. 7,9 in der Vulgatafas-
sung: »Melius est nubere quam uri« (Besser ist es zu heiraten als zu >brennen.).’®
D.h. an dieser Stelle wird deutlich, dass »Mannlichkeit« in katholischer Perspektive
nicht mit »Virilitit« — hier verstanden als minnliche Zeugungskraft — gleichgesetzt
wird, und Sexualitit in der Korrelation mit dahinter stehenden Reinheitskonzep-
ten negativ konnotiert ist. Denifles Kategorisierung des Protestantismus und die
Pathologisierung Luthers verweisen — noch bevor die Offnung der Konfessionen
fiireinander in der Okumenischen Bewegung eine gegenseitige Neubewertung an-
visierte — beide erneut in die Zone des Abjekten. Die Pathologisierungen Denifles

16 Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren (1522). Herausgegeben, libersetzt
und kommentiert von Thomas Neukirchen, Heidelberg: 2014, S. 75 — Hier ist die hochdeut-
sche Ubersetzung durch Thomas Neukirchen zitiert.

17 Vgl. Denifle, Heinrich: Luther und Luthertum in der ersten Entwicklung quellenmafiig dar-
gestellt. Erster Band, Mainz: 1904 (1. Auflage), S. 230.

18 Vgl. Sleumer, Albrecht: Kirchenlateinischen Worterbuch [Limburg: 2 1926] Reprint Hildes-
heim: 21996 — hier findet sich fiir >uri< die Ubersetzung: »vor Leidenschaft gliihen« (ebd.,
S.804).

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Judith Butler und die (protestantische) Kirchengeschichte

sind mehr als eine Umsemantisierung der Siindhaftigkeitsdiskurse vorangegan-
gener Jahrhunderte. Indem er sich kontemporirer Wissenschaftssprache bedient
— wobei beide Ausdriicke zwar naturwissenschaftlich klingen, aber von ihm selbst
erdacht wurden —, suggeriert er eine Verobjektivierung seiner Position und suchte
mit einer Ausdeutung der Physiognomie Luthers den Anschluss an die moderne
Wissenschaft.”

In der Kirchengeschichtsschreibung — so jedenfalls die These — wurde und
wird das binire System der Zweigeschlechtlichkeit reiterierend diskursiv erzeugt.
Bis heute kultiviert die Kirchengeschichtsschreibung ihre Perspektive, in der zwar
als randstindig »Frauen« (die Eindeutigkeit von Geschlechtsidentititen ist bislang
nicht bezweifelt worden) vorkommen diirfen, jedoch jeweils in der Singularitit
der Betrachtung immer schon markiert als »neben« und eigentlich verzichtbare,
gleichsam additive Komponente erforscht werden, die eine Relevanz fiir die »allge-
meine« Kirchengeschichtsschreibung bislang nicht erlangt haben. Relevante For-
schungsergebnisse gelangen nicht in den Mainstream.*®

Hier wirken jahrhundertealte, durch die Genesiserzihlungen des Alten Testa-
ments zementierte Vorstellungen einer Unterschiedenheit der Geschlechter weiter,
die als vermeintlich gottliche Schopfungsordnung normierend wirk(t)en. Eine na-
turalisierte Ontologie des Geschlechts, die Subordination vorschrieb, war die Fol-
ge. Cornelia Schlarb konstatiert im Hinblick auf die Gleichstellung von Frauen im
Pfarramt:

»Einer der Meilensteine auf dem Weg zur gleichberechtigten und gleichwertigen
Teilhabe von Frauen an Bildung, Arbeit und Ressourcen und zur Gleichstellung
von Frauen und Mannern im geistlichen Amt war die Uberwindung der jahrhun-
dertelang gepredigten, gelehrten und internalisierten Minderwertigkeit und Un-
terordnung der Frauen«*'.

Strukturierend wirkte und wirkt die Festlegung auf Binaritit und Differenz der
Geschlechter und deren vermeintliche Komplementaritit. Eine solche Fortschrei-
bung, die Zweigeschlechtlichkeit perpetuiert oder reiteriert, geschieht innerhalb
der protestantischen Kirchengeschichtsschreibung. Subversive Anderperspektivie-
rungen wie die Forderung einer geschichtswissenschaftlichen Dissertation zur re-
formatorischen Theologie in Texten von Frauen, die die »Zementierung der ge-

19 Vgl. H. Denifle: 1904, S. 815-828.

20  So werden in der jiingst erschienenen Uberblicksdarstellung von Kaufmann, Thomas: Die
Taufer, Minchen: 2019, weder die Arbeit Katharina Reinholds (vgl. Anm. 14) noch die For-
schungen Nicole Grochowinas (vgl. Anm. 24) zu den Tauferinnen rezipiert.

21 Schlarb, Cornelia: »Von der Pfarrgehilfin zur Bischofin. Geschlechterrollenwandel und die Or-
dination von Frauen in den evangelischen Kirchen, in: Eva Labouvie (Hg.): Glaube und Ge-
schlecht. Gender Reformation, Wien/Kéln/Weimar: 2019, S. 267-281, hier S. 273.

14.02.2026, 19:11:11.

281


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

282

Benedikt Bauer/Ute Gause

schlechtsspezifischen Dichotomisierungen aufweichen«** wollten, werden nicht
registriert. Weder die Reformationsgeschichtsschreibung, noch die kirchliche Zeit-
geschichte haben die Beriicksichtigung von »Frauen« wie die Dekonstruktion von
Zweigeschlechtlichkeit, die Performativitit der Geschlechter oder das subversive
Changieren der Geschlechter als Fragestellung integriert.

Mit Genderforschung befasste Autorinnen konstatieren dagegen, dass publi-
zierende, reformatorisch gesinnte Frauen selbst mit Hilfe prophetischer Legitimie-
rung oder der Argumentation der Gleichheit der Geschlechter durch die Taufe (=
Priestertum aller Gliubigen/aller Getauften) diese Ordnungsprinzipien unterlau-
fen.” Dieses »Undoing Gender« lisst sich auch bei Tiuferinnen feststellen.** Erst
die Rezeption tiuferischer Martyrien — so Nicole Grochowina — etabliert erneut
eine nicht egalisierende Sicht: »Die Paritit im Tod, die deutlich auch in den Zeug-
nissen einzelner Frauen betont worden ist, trat also hinter die Unterscheidung und
Hierarchisierung des Geschlechterverhiltnisses in der Erinnerung zuriick«*.

Innerhalb der kirchlichen Zeitgeschichte wird im Jahr 2005 die Genderfor-
schung »gleichsam nebenbei« erliutert, als die »Erhellung der geschlechtsspezi-
fischen [sic!] Weise von Wahrnehmungen«*¢. Die sich wandelnden, mit Butler for-
muliert, performativ hergestellten Konstruktionen von Geschlecht(errollen) wer-
den damit weiterhin und weithin naturalisiert. Wihrend die evangelischen Kirchen
sich mit neuen Lebensformen und der Ambiguitit von Geschlecht und Sexualititen

22 Rademacher-Braick, Wilma: Reformatorische Theologie in Texten von Frauen (1523-1558),
Diss. phil. Koblenz: 2001, S.21. Die Dissertation wurde 2017 gedruckt (vgl. Rademacher-
Braick, Wilma: Frei und selbstbewusst. Reformatorische Theologie in Texten von Frauen
[1523-1558], St. Ingbert: 2017) und bildet einen Bestandteil reformatorischer Erinnerungskul-
tur. Wahrend des Reformationsjubilaums wurden dem Thema der »Frauen der Reformati-
on« Aufmerksamkeit von Gleichstellungsbeauftragten (vgl. Evangelische Kirche im Rhein-
land, Reformatorinnen. Seit 1517. Ausstellungskatalog, Diisseldorf: 0.].), und von der Kunst-
geschichte (vgl. Schellenberger, Simona/Thieme, André/Welich, Dirk (Hg.): Eine STARKE
FRAUENgeschichte-500 Jahre Reformation. Begleitband zur Sonderausstellung im Auftrag der
Staatlichen Schldsser, Burgen und Garten Sachsen GmbH, Markkleeberg: 2014) sowie der
Historikerin Eva Labouvie (vgl. Labouvie, Eva (Hg.): Glaube und Geschlecht. Gender Reforma-
tion, Wien/Kéln/Weimar: 2019), aber nicht von der reformationsgeschichtlichen Forschung
gezollt.

23 Vgl. Kommer, Dorothee: Reformatorische Flugschriften der frithen Reformation und ihre
Sicht von Geistlichkeit (= Arbeiten zur Kirchen- und Theologiegeschichte 40), Leipzig: 2013,
S.326-329.

24 Vgl. Grochowina, Nicole: »Geschlechterunordnung durch neue Lebensformen? Weiblichkeit
und Minnlichkeit in tduferischen Martyrologien, in: E. Labouvie (Hg.): 2019, S. 216-234, hier
S.225.

25 Ebd., S. 234.

26  Greschat, Martin: Kirchliche Zeitgeschichte. Versuch einer Orientierung (= Forum Theologi-
sche Literaturzeitung 16), Leipzig: 2005, S. 62f.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Judith Butler und die (protestantische) Kirchengeschichte

auseinandersetzen, wird die historische Aufarbeitung kaum im Feld der Kirchen-
geschichte geleistet.””

Das Dilemma, das mit der Rekonstruktion von »Weiblichkeitsidealen« (durch
Minner)*® bzw. Frauen in der Kirchengeschichte vermeintlich wieder einem es-
sentialistischen Frauenbild aufgesessen wird — so jiingst der (nicht neue) Vorwurf
von Veronika Albrecht-Birkner® - verkennt, dass zwar vergangene Jahrhunder-
te diese Kategorien immer wieder performiert und reiteriert haben, d.h. indem
solche Entwiirfe und innerhalb der Kirchengeschichte agierende Frauen sichtbar
gemacht werden, wird die heterosexuelle Matrix durch ihr Aufsuchen in der Ver-
gangenheit wiederum instantiiert. Darauf zu verzichten, wiirde aber letztlich be-
deuten, die bisherige Dominanz »minnlicher« Akteure zu bestitigen. Die Kritik an
einer »Frauengeschichte« tiberlisst so einer »Minnergeschichte« — wobei »Minn-
lichkeit« bislang selten explizit thematisiert wird®*® -, die sich als Allgemeinge-
schichte geriert, das Forschungsfeld.*" Mit Ulrike Strasser, die sich auf Poovey be-

27  Vgl.aberz.B.)ager, Sarah: Bundesdeutscher Protestantismus und Geschlechterdiskurse 1949-
1971. Eine Revolution auf leisen Sohlen (= Religion in der Bundesrepublik Deutschland 6), Tii-
bingen: 2019; S6derblom, Kerstin: »Geschlechtsidentitaten und Lebensformen. Evangelische
Kontroversen, in: E. Labouvie (Hg.): 2019, S. 283-302.

28  Vgl. z.B. Gause, Ute: »Aufbruch der Frauen<— Das vermeintlich sWeibliche< der Weiblichen
Diakonie, in: Jochen-Christoph Kaiser/Rajah Scheepers (Hg.): Dienerinnen des Herrn. Bei-
trage zur weiblichen Diakonie im19. und 20. Jahrhundert (= Historisch-theologische Gender-
forschung s), Leipzig: 2010, S. 57-71.

29  Albrecht-Birkner, Veronika: »Gender Studies zu den Erweckungsbewegungen des 19. Jahrhun-
derts. Forschungsstand und Perspektiven«, in: Thomas K. Kuhn/Veronika Albrecht-Birkner
(Hg.): Zwischen Aufklarung und Moderne. Erweckungsbewegungen als historiographische
Herausforderung (= Religion — Kultur — Gesellschaft 5), Miinster: 2017, S. 63-100, hier S. 68f.

30 Vgl.jedoch: Gause, Ute: »Durchsetzung neuer Mannlichkeit? Ehe und Reformation, in: Evan-
gelische Theologie 73 (5/2013), S. 326-338; Hausler, Michael: »Kénnen Manner pflegen?—Das
Berufsbild des Diakons und der soziale Frauenberuf«, in:]. C. Kaiser/R. Scheepers (Hg.): 2010,
S.72-82;Julia Schmidt-Funke: »Buben, Hausvater und neue Ménche. Reformatorische Mann-
lichkeitens, in: E. Labouvie: 2019, S.109-129; Gause, Ute: »Geschlechterkonstruktionen der
Reformationszeit. Wandel, Konstanz, Interdependenzenc, in: E. Labouvie: 2019, S. 75-86 und
Hendrix, Scott H./Karant-Nunn, Susan (Hg.): Masculinity in the Reformation Era, Kirksvil-
le/Missouri: 2008; Faull, Katherine M.: »Temporal Men and the Eternal Bridegroom. Mora-
vian Masculinity in the Eighteenth Centuryx, in: Katherine M. Faull (Hg.): Masculinity, Senses,
Spirit, Lewisburg: 2011, S. 55-79, Peucker, Paul: »Wives of the Lamb. Moravian Brothers and
Gender around 1750«, in: Katherine M. Faull (Hg.): Masculinity, Senses, Spirit, Lewisburg:
2011, S. 39-54; Krondorfer, Bjorn (Hg.): Men and Masculinities in Christianity and Judaism.
A Critical Reader, London: 2009; Gerster, Daniel/Krliger, Michael (Hg.): God’s Own Cender?
Masculinities in World Religions, Baden-Baden: 2018; Kdnig, Christopher: »Inszenierte Mann-
lichkeit — Maskulinitdt und mannliche Rollenbilder in den Reformationsdramenc, in: Klaus
Fitschen/Marianne Schroter et al. (Hg.): Kulturelle Wirkungen der Reformation/Cultural Im-
pact of the Reformation. Band 2, Leipzig: 2019, S.173-182.

31 Vgl. die Abwertung von »Frauenstudien« bei V. Albrecht-Birkner: 2017, S. 67.

14.02.2026, 19:11:11.

283


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

284

Benedikt Bauer/Ute Gause

zieht, bleibt eine Forschung iiber »concrete historical women« notwendig. Auch
wenn es »die Frauen« und »die Mdnner«in einer poststrukturalistischen Sicht nicht
gibt, bleiben Untersuchungen derer Vorfindlichkeit, und hier besonders der As-
pekte gelebten Lebens unverzichtbar, um »Frauen nicht auf blofRe Platzhalter einer
ahistorischen Diskurslogik zu reduzieren«**. Dies gilt ebenfalls fiir die Sichtbarma-
chung von »Minnlichkeitenc, die im Christentum aufgrund des unterschiedlichen
Verhiltnisses zu Zolibat und Ehe nicht nur in den Konfessionen unterschiedlich
definiert wurden, sondern auch Spiegel gesellschaftlicher Entwicklungen sind. So
rechtfertigte die minnliche Diakonie wihrend der Zeit des Nationalsozialismus
ihren Dienst in ihrer Lebens- und Berufsordnung folgendermafien: »Diakonissen-
dienst ist wie der Dienst einer Mutter, die sich tiber ihr krankes Kind beugt, Dia-
konendienst ist wie der Dienst des Christophorus, der auszog, dem Stirksten zu
dienen und im Dienst Jesu Heil und Frieden fand. [..] Minnliche Diakonie erfor-
dert ganzes Mannestum«*.

Selbst wenn solche Forschungen die Binaritit rekonstruieren, die sie letztlich
auflésen wollen, erhellen und erginzen sie die sich objektiv gerierende positivisti-
sche Sicht auf die Kirchengeschichte. Die generelle Reifizierungsproblematik von
Genderforschung ist auch oder gerade in der Kirchengeschichte schwerlich zu 16-
sen, da sich in der detaillierten Betrachtung von Phinomenen zunichst immer
Reifizierungen in der Benennung von Gegebenheiten zur besseren Operationali-
sierbarkeit ergeben. Die Reifizierung von biniren Geschlechterstereotypen, kann
somit erst im Nachgang relativiert und versucht umgangen zu werden.

Durch solche Forschungen wird es moglich Ambiguititen und Briiche der Han-
delnden jenseits offizieller Geschlechterrollen und -normen zu markieren und so
eigensinnige und kontrire Aneignungen aufzuzeigen. Insofern werden Essentia-
lisierungen gerade nicht vorgenommen. An dieser Stelle zeigen sich aber auch
Chancen von Butlers Thesen: Eine kirchenhistorische Genderforschung darf sich
gerade nicht in der Rekonstruktion von »Konstruktionen« erschépfen, sondern
muss historisch vorfindlichen Geschlechternormierungen zunichst eruieren, auf
ein mogliches Unterlaufen hin befragen und nach dem Abjekten suchen. Konkre-
te Untersuchungen zu »Frauen« kénnen zeigen, inwiefern binire Konstruktionen,
in der »Frauen« immer nur als das »Andere« zur Subjektposition »Mann« erschei-
nen, gleichwohl in ihren sozialen und gesellschaftlichen Vollziigen differieren, d.h.
die »1llusion einer gemeinsamen Weiblichkeit« unterlaufen, sie aufbrechen oder
modifizieren.

32 Strasser, Ulrike: »Jenseits von Essenzialismus und Dekonstruktion: feministische Geschichts-
wissenschaft nach der Linguistischen Wende«, in: 'lHomme 11/1 (2000), S. 124-129, hierS.128.

33 Nicol, Karl: Diakonische Leben- und Berufsordnung, Berlin 0.). [1936], S. 3f. Zitiert nach M.
Hausler: 2010, 80.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Judith Butler und die (protestantische) Kirchengeschichte

Oder anders formuliert: Die Rekonstruktion historischer Geschlechterdif-
ferenzen soll nicht deren Status als fraglos zementieren oder essentialisieren,
sondern die sozial und symbolisch konstruierten Spezifika sichtbar machen,
die »Minnlichkeit« und »Weiblichkeit« in einer bestimmten Zeit ausmachen.
In dieser Rekonstruktion vermeintlich essentialistisch erscheinender Typen von
Geschlecht(lichkeit) liegt das subversive Potential kirchenhistorischen Arbei-
tens: Die historische Pluralitit der essentialisierten Annahmen von »Frau« und
»Mann« unterliuft zwangsliufig die Naturalisierung eines »schon immer« von
Geschlecht(sstereotypen). In anderen Worten: Indem der Annahme, es gibe zwei
— und nur zwei — Geschlechter, die eben so sind, wie es rezente Stereotypen
formulieren, eine historische Pluralitit ebensolcher essentialisierter Geschlechts-
annahmen entgegengestellt wird, kann die Vorstellung einer ahistorischen
Unverinderlichkeit von »Mann« und »Frau« als Absurditit markiert werden.

Jenseits des Aufbrechens binirer Codierungen mit entsprechend werten-
den, dualistischen Zuordnungen wie Macht/Ohnmacht, Reinheit/Unreinheit,
stark/schwach bietet die kirchenhistorische Forschung zwei Besonderheiten, die
sie als Forschungsfeld einer poststrukturalistischen Sicht pridestinieren: Kirche
und Theologie dien(t)en einerseits einer Festschreibung binirer Codierungen, die
Sexualitit (wobei hier die Frage nach einer Dekonstruktion von sex unerheblich
bleibt) diskriminier(t)en. Insofern sind sie als AkteurInnen im Hinblick auf eine
regulierte Sexualmoral zu analysieren, die sich jedenfalls in den protestantischen
Kirchen innerhalb weniger Jahrhunderte gravierend verindert hat. Von héherem
Gewicht, jedenfalls aus der Perspektive der Kirchengeschichte, scheint uns jedoch
andererseits zu sein, dass durch den Transzendenzbezug und egalisierende Ele-
mente der Christentumspraxis (Taufe und Abendmahl als Sakrament fiir beide/alle
Geschlechter, sog. Priestertum aller Gliubigen/aller Getauften, Aufhebung von
Ethnie, Geschlecht, Klasse durch das Einswerden mit Christus [Gal. 3,28]) eine
»Entgenderung« der Geschlechter punktuell méglich war.

14.02.2026, 19:11:11.

285


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der lange Schatten des 19. Jahrhunderts
Gender-Rezeption in der romisch-katholischen Kirche
seit 1994/1995. Eine theologische Diskursanalyse

Gunda Werner

Die Jahre 1994/1995 kénnen als Symboldaten in der feministischen theologischen
Forschung angesichts philosophischer Entwicklungen in der Frauenforschung ei-
nerseits, der immer weiter zunehmenden Schirfe lehramtlicher Reaktionen ande-
rerseits beschrieben werden. Mit diesen Symboldaten lassen sich theologisch in-
teressante diskursanalytische Beobachtungen anhand der Veréffentlichungen als
auch der internationalen Interventionen des Vatikan herausarbeiten, die — so die
Kirchenhistorikerin Hildegard Koénig — von Macht und Marginalisierung von Frau-
en durch die Betonung der spezifischen Wiirde der Frau sprechen.’ Wie aktuell
dies ist, zeigt die im Juni 2019 verdffentlichte Verlautbarung der Kongregation
fiir katholische Bildung zu einem Dialog mit der Gender-Theorie, die sich auf ein
Gender-Verstindnis bezieht, das seit 1995 diskutiert wird.*> Ebenso schreibt auch
das nachsynodale Schreiben von Papst Franziskus, »Querida Amazonia« diese Tradi-

1 Ich verdanke Hildegard Konig die dreigliedrige Strategieanalyse zur Marginalisierung und
Exklusion von Frauen. lhre Arbeiten dazu werden 2020 verdffentlicht. Hildegard Konig, Wiir-
de nur im Konjunktiv? Diskursanalytische Beobachtungen zur Wiirde der Frau in ausgewahl-
ten lehramtlichen Dokumenten im Licht von Macht und Marginalisierung, in: Christine Biich-
ner/Nathalie Giele (Hg.): Theologie von Frauen. Im Horizont des Genderdiskurses, Ostfildern
2020. Allerdings zeigt sich gerade die Kontinuitit, die sich durch die Veréffentlichungen, be-
sonders des Pontifkats Johannes Paul Il., zieht; Case, Mary Anne: »Trans Formations in the
Vatican's War on>Gender Ideology«, in: Signs. Journal of Women in Culture and Society 44/3
(2019), S. 640, S. 645, S. 638; Garbagnoli, Sara: »Against the Heresy of Immanence: Vatican’s
>Gender<as a New Rhetorical Device Against the Denaturalization of the Sexual Order, in:
Religion & Gender 6/2 (2016), S.187-204, S.190; Case, Mary Anne: »The Role of the Popes In-
tervention of Complementarity and the Vatican's Anathematization of Genderc, in: Religion
& Gender 6/2 (2016), S.157-161; Marschiitz, Gerhard: »Erstaunlich schlecht — die katholische
Gender-Kritik«, in: Thomas Laubach (Hg.): Gender — Theorie oder Ideologie? Streit um das
christliche Menschenbild (= Theologie kontorvers), Freiburg: 2017, S. 99-115, S. 109-110.

2 Vgl. www.educatiova/content/dam/cec/Documenti/19_0997_INGLESE.pdf [11.06.2019]; htt-
ps://www.tagesschau.de/ausland/vatikan-gendertheorie-101.htmlI[11.06.2019].

14.02.2026, 19:11:11.


https://www.tagesschau.de/ausland/vatikan-gendertheorie-101.html
https://www.tagesschau.de/ausland/vatikan-gendertheorie-101.html
https://www.tagesschau.de/ausland/vatikan-gendertheorie-101.html
https://www.tagesschau.de/ausland/vatikan-gendertheorie-101.html
https://www.tagesschau.de/ausland/vatikan-gendertheorie-101.html
https://www.tagesschau.de/ausland/vatikan-gendertheorie-101.html
https://www.tagesschau.de/ausland/vatikan-gendertheorie-101.html
https://www.tagesschau.de/ausland/vatikan-gendertheorie-101.html
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.tagesschau.de/ausland/vatikan-gendertheorie-101.html
https://www.tagesschau.de/ausland/vatikan-gendertheorie-101.html
https://www.tagesschau.de/ausland/vatikan-gendertheorie-101.html
https://www.tagesschau.de/ausland/vatikan-gendertheorie-101.html
https://www.tagesschau.de/ausland/vatikan-gendertheorie-101.html
https://www.tagesschau.de/ausland/vatikan-gendertheorie-101.html
https://www.tagesschau.de/ausland/vatikan-gendertheorie-101.html
https://www.tagesschau.de/ausland/vatikan-gendertheorie-101.html

288

Gunda Werner

tion fort.? In diesen Veréffentlichungen werden jene zwei prominenten Streitfra-
gen unverindert weitergereicht, an denen sich lehramtliche Verlautbarungen seit
dem II. Vatikanum und verstirkt seit Mitte der 9oer Jahre abarbeiten*: Erstens die
Sorge um eine geschlechts-differenzlose Gesellschaft und zweitens das Festhalten
an der ontologischen Komplementaritit von Mann und Frau mit ihren kirchlichen
wie sozialen Konsequenzen. Dass ausgerechnet die Frauenbewegung und femi-
nistische Forschung und ihre Forderungen in den Fokus vatikanischen Misstrau-
ens und Ablehnung geraten’®, iiberrascht dabei nicht. Ist es doch insbesondere die
Geschlechter-Theorie, die romisch-katholische Problematiken offenlegt, vor deren
zerstorerische Wucht und Gewalt die Augen nicht mehr geschlossen werden kén-

nen.®

3 Vgl. https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-
papst-franziskus-synode-wortlaut.html (Zugriff am 22.02.2020); dazu auch: Werner, Gunda,
»Die marginalisierte Frau in der katholischen Kirche«. Gastkommentar zu »Querida Amazo-
niag, in: Der Standard, 19. Februar 2020: https://www.derstandard.de/story/2000114728129/
die-marginalisierte-frau-in-der-katholischen-kirche (Zugriff am 22.02.2020).

4 Angesichts der mannigfaltigen Literaturlage habe ich mich entschieden, die Fragestellung
Uber die lehramtlichen Reaktionen auf die feministische Bewegung, die sich vermehrt zu
einem Diskurs iiber Gender und Gender-Gerechtigkeit entwickelt hat, zu untersuchen. Auf-
fallig ist die lehramtliche Produktivitat und 6ffentliche Intervention im Zusammenhang der
UN-Konferenzen in den 9oer Jahren des letzten Jahrhunderts, die fiir die bereits vorhande-
nen Interpretamente der Geschlechterverhiltnisse eine neue Schirfe bekommen. Diese Zu-
sammenhinge werden vor allem in der englisch-sprachigen nicht-theologischen Literatur
debattiert. Deswegen mochte ich diese Debatte hier abbilden und in den deutschsprachigen
Diskurs einbringen. Vgl. dazu: Saez, Macarena/Falindes, José Moran: »Introduction: Chris-
tianity, Gender, Sexuality and the Law in Latin America, in: Religion & Gender 8/1 (2018),
S. 4-13; Buss, Doris E.: »Robes, Relics and Rights: The Vatican and the Beijing Conference on
Women, in: Social & Legal Studies 7/3 (1998), S.339-363; S. Garbagnoli: 2016, S.187-204; M.
A. Case: 2016, S.155-172; M. A. Case: 2019, S. 639-654; Case, Mary Anne: »After Gender the De-
struction of Man — The Vatican’s Nightmare Vision of the >Cender Agenda« for Law, in: Pace
Law Review 31/3 (2011), S. 802-817; Abdullah, Yasmin: »The Holy Sea at the United Nations
Conference: State or Church?«, in: Columbia Law Review 96/7 (1996), S. 1835-1875.

5 Vgl. dazu: Lenz, Ilse: »Geschlechterkonflikte um Gender und Gleichstellung, in: T. Laubach
(Hg.): Gender (2017), S. 27-47, S. 30-34.

6 Vgl. dazu ausfihrlicher: Werner, Gunda: »It’s over? Power in Confession and Sexual Harass-
mentin the Roman-Catholic Church—An Analysis of power with Michel Foucault«, in: ESWTR
Yearbook 27 (2019), S.151-178; dies.: »Doing intersectionality — Perspektiven fiir Systemati-
sche Theologie aus der intersektionalen Analyse von Macht, in: Johanna Rahner/Thomas
Soding (Hg.): Kirche und Welt — ein notwendiger Dialog. Stimmen katholischer Theologie
(= Quaestiones disputatae 300), Freiburg: 2019, S.296-308; Dies.: »Bildung und Kontrolle.
Historische Rickfithrung des Narrativ eines »gesunden« Stindenbewusstseins in exemplari-
schen lehramtlichen Verlautbarungen nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil«, in: Magnus
Striet/Rita Werden (Hg.): Unheilige Theologie! Analysen angesichts sexueller Gewalt gegen
Minderjahrige durch Priester, Freiburg: 2019, S.139-173.

14.02.2026, 19:11:11.


https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.derstandard.de/story/2000114728129/die-marginalisierte-frau-in-der-katholischen-kirche
https://www.derstandard.de/story/2000114728129/die-marginalisierte-frau-in-der-katholischen-kirche
https://www.derstandard.de/story/2000114728129/die-marginalisierte-frau-in-der-katholischen-kirche
https://www.derstandard.de/story/2000114728129/die-marginalisierte-frau-in-der-katholischen-kirche
https://www.derstandard.de/story/2000114728129/die-marginalisierte-frau-in-der-katholischen-kirche
https://www.derstandard.de/story/2000114728129/die-marginalisierte-frau-in-der-katholischen-kirche
https://www.derstandard.de/story/2000114728129/die-marginalisierte-frau-in-der-katholischen-kirche
https://www.derstandard.de/story/2000114728129/die-marginalisierte-frau-in-der-katholischen-kirche
https://www.derstandard.de/story/2000114728129/die-marginalisierte-frau-in-der-katholischen-kirche
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.derstandard.de/story/2000114728129/die-marginalisierte-frau-in-der-katholischen-kirche
https://www.derstandard.de/story/2000114728129/die-marginalisierte-frau-in-der-katholischen-kirche
https://www.derstandard.de/story/2000114728129/die-marginalisierte-frau-in-der-katholischen-kirche
https://www.derstandard.de/story/2000114728129/die-marginalisierte-frau-in-der-katholischen-kirche
https://www.derstandard.de/story/2000114728129/die-marginalisierte-frau-in-der-katholischen-kirche
https://www.derstandard.de/story/2000114728129/die-marginalisierte-frau-in-der-katholischen-kirche
https://www.derstandard.de/story/2000114728129/die-marginalisierte-frau-in-der-katholischen-kirche
https://www.derstandard.de/story/2000114728129/die-marginalisierte-frau-in-der-katholischen-kirche
https://www.derstandard.de/story/2000114728129/die-marginalisierte-frau-in-der-katholischen-kirche

Der lange Schatten des 19. Jahrhunderts

Ich mochte im Folgenden erstens den Gender-Begriff, wie er in lehramtlichen
Aussagen verwendet wird’, hermeneutisch und dogmenhistorisch problematisie-
ren und darin die lehramtliche Nicht-Rezeption von Judith Butler dokumentieren;
zweitens werde ich die Notwendigkeit betonen, sich dogmatisch zu dieser Nicht-
Rezeption durch eigene Rezeption zu verhalten. Die Kernthese dabei ist, dass eine
im gegenmodernen Diskurs des 19. Jahrhunderts entstandene Marienfrommigkeit
und lehramtliche Differenzhermeneutik die Einstellungen des Vatikan zum Femi-
nismus seit dem Vatikanum II und den heutigen Genderdiskurs bestimmt. Ab-
schlieRend bearbeite ich die Frage der Rezeption Judith Butlers im Sinne einer
produktiven Irritation als auch einer irritativen Produktivitit durch Judith Butlers
Theorien®.

7 Vgl. Ammicht, Quinn Regina: »Gender. Zur »Grammatik« der Geschlechtsverhiltnisses, in:
Margit Eckholt (Hg.): Gender studieren. Lernprozess fiir Theologie und Kirche, Ostfildern:
2017, S. 23-38, S.36-38; |. Lenz: 2017, S. 34-36.

8 Vgl. Butler, Judith: Die Macht der Geschlechternormen und die Grenzen des Menschlichen,
Frankfurt: 2009, S. 329; Armour, Ellen T./St. Ville, Susan M.: »Judith Butler — in Theoryx, in:
dies., Bodily Citations. Religion and Judith Butler (= Gender, Theory and Religion), New York:
2006, S.1-12, S.8; vgl. w.a. Leicht, Imke: Wer findet Gehor? Kritische Reformulierung des
menschlichenrechtlichen Universalismus (= Politik und Geschlecht 29), Opladen/Berlin/To-
ronto: 2016, S. 211; Meifdner, Hanna: Jenseits des autonomen Subjekts. Zur gesellschaftlichen
Konstitution von Handlungsfahigkeit im Anschluss an Butler, Foucault und Marx, Bielefeld:
2010, S.303; Schippers, Birgit: The Political Philosophy of Judith Butler (= Routledge Inno-
vations in Political Theory 57), London: 2014, S.150; Schiitt, Mariana: Anrufung und Unter-
werfung. Althusser, Lacan, Butler und Zizek, Wien: 2015, S.179; Smith, David L.: Theologies
of the 21st Century. Trends in Contemporary Theology, Eugene/Oregon: 2014, S. 401; Ahern,
Kevin J. (Hg.): Visions of Hope. Emerging Theologians and the Future of the Church, Mary-
knoll: 2012, S. 261; Distelhorst, Lars (Hg.): Staat, Politik, Ethik. Zum Staatsverstandnis Judith
Butlers (= Staatsverstindnisse 85), Baden-Baden: 2016, S. 211; Thiem, Annika: Unbecoming
Subjects. Judith Butler, Moral Philosophy and Critical Responsibility, New York: 2008; Brown,
Wendy/Butler,Judith et al. (Hg.): Asadls Critique Secular? Blasphemy, Injury, and Free Speech
(=Townsend Papersin the Humanities 2), Berkeley: 2009; Mendieta, Eduardo/VanAntwerpen
(Hg.): Religion und Offentlichkeit, Berlin: 2012; Butler, Judith/Habemas, Jiirgen et al.: The
Power of Religion in the Public Sphere, hg.v. Eduardo Mendieta/Jonathan VanAntwerpen,
New York: 2011; Werner, Gunda: »Ins Wort fillt mir die Zeit<— Judith Butlers Subjekttheo-
rie als Herausforderung pastoraler Praxis, in: Andreas Henkelmann/Graciela Sonntag (Hg.):
Zeiten der pastoralen Wende? Studien zur Rezeption des Zweiten Vatikanums — Deutsch-
land und die USA im Vergleich, Minster: 2015, S. 41-73; dies.: »Differenz als theologischer
Begriff — subjekttheoretische Uberlegungen und theologische Materialproben, in: Stefan
Alkier/Michael Schneider/Christian Wiese (Hg.): Diversitat — Differenz — Dialogizitat. Religi-
onin pluralen Kontexten, Berlin: 2017, S. 117-141; Dies.: »Die Macht der Liicke — eine kritische
Relekture von Judith Butlers Subjekttheorie fiir kirchliche Tradierungs, in: Gunter Priller-
Jagenteufel/Rita Perintfalvi/Hans Schelkshorn (Hg.): Macht und Machtkritik. Beitrage aus
feministisch-theologischer und befreiungstheologischer Perspektive. Dokumentation des 4.
internationalen Workshops »Kontextuelle befreiende Theologien« (= Concordia 70), Aachen:
2017, S. 71-88; Dies.: Die Freiheit der Vergebung. Eine freiheitstheoretische Reflexion auf die

14.02.2026, 19:11:11.

289


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

290

Gunda Werner

1. Die UN-Konferenzen und ihre lehramtlichen Folgen

1.1 Kairo 1994 und Beijing 1995: Gender Gerechtigkeit und
Vatikanische Interventionen

Die UN-Konferenzen in Kairo 1994 und in Beijing 1995 stellen einen Wendepunkt in
der religionspolitischen Landschaft dar, denn auf ihnen nutzte der Vatikan seinen
Status als »Non member state«, um seine eigene lehramtliche Linie durchzusetzen
und von dieser divergierende Meinungen zu verhindern. Als Non member state hat
er Stimm- als auch Veto-Recht in der Versammlung. Die Konferenzen stellten die
Plattform dar, auf der und mit der sich feministische Gruppen und Frauenrecht-
lerInnen vernetzen und fiir ihre Rechte und Interessen einstehen konnten.” Die
Interventionen des Vatikan kénnen in drei Phasen beschrieben werden': erstens in
diplomatischen Versuchen, andere Staaten von der eigenen Position zu iiberzeu-
gen; zweitens an den drei Vorkonferenzen aktiv teilzunehmen und strittige Punkte
in »square brackets« zu setzen, was ein konsensuales Papier im Vorfeld bereits
verhinderte." Zu dieser Arbeit im Vorfeld gehérte auch das, was als »fiery crusa-
de« empfunden wurde, nimlich die 6ffentlichkeitswirksame Rhetorik des Vatikan,
die darauf abzielte, die UN-Konferenz als Zerstdrerin der Familie darzustellen.™
Drittens nutze der Vatikan seine Position auf der Konferenz, um wirkungsvoll die-
jenigen Positionen zu blockieren, die mit der eigene Lehre nicht iibereinstimmten.
Schlieflich gab der Vatikan dem Druck nach; er stimmte nicht jedem Kapitel des
Abschlussdokumente in Kairo zu, blockierte aber auch nicht mehr linger die Ver-
abschiedung des Papiers.”

Die Vorbereitung fir die 1995 stattfindende Fourth World Conference on Women in
Beijing bereitete der Vatikan deutlich eskalationssensibler vor, auch um seine in
Kritik geratene internationale Reputation wiederzuerlangen.” Gleichwohl waren
die Strategien dieselben, wenngleich zwei neue hinzukommen: Der Papst iiber-
raschte im Vorfeld der Konferenz durch einen Brief an alle Frauen als auch durch
die Ernennung der Jura-Professorin Mary Ann Glendon als Leiterin der vatikani-

Prarogative Gottes im sakramentalen Freiheitsgeschehen, Regensburg: 2016, hier v.a. S. 41-
46.

9 Vgl. D. Buss: 1998, S.342; M. A. Case: 2019, S. 642.

10 Vgl Y. Abdullah: 1996, S.1845-1847, auch: D. Buss: 1998, S. 343.

11 Vgl Y. Abdullah: 1996, 1848-1849.

12 Vgl. auch hier zusammenfassend: Y. Abdullah: 1996, S.1845-1847; D. Buss: 1998, S.343.
www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1994 [11.06.2019],
leider ist der Text nicht mehr aufrufbar.

13 Vgl. D. Buss: 1998, S. 343; M. A. Case: 2019, S. 642; Y. Abdullah: 1996, S.1851-1852.

14 Vgl. D. Buss: 1998, S. 350-351; Y. Abdullah: 1996, S.1852.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der lange Schatten des 19. Jahrhunderts

schen Delegation.” Wihrend der Konferenz in Beijing wurde die Auseinanderset-
zung um den Genderbegriff 6ffentlich.’® Das Interesse lag dabei stirker auf den ju-
ristischen Zugingen als auf den philosophisch-dekonstruktiven, so dass von einer
Rezeption Judith Butlers in diesem Kontext nicht zu sprechen ist.”” Auch wenn der
Vatikan der Erklirung formal beitrat, wurden wiederum Einschrinkungen und Ab-
lehnungen dem Dokument beigefiigt’®, welche insbesondere die Verwendung des
Begriffs >Gender< und die Forderung nach einer >Gender-Gerechtigkeit< hervorhe-
ben.”

Auf der Konferenz in Beijing wurde nimlich die lehramtliche Vorstellung ent-
wickelt, es gibe eine neue Kolonialisierung durch feministische Gendertheorien,
die fiir die armen Linder so nicht verstehbar und lebbar seien.*® Dementsprechend
stellt sich nun die Frage, mit welchem Frauenbild Papst Johannes Paul II. und mit
ihm Kardinal Joseph Ratzinger als Prifekt der Glaubenskongregation die Delega-
tion in Beijing in die Verhandlungen schickte?

15 Vgl. www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995 [11.06.
2019]; http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
61995_women.html [11.06.2019]; Y. Abdullah: 1996, S.1853; D. Buss: 1998, S. 345.

16  Zum Gender-Begriff gibt es unzihlige Veroffentlichungen. Auffallend ist, dass die dritte Auf-
lage des LThK diesen Begriff nicht fiithrt. Eingefiihrt wurde er bereits Ende der 1960er Jahre
als Unterscheidungskategorie von sex/gender (Stoller, Robert: Sex and Gender. The Deve-
lopment of Masculinity and Femininity, London: 1968), als diese wird er weitestgehend ver-
wendet, wenngleich es immer wieder zu einer synonymen Verwendung kommt, worauf Ca-
se (M. A. Case: 2016, S.157) aufmerksam macht. Sehr grundlegend: Scheer, Monique: »Das
Medium hat ein Geschlecht. Finf Thesen zum besonderen Verhiltnis zwischen Frauen und
»angemafiter Heiligkeitc aus kulturwissenschaftlicher Sichtc, in: Hubert Wolf (Hg.): »Wah-
re«und »falsche« Heiligkeit. Mystik, Macht und Geschlechterrollen im Katholizismus des 19.
Jahrhunderts, Miinchen: 2013, S.169-192, S.173-176, S. 185-186.

17 Vgl. M. A. Case: 2019, S. 642, S. 654-655; S. Garbagnoli: 2016, S.192. In Beijing Report unter
Annex IV ist die Definition des auf der Konferenz verwendeten Begriffs zu finden.

18 Vgl https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing %20full %20report %
20E.pdf [11.06.2019].

19 Vgl. Y. Abdullah: 1996, S.1854; D. Buss: 1998, S. 345, S.348; M. A. Case: 2019, S. 643; |. Lenz:
2017, S. 32-33.

20 Vgl.u.v.S. Garbagnoli: 2016, S.190-193, S. 200; M. A. Case: 2011, S. 803, S. 807, S. 811-813; auch:
M. A. Case: 2019, S. 643; https://www.firstthings.com/article/1996/01/005-what-happened-
at-beijing[11.06.2019]. Diese Vorstellung einer Beliebigkeit ist seitdem fester Bestandteil ka-
tholischen Narrativs. Vgl. auch M. A. Case: 2016, S. 155-156; Ammicht Quinn, Regina: »Gender.
Aufregung um eine Analysekategorie (die meiner GrofSmutter vielleicht gefallen hatte)«, in:
Thomas Laubach (Hg.): Gender—Theorie oder Ideologie? (= Theologie kontrovers), Freiburg:
2017, S. 75-76; uvm.

14.02.2026, 19:11:11.

291


http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing
https://www.firstthings.com/article/1996/01/005-what-happened-at-beijing
https://www.firstthings.com/article/1996/01/005-what-happened-at-beijing
https://www.firstthings.com/article/1996/01/005-what-happened-at-beijing
https://www.firstthings.com/article/1996/01/005-what-happened-at-beijing
https://www.firstthings.com/article/1996/01/005-what-happened-at-beijing
https://www.firstthings.com/article/1996/01/005-what-happened-at-beijing
https://www.firstthings.com/article/1996/01/005-what-happened-at-beijing
https://www.firstthings.com/article/1996/01/005-what-happened-at-beijing
https://www.firstthings.com/article/1996/01/005-what-happened-at-beijing
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing
https://www.firstthings.com/article/1996/01/005-what-happened-at-beijing
https://www.firstthings.com/article/1996/01/005-what-happened-at-beijing
https://www.firstthings.com/article/1996/01/005-what-happened-at-beijing
https://www.firstthings.com/article/1996/01/005-what-happened-at-beijing
https://www.firstthings.com/article/1996/01/005-what-happened-at-beijing
https://www.firstthings.com/article/1996/01/005-what-happened-at-beijing
https://www.firstthings.com/article/1996/01/005-what-happened-at-beijing
https://www.firstthings.com/article/1996/01/005-what-happened-at-beijing
https://www.firstthings.com/article/1996/01/005-what-happened-at-beijing

292

Gunda Werner

1.2 Eine dogmatische Analyse der Texte: marianisch argumentiert und
amtstheologisch funktionalisiert

Bei der Lektiire der lehramtlichen Texte, die Frauen und spiter Gender betreffen —
dies sind Inter Insegniores von 1976, Mulieris Dignitatem von 1988, Brief an die
Frauen von 1995, der Brief der Glaubenskongregation zur Zusammenarbeit von
Minnern und Frauen von 2004 und Amoris Laetitia von 2016 — fillt vor allem auf,
dass die Wiirde und die Besonderheit der Frau einerseits, die Gleichheit der Wiirde
von Mann und Frau andererseits betont wird. In den lehramtlichen Dokumenten
miindet die Rede von der gleichen Wiirde der Frau nun allerdings gerade nicht in
die gleichen Rechte, sondern in Ungleichheit, denn die Wiirde verwirklicht sich
»als physische, psychologische und ontologische Komplementaritit, die eine auf

2. Mannsein

Beziehung angelegte harmonische >Einheit in der Zweiheit< schafft«
und Frausein seien von Schopfungsbeginn an verschieden und gehorten als solche
ontologisch verschieden zur Schépfung. Dies bedeute zugleich, dass sich von dort
aus und nur von dort aus ein »tieferes Verstindnis der Frau« in ihrer Rolle in der
Gesellschaft und Kirche ergibt.** Thre Rolle in der Gesellschaft finde die Frau vor
allem als Mutter — dies entspriche ihrem biologischen und psychologischen Wesen
in einem Mafle, dass auch die der Arbeit nachgehende Frau sich dieser ontologi-
schen Grundlage nicht entziehen kénne. Im Papier der Glaubenskongregation ist

zu lesen:

»Man darf aber in diesem Zusammenhang nicht vergessen, dass die Uberschnei-
dung von zwei Tatigkeiten — Familie und Arbeit — bei der Frau andere Merkmale
annimmt als beim Mann. Deshalb stellt sich die Aufgabe, die Gesetzgebung und
die Organisation der Arbeit mit den Anforderungen der Sendung der Frau inner-
halb der Familie zu harmonisieren<®.

Das frauliche Wesen sei vor allem ein Dasein-fiir-andere, etwas das bei den Men-
schen als Abbild Gottes wohl auch bei Mannern vorfindbar sei, allerdings wiirden
Frauen, weil sie »spontaner« mit diesen Werten iibereinstimmen, fiir diese Wer-
te in besonderer Weise ein Zeichen sein.** Die Rolle der Frau in der Kirche sei
mariologisch zentriert. Denn — so das Papier weiter — Maria in ihrer annehmen-
den und hingebenden Haltung werde zum allumfassenden Vorbild fiir das Bild der
Kirche als Braut wie auch fiir die Antwort der Gliubigen auf den Ruf Gottes und
Christi. »Auch wenn es sich dabei um Einstellungen handelt, die jeden Getauf-
ten prigen sollten, zeichnet sich die Frau dadurch aus, dass sie diese Haltungen

21 Vgl. www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents-/rc_con_cfaith_doc_
20040731_collaboration_ge.html, Nr. 8 [12.06.2019].

22 Vgl.ebd., Nr.11.

23 Ebd., Nr.13.

24 Vgl.ebd., Nr.14.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der lange Schatten des 19. Jahrhunderts

mit besonderer Intensitit und Natiirlichkeit lebt. So erfiillen die Frauen eine Rolle
von grofiter Wichtigkeit im kirchlichen Leben«*. Deswegen nehmen Frauen einen
wesentlichen — eben ihren — Raum in der Kirche ein, auch wenn die Priesterwei-
he ausschlieilich Mannern vorbehalten sein werde.*® Die gleiche Wiirde miindet
aufgrund der Besonderheit — sowohl gesellschaftlich als auch kirchlich in unter-
schiedliche Rechtslagen.”” Der Text der Glaubenskongregation reflektiert dabei die
besondere, ontologisch begriindete Wiirde der Frau, wie es Johannes Paul II. in
Mulieris Dignitatem ausgedriickt hat.?® Um nun wirklich angemessen iitber den
Menschen als Mann und Frau nachdenken zu kénnen, miisse der Horizont des
Wesens und Handelns von Maria als Grundlage genommen werden, denn wesent-
liche Aussagen tiber die Wiirde konnten nur in Verbundenheit mit Gott ausgesagt
werden und Maria sei der Inbegriff dieser Verbundenheit. Deswegen ist sie der al-
les umfassende Horizont fiir Aussagen iiber den Menschen an sich und die Frau
im Besonderen®, denn - so in Mulieris Dignitatem — bei Maria befinden »wir [...]
uns hier gewissermaflen am Hohepunkt und beim Urbild der personalen Wiirde
der Frau«*°. Das Frausein habe andere Moglichkeiten als das Mannsein, deswe-
gen konne die Frau sich nur auf dieser Grundlage verwirklichen, vor allen anderen
Moglichkeiten warnt der Papst ausdriicklich. Nur so, und dies ist eine Steigerung
in der Ausdeutung von Genesis, kann »auch jene Erbschaft der Siinde iiberwun-
den werden, die von den Worten der Bibel angedeutet wird: »Dennoch verlangt
dich nach dem Mann, doch er wird iiber dich herrschen«. Die Uberwindung die-
ses schlimmen Erbes ist von Generation zu Generation Aufgabe jedes Menschen,
sowohl der Frau wie des Mannes«*'. Die Unmoglichkeit der Weihe von Frauen zum
priesterlichen Amt wird auch in diesem Text wiederholt und betont. In Mulieris
Dignitatem betont Papst Johannes Paul 1., dass das Zueinander von Christus als
Briutigam und Kirche als seine Braut, besonders in der Eucharistie betont werde.
Dies werde als ein und dasselbe Schopfungs- und Erlésungshandeln Gottes ver-
standen. Doch solle das Schépfungs- und Erlésungshandeln Gottes im Zueinander
von Mann und Frau sich entsprechen, daher kénne die Frau keine priesterliche
Rolle oder eine andere Rolle einnehmen, weder in der Kirche noch gegeniiber den

25  Ebd., Nr.16.

26  Vgl.ebd.; diese Argumentation wiederholt sich in »Querdia Amazonia«in den Nummern 99-
104.

27  Hierfiir besonders Anuth, Bernhard Sven: »Cottes Plan fiir Frau und Mann. Beobachtungen
zur lehramtlichen Geschlechteranthropologies, in: Eckholt (Hg.): Gender studieren (2017),
S.171-188.

28 Vgl. https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_
apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf[12.06.2019].

29 Vgl. https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_
apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf, Nr. 5 [12.06.2019].

30 Ebd.

31 Ebd., Nr.10.

14.02.2026, 19:11:11.

293


https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf

294

Gunda Werner

Mann.** Die sei die gegenwirtige Herausforderung, die unter dem Vorzeichen der
Liebe zu verstehen sei, denn auch in dieser sei die gleiche Wiirde von Mann und
Frau unterschiedlich ausgedriickt. »Der Brautigam ist der Liebende. Die Braut wird
geliebt«, so der Papst im Anlehnung an den Epheserbrief, nur kénne die Wahrheit
der Frau als Braut umfassend ausgedriickt werden: »Die Wiirde der Frau wird von
der Ordnung der Liebe bestimmyt, die im wesentlichen eine Ordnung von Gerech-
tigkeit und Nichstenliebe ist«**. Diese Ordnung sei nun nicht nur auf die Ehe an-
zuwenden, sondern sei eine universale Aussage itber das Wesen und die Wiirde der
Frau, denn so

»stellt die Frau einen Eigenwert dar als menschliche Person und gleichzeitig als
jene konkrete Person in ihrem Frausein. Das trifft auf alle Frauen und auf jede
einzelne von ihnen zu, unabhidngig von dem kulturellen Rahmen, in dem jede
sich befindet, und unabhingig von ihren geistigen, psychischen und kérperlichen
Merkmalen, wie zum Beispiel Alter, Bildung, Gesundheit, Arbeit, verheiratet oder
ledige®.

Der »Genius« der Frau sei die besondere Fiirsorge fiir das Leben.* Der die Ver-
sammlung in Beijing 1995 begleitende Brief von Papst Johannes Paul I1.>* betont die
Wiirde der Frau in mehreren Abschnitten, bevor er in einer spezifischen Deutung
der zwei Schopfungsnarrationen die Frauen daran erinnert, dass sie, weil Gott den
Menschen als Mann und Frau geschaffen habe, in eine grundlegende schépfungs-
gewollte ontologische Komplementaritit geschaffen worden seien, deren Ausge-
staltung ihrer Wiirde entspriche. »Frau und Mann erginzen sich gegenseitig. Die
Weiblichkeit verwirklicht das >Menschliche« ebenso wie die Miannlichkeit, aber mit
einer andersgearteten und erginzenden Ausgestaltung«.’” Die Frauen werden ge-
beten, iiber den Genius der Frau nachzudenken und diesen zu meditieren. Die
Argumentation ist auch hier wieder marianisch: »Die Kirche sieht in Maria den
erhabensten Ausdruck des »Genius der Frau« und findet in ihr eine Quelle nicht
versiegender Inspiration«*®. Dabei sei der Dienst Mariens als Herrschaft und ihre
Herrschaft als Dienst zu verstehen und in diesem Sinne mogen sich die Frauen in
ihre Rolle einfiigen, denn die »miitterliche Herrschaft Mariens« geschehe im Die-
nen und der Unterwerfung unter den Heilsplan Gottes. Die eschatologische Pro-

32 Vgl.ebd., Nr.26.

33 Ebd., Nr.29.

34  https://wz.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_
19880815_mulieris-dignitatem.pdf, Nr. 29 [12.06.2019].

35 Vgl.ebd., Nr.30.

36  Vgl. http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
61995_women.html [12.06.2019].

37  Ebd., Nr.7.

38 Ebd., Nr.10.

14.02.2026, 19:11:11.


https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290

Der lange Schatten des 19. Jahrhunderts

longierung dieses Dienstes sei durch Maria Mannern wie Frauen vor Augen gestellt
und auf je unterschiedlichen Berufungen erreichbar. Weil es um die eschatologi-
sche Perspektive gehe, diirfe es fiir Frauen auch kein Nachteil sein, »auch einen
gewissen Rollenunterschied anzunehmen, insofern dieser Unterschied nicht das
Ergebnis willkiirlicher Auflagen ist, sondern sich aus der besonderen Eigenart des
Mann- und Frauseins ergibt«**. Wenn Christus nur Minner ausgewihlt habe fiir
den amtspriesterlichen »Dienst«, dann sei das keine Benachteiligung von Frau-
en, sondern die Moglichkeit, den Weg des Heiles in und durch die Kirche als un-
terschiedlich-erginzend darzustellen, nimlich durch »das >marianische< und das
»apostolisch-petrinische« Prinzip«*°. Papst Franziskus stellt sich in diese Traditi-
on, wenn er in Amoris Laetitia die Aussagen aus Mulieris Dignitatem wiederholt.*
Erneut ist in diesem Dokument die Auseinandersetzung mit der Gender Theorie
erkennbar, die hier wiederum als Ideologie bezeichnet wird. »Eine weitere Heraus-
forderung ergibt sich aus verschiedenen Formen einer Ideologie, die gemeinhin
Gender genannt wird und die den Unterschied und die natiirliche Aufeinander-
Verwiesenheit von Mann und Frau leugnet«**. Diese Ideologie sei bereits in die
Erziehung der Kinder eingegangen und wiirde die Trennung von sex und gender
so propagieren, dass eine komplette Beliebigkeit die Folge sei, die eine Gesellschaft
ohne jede Unterschiede zum Ziel habe. Zugleich sind diese Aussagen logisch ver-
kniipft mit den Hinweisen auf die neuen Moglichkeiten der Reproduktion, die die
Generativitit ebenfalls von Mann und Frau als Ehepaar abkoppelten. »Verfallen wir
nicht der Siinde, den Schopfer ersetzen zu wollen! Wir sind Geschépfe, wir sind
nicht allmichtig«*. Die Schépfungsordnung sei von Gott gegeben und einzuhal-
ten, so das Papier vom Juni 2019.* Diese Argumentation der Komplementaritit,
der marianischen Zuspitzung als auch die Begriindungsfigur der gottgewollten in-
neren Struktur der Kirche werden in Querida Amazonia wiederholt. (99-104)

Die grundlegende Argumentation, so fillt auf, besteht in der Betonung der
Wiirde und der Andersheit der Frau. Zwei Argumente, die jedoch - so Hildegard
Konig sehr deutlich — in der tieferen Dimension eine Marginalisierungsstrategie
der Frau bedeuten, die durch zwei weitere — so meine ich — erganzt werden kon-

39 Ebd., Nr.11.

40  Ebd., mit Bezug auf Mulieris Dignitatem Nr. 27.

41 Vgl. http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-
francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf [12.06.2019], Nr. 173.

42 http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-
francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf, Nr. 56 [12.06.2019].

43 Ebd.

44 Vgl. www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_
20040731_collaboration_ge.html, Nr. 2 [12.06.2019]. Diese Argumentation kehrt in Querida
Amazonia ebenfalls wieder.

14.02.2026, 19:11:11.

295


http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf

296

Gunda Werner

nen, niamlich durch die Heiligkeit der Kirche und die Hermeneutik der Differenz
von Kirche und Welt.*

2. Und im Kern liegt der lange Schatten des 19. Jahrhunderts -
hermeneutische und dogmenhistorische Analyse

2.1 Marginalisierungsstrategien durch Selbst- und Fremdidealisierungen

In einer ersten Analyseebene maochte ich auf die Marginalisierungsstrategien ein-
gehen, die in den lehramtlichen Texten zu finden sind, wenn sie genderkritisch
gelesen werden. Sie verstecken sich in den Formulierungen zur Wiirde der Frau
und zur Heiligkeit der Kirche: Die Marginalisierung durch Selbstidealisierung und
Ausblendung sowie durch Uberhéhung und Limitierung der Frau.

Erstens: Die Selbstidealisierung des Lehramtes und die Ausblendung eigener
Fehlurteile und der eigenen Unterdriickungsgeschichte betonen die Sendung
und die Verantwortung der Kirche — gemif Christi Auftrag, nur Minner zum
Priesteramt zuzulassen und — ungeachtet der Kritik und Anfragen - durch die
Zeiten zu tragen. Die Kirche konne dies nicht dndern, weil sie den Auftrag, den
sie durch Christus selbst bekommen habe, gewissenhaft wahren solle.** Theolo-
gisch begriindet sie dies durch ein Ineinander von biblischen Interpretationen,
Traditionsargumenten sowie durch die Codierung des Zueinander von Christus
und Kirche in der Briutigam-Braut-Metaphorik. Gewissermaflen kénnen hier
»Hierarchie-Sicherungen«*” herausgelesen werden, denn selbst wenn es denkbar
wire, dass Frauen zum Priestertum zugelassen werden konnten, weil in der
Tradition und in der Bibel hinreichende Argumente gefunden wiirden, entspriche
dies nicht dem Schépfungs- und Erlosungsplan Gottes fiir die Frau. Der Vatikan
versteht sich als der einzig wahre Vertreter der Frauensache. Hier ist zugleich die
zweite Marginalisierungsstrategie zu finden.

Zweitens: Die Uberhdhung und Limitierung der Frau mit Maria als Ursprungs-
argument bedeutet zugleich eben auch ihre Marginalisierung. Denn der Genius
der Frau sei eine ontologische Pridestination, wenn auch nicht biologische De-

45  Vgl. Koénig: 2020. Ich verdanke Hildegard Konig die Anregungen fir die Perspektive der
Marginalisierungsstrategien als auch kritische Anmerkungen und Veranderungsvorschliage
durch ihre sorgsame Korrektur des Textes.

46  Vgl. https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_
apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf, Nr. 11 [12.06.2019].

47  Lidecke, Norbert/Bier, Ceorg: Das romisch-katholische Kirchenrecht. Eine Einleitung, Stutt-
gart: 2012, S.101.

14.02.2026, 19:11:11.


https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf

Der lange Schatten des 19. Jahrhunderts

terminierung.*® Weil das Frausein sich ontologisch und vom Schépfer gewollt in
den genuin femininen Bestimmungen von Mutterschaft als Aufnahme, Hingabe,
Zuriicknehmen und Nihren auszeichne, sei dem alles unterzuordnen.* Weiterhin
bestehe im marianischen Prinzip die biblisch und essentialistisch begriindete Li-
mitierung innerhalb der Kirche, denn — so Inter Insigniores — »nicht einmal seine
Mutter, die so eng mit seinem Geheimnis verbunden ist und deren erhabene Funk-
tion in den Evangelien von Lukas und Johannes hervorgehoben ist, war mit dem
apostolischen Amt betraut«*°. Die besondere Gabe der Frauen miinde — erneut - in
besondere Rechte und Pflichten, nicht aber in die gleichen Rechte. »Was im Staat
Diskriminierung wire, gilt in der Kirche als Konsequenz der lehramtlichen Ge-
schlechteranthropologie, die nach kirchlichem Selbstverstindnis nicht blofe Mei-
nung oder gar>Erfindung«von Papst und Bischéfen ist, sondern deren geistbegabte
Auslegung von Gottes Plan fiir Frau und Mann«®".

Die lehramtlichen Texte, die aus einem Zeitraum von 1988-2020 exemplarisch
genommen wurden, deuten auf eine Kontinuitit hin, die weit vor das II. Vatika-
nische Konzil reicht. Denn die Idee einer eindeutigen Wesensbeschreibung der
Frau sowie der lebenspraktischen Konsequenz als Mutter und Jungfrau als auch der
Vorstellung einer Komplementaritit, die aufgrund biologischer Differenz essentiell
ist, sind Vorstellungen, wie sie im neuentdeckten Diskurs der Zweigeschlechtlich-
keit zu Beginn des 19. Jahrhunderts und in der Philosophie Edith Steins zu finden
sind. Vor allem aber lisst die marianische Perspektive aufhorchen, denn auch sie
ist in dieser Form fiir das 19. Jahrhundert stilbildend geworden.

2.2 Dogmenhistorische Tiefenbohrung: Kontinuitat
seit dem 19. Jahrhundert

Die Theologie in den lehramtlichen Schreiben konzentriert sich einerseits auf Ma-
ria als Sinn- und Urbild des Menschseins und im Besonderen des Frauseins. Ande-
rerseits wird aber eine argumentative Gegenwelt im Blick auf das Amt aufgebaut,
die als eine Form einer Differenzhermeneutik fungiert; diese beiden kénnen als
Merkmale des langen 19. Jahrhunderts angesehen werden®?, welches sich in der als

48 Vgl. https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_
apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf, Nr. 18 [12.06.2019].

49 Vgl. www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_200
40731_collaboration_ge.html, Nr. 13 [12.06.2019].

50  www.yvatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19761015_

inter-insigniores_ge.html, Nr. 2 [12.06.2019].

51 B. S. Anuth: 2017, S.172.

52 Vgl. Striet, Magnus: »Sexueller Missbrauch im Raum der Katholischen Kirche. Versuch einer
Ursachenforschung, in: Striet/Werden: 2019, S. 15-40.

14.02.2026, 19:11:11.

297


https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf

298

Gunda Werner

Gegenwelt und von der weltlichen Logik nicht zu erfassenden heiligen Welt ausge-
staltete.”® Um diese beiden Analyseperspektiven soll es im Folgenden gehen.
Erstens: Die Konzentration auf Maria an den neuralgischen Punkten der An-
thropologie und der Amtstheologie erinnert an die Frommigkeit und Theologie
des >Marianischen Zeitalters<, welches von 1854 bis 1950 ziemlich exakt das lange
19. Jahrhundert beschreiben.** Im Marianischen Zeitalter erlebte die Marienfrom-
migkeit nach der Aufklirung, die vor allem in ihrer Kombination aus »staatlicher
Modernisierung und Biirokratisierung mit Elementen der religiésen Aufklirung«*
wahrgenommen wurde, eine neue Bliite.’® Dieser Aufschwung war auf die Durch-
dringung durch ultramontane Frommigkeit in breiten Teilen der katholischen Be-
volkerung zuriickzufiithren.”” Nicht nur wurde die Marienfrommigkeit wiederbe-
lebt - vor allem durch neue Formen der Volksfrommigkeit, so die Maiandacht,
die Andacht zur wundersamen Medaille — sondern auch durch die Marienerschei-
nungen beschleunigt, denn diese intensivierten den Prozess des »Marianischen
Wunders«®®. Maria stand nun fiir eine Vielzahl von existenziellen Erfahrungen,
die religios gedeutet und romisch verordnet wurden. Es handelte sich also gerade,
so Andreas Holzem, um keine Grassroot-Religiositit, sondern um eine von oben

verordnete!*’

Maria stand fiir den engen Christus- und Passionsbezug und verhief3
umfassenden Schutz; dieser erwies sich als Zufluchtsort aus einer sich wandelnden
Welt. Maria wurde als rein und jungfriulich sowie zugleich miitterlich und opfer-
bereit stilisiert, zudem stets gehorsam; wodurch sie so zum Innbegriff des Weib-
lichen itberhaupt wurde. Als solche konnte Maria zum »Vorbild biedermeierlichen
Ideals von Weiblichkeit« konstruiert werden, welches die Standards setzte und den
Bewegungsraum von Frauen im privat-éffentlichen Raum fortan bestimmte.*® Das
Mariendogma 1854 selbst erlangte deswegen eine mehrfache kirchenpolitische Be-
deutung, weil es die »implizite Verurteilung nicht nur aller Irrlehren im einzelnen
[..], sondern auch des glaubensfeindlichen Zeitgeistes«®" iiberhaupt bedeutete. Ma-
rienfrémmigkeit funktionierte weiterhin als Abgrenzungsdiskurs gegeniiber einer
als feindlich verstandenen Welt, gegeniiber protestantischer und anderer Glau-

53 Vgl.ebd.

54  Vgl. exemplarisch Schneider, Bernhard: »Marienerscheinungen im 19. Jahrhundert. Ein Pha-
nomen und seine Charakteristika«, in: Wolf (2013), S. 87-110; Holzem, Andreas: Christentum
in Deutschland 1550-1850. Konfessionalisierung — Aufklarung — Pluralisierung Bd. 2, Pader-
born: 2015, bes. S. 992-1000.

55  A.Holzem: 2015, S. 996.

56  Vgl.ebd., S.996-998; auch B. Schneider: 2013.

57  Vgl. B. Schneider: 2013, S. 88; ebenso A. Holzem: 2015, S. 997.

58 A.Holzem: 2015, S. 997; auch B. Schneider: 2013, S. 91-102.

59  Vgl. A. Holzem: 2015, S. 997.

60 Vgl . ebd.

61  Ebd.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der lange Schatten des 19. Jahrhunderts

bensiiberzeugungen sowie gegeniiber der Moderne, die Freiheitskonzeptionen und
Wissenschaftlichkeitskonzepte vertrat, welche die Kirche grundlegend ablehnte.®*

Zweitens: Der marianische Abgrenzungsdiskurs beschreibt im Kern die Diffe-
renzhermeneutik, die m.E. gerade in der amtstheologischen Uberhéhung der In-
terpretation von Offenbarung und Tradition zum Ausdruck kommt. In dieser Her-
meneutik wirkt ein privalent dogmatischer, d.h. mariologischer Rahmen derart,
dass die Zeichen der Zeit und die Informationen und Konzepte, die sie generieren,
auf der Basis einer ontologischen Differenz zwischen Kirche und Welt selektiert,
eingepasst oder ausgrenzt werden. In dieser differenzhermeneutischen Logik wird
also ausgesagt, dass nur der von Gott erleuchtete und begnadete Verstand das Ge-
heimnis erfassen kann, was lehramtlich im Genius der Frau und der Unmdglich-
keit der Weihe ausgedriickt wird.®* Diese lisst insbesondere authorchen, weil diese
Logik die lehramtliche Argumentation aus der weltlichen herausnimmt und damit
eine Differenz in die Deutung von Mann, Frau und Welt einzieht, die nicht nur un-
terschiedliche Verstindnisse bedeutet, sondern von einer grundlegenden Differenz
von Kirche und Welt getragen ist.

»Die menschlichen Wissenschaften, so wertvoll ihr Beitrag in ihrem jeweiligen
Bereich auch sein mag, kdnnen hier [in der Frage der Zulassung zum Priestertum,
GWI] nicht genligen, denn sie vermodgen die Wirklichkeit des Glaubens nicht zu
erfassen: was hiervon im eigentlichen Sinn tibernatiirlich ist, entzieht sich ihrer
Zustindigkeit<®*.

In Mulieris Dignitatem wird diese Argumentation aufgenommen und weiterge-
fithrt, denn alle seien berufen an dem einen Opfer teilzunehmen und so an der
priesterlichen, prophetischen und kéniglichen Sendung Christi, denn darin sei zu-
gleich die Verbundenheit des Briutigam mit seiner Braut ausgedriickt. Weil alle in
dieser Form teilnehmen konnten, betrife es alle Glieder der Kirche, von den Frauen
bis zu den Amtspriestern. Das hier wesentliche Argument wird nun angeschlos-
sen, denn dieses der Kirche eigentliche Wesen miisse als solches begriffen wer-
den und fiir dieses Begreifen miisse gerade vermieden werden, dass »Verstindnis-
und Bewertungskriterien, die nichts mit ihr zu tun haben, auf diese Kirche — auch
als eine aus Menschen bestehende und in die Geschichte eingegliederte >Institu-
tion«® {ibertragen wiirden. Diese Geheimnishaftigkeit wird stets auf Maria als
Sinnbild und Hochstform zuriickgefiihrt. Der nicht erleuchtete Verstand wird mit

62  Vgl. das Rundschreiben Mirari Vos von Gregor XVI. am 15. August 1832 und der Syllabus vom
08. Dezember 1864, der zusammen mit der Enzyklika Quanta cura Pius’ IX. erschien.

63  Vgl.B.S. Anuth: 2017, S. 178-180.

64  www.yvatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19761015_
inter-insigniores_ge.html, Nr. 6 [26.06.2019].

65  https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_
19880815_mulieris-dignitatem.pdf, Nr. 27 [12.06.2019].

14.02.2026, 19:11:11.

299


https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf

300

Gunda Werner

moderner, demokratischer oder rechtsstaatlicher Logik dieses Verstindnis als Un-
terdriickung und Diskriminierung bezeichnen, damit aber den Heilsplan Gottes
verfehlen. Die amtstheologische Uberhohung schlie3t sich dieser Argumentation
an, weil sie aus dem Priester den in persona Christi Handelnden macht, dessen
ontologische Pradisposition qua biologischem Geschlecht durch die Weihe zudem
verwandelt und ihn auch von anderen Minner verschieden erscheinen lisst.® Die-
se wesenhafte Verschiedenheit wird dann, wie im Jahr des Priesters geschehen®’,
spirituell itberhéht in Metaphern, die die kultische Reinheit und Gottesnihe maria-
nisch-analog oder direkt ausdriicken.®® Damit ist innerhalb der bereits bestehen-
den Differenzhermeneutik der Kirche als solcher ein weiterer differenzhermeneu-
tischer Bereich eingerichtet, der seine Begriindung und Logik aus dem ersten be-
kommt und diesen zugleich riickwirkend sowohl begriindet als auch erhilt. Uber
die Nicht-Zustandigkeit aufRerkirchlicher Einsichten und Kategorien aber wird jeg-
liche Moglichkeit eines Dialogs und einer Weiterentwicklung von vorneherein ver-
hindert. Es findet eine Hermetik statt, welche die kirchliche Logik der Logik der
>Welt« gegeniibersetzt und nur so die Marginalisierung von Frauen als binnenlo-
gisch ausgeben kann.

Dies konnte aber auch besser erkliren, wieso sich in lehramtlichen Texten kei-
nerlei Erkenntnisfortschritt z.B. im Kontext der Gender-Theorie und ihrer impli-
ziten Themen (der Gleichheit, der Gleichberechtigung, der Vielfalt) zeitigt. Wird
von vorneherein fir den Kernbereich eine Erkenntnis auerhalb der eigenen Er-
kenntnis abgelehnt, kann es auch zu keiner Weiterentwicklung oder zu keinem
Fortschritt kommen. Deswegen kann bis heute von einer Gender-Ideologie gespro-
chen werden. Das jiingste Papier ist das beste Beispiel dafiir: in einem als Dialog
mit den aktuellen Gender-Theorien selbst bezeichneten Dokument tritt es an und
zitiert im Dialogteil aber nur Amoris Laetitia zur Gefahr der Gender-Ideologie und
weitere romische Dokumente! Was es aber genau mit der Gender-Ideologie auf
sich hat, darum geht es im nichsten Schritt.

66  Vgl. B. S. Anuth: 2017, S.184-186; auch Essen, Georg: »Das kirchliche Amt zwischen Sakrali-
sierung und Auratisierung. Dogmatische Uberlegungen zu unheilvollen Verquickungen, in:
Striet/Werden: 2019, S. 78-105.

67 Vgl. http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_
20090616_anno-sacerdotale.html [02.07.2019]; vgl. C. Essen: 2019, S. 78-84, S. 90-100.

68  Vgl. Lutterbach, Hubertus: »Die kultische Reinheit — Bedingung der Moglichkeit fiir sexuelle
Gewalt von Klerikern gegeniiber Kindern?«, in: Striet/Werden: 2019, S.175-195.

14.02.2026, 19:11:11.


http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html

Der lange Schatten des 19. Jahrhunderts 301

3. Von der Gender-Theorie zur Ideologie und zuriick?
Dogmenhermeneutische Interventionen

3.1 Die Gender-ldeologie

Die Jahre 1994/1995 werden zu Symboldaten, die eine Scharnierfunktion zwischen
einer feministischen Bewegung vor und nach der Gender-Theorie erhalten. In die-
ser Zeit entwickeln sich lehramtlich die Argumentation und das Schlagwort, mit
denen bestehendes vatikanisches Unwohlsein gegeniiber feministischer Forschung
und Frauenrechten in ein Wort gefasst werden kénnen. Dies ist zugleich kampa-
gnenfihig und eréffnet die Moglichkeit, transkonfessioneller, interreligiéser und
politischer Allianzen.

Seit 2000 floriert die Kritik an der Gender-Theorie als »Gender-Ideologie«®,
dem alten Feminismus wird der neue Feminismus gegeniiber gestellt’®, der
schlechten Gender-Definition eine eigene gute Definition”. 2003 wird vom
pépstlichen Rat fiir die Familie das Lexikon zu Familie und ethischen Fragen
herausgegeben”, 2004 kommt das »Schreiben an die Bischéfe der katholischen
Kirche iiber die Zusammenarbeit von Mann und Frau in der Kirche und in der
Welt«”. Unter den vielen Reden fillt die Ansprache Benedikts XVI. an die Kurie
2008™ insofern auf, als dass dort Gender verstanden wird als die Moglichkeit,
Schopfer seiner selbst zu sein und daraus die Notwendigkeit entsteht, den Men-
schen vor sich selbst zu bewahren, sowie die Schépfung vor dem Menschen zu
bewahren ist.” Im Mirz 2011 wird in dem Abschlussstatement zur 55th Session
of the Commission on the State of Women of the United Nations Economic and
Social Council wieder vor der radikalen Gender-Theorie gewarnt.”® 2014 findet

69  Vgl. Laubach, Thomas: »Zwischen »Weltkrieg« und Wirklichkeit. Gender in der Diskussion,
in: Laubach: 2017, S. 9-24, S.14; Pépstlicher Rat fiir die Familie: Ehe, Familie und »faktische
Lebensgemeinschaften« (16.07.2000) www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/
family/documents/rc_pc_family_doc_20001109_de-facto-unions_ge.html [26.08.2019]; aber
auch hier ist kein direkter Bezug zu Judith Butler, sondern zum Marxismus und zu Simone
de Beauvoir als die diese Ideologie beférdernde Denkmuster (Funote 7); auch: M.A. Case:
2019, S. 648-649.

70  Vgl. die Darstellung bei S. Garbagnoli: 2016, S. 190.

71 Vgl. ebd., S.191.

72 Vgl. www.wyaticanva/roman_curia/pontifical_councils/family/documents/rc_pc_family_
doc_20021208_lexicon-trujillo_it.html [11.06.2019].

73 www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20040
731_collaboration_ge.html [11.06.2019].

74 http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_
ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html [11.06.2019].

75  Vgl.auch M. A. Case: 2011, S. 811-813.

76 Vgl https://holyseemission.org/contents/statements/s5e34d327fasb2.61221779.php[02.07.
2019].

14.02.2026, 19:11:11.


http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
https://holyseemission.org/contents/statements/55e34d327fa5b2.61221779.php
https://holyseemission.org/contents/statements/55e34d327fa5b2.61221779.php
https://holyseemission.org/contents/statements/55e34d327fa5b2.61221779.php
https://holyseemission.org/contents/statements/55e34d327fa5b2.61221779.php
https://holyseemission.org/contents/statements/55e34d327fa5b2.61221779.php
https://holyseemission.org/contents/statements/55e34d327fa5b2.61221779.php
https://holyseemission.org/contents/statements/55e34d327fa5b2.61221779.php
https://holyseemission.org/contents/statements/55e34d327fa5b2.61221779.php
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
https://holyseemission.org/contents/statements/55e34d327fa5b2.61221779.php
https://holyseemission.org/contents/statements/55e34d327fa5b2.61221779.php
https://holyseemission.org/contents/statements/55e34d327fa5b2.61221779.php
https://holyseemission.org/contents/statements/55e34d327fa5b2.61221779.php
https://holyseemission.org/contents/statements/55e34d327fa5b2.61221779.php
https://holyseemission.org/contents/statements/55e34d327fa5b2.61221779.php
https://holyseemission.org/contents/statements/55e34d327fa5b2.61221779.php
https://holyseemission.org/contents/statements/55e34d327fa5b2.61221779.php

302

Gunda Werner

die von der Glaubenskongregation vorbereitete sHumanum Conference« statt”,
ein »International Colloquium on the Complementarity between Man and Wo-
man«.”® Die aktuellen Schreiben reihen sich ein in diese Ausfaltung einer globalen
Gefahr, die von einem geeinten und gemeinsam agierenden Feind ausgeht, der
die bestehende Ordnung zerstéren will. Die Notwendigkeit, sich theologisch
zum Thema Gender zu verhalten, ist umso dringlicher als dass der inhaltliche
Riickbezug lehramtlicher Texte auf aktuelle Gender-Theorien oder sogar auf Judith
Butler nicht erkennbar ist, sondern in einem iiberzeichneten Bild die theoretische
Grundlage gefunden hat.

3.2 Produktive Irritation und irritative Produktivitat - Gender Theorien
in systematischer Theologie

Wie stark diese Wirkungsmacht des 19. Jahrhunderts in der Wucht gegenwirtiger
lehramtlicher Gender-Kritik anzusetzen ist, bedarf weiterer Tiefenbohrungen und
Erforschungen.” Produktiv irritiert werden kann die Argumentationslinie lehr-
amtlicher Gender-Kritik durch Theoreme Judith Butlers an mindestens drei Punk-
ten, was dann zugleich zu einer irritativen Produktivitit dogmatischer Theologie
fithren kann.®

Erstens: Die Spiritualisierung, Ontologisierung und Essentialisierung eines vor-
und tiberzeitlichen Weiblichen in der Idealbesetzung durch die Gottesmutter wiir-
de eine diskursanalytisch-dekonstruktive Genealogie nicht iiberstehen, denn diese
wiirde die den Bildern immanente Macht- und Geschlechterordnung unmittelbar
einschreiben und in den Texten einfordern.® Aber auch die Vorstellung, es kénne
von einem Frau-Sein zu sprechen sein, das auf »alle Frauen und auf jede einzelne

77  Dies wird von Case beschrieben als: »international swho« is swho« of selfdescribed propo-
nents of traditional marriage and opponents of same-sex marriage from diverse faith tra-
ditions and continents« (M. A. Case: 2019, S. 565); diese Konferenz fithrt zum Wiederbeleben
des »World Congress of Families« (http://profam.org/index.php[11.06.2019]), 2019 in Verona
abgehalten https://www.wcfverona.org/ [29.06.2019].

78 Vgl. M. A. Case: 2019, S.656-659. http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/
2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
[11.06.2019].

79  Vgl. Werner, Gunda: Judith Butler und eine Theologie der Freiheit, Bielefeld 2021.

80 Vgl. Werner, Gunda: »Relational und vulnerabel. Die Subjektphilosophie Judith Butlers im
theologischen Diskurs«, in: Theologische Revue 3 (2018), S.179-202.

81  Vgl.Ingiosi, Gina: »Mystical Body«: An Ecclesiology Informed by Judith Butler, in: K.]. Ahern:
Vision of Hope, Maryknoll: 2013, S. 39-48; Trimble Alliaume, Karen: »Disturbingly Catholic.
Thinking the Inordinate Body, in: Armour/St. Ville: Bodily Citations: 2006, S. 93-119; Distel-
horst, Lars: »Sprungbreite Emotionsnormenc, in: ders.: Staat, Politik, Ethik: 2016, S.171-172;
Mahmood, Saba: »Agency, Performativity, and the Feminist Subject, in: Armour/St. Ville: Bo-
dily Citations: 2006, S.177-224; D. L. Smith: 2014, S.164ff.; Kohl, Bernhard: Die Anerkennung
des Verletzbaren (= Erfurter Theologische Studien 110), Wirzburg: 2017, S.178-180; Engel,

14.02.2026, 19:11:11.


http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html

Der lange Schatten des 19. Jahrhunderts

von ihnen zu[trifft], unabhingig von dem kulturellen Rahmen, in dem jede sich be-
findet, und unabhingig von ihren geistigen, psychischen und kérperlichen Merk-
malen, wie zum Beispiel Alter, Bildung, Gesundheit, Arbeit, verheiratet oder le-
dig«®?, wire einer Revision zu unterziehen. Denn die zugrundeliegende Argumen-
tation geht davon aus, dass feststeht, was die Frau zur Frau macht: ihre biologische
Konstruktion hat ontologische und essentielle Konsequenzen. Judith Butler kriti-
siert diese Vorstellung als »identity-politics«, die nur durch Ausgrenzungen funk-
tionieren. Butler stellt damit durchaus die bisher auch im Feminismus geltende
Grundlage in Frage, die von einem Kollektivbegriff ausgeht. Aber was die Identitit
»Frau« bedeuten solle, ist fiir Butler ebenso fragwiirdig wie die Vorstellung, von
einem »Subjekt Frau« oder des weiblichen Geschlechts zu sprechen.® Butlers An-
liegen ist es gerade aber nicht, dem Feminismus die Grundlage zu entziehen oder
das Subjekt abzuschaffen, sondern sie méchte die Denkméglichkeit eréffnen, dass
ihre dekonstruktive Vorgehensweise dem Feminismus gerade den Horizont eroft-
ne, in der Vielfalt der Bedeutungen von den Vorstellungen wegzukommen, die am
Ende doch wieder durch radikale und sogar rassistische Ontologien geprigt sind.
Die irritative Produktivitit dogmatischer Theologie besteht nun darin, gegen die
Ontologiesierung einer ewigen biologisch fundierten essentialisierten Weiblich-
keit die pluriformen Frauenerfahrungen und Selbstbeschreibungen zu setzen, die
zu einer differenzierten, kontextuellen und geschichtlichen Anthropologie fithrt.
Zu dieser Produktivitit gehort unerlisslich, mit der intersektionalen Analyse je-
ne Machtdiskurse zu entlarven, die immer schon wissen kénnen wollen, was das
wahre Frausein ist.

Zweitens: Die Gender-Theorie ist unbestritten das Herzstiick Butlerischer
Macht- und Geschlechteranalysen. Diese Analysen sind in sich bedingende Macht-
figuren eingebettet, die der Diskurs, die Norm und die Performativitit sind. Der
Diskurs ist als Triger der Norm das Medium der Macht. Die Normen sind sowohl
als Voraussetzung als auch als Begrenzung des Diskurses zu verstehen. Produktiv
ist der Diskurs erst durch die Performativitit, die sie als wirklichkeitserzeugende
Auflerung versteht.®* Damit generiert die Performativitit ihre Macht aus der Ri-
tualisierung® und lebt durch ihre Wiederholung. In der Diskurstheorie Butlers ist

Antke: »Von gouvernementaler Hegemonie zur postsouverinen Staatlichkeit der Diaspora,
in: Distelhorst: Staat, Politik, Ethik: 2016, S. 45.

82  https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_
19880815_mulieris-dignitatem.pdf, Nr. 29 [12.06.2019].

83  Vgl. Butler, Judith: »Contingent Foundationsc, in: Seyla Benhabib/Judith Butler et al. (Hg.):
Feminist Contentions. A philosophical exchange (Thinking Gender), New York u.a.: 1995,
S.35-57,S.50.

84  Vgl. E.T. Armour/A. M. St. Ville: 2006, S. 4.

85  Vgl. Mills, Catherine: »Efficacy and Vulnerability. Judith Butler on Reiteration and Resis-
tance, in: Australian Feminist Studies 15/32 (2000), S. 265-275, S. 266.

14.02.2026, 19:11:11.

303


https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf

304

Gunda Werner

also die binire, heteronormative Geschlechterdifferenz als ein gegebener Diskurs
und damit als soziale Bedingung eines intelligiblen Subjekts zu verstehen. Erst
die stindige Wiederholung zementiert und reglementiert diesen als Ordnung und
seine Kategorien aktualisieren sich durch das je neue performative Zitat.’¢ Die
produktive Irritation dieser strukturellen Analyse der Macht im Diskurs besteht
in der Moglichkeit, diese auf die Geschlechterordnung anzuwenden. Wenn Judith
Butler dies tut, dann 16st sie nicht die Differenz der Geschlechter auf, wie vom
Vatikan behauptet, sondern stellt die vordiskursive Annahme in Frage, immer
schon zu wissen, wie Frausein ist. Irritativ produktiv reagiert eine Dogmatik, die
Gender — so Regina Amnicht Quinn®” - als eine Analysekategorie, die zu einer
Verunsicherungskategorie und zu einer Gerechtigkeitskategorie wird, versteht.
Drittens: Die grundlegende Annahme der Komplementaritit, die auf einer on-
tologischen Differenz beruht, ist zu hinterfragen.® Diese postulierte Komplemen-
taritit funktioniert nur auf der Grundlage zweier Geschlechter®, die iiber ihr bio-
logisches und soziales Geschlecht in einer zugeordneten Identitit komplementir
sind. Um diese These kreist auch die Veroffentlichung zur Bildung, die auch die
Frage des Transgender behandelt.’® Der Clou katholischer Argumentation ist al-
lerdings nicht die Verschiedenheit, die der Komplementaritit zugrunde liegt, son-
dern ihre ihr inhirente Ungleichheit bei gleicher Wiirde.”" Das Ziel von Judith
Butler wiederum, nimlich einen verbindenden anthropologischen Kern zu den-
ken, wird in ihren jiingsten Arbeiten tiber den Begrift der Verletztlichkeit und der
Trauer erreicht.®* In der Untersuchung der Trauer, die nicht fiir alle Menschen

86 Vgl. H. Meifiner: 2010, S. 30, S. 35, S. 37.

87  Vgl. R. Ammicht Quinn: »Gender: Aufregung um eine Analysekategorie, (die meiner GroR-
mutter vielleicht gefallen hatte)«, in: Laubach: 2017, S. 65-82, S. 77-79.

88  Vgl. kritisch hierzu u.a. Wendel, Saskia: »Jesus war ein Mann...—na und? Ein funktionales und
nicht-sexualisiertes Amtsverstiandnis in anthropologischer Hinsicht, in: Margit Eckholt/An-
drea Striibind et al. (Hg.): Frauen in kirchlichen Amtern. Reformbewegung in der Okumene,
Freiburg/Gottingen: 2018, S.330-341, S. 335-338; Hogan, Linda: »Conflicts within the Roman
Catholic Church, in: Adrian Thatcher (Hg.): The Oxford Handbook of Theology, Sexuality
and Gender, Oxford: 2015, S. 323-339, S. 325, S. 334-336.

89  So besonders Mulieris Dignitatem und Familiaris Consortio http://wz2.vatican.va/content/
john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.
html [12.06.2019]; Amoris Laetitia hat dies wortlich nur im Blick auf die verschiedenen
Berufungen der Kirche (Nr. 203).

90 Vgl. www.educatiova/content/dam/cec/Documenti/19_0997_INGLESE.pdf, Nr. 11, Nr. 25
[12.06.2019].

91  Der grundlegende »Dreischritt der lehramtlichen Geschlechteranthropologie lautet«, so B.S.
Anuth: 2017, S.178: »Mann und Frau sind gleich als Person¢; >Madnner und Frauen sind in der
Auspragung ihres Menschseins verschiedenc >sFrauen und Manner sind auf gegenseitige Part-
nerschaft angewiesen«.

92 Vgl. Dazu vor allem den Beitrag von llse Millner in diesem Band.

14.02.2026, 19:11:11.


http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html

Der lange Schatten des 19. Jahrhunderts

denkbar ist”, geht es Butler darum, die implizite Machtstruktur in der Narration
des Menschlichen zu erkennen und deren wirksame »Hierarchie der Trauer«.”* Es
scheint dann so, als seien manche von einem konstruierten »Wir« ausgenommen.*
Butler will also priifen, wie belastbar das »Wir« angesichts der Verletzbarkeit und
Trauer ist.® Trauer konstruiert eine politische Gemeinschaft, »indem sie die Be-
ziehungsbande zum Vorschein bringt, deren Folgen fiir die theoretische Fassung
der grundlegenden Abhingigkeit und ethischen Verantwortung nicht unerheblich
sind«’’. Trauer macht die Verbundenheit und Einbindung in Beziehungen deut-
lich:*® Butler méchte eine »primire[n] Sozialitit aufdeck[en]«*. Irritativ produk-
tiv versteht dogmatische Theologie die Komplementaritit des Menschen in dieser
primiren Sozialitit, welche die Subjektivitit gleichurspriinglich zu seiner Inter-
subjektivitit denkt und daher die Komplementaritit aus jeder ontologischen Ge-
schlechtlichkeit herausholt. Komplementir ist der Mensch als soziales Wesen, weil
jedes andere soziale Wesen in einem komplementiren Anders-Sein der primiren
Sozietit des Subjekts als Individuum entspricht.

Zusammenfassend kann gesagt werden, dass Dogmatik irritativ produktiv ist,
wenn sie die in lehramtlichen Verlautbarungen eingeschriebenen Vorannahmen als
Machtdiskurse analysiert und ihnen geschichtlich informierte, kontextuell ausge-
arbeitete und interdisziplinir anschlussfihige Einsichten hinzugesellt. Allerdings
dekonstruiert sie dann an jener hermetisch gehaltenen Triade von Geschlecht-
Macht-Amt deren postulierte iiberzeitliche Begriindbarkeit.

93 Vgl.dazuausfihrlich Butler, Judith.: Notes towards a performative Theory of Assembly, Cam-
bridge: 2015, S. 119, S. 139, S.197ff,, S. 210ff., S. 218.

94  Vgl. B. Kohl: 2017, S.177, S. 263-264.

95  Vgl. Butler, Judith: Die Macht der Geschlechternormen und die Grenzen des Menschlichen,
Frankfurt: 2009, S. 352.

96 Vgl.ebd., S.36-37; vgl. L. Imke: 2016, S. 85, S. 91-92.

97  Butler, Judith: Gefiahrdetes Leben. Politische Essays, Frankfurt: 2005, S. 39.

98  Vgl.). Butler: 2009, S. 45.

99 J.Butler: 2005, S. 45.

14.02.2026, 19:11:11.

305


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konklusion

Bernhard Griimme/Gunda Werner

Und nun? Nach all den unterschiedlichen Anlidufen, das hoch komplexe, vielschich-
tige und genealogisch durchaus differenzierte Werk Judith Butlers jeweils aus un-
terschiedlichen Perspektiven der Theologie zu besichtigen, sich anzueignen, dis-
kursiv zu bearbeiten, sich ihm gegeniiber lern- und dialogbereit zu halten, was
bleibt? Uber die gingigen Anfragen und kritischen Perspektiven auf Judith Butlers
hinaus, die vor allem ihre Konzeption des Subjekts und seiner Handlungsmacht
wie auch -freiheit berithren, zeigt sich in den vorliegenden Beitragen eindrucks-
voll, welche kritischen und weiterfithrenden Horizonte sich fiir theologisches Ar-
beiten aus einer Auseinandersetzung und Rezeption Butlers ergeben. Ebenso wird
aber auch deutlich, dass sich die theologischen Anfragen an Judith Butlers umfang-
reiche Theorieentwiirfe dazu eignen, diese selber zu einer kritischen Fortschrei-
bung anzuregen. Wir konzentrieren uns auf drei mafigebliche Perspektiven: Erstens
die Frage des Subjekts, zweitens die Frage vorreflexiver, durch Iteration performativ
realisierter hidden patterns und schliefilich drittens die Frage nach einer geheimen
Dialektik des Dekonstruktionsbegriffs selber.

1. Besonders virulent in der Butler-Diskussion ist die Frage des Subjekts. Denn
an ihr entscheidet sich, ob sich fiir ethisches Handeln, aber auch fir die religiose
Selbstbestimmung des Subjekts noch eine Instanz ausmachen lisst, so dass von
einer eigenen Handlung in der 1. Person Singular zu sprechen ist. Dies gilt sowohl
fiir die Theologie als auch, so die mannigfaltigen Anfragen in den Texten, fiir die
Uberzeugungen Butlers von Widerstindigkeit und ethischem Handeln. Die Un-
terscheidung von Subjekt und Person kann dabei ebenso hilfreich sein wie eine
weitergehende Reflexion der Korperlichkeit. Kénnten Korperlichkeit wie kérper-
liche Erfahrung nicht doch mehr sein als die Einschreibefliche subjektivierender
Diskurse und performativer Normen? Kénnte der Kérper nicht auch ein Moment
der vordiskursiven Erfahrung sein, der Unmittelbarkeit? Schlussendlich hingt die
Kraft fiir moralisches Handeln und ethische Urteilskraft daran, dass es eine Instanz
gibt, der Freiheit zurechenbar ist. Butlers Theorie der Subjektivierung hat genau
darin ihre Pointe, zeigt diese doch zugleich einerseits die Wirksamkeit hegemo-
nialer Strukturen wie die subjektgenerierende Kraft dieser Prozesse fiir Freiheit

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

308

Bernhard Griimme/Gunda Werner

und Selbstwirksamkeit des Subjekts andererseits. Ob dies nun (auf der Linie eines
in durch Geschichte und Gesellschaft gebrochenen transzendentalen Denkens) als
ein hinter dem durch Diskurse unterworfenen Subjekt und seinem Kérper situier-
tes Ich gedacht wird, ob dies (handlungstheoretisch) als ein in intersubjektiv-ge-
schichtlichen Interkommunikationszusammenhingen konstituiertes Ich oder eher
(alterititstheoretisch) als ein sich vom Anderen her enteignetes Ich gedacht wird:
der Rang einer solchen Instanz wird umso deutlicher, wenn dies im theologischen
Kontext der Siinde diskutiert wird, die per definitionem eine willentliche Hand-
lung vor Gott ist. Diese ist von einer Ich-Handlung in einem doppelten Sinne ab-
hingig: von der Fihigkeit der willentlichen und damit freien Entscheidung und der
Fihigkeit einer Beziehung zu einem personal geglaubten Gott.

Jedoch erdffnet Butlers Subjektivierungstheorem zugleich weiterfithrende Per-
spektiven fiir die traditionell hoch komplexen wie intrikaten Zusammenhinge von
Strukturen und Freiheit, die mit unterschiedlichem Gewicht erbsiindentheologisch
wie soteriologisch traktiert werden. Das Theologumenon der strukturellen Siinde,
gefasst als strukturelle Verfangenheit in vorfindbaren Diskursen, scheint von der
willentlichen Zustimmung zu dispensieren. Hier beharrt Butler aber auf dem ethi-
schen Anruf des Unrechts, der zum verindernden Handeln motiviert und damit
aber doch wieder die Fihigkeit des Sich-Verhaltens und damit der Zurechenbarkeit
voraussetzt. Dieser Anruf durch Unrecht, der als eine prireflexive Verflochtenheit
in die Ausgesetztheit dem anderen gegeniiber und in einer primaren Vulnerabilitit
und Abhingigkeit resultiert, ist eine Denkfigur, die in einer ganz tiberraschenden
Parallelitit sein Pendant im scholastischen Naturrecht findet. Die von Thomas von
Aquin als inclinationes naturales bezeichneten Neigungen bringen den Menschen zu
Handlungen, die zu ethischen Verbindlichkeiten durch die praktische Vernunft ver-
mittelt werden. Wihrend dort aber diese Vermittlungsinstanz wiederum auf die
Leerstelle des ungeklirten Subjektbegriffs verweist, konnen Aporien dort vermie-
den werden, wo zwischen Subjekt (als Individuum oder Selbst) und Person (Iden-
titdr) als empirische Gestalt unterschieden wird. Dann ist die Instanz gedacht, mit
der koérperliche Diskurse als auch subjektive Korperpraktiken politisch, ethisch und
religiés vermittelbar werden. Identititen finden sich in normierenden Diskursen
vor, in denen bestimmte Korperpraxen, geschlechtliche Selbstverstindnisse oder
religiése Identifikationen nicht mehr intelligibel sind. Mit der Subjektivierungs-
theorie 6ffnet Butler zugleich den Grenzgedanken fiir eine die Angewiesenheit als
auch die subjektivierende Interpersonalitit noch einmal iibersteigende Dimensi-
on des Menschlichen: Gibt es etwas, auf das Menschen bauen, das sie aber selber
weder herstellen noch garantieren kénnen? Weswegen wiirden sie sonst ethisch
handeln, vertrauen, lieben, kimpfen? Theologisch wiirde sich hier eine Grenzrefle-
xion auf die Denkbarkeit eines Gottes und von Gnade anschlieflen, ohne dazu eine
Wesens- oder Realititsaussage machen zu miissen oder zu wollen.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konklusion

2. Die Intelligibilitit transportiert freilich nicht nur versprachlichte Normen, son-
dern auch hidden patterns. Diese konnen kulturell, religios, gender-theoretisch oder
rassistisch gepragt sein. Sie bestimmen, wer wie 6ffentlich sein darf. Die prekire
Situation wird in der Versammlung von prekiren Koérpern deutlich. Was aber - so
lauten viele Anfragen — sagen diese hidden patterns in religiésen und theologischen
Kontext aus? Wie werden Pathologien zweiter Ordnung konstituiert, wie verin-
dert? Was sagen Riume und Gegenstinde in Ritualorten itber Machtpraxen und
geschlechtliche Zuordnungen aus? Nicht nur kognitive Muster, auch Anordnungen
im Raum sind intelligibel und wirken in ihrer Performanz normativ.

Zudem zeigen sich an diesen Themen die wissenschaftstheoretischen Voran-
nahmen. Von welchem Wissenschaftsverstindnis her erarbeitet Theologie die ei-
genen Themen? Gerade aber in dem Versuch, sich kritisch gegeniiber der biniren
Struktur oder der vermachteten Diskurse zu verhalten, kénnte sich eine abgewan-
delte Form eines wissenschaftlichen Monismus einschleichen, weil die Abgrenzung
selbst Setzungen evoziert, die eine andere Perspektive verneinen konnte. Theologie
scheint im Anschluss an Judith Butler eine differenzierte Methodik und ein ver-
andertes Wissenschaftsverstindnis zu brauchen, um nicht zu wiederholen, was
theologisch kritisiert wird, nimlich der Ausgang von der einen Wahrheit. Diese
wissenschaftstheoretische Schirfung zieht sich durch alle Disziplinen und wiirde
eine Meta-Diskussion erfordern, die einzelne Themen, zum Beispiel die Korper-
Raum-Performanz anschirfen wiirde.

Was als »spatial turn« kulturwissenschaftlich diskutiert wird, gewinnt etwa in
der Anordnung von liturgischen Riumen oder in praxeologischen Konstellatio-
nen von Koérpern durch Butler an Schirfe. Dazu kommt eine weitere Einsicht:
Die zunichst selbstverstindliche Solidaritit mit Menschen in prekiren Situatio-
nen und auch die Konstruktion von Gegendiskursen perpetuieren jedoch ande-
rerseits den marginalisierenden Mehrheitsdiskurs, solange diese Machtkonstruk-
tionen und Dynamiken nicht benannt werden. Denn auf verschiedenen Feldern,
sei es praktisch-theologisch, sei es ethisch, wird deutlich, inwieweit in diversen
Praktiken performativ kontraintentionale Exklusionen vollzogen werden, die frei-
lich dem Sinn und der Logik der jeweiligen Praxis widersprechen. Das bezieht sich
auf kognitiv rationale wie performativ-korperliche Praktiken bis in Gesten hin-
ein. Das Othering wird fiir theologische Diskurse damit zu einem Lackmus Test
- und dies umso mehr, weil fiir die Theologie die hochrelevante Frage der Wahr-
heit und des Gottesbegriffes nicht verabschiedet werden kann. Die virulente Nor-
mendebatte wirft dann freilich die intrikate Frage auf, nach welchen Kategorien,
Normen, Wahrheiten welcher Diskurs wie gedeutet wird. Wie fruchtbar das ist,
zeigt sich einerseits in der Unterbrechung von gingiger Geschichtsrekonstruktion
durch die Suche nach Abjekten als auch in der genealogischen Methode. Mit bei-
den werden die Risse, das Nicht-Sein, die Ambivalenzen zur gingigen Erzihlung

14.02.2026, 19:11:11.

309


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bernhard Griimme/Gunda Werner

hinzugefiigt und gegenwirtige Narrative entlarvt. Allerdings hat dieser Zugang
noch eine weitere Konnotation: die der politischen Bedeutung der Trauer. Kénnte
Trauer als Signifikant fiir die Frage, wer als Mensch oder als Gruppe betrauerbar
ist, anerkennungstheoretisch eine Kategorie zweiter Ordnung sein? Dann wiirde
Trauer eine andere Bedeutung als Empathie haben und zwischen Opfer und Ti-
ter stehen sowie Trauer zwischen Verwandtschaft und Staat oder Regierung ste-
hen kann. Zugleich bleiben im Begriff der Trauer unabschliefibare Prozesse iibrig,
denn manches ist nicht zu heilen, Ambivalenzen der Anerkennung sind nicht zu
schlieRen. Zuletzt steht in diesem Zusammenhang die ethische Theorie Judith But-
lers, die aus der Subjektivation heraus weitreichende Konsequenzen der Gewalt-
losigkeit erhebt. Dadurch kann diese nicht als ein friedlicher Zustand, sondern
als eine personliche Praxis der Anerkennung der je eigenen und fremden Gren-
zen der Selbsterkenntnis, des Selbst-Wissens und damit der Selbstdurchsichtigkeit
verstanden werden. Diese steht durchaus diametral zu dem philosophischen und
theologischen Prinzip der Selbsterkenntnis und der Selbstrechenschaft. Wie ist An-
erkennung dann zu denken? Es bleibt eine Dialektik zwischen Anerkennung und
Anerkennbarkeit, die die Emphase eines jeden philosophischen wie theologischen
Anerkennungsdiskurses grundlegend herausfordert.

3. Letztlich stellt sich fiir die Theologie aber auch die Frage, wie und was in einer
Dekonstruktion iibrigbleibt und ob es Grenzen geben muss oder geben kann? Wo-
her soll die Kraft zum Widerstand kommen, die iiber jene zarten Moglichkeiten
hinausgehen, die durch die Risse in der Iteration oder der vordiskursiven Erfah-
rung eréffnet werden? Deutet nicht schon die intuitive Insistenz darauf, dass Folter
und Mord nicht sein diirfen, auf einen normativen Anspruch hin, der die Totali-
tit vermachter Strukturen unterliuft? Bleibt nicht eine Perspektive auf Universa-
lisierung, sei es des Leidens, der Gerechtigkeit, die eine Dekonstruktion unter-
hohle? Lisst sich, geschichtstheoretisch gedacht, Geschichte vollends in Konstruk-
tionen fassen, ohne die faktische Erfahrung geschehenen Leidens zu delegitimie-
ren? Miisste es nicht im Gefille der Vulnerabilititstheorie Butlers selber liegen,
noch stirker eine solche Instanz ins Feld zu fithren?

Gleichwohl kénnte wiederum auch andersherum gefragt werden, ob niamlich
die Grundannahme eines dekonstruktiven Zugangs fiir den Begriff theologischer
Tradition weiterfithrend ist? Geschieht nicht Tradition gerade in jenen Rissen, Ab-
briichen und Unterbrechungen der Uberlieferung, die durch die Differenz von Zitat
und Zitation gesetzt wird? Wenn dies traditionskonstituierend ist, wenn demnach
in der Weitergabe einer Norm die Verinderung unhintergehbares Strukturprinzip
ist, was bedeutet dies fiir theologische Rezeption und katholische Traditionsbil-
dung? Dann stellt sich auf der einen Seite erneut die Machtfrage, insofern damit
relevant wird, wer eigentlich iiber die Gestaltung, die normierenden Instanzen wie
die praxeologischen Formen in deren Legitimitit entscheidet? Es wird anderer-

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konklusion

seits hoch brisant, inwieweit Machtinstanzen und machtvolle Inhalte Macht haben
konnen, wenn diese Macht nicht mehr anerkannt oder abgerufen wird. Zugleich
wird die Ubersetzungsproblematik traditionstheoretisch wie bildungstheoretisch
relevant. Gibt es keine ungebrochene Weitergabe von Inhalten, dann ist die Frage
nach dem Wie, nach der Vermittlung und der Ubersetzung hochrelevant. Letzt-
lich hingt die Sozialitit einer Uberzeugungsgemeinschaft an geteilten Uberzeu-
gungen. Dass diese Uberzeugung nicht nur rein sprachlich, sondern auch perfor-
mativ und zwar auch in Gruppen gelebt werden, kann tiberdies fir Theologie in
ihren Theoremen des Kirchenbegriffs duflerst weiterfithrend sein. Denn den of-
fenen Flanken eines Vereindeutigungsbediirfnisses kann mit dem Wissen um die
Abjektifizierungspraktiken, die hidden patterns wie um die Verfestigungen von herr-
schenden Diskursen durch genealogische Forschungen ebenso kritisch wie selbst-
reflexiv begegnet werden wie mit dem Wissen, dass der Dissens und die eigene
performative Handlung, auch die arbitrire, zur Vermittlung gehort.

Wir brechen hier ab. Immerhin, so kann ausblickend gesagt werden, eroft-
net eine theologische Auseinandersetzung mit Judith Butler fir theologische For-
schung neue Einsichten und verinderte Zuginge in wesentlichen Themen. Aller-
dings gilt auch: Butlers Theorieangebote sind theologisch im Blick auf ihren Sub-
jektbegriff, ihre Handlungsfreiheit als auch ihren Kérperbegriff nur bedingt zu
iibernehmen, hier gilt es mit Butler iiber Butler hinauszudenken. Von der Theologie
her in der Ausdifferenziertheit ihrer Zugange konnte Butler sich gerade im Blick
auf markierte Leerstellen ihrer eigenen Theorie zu denken geben lassen. Dennoch
ist subjekt- und anerkennungstheoretisch von Butler theologisch vor allem zu ler-
nen, dass hegemeoniale Strukturen tiefer gehen als diese wahrnehmbar sind und
alle Bereiche betreffen. Auch wenn es theologisch das >Mehr« eines Transzendenz-
bezuges gibt, erinnert Butler auch hier an die - bis in die Symbolordnung hinein
ablesbare — Denkvoraussetzungen, die wiederum hegemonial geprigt sind.

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verzeichnis der Autorinnen und Autoren

Bauer, Benedikt, Wissenschaftlicher Mitarbeiter am Lehrstuhl fiir Reformati-
on und Neuere Kirchengeschichte der Evangelisch-Theologischen Fakultit der
Ruhr-Universitit Bochum

Bintert, Stefan, Univ.-Prof. Dr., Universititsprofessor fiir Liturgiewissenschaft an
der Katholisch-Theologischen Fakultit der Ruhr-Universitit Bochum

Fehige, Yiftach, Ass.-Prof. Dr., Associate Professor at the Institute for the History
and Philosophy of Science and Technology at the University of Toronto

Gause, Ute, Univ.-Prof.in Dr., Universititsprofessorin fiir Reformation und Neuere
Kirchengeschichte an der Evangelisch-Theologischen Fakultit der Ruhr-Universitit
Bochum

Griimme, Bernhard, Univ.-Prof. Dr., Universititsprofessor fir Religionspidagogik
und Katechetik an der Katholisch-Theologischen Fakultit der Ruhr-Universitit Bo-
chum

Hahn, Judith, Univ.-Prof.in Dr., Universititsprofessorin fir Kirchenrecht an der
Katholisch-Theologischen Fakultit der Ruhr-Universitit Bochum

Jacobs, Brianne, PhD., Assistant Professor of Theology and Religious Studies at Em-
manuel College in Boston, Massachusetts

Jahnel, Claudia, Univ.-Prof.in Dr., Universititsprofessorin fur Interkulturelle
Theologie und Korperlichkeit an der Evangelisch-Theologischen Fakultit der
Ruhr-Universitit Bochum

Leimgruber, Ute, Univ.-Prof.in Dr., Universititsprofessorin fiir Pastoraltheolo-
gie und Homiletik an der Fakultit fiir Katholische Theologie der Universitit
Regensburg

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Judith Butler und die Theologie

Miillner, Ilse, Univ.-Prof.in Dr., Universititsprofessorin fiir Biblische Theologie/Al-
tes Testament am Institut fiir Katholische Theologie des Fachbereichs Geistes- und
Kulturwissenschaften der Universitit Kassel

Poplutz, Uta, Univ.-Prof.in Dr., Universititsprofessorin fiir Biblische Theologie mit
dem Schwerpunkt Exegese und Theologie des Neuen Testaments am Institut fiir
Katholische Theologie der Bergischen Universitit Wuppertal

Riedl, Anna Maria, Dr., Lehr- und Forschungsbeauftragte fiir Theologische Ethik an
der Katholisch-Theologischen Fakultit der Universitit Luzern

Schaupp, Walter, Univ.-Prof. i.R. DDr., Universititsprofessor fiir Moraltheologie an
der Katholisch-Theologischen Fakultit der Karl-Franzens-Universitit Graz

Striet, Magnus, Univ.-Prof. Dr., Universititsprofessor fiir Fundamentaltheologie
und Philosophische Anthropologie an der Katholisch-Theologischen Fakultit der
Albert-Ludwigs-Universitit Freiburg

Wendel, Saskia, Univ.-Prof.in Dr., Universititsprofessorin fiir Systematische Theo-
logie am Institut fiir Katholische Theologie der Universitit zu Koln

Werner, Gunda, Univ.-Prof.in Dr., Universititsprofessorin fir Dogmatik an der
Katholisch-Theologischen Fakultit der Karl-Franzens-Universitit Graz

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religionswissenschaft

Bernhard Griimme
Aufbruch in die Offentlichkeit?
Reflexionen zum »public turn<in der Religionspadagogik

2018, 254 S., kart.

29,99 € (DE), 978-3-8376-4227-8

E-Book: kostenlos erhéltlich als Open-Access-Publikation,
ISBN 978-3-8394-4227-2

Nora Kim Kurzewitz

Gender und Heilung

Die Bedeutung des Pentekostalismus
fiir Frauen in Costa Rica

Marz 2020, 272 S., kart., 2 Farbabbildungen
40,00 € (DE), 978-3-8376-5175-1
E-Book: 39,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5175-5

Thomas Kilie, Jakob Kiihn (Hg.)

Das Jenseits der Darstellung
Postdramatische Performanzen in Kirche und Theater

Mé&rz 2020, 214 S., kart., 13 SW-Abbildungen
35,00€ (DE), 978-3-8376-5162-1
E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5162-5

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religionswissenschaft

Isabella Schwaderer, Katharina Waldner (Hg.)

Anndherungen an das Unaussprechliche
Asthetische Erfahrung in kollektiven religiésen Praktiken

Februar 2020, 272 S., kart., 23 SW-Abbildungen

34,99 € (DE), 978-3-8376-4725-9

E-Book: kostenlos erhéltlich als Open-Access-Publikation,
ISBN 978-3-8394-4725-3

Martin Tulaszewski, Klaus Hock, Thomas Klie (Hg.)
Was Heilung bringt

Krankheitsdeutung zwischen Religion, Medizin
und Heilkunde

2019, 218 S., kart., 4 Farbabbildungen
34,99 € (DE), 978-3-8376-5042-6
E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5042-0

Oliver Wackerlig

Vernetzte Islamfeindlichkeit

Die transatlantische Bewegung gegen »Islamisierunge.
Events - Organisationen - Medien

2019, 432 S, kart., 9 SW-Abbildungen

44,99 € (DE), 978-3-8376-4973-4

E-Book: kostenlos erhéltlich als Open-Access-Publikation,
ISBN 978-3-8394-4973-8

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

14.02.2026, 19:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Einleitung
	Praktisch-Theologische Erkundungen
	Halbierte Rezeption
	»Unsere Chance … menschlich zu werden«
	Judith Butler und das Recht
	Performanz. Macht. Gottesdienst.

	Biblische Perspektiven
	Empathie, Betrauerbarkeit und Verwandtschaft
	Gefährdetes Leben

	Systematisch-Theologische Zugänge
	Fragiles Subjekt und Gnade
	Judith Butler – Herausforderungen aus der Sichteiner theologischen Ethik
	Das Gegebene als Maß des Möglichen zurückweisen
	Moral Accountability and Nonvoluntary Participation in Social Sin
	Die normative Kraft der Lücke

	Religionsphilosophische und interkulturelle Perspektiven
	Das gefährdete Leben und sein Hoffnungsversprechen auf Erlösung
	»We Are Undone by each other«
	Theology, Science, and Sexual Diversity

	Theologiegeschichtliche Perspektiven
	Judith Butler und die (protestantische) Kirchengeschichte
	Der lange Schatten des 19. Jahrhunderts
	Konklusion

	Verzeichnis der Autorinnen und Autoren

