
https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bernhard Grümme, Gunda Werner (Hg.)
Judith Butler und die Theologie

Religionswissenschaft  |  Band 15

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bernhard Grümme (Dr. theol.), geb. 1962, lehrt Religionspädagogik mit dem 
Schwerpunkt Grundlagentheorie und Heterogenitätsforschung an der Katho-
lisch-Theologischen Fakultät der Ruhr-Universität Bochum. Er war mehrfach 
Gastprofessor an der Pontifícia Universidade Católica in Porto Alegre.
Gunda Werner (Prof. Dr.) ist ordentliche Universitätsprofessorin für Dogmatik 
und Leiterin des Instituts für Systematische Theologie und Liturgiewissenschaft 
an der Katholisch-Theologischen Fakultät der Karl-Franzens-Universität Graz. 
Sie war Visiting Fellow am Pontifical College Josephinum in Columbus (Ohio), am 
Boston College (Massachusetts), an der Fordham University in New York sowie an 
der Ferdowsi Universität in Mashhad (Iran).  

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bernhard Grümme, Gunda Werner (Hg.)

Judith Butler und die Theologie
Herausforderung und Rezeption

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ganz besonderer Dank gilt dem Land Steiermark, das in seinen Agenden Wissen-
schaft und Forschung einen großzügigen Druckkostenzuschuss für diesen Band 
ermöglichte.

 

Ebenso danken wir der Sonderbeauftragten der Universitätsleitung für Gleich-
stellung hinsichtlich Gender und Diversität der Karl-Franzens Universität Graz.

AGENDA. Forum katholischer Theologinnen e.V. unterstützt dieses Buch eben-
falls mit einem Druckkostenzuschuss.  

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-
Derivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber 
keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden Sie 
unter https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
Um Genehmigungen für Adaptionen, Übersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung 
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-pu-
blishing.com
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 

  © 2020 transcript Verlag, Bielefeld

Umschlaggestaltung: Kordula Röckenhaus, Bielefeld 
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-4742-6
PDF-ISBN 978-3-8394-4742-0
https://doi.org/10.14361/9783839447420

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download 

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Inhalt

Einleitung

Bernhard Grümme/Gunda Werner .......................................................... 9

Praktisch-Theologische Erkundungen

Halbierte Rezeption

Judith Butler und die Religionspädagogik

Bernhard Grümme........................................................................ 25

»Unsere Chance … menschlich zu werden«

Anstöße aus der Lektüre Judith Butlers für die pastoral-theologische

Rede von Menschen und Macht

Ute Leimgruber .......................................................................... 43

Judith Butler und das Recht

Judith Hahn.............................................................................. 63

Performanz. Macht. Gottesdienst.

Herausforderungen aus dem Denken Judith Butlers

für die Liturgiewissenschaft

Stefan Böntert ........................................................................... 79

Biblische Perspektiven

Empathie, Betrauerbarkeit und Verwandtschaft

Biblisch-narratologische Überlegungen im Anschluss

an die politische Philosophie Judith Butlers

Ilse Müllner .............................................................................. 99

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gefährdetes Leben

Impulse für neutestamentliche Anknüpfungspunkte

im Gespräch mit Judith Butler

Uta Poplutz .............................................................................. 119

Systematisch-Theologische Zugänge

Fragiles Subjekt und Gnade

Magnus Striet ........................................................................... 137

Judith Butler – Herausforderungen aus der Sicht

einer theologischen Ethik

Walter Schaupp ......................................................................... 149

Das Gegebene als Maß des Möglichen zurückweisen

Zum Verhältnis von Ethik, Politik und Kritik

Anna Maria Riedl ........................................................................ 173

Moral Accountability and Nonvoluntary Participation in Social Sin

Brianne Jacobs ......................................................................... 189

Die normative Kraft der Lücke

Mit Judith Butler Traditionsbildung neu gedacht

Gunda Werner ........................................................................... 201

Religionsphilosophische und interkulturelle Perspektiven

Das gefährdete Leben und sein Hoffnungsversprechen auf Erlösung

Judith Butler religionsphilosophisch gelesen

Saskia Wendel .......................................................................... 219

»We Are Undone by each other«

Interkulturell-theologische Perspektiven auf Judith Butler

Claudia Jahnel .......................................................................... 237

Theology, Science, and Sexual Diversity

Judith Butler and Rabbinical Judaism

Yiftach Fehige .......................................................................... 255

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Theologiegeschichtliche Perspektiven

Judith Butler und die (protestantische) Kirchengeschichte

Benedikt Bauer/Ute Gause............................................................... 273

Der lange Schatten des 19. Jahrhunderts

Gender-Rezeption in der römisch-katholischen Kirche

seit 1994/1995. Eine theologische Diskursanalyse

Gunda Werner ........................................................................... 287

Konklusion

Bernhard Grümme/Gunda Werner ........................................................ 307

Verzeichnis der Autorinnen und Autoren ...................................... 313

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung

Bernhard Grümme/Gunda Werner

Judith Butler verstört. Für die einen wurde sie gleichsam über Nacht mit ihren ers-

ten international beachteten Veröffentlichungen berühmt. Mit diesen bleibt sie im

deutschsprachigen Raum vor allem in ihrem feministischen Ansatz rezipiert – be-

geistert und kritisch gleichermaßen, wenngleich sie selbst längst über ihre ersten

Veröffentlichungen ›Gender trouble‹ und ›Bodies that matter‹ hinausgegangen ist.

Der 11. September 2011 katapultiert Butler in die politische Ethik – eine Ethik, in

der sich jenes Ethos jüdischer Philosophen, die wie Emmanuel Lévinas fordern, es

brauche eine ›Lesebrille‹, um den Menschen als Mensch sehen zu können, artiku-

liert, den Butler selbst als ihre philosophische Schule benennt. Sie hat neue Bli-

cke ermöglicht, Dekonstruktionen eröffnet, Sensibilität für die performative Kraft

der Sprache und zugleich Bewusstsein für deren hegemoniale Mechanismen ge-

schaffen, die Rationalität und Sprache selber nochmals zur kritischen Selbstrefle-

xivität zwingt. Für die anderen wirkt sie irritierend, herausfordernd, verstörend.

Sie gilt als eine, die den Differenz- und Identitätsdiskurs so weit vorantreibt, dass

Gleichheits- undGerechtigkeitsfragen zurücktreten. Sie gilt als diejenige, die über-

kommene Ordnungen delegitimiert.

Auch in der Theologie findet sich eine solche Spannung. Für die einen sind

ihre Analysekategorien der Gendertheorie ebenso bedeutsam wie ihre Öffentlich-

keitstheorie, ihre Einlassungen zur Verkörperung der Versammlung, ihr Subjekt-

denken, ihre Reflexionen auf Anerkennung und deren ethischen Implikationen.

Die anderen scheinen abgestoßen durch Butlers Kritikbegriff, von ihrer Delegi-

timierung überkommener Ordnungen, die zugleich im Selbstverständnis man-

cher Theologinnen und Theologen mit einer massiven Kirchenkritik einhergeht.

Bei manchen bleiben Texte eher verschämt in Schubladen als in den öffentlichen

Diskurs in Theologie und Kirche eingebracht zu werden. Diese Spannung nimmt

der vorliegende Band zum Ausgangspunkt. Angesichts der vielfältigenMöglichkei-

ten zum Dialog wie zum Wiederspruch scheint es lohnenswert, grundsätzlicher

den theologischen Rezeptionsmöglichkeiten und -grenzen der Butler’schen Philo-

sophie im Spiegel der theologischen Einzeldisziplinen nachzugehen. Dies ist das

Ziel dieses als (interdisziplinäres) Projekt angelegten Sammelbandes.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10 Bernhard Grümme/Gunda Werner

Die VertreterInnen unterschiedlicher theologischer Fächer, die sich zumeist

schon mit Judith Butler beschäftigt haben, wurden gebeten, aus der Perspektive ihres

Faches und ihrer thematischen Schwerpunktsetzungen, die bisher erfolgten Rezeptionen

sowie die Anschlussmöglichkeiten, Inspirationen und Irritationen für die Theolo-

gie, die sie im Butler’schen Denken sehen, herauszuarbeiten. In Summe entsteht

so – zumindest exemplarisch – ein Panorama von Rezeptionsmöglichkeiten der

Arbeiten Butlers im Gesamtfeld der Theologie. Ein ähnliches Projekt hat es bisher

vor vierzehn Jahren in den USA im Anschluss an ein Panel mit Judith Butler auf

dem Annual Meeting der American Academy of Religion 1997 gegeben1. Mit dem

geplanten Buchprojekt wird einerseits der Stand der Butler-Rezeption in derTheo-

logie erhoben; andererseits soll gezeigt werden, wie weitere Aufnahmen von Moti-

ven ihres Denkens in den theologischen Teildisziplinen stimuliert werden können.

Damit schließt dieser Sammelband eine grundlegende Lücke in der deutschspra-

chigenTheologie. Denn die Rezeption Judith Butlers ist – so sind sich alle einig – in

der deutschsprachigenTheologie kaum bis gar nicht vorhanden. Die genauere Un-

tersuchung zeigt, dass sich lediglich in der sozialethischen und interkulturellen

Forschung dezidierte monographische Auseinandersetzungen mit Judith Butler

finden lassen. Die weiteren bisherigen theologischen Reflexionen finden sich aus-

schließlich in einzelnen Aufsätzen oder Buchkapiteln, hier wiederum auch nicht

in allen Fächern.

In dem vorliegenden Band wird damit nicht nur theologisches Neuland betre-

ten, so vor allem in der Liturgiewissenschaft, dem Kirchenrecht, der Pastoraltheo-

logie, der Religionsphilosophie, sondern ebenso bestehende Rezeptionen entwe-

der vertieft, so in der Sozialethik und der Religionspädagogik, oder korrigiert, so

in den systematischen Fächern. Die lehramtliche Rezeption Judith Butlers im rö-

misch-katholischen Kontext zeichnet sich ja durch eine spezifische Interpretation

und Färbung aus, die auf alle Fächer einen Einfluss hat, aber eben die Fachgruppen

zur kritischen Auseinandersetzung aufruft, die besonders betroffen sind, nament-

lich das Kirchenrecht, die Moraltheologie und die Dogmatik. Die gängige römi-

sche Interpretation der Gender-Ideologie erschwert eine konstruktive theologische

Rezeption Judith Butlers. Diese Spannung wirkt sich zugleich auf jede theologi-

sche Auseinandersetzung innerhalb der katholischen Tradition aus. Die hingegen

durchwegs produktive Irritation durch die Gedanken und Theorien Judith Butlers

für die einzelnen Fachvertreterinnen und Fachvertreter zeigen ein weites Spek-

trum der möglichen Themen auf. Jenseits der vielfältigen Anknüpfungspunkte für

die Theologien lassen sich thematische Linien in fünf Problemfeldern skizzieren:

die ethische Dimension in ihren politischen Auswirkungen; die Subjektthematik;

1 Ellen T. Armour/Susan M. St. Ville, Bodily Citations. Religion and Judith Butler, New York

2006.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung 11

die Machtfrage; die Gender-Thematik und die Vulnerabilität mit ihremThema der

Trauer.

In der religionspädagogischen Rezeption macht Bernhard Grümme darauf auf-

merksam, dass, wenn überhaupt, nur von einer halbierten Rezeption zu sprechen

ist; damit unterscheidet sich diese Rezeption zugleich von der pädagogischen. Be-

gründet sieht Grümme dies vor allem in der »paradigmatischen Selbstpositionie-

rung«, die sich an der Denkform der Pluralisierungsfähigkeit orientiert und da-

mit doch auf Identitätspraktiken bezogen bleibt. Diese stehen wiederum diametral

zu Butlers Anliegen. Allerdings könne eine religionspädagogische Denkform ei-

ner »Aufgeklärten Heterogenität«, weil sie intersektionale Perspektiven einnimmt,

durch Judith Butlers Theoreme wichtige Impulse erhalten. Die religionspädago-

gische Rezeption orientiert sich an Subjekt- und den ihnen inhärenten Identi-

tätsdiskursen und vernachlässigt dabei, so Grümme, eklatant die Geschlechter-

perspektive. Wird diese in den Diskurs eingefügt, so erscheint sie merkwürdig

eindimensional, weil sie die weiteren Kategorien wenig bedenkt. In kritischer Re-

flexion kann eine religionspädagogische Forschung aber Judith Butlers Geschlech-

tertheorie konstruktiv weiterdenken und zugleich den geschlechtstheoretisch un-

reflektierten Rückgriff auf Vorbilder in der eigenen Didaktik korrigieren. Aller-

dings sieht Grümme das größte Potential darin, dass Judith Butlers Anliegen einer

Geschlechtergerechtigkeit im umfassenden Sinn deswegen die Fokussierung auf

Identitätsfragen überwinden könnte, weil mit der Gerechtigkeit ebenso die Inter-

sektionalität eingefügt würde. Dies sieht Grümme vor allem in zwei Bereichen,

nämlich in der Refomulierung des Subjektbegriffs mit dessen Konsequenzen für

Anerkennungs- und praxeologische Prozesse der Übersetzung – beides genuine

Felder religionspädagogischer Forschung und Praxis. Religionspädagogik ist mit

Butler in der Unterbrechung durch Alterität, in der Interdependenz von Identität

und Gleichheit, also Gerechtigkeitsfragen, und in der bestehenden Dialektik der

Didaktik im Blick auf ihre Machtförmigkeit produktiv irritiert.

Ute Leimgruber attestiert der Praktischen Theologie ebenfalls eine nicht vor-

handene oder doch nur zögerliche Butler Rezeption, obwohl Butlers Theorien eine

deutliche Relevanz für pastoraltheologische Forschungen aufweisen. Leimgrubers

Ziel ist es,mit Butler anhand einer pastoraltheologischen Kernfrage die inhärenten

Machtwirkungen offen zu legen und zu überwinden. Die »Option für die Armen«

ist das prominente Beispiel einer sozialpastoralen Intention, die gleichwohl – so

Leimgruber kritisch – hegemoniale Strukturen perpetuiert, weil sie die Subjekte

der Unterdrückung aus dem Blick verliert. Gerade aber weil dieser Pastoralbegriff

in der Verantwortung für diese Welt pointiert zusammengefasst werden kann, be-

ansprucht er eine über die binnenkirchliche Relevanz hinausgehende sozial-poli-

tische Dimension. Nicht nur gibt es keine Verständigung, wer genau »die Armen

sind«, sondern die disperse Fassung dieses Begriffs kann das Gegenteil bewirken,

nämlich ihn zu einer Leerformel werden zu lassen. Mit Butler, so Leimgruber, ist

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12 Bernhard Grümme/Gunda Werner

der Ansatz gegeben, die eigenen Verstrickungen in die Bedingungen der Struktu-

ren zu bedenken, die für manche das ›Arm-Sein‹ zur Folge haben. Erst durch die

Analyse der postkolonialen, geschlechtlichen und hegemonialen Voraussetzungen

der Strukturbedingungen von Armut kann überhaupt über eine Veränderung ge-

sprochen werden. Es braucht, so Leimgruber, einen genauen Blick sowohl für ei-

gene machtasymmetrische Prämissen als auch für die hidden patterns in der Pas-

toraltheologie. Für die Pastoraltheologie bedeutet eine Butler-Rezeption, dass sie

auf das abwertende Othering aufmerksam macht und damit ebenso auf die episte-

mische Gewalt wirkt, indem erneut die Bedingungen der eigenen Wahrnehmung

und ihrer theologischen Folgen untersucht werden. Denn im Kern geht es in der

Pastoraltheologie um die Fragen »was ist sagbar?« und »was ist sehbar?«.Hier kann

mit Butler an den bestehenden Selbstverständlichkeiten gerüttelt werden.

Innerhalb der kirchenrechtlichen Forschung gibt es keine Butler-Rezeption, so

Judith Hahn in ihrem Beitrag. Auch für Hahn steht die produktive Irritation im Zu-

sammenhang mit dem Subjektverständnis und der Geschlechterordnung. Zudem

reflektiert Hahn auf die grundsätzliche Frage, wie Recht und Herrschaft zusam-

menhängen.Hahn entdeckt eine Gemeinsamkeit in der Subjektphilosophie Butlers

und der gegenwärtigenRechtsphilosophie, denn beide sprechen von einemHervor-

bringen des Subjekts.Hahn spitzt ihre Beobachtungen daraufhin zu, dass – ebenso

wie bei Butler – Sprache ein Subjekt erzeugt, wodurch Rechtssprache Rechtssub-

jekte erzeugt. Für Butler ist das Problem der rechtlichen Rede in ihrer Subjekt-

konstruktion, dass sie totalisierend handelt, also aus einem Subjekt ein schuldiges

Subjekt macht, das keine anderen Anteile mehr hat und zudem die Schuld so auf

sich zu nehmen hat, dass es keine anderen Orte oder Anteile dieser Schuld mehr

gibt. Kirchenrechtlich übertragen auf die gegenwärtige Situation des Missbrauchs,

ist nur der einzelne Täter schuldig, nicht aber die Institution. Hier wäre von But-

ler das Gegenteil zu lernen. Ähnliche Argumentationsmuster kann Hahn im Blick

auf Geschlechtsidentitäten beschreiben.Die lehramtliche Festlegung auf die binäre

Geschlechterordnung und ihre Konsequenzen erzeugen exakt binäre Geschlechter,

die zudem durch die Konstruktion als Rechtssubjekte verdoppelt werden. Denn –

so Hahn – Judith Butler deckt den Zusammenhang von Gewalt und Gewalt durch

Sprache gerade in diesen Prozessen des wirklichkeitserzeugenden Benennens auf.

Hier wäre eine Veränderung durch Butlers Erkenntnisse denkbar, allerdings struk-

turell lehramtlich ausgeschlossen, denn Menschen, die nicht Frauen und Männer

im phäno- und genotypisch eindeutigen Sinn sind, sind ja ebenfalls keine Rechts-

subjekte innerhalb der katholischen Kirche. Deswegen fragt Hahn drittens nach

dem grundsätzlichen Herrschafts- undMachtanspruch des Rechts auf Herstellung

vonWirklichkeit. Recht kann beides, »Diskurse abschneiden und sie ermöglichen«.

Sieht Butler eher die unterdrückende Seite von Rechtsdiskursen, weist Hahn dar-

auf hin, dass Recht auch Gerechtigkeitsdiskurse ermöglichen kann. Alles in allem

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung 13

könnte mit Butler eine Verbesserung des Rechtes geschehen, um Reformpotentiale

zu entdecken und um dem butlerischen »Rechtstrouble« nicht auszuweichen.

StefanBöntert verweist eindrücklich darauf, dass die Liturgie »geradezu einHot-

spot« sei, »in dem und aus dem sich kirchliches Leben realisiert«. Judith Butlers

Konzeptionen zu Gender,Macht und Vulnerabilität können als eine Sehhilfe gelten,

um diese Zusammenhänge besser zu verstehen. Allerdings spielt in der deutsch-

sprachigen katholischen Liturgiewissenschaft Butler ebenfalls keine Rolle. Dabei

ist gerade die Genderperspektive für eine liturgiewissenschaftliche Untersuchung

von Gottesdienstentwürfen unerlässlich.Erstens ist die Gottesdienstordnung durch

vorgeschriebene Rollenzuweisungen geschlechtlich geordnet. Zweitens wirkt sich

die Heteronormativität auf die Gottesdienstordnung zusätzlich in dem aus, wel-

che Beziehungskonstellationen liturgisch gewürdigt werden können.Weil dies nur

heteronormative Formen sind, ist hier ebenso Liturgie geschlechtlich geordnet.

Selbst wenn diese Themen in der Liturgiewissenschaft behandelt werden, wird Ju-

dith Butler nicht rezipiert. Dabei kann mit Butler viel besser verstanden werden,

»wie anfällig (liturgie-) theologische Muster, aber auch Rechtsnormen von Gottes-

diensten für die Verengung auf scheinbar festgelegte Geschlechteridentitäten sein

können«. Weiterhin wird theologisch und damit ebenso liturgisch der Machtbe-

griff ausschließlich auf Gott hin angewandt, das menschliche Handeln ist in der

Chiffre des Dienstes beschrieben. Somit wird über die Machtverhältnisse in der

Feier der Liturgie geschwiegen, denn Macht ist eben nicht nur eine Kategorie Got-

tes, sondern auch des Priesters und diese wird wirkmächtig inszeniert. Vor allem

aber muss der Liturgiewissenschaft klar sein, dass sich Liturgie durch ihr Wech-

selspiel mit geschlechtlicher Macht und Normen als Akteur sowie auch als Raum

für machtmissbrauchende Strukturen und Akteure anbietet.

Auch den neutestamentlichen Wissenschaften kann Ute Poplutz in ihrem Bei-

trag attestieren, dass die Rezeption von Judith Butler eher bescheiden ausfällt. Al-

lerdings sieht Poplutz aus der Grundstruktur butlerischen Denkens eine Grenze

gegenüber neutestamentlichen Überzeugungen gegeben, die in der Bewertung der

zeitlichen Struktur liegt. Ist bei Butler die Perspektive rein diesseitig, orientieren

sich die Textsammlungen des Neuen Testaments an einer zur Gegenwärtigkeit hin-

zukommenden Zukünftigkeit. Dennoch findet Poplutz vor allem in der ethischen

Dimension butlerischen Denkens wichtige Anknüpfungspunkte. So ist der Gedan-

ke des Antlitzes, den Butler von Emmanuel Lévinas übernimmt, neutestamentlich

hoch relevant. Denn Gesicht und Gespräch sind miteinander verbunden und stel-

len jede Person unter den ethischen Anspruch, diesemGesicht zu entsprechen.Das

Gesicht fordert eine prinzipielle Gewaltlosigkeit, die bei Butler viel weitergeht als

der reine Verzicht auf Gewalt. Es geht um den Verzicht auf das umfassendeWissen

um sich selbst und darum, diese von Anderen zu verlangen. Dieser Ansatz bietet,

so Poplutz, in besonderer Weise Anknüpfungspunkte an die matthäischen Anti-

thesen. Neben der ethischen Herausforderung wird die Notwendigkeit der Über-

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 Bernhard Grümme/Gunda Werner

setzung deutlich, die in den Texten überliefert ist. Die Übersetzung von Gewaltlo-

sigkeit ist dann auch der verbindende Punkt, da Butler diese in der Frage verortet,

wie mit eigener Verletzlichkeit umgegangen werden kann ohne andere zu verlet-

zen. Gewaltlosigkeit ist damit weniger ein friedlicher Zustand, als eine Praxis, die

einzuüben den Menschen zum Menschen macht. Die subversive Aufforderung der

Bergpredigt, die genau Gewaltverzicht und Feindesliebe fordert, wäre mit dieser

Praxis sehr gut ins Gespräch zu bringen.

IlseMüllner stellt mit zwei Textanalysen die Frage der Betrauerbarkeit sowie die

Frage nach der Bedeutung von Trauer in den Mittelpunkt. Die Rezeption der grie-

chischen Tragödie der Antigone strukturiert die Idee Judith Butlers, dass Trauer

immer mehr ist als der persönliche emotionale Ausdruck. Müllner extrahiert dar-

aus zwei Fragen: erstens wer denn überhaupt wie betrauert werden darf und zwei-

tens das Spannungsfeld von Verwandtschaft und Staat. Weil Trauerriten nicht nur

persönlicher Ausdruck sind, sondern ebenfalls Verbindungen zwischen den Indivi-

duen herstellen, sind sie produktiv für die Konstitution von Gruppen. Jedoch liegt

genau in dieser überindividuellen Bedeutung ihre politische Brisanz, wie dies ein-

drücklich bei Antigone nachzulesen ist. Denn Trauer ist auch als eine politische

Kategorie zu verstehen, so Müllner mit Butler, weil sie einen Hinweis auf gesell-

schaftliche Muster der Wahrnehmung sowie der Handlungen bietet. Die alttesta-

mentliche Referenzstelle liefert Müllner in der Geschichte der Bücher Samuel, in

der David den hingerichteten ›Sauliden‹ die Bestattung verweigert und daraufhin

Rizpa, eine der Frauen Sauls, die Leichname bewacht und so öffentlich trauert.

In der Öffentlichkeit, so die gemeinsame Linie, bekommen die Trauerriten ihre

Brisanz, weil sie auf Unrecht hinweisen und eine Korrektur erwarten. Diese bei-

den Themen behandeln im Kern die Identitätsfrage. Hierhin platziert Müllner die

Frage der Empathie, die den Perspektivwechsel einschließt. Mit einer alternativen

Übersetzung von Lev. 19, 18, also dem Gebot der Selbst- und Nächstenliebe, macht

sie auf die hebräische Bedeutung aufmerksam, die den Nächsten als »wie du« be-

schreibt. Empathie und Betrauerbarkeit, so Müllner in einer butlerinformierten

Exegese, gehören zusammen. Allerdings ist der eigentliche Clou darin zu sehen,

dass mit Butler zu verstehen ist, dass Trauer eine andere Kategorie ist als Empa-

thie, nämlich zur »erkenntnistheoretisch[en] Figuration des Dritten« gehört und

damit als moralbegründende Funktion verstanden wird.

In der Sozialethik hingegen hat es in den letzten Jahren intensivere Auseinan-

dersetzungen um die Philosophie Butlers gegeben, die dann auch als genuin ethi-

sche Philosophin verstandenwird.Dementsprechend kann AnnaMaria Riedl auf Ju-

dith Butlers Arbeiten zu ethischen Fragestellungen verweisen. Im Mittelpunkt der

Auseinandersetzung von Riedl stehen die Reflexionen zu Anerkennung und Sub-

jektwerdung. Weil Ethik im Spannungsfeld von politischen Theorien, Realitäten

und Ansprüchen steht, ist Ethik auf diese Praxis hin orientiert, allerdings in einer

Zurückhaltung, die um die Gefährdung demokratischer Prozesse durch simplifi-

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung 15

zierende ethische Urteile weiß. Deswegen ist Ethik im Bereich der Reflexionswis-

senschaften angesiedelt und intensiviert die Reflexion normativer Annahmen in

politischen Prozessen. Weil dem so ist, ist die Ethik weniger normativ als kritisch

gegenüber den Normen und ihren Auswirkungen. In diesem Sinne hat eine solche

Ethik bereits von Judith Butler gelernt, dass Normen durch Diskurse durch per-

formative Prozesse Macht real setzen. Umso notwendiger ist es, zu verstehen, wie

Normen Subjekte hervorbringen. Weil das Subjekt postsouverän ist, ist dies auch

eine Ethik, die sich auf diese Subjektwerdung bezieht. Diese postsouveräne Ethik

sieht die Verantwortung in dieser grundlegenden Gebundenheit des Subjekts und

zieht daraus ihre Konsequenzen, die bis in die politischen Dimensionen hineinge-

hen. Für die Ethik bedeutet dies, dass sie nur dann politisch sensibel sein kann,

wenn sie in der Normendiskussion auf die andere Seite der Normen, nämlich ih-

re hegemoniale und unsichtbarmachende Seite hinweist und für die Veränderung

dieser einsteht. Es handelt sich also um eine kritische Perspektive auf denNormen-

rahmen, insofern dieser Sichtbarkeiten setzt. Diese »Pathologie zweiter Ordnung«

ist das Reflexionsziel von Ethik, denn diese bestimmt ja, wer als exkludiert und

wer als nicht exkludiert auftauchen kann.Theologische Ethik will also Pathologien

zweiter Ordnung verändern, indem sie diejenigen unterstützt, die sich gegen die

Pathologien erster Ordnung wehren, ohne sie paternalistisch zu bestimmen.

Aus moraltheologischer Perspektive bietet Walter Schaupp in drei Motiven An-

knüpfungspunkte in den Arbeiten Butlers an: dem universalistischen Ausgriff ihrer

Ethik, der anti-individualistischen Anthropologie und der grundsätzlichen Unab-

geschlossenheit des Ethischen. Leitend ist die Frage »wer bist du?«. Denn der ant-

wortende Mensch bleibt zweimal fragmentarisch: sich selbst als auch der fragen-

den Person gegenüber, denn wissen kann der Mensch die Antwort nicht sicher.

Allerdings bleibt für Schaupp fraglich, ob das antwortende Subjekt nicht doch ein

Mehr gegenüber dem ihn oder sie bestimmenden Sprachspiel ist? In dem ersten

Motiv kann Schaupp eine argumentative Ähnlichkeit zumnaturrechtlichenDenken

in derTheologie entdecken, welches sich ebenfalls aus einer vor- und über das Sub-

jekt hinausgehende Verflochtenheit ableitet und einen unmittelbaren Aufforde-

rungscharakter kennt, wie ihn auch Butler für die normative Performanz der Dis-

kurse beschreibt. Allerdings schreibt die theologische Ethik in diese Formations-

und Appellprozesse eine grundlegende Unabgeschlossenheit hinein, die als escha-

tologischer Vorbehalt zu verstehen ist. Das zweite Motiv nimmt die Kritik an be-

stimmten Identitätskonzepten in den Blick, die auf der einen Seite die Frage nach

dem Subjekt als Identität, also die Antwort auf die Frage »wer bist du?« offen lässt,

auf der anderen Seite die Rolle kollektiver Identitäten hinterfragt. Denn die Of-

fenheit bedeutet theologisch, sich von einer Abgeschlossenheit sozialer Narrative,

zum Beispiel der Kirche als Volk Gottes, zu verabschieden. Möglich ist dies, in-

dem Menschen ihre eigene Erzählung gegen das bestehende Narrativ stellen. Da-

mit verbünden sie sich zu einer Gruppe und hier liegt die anti-individualistische

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 Bernhard Grümme/Gunda Werner

Pointe. Wie sind dann die Intersubjektivität und das soziale Miteinander so zu

bestimmen, dass es der Logik der Macht und Unterwerfung entkommt? Die Un-

abgeschlossenheit des Ethischen als drittes Motiv erinnert aber auch daran, dass

das Ethische sich zwar in der Sprache verdeutlicht, nicht jeder sprachliche ethische

Anspruch aber gewalttätig und abschließend ist. Die Unabgeschlossenheit dieser

Prozesse könne theologisch erneut mit dem eschatologischen Vorbehalt unterfan-

gen werden. Wie aber diese Prozesse der Unterwerfung durch Sprache und der

Ermächtigung so gestaltet werden können, dass sie am Ende nicht in eine Aporie

– es gibt kein handlungsfähiges Subjekt – oder in einen unendlichen Regress – die

Unterwerfung findet eine immer neu vorgelagerte Unterwerfung –münden kann,

bleibt die Frage, die sich bis in die körperliche Konstitution und das Bewusstsein

hinein erstreckt.

Eineweitere ethisch-moralische Reflexion über die BedeutungButlers für theo-

logisches Denken ist in dem Beitrag von Brianne Jacobs zu finden. Ihre Arbeiten ver-

binden die Anregungen Butlers mit den aus der Tradition entnommenen Kategorie

von Schuld und Sünde und führen sie deutlich weiter. Jacobs kann in der englisch-

sprachigenTheologie bereits auf eine bestehende Rezeption Butlers in der feminis-

tischen Ethik hinweisen und auf dieser aufbauen. Sie stellt die These auf, dass die

Theorie des sozialen Selbst von Butler helfen kann, moralische Zurechenbarkeit im

Kontext sozialer Sünde zu denken. Sünde ist selbst eine durchaus hilfreiche Ka-

tegorie, wenn sie den Denkhorizont eröffnet, dass es gute und gelingende Bezie-

hungen geben kann. Weil Sünde also das Gegenteil dessen darstellt, was gut und

gelungen ist, kann sie als Hoffnungshorizont positiv reframed werden. Diese Neu-

interpretation geschieht gleich doppelt, nämlich in der Tradition der katholischen

Soziallehre, die Ende des 19. Jahrhunderts den Gedanken struktureller Sünde ent-

wickelt, und zugleich in der Veränderung der Deutung als Hoffnung. Soziale Sünde

hat vor allem das Problem, dass sie der Kerndefinition von Sünde nicht mehr nach-

kommt, nämlich, dass Sünde eine persönliche willentliche Entscheidung sei. But-

ler bietet einen Ausweg: »What our moral obligations are within systems of nation,

rights, and identities that negate some subject’s claim to full humanity«. Zugrunde

liegt der Perspektivwechsel Butlers von Gender-Fragen zu politisch-ethischen Fra-

gen nach 9/11. Dieser Wechsel ist, so Jacobs, ein Wechsel, der die Moralität in den

Mittelpunkt stellt. Das Subjekt bleibt jedoch konstruiert und das Subjekt kann sich

zu sich selbst narrativ nur verhalten über das Angewiesensein auf Andere, die die

Konstruktion des Subjekts gestalten. In diesen Konstruktionen spiegeln sich aber

die Normen und Sichtbarkeiten, also die Frage, wer zum Humanen gehört. Damit

ist die Subjektkonstruktion bereits der Ort sozialer Sünde. Auch wenn also jedes

Subjekt nicht freiwillig und freigewählt teilhat an der sozialen Sünde, kann jedes

Subjekt sich zur vorfindbaren Struktur, zur sündigen Situation verhalten. Deutlich

wird dies in der Trauer, die zu einer messianischen Haltung wird, weil sie das Jetzt

in die Geschichte fügt.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung 17

Magnus Striet nimmt im theologischem Nachdenken eine weitgehende Igno-

ranz der Subjektivationstheorie, die Judith Butler im Anschluss an Michel Foucault

entwickelt hat, wahr. Dabei bietet diese Theorie wesentliche Einsichten in die Art

und Weise, wie sich das Subjekt vorfindet. Denn als gleichermaßen unterworfe-

nes und ermächtigtes Subjekt müsste sich Theologie doch der Aufgabe stellen, das

Zueinander von Gott und Mensch neu zu denken, ein Zueinander, das theologisch

mit dem Begriff der Gnade verstanden wird. So sehr also Striet Butler kritisch

aufnimmt und betont, dass im Subjekt selbst keine Kausalität wirken kann, al-

so die Freiheit postuliert werden muss, so sehr stimmt er mit ihr überein, dass

kein Subjekt gedacht werden kann, das nicht subjektviert ist. Vor allem aber be-

deutet dies, sich wirksam von der Vorstellung zu verabschieden, es gäbe so etwas

wie eine überzeitliche Vorstellung ›des‹ Menschen, als sei ›der‹ Mensch unverän-

derlich. Der Mensch, dann doch im Singular benannt, ist einzeln, vulnerabel und

nur als Individuum anzutreffen und muss sogar vor dem Zugriff eines überindivi-

duellen, überzeitlichen Mensch-Seins geschützt werden. Diesem Menschen steht

ein Gott gegenüber, der radikal freier gedacht werden müsste, als er es wird: als

wirkliche Kontingenz, als Nicht-Notwendigkeit bis in die letzte Konsequenz. Was

passiert dann aber mit einem Gott-Mensch-Verhältnis? Was passiert im Menschen

im Moment des Bewusstwerdens von Subjektivierungsprozessen? Die – so Striet

– beinahe meditativen Passagen Butlers in ihren Adorno-Lectures von 2002, in de-

nen sie über die intersubjektive Zumutung angesichts der Subjektivierungen nach-

denkt und über die Frage, wiemit der Schuld umzugehen ist, die dadurch entsteht,

eröffnen ein säkulares Sprechen über Gnade. Es geschieht etwas im Zueinander

subjektivierter Subjekte, wenn sie sich ihrer und der fremden Subjektivation ge-

wahr werden. Mit dem Gewahrwerden wird ja auch die Schuld, die durch die nicht

ausbleibende Subjektivation sich einstellt, selbst wenn der Mensch die ethische

Verantwortung übernimmt, deutlich. Diese Schulderfahrung bei übernommener

ethischer Verantwortung holt Butler – so Striet – nicht mehr argumentativ oder

reflektiert ein. Striet vergleicht diese Erfahrung von Gnade und Vergebung, die

vielleicht einander gewährt werden können, mit der Erfahrung Kants, in sich das

moralische Gesetz und den bestirnten Himmel bewunderungswürdig zu entde-

cken. Dies könnte, so Striet abschließend fragend, für ein ethisches Leben doch

ausreichen.

Judith Butlers Überzeugung, dass Widerstand deswegen möglich ist, weil zwi-

schen jeder Aussage und ihrem Zitieren eine Lücke, ein ›Gap‹ besteht, führt Gunda

Werner zu der grundlegenden dogmatischen Reflexion, wie Traditionsbildung mit

Butler zu denken wäre. Weil Judith Butler in dem Mainstream der (katholischen)

Dogmatik nicht rezipiert wird, gibt es auch hier keine Referenzpunkte. Normen

sind, so Butler deutlich, keine Einbahnstraße, sondern das Subjekt verhält sich zu

dem sie oder ihn normierenden Diskurs. Die Fragilität der Normen liegt genau in

diesem Prozess. Nun ist im römisch-katholischen Verständnis Tradition in Denk-

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 Bernhard Grümme/Gunda Werner

formen formuliert, die die Weitergabe der Tradition als ›Verheutigung‹, ›Deutung

in den Zeichen der Zeit‹ u.v.m. verstehen. Damit ist zugeich ausgesagt, dass der

Inhalt des Glaubens, das depositum fidei, unveränderlich ist, nur die Form kann

sich in Maßen ändern. Allerdings macht die katholische Kirche seit den 1960er

Jahren sehr eindeutig die Erfahrung, dass nicht nur die Formen, sondern auch die

Inhalte nicht mehr gelebt, nicht mehr tradiert werden. Dieser breite Dissens von

Gläubigen, TheologInnen und zum Teil auch Bischöfen oder Priestern wird als ein

Problem angesehen, welches die Einheit gefährdet. Was aber wäre, wenn dieser

Dissens, mit Butler gesprochen, die Lücke im Zitat, nicht gefährlich, sondern Be-

dingung der Möglichkeit von Tradition überhaupt wäre? Dann ist das persönliche

Sich-Verhalten zum Zitat, was die Lücke ausmacht, Teil der Traditionsbildung und

zwar sowohl des Subjekts als auch der Kirche. Die Lücke würde damit zur norma-

tiven Gestalt der kirchlichen Traditionsbildung und zum kritischen Moment der

Überprüfung. Dies ist eindeutig an den geschlechtlichen Körperpraxen nachzu-

weisen, die tun, was sie sind und nicht, was sie sollen. Anders als mit diesen dis-

sidenten Körpern war und ist aber Tradition nicht denkbar. Dieser Dissens, diese

Lücke wäre der Ort der Traditionsreflexion als auch Bedingung von Tradition.

Saskia Wendel streicht die Bedeutung hervor, die Judith Butler ihrer jüdischen

Herkunft in Philosophie und Ethik gibt und sieht hierhin religionsphilosophisch

drei Anknüpfungspunkte. Erstens untersucht Wendel die innere Architektur zwi-

schen Politik, ethischer Praxis und einem religiösen Hoffnungsversprechen auf Er-

lösung und betont, dass sich Butler in die »Tradition einer Philosophie und Theo-

logie ›nach Auschwitz‹ stellt«. In Butlers Denken wird dies durch die expliziten Be-

züge zu der Idee des Messianischen bei Benjamin hervorgehoben, die Wendel als

eine Unterbrechung der Jetzt-Zeit deutet und damit die Aufmerksamkeit auf die

Leidenden und die Opfer gelenkt wird.Weil sich Butlermit denUnterwerfungsme-

chanismen auseinandersetzt und die Verletzlichkeit und Trauer des Menschseins

in den Mittelpunkt stellt, ist ihre Philosophie wie auch die Religionsphilosophie

auf eine Idee der Erlösung hin ausgerichtet, die allerdings deutlicher zu bestim-

men wäre. Zweitens knüpft sie an das Subjektverständnis von Butler an und fragt

nach den Möglichkeiten religiöser Selbstdeutung. Weil das Leben als gefährdetes

und von anderen abhängiges Leben gedacht wird, kann diese Vulnerabilität »zu

einer Art Existenzial verkörperter Existenz« werden, so Wendel. Die Erfahrung

der gefährdeten Existenz, so Wendel weiter, ist aber gerade die Grunddispositi-

on die nach Kant die Frage nach der Religion, nämlich nach der Hoffnung, eröff-

net. Mit Butler kann gezeigt werden, wieso angesichts der grundlegenden Gefähr-

dung des Lebens und der Erfahrung der Nichterfüllung der Sehnsucht nach gu-

tem Leben, die zur Trauer und Melancholie führt, überhaupt religiöse Sinn- oder

Weltdeutungen entstehen. Drittens geht die religionsphilosophische Reflexion ei-

nen Schritt weiter, weil sie auch die Bestimmung der aufgewiesenen Möglichkeit

religiöser Selbstdeutung denken will. Es entsteht eine Dialektik in der Subjekti-

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung 19

vierung. Zugleich wird die andere Seite deutlich, die melancholisch die Brüche

und das Unvollendete sieht, etwas das – so Wendel – Butler als kritischen Einwurf

gegen einen Geschichtsentwurf betont, der immer nur den Fortschritt sieht. Des-

wegen haben die religiösen Hoffnungsgestalten einen ethischen und politischen

Charakter, weil sich in der performativen Versammlung etwas darstellt, was rein

innerweltlich nicht vollzogen werden kann. So sind die religiöse und säkulare Deu-

tung des Lebens sich darin einig, dass es um gute Lebensbedingungen imHier und

Jetzt für alle geht.

Der Beitrag von Claudia Jahnel orientiert sich in einer anderen theologischen

Disziplin, der interkulturellen Theologie, ebenfalls an der Frage des ›Zwischen‹

oder des ›Mehr‹. In der interkulturellen Theologie findet sich auch deswegen so

eine breite, wenn auch kritische Rezeption von Judith Butler, was für die Theologie

eine eher einmalige Situation darstellt, weil sich in der interkulturellen Theologie

auch zunehmend jene Theologien verorten, die aus einer spezifischen Perspektive

Theologie denken, für die Butler theoriebildend gewesen ist (queere Theologien,

kontextuell feministischen Theologien z.B.). Für Jahnel steht der kritische Bezug

auf Butler im Mittelpunkt ihrer Ausführungen, denn so sehr Butler die Themen

ausweist, die für interkulturelleTheologie grundlegend sind, also vor allem die Fra-

ge nach der Deutungsmacht und der Repräsentation, die Fragen nach Widerstand

und Othering und viele mehr, ist der Bezug auf Butler oftmals deswegen kritisch,

weil in der Dekonstruktion der vorherrschenden Diskurse durch die Konstruktion

von Gegendiskursen die machtvollen Diskurse wiederholt werden, solange es nicht

eine wirkliche subversive Gegenkonstruktion gibt. Für diese müsste aber geklärter

sein, so Jahnel kritisch, wie Handlungsmacht sich gestaltet. Für das Fach Interkul-

turelle Theologie, das sich mit weltweiten Hybridformen des Christlichen beschäf-

tigt, gilt im besonderen Maße die Aufmerksamkeit für die Aushandlungsprozesse

als Machtprozesse, wobei das Augenmerk auf das ›Zwischen‹ gelegt wird, das als

›contact zone‹ zu denken ist und zugleich als der Ort der Wahrheit Gottes. Denn

für die Theologie ist der ›cultural turn‹ nicht der alleinige Orientierungspunkt, son-

dern die Überzeugung, dass in den Rissen und Ambivalenzen sich mehr zeigt. In

der konkreten Durchführung kann Jahnel am Beispiel dreier ›turns‹, dem cultural,

postcolonial und dem material-body turn, zeigen, wie sich die Butler-Rezeption ge-

rade über die Ambivalenzen und diskursiven Brüche in die Theologie einschreibt.

Offen bleibt dabei jedoch die westliche Perspektive als auch erneut die Frage, ob es

eine eigene, nicht-diskursive bestimmte körperliche Erfahrung geben könne. In-

terkulturelle Theologie jedenfalls, so Jahnel abschließend, tritt für das Offenhalten

der Risse und Brüche ein, um von dort neu zu lernen, was in der Eindeutigkeit

zunächst verlernt werden müsse.

Über das Verhältnis von rabbinischem Judentumund Judith Butler denkt Yiftach

Fehige in seinem Aufsatz, der sich mit dem Verständnis von Pluralität und Diversi-

tät in einem wissenschaftstheoretischen Interesse auseinandersetzt. Pluralität ist

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 Bernhard Grümme/Gunda Werner

präzise genommen die Anerkennung von Verschiedenheiten, in diesem Fall von

sexueller Diversität. Denn die sexuelle Diversität ist – so Fehige – die Case Study

für das dahinterliegende Wissenschaftsverständnis. Fehige verdeutlicht dies am

Beispiel von Transgender. Nirgendwo sonst wird so deutlich, dass eine postulierte

Binarität der Geschlechter – sei sie evolutionär begründet oder religiös – an ihre

Grenzen stößt und keinen lebbaren Raum ermöglicht. Denn gerade die auf Repro-

duktion sich begründende Wissenschaftlichkeit verfolgt einen wissenschaftlichen

Monismus, in dem die Begründung nur in einer These, in einer Logik erfolgt. Dies

gilt ebenso für eine Theologie, die sich dieser Begründung anschließt. Gegen die-

sen theologischenWissenschaftsmonismus setzt Fehige entschieden die nur in der

Diversität existierende rabbinischeDiskussionskultur. Erst ›das eine und das ande-

re‹ eröffnet den Raum für eine qualifizierte Pluralität, die die Diversität als durch

Variationen von Bedeutung affirmiert. Dies aber entspricht ziemlich genau dem

Anliegen Judith Butlers, aus den bestehenden Machtverhältnissen heraus die Be-

dingung der Möglichkeit für eine Lesbarkeit geschlechtlicher Identitäten jenseits

des binären Codes zu analysieren. Theologische Reflexion kann mit Judith Butler

und der rabbinischen Überzeugung, dass konfligierende Ideen gleichzeitig wahr

sein können und erst im Zueinander wahr sind, aus dem wissenschaftlichen Mo-

nismus herauskommen zu einer qualifizierten Pluralität.

Ute Gause und Benedikt Bauer bieten eine kirchengeschichtliche Reflexion dar-

auf, welcheThemen Gegenstände kirchenhistorischer Forschung wären, würde die

Theorie von Judith Butler, dass jedes Thema ein ›Abjektum‹ hat, ernst genommen.

Konsequent zeigen beide AutorInnen auf, wie sich diese ›Abjektifizierungsmus-

ter‹ nicht erst durch die Kirchengeschichtsschreibung ziehen, sondern auch be-

reits schon in den historischen Fallbeispielen zu erkennen sind. Dieser Bereich des

Abjekten stellt dabei jene Themen zur Verfügung, die sich gegen die vorgeschrie-

bene binäre Geschlechternorm stellen.Wird mit dieser Perspektive konkret auf die

Reformationsgeschichte geschaut, so könnte eine andere Geschichte erzählt wer-

den. Gerade die Frage der Geschlechter wird in der Kirchengeschichtsschreibung

beider Konfessionen zu einem Kampfbegriff, mit dem die andere Konfession als

nicht normal, als abjekt beschrieben wird. Darin, so z.B. in der katholischen Lu-

therdeutung als ›Sarcologie‹, können zugleich aber nicht nur eigene konfessionelle

Zuspitzungen verstanden werden, sondern auch die der anderen Konfession. Die

Frage, wie die realitätsgetreue Nachzeichnung und Referenz der Quellen möglich

ist, stellt sich allerdings für Bauer und Gause weniger, sondern wie durch Kirchen-

geschichte eine normierte binäre und auf Differenz und vermeintliche Komple-

mentarität festgelegte Zweigeschlechtlichkeit und ihr Verhältnis perpetuiert wird.

Kirchengeschichte ist also nicht neutral. Deswegen müsste es mit Butler darum

gehen, im Nachhinein in den vorfindbaren kirchengeschichtlichen Aufarbeitun-

gen jene Ambiguitäten und Abjektifizierungsmuster zu identifizieren und offen zu

legen, die den hermeneutischen Rahmen bilden. Dies würde zu einer veränder-

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung 21

ten und ergänzten Kirchengeschichte führen, die z.B. eine reine additive Frauen-

geschichtsforschung als nicht ausreichend entlarvenwürde,weil mit ihr noch nicht

die kritische Perspektive eingenommen würde, wieso jetzt welche Frauenfigur wie

erforscht wird. Die beiden AutorInnen können die Fruchtbarkeit der Suche nach

dem Abjekten an unterschiedlichen Beispielen illustrieren und damit in der Tat

eine kritische Kirchengeschichte, man könnte sagen, eine Kirchengeschichte der

zweiten Ordnung, eröffnen.

Die Untersuchung normierter und normiernder Geschlechtsvorstellungen, vor

allem der weiblichen, steht im Mittelpunkt der dogmengeschichtlich orientier-

ten Untersuchung von Gunda Werner. Indem sie die bestehenden römischen Do-

kumente zu Frauen, Familie und Gender analysiert, kann sie eine zweifache Re-

zeptionsgeschichte offenlegen. Erstens wird der Begriff ›Gender‹ in den römischen

Lesarten zunächst überhaupt nicht auf Judith Butler zurückgeführt. Dies ist nur

konsequent, wurde doch der Begriff auf der UN-Frauenkonferenz in Peking 1995

zum ersten Mal durchgehend benutzt. Er ist in erster Linie ein juristischer Be-

griff und zeichnet ein, dass Gerechtigkeit für alle Geschlechter einzufordern ist

und dies überprüfbar sein muss. Allerdings ist die weitere Rezeption von Gender-

Theorien mit einer massiven Ablehnung dieser Vorstellung von Gerechtigkeit auf

Seiten des Vatikans der Beginn einer Entwicklung, die römisch in die Vorstellung

einer ›Gender-Ideologie‹ mündet, die wiederum nicht namentlich, aber der Sache

nachmit Judith Butler zu verbinden ist. Dem stellt der Vatikan die Vorstellung ent-

gegen, die Frauen seien von ihremWesen her ontologisch anders als Männer, näm-

lich empfangend, passiv. Dies wird in einer grundlegend ontologisch angelegten

Komplementarität als vonGott gewollt verstanden. Sowird die Argumentation ein-

geführt, dass nur einMannChristus repräsentieren könne,weswegen Frauen keine

Weihe empfangen könnten. Auch Maria sei nicht zum Priester in der Nachfolge Je-

su von ihm benannt worden, weil die Rolle der Frau in der Kirche eine andere sei.

Dieses an Maria orientierte Bild zeigt zweitens die Rezeption eines Marienbildes,

das sich im späten 19. Jahrhundert im sogenannten ›marianischen Wunder‹ ver-

festigte und eine antimoderne Stoßrichtung hat. Diese verbindet sich mit einer

grundlegenden Dichotomie von Welt und Kirche, bis in die Begründungslogiken

hinein. Denn es müsse in der Welt nicht verständlich sein, wie Kirche sich versteht

und umgekehrt könnten weltliche Argumente für die Kirche nicht gelten. Deswe-

gen ist es notwendig, dogmengeschichtlich die von Gause und Bauer geforderte

Reflexion zweiter Ordnung anzuwenden, um die ›hidden patterns‹ zu entdecken

und wirkungsvoll dekonstruieren zu können.

Mit diesen vielstimmigen Blicken auf das so komplexe Werk Butlers will eine

Diskussion eröffnet sein, die die Theologie aufmerksam macht für ihr Eingebun-

densein in die gegenwärtigen kontextuellen Prozesse, in denen sie steht. Als sei

es eine erste Bewährungsprobe, fällt die Fertigstellung des Buches in die ›Corona-

Zeit‹. Fast alle Beiträge beschäftigen sich mit Vulnerabilität, mit Körperlichkeit,

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 Bernhard Grümme/Gunda Werner

mit der Bedeutung, in der Öffentlichkeit zu erscheinen, mit Trauer, mit der Fra-

ge, wer wie gefährdet ist und wonach sich Gefährdung richtet, der Frage nach dem

Wert des Lebens und desMensch-Seins. In dieser Zeit dieses Buch fertig zu stellen,

bedeutet auf einer Meta-Ebene, darüber nachzudenken, wie TheologInnenTheolo-

gie verstehen können in einer verkörperten Vulnerabilität, die zugleich einen ethi-

schen Anspruch erhebt, über Menschsein nachzudenken und darin politisch zu

sein; und doch zugleich als TheologInnen in der Wissenschaft im Gegensatz zu

anderen privilegiert zu sein, dem eigenen Beruf nachzugehen und in gesicherter

ExistenzTheologie treiben zu können.Mit Judith Butler ließe sich ein zweites theo-

logisches Buch zu den Herausforderungen dieser Zeit schreiben!

Die Idee für dieses Buch entstand in einer Kneipe in Bochum, der vielleicht

beste Ort für das Nachdenken über eineTheologie, die sich außerhalb ihrer eigenen

Bezüge bewegt und nach Innovationen und Anregungen sucht. Nach zwei Jahren

intensiver Arbeit danken wir den Autorinnen und Autoren für dieses theologische

Experiment, für viele war es die erste Auseinandersetzung mit Judith Butler, oder

die erste im Blick auf das eigene Fach oder eine Entwicklung einer neuen Idee mit

den Anregungen von Judith Butler.

An der Fertigstellung des Buches haben in Graz und Bochum viele Menschen

mitgearbeitet, es entstand nach und nach eine ›Butler-Buch-Gruppe‹. Ganz beson-

ders möchten wir daher Mario Steinwender, Graz, für die unermüdliche Korrek-

tur und formale Bearbeitung der Texte, Frau Andrea Granitz, Graz, dafür, dass sie

am Papier und in der digitalen Datei so verlässlich und gründlich auf Fehlersuche

gegangen ist, danken! Ebenso danken wir Herrn Dr. Daniel Minch, Graz, für die

Korrektur der englischen Texte. Frau Petra Schäfer, Bochum, hat unzählige Korrek-

turen übertragen, Herr Patrick Dzambo, Bochum, kurzentschlossen und tatkräftig

die Koordination und die Überarbeitung der korrigierten Texte übernommen und

hatte stets den Überblick. Frau Brigitte Domanski, Bochum, verdanken wir nicht

nur die kurzentschlossene Erstellung des Manuskripts, sondern auch einen kriti-

schen Blick auf alle Texte und die Sorge dafür, dass wir den Zeitplan einhalten.

Ganz herzlichen Dank allen und irgendwann können wir dies auch gemeinsam

feiern!

 

Bochum und Graz, im Mai 2020

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Praktisch-Theologische Erkundungen

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Halbierte Rezeption

Judith Butler und die Religionspädagogik

Bernhard Grümme

Rezeptionen haben ihre eigene Geschichte, ihren eigenen Kontext wie ihre eige-

ne Dialektik. Sie verraten damit freilich nicht nur etwas über das Rezipierte. In

der Weise der Rezeption wie im Inhalt des Rezipierten artikuliert sich immer zu-

gleich auch die Rezipierende. So ist es bereits aussagekräftig, wann etwas rezipiert

wird und in welchem Umfang dies geschieht. Der Rezeptionsprozess verweist auf

die geschichtliche Dynamik, in der beide stehen. Beide verändern sich aneinan-

der, beide haben nicht je schon feste Kategorien, unwandelbare formale wie mate-

riale Grundbestände, aus denen heraus ein solcher Rezeptionsvorgang geschieht.

So wird Rezeption etwa im Feld der Pädagogik »aber auch zu einem Ort, an dem

das ›Eigene‹ am vermeintlich ›Fremden‹ allererst erarbeitet und konturiert werden

muss: zum einen, weil andere und neue Blicke nicht nur Bisheriges anders sehen

lassen, sondern auch überhaupt anderes am Pädagogischen neu sehen lassen; zum

anderen,weil in diesen Blicken sich immer auch kategoriale Justierungen verschie-

ben«1, die durchaus mit einseitigen Akzentuierungen einhergehen können.

Eine solche Rezeptionsgeschichte scheint die Religionspädagogik mit dem

Werk Judith Butlers zu haben.Bislangwird lediglich deren demFrühwerk entstam-

mende Gendertheorie in der theologischen und religionspädagogischen Gender-

und Frauenforschung wahrgenommen. Aber ansonsten scheinen Butlers weitere

Arbeiten zur Subjektphilosophie, zur Ethik und Anerkennungstheorie, zur Politik

oder Öffentlichkeit bis auf ganz wenige Ausnahmen »fast keine Rolle« zu spielen.2

Anders in der Pädagogik, der wohl mit Abstand wichtigsten Kooperationsdisziplin

1 Balzer, Nicole/Ricken, Norbert: »Pädagogische Lektüren – ein Vorwort«, in: Dies. (Hg.): Judith

Butler: Pädagogische Lektüren, Wiesbaden: 2012, S. 9-14, hier S. 10.

2 Riedl, Anna Maria (Hg.): Ethik an den Grenzen der Souveränität. Christliche Sozialethik im

Dialog mit Judith Butler unter Berücksichtigung des Kindeswohlbegriffs (= Gesellschaft –

Ethik – Religion, Band 8), Paderborn: 2017, S. 18; vgl. als instruktiven Überblick:Werner, Gun-

da: »Relational und vulnerabel. Die Subjektphilosophie Judith Butlers im theologischen Dis-

kurs«, in: ThRev 3 (2018), S. 179-202. So wird in Werners theologischer Werkschau einzig das

Werk von Bernhard Grümme genannt: Grümme, Bernhard: Aufbruch in die Öffentlichkeit.

Reflexionen zum ›public turn‹ in der Religionspädagogik, Bielefeld: 2018, S. 133-170.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 Bernhard Grümme

einer sich als Verbundwissenschaft verstehenden Religionspädagogik. Hier wird

Butler nicht nur inhaltlich auf verschiedenen Feldern zur irritierenden wie pro-

duktiven Gesprächspartnerin – sei es gendertheoretisch, sei es subjekttheoretisch,

sei es anerkennungstheoretisch, sei es praxeologisch.3 Nicht minder wird Butler

grundlagentheoretisch als Poststrukturalistin in ihrer spezifischen Verbindung

von Identitäts- und Gleichheitsfragen imHorizont vonMacht und Exklusionskate-

gorien zur wichtigen Referenz erziehungswissenschaftlicher Selbstkonstruktion.4

Demgegenüber erscheint die religionspädagogische Butlerrezeption eigentümlich

halbiert. Im Spiegel der eingangs skizzierten Hermeneutik der Rezeption kann

dies gleichwohl als eine mehr oder weniger unausgewiesene paradigmatische

Selbstpositionierung gegenwärtiger Religionspädagogik gelesen werden. Die-

se artikuliert sich derzeit in der Denkform der Pluralitätsfähigkeit,5 die damit

ganz fraglos den Herausforderungen der Pluralisierung von Religion und der

Ausdifferenzierung subjektlogischer Selbstkonstruktionen für religiöse Bildungs-

prozesse entspricht, aber doch damit stark auf Identitätsfragen reduziert bleibt.

Die intersektional hineinspielenden Aspekte von Ungleichheit, von Gerechtigkeit,

von Macht, die mit sich verschärfender Heterogenität der Lebenswelten immer

bedeutsamer werden, bleiben unterbelichtet.6 Von daher ist eine solche halbierte

Form der Butlerrezeption letztlich konsequent. Im Umkehrschluss freilich könnte

von einer sich grundlagentheoretisch anders ausrichtenden Religionspädagogik

3 Vgl. Ricken, Norbert/Rose, Nadine: »Butler«, in: Paul Smeyers (Hg.): International Handbook

of Philosophy of Education, Cham: 2018, S. 59-80; vgl. Jergus, Kerstin: »Politiken der Identi-

tät und der Differenz. Rezeptionslinien Judith Butlers im erziehungswissenschaftlichen Ter-

rain«, in: Nicole Balzer/Norbert Ricken (Hg.): Judith Butler: Pädagogische Lektüren, Wiesba-

den: 2012, S. 29-58.

4 Vgl. Balzer, Nicole/Ricken, Norbert (Hg.): Judith Butler: Pädagogische Lektüren, Wiesbaden:

2012; Jäckle, Monika et al.: »Subjektivität, Macht, Erfahrung – Ambivalenzen des Subjektiva-

tionsprozesses«, in: Dies. (Hg.): Doing Gender Discourse. Subjektivation von Mädchen und

Jungen in der Schule, Wiesbaden: 2016, S. 29-53; Kleiner, Bettina: (Re-)Produktion von Un-

gleichheiten im Schulalltag. Judith Butlers Konzept der Subjektivation in der erziehungs-

wissenschaftlichen Forschung, Opladen: 2014; Paseka, Angelika: »Geschlecht lernen rekon-

struieren – dekonstruieren – konstruieren. Einige Anregungen für eine geschlechtssensible

Pädagogik und Didaktik«, in: Tina Hascher/Teresa Schweiger (Hg.): Geschlecht, Bildung und

Kunst. Chancengleichheit in Unterricht und Schule, Wiesbaden: 2009, S. 15-39; Böhmer, An-

selm: »Ästhetik der Bildung – Zur Kritik von Subjektivität im Bildungsbegriff«, in: ZsPä 3

(2012), S. 389-406.

5 Vgl. Schweitzer, Friedrich et al. (Hg.): Entwurf einer pluralitätsfähigen Religionspädagogik (=

Religionspädagogik in pluraler Gesellschaft, Band 1), Gütersloh/Freiburg i.Br.: 2002; Schweit-

zer, Friedrich et al. (Hg.): Welche Religionspädagogik ist pluralitätsfähig? Strittige Punkte

und weiterführende Perspektiven (= Religionspädagogik in pluraler Gesellschaft, Band 17),

Gütersloh/Freiburg i.Br.: 2012.

6 Vgl. Grümme, Bernhard: Religionspädagogische Denkformen. Eine kritische Revision im

Kontext von Heterogenität, Freiburg i.Br.: 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Halbierte Rezeption 27

zumindest erwartet werden, sich komplexer und vieldimensionaler mit Butler

auseinanderzusetzen. Wo sie sich – so die These der hier vorgetragenen Überle-

gungen – in der Denkform einer Aufgeklärten Heterogenität artikuliert, die sich

dezidiert im Lichte der Intersektionalität von Identitäts-, Gerechtigkeits- und

Machtfragen konzeptualisiert, dort könnte sie für ihre eigene Position von Butler

wichtige Impulse erhalten.

Was hier bislang lediglich behauptet und antizipiert wurde,muss im Folgenden

erläutert, begründet und konkretisiert werden. Dies soll in zwei Schritten gesche-

hen: erstens in einem analytischen Teil, der sich mit der bisherigen religionspäd-

agogischen Butlerrezeption befasst, und der deshalb aus den erwähnten Gründen

kurz sein kann; und zweitens ein längerer Teil, in dem auf bislang ungehobene Po-

tentiale aufmerksam gemacht wird.

1. Religionspädagogik und Gender Trouble

Umden Beitrag von Butlers Gendertheorie einschätzen zu können, ist eine Einord-

nung in den Fachdiskurs vonNöten.Die gegenwärtige Religionspädagogik versteht

sich als eine subjektorientierte Pädagogik, die von den Subjekten her und auf sie

zudenkt. Kinder mit ihren lebensweltlichen Erfahrungen in den Mittelpunkt einer

Aneignungsdidaktik zu stellen, kann freilich an Fragen des Geschlechts in Erzie-

hung und Sozialisation, in Religion, Lebenswelt und Kultur nicht vorbeisehen.7

Erst langsam wird die Frage der Geschlechtsabhängigkeit und geschlechtsbezo-

genen Sozialisation zur »Grundfrage religionsdidaktischer Theoriebildung«,8 von

der Erforschung kindlicher Religiosität, jugendlicher Gottesvorstellungen bis in die

7 Vgl. Pemsel-Maier, Sabine: »Von den Anfängen des Feminismus zur Gender-Forschung: Sta-

tionen und Entwicklungen«, in: Dies. (Hg.): Blickpunkt Gender. Anstöß(ig)e(s) aus Theologie

und Religionspädagogik (= Hodos –Wege bildungsbezogener Ethikforschung in Philosophie

und Theologie, Band 12), Frankfurt a.M.: 2013, S. 13-30; Jakobs, Monika, Eine genderbewuss-

te Religionspädagogik der Vielfalt; in: Knauth, Thorsten, Möller, Rainer, Pithan, Annebelle

(Hg.): Inklusive Religionspädagogik der Vielfalt. Konzeptionelle Grundlagen und didaktsi-

che Konkretionen, Münster 2020, 213-223.

8 Kalloch, Christina/Leimgruber, Stephan/Schwab, Ulrich: Lehrbuch der Religionsdidaktik. Für

StudiumundPraxis in ökumenischer Perspektive, Freiburg i.Br./Basel/Wien: 2009, S. 286; vgl.

Kaupp, Angela: Junge Frauen erzählen ihre Glaubensgeschichte. Eine qualitativ-empirische

Studie zur Rekonstruktion der narrativen religiösen Identität katholischer junger Frauen,

Ostfildern: 2005; Riegel, Ulrich: »Männlichkeit(en) – das vergessene Andere der religionsdi-

daktischen Genderdebatte«, in: RpB 72 (2015), S. 15-21; Edelbrock, Anke: »Was kann die Kate-

gorie gender für die Religionspädagogik leisten?«, in: Sabine Pemsel-Maier (Hg.): Blickpunkt

Gender. Anstöß(ig)e(s) aus Theologie und Religionspädagogik (= Hodos –Wege bildungsbe-

zogener Ethikforschung in Philosophie und Theologie, Band 12), Frankfurt a.M.: 2013, S. 145-

165.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 Bernhard Grümme

Analyse der unterschiedlichen Berufsrollen der Religionslehrerinnen und Religi-

onslehrer hinein, erklärt.

Empirische Forschungen zur Geschlechtsbezogenheit religiöser Semantiken

im Feld religiöser Bildung lösen allerdings dieses Bestreben auf eindrückliche Art

ein. Ob Frauen und Mädchen anders glauben als Jungen, ob beide zu unterschied-

lichen Gottesvorstellungen kommen, ob dazu bestimmte Lebensbedingungen

insofern wirksam werden, als säkularisierte Kontexte distinkte Folgen zeitigen,

ob möglicherweise Singlefrauen ihre Religiosität spezifisch konstruieren, ob

Mädchen und Jungen die Bibel geschlechtsspezifisch wahrnehmen und sich selber

in der Auseinandersetzung mit biblischen Figuren geschlechtsabhängig verstehen

wollen oder nicht, ob die ethische Debatte um eine spezifisch weibliche Moral

religionspädagogisch aussagekräftig ist, solche Fragen deuten nur im Ansatz

auf das breite Spektrum der hier einschlägigen Forschung und auf die teilweise

eklatanten Desiderate.9

Dabei steht in der Religionspädagogik zunächst die besondere Korrelation zwi-

schen Geschlecht und Gottesfrage im Fokus.10 Während Mädchen Wert auf perso-

nale und emotionale Attribute legen, stellen Jungen eher Macht, Heldentum und

Stärke Gottes in den Vordergrund, deren lebensweltliche Anbindung in Compu-

terspielen, Fernsehserien und Technik unübersehbar ist.11 Die gesellschaftlich wie

kulturell etablierte Zweigeschlechtlichkeit schlägt sich demnach im Feld religiöser

Erziehung und Bildung in binären geschlechtlichen Konstruktionen des Gottesbil-

des nieder.12 Gleichwohl berechtigt dies nicht zu der klischierten Unterstellung,

9 Vgl. Arzt, Silvia: »Neues aus der empirischen religionspädagogischen Frauen- undGeschlech-

terforschung. Ein Literaturbericht mit dem Fokus auf der Positionierung im Genderdiskurs

und der Forschungsmethodik«, in: Silvia Arzt/Christian Höger (Hg.): Empirische Religions-

pädagogik undpraktische Theologie.Metareflexionen, innovative Forschungsmethodenund

aktuelle BefundeausProjektender Sektion »EmpirischeReligionspädagogik« derAKRK, Frei-

burg i.Br./Salzburg: 2016, S. 31-46.

10 Vgl. Arzt, Silvia: »Gender als Kategorie empirischer religionspädagogischer Forschung«,

in: Das wissenschaftlich-religionspädagogische Lexikon. Siehe https://www.bibelwissen-

schaft.de/stichwort/100116/; Vgl. Riedl, Anna Maria et al.: »Gender – Autonomie – Identität.

Beobachtungen, Konzepte und sozialethische Reflexionen«, in: JCSW 56 (2015), S. 267-272.

11 Vgl. Dregelyi, Anja/Hilger, Georg: »Gottesvorstellungen von Jungen und Mädchen – ein Dis-

kussionsbeitrag zur Geschlechterdifferenz«, in: Anton A. Bucher et al. (Hg.): »Mittendrin ist

Gott«. Kinder denken nach über Gott, Leben und Tod (= Jahrbuch für Kindertheologie, Band

1), Stuttgart: 2002, S. 69-78, hier S. 73.

12 Vgl. Renner, Alexandra: Identifikation und Geschlecht. Die Rezeption des Buches Judit als

Gegenstand empirischer Bibeldidaktik, Berlin: 2013, S. 159-198; vgl. Szagun, Anna-Katharina:

»Hier Frühling und Kuschelnest – dort Monstertruck und Rettungswagen. Geschlechterdif-

ferente Gottesvorstellungen im Spiegel einer Langzeitstudie«, in: Annebelle Pithan/Andrea

Qualbrink/Mariele Wischer (Hg.): Geschlechter bilden. Perspektiven für einen genderbe-

wussten Religionsunterricht, Gütersloh: 2011, S. 158-177, hier S. 169-172.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100116/;
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100116/;
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100116/;
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100116/;
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100116/;
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100116/;
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100116/;
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100116/;
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100116/;
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100116/;
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100116/;
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100116/;


Halbierte Rezeption 29

dass Mädchen per se ein personales, Jungen dagegen ein technisch-instrumen-

telles Gottesbild haben. Für wichtige Differenzierungen hat etwa jene Forschung

gesorgt, die diese religionspädagogische Frage mit der gegenwärtigen Geschlech-

terforschung korreliert und zugleich aufzeigt, dass Religion selber inzwischen bei

adoleszenten Jungen wegen ihres als feminin konnotierten Grundzuges als pro-

blematisch gilt.13 So gesehen sind Jungen die Verlierer geschlechtssensibler Reli-

gionspädagogik.14 Um der sich hier andeutenden Multidimensionalität gerecht zu

werden, werden teilweise die gesellschaftliche Verwurzelung religiöser Vollzüge,

die nochmals von den sozialen Lebensbedingungen abhängen und je nach Milieu-

abhängigkeit differieren, hinzugezogen.15

Dies alles macht auf eine Komplexität aufmerksam, die eine reine Geschlech-

terhermeneutik übersteigt.16 Sie markiert jene Stelle, an der nun auch die Ar-

beiten Butlers ins Spiel kommen. Denn offensichtlich bedarf es neben der Kate-

gorie »Geschlecht« einer weiteren Kategorie, die eine Stereotypisierung der Ge-

schlechter überwindet, die kulturelle, ökonomische und soziale Bedingungen ka-

tegorial berücksichtigt und die nicht zuletzt die grundlegende Konstruktion von

Geschlecht thematisiert. Damit wird jene Spannung von »sex« und »gender« bri-

sant, die nicht unwesentlich von Butler in die Diskussion gebracht wurde. »Sex«

ist das biologische, physiologische Geschlecht, das angeboren, aber in bestimm-

ten Merkmalsausprägungen teilweise chirurgisch veränderbar ist. »Gender« hin-

gegen visiert dessen soziale Konstruktion an.17 Demnach sind wir eigentlich nicht

Mann oder Frau. Wir tun so – »we are doing gender« – so Judith Butler, indem

wir entsprechende Geschlechternormen aufstellen, unser Verhalten, unsere Iden-

titätskonstruktionen und andere Menschen daran orientieren.18 Während der Fe-

minismus zunächst eine Befreiung der Frau aus unreflektierten wie intendierten

Abhängigkeiten und Benachteiligungen anvisiert und mit einer »Kritik am Wesen

13 Vgl. Riegel, Ulrich: »HöhereMacht und barmherziger Vater.WelchenMehrwert bietet die Ge-

schlechterperspektive bei jugendlichen Gottesbildern«, in: Annebelle Pithan/Andrea Qual-

brink/Mariele Wischer (Hg.): Geschlechter bilden. Perspektiven für einen genderbewussten

Religionsunterricht, Gütersloh: 2011, S. 178-187.

14 Vgl. U. Riegel: 2015, S. 19.

15 Vgl. Grümme, Bernhard: Bildungsgerechtigkeit. Eine religionspädagogische Herausforde-

rung, Stuttgart: 2014; Vgl. Vieregge, Dörthe: Religiosität in der Lebenswelt sozial benach-

teiligter Jugendlicher. Eine empirische Studie, Münster u.a.: 2013.

16 Vgl. Grümme, Bernhard: Heterogenität in der Religionspädagogik. Grundlage und konkrete

Bausteine, Freiburg i.Br.: 2017, S. 284-318.

17 Vgl. De Beauvoir, Simone: Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau, Hamburg: 1989,

S. 265.

18 Vgl. Butler, Judith: Bodies ThatMatter. On theDiscursive Limits of Sex, NewYork: 1993; Butler,

Judith: Die Macht der Geschlechternormen, Frankfurt a.M.: 2009.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 Bernhard Grümme

der Frau einsetzte«19, betrifft das Thema »Geschlechtsidentität«, »Geschlechtskon-

struktion« und »Geschlechtergerechtigkeit« »auch Männer, denn auch diese sind

ja von der normierenden Macht von ›gender-Konstruktionen‹ betroffen«20.

Damit wird Judith Butler in zweierlei Hinsicht in dieser Debatte umGeschlech-

tergerechtigkeit relevant. Ihr radikaler Konstruktivismus dekonstruiert die binäre

Codierung der Geschlechter und damit die Heteronormativität von Geschlechtsbe-

ziehungen. Geschlechtliche Identität sieht Butler als performativ begründet. Diese

»selbst konstituiert die Identität, die sie angeblich ist. In diesem Sinne ist die

Geschlechtsidentität ein Tun, wenn auch nicht das Tun eines Subjekts, von dem

sich sagen ließe, daß es der Tat vorangeht […]. Hinter den Äusserungen der Ge-

schlechtsidentität (gender) liegt keine geschlechtlich bestimmte Identität (gen-

der identity). Vielmehr wird diese Identität gerade performativ durch diese ›Äus-

serungen‹ konstituiert, die angeblich ihr Resultat sind«21.

Doch Butler geht noch weiter: Durch diese performativitätstheoretische Dekon-

struktion relativiert sie selbst noch die Unterscheidung von sex und gender. Auch

das natürliche Geschlecht ist kulturell durch solche diskursiven performativen Pro-

zesse geformt, auch wenn Butler sich stets gegen jene heftigen, teilweise polemi-

schen Vorwürfe gewehrt hat, dass sie damit eine generelle körperliche Basis von

Geschlechtlichkeit aufgelöst und damit auch dem Feminismus als Befreiungsbewe-

gung der Frauen entgegengearbeitet habe.22 Für Butler heißt Dekonstruktivismus

»eine Voraussetzung infrage zu stellen«, nicht aber diese Voraussetzung »einfach

abzuschaffen«23. Es geht ihr um performative Konstruktionen von Körperpraxen,

die eben auch Materialität mitbetrifft, nicht aber um den Körper mit seinen ana-

tomischen Strukturen und biologischen Gegebenheiten.24 Darin aber scheint ne-

ben dem dekonstruktiven Moment eine zweite Bedeutung auf, die konstruktive.

Butler will durch die Dekonstruktion Freiräume für Anerkennung ermöglichen.

Sie will Fixiertes aufbrechen, Identitäten irritieren,Möglichkeiten eröffnen, Unge-

ahntes, Ungesehenes, Ausgeschlossenes, Übersehenes jenseits kultureller wie ge-

19 Wieser, Renate: »Gender«, in: Das wissenschaftlich-religionspädagogische Lexikon. Siehe

https://www.bibel-wissenschaft.de/stichwort/100084/.

20 Wendel, Saskia: »Gendersensible Theologie – ein hölzernes Eisen?«, in: Lebendige Seelsorge

2 (2015), S. 82-87, hier S. 82.

21 Butler, Judith: Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a.M.: 1991, S. 49. Zu Hintergrün-

den Büchel-Thalmaier, Sandra: Dekonstruktive und Rekonstruktive Perspektiven auf Identi-

tät und Geschlecht. Eine feministisch-religionspädagogische Analyse, Münster: 2005, S. 287-

308.

22 Vgl. A. M. Riedl: 2017.

23 Butler, Judith: »Kontingente Grundlagen. Der Feminismus und die Frage der Postmoderne«,

in: Seyla Benhabib/Judith Butler/Drucilla Cornell (Hg.): Der Streit umDifferenz. Feminismus

und Postmoderne in der Gegenwart, Frankfurt a.M.: 1993, S. 31-58, hier S. 52.

24 Vgl. J. Butler: 2009, S. 24.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bibel-wissenschaft.de/stichwort/100084/.
https://www.bibel-wissenschaft.de/stichwort/100084/.
https://www.bibel-wissenschaft.de/stichwort/100084/.
https://www.bibel-wissenschaft.de/stichwort/100084/.
https://www.bibel-wissenschaft.de/stichwort/100084/.
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.bibel-wissenschaft.de/stichwort/100084/.
https://www.bibel-wissenschaft.de/stichwort/100084/.
https://www.bibel-wissenschaft.de/stichwort/100084/.
https://www.bibel-wissenschaft.de/stichwort/100084/.
https://www.bibel-wissenschaft.de/stichwort/100084/.


Halbierte Rezeption 31

sellschaftlicher Normierungen würdigen und damit die soziale Reproduktion von

Ungleichheit unterbrechen.25 Die Dekonstruktion der Geschlechternormativitäten

und die konstruktive Ermöglichung neuer Perspektiven ist damit zugleich ein de-

konstruktiv-kritisches wie produktives »Verhandeln mit der Macht«26. Im Hinter-

grund steht ein ethisches Anliegen, nämlich ein lebenswertes Leben für alle in so-

zialen und öffentlichen Räumen zu begründen.27

Genau in dieser doppelten Perspektive zeigt sich nun Butlers religionspädago-

gische Bedeutsamkeit. Zum einen wird in der Religionspädagogik in kritischer

Fortschreibung Butlers eine radikalisierte Genderperspektive abgelehnt. Stattdes-

sen wird ein konstruktives Verhältnis zwischen Geschlecht und Gender vollzogen.

Die Kategorie »Geschlecht« gerade in ihrer emanzipatorischen Bedeutung bleibt

analytisch, hermeneutisch wie normativ unaufgebbares Instrumentarium subjekt-

orientierter Religionspädagogik.28 Es gilt also sowohl die eindimensionale, stereo-

type und rollentheoretisch verfestigte Fassung der Zweigeschlechtlichkeit kritisch

anzufragen als auch Sensibilität für den Eigensinn von Geschlechtlichkeit, für die

eigene Sexualität und damit Aufmerksamkeit für den Reichtum divergenter, aber

nicht hierarchisierter Unterschiedlichkeit von Mann und Frau zu entwickeln.29 So

bleibt die Perspektive des Feminismus ebenso relevant wie die der Männerfor-

schung.Die Genderkategorie erlaubt eine Kritik an essentialistisch-biologistischen

Zuschreibungen und die Reflexion über Funktionsmechanismen und Konstruktio-

nen des Geschlechts.30

Zum anderen zeitigt dies didaktische Konsequenzen für religiöses Lernen. Von

Butler her wird der Verzicht auf eine ungebrochene Implementierung geschlechtli-

cher Leitbilder gefordert. Demgegenüber soll eine große Varianz von nicht-hierar-

chisch konnotierten Geschlechterrollen eingespielt werden, die auch performativ

25 Vgl. Villa, Paula-Irene: »(De)Konstruktion und Diskurs-Genealogie: Zur Position und Rezep-

tion von Judith Butler«, in: Ruth Becker/Beate Kortendiek (Hg.): Handbuch Frauen- und

Geschlechterforschung. Theorie, Methoden, Empirie, Wiesbaden: 2004, S. 146-157; Messer-

schmidt, Astrid: »Durchque(e)rungen – diskriminierungskritische Perspektiven erziehungs-

wissenschaftlicher Geschlechterforschung«, in: Sabine Pemsel-Maier (Hg.): Blickpunkt Gen-

der. Anstöß(ig)e(s) aus Theologie undReligionspädagogik (=Hodos –Wege bildungsbezoge-

ner Ethikforschung in Philosophie und Theologie, Band 12), Frankfurt a.M.: 2013, S. 245-260,

hier S. 249ff.

26 Butler, Judith: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, Berlin: 2016,

S. 47.

27 Vgl. R. Wieser: 2015, S. 4.

28 Vgl. Kaupp, Angela: »Geschlechtersensibilität als unverzichtbareDimension einer ›Religions-

pädagogik der Vielfalt‹«, in: RpB 72 (2015), S. 22-29.

29 So auch Pinker, Susan: Das Geschlechterparadox. Über begabte Mädchen, schwierige Jungs

und den wahren Unterschied zwischen Männern und Frauen, Bonn: 2009.

30 Vgl. Jakobs, Monika: »Feminismus: Geschlechtergerechtigkeit und Gender in der Religions-

pädagogik«, in: Theo-Web 2 (2003), S. 74-94, hier S. 80.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 Bernhard Grümme

im Unterricht erprobt werden.31 Bewusst sollen spezifische Androzentrismen im

Unterrichtsgespräch, in Schulbüchern und in der Tradition analysiert und die ein-

gefahrenen Wahrnehmungs-, Handlungs- und Sprachmuster mit vergessenen wie

marginalisierten Sichtweisen kritisch konfrontiert werden.32

Konfrontiert mit den oben genannten Beschreibungen religionspädagogischer

Realität wird allerdings in beinahe bedrückender Weise deutlich, dass solche But-

lerrezeptionen bislang vornehmlich programmatischen Charakter tragen. Sie ha-

ben sich nicht in der Breite etabliert.

2. Religionspädagogisch unausgeschöpftes Potential

Möglicherweise aber könnten Butlers Überlegungen mehr Nachhaltigkeit und

Wirksamkeit erfahren, wenn sie eingetragen würden in eine übergreifende Per-

spektive, die die Fokussierung vornehmlich auf Identitätsfragen hinter sich ließe

und stärker in Kategorien von politischer Öffentlichkeit sowie von Subjekt- und

Gerechtigkeitsfragen gedacht würde. Es ist nun interessant, dass die Religionspäd-

agogik inzwischen wenigstens in solchen Neuaufbrüchen wie der intersektional

begründeten Religionspädagogik der Vielfalt oder einer inklusiven Religionspäd-

agogik eine solche Verbindung von Identitäts- und Gleichheitsfragen vornimmt.33

Höchst signifikant dabei aber ist der Umstand, dass hierbei Butlers Arbeiten keine

bemerkenswerte Rolle spielen. Gewiss hat die provokative Akzentuierung der

sozial-kulturellen Konstruiertheit des Körpers insbesondere theologisch wie reli-

gionspädagogisch erhebliche Rezeptionsschwierigkeiten bereitet.34 Doch erspart

dies der Religionspädagogik nicht den Vorwurf, durch eine lediglich halbierte

31 Vgl. ebd., S. 88-90; vgl. Pithan, Annebelle: »Differenz als Kategorie der Religionspädago-

gik am Beispiel von Geschlechterkonstruktionen«, in: Reinhold Boschki/Matthias Gronover

(Hg.): Junge Wissenschaftstheorie der Religionspädagogik, Berlin: 2007; Pithan, Annebelle

et al. (Hg.): Gender – Religion – Bildung. Beiträge zu einer Religionspädagogik der Vielfalt,

Gütersloh: 2009.

32 Vgl. Lehner-Hartmann, Andrea: »Perspektiven und Leitlinien für einen genderbewussten

Religionsunterricht«, in: Annebelle Pithan/Andrea Qualbrink/Mariele Wischer (Hg.): Ge-

schlechter bilden. Perspektiven für einen genderbewussten Religionsunterricht, Gütersloh:

2011, S. 79-91, hier S. 89.

33 Vgl. Knauth, Thorsten: Einschließungen und Ausgrenzungen. Zur Intersektionalität von Reli-

gion, Geschlecht und sozialem Status für religiöse Bildung, Münster/New York: 2017; Müller-

Friese, Anita/Schweiker,Wolfgang: »Inklusion in Schule und Religionsunterricht – Herausfor-

derungen und mögliche Konkretionen«, in: Theo-Web 2 (2011), S. 80-84.

34 Vgl. Kaupp,Angela: »Gender Studies – einMehrwert für die Praktische Theologie?«, in: Sabine

Pemsel-Maier (Hg.): Blickpunkt Gender. Anstöß(ig)e(s) aus Theologie und Religionspädago-

gik (= Hodos –Wege bildungsbezogener Ethikforschung in Philosophie und Theologie, Band

12), Frankfurt a.M.: 2013, S. 215-243, hier S. 229-230.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Halbierte Rezeption 33

Rezeption Butlers mögliche Impulse wie produktive Irritationen außer Acht ge-

lassen zu haben, die ihr eigenes Anliegen jedoch in einem ganz erheblichen Maße

bereichern könnten. Ich konzentriere mich wegen der religionspädagogischen

Bedeutung exemplarisch auf zwei Momente: auf die Frage des Subjekts sowie auf

die der Übersetzung.

2.1 Subjekt

Die diskurstheoretische Verortung des Subjektbegriffs macht Butler zugleich zur

religionspädagogischenHerausforderungwie zur religionspädagogischen Inspira-

tion. Die Subjekte stehen in den unabgeschlossenen Prozessen der Geschichte und

der Intersubjektivität, die nicht begrifflich vorwegzunehmen, sondern nur narrativ

zu rekonstruieren sind. Das Subjekt ist dem Anderen ausgesetzt. Butler vollzieht

damit eine radikale Abkehr von einemBegriff desmit sich identischen Selbst: »Die-

se Rechenschaft, von mir selbst, die ich im Diskurs gebe, drückt also das lebendige

Selbst nie vollständig aus, enthält es nie vollständig: noch während ich Antwort ge-

be, sind mir meine Worte genommen; ins Wort fällt mit die Zeit eines Diskurses,

die nicht dieselbe ist wie die Zeit meines Lebens«35. Sozialität und ihre Normen

sind der Ort, wo die Macht der Diskurse subjekttheoretisch wirksam wird und

wo die Subjekte erst konstituiert werden.36 Zu einem Subjekt werde ich, wenn ich

eine »narrative Darstellung meiner selbst versuche, nachdem ich von jemandem

angesprochen und aufgefordert wurde, mich an den zu wenden, der sich an mich

wendet«37. Diesen Prozess, der zugleich aus dem Moment des Unterworfenwer-

dens durch Macht und dem der Subjektwerdung besteht, nennt Butler in einer an

Michel Foucault und Louis Althusser erinnernden, jedoch durch psychoanalytische

Elemente um eine psychologische Dimension erweiterten Begrifflichkeit »Subjek-

tivation« oder »Subjektivierung«38.

Butler argumentiert an zwei Fronten: einerseits will sie die einseitigen Fixie-

rungen auf Machtstrukturen, die in einer Totalisierung von Macht deterministisch

an menschlicher Freiheit vorbeizulaufen drohen, überwinden; andererseits sollen

35 Butler, Judith: Kritik der ethischen Gewalt. Erweiterte Ausgabe, Frankfurt a.M.: 2007, S. 51.

Hier greife ich in überarbeiteter Form zurück auf B. Grümme: 2018, S. 139-143.

36 Vgl. J. Butler: 2007, S. 176; vgl. auch Werner, Gunda: »Ins Wort fällt mir die Zeit – Judith But-

lers Subjekttheorie als Herausforderung pastoraler Praxis«, in: AndreasHenkelmann/Gracie-

la Sonntag (Hg.): Zeiten der pastoralen Wende? Studien zur Rezeption des Zweiten Vatika-

nums – Deutschland und die USA im Vergleich, Münster: 2015, S. 41-73.

37 J. Butler: 2007, S. 24; vgl. Posselt, Gerald: »Politik des Performativen. Butlers Theorie politsi-

cher Performativität«, in: Ders./Tatjana Schönwälder-Kuntze/Sergej Seitz (Hg.): Judith But-

lers Philosophie des Politischen. Kritische Lektüren, Bielefeld: 2018, S. 45-70.

38 Butler, Judith: Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt a.M.: 2002, S. 8; J.

Butler: 2009, S. 72; Vgl. A. M. Riedl: 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 Bernhard Grümme

die struktur- und systemvergessenen Implikationen bestimmter Traditionen der

Psychoanalyse überwunden werden. Statt eines Antagonismus freilich bringt sie

beide Stränge kritisch wie produktiv zusammen:

»Nach dem Doppelsinn von ›Subjektivation‹ als Unterordnung und Werden des

Subjekts besteht die Macht als Unterordnung in einer Reihe von Bedingungen,

die dem Subjekt vorhergehen und es von außen bewirken und unterordnen. Die-

se Formulierung gerät jedoch ins Schwanken, sobald wir daran denken, daß es vor

dieser Wirkung gar kein Subjekt gibt. Die Macht wirkt nicht nur auf ein Subjekt

ein, sondern bewirkt im transitiven Sinn auch die Entstehung des Subjekts. Als

Bedingung geht die Macht dem Subjekt vorher. Wird die Macht jedoch vom Sub-

jekt ausgeübt, verliert sie den Anschein ihrer Ursprünglichkeit; in dieser Situation

eröffnet sich die umgekehrte Perspektive, daßMacht dieWirkung des Subjekts ist

und daß Macht das ist, was Subjekte bewirken […]. Weil Macht vor dem Subjekt

gar nicht intakt ist, verschwindet der Anschein ihrer Vorgängigkeit, wenn sie auf

das Subjekt einwirkt, und das Subjekt entsteht (und leitet sich her) aus dieser zeit-

lichen Umkehrung im Horizont der Macht. Als Handlungsfähigkeit des Subjekts

nimmt die Macht ihre gegenwärtige zeitliche Dimension ein«39.

Macht wird also nicht intentional von einem Machtzentrum ausgeübt. Sie artiku-

liert sich vorreflexiv imDiskurs, in dem sie und durch den sie zugleich reproduziert

wird, wie Butler in ihrer kritischen Reformulierung von Foucaults mikrophysischer

»Biopolitik« ausführt.40

Das Subjekt ist demnach grundlegend verwickelt in eine diskursiv-machtvoll

strukturierte Sozialität und darin sich selbst entzogen. Es ist auf eine radikale Al-

terität hin offen, von der es Anerkennung erhofft, weshalb es sich selbst auf Nor-

men einlässt, die erst festlegen, was als anerkennungsfähig zu gelten hat. Auf An-

erkennung angewiesen und dabei von Anfang an gesellschaftlichen Bedingungen

unterworfen zu sein, die nie ganz die eigenen sind, eine solche Ausgesetztheit

kennzeichnet letztlich die »melancholische Struktur der Subjektivität«41. Es gibt so

etwas wie eine »verkennende Anerkennung«42, die durch Anerkennung performa-

tiv das unterläuft, was eigentlich in der Anerkennung gesucht wird. Anerkennung

steht demnach entgegen des ihr oft entgegengebrachten Enthusiasmus in einer

Dialektik von Inklusion und Exklusion.

39 J. Butler: 2002, S. 18. vgl. Schönwälder-Kuntze, Tatjana: »Haben philosophische Methoden

politisches Gewicht?«, in: Gerald Posselt/Dies./Sergej Seitz (Hg.): Judith Butlers Philosophie

des Politischen. Kritische Lektüren, Bielefeld: 2018, S. 23-44.

40 J. Butler: 2016, S. 252.

41 Koller, Hans-Christoph: Bildung anders denken. Einführung in die Theorie transformatori-

scher Bildungsprozesse, Stuttgart: 2012, S. 65.

42 Bedorf, Thomas: Verkennende Anerkennung. Über Identität und Politik, Berlin: 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Halbierte Rezeption 35

Butler reklamiert die Anerkennungsbedürftigkeit eines jedenMenschen aus in-

tersubjektiver Kommunikation. Andererseits wird aber damit bereits ein bestimm-

tes Kategorienschema und Bewertungsmuster mitgeliefert, wonach der Andere

auch anerkennbar und damit nach diesem Muster anerkennungswürdig ist:

»Bezeichnet ›Anerkennung‹ einen Akt oder eine Praxis oder gar ein Aufeinander-

treffen von Subjekten, so steht der Begriff der ›Anerkennbarkeit‹ für die allge-

meineren Bedingungen, die ein Subjekt auf die Anerkennung vorbereiten oder

ihm die dazu nötige Form vermitteln […]. Diese Kategorien, Konventionen und

Normen, die ein Subjekt zum möglichen Subjekt der Anerkennung machen und

überhaupt erst Anerkennungsfähigkeit herstellen, liegen dem Akt der Anerken-

nung selbst voraus und ermöglichen ihn zuallererst. In diesem Sinne geht die An-

erkennbarkeit der Anerkennung vorher«43.

Damit wirken soziale Normen in die subjektkonstitutiven Prozesse der Anerken-

nung hinein, wirken damit aber zugleich integrativ wie exkludierend.44 Mit dieser

Ratifizierung und Reproduktion der Anerkennungsnormen in jedem Selbstvollzug

des Subjekts wird das Feld des Anerkennbaren erheblich eingeschränkt.45 Aber ge-

rade weil das Subjekt in diesen Anerkennungsprozessen nie mit sich identisch ist,

sondern sich inmitten der geschichtlichen Zusammenhänge findet, die mit Gewalt

und Freiheit zu tun haben, liegt hierin andererseits auch der Ansatz von Ethik. In-

dem wir auf die »Befriedigung« begrifflichen Erkennens und darin auf das Verste-

hen des Anderen verzichten, »lassen wir den Anderen leben […]. Wenn den Ande-

ren leben zu lassen Teil einer jeden Definition der Anerkennung sein müsste, dann

würde eine solche Anerkennung weniger auf dem Wissen gründen als vielmehr

auf der Einsicht in dessen Grenzen«46. Ethik beruht folglich auf einer radikalen

Asymmetrie, die nicht nochmals begrifflich zu fassen ist. Sie ist absolut hetero-

nom, weil sie vom Anspruch des Anderen an das Subjekt erfolgt, das hiermit erst

konstituiert wird. Der Mensch steht in einer Passivität, die jeder Unterscheidung

von Aktiv-Passiv noch voraus liegt, in einer tiefen Verletzbarkeit, einer Vulnera-

bilität, wie Butler in ihrer poststrukturalistischen Begründung von subjekthafter

Verantwortung betont, aus der heraus wir in geradezu paradoxer Weise »für ande-

43 Butler, Judith: Raster des Krieges.Warumwir nicht jedes Leid beklagen, Frankfurt a.M.: 2010,

S. 13; vgl. Flatscher, Matthias/Pistrol, Florian: »Zur Normativität in Anerkennungsverhältnis-

sen«, in: Gerald Posselt/Tatjana Schönwälder-Kuntze/Sergej Seitz (Hg.): Judith Butlers Philo-

sophie des Politischen. Kritische Lektüren, Bielefeld: 2018, S. 99-124.

44 Vgl. J. Butler: 2016, S. 12f.

45 Vgl. ebd., S. 52-53. Ferner: H. Rose/N. Ricken: 2018, S. 71-73.

46 J. Butler: 2007, S. 60.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 Bernhard Grümme

re verantwortlich werden«47. Formuliert in der Logik der Anerkennung: Man muss

sich verwunden lassen, muss seine Souveränität aufs Spiel setzen, seine Verletz-

lichkeit anerkennen. »Anerkennung zu fordern oder zu geben heißt gerade nicht,

Anerkennung dafür zu verlangen, wer man bereits ist. Es bedeutet, ein Werden

für sich zu erfragen, eine Verwandlung einzuleiten, die Zukunft stets im Verhält-

nis zum Anderen zu erbitten«48.

Gewiss, man kann darüber streiten, ob Butlers vulnerables Subjekt tatsäch-

lich jene Widerstandskraft gegenüber den Strukturen der Macht hat, die sie ihm

zutraut. Zurecht darf man hier mit Ulrich Bröckling aus soziologischer, mit Ra-

hel Jaeggi oder Saskia Wendel aus philosophischer Sicht kritisch sein.49 Selbst für

Hans-Christoph Koller, der seinen Begriff transformatorischer Bildung auf Butlers

Subjektivationstheorie gründet, bleibt »weitgehend offen, wie genau die melan-

cholische Struktur der Subjektivität in Handlungsfähigkeit umschlagen und wie

aus unabschließbarer Trauer ein veränderndes Handeln werden kann«50. Gleich-

wohl bewahrt sich Butler jene Kraft des Subjekts, das zumindest in seiner Praxis

der performativen Iteration Neues setzen und damit Kraft zumWiderstand selbst

auf der Ebene politischer Öffentlichkeit besitzt.51

Ein solches narratives, von Andersheit her gebrochenes und entfremdetes, zu-

gleich aber zu sich eröffnetes Subjektdenken macht auf die diskursiven Verwurze-

lungen von Vernunft in Praktiken von Macht und gesellschaftlichen Konstruktio-

nen aufmerksam, eine Überlegung, die jede Theorie kritisch mit sich selbst kon-

frontiert. Folgerichtig verlangt Butler von jeder Vernunft kritische Selbstreflexivi-

tät.

»Hier ist ein kritischesDenken gefragt, das denRahmendes Kampfes um Identität

nicht einfach hinnimmt, einen Rahmen, der immer schon existierende Subjekte

47 Ebd., S. 119; vgl. Butler, Judith: »Politik, Körper, Vunerabilität. Ein Gesprächmit Judith Butler«,

in: Gerald Posselt/Tatjana Schönwälder-Kuntze/Sergej Seitz (Hg.): Judith Butlers Philosophie

des Politischen. Kritische Lektüren, Bielefeld: 2018, S. 299-321.

48 Butler, Judith: Gefährdetes Leben. Politische Essays, Frankfurt a.M.: 2005, S. 62; vgl. Kohl,

Bernhard: Die Anerkennung des Verletzbaren. Eine Rekonstruktion der negativen Herme-

neutik derGottebenbildlichkeit aus denAnerkennungstheorien Judith Butlers undAxelHon-

neths und der Theologie Edward Schillebeeckx’ (= Erfurter theologische Studien, Band 110),

Würzburg: 2017.

49 Vgl. Bröckling, Ulrich: Das unternehmerische Selbst. Soziologie einer Subjektivierungsform,

Frankfurt a.M.: 2007; Jaeggi, Rahel: Entfremdung. Zur Aktualität eines sozialphilosophischen

Problems. Mit einem neuen Nachwort, Berlin: 2016; S. Wendel: 2015.

50 H. C. Koller: 2012, S. 68.

51 Vgl. A. M. Riedl: 2017, S. 155ff; B. Kohl: 2017; vgl. Posselt, Gerald/Schönwälder-Kuntze/Seitz,

Sergej (Hg.): Judith Butlers Philosophie des Politischen. Kritische Lektüren, Bielefeld: 2018;

vgl. Butler, Judith: »Politische Philosophie bei Freud. Krieg, Zerstörung und die Fähigkeit zur

Kritik«, in: Gerald Posselt/Tatjana Schönwälder-Kuntze/Sergej Seitz (Hg.): Judith Butlers Phi-

losophie des Politischen. Kritische Lektüren, Bielefeld: 2018, S. 271-298.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Halbierte Rezeption 37

voraussetzt, die einen ganz bestimmten öffentlichen Raum besetzen und deren

Differenzen grundsätzlich beigelegt werden können, wenn wir nur die rechten

Mittel finden, um sie zusammenzubringen«52.

Religionspädagogisch lassen sich hier mindestens drei Herausforderungen ablei-

ten, die zugleich mit kritisch-produktiven Inspirationen einhergehen:

a) Butler irritiert einen emphatischen Begriff des Subjekts, der in weiten Teilen

das religionspädagogische Axiom der Subjektorientierung prägt. Auch wenn

mancherorts grundlagentheoretisch von einem gebrochenen, fluiden Subjekt

geredet wird, setzt die Religionsdidaktik ein handlungsfähiges Subjekt losge-

löst von sozialen Stratifizierungsbedingungen und strukturellen Machtzusam-

menhängen zumeist unreflektiert voraus.53 So flankiert Butler eine religions-

pädagogische Alteritätsdidaktik, die von der Unauslotbarkeit und der Vorgän-

gigkeit des Anderen als elementarem Bestandteil religiöser Bildungsprozesse

seinen Ausgang nimmt.

b) Butler problematisiert den Begriff der Anerkennung als normativem Horizont

religionsunterrichtlicher Prozesse im Umgang mit dem Fremden. Dies ist für

jeglichen Religionsunterricht relevant, insbesondere aber für jenen, der sich al-

teritätstheoretisch verankert weiß. Besonders markant freilich wird diese De-

konstruktion des Anerkennungstheorems auf dem Feld des interreligiösen und

interkulturellen Lernens.54 Dort werden die im Diskurs vollzogenen Exklusio-

nen analytisch deutlich, die selbst dort noch wirken, wo die Anerkennung des

Anderen in seinem Anderssein angezielt wird und damit performativ die eige-

nen Ziele widerrufen.

c) Butler macht damit auf die Dialektik religionsunterrichtlicher Praxis aufmerk-

sam. Gerade indem sie »Standards der Normalisierung«55 setzt, konstruiert

sie eine Ordnung bildender Prozesse im Unterricht, die selber unreflektiert

die Mechanismen diskursiver Macht reproduzieren. Eine solche praxeologisch

fundierte »Ordnung der Bildung« aber kann nicht einfach außer Kraft gesetzt

52 J. Butler: 2010, S. 151.

53 Exemplarisch Mendl, Hans: Religionsdidaktik Kompakt. Für Studium, Prüfung und Beruf,

München: 2011.

54 Vgl. Altmeyer, Stefan/Tautz, Monika: »Der Religionsunterricht als Ort Komparativer Theolo-

gie? Auf dem Weg zu einer fundamentalen und konkreten Didaktik des interreligiösen Ler-

nens«, in: Rita Burrichter/Georg Langenhorst/Klaus von Stosch (Hg.): Komparative Theologie:

Herausforderungen für die Religionspädagogik. Perspektiven zukunftsfähigen interreligiö-

sen Lernens, Paderborn: 2015, S. 113-140.

55 J. Butler: 2009, S. 73; vgl. Roose, Hanna: »Religionsunterricht zwischen normativemAnspruch

und alltäglicherWirklichkeit – Ein rekonstruktives Forschungsprojekt«, in: Ulrich Riegel/Mir-

jam Schambeck (Hg.): Was im Religionsunterricht so läuft. Wege und Ergebnisse religions-

pädagogischer Unterrichtsforschung, Freiburg i.Br.: 2018, S. 199-215, hier S. 203ff.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 Bernhard Grümme

werden.56 Die Dialektik von »Normativität und Macht« kann der Religionsun-

terricht nicht einfach hinter sich lassen,57 obschon die Religionspädagogik sich

von dem auf diesem Feld hoch relevanten, von Kulturwissenschaft, Ethnogra-

fie wie Poststrukturalismus gleichermaßen beeinflussten erziehungswissen-

schaftlichen Praxeologiediskurs seltsam unberührt zeigt.58 Jede Religionsstun-

de ist von dieser Dialektik, ob man will oder nicht, nicht frei. Aber immerhin

verweist Butler zugleich auf jene Aufgabe kritischer Selbstreflexivität, die die-

se Mechanismen analytisch freilegen, Bruchstellen suchen und darin zugleich

Möglichkeiten der Irritation, der Unterbrechung aufzeigen kann.59

2.2 Übersetzung

Ein ähnlicher Beitrag zur Dialektik von Normativität und Macht könnte von Butler

im Zusammenhang mit dem kulturwissenschaftlich hoch relevanten Phänomen

der Übersetzung ausgehen. Butler hat sich verschiedentlich dazu geäußert und

damit ein Feld berührt,60 das in posttraditionalen Gesellschaften immer wichti-

ger wird. In ihnen Traditionen zu Gehör zu bringen geht wohl nur durch Über-

setzung. Letztlich ist auch der Religionsunterricht ein Ort der Übersetzung, in

der und durch die sich Tradition und Subjekte begegnen. Religionslehrkräfte wer-

den als Meister der Übersetzung anvisiert, unterrichtliche Korrelationsprozesse als

Übersetzungsvorgänge.61 Allerdings zeigt sich dort eine offene Flanke des religi-

onspädagogischen Übersetzungsdiskurses, der mit einer Unterschätzung der dis-

kursiven Praxen im Übersetzungsvorgang zu tun hat. Es bedarf einer selbstrefle-

xiv motivierten Analyse der übersetzungstheoretischen Implikationen, um sich vor

Schwierigkeiten in Anlage, Begründung und Didaktik des Religionsunterrichts zu

56 Vgl. Ricken, Norbert: Die Ordnung der Bildung. Beiträge zu einer Genealogie der Bildung,

Wiesbaden: 2006.

57 Vgl. Forst, Rainer: Normativität und Macht. Zur Analyse sozialer Rechtfertigungsordnungen,

Berlin: 2015.

58 Vgl. Berdelmann, Kathrin et al.: »Praxeologie in der Bildungsforschung. Ein Umriss histori-

scher und gegenwartsbezogener Forschungsperspektiven«, in: Dies. (Hg.): Transformationen

von Schule, Unterricht und Profession. Erträge praxistheoretischer Forschung, Wiesbaden:

2019, S. 1-28; vgl. Ricken, Norbert: »Aspekte einer Praxeologik. Beiträge zu einem Gespräch«,

in: Kathrin Berdelmann et al. (Hg.): Transformationen von Schule, Unterricht und Profession.

Erträge praxistheoretischer Forschung, Wiesbaden: 2019, S. 29-48.

59 Vgl. J. Butler: 2007, S. 239; vgl. Butler, Judith: Haß spricht. Zur Politik des Performativen,

Frankfurt a.M.: 2006, S. 216-226.

60 Vgl. Butler, Judith: »Gender and Education«, in: Nicole Balzer/Norbert Ricken (Hg.): Judith

Butler: Pädagogische Lektüren,Wiesbaden: 2012, S. 15-27, bes. S. 24ff; vgl. Riedl: 2017, S. 202,

207; vgl. Butler: 2018, S. 319f.

61 Vgl. Pirner, Manfred: »Re-präsentation und Übersetzung als zentrale Aufgaben einer Öffent-

lichen Theologie und Religionspädagogik«, in: Evangelische Theologie 6 (2015), S. 446-458.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Halbierte Rezeption 39

schützen. Hierzu könnte Judith Butler einen Beitrag leisten, wird doch von ihr der

Mainstream religionspädagogischer Übersetzungstheoreme auf geradezu wohltu-

ende Weise gegen den Strich gebürstet.

In der Sicht Butlers ist eine aus der Geschichte mit normativem Anspruch an

die Gegenwart ergehende Überlieferung allein durch Übersetzung möglich: »Ohne

Übersetzung kann ich keine Forderung und erst recht keinGebot aus einemhistori-

schen Anderswo empfangen, und weil Übersetzungen verändern, was sie übertra-

gen, verwandelt sich die ›Botschaft‹ in der Übertragung von einem raumzeitlichen

Horizont in den anderen«62. Von der Übersetzungstheorie Walter Benjamins wie

vom Alteritätstheorems Emanuel Lévinas geprägt, ist für Butler zweierlei verlangt,

das auf intrikate Weise ineinandergreift: die Veränderung des Subjekts wie die des

Überlieferten. Ohne die Öffnung des Subjekts für Alterität, ohne die Bereitschaft,

sich durch den Anderen irritieren, herausfordern, umkehren zu lassen, gibt es kei-

ne Übersetzung und so kein Verstehen. Wollte Übersetzung darin bestehen, die

Fremdheit der Tradition zu nivellieren, wäre diese bereits zum Scheitern verur-

teilt. Übersetzung ist ein Vollzug, an dem »die Grenze einer gegebenen Episteme

sichtbar werden und an dem eine Episteme zur Neuartikulation ohne Neutrali-

sierung des Andersseins gezwungen ist«63. Aber auch ohne eine Veränderung des

Tradierten durch deren Transformierung ist für Butler eine lebendige Vergegen-

wärtigung vergangener wie gegenwärtiger Überlieferungen nicht möglich: »Was

sich in der Gegenwart als lebendig erweist, ist der teilweise Niedergang des Ge-

wesenen«64. Übersetzung heißt demnach entgegen der einflussreichen Tradition

hermeneutischer Philosophie in der Nachfolge Gadamers eben gerade keine Hori-

zontverschmelzung. »In der Übersetzung bleibt stets etwas zurück«65, schreibt aus

postkolonialer Sicht Stuart Hall. Übersetzung reißt Gräben auf, irritiert, verlangt

Neukonzeptionierung: »Überlieferungen sind wiederhol- und iterierbar und so-

mit Abweichungen und unvorhersehbaren Abfolgen unterworfen. Unterbrechun-

gen und Gräben sind Voraussetzungen dafür, dass Traditionen neu wieder in Er-

scheinung treten und wirksam werden können«66. So wird für Butler die »Kluft in

der Übertragung zur Voraussetzung des Kontakts mit dem, was außer mir ist, Trä-

ger einer ekstatischen Bezüglichkeit und Schauplatz der Begegnung von Sprachen,

und so kann sich etwas Neues ereignen«67.

An genau dieser Stelle jedoch kommen hegemoniale Tendenzen ins Spiel, die

Butler mit Foucaults Machtbegriff analysiert. Danach sind es Praktiken der Macht,

62 Butler, Judith: Am Scheideweg. Judentum und die Kritik am Zionismus, Frankfurt a.M./New

York: 2013, S. 20.

63 Ebd., S. 18.

64 J. Butler: 2013, S. 21.

65 Hall, Stuart: Das verhängnisvolle Dreieck. Rasse, Ethnie, Nation, Berlin: 2018, S. 51.

66 B. Kohl: 2017, S. 288.

67 J. Butler: 2013, S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 Bernhard Grümme

die die Grenzen des Wissbaren, der Sprache und damit eben auch der Überset-

zung festlegen. Übersetzung ist ein »Feld der Macht«, und in Machtbedingungen

»verstrickt«68. Übersetzung steht in hegemonialen Auseinandersetzungen um das,

was gilt und gelten darf. Andererseits sind es aber nun gerade jene Momente von

Desorientierung und Bruch, durch den Traditionen zugleich ihre machtkritische

Dynamik entfalten können, bieten sie doch durch ihren Impuls der Unterbrechung

des Gegebenen und der Kontinuitäten immer auch Horizonte und ungeahnte Per-

spektiven auf Neues, Verdrängtes, Exkludiertes.69 Übersetzung besitzt so gesehen

eine machtkritische Pointe, die Raum für die im Diskurs Ausgeschlossenen eröff-

net.70

Ein solch mehrdeutiger Charakter der Übersetzung von Destruktion, Transfor-

mation, Verlebendigung und Alterität zeigt sich für Butler nun jedoch in besonde-

rer Weise auf dem Feld des Religiösen. Die »destruktive und erhellende Dimension

der Übersetzung wird dann zum eigentlich Lebendigen, zu dem, was noch leuch-

tet; das bedeutet, die Übersetzung ist die religiöse Ressource mit Bezug zu unserer

Gegenwart«71. Mit anderen Worten: Religiöse Traditionen lassen sich nur bruch-

stückhaft, nur fragmentarisch und vor allem allein in gebrochener Form in die

Gegenwart hineinholen.72 »Wenn eine religiöse Behauptung in säkulare Vernunft

übersetzt wird, dann bleibt der religiöse Teil irgendwie zurück. Die Übersetzung

erscheint dann als ein Extrakt des wahrhaft rationalen Elements der religiösen For-

mulierung, das Religiöse lassen wir als Schlacke zurück«73. In kritischer Absetzung

von liberalen oder kommunitaristischen Übersetzungstheorien, die jeweils auf un-

terschiedlicheWeise von der Übersetzbarkeit oder zumindest Kommunizierbarkeit

religiöser Tradition in säkularer Vernunft ausgehen,74 bewegt sich für Butler un-

ter erkennbarer Verwendung vonWalter Benjamins Metaphorik, die »Übersetzung

inmitten von Ruinen und entzündet hier und dort die Vergangenheit«75.

Eine solche Übersetzungshermeneutik unterbricht jenen eingangs erwähnten

Übersetzungsenthusiasmus der Religionspädagogik. Ohne die konstitutive Gebro-

chenheit, ohne die unauslotbare Ausständigkeit von Alterität kann religiöse Tradi-

tion nicht zur Sprache gebracht werden, insbesondere nicht in Zeiten einer tief-

greifenden Säkularisierung. Wäre nicht eine solche Übersetzungstheorie eine ge-

eignete Hermeneutik für einen Religionsunterricht, der durch die zunehmende

68 Ebd.

69 Vgl. Ebd., S. 23.

70 Vgl. G. Werner: 2018, S. 183; vgl. J. Butler: 2013, S. 21-24.

71 J. Butler: 2013, S. 23.

72 Vgl. Ebd.

73 Butler, Judith et al. (Hg.): The Power of Religion in the Public Sphere, New York: 2011, S. 163.

74 Vgl. Butler, Judith: »Ist das Judentum zionistisch?«, in: Eduardo Mendieta/Jonathan VanAnt-

werpen (Hg.): Religion und Öffentlichkeit, Berlin: 2012, S. 102-133.

75 J. Butler: 2013, S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Halbierte Rezeption 41

Präsenz von Konfessionslosen zu einem Ort radikalisierter Heterogenität gewor-

den ist?

3. Perspektiven

So ergeben sich weiterführende Perspektiven. In dem hier verfügbaren Rahmen

war Butlers Ansatz zwar nicht vollständig vorzustellen und auf maßgebliche reli-

gionspädagogische Praxen und Theoreme konstruktiv-kritisch zu beziehen. Statt-

dessen wurde exemplarisch auf Butlers Gendertheorie, ihr Anerkennungs- und

Subjektdenken sowie auf ihre Übersetzungstheorie verwiesen.Wenn die Religions-

pädagogik sich von Butler herausfordern wie inspirieren ließe, wenn sie sich erstens

zum Mut zur Unterbrechung ihrer eigenen Kategorien, Praxen und Denkformen

durch Alterität provozieren ließe, wenn sie sich zweitens von der Einsicht in die

Interdependenz von Identitätsfragen und Gleichheitsfragen, von Fragen der Aner-

kennung und der Gerechtigkeit zu denken geben ließe und wenn sie sich schließ-

lich drittens auf die Dialektik ihrer praxeologischen wie didaktisch-theoretischen

Mechanismen aufmerksam machen ließe, die sie zu einer kritische Selbstrefle-

xivität ihrer performativ-diskursiven Praxis zwingt, dann wäre dies ein wichti-

ger Schritt in eine heterogenitätsfähige Religionspädagogik.76 Zu einer in diesen

Bahnen strukturierten religionspädagogischen Denkform aufgeklärter Heteroge-

nität könnte Butler,77 unbeschadet aller subjekt- und geltungstheoretischen Schwä-

chen,78 einen in der Religionspädagogik bislang nicht einmal ansatzwiese erhobe-

nen Beitrag leisten.

76 Vgl. B. Grümme: 2017.

77 Vgl. B. Grümme: 2019.

78 Vgl. B. Grümme: 2018, S. 133-170.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»Unsere Chance … menschlich zu werden«1

Anstöße aus der Lektüre Judith Butlers für die pastoral-

theologische Rede von Menschen und Macht

Ute Leimgruber

»Man hängt unweigerlich mehr an den

eigenen Leuten als an allen anderen, aber

manchmal kann es passieren, dass die

politischen Prinzipien – dass man anderen

Leuten Vorrang einräumen muss und sich

erst dann auf die eigenen besinnen kann«.

(Judith Butler2)

Judith Butler ist seit ihren Büchern »Das Unbehagen der Geschlechter«3 und »Kör-

per von Gewicht«4 als Philosophin bekannt, die eine Subversion in der Definiti-

on von Geschlechterrollen bewirkte.5 Im Mittelpunkt ihres Arbeitens stehen Fra-

gen nach Humanität und Dehumanisierung, in ihren frühen Arbeiten v.a. vor dem

Hintergrund geschlechtlicher Identitäten, später dann hinsichtlich religiöser oder

politischer Zugehörigkeiten, Ethik und Krieg – in ihren eigenen Worten: »Fragen

1 Butler, Judith: Kritik der ethischen Gewalt. Adorno Vorlesungen 2002, Frankfurt a.M.: 2003,

S. 144.

2 »Abschlussdiskussion«, in: Eduardo Mendieta/Jonathan VanAntwerpen (Hg.): Religion und

Öffentlichkeit, Berlin: 2012, S. 158-169, hier S. 169.

3 Butler, Judith: Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a.M.: 1991.

4 Butler, Judith: Körper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts, Berlin: 1995.

5 In der Gender-Debatte hat sie Standards gesetzt, die nichtmehr hintergehbar sein sollten; in

kirchlich-konservativen Kreisen wird sie dafür, wenngleich kaum gelesen, weniger geschätzt

als bewusst verzerrt und diffamiert. Judith Butler war niemals unumstritten, auch in feminis-

tischen bzw. Queer-Kreisen sah sie sich mit teils heftiger Kritik konfrontiert u.a. von Martha

Nussbaum. Im deutschen Sprachraum hat sich die feministische Kritik Anfang der 1990er

Jahre in der Zeitschrift Feministische Studien (2/1993) niedergeschlagen – Lars Distelhorst

bezeichnet diese Zeitschriftenausgabe als »paradigmatisch für die deutsche Butlerdiskussi-

on«; Distelhorst, Lars: Judith Butler, Paderborn: 2009, S. 119. Distelhorst liefert überdies einen

guten Überblick über die kritische Rezeption Butlers.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 Ute Leimgruber

der Zwangsbestimmung haben mich immer beschäftigt«6. Judith Butler stellt kri-

tische Analysen des vermeintlich Gegebenen und der scheinbar unveränderlichen

Denkmuster an: »Eine fragende Haltung, die die Antwort nicht schon weiß, ist für

Butlers Position typisch«7. Ihr Werk ist enorm vielfältig und wird von ihr selbst

beständig fortgeschrieben und modifiziert. Judith Butler ist eine öffentlich hörba-

re Intellektuelle. In Deutschland wurde sie lange Zeit eher für ihre feministischen

Theorien und Konzepte wahrgenommen, erst in jüngerer Zeit erhält ihre Theorie

der politischen Ethik auch im deutschsprachigen Raum größere wissenschaftliche

Resonanz.8 Mit Blick auf die deutschsprachige Theologie ist festzustellen, dass die

Thesen Judith Butlers lange Zeit kaum rezipiert wurden.Dies hat sich in den letzten

Jahren geändert, z.B. hinsichtlich Butlers Subjekt- und Anerkennungstheorien im

Bereich der Sozialethik.9Was die deutschsprachige Pastoraltheologie angeht, ist eine

eingehende Diskussion der Thesen Judith Butlers bisher ausgeblieben. Dabei ist es

auch für die Pastoraltheologie mit ihrer konkreten Gegenwarts- und Handlungs-

perspektive relevant, mit Judith Butlers Reflexionen auf gegenwärtige öffentliche

Prozesse und Phänomene ins Gespräch zu kommen. Dadurch eröffnet sich eine

6 »Zehn Fragen an Judith Butler«, in: L. Distelhorst: 2009, S. 177.

7 Riedl, Anna Maria (Hg.): Ethik an den Grenzen der Souveränität. Christliche Sozialethik im

Dialog mit Judith Butler unter Berücksichtigung des Kindeswohlbegriffs (= Gesellschaft –

Ethik – Religion, Band 8), Paderborn: 2017, S. 104.

8 Vgl. exemplarisch zur aktuellen Rezeption der politischen Philosophie Butlers: Posselt, Ge-

rald/Schönwalder-Kuntze, Tatjana/Seitz, Sergej (Hg.): Judith Butlers Philosophie des Politi-

schen. Kritische Lektüren, Bielefeld: 2018; Volltext verfügbar www.degruyter.com/viewbook-

toc/product/497360; Schippers, Birgit: The Political Philosophy of Judith Butler, New York:

2014. Als allgemeine Einführung zu Judith Butler vgl. u.a.: L. Distelhorst: 2009; Villa, Paula-

Irene: Judith Butler, Frankfurt a.M./New York: ²2012. Vgl. zur Frage der Menschenrechte:

Leicht, Imke: Wer findet Gehör? Kritische Reformulierungen des menschenrechtlichen Uni-

versalismus, Opladen: 2016. Im 2016 erschienenen dreibändigen Werk zu politischen Theo-

rien der Gegenwart existiert ein eigenes Kapitel zu Judith Butler; mit der Aufnahme in das

Kompendium soll deutlich gemacht werden, dass Judith Butler zu lesen ist als »politische

Theoretikerin, deren feministische Theorien undKonzepte für die Bearbeitung einer Vielzahl

von aktuellen politischen Fragestellungen eine allgemeine analytische Relevanz aufweisen«;

Klapper, Christine M.: »Kapitel IV. Die politische Theorie des Feminismus: Judith Butler«, in:

André Brodocz/Gary S. Schaal (Hg.): Politische Theorien der Gegenwart III. Eine Einführung,

Opladen: 2016, S. 131-168, hier S. 134.

9 Vgl. Kohl, Bernhard: Die Anerkennung des Verletzbaren. Eine Rekonstruktion der negativen

Hermeneutik der Gottebenbildlichkeit aus den Anerkennungstheorien Judith Butlers und

Axel Honneths und der Theologie Edward Schillebeeckx’, Würzburg: 2017; Jacobs, Brianne

A. B.: Embodying solidarity. Subjectivity in a political ecclesiology after Johann Baptist Metz

and Judith Butler, Fordham: 2017; A.M. Riedl 2017; Grümme, Bernhard: Aufbruch in die Öf-

fentlichkeit? Reflexionen zum ›public turn‹ in der Religionspädagogik, Bielefeld: 2018, ins-

bes. S. 133-164. Zum theologischen Forschungsstand zusammenfassend auch: Werner, Gun-

da: »Relational und vulnerabel. Die Subjektphilosophie Judith Butlers im theologischen Dis-

kurs«, in: Theologische Revue 114 (3/2018), S. 179-202.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anstöße aus der Lektüre Judith Butlers für die pastoral-theologische Rede 45

Möglichkeit, machtvolle Zuschreibungen und spezifische Mechanismen vonWahr-

nehmung zu dekonstruieren sowie mögliche dehumanisierende Subtexte kirchli-

cher Handlungen bzw. theologischer Diskurse offen zu legen. Mein Text soll erste

Anstöße zu einer zukünftig intensivierten Relektüre Judith Butlers in der Pastoral-

theologie geben. Er greift ihren subjekt- und machtkritischen Ansatz auf und rich-

tet Anfragen an pastoraltheologische Diskurse und kirchliche Handlungskonzep-

te gleichermaßen. Im ersten Teil wird eine pastoraltheologische Basis formuliert,

überwiegend mit einer sozialpastoralen, diakonischen Stoßrichtung versehen, oft

durch die sog. »Option für die Armen« breitenwirksam verbalisiert. Darin liegt

aber ein Dilemma: Wie ist Sozialpastoral denkbar ohne eine dauerhafte systemi-

sche Reproduktion von prekären Situationen und Machtkonstellationen, ohne die

fortgesetzte Dehumanisierung derjenigen, denenman fürsorglich zur Seite stehen

möchte? Der zweite Teil denkt an dieser Stelle weiter und stellt mit Judith Butler

die Frage nach dem Menschlichen. Denn es ist für Judith Butler alles andere als

selbstverständlich, dass menschliche »Leben […] als Leben gelten«10. Der dritte Ab-

schnitt führt diese Gedankengänge fort und richtet von Butlers Subjektverständ-

nis her den Fokus auf Macht und Diskurse, hier wird das strukturelle Handeln

der Kirche und die Handlungsmächtigkeit ihrer AkteurInnen befragt. Insgesamt

wird deutlich, dass eine intensive Lektüre der Schriften Judith Butlers für pasto-

raltheologische Erkenntnisprozesse ebenso wie für kirchliche Praxis von großem

weiterführenden Gewinn sein kann. Die vorliegende Publikation zielt aus pastoral-

theologischer Perspektive also auf ein Feld, das noch viel Entdeckungskraft bereit

hält, im Folgenden werden erste Erkundungen gemacht, denen hoffentlich weitere

folgen werden.

1. Diakonisch-politische Pastoraltheologie

Der folgende Abschnitt zeigt auf, dass die konsensuale Grundlage der gegenwär-

tigen Pastoraltheologie, nämlich ihre dezidiert diakonische Ausrichtung und die

damit verbundene »Option für die Armen« keine »unschuldige« Option ist, son-

dern sich in ihr blinde Flecken bei bestimmten Denk- und Handlungsstrukturen

zeigen, welche freilich offen gelegt werden sollten: Pastoraltheologie ist aufgrund

ihres Selbstverständnisses eine der Akteurinnen in diesem dekonstruktiven Pro-

zess und gleichzeitig aufgrund ihrer eigenen verschwiegenen Subtexte selbst im

Fokus der dekonstruktiven Kritik. Zum besseren Verständnis bedarf es an dieser

Stelle nicht nur der Skizze des Pastoralbegriffs, sondern auch der kurzen Beschrei-

bung eben jener pastoraltheologischen Basis, auf der beinahe übereinstimmend

10 Butler, Judith: Raster des Krieges. Warum wir nicht jedes Leid beklagen, Frankfurt a.M. u.a.:

2010, S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 Ute Leimgruber

eine unverzichtbare diakonische Ausrichtung kirchlichen Handelns beschrieben

wird.11 Pastoraltheologische Reflexion verweist dabei auf das Selbstverständnis ei-

ner Kirche, die sich selber imZweiten VatikanischenKonzil als »mit derMenschheit

[…] wirklich engstens verbunden« (GS 1) verstanden wissen will, in Solidarität mit

der »Trauer und Angst […] besonders der Armen und Bedrängten aller Art« (GS 1).

Das Konzil hat der Kirche mit dem, was es pastoral nennt, das maßgebliche theo-

logische Kriterium gegeben, in welcher Art das Handeln der Kirche in derWelt von

heute ausgeprägt sein sollte.12 Pastorales Handeln bezieht sich auf die Verantwor-

tung der Kirche für die Lebensbedingungen der Menschen in der Welt aufgrund

ihrer evangeliumsgemäßen Bestimmung (vgl. GS 43f.).13 Eine pastorale Praxis ver-

dient – in den Worten Reinhard Feiters – nur dann pastoral genannt zu werden,

wenn sie »ein Sprechen von Menschen zu Menschen und ein Handeln von Men-

schen an Menschen [ist], welches Gottes Handeln an und sein Sprechen zu allen

Menschen – durch Jesus Christus im Heiligen Geist – bezeugt«14. Der Pastoralbe-

griff hat also beides: eine kirchlich-religiöse und gleichermaßen eine sozial-politi-

sche Dimension.15 Kirche, die primär binnengemeinschaftliche Religionsausübung

befördert und sich in erster Linie mit ihren eigenen Sozialformen beschäftigt, be-

schneidet sich nicht nur eines konstitutiven Wirkungsbereichs, sie trennt einen

Teil ihrer Identität ab, nämlich auf der Basis des Evangeliums an der Humanisierung

der Gesellschaft – »die Menschenfamilie und ihre Geschichte menschlicher zu ma-

chen« (GS 40) – mitzuwirken.16 Will pastorales Handeln als »Praxis des Evangeli-

ums«17 gelten, sollte klar sein: Der jesuanische Zuspruch an die Menschen ist der

11 Diese diakonische Ausrichtung ist seit den Arbeiten v.a. von Ottmar Fuchs, Norbert Mette

und Herbert Haslinger theologisch unhintergehbar entworfen und heute im Fachbereich im

Grunde unbestritten (wenngleich in unterschiedlicher Schwerpunktsetzung vertreten).

12 Zur Ortsbestimmung des Konzils und demVerhältnis Kirche-Welt vgl. Sander, Hans-Joachim:

»Theologischer Kommentar zur Pastoralkonstitution über die Kirche in der Welt von heute

Gaudium et spes«, in: Peter, Hünermann/Bernd Jochen Hilberath (Hg.): Herders Theologi-

scher Kommentar zumZweitenVatikanischenKonzil (Band 4), Freiburg i.Br.: 2005, S. 581-886.

13 Vgl. Leimgruber, Ute: »›Policy matters‹«. Das Politische im kirchlichen Handeln und das Den-

ken Cornel Wests«, in: ZPTh 39 (1/2019), S. 185-196, hier S. 187f.

14 Feiter, Reinhard: »Von anderswoher sprechen und handeln. Überlegungen zum Praxisbegriff

Praktischer Theologie«, in: SaThZ 21 (2017), S. 177-185, hier S. 179.

15 H. J. Sander: 2005, S. 711. Zudem, warum Pastoraltheologie nicht nicht-politisch sein kann: U.

Leimgruber: 2019.

16 Vgl. U. Leimgruber: 2019, S. 188. Vgl. auch Mette, Norbert: »Das unvollendete Konzil – Ver-

mächtnis und Auftrag für die Pastoraltheologie«, in: STHZ 20 (2016), S. 6-18, hier S. 16. Ähn-

lich Haslinger, Herbert: Diakonie. Grundlagen für die soziale Arbeit der Kirche, Paderborn:

2009, S. 394.

17 Josuttis, Manfred: Praxis des Evangeliums zwischen Politik und Religion. Grundprobleme der

Praktischen Theologie, München: 1988.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anstöße aus der Lektüre Judith Butlers für die pastoral-theologische Rede 47

Anspruch, den Kirche an sich selbst zu richten hat.18 Die konziliare Kirche bekennt

sich in Gaudium et spes zu ihrer Verantwortung für die Humanisierung der Gesell-

schaft, für die Minimierung von Armut und Ungerechtigkeit und den Einsatz für

die Menschenrechte, auf der Basis des Evangeliums: »Kraft des ihr anvertrauten

Evangeliums verkündet also die Kirche die Rechte des Menschen, und sie aner-

kennt und schätzt die Dynamik der Gegenwart, die diese Rechte überall fördert«

(GS 41). Das Konzil hat das Thema der Armut und der globalen Ungerechtigkeit als

zentrale pastorale Themen identifiziert und der Kirche ins Stammbuch geschrie-

ben. In direkter Linie zum Konzil ist Papst Franziskus zu lesen, der soziale und

ökologische Missstände als pastoral konstitutive Dimensionen stets ins Bewusst-

sein ruft – neben vielen anderen Texten u.a. in den beiden Enzykliken Laudato sì

und Evangelii gaudium:

»[…] wen müsste sie [die Kirche; U. L.] bevorzugen? Wenn einer das Evangelium

liest, findet er eine ganz klare Ausrichtung: nicht so sehr die reichen Freunde und

Nachbarn, sondern vor allem die Armen und die Kranken, diejenigen, die häufig

verachtet und vergessenwerden […]. Es dürfenweder Zweifel bleiben, noch halten

Erklärungen stand, die diese so klare Botschaft schwächen könnten. […] Lassenwir

die Armen nie allein!« (EG 49)

Die theologische Reflexion dieser Ausrichtung des Glaubens an einen Gott des Frie-

dens und der Gerechtigkeit, der sich der Bedürftigen in besondererWeise annimmt

(vgl. z.B. Ex 22,22), ist angesichts von prekären politischen und ungerechten öko-

nomischen Verhältnissen unverzichtbar.19 Pastoraltheologie, die dies nicht aus-

blendet, ist folgerichtig auch mit politischen Referenztheorien konfrontiert, mit

denen sie sich in ihrer eigenenTheoriebildung diskursiv auseinanderzusetzen hat.

Die theologische Rede von Armut und Randständigkeit sowie deren pastoralen Be-

deutung beinhalten unweigerlich, dass sich die Pastoraltheologie gleichzeitig den

Fragen nach Ausschließungen und Machtmissbrauch und den damit zusammen-

hängenden Gefährdungen vonmenschlichem und geschöpflichem Leben zu stellen

hat.

18 Angesichts des sexuellen und spirituellen Missbrauchs an Kindern, Jugendlichen und Er-

wachsenen jeglichen Geschlechts und seiner Ausmaße hat Kirche in kaum vorstellbarem,

höchst erschütterndemMaße bei der Realisierung dieses Anspruchs versagt.

19 NorbertMette diagnostiziert, dass »das Bewusstsein für die soziale undpolitischeDimension

des Glaubens […] in der hiesigen Pastoraltheologie unterbelichtet ist«; N. Mette: 2016, S. 17.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 Ute Leimgruber

Am Beispiel der bereits erwähnten Option für die »Armen«20 kann dies deut-

lich gemacht werden.Die Herausforderung dabei ist, dies theologisch so zu fassen,

dass nicht erneute Ausschließungen entstehen bzw. dass die alten Ausschließun-

gen unter veränderten Vorzeichen nicht fortgesetzt werden. Die Option für die

»Armen« ist ein Konstrukt, das in Kirche und Theologie nicht einheitlich gefasst

wird. Im deutschsprachigen Raum erstreckt sich die Rede einer »Option für die

Armen« von der Begründung von Aktionen der katholischen Hilfsorganisationen21

bis hin zu theologisch reflektierten Überlegungen22. Dabei besteht aber die Gefahr,

dass die Rede von »den Armen« zu einer paternalistisch-programmatischen Leerfor-

mel und damit ad absurdum geführt wird, anstatt die Option selbst und mit ihr

den Konnex von Subjekt und Kontext in den Blick zu nehmen.23 Egal, ob es um die

epistemische oder die praktische (ethische) Bedeutung der Option für die »Armen«

geht: Die inhärenten asymmetrischen Fixierungen sind theologisch intensiv zu re-

flektieren.24 AnnaMaria Riedlmachtmit Blick auf sozialethische Beiträge deutlich,

20 Die »vorrangige Option für die Armen« wurde von Johannes XXIII. geprägt und vornehm-

lich in der Befreiungstheologie rezipiert, so v.a. 1968 in Medellín und 1979 in Puebla; vgl.

Goldstein, Horst: »Option«, in: Kleines Lexikon zur Theologie der Befreiung, Düsseldorf: 1991,

S. 163-166. Exemplarisch: Boff, Clodovis/Pixley, Jorge: Die Option für die Armen, Düsseldorf:

1987. Vgl. außerdem: Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.): »Die Kirche Latein-

amerikas. Dokumente der II. und III. Generalversammlung des Lateinamerikanischen Epis-

kopats in Medellín und Puebla«, in: Stimmen der Weltkirche 8, Bonn: 1979.

21 Vgl. z.B. www.bistum-regensburg.de/mitmachen/armutsbekaempfung-hilfswerke/.

22 Vgl. z.B. Klinger, Elmar: Armut: Eine Herausforderung Gottes. Der Glaube des Konzils und die

Befreiung des Menschen, Zürich: 1990; pastoraltheologisch wurde die »Option« ins Hand-

buch Praktische Theologie aufgenommen; vgl. Zingerl, Heribert: »Arme Menschen«, in:

Herbert Haslinger (Hg.): Handbuch Praktische Theologie. Band 2: Durchführungen, Mainz:

2000, S. 126-139.

23 Es wird stets betont, dass die Theologie der »Option für die Armen« eine christozentrische

Handlungsoption hat (z.B. Sobrino, Jon: Christ The Liberator. A View From The Victims, Ma-

ryknoll: 2001), was bedeutet, dass dieser Ansatz »das konkrete Subjekt des Armen und das

kollektive Subjekt der Armen als Subjekt der Theologie [verbindet] und postuliert, dass die-

se Theologie erst dann Theologie sein könne, wenn sie die konkrete Unrechtssituation mit

demZiel der Änderung analysiert«;Werner, Gunda: »›InsWort fällt mir die Zeit‹ – Judith But-

lers Subjekttheorie als Herausforderung pastoraler Praxis«, in: AndreasHenkelmann/Gracie-

la Sonntag (Hg.): Zeiten der pastoralen Wende? Studien zur Rezeption des Zweiten Vatika-

nums – Deutschland und die USA im Vergleich, Münster: 2015, S. 41-73, hier S. 53.

24 Michael Schüßler hat in seiner Dissertation die diakonische Option der Kirche »für die Ar-

men« theologisch durchdacht. Vgl. Schüßler, Michael: Selig die Straßenkinder. Perspektiven

systemkritischer Sozialpastoral, Ostfildern: 2006, S. 551ff.; er weist u.a. darauf hin, dass »die

immer etwas pauschal wirkende Rede vom ›Armen‹« (S. 554) z.B. in Lateinamerika ersetzt

wurdedurchdenBegriff der »Ausgeschlossenen«:Damit ist das Problembenannt undbereits

semantisch in den Diskurs um Exklusion eingespeist. Angesprochen, allerdings nicht dis-

kutiert, wird das Problem von paternalistischen Asymmetrien auch bei H. Haslinger: 2009,

S. 391; S. 398. In der evangelischen Praktischen Theologie steht Henning Luther für einen kri-

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anstöße aus der Lektüre Judith Butlers für die pastoral-theologische Rede 49

dass, auch wenn die Option für die »Armen« in den theologischen Ansätzen eine

Rolle spielt, dies jedoch

»in der Regel nicht im Bezug auf die latente Paternalismus- und Affirmations-

gefahr [geschieht] […] und auch beim Thema Macht und Asymmetrie verhält

man sich überwiegend schweigsam. Mit der ›Option für die Armen‹ liegt zwar ein

macht- und gesellschaftskritisches Potential vor, das aber […] nicht ausreichend

genutzt wird, um die oft implizit bleibenden Probleme aufzudecken und zu

behandeln«25.

Es bedarf auch pastoraltheologisch einer intensivierten Auseinandersetzung mit

den jeweiligen Subtexten, mit der Gefahr von patriarchalen bzw. paternalistischen

Strategien, die – als Fürsorge getarnt – der zu bekämpfenden Exklusion trotz einer

entsprechenden Intention oftmals nicht entgegenwirken, sondern sie paradoxer-

weise produzieren.26 DieGefahr dabei ist, dass die »Armen«/»Randständigen« usw.

zu Projektionsflächen der eigenen Konzepte gemacht werden. Stattdessen geht es

darum, das (eigene) Verstricktsein in unterdrückende und entmenschlichende Dy-

namiken anzuerkennen. Wenn man die Theorieansätze und Praxisoptionen von

Judith Butlers Theorien her befragt, lässt sich die Option für die »Armen« anders

denken. Denn dann geraten nicht nur auf einer vordergründigen Ebene Praxen,

kirchliche oder gesellschaftliche, in einen veränderten Modus, sondern man kann

tiefer liegende Normen ausweiten, »um vormals geächteten Gemeinschaften le-

bensfähiges Leben zu ermöglichen«27.

2. Die Frage nach dem Menschlichen und die »Option für die Armen«

Rede über die »Armen« und die entsprechende »Option« bräuchte also als ersten

Schritt nicht die Formulierung von Aktionen und Optionen, sondern eine Tiefen-

bohrung nach den eigenen »tiefer liegenden Normen« und verborgenen Mustern,

die es aufzudecken gilt. Wenn die »Armen« thematisiert werden, verbergen sich

tischen Blick auf die »herkömmliche Beziehungsstruktur helfend-seelsorglichen Handelns«;

er hat einen »Abschied von dem herablassenden »›Für‹ (Andere)« zugunsten eines solidari-

schen, wechselseitigen »›Mit‹ (demAnderen)« gefordert; Luther, Henning: »Alltagssorge und

Seelsorge. Zur Kritik am Defizitmodell des Helfens«, in: Luther Henning (Hg.): Religion und

Alltag. Bausteine zu einer Praktischen Theologie des Subjekts, Stuttgart: 1992, S. 224-238,

hier S. 237f.

25 A. M. Riedl: 2017, S. 63.

26 Eindrücklich analysiert dies Spivak, Gayatri Chakravorty: Can the Subaltern speak? Postkolo-

nialität und subalterne Artikulation, Wien: 2008.

27 Butler, Judith: »Zwischen den Geschlechtern. Eine Kritik der Gendernormen«, in: bpb (Hg.):

Aus Politik und Zeitgeschichte 33-34 (2002), S. 6-8, hier S. 8.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 Ute Leimgruber

nämlich darin (zumeist machtförmige) Muster, dieMenschen und ihre Lebensbedin-

gungen zu betrachten, ihr Menschwerden, ihre Verletzbarkeiten, Relationalitäten

und Verstrickungen. Für eine künftige Pastoraltheologie entstehen dabei wichti-

ge Ansatzpunkte, deren Potential noch lange nicht ausgeschöpft ist. Wenn sie sich

mit der »Option für die Armen« beschäftigt, gehört dazu nicht nur ein reflektierter

Standpunkt, inwiefern »die Armen« als vollwertig menschlich anerkannt werden,

sondern auch, wo aufgrund der unausweichlichen machtförmigen Diskursivität

die eigenen blinden Flecken in der eventuellen Nichtanerkennung der »Armen« als

lebbares Leben liegen. Judith Butler formuliert hier dieThese, »dass spezifische Le-

ben nur dann als beschädigt oder zerstört wahrgenommen werden können, wenn

sie zuvor überhaupt als lebendig wahrgenommen worden sind«28. Die Reflexion

der »Option für die Armen« führt also unweigerlich zu der Frage nach dem Mensch-

lichen überhaupt. Diese Frage nach dem Menschlichen ist die große Konstante in

Judith Butlers Arbeiten, in ihren frühen Werken und deren Gendertheorie ebenso

wie in den späteren Überlegungen zu Ethik oder Subjekt. Pointiert stellt sie die

Frage in ihrem Buch »Gefährdetes Leben«: »Wer gilt als Mensch? Wessen Leben

zählt als Leben?«29 Unter dem Eindruck der kriegerischen Konflikte im Gefolge der

Bush-Regierung spitzt sie die Frage in »Raster des Krieges« zu: »Was ist überhaupt

ein Leben?«30

Zum Mensch-Sein gehört für Butler die Adressierung durch andere und ein

fundamentales Angewiesensein auf andere. Butler konzipiert das Menschliche auf

der Basis dieses gegenseitigen Angewiesenseins: Menschen sind einander notwen-

digerweise ausgesetzt; und weil dies nicht außerhalb von spezifischen gesellschaft-

lichen Konstellationen stattfindet, sind die Menschen »immer schon auf Normen

und soziale und politische Organisationen verwiesen […], gesellschaftlichen Ge-

staltungskräften und Formierungen ausgesetzt«31. Judith Butler versteht Subjekt-

werdung als einen Prozess,32 der sowohl die Unterwerfung unter diskursive ge-

28 Butler, Judith: Raster des Krieges.Warumwir nicht jedes Leid beklagen, Frankfurt a.M.: 2010,

S. 9.

29 Butler, Judith: Gefährdetes Leben. Politische Essays, Frankfurt a.M.: 2005, S. 36. Hervorheb.

ebd.

30 J. Butler: 2010, S. 9. Hervorheb. ebd.

31 Ebd., S. 10f. Bei der Darstellung der fundamentalen Verletzbarkeit, diemit demAusgeliefert-

sein an andere zusammenhängt, knüpft Judith Butler an Emmanuel Lévinas an.

32 GundaWerner weist auf die ekklesiologische Bedeutsamkeit der Subjektivation hin und be-

gründet die unverzichtbare kirchliche Pluralitäts- und Ambiguitätskompetenz mit Verweis

auf Judith Butler: Durch die Subjektivation und seine »Ambiguität von Unterwerfung und

Ermächtigung« wird deutlich, »dass für Gott entschiedene Subjekte keineswegs ihre Ambi-

guität in eine Richtung, die der Bekehrung undVereindeutigung, auflösenmüssen. Vielmehr

kann die Ambiguität der Subjektwerdung als eine Dialektik verstanden werden, die gerade

nicht aufgelöst werden braucht […]. Eine solche Deutung würde sich orientieren können an

der Erkenntnis, dass die […] Vielheit der Lebensformen nicht bedrohlich, sondern selbstver-

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anstöße aus der Lektüre Judith Butlers für die pastoral-theologische Rede 51

sellschaftliche Normen als auch den Glauben an individuelle Handlungsfähigkeit

beinhaltet. Einerseits existieren Subjekte nur, insofern sie von anderen adressiert

bzw. angesprochen werden; und wie man angesprochen wird, ist außerhalb des

eigenen Willens oder der eigenen Zustimmung, ja zunächst sogar außerhalb des

eigenen Wissens.33 »Bevor eine konkrete Person überhaupt fragen kann, wer sie

ist und sein möchte, ist diese Person schon längt als Subjekt adressiert«34, sei es

nun als »Mädchen« oder »Junge«, als »Jude« oder »Türkin« – oder von unserer Fra-

gestellung her: als »Arme« oder »Marginalisierte«. Mit dieser Position gelingt es

Judith Butler zugleich, ein gewisses Veränderungspotential offenzulegen, denn sie

macht klar, dass – wenn es letztlich keine prädiskursiven, essentiellen Kategorien

gibt – ein anderer Diskurs auch ein anderes Subjekt hervorbringen könnte:

»Wenn […] das Subjekt nicht als gegebene Substanz bestimmbar ist, sondern als

immer vorläufiger Effekt diskursiver und damit gesellschaftlicher Dynamiken,

können Subjekte und Subjektidentität niemals abgeschlossen sein. […] Folglich

wäre es in jeder Hinsicht fatal sowie unsinnig, das letzte Wort über das bzw. ein

Subjekt (die Frau, der Arbeiter, der Jude, die Wissenschaftlerin etc.) sprechen zu

wollen«35.

Mit Judith Butler stellt GundaWerner folglich zurecht jene »theologischen Entwür-

fe und pastorale[n] Konzeptionen« in Frage, die zum einen davon ausgehen »dass

das Subjekt eine eindeutige, in der Zeit kontinuierliche Identität entwickelt, und

zum anderen, dass diese Identität jederzeit Rechenschaft abgeben kann über die

eigene Geschichte ihrer Konstruktion«36 und fordert konsequenterweise die theo-

logische Klärung des Freiheitsbegriffs. Wenn theologische Konzepte aber nach wie

vor eine als autark gedachte Souveränität postulieren,missachten sie letztlich, dass

die Menschen – in den Worten Judith Butlers – »von Anfang an soziale Wesen und

von dem abhängig sind, was außerhalb [ihrer; U. L.] selbst liegt, von anderen, von

Institutionen und von abgesicherten und sichernden Umwelten«37. Die Thesen Ju-

ständlich ist«. Werner, Gunda: »›Überall schlägt uns Angst entgegen‹«. Das Mission Manifest

zwischen Untergangsszenario und Errettung als Ausdruck fortschreitender Binnencharisma-

tisierung der römisch-katholischen Kirche?«, in: Ursula Nothelle-Wildfeuer/Magnus Striet

(Hg.): Einfach nur Jesus? Eine Kritik am »Mission Manifest«, Freiburg i.Br.: 2018, S. 11-34, hier

S. 33.

33 Das berühmte Beispiel dafür ist die Adressierung eines Neugeborenen als »Es ist ein Junge«

oder »Es ist ein Mädchen«.

34 P.-I. Villa: 2003, S. 49.

35 Ebd., S. 44.

36 G. Werner: 2015, S. 65.

37 J. Butler: 2010, S. 29. Vgl. auch Hark, Sabine: »Die Vermessung des Schweigens – oder: Was

heißt sprechen? Dimensionen epistemischer Gewalt«, in: Iman Attia et al. (Hg.): Dominanz-

kultur reloaded. Neue Texte zu gesellschaftlichen Machtverhältnissen und ihren Wechsel-

wirkungen, Bielefeld: 2015, S. 285-296, hier S. 288. J. Butler schreibt: »Das Subjekt ›existiert‹

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 Ute Leimgruber

dith Butlers können einer notwendigerweise ambiguitätskompetenten Theologie

somit zu einer konstruktiven Kriteriologie verhelfen.

Von derThematik der Subjektwerdung her ist ein Weiteres in unserem Zusam-

menhang wichtig. Butler rekonstruiert das Subjekt als eines, das von Anfang an

anderen ausgesetzt ist,38 und verbindet damit eine allgemeine Vulnerabilität als

anthropologische Grundaussage. Von daher verändert sich das Leitmotiv in der

Rede vom Menschen. Es hat auch für die Pastoraltheologie und ihre Rede vom

Menschen eine enorme Auswirkung, ob Menschsein im Sinne einer größtmögli-

chen Autonomie gedacht wird, oder obman die fundamentale Angewiesenheit und

Verletzbarkeit aller zum Ausgangspunkt pastoralen Handelns und Denkens macht.

Judith Butlers These, dass das Subjekt erst durch Anrufung zum Ich wird, begrün-

det auf einer ontologisch-existenziellen Ebene eine fundamentale Verletzbarkeit

(engl. precariousness), die »uns anhaftet, insofern wir als gleichsam angerufene We-

sen von der Anrede des anderen abhängen, um zu sein«39. Diese grundlegende

Verletzbarkeit gilt es zu erkennen und bedeutsam zu machen. Alle Personen sind

von der Adressierung durch andere abhängig und somit sind alle Personen verletz-

bar. Judith Butler denkt hier aber nicht nur auf einer ontologischen Ebene, sondern

sie sieht und thematisiert zugleich die ganz praktisch-reale, konkrete Gefährdung

des menschlichen Lebens (engl. precarity). Verletzbarkeit ist für Butler eine der ur-

sprünglichen Formen von sozialen Beziehungen: »Gefährdung ist nicht einfach als

Merkmal dieses oder jenes Lebens zu begreifen; sie ist vielmehr eine allgemeine Be-

dingung, deren Allgemeingültigkeit nur geleugnet werden kann, wenn das Gefähr-

detsein selbst geleugnet wird«40.Weiter heißt es: »Gefährdetsein impliziert […] die

Tatsache, dass unser Leben in gewissem Sinn immer schon in der Hand des Ande-

ren liegt. Mit dem Gefährdetsein ist das Ausgesetztsein sowohl gegenüber denen

nicht nur dankder Tatsache, dass es anerkanntwird, sondern auchdadurch, dass es imgrund-

legenden Sinn anerkennbar ist. Die sprachlichen Bezeichnungen, die eine Anerkennung er-

möglichen, sind ihrerseits konventional, d.h. Effekte und Instrumente eines gesellschaftli-

chen Rituals, die oftmals durch Ausschluss und Gewalt über die sprachlichen Bedingungen

einer Überlebensfähigkeit der Subjekte entscheiden.Wenn die Sprache den Körper erhalten

kann, so kann sie ihn zugleich in seiner Existenz bedrohen«. J. Butler: 1998, S. 15. Hervorheb.

ebd. Vgl. auch Schinkel, Sebastian: Die Performativität von Überlegenheit. Zu Judith Butlers

Kritik des souveränen Subjekts, Berlin: 2005.

38 In den Adorno Vorlesungen beschreibt sie diese These »des Ausgeliefertseins von Anfang an«, J.

Butler: 2007, S. 106. Hervorheb. ebd.

39 J. Butler: 1998, S. 44.

40 J. Butler: 2010, S. 29. Hervorheb. ebd. »Wir werden nicht zunächst geboren und sind irgend-

wann später gefährdet; vielmehr ist das Gefährdetsein als solches mit der Geburt koextensiv

[…]. Eben weil ein lebendiges Wesen sterben kann, muss man sich um es kümmern, wenn

es überleben soll. Nur in Verhältnissen, in denen sein Tod von Bedeutung ist, kann der Wert

dieses Lebens zutage treten«. Ebd. S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anstöße aus der Lektüre Judith Butlers für die pastoral-theologische Rede 53

verbunden, die wir kennen, als auch gegenüber jenen, die uns unbekannt sind«41.

Wichtig daran ist, dass nicht nur »die anderen« mit bestimmten Attributen (z.B.

arm, schwach, alt, krank usw.) verletzbar sind, anders gesagt, dass nicht nur »an-

dere« gefährdet sind, sondern »wir alle«42; und dies ist ethisch – und theologisch

– wirksam zu machen.43 Judith Butler schreibt prägnant:

»Um ein Leben als gefährdet bezeichnen zu können, muss man nicht nur dieses

Leben als eigenständiges Lebenwahrnehmen,manmuss die Gefährdung auch als

integralen Aspekt dessen erkennen, was man im Lebendigen immer schon mit

wahrnimmt. […] Das Gefährdetsein sollte in der Tat als gemeinsame Bedingung

menschlichen Lebens […] erkannt werden, aber wir dürfen nicht davon ausgehen,

dass mit dieser Einsicht das als gefährdet Erkannte schon gemeistert, erfasst oder

auch nur vollständig wahrgenommen würde«44.

Sie macht deutlich, dass alle Menschen in einem existentiellen Verständnis auf

die Anerkennung durch andere angewiesen sind. Nun gibt es aber Kontexte, in

denen gerade nicht alle Leben als solche anerkannt werden, Lebensbedingungen,

in denen Menschen das Menschsein abgesprochen wird, indem ihr Gefährdetsein

ignoriert und ihnen bereits die Anerkennbarkeit verweigert wird. Butlermacht deut-

lich: »Das Subjekt ›existiert‹ nicht nur dank der Tatsache, dass es anerkannt wird,

sondern dadurch, dass es im grundlegenden Sinn anerkennbar ist«45. Mit präziser

Klarheit folgert sie, dass es eben nicht allen Menschen gemeinsam ist, »anerkenn-

bar« zu sein. Die »Anerkennungsfähigkeit« oder »Anerkennbarkeit« des Lebens ist

nicht a priori oder durch einen humanistischen Verweis auf die Gleichheit aller

Menschen gegeben, sondern hat bestimmte faktische, »historisch artikulierte und

durchgesetzte Bedingungen«46. Es sind also geschichtlich gewachsene Bedingun-

gen und Normsetzungen, unter denen menschliche Leben anerkannt werden. Das

41 Ebd., S. 21.

42 Das bedeutet, »dass ich mein eigenes Leben zerstöre, wenn ich den anderen zerstöre, und

damit zugleich den Sinnmeines Lebens, der ausnahmslos soziales Leben ist«. Butler, Judith:

»Ist das Judentum zionistisch?«, in: E. Mendieta/J. VanAntwerpen (Hg.): 2012, S. 102-133, hier

S. 129.

43 An anderer Stelle habe ich diesen Zusammenhang mit der Lektüre Cornel Wests verknüpft:

»Cornel West macht deutlich, warum es nicht länger möglich sein sollte, sich vom Leid der

›anderen‹ mit dem Hinweis, es sei ja nicht das ›eigene‹, zu dispensieren. Die Bedrohungen

von Menschen in ihrer Würde und ihrer Integrität, die Bedrohungen der Gerechtigkeit und

Freiheit sind ›konstitutive Elemente‹ […] für das Leben in der Gesellschaft. Anders gesagt:

diese Elemente gehen alle an, mehr noch: sie bedrohen alle«. U. Leimgruber: 2019, S. 190.

Mit Verweis auf West, Cornel: Race Matters, New York: 1984.

44 J. Butler 2010, S. 20f. Hervorheb. ebd.

45 Butler, Judith: Haß spricht. Zur Politik des Performativen, Berlin: 1998, S. 15. Hervorheb. ebd.

46 J. Butler: 2010, S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 Ute Leimgruber

meint sie, wenn sie sagt, dass »Anerkennbarkeit […] nicht Eigenschaft oder Poten-

zial einzelner Menschen«47 ist. Es gibt Normen, die Menschen zu »anerkennbaren«

Menschen machen, bzw. die »die Anerkennbarkeit anderer Subjekte entschieden

erschweren«48. Auf dieser Basis gilt es zu klären, »wie bestehende Normen Aner-

kennung ab- und ausgrenzend zuweisen«49. Mit Butler ist klar, dass der Vorgang,

andere Personen eindeutig-universal bestimmen zu wollen, nur um den Preis von

Exklusivierungen zu haben ist. DerWunsch, für die Unterdrückten und Benachtei-

ligten eintreten zuwollen, führt also nicht selten zu einem gegenteiligen und damit

weiter repressiven Akt. Judith Butler analysiert diesen Vorgang sehr überzeugend:

»Es scheint offensichtlich, dass die Benennung der […] Prekarität […] genau den

Zustand noch stärker zementiert, den sie doch zu lindern versucht«50. Pastoral-

theologie könnte im besten Fall die Differenzen sprachlicher Adressierungen und

diskursiver Kategorisierungen offen legen und bezeichnen, wo und wie die einen

»im Bereich des Nichthörbaren, Nichtverstehbaren, der Nichtanerkennbarkeit und

damit der Unlebbarkeit platziert werden«51 – und die anderen eben nicht: »Wir

müssen nach den Bedingungen fragen, die uns ermöglichen, ein Leben oder ei-

ne bestimmte Gruppe von Leben als gefährdet wahrzunehmen oder die uns diese

Wahrnehmung umgekehrt erschweren oder unmöglich machen«52. Die diskursive

Auseinandersetzung mit den Überlegungen Judith Butlers hat also durchaus auch

praxeologische Konsequenzen. Butler begründet ihre politische Haltung und die

Frage nach der Praxis (d.h. nach einem »guten Leben«) anthropologisch: Bedingung

des Menschseins ist die nicht aufzulösende eigene und fremde Verletzbarkeit und

Gebundenheit. Von dort her ist, so Butler, eine bessere Gesellschaft denkbar als von

einer Position her, die mit universalen Normen das Menschsein, das Gefährdetsein

und das »Anderssein« für sich und andere unwiderruflich und paternalistisch fest-

legen. Wenn man also die Frage nach dem Menschlichen, wie sie Judith Butler

stellt, mit der »Option für die Armen«, wie sie die (Pastoral-)Theologie formuliert,

gegenliest, wird die besondere Verantwortung des pastoraltheologischen Diskur-

ses offenkundig. In ihren Adorno Vorlesungen in Frankfurt stellt Butler die Forde-

rung, dass »man sich diesem primären Ausgesetztsein vor dem Anderen nicht ver-

schließt, dassman nicht versucht, das Ungewollte in Gewolltes zu überführen, son-

dern statt dessen eben die Unerträglichkeit des Ausgesetztseins als Zeichen einer

geteilten Verletzlichkeit, einer gemeinsamenKörperlichkeit, eines geteilten Risikos

47 Ebd., S. 13.

48 Ebd., S. 14.

49 Ebd., S. 14.

50 Butler, Judith: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, Berlin: 2016,

S. 187.

51 S. Hark: 2015, S. 287.

52 J. Butler: 2010, S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anstöße aus der Lektüre Judith Butlers für die pastoral-theologische Rede 55

begreift«53. In diesem Sinne kann die Option »für die Armen« und der Wunsch,

dass alles »wahrhaft Menschliche« in den »Herzen« der Jüngerinnen und Jünger

Christi »Widerhall« finde (GS 1), tiefer erschlossen werden, können Selbstverständ-

lichkeiten in der »Adressierung« der »anderen Menschen« hinterfragt werden. Es

kann bestenfalls zu einer fruchtbaren Konfrontation von theologischen Glaubens-

traditionen und den politischenTheorien bzw. der politischen Ethik Judith Butlers

kommen. Mit Butler ergibt sich ein neu akzentuiertes Verständnis der pastoralen

bzw. diakonischen Identität der Kirche. Schließlich ist die Vorannahme der univer-

salen Verletzbarkeit hoch relevant für jenes kirchliche Handlungskonzept, das sich

im oben angeführten Sinn als pastoral versteht, d.h. vollumfassend in der Welt

und mit den Menschen. Pastoral braucht das Sich-Aussetzen, um »neue Sprach-

und Handlungs-, Denk- und Darstellungsräume«54 zu finden, in denen das Evan-

gelium Christi sich ereignen kann, mit anderen Worten: um die Menschlichkeit

aller im Sinne Christi zu realisieren. Mit Judith Butler: »Wo ein Leben keine Chan-

ce hat zu gedeihen, hat man für die Verbesserung seiner einschränkenden Bedin-

gungen Sorge zu tragen. […] Unsere Pflichten beziehen sich auf die Bedingungen,

die Leben ermöglichen«55. Der US-amerikanische Philosoph Cornel West fordert

in einem Gespräch mit Judith Butler unter dem Eindruck der Dehumanisierung

und des um sich greifenden Nihilismus (verstanden als Lebenssituation ohne Liebe

undHoffnung56) in den USA, »mit demKatastrophischen fertig [zu werden]«57. Ein

im konziliaren Sinne pastorales Handeln setzt sich genau dies zum Ziel: Lebens-

ermöglichung auch und gerade im Angesicht des Katastrophischen, Hoffnungs-

und Humanitätssteigerung im Leben »der Armen und Bedrängten aller Art« (GS

1), die im Horizont eines biblisch bezeugten, befreiend und lebensermöglichend

handelnden Gottes besonders im Mittelpunkt stehen. Die Herausforderung dabei

ist, dies theologisch und praxeologisch so zu fassen, dass nicht erneute Exklusivie-

rungen entstehen bzw. dass die alten Asymmetrien unter veränderten Vorzeichen

nicht fortgesetzt werden. Das Eintreten »für die Armen« unterliegt also gewissen

Gefährdungen von Missbrauch und Missverständnissen. Judith Butler macht klar,

dass es keine naive Anerkennung der anderen (i.e. der »Armen«, »Unterdrückten

usw.) geben kann. Wie bereits skizziert, liegt schon in der Notwendigkeit diskur-

siver Adressierung eine potentiell gewaltförmige Struktur, schließlich liegt bereits

53 J. Butler: 2003, S. 100.

54 R. Feiter: 2017, S. 181.

55 J. Butler: 2010, S. 29.

56 Vgl. U. Leimgruber: 2019.

57 West, Cornel: »Die prophetische Religion und die Zukunft der kapitalistischen Welt«, in: E.

Mendieta/J. VanAntwerpen (Hg.): 2012, S. 134-146, hier S. 143.West hat in diesemZusammen-

hang einen christlich-prophetischen Pragmatismus entwickelt. Vgl. Manemann, Jürgen, et

al.: Prophetischer Pragmatismus. Eine Einführung in Cornel West, München: 22012.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 Ute Leimgruber

»darin, angesprochen zu werden, einen Namen zu erhalten, einer Reihe von Zu-

mutungen unterworfen zu sein, auf eine fordernde Alterität reagieren zu müssen,

eine gewisse Gewalt«58. Sprache kann die Existenzmöglichkeiten für Personen re-

duzieren, indem sie jemanden in einem bestimmten So-Sein, als ein*e bestimm-

te*r So-Jemand anspricht. Die US-amerikanische Schriftstellerin Toni Morrison

beschreibt eindrücklich »die Konstruktion eines andersartigen Gegenübers« und

die Definition von AußenseiterInnen, bei der »die Abweichungen des anderen zum

Vorwand für Abwertung«59 genommen werden: »Menschen zu anderen zu machen

wird erlernt«60. Vermeintliche Differenzen werden durch die (wiederholte) Benen-

nung häufig erst produziert. Um auf das hier leitende Bild zurückzukommen: In

kirchlichen Kontexten kann so eine gewaltvolle und gleichzeitig abwertende Zu-

schreibung geschehen, wenn – zumeist durchaus wohlwollend – von den »Armen«

gesprochen und ein Handeln »für die Armen« versprochen wird.61 Judith Butler

beschreibt die Gefahr, die darin liegt, jemanden auf eine bestimmte Subjektposi-

tion zu fixieren, häufig verbunden mit einer entsprechenden Erwartung an diese

andere Person und mit Urteilen über deren vermeintliche Identität.

Ein erstes Fazit: Pastorales Handeln hat die Humanisierung der Welt auf der

Basis des Evangeliums zur Aufgabe, und die Erfüllung dieser Aufgabe wird klarer

durch die Einsicht in den von Judith Butler beschriebenen Prozess des Mensch-

lichseins. Erst die »Kategorien, Konventionen und Normen, die ein Subjekt zum

möglichen Subjekt der Anerkennungmachen und überhaupt erst Anerkennungsfä-

higkeit herstellen, liegen dem Akt der Anerkennung selbst voraus und ermöglichen

ihn allererst«62. Es ist – vereinfacht gesagt – die Einsicht, dass es Mechanismen

sind, die dafür sorgen, dass manchen Menschen der Status des Menschseins abge-

sprochen wird, die Einsicht in die eigene Verwobenheit in diese dehumanisieren-

den Normen und Praktiken. Es ist das Wissen um die eigenen Machtdynamiken –

58 J. Butler: 2005, S. 165f.

59 Morrison, Toni: Die Herkunft der Anderen. Über Rasse, Rassismus und Literatur, Reinbek:

2018, S. 22.

60 Morrison: 2018, S. 23. Im Kontext der postkolonialen Theorien wird die Rede von den »Ande-

ren« häufig im Konzept des Othering diskutiert, insbesondere durch Autor*innen wie G. C.

Spivak oder E. Said. Othering weist auf die permanente Grenzziehung durch diskursive Un-

terscheidungen zwischen »Wir« und »den Anderen« hin und legt v.a. die geltenden Macht-

und Herrschaftsverhältnisse dabei offen, denn das »Eigene« wird als positiv und übergeord-

net, das »Andere« als abweichend und nichtzugehörig kategorisiert und damit abgewertet.

61 Erst kürzlich, zum sog. »Welttag der Armen«, war in zahlreichen Predigten und Pressemittei-

lungen davon die Rede, für wen sich die Kirche einzusetzen habe: für »benachteiligte Frauen«

(katholisch.de), »Mittellose und Verzweifelte« (Malteser Hilfsdienst), die »einsamen alten

Menschen, [die] niemand mehr besucht« (missio). All diesen Texten war eines gemeinsam:

es findet sich keine einzige Selbstaussage einer solchen Person, die als benachteiligt, mittel-

los, verzweifelt, einsam, alt, arm usw. bezeichnet wird.

62 J. Butler: 2010, S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anstöße aus der Lektüre Judith Butlers für die pastoral-theologische Rede 57

und deren Verschwiegenheit. Die Lektüre Judith Butlers kann ein Instrumentari-

um sein, mit dem pastorale Praxis reflektiert werden kann.63 Sie kann sozialpas-

torale Diskurse auf ihre latenten Exklusions- oder Paternalismusgefahren ebenso

wie auf das Trugbild von souverän agierenden Subjekten bzw. den vermeintlich

getrennten Sphären von »Eigenem« und »Anderem« hinweisen und gleichzeitig

Hinweise für eine dergestalt sensibilisierte Praxis geben. Es geht um eine Ana-

lyse von Ein- und Ausschlussmechanismen und die damit zusammenhängenden

Gewaltzusammenhänge, die Menschen nicht als Menschen anerkennen (weil sie

nicht in gleichemMaß als anerkennbar normiert sind) und somit auch mitentschei-

dend für die Überlebensfähigkeit der Menschen sind. Wir leben in konkreten und

strukturellen Ungleichheits- und Herrschaftsverhältnissen, die sich in der Begeg-

nung mit anderen abbilden bzw. diese Begegnungen strukturieren. V. a. aus einer

kritischen Perspektive auf die eigenen Privilegien als weiße Person des globalen

Nordens kann dies deutlich werden. Mit welcher Sensibilität begegnet man ande-

ren Menschen und ihren Lebensbedingungen, wieviel Offenheit bringt man für die

gesellschaftlichen Bedingungen und Normen mit? Denn egal, ob global oder his-

torisch, bedeutet dies auch das Bewusstsein von gesellschaftlichen oder zeitlichen

Strukturen, die die einzelnen Menschen übersteigen: »Wir haben diese Lage nicht

geschaffen, aber wir haben sie zu beachten«64.

3. Macht, Diskurse und Strukturen in der Kirche

Überlegungen über die Frage nach dem Menschlichen im pastoralen und organi-

sationalen Handeln der Kirche bedingen gleichzeitig auch das Neuverhandeln von

Macht und ihren Strukturen. Judith Butler steht mit ihren Überlegungen für ei-

ne kritische Analyse von scheinbar unveränderlichen Denkmustern und Diskursen

ein, und Pastoraltheologie kannmit Butler kirchliches Handeln daraufhin befragen

(und dieses sollte sich befragen lassen), »wie die erlebte Performance rückgebun-

den ist an die sich darin ausdrückende Macht und in welchem Diskurs eben jene

steht«65. Denn auch eine gutgemeinte fürsorgliche Haltung, z.B. in der Seelsorge

oder, wie bereits oben angedeutet, im Umgang mit »Bedürftigen« oder »Armen«,

ist das Ergebnis performativer Machtformen. Durch eine solche »Praxis der sozia-

len Differenzierung«66 entstehen Zuschreibungen, die nicht selten dazu dienen,

gegebene asymmetrische Verhältnisse zu legitimieren und zu perpetuieren. Mit

63 So auch G. Werner: 2015, S. 41.

64 J. Butler: 2003, S. 101.

65 G. Werner: 2015, S. 70.

66 Butler, Judith: Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt a.M.: 2001, S. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 Ute Leimgruber

der sprachlichen Grenzziehung werden ebenso normative Zuordnungen verbun-

den, Betroffene werden verobjektiviert – häufig auf mehrfacher Ebene.67 Religiöse

bzw. kirchliche Sozial- und Sprachfelder sind ja von Machtwirkungen nicht exklu-

diert, im Gegenteil: sie sind Machtfelder par excellence. Die Auseinandersetzung

mit Judith Butler stellt anTheologie, Kirche und Religion also die Frage nach ihrem

eigenen toten Winkel im Umgang mit Macht: Wo sind in ihr dauerhafte und nicht

offen gelegte systemische Reproduktionen von prekären Situationen und Macht-

konstellationen enthalten? Für Butler ist Macht in unmittelbarer Weise produktiv

und nicht, wie in vielen herkömmlichen Interpretationen, eine repressive Instanz;

Macht ist für sie grundgelegt durch ein spezifisches, auf Michel Foucault rekurrie-

rendes Diskursverständnis – Diskurse als Träger von Macht. Sie schreibt:

»›Diskurs‹ ist nicht bloß gesprochene Wörter, sondern ein Begriff der Bedeutung; nicht

bloß, wie es kommt, dass bestimmte Signifikanten bedeuten, was sie nun mal

bedeuten, sondern wie bestimmte diskursive Formen Objekte in ihrer Intelligibi-

lität ausdrücken. In diesem Sinne benutze ich das Wort ›Diskurs‹ nicht in seiner

alltagssprachlichen Bedeutung, sondern ich beziehemich damit auf Foucault. Ein

Diskurs stellt nicht einfach vorhandene Praktiken und Beziehungen dar, sondern er tritt

in ihre Ausdrucksformen ein und ist in diesem Sinne produktiv«68.

Durch Diskurse werden Bedeutungen hervorgebracht, gleichzeitig weisen Diskur-

se Bedeutungen zu. Das bedeutet auch, dass Menschen durch Diskurse als jene

Menschen hervorgebracht werden, die sie sind bzw. als die sie sich verstehen – als

Menschen eines bestimmten Geschlechts, einer bestimmtenHerkunft und auch ei-

ner bestimmten Religion –mit Verweis auf Butler und in Anklang an das berühm-

te Zitat von Simone de Beauvoir kann Franca Spies folglich formulieren: »Man ist

nicht als Katholikin geboren, man wird es«69. Diskurse sind Denk- und Sprech-

67 Dass Macht insbesondere im Blick auf sexuellen und spirituellen Missbrauch in der Kirche

und die sog. »Frauenfrage« nicht eindimensional gedacht werden und wie die Intersektio-

nalitätsanalyse als Methode auch in der Theologie hilfreich sein kann, macht GundaWerner

deutlich – »Macht wird mehrdimensional erlebt und ausgeübt«. Werner, Gunda: »Doing in-

tersectionality – Perspektiven für Systematische Theologie aus der intersektionalen Analyse

von Macht«, in: Johanna Rahner/Thomas Söding (Hg.): Kirche und Welt – ein notwendiger

Dialog. Stimmen katholischer Theologie (QD 300), Freiburg i.Br.: 2019, S. 284-296, hier S. 285.

68 Butler, Judith: »Für ein sorgfältiges Lesen«, in: Seyla Benhabib et al. (Hg.): Der Streit um Dif-

ferenz. Feminismus und Postmoderne in der Gegenwart, Frankfurt a.M.: 1993, S. 122-132, hier

S. 129. Hervorheb. ebd.

69 Spies, Franca: Revolution oder Subversion? Frauen* in der Kirche: https://y-nachten.de/

2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche vom 25.03.2019. Weiter schreibt

sie: »In dieser Passivität stehen Frauen* (übrigens ebenso wie männliche Laien […] aber auch

Priester) in der Kirche zunächst unvermeidlich: Ehe sie irgendeinen Akt des Katholischseins

bewusst vollziehen können, hat die Macht der Institution ihnen schon erklärt, was sie sind

und sein sollen«.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche
https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche
https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche
https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche
https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche
https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche
https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche
https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche
https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche
https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche
https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche
https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche
https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche


Anstöße aus der Lektüre Judith Butlers für die pastoral-theologische Rede 59

systeme, die die Weltwahrnehmung dadurch konstituieren, indem sie das prägen,

was und wie die Welt wahrgenommen wird. Butler geht davon aus, dass die Din-

ge ihre Bedeutung aus der Praxis erhalten. Begriffe »funktionieren« nur innerhalb

bestimmter Diskurse, was es im katholischen Bereich durch die Adressierung be-

stimmter Menschen besonders zu bedenken gilt – es wird eben nicht nur etwas

bezeichnet, sondern etwas erzeugt, wenn man immer wieder als jemand tituliert

wird,70 egal ob als »Armer« oder »Arme«, als Frau oder Mann, als Priester oder

Laie, als Seelsorgerin oder Hirte. Diskurse stellen die Frage nach der Macht und

umgekehrt. Was aber auch bedeutet, dass es in der Kirche nicht darum gehen

kann, ob Macht »umverteilt« werden müsste oder ob Macht etwas sei, von dem

man etwas »abgeben« könnte,71 vielmehr muss gefragt werden, »wie Macht orga-

nisiert sein und welchen Diskurs sie transportieren soll«72. Hier liegt ein Ausweg

für eine jenseits der konventionellen Machtverständnisse liegende Neuorganisati-

on von Wirkmächtigkeit in der Kirche. Bisher bestimmt hier die asymmetrische

Strukturierung z.B. der Position von Klerikern nicht nur die politische, kulturelle

und religiöse Architektur in allen sozialen Kontexten, sondern ebenso die Begrün-

dungsstränge der theologischen Diskurse bzw. lehramtlichen Schreiben,73 und es

70 Butler macht deutlich, dass eine performative Äußerung derWiederholung und Zitation be-

dürfe, um wirkmächtig zu werden bzw. zu bleiben. Vgl. J. Butler: 1995, S. 32ff.

71 Vgl. die Äußerungen imHerbst 2019, dass Bischöfe und Priester im Kontext derMissbrauchs-

debatte »Macht abgeben« wollten: www.kirche-und-leben.de/artikel/genn-bischoefe-und-

priester-werden-macht-abgeben/. Diese Äußerung ist an sich bereits entlarvend, denn sie

kommuniziert eine Asymmetrie: es wird zwar eine Teilhabe anMacht zugeteilt, jedoch nicht

die Bereitschaft signalisiert, auf jene Macht zu verzichten, die die Kleriker überhaupt er-

mächtigt, Macht »abgeben« zu können. Klerikernwird also die Position zugewiesen, über die

Zuteilung vonMacht entscheiden zu können: Sie gehören derMachtposition an und sie üben

sie auch aus. Das bedeutet, dass es für Frauen (oder männliche Laien) auch weiterhin nicht

möglich ist, machtvolle Positionen aus eigener Kraft erreichen zu können und sich ihren An-

teil an Macht- und Führungspositionen selbst zu garantieren. Alleine in der Sprachregelung

»Macht abgeben« wird der herrschaftsförmige Anspruch mitausgedrückt, dass die »Macht-

habenden« auch weiterhin die »Machtzuteilung« bzw. »Machtabgabe« kontrollieren wollen

– und damit eigentlich nicht willens sind, wirklich Macht »abzugeben«, sondern höchstens

bestimmte Zuständigkeiten innerhalb eines von ihnen definierten Rahmens.

72 L. Distelhorst: 2009, S. 37.

73 Dies kann beispielhaft verdeutlicht werden anhand der vermeintlich positiven Einstellun-

gen zu Frauen in kirchlichen Dokumenten. Es herrschen überwiegend differenztheoreti-

sche Überlegungen vor: Frauen werden essentialistisch, d.h. als wesensgemäß anders und

damit gleichzeitig rollenkonform und asymmetrisch dargestellt. Papst Franziskus schreibt:

»Die Kirche erkennt den unentbehrlichen Beitrag an, den die Frau in der Gesellschaft leis-

tet, mit einem Feingefühl, einer Intuition und gewissen charakteristischen Fähigkeiten, die

gewöhnlich typischer für die Frauen sind als für die Männer. Zum Beispiel die besondere

weibliche Aufmerksamkeit gegenüber den anderen, die sich speziell, wenn auch nicht aus-

schließlich, in der Mutterschaft ausdrückt« (Evangelii gaudium 103). Dies ist nur eines von

vielen denkbaren Beispielen für die anhaltende diskursiv-performative Legitimierung der

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 Ute Leimgruber

ist derzeit bei den Kirchenverantwortlichen – trotz aller Bemühungen um Verän-

derungen auf struktureller Ebene – kaum echter Wille erkennbar, an dieser tiefer

liegenden Asymmetrie nachhaltig etwas zu verändern. Es ist freilich eine notwen-

dige Aufgabe, die Spirale der wechselseitigen Zuweisungen im Kraftfeld der Macht

zu durchbrechen: »Die Handlungsfähigkeit des Subjekts erscheint alsWirkung sei-

ner Unterordnung. Jeder Versuch desWiderstands gegen diese Unterordnung setzt

diese notwendig voraus und ruft sie erneut hervor«74.

Jeder Erlaubnisdiskurs – z.B. ob Frauen in der Kirche unter demMotto »Maria

2.0« demonstrieren »dürfen« – findet innerhalb von Über- und Unterordnungs-

strukturen statt und produziert sie erneut. Eine »potentiell ermächtigende Um-

kehrung« würde sich laut Butler erst dann ereignen, wenn sich »der Status der Be-

dingung der Handlungsfähigkeit verschiebt zur ›eigenen‹ Handlungsfähigkeit des

Subjekts«75. Anders gesagt: Es ginge in den gegenwärtigen kirchlichen Reformbe-

mühungen nicht nur darum, Räume zu schaffen, in denen über Beteiligungsfragen

und dieUmsetzung in konkrete Aktionen diskutiert wird, sondern Räume zu schaf-

fen, »in denen überhaupt diskutiert werden könnte, wer mitdiskutiert und wie die

Bedingungen dafür sind, an der Diskussion als wer genau teilzunehmen«76. Hier

wäre tatsächlich auch in der Kirche dringender Diskussionsbedarf, nicht nur auf-

grund der offenkundigen strukturellen Schieflagen, sondern auch innerhalb eines

theologischen Denkrahmens. Denn die Frage, wie in der kirchlichen Praxis Hand-

lungsfähigkeiten von Subjekten beschrieben und eröffnet werden, hat auchmit der

jesuanischen Botschaft vom anbrechenden Reich Gottes zu tun. Die Machtfragen

und machtförmigen Diskurse sind in der Kirche nicht jenseits der Reich-Gottes-

Botschaft zu verhandeln, und dies gilt auf allen Ebenen. Beides ist miteinander

verschränkt – es wäre nicht korrekt, zwischen der absoluten Wahrheit der unver-

änderlichen Glaubensaussagen auf der einen Seite (die von Machtdiskursen nicht

tangiert würden), und der korrigierfähigen – und korrigierbedürftigen – sozialen

Ordnung auf der anderen Seite (womanMacht »abgeben« oder »umverteilen« kön-

ne) zu postulieren. Auch »Strukturfragen reflektieren Glaubensinhalte – oder sie

asymmetrischen Strukturierung von »Männlich-Universalem und Weiblich-Besonderem«,

vgl. Hark, Sabine/Villa, Paula-Irene: »Eine Frage an und für unsere Zeit«. VerstörendeGender-

Studies und symptomatische Missverständnisse«, in: Hark Sabine/Paula-Irene Villa (Hg.):

Anti-Genderismus. Sexualität und Geschlecht als Schauplätze aktueller politischer Ausein-

andersetzungen, Bielefeld: 2015, S. 15-40, hier S. 29.

74 J. Butler: 2001, S. 16.

75 Ebd., S. 17.

76 P.-I. Villa: 2012, S. 128. Dies würde also über eine Habermassche Diskursethik insofern hin-

ausgehen als es darin münden könnte, über das eigene Handeln inklusive der Konventionen

und Ausschlüsse reflexiv Rechenschaft abgeben zu können und so zu einer ethischen Ver-

antwortungsposition in Anerkennung der Machtförmigkeiten zu kommen.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anstöße aus der Lektüre Judith Butlers für die pastoral-theologische Rede 61

sind nicht evangeliumsgemäß«77, so Christian Bauer. Weil aber die äußere, sozia-

le Gestalt ein Zeugnis für (oder gegen) das Evangelium ist, würde man die Pointe

der Reich-Gottes-Botschaft verfehlen, wenn man nicht Evangelium und kirchliche

Strukturformen in diesem Sinne miteinander ins Gespräch bringen würde. Der

Wahrheitsanspruch der Glaubensaussagen ist in der konkreten Praxis einzulösen,

es ist eine praktische Wahrheit von Ereignissen78 und weniger eine ideal-objek-

tive, der konkreten Existenz enthobene Wahrheit. Die Subjektkonzeptionen und

deren Bedingungen, die den Diskursen zugrunde liegen, haben schließlich immer

auch eine strukturelle Dimension. Denn wo Subjektpositionen behauptet werden,

kann es zu Exklusionsprozessen und unweigerlich zu Machtmissbrauch kommen;

erneut Judith Butler: »Will man sich dem Machtmissbrauch entgegenstellen (was

nicht das gleiche ist, wie sich der Macht selbst entgegenzustellen), dann scheint

es zumindest klug, darüber nachzudenken, worin unsere Anfälligkeit für diesen

Missbrauch begründet liegt«79.

Es bedarf also eines differenzierten und reflektierten Blicks auf bestehende

Asymmetrien und Machtstrukturen in den theologischen Diskursen ebenso wie

in den kirchlichen Praxisfeldern oder Organisationsstrukturen. Für die Pastoral-

theologie heißt die Frage nach Diskursen und Machtbereichen: Welche »Sag- und

Sichtbarkeiten« werden organisiert, und wie ist man »selbst daran beteiligt, diese

Sag- und Sichtbarkeiten zu organisieren«80? Es wäre wünschenswert, würde auch

dieTheologie »Rechenschaft darüber [ablegen], wieWelt und Sozialität imaginiert,

geformt und aufrechterhalten werden«81. Dazu gehört unweigerlich die Frage nach

den Referenzpunkten der Pastoraltheologie, an welchen Stimmen, Erfahrungen

und Werten, an welchen Interessen sie sich orientiert, welchen Auseinanderset-

zungen man Rechnung trägt, wessen und welches Handeln man ermöglicht bzw.

wessen und welches Handeln verunmöglicht wird.82 Es geht darum, über die eben

nur scheinbare Unausweichlichkeit von sozialen Gegebenheiten und von Normen,

welche die Wirklichkeit beherrschen, kritisch zu reflektieren. Der Gewinn eines

solchen Nachdenkens könnte eine echte Veränderung der Machtverhältnisse in der

Kirche bewirken, zugunsten einer erfahrbaren Reich-Gottes-Realisierung auch bei

77 Bauer, Christian: Synodaler Weg – einige theologische Anmerkungen: www.feinschwarz.

net/synodaler-weg-eine-erwiderung-nicht-nur-auf-seine-bischoeflichen-kritiker/ vom

21.09.2019.

78 Vgl. Schüßler,Michael: »PraktischeWendeder PolitischenTheologie? Vonder schöpferischen

Kraft des Evangeliums im Risiko der Ereignisse«, in: Henning Klingen et al. (Hg.): Extra eccle-

siam… Zur Institution und Kritik von Kirche, Berlin: 2013, S. 286-307.

79 J. Butler: 2001, S. 24.

80 S. Hark: 2015, S. 293.

81 Ebd., S. 293. Sabine Hark fordert dies für den Feminismus.

82 Z. B. die Frage nach der Sichtbarkeit von Frauen inwissenschaftlichen Texten. Vgl. Suchhardt-

Kroll, Verena: Wen zitiere ich (nicht)? Macht in der theologischen Wissensproduktion:

www.feinschwarz.net/wen-zitiere-ich-nicht/ vom 13.11.2019.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 Ute Leimgruber

den bisher Marginalisierten, Unterdrückten oder Diskriminierten. Voraussetzung

dafür wäre allerdings, die Unterbrechung von unterdrückenden Machtanwendun-

gen in Seelsorge und Liturgie, Diakonie und Theologie, und nicht zuletzt auch in

den kirchlichen Organisationsstrukturen überhaupt als denkbar und möglich an-

zusehen.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler und das Recht

Judith Hahn

In der Kirchenrechtswissenschaft – Kanonistik – hinterließ Judith Butlers

Werk bisher nur wenige unmittelbare Spuren. Von einer kanonistischen Butler-

Rezeption kann man nicht sprechen. Aber es lassen sich Verbindungslinien

zwischen ihrer Theorie und manchen Überlegungen ziehen, die Kanonistin-

nen und Kanonisten anstellen. Der Rechtswissenschaft im Allgemeinen und

der Kanonistik im Speziellen gibt Butler in dreifacher Weise zu denken. Ihre

subjektphilosophischen Ausführungen zur Konstituierung des Subjekts treffen

sich erstens mit aktuellen Überlegungen zur Entstehung von Rechtssubjektivität.

In der gegenwärtigen Rechtsphilosophie wird darüber gestritten, ob das Recht

Rechtsubjektivität vorfindet oder nicht vielmehr erfindet – und ebenso darüber,

ob dieser rechtliche Beitrag zur neuzeitlichen Subjektkonstituierung positiv zu

bewerten sei; in der deutschsprachigen Debattenlandschaft befeuerten jüngst die

rechtskritischen Beiträge von Christoph Menke1 und Daniel Loick2 die Auseinan-

dersetzung. Die Erkenntnis, dass das Recht als Diskurs nicht nur seine eigenen

Rechtssubjekte erzeugt, sondern ihnen innerhalb der Rechtsordnung Identitäten

zuschreibt, müssen Rechtswissenschaftlerinnen und Kanonisten zweitens zum

Anlass nehmen, um rechtlich präsentierte und zementierte Identitätskonstrukte

wie Geschlechtsidentitäten zu hinterfragen. Die feministische Rechtswissen-

schaft, die unter anderem die Herstellung von Geschlechterrollen im Recht einer

Kritik unterzieht, lernte viel von Butlers Grundlagenarbeit über die sprachliche

Zuschreibung geschlechtlicher Identität; die Lernprozesse der Kanonistik sind

diesbezüglich noch zögerlich. Butlers Vorwurf, dass das Recht beim Versuch,

Diskriminierung zu bekämpfen, selbst diskriminiere, wirft drittens als Funda-

mentalkritik am Recht als Herrschaftsinstrument die prinzipielle Frage auf, wie

tauglich Recht als Steuerungsmedium einer freien modernen Gesellschaft ist. Das

Debattenfeld, das sich hierdurch eröffnet, bietet reichlich Diskussionsstoff für

die Rechtsphilosophie und -theorie, auch die des Kirchenrechts. Der vorliegende

Beitrag zeigt in diesem Sinne auf, inwieweit sich Bezüge zwischen Butlers Theorie

1 Menke, Christoph: Kritik der Rechte, Berlin: 2015.

2 Loick, Daniel: Juridismus. Konturen einer kritischen Theorie des Rechts (= Suhrkamp Ta-

schenbuch Wissenschaft, Bd. 2212), Berlin: 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 Judith Hahn

und kanonistischen Überlegungen herstellen lassen und wie die Kanonistik von

einer Auseinandersetzung mit Butlers Ansatz profitieren könnte, wenn sie sich

von diesen Überlegungen inspirieren und irritieren ließe.

1. Sprachliche Erzeugung der Rechtssubjekte

Von John Austin und anderen Sprachakttheoretikerinnen und -theoretikern nimmt

Butler den Gedanken auf, dass Aussagen den Charakter von Sprechakten haben

können. Sie bezieht sich auf die »Kraft der geschriebenen oder reproduzierten

Sprache, gesellschaftliche Effekte hervorzubringen und vor allem Subjekte zu kon-

stituieren«3. Dem Recht, dem Kirchenrecht eingeschlossen, eröffnet dieser Gedan-

ke einer sprachbewirkten Erzeugung sozialer Wirklichkeiten einen Zugang zum

Verständnis rechtlicher Äußerungen als illokutionäre oder perlokutionäre Sprech-

akte. So wie Sprechakte die von ihnen besagteWirklichkeit schaffen, ist rechtliches

Sprechen rechtswirklichkeitskonstitutiv. Die Performativität von Sprache wird da-

her häufig angeführt, um die Entstehung rechtlicher Normativität durch Rechts-

sprache zu erklären.

Für das Kirchenrecht griff der Kanonist Klaus Mörsdorf bereits 1965 auf die-

se Idee zurück, wenn auch – merkwürdigerweise – ohne dabei Austin und sein

wenige Jahre zuvor erschienenes Buch »How to doThings with Words«4 zu erwäh-

nen. Anstelle der Sprechakttheorie bezieht sich Mörsdorf auf die Symboltheorie,

die ihm die enge Verwandtschaft von Recht und Sakrament zu verstehen hilft. Zwi-

schen rechtlichen und sakramentalen Handlungen bestehe eine augenfällige Nähe,

argumentiert Mörsdorf: »Als sichtbares und wirksames Sinnbild einer unsichtba-

ren Heilswirklichkeit ist das Sakrament mit dem Rechtssymbol verwandt. Es liegt

mit diesem in einer Tiefenschicht, die der sakramentalen Wurzel des Rechtes zu-

gewandt ist«5. Sowohl rechtliche als auch sakramentale Handlungen arbeitetenmit

Symbolen, also mit zeichenhaften Verweisungen auf eine unsichtbare Realität, die

wirkmächtig sei. Nicht nur das Sakrament deute auf eine unsichtbare Realität,

in der Gott die Gnade gebe, sondern auch das Recht: »Das Rechtssymbol weist in

gemeinschaftsbezogener Weise auf eine unsichtbare Wirklichkeit hin«6. Die mit

dieser rechtlich-symbolischen Leistung verbundene Wirkmächtigkeit könne viel-

gestaltig sein: Das Recht »ist entweder ein Gegenstand, der über seine sinnliche

3 Butler, Judith: Haß spricht. Zur Politik des Performativen, aus dem Englischen von Kathrina

Menke und Markus Krist (= Edition Suhrkamp, Bd. 2414), Berlin: 1998, S. 57.

4 Austin, John L.: How to do Things with Words. The William James Lectures delivered at Har-

vard University in 1955, Cambridge/MA: 1962.

5 Mörsdorf, Klaus: »Wort und Sakrament als Bauelemente der Kirchenverfassung«, in: Archiv

für katholisches Kirchenrecht 134 (1965), S. 72-79, hier S. 77.

6 Ebd., S. 77-78.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler und das Recht 65

Erscheinung hinaus etwas aussagt, oder eine Handlung, die im sinnbildlichen Ge-

schehen etwas Unsichtbares bewirkt«7. Dieses Bewirken geschehe aufgrund der

performativen Wirkung von Rechtssymbolen – eine Vorstellung, die dem perfor-

mativen Effekt der (Rechts)Sprache in der Sprechakttheorie sehr nah kommt.

Auch bei Butler spielt das Recht eine Rolle, um die mit Sprechhandlungen ver-

bundeneWirkweise zu erklären.Wiederholt nimmt sie auf die Sprache der Gerich-

te Bezug, deren »Spruch« sowohl illokutionäre als auch perlokutionäreWirkung für

die Betroffenen haben könne.8 Daneben bezieht sie sich auf das Religiöse, um die

von hoheitlich-rechtlichen Sprechhandlungen ausgehende Wirkung zu erklären.

Diese »magischen Effekte« der Wirklichkeitserzeugung durch souverän-hoheitli-

che Sprache vergleicht sie mit »dem Vorbild der göttlichen Macht der Benennung

[…], nach dem die Äußerung zugleich den geäußerten Effekt erschafft«9.

Überdies kann man bei ihr Überlegungen dazu entdecken, was zu erwarten

steht, wenn Worte nicht treffen und Sprechakte nicht verfangen, weil die bzw. der

Äußernde keine Verbindlichkeit zu erzeugen vermag.10 So verweist Butler darauf,

dass Sprechakte ihre Wirkung verfehlen können, wenn die Hörerinnen und Hörer

dem Akt keine performative Wirkung zugestehen. Sie notiert: »Ein Sprecher, der

einen Krieg erklärt oder eine Ehe schließt und damit das ins Leben ruft, was er

erklärt, wird die ›soziale Magie‹ der performativen Äußerung in dem Maß beleben

können, in dem das Subjekt bereits dazu autorisiert […] ist, solch bindende Sprech-

akte auszuführen«11. Dieses Scheitern sei nicht frei von Komik, bemerkt Butler:

»Tatsächlich erscheinen viele Sprechakte unter dieser Perspektive betrachtet eher

komisch«12. Das Moment, in dem Magie in Komik umschlägt, ist ein Hinweis auf

ein rechtliches Wirkungsproblem, das rechtssoziologisch zu denken gibt. Die Ka-

nonistik sollte ihm einige Aufmerksamkeit entgegenbringen.

Gelingt es rechtlichem Sprechen, die intendierte Wirkung zu erzielen, entsteht

Rechtswirklichkeit. Diese Macht des Rechts versteht Butler, wie angedeutet, als

eine Benennungsmacht, wie sie in Pierre Bourdieus Rechtssoziologie erscheint.13

Recht setzt auf symbolische Gewalt oder Sprachgewalt, um durch »Praktiken der

Benennung, Klassifizierung, Institutionalisierung, Kodifizierung, Einsetzung,

Delegation und Konsekration«14 Realität zu schaffen. Von besonderem Interesse

7 Ebd., S. 78.

8 Vgl. u.a. J. Butler: 1998, S. 58, 77, 80, 129.

9 Ebd., S. 57.

10 Vgl. ebd., S. 33.

11 Ebd., S. 244.

12 Ebd., S. 33.

13 Vgl. u.a. Bourdieu, Pierre: »La force du droit. Eléments pour une sociologie du champ juri-

dique«, in: Actes de la recherche en sciences sociales 64 (1986), S. 3-19.

14 Witte, Daniel/Striebel, Christian: »Recht und Macht bei Bourdieu und Foucault, oder: Wie

selbst aufgeklärteMachtanalysen des Rechts dessen Kulturalität ausblenden«, in: Sociologia

Internationalis 53 (2015), S. 161-198, hier S. 171.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 Judith Hahn

sind gleichwohl nicht Butlers Beispiele für Akte wirklichkeitskonstitutiven recht-

lichen Sprechens, die rechtsgegenständliche Folgen haben, sondern vor allem

die Handlungen mit subjektiv-personalen Effekten. Diesen Vorgang schöpferischer

Magie rückt Butler in ein theologisches Licht: »Wenn Gott ›Petrus‹ benennt,

begründet diese Anrede Gott als Ursprung von Petrus«15. Hierdurch weist Butler

die Sprache nicht nur als realitäts-, sondern zugleich als subjektivkonstitutiv

aus. Das Subjekt ist performativer Ertrag von Sprechakten, steht hierbei jedoch

nicht für sich, sondern ist aufgrund der diskursiven Struktur seiner Entstehung

zugleich sozial verstrickt, wie Butler bemerkt: »So gesehen leistet die Anrufung

als performative Äußerung die diskursive Konstitution des Subjekts, die unlösbar

an seine gesellschaftliche Konstitution gebunden ist«16.

Sprache erzeugt Subjekte, Rechtssprache erzeugt Rechtssubjekte. Während das

Recht in seiner Bezugnahme auf die Rechtssubjekte den Eindruck erwecke, es be-

ziehe sich auf eine ihm vorgängige Subjektivität, sei es vielmehr das rechtliche

Sprechen selbst, dass Rechtsubjekte als solche konstituiere. Butler bemerkt: »Un-

weigerlich ›produziert‹ die Rechtsgewalt,was sie (nur) zu repräsentieren vorgibt«17.

Dies geschehe weitgehend unbemerkt, insoweit das Recht aus Gründen der Selbst-

rechtfertigung seine Subjektkonstitutivität zu verbergen suche: »Das Gesetz pro-

duziert und verschleiert (dann) die Vorstellung von einem ›Subjekt vor demGesetz‹,

um diese Diskursformation als naturalisierte Grundvoraussetzung, die die eigene

regulierende Hegemonie des Gesetzes rechtfertigt, zu beschwören«18.

In ähnlicher Weise nehmen auch rechtsphilosophische Gegenwartsstimmen

die Entstehung rechtlicher Subjektivität wahr. Bei ihnen erscheint das Recht –

wie man jüngst bei Christoph Menke und Daniel Loick nachlesen konnte – nicht

als passives Medium, dessen sich Individuen zur Durchsetzung ihrer Ansprüche

bedienen, sondern als konstruktive Macht, die nicht nur die rechtlichen Ansprü-

che, sondern auch die Rechtssubjektive, die diese geltend machen, überhaupt erst

erzeuge. Menke, der seine Überlegungen zur Entstehung von Rechtsubjektivität

ausgehend von der westlich-modernen Etablierung subjektiver Rechte her entfal-

tet, hält kritisch fest, dass die »Erfindung« subjektiver Rechte das Rechtssubjekt als

Träger dieser Rechte erst geschaffen habe: »Subjektive Rechte sind nicht deshalb

subjektiv, weil ein Subjekt sie hat, sondern, genau umgekehrt, weil sie ein Subjekt

hervorbringen. […] Subjektive Rechte sind subjektiv, weil sie subjektivieren«19.

Ihm stimmt Daniel Loick zu, der hierin nicht allein eine problematische Ver-

rechtlichung der Einzelnen, sondern auch des Sozialen entdeckt. Ihre Selbstwahr-

15 J. Butler: 1998, S. 56.

16 Ebd., S. 240.

17 Butler, Judith: Das Unbehagen der Geschlechter. Aus dem Englischen von Kathrina Menke (=

Edition Suhrkamp, Bd. 1722), Frankfurt a.M.: 1991, S. 17.

18 J. Butler: 1991, S. 17.

19 C. Menke: 2015, S. 178-179.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler und das Recht 67

nehmung als Rechtssubjekte hindere moderne Menschen an einer Erfahrung der

Welt jenseits des Rechts. Wie Michael Kohlhaas sei der moderne Mensch »ent-

setzlich rechtschaffen«20, unfähig sich selbst und andere jenseits rechtlicher An-

spruchsstrukturen zu begreifen: »InsofernMenschen Rechtspersonen sind, behan-

deln sie auch andere nur als solche. Sie schulden einander nicht mehr als das, was

ihnen rechtlich zusteht, und sie interessieren sich füreinander auch nicht in ande-

ren Hinsichten«21.

Hierin liege der Grund einer »verrechtlichten Gesellschaft«, die bei Menke und

Loick als Pathologie gesellschaftlichen Miteinanders erscheint. Das real existie-

rende moderne Recht – Menke nennt es das »bürgerliche Recht« – sei »die falsche

Verwirklichung des modernen, selbstreflexiven Rechts – und zugleich die einzige,

die es bislang gibt«22. Loick pflichtet ihm bei. Er versteht die fortschreitende Ver-

rechtlichung des Sozialen (»Juridismus«) als »Beschädigungen, die das Recht dem

Gewebe sozialer Praktiken einer Gesellschaft zufügt«23. Denn indem sich das Recht

menschliche Sozialbeziehungen unterwerfe, unterminiere es echte Sozialität und

verunmögliche gutes und gelingendes Miteinander. Anders als Menke sucht Loick

die Rettung jedoch nicht in einem anderen Recht, sondern jenseits des Rechts. Ein

Heilmittel gegen den Juridismus bestehe allein in der »Einübung postjuridischer

Existenzweisen«24, also in der Ausbildung von Individualität und Sozialität, »die

sich der Programmierung durch das Recht zu widersetzen versuchen«25.

Auch Butler nimmt die rechtliche Dimension der Subjekterzeugung kritisch

auf, wenn auch etwas anders akzentuiert als bei Menke und Loick. Sie sieht den

problematischen Kern der rechtlichen Subjekterzeugung vor allem in der Auswei-

sung eines »schuldigen« Subjekts, dem man soziale Missstände individualisierend

anlasten könne. Hierauf verweist sie unter anderem im Kontext des gerichtlichen

Umgangs mit Hassrede. Das Gericht identifiziere mit der »Täterin« oder dem »Tä-

ter« die für rechtsverletzende Äußerungen subjektiv Verantwortlichen, denen man

»Schuld« zuschreiben könne. Das Subjekt erscheine so als singuläre Ursache des

Problems. Dies sei gleichwohl eine Simplifizierung des Phänomens Hassrede, die

die kollektive Dimension der Taten verschleiere. DennHassrede funktioniere über-

haupt nur im »Chor«26, wie Butler betont. Sie treffe nur dann und beziehe ihre

verletzende Kraft daraus, dass sie Zitat eingespielter Abwertungen sei, wie Butler

anhand rassistischer Äußerungen plausibilisiert. Diese Dimension werde in der

gerichtlichen Behandlung der Taten verdeckt. Subjektivierung diene dergestalt der

20 D. Loick: 2017, S. 12.

21 Ebd., S. 123.

22 C. Menke: 2015, S. 175.

23 D. Loick: 2017, S. 27.

24 Ebd., S. 21-22.

25 Ebd., S. 22.

26 J. Butler: 1998, S. 128.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 Judith Hahn

individuellen Verortung von Schuld und der Exkulpierung der Gesellschaft, die sich

die Tat nicht zurechnen müsse. »Strukturen der Sünde«, um einen theologischen

Begriff zu bemühen, werden vom Recht nicht aufgedeckt und bleiben in der Logik

des Rechts unhinterfragt.

Was für die Hassrede im Speziellen gilt, lässt sich als generelles Monitum ge-

genüber der Logik staatlichen Sanktionierens verstehen. Die staatliche Antwort

auf Verbrechen oder Vergehen ist strukturell als Reaktion auf die Handlung eines

schuldigen Subjekts konzipiert; es wirkt »eine Konzeption der Rechtsverletzung,

die sich auf ein schuldiges Subjekt bezieht«27. Diese Subjektivierung freilich un-

terminiert die Komplexität der Frage nach der Schuld – diese Beobachtung gibt der

Kanonistik und ihrem Sanktionsverständnis zu denken, aber ebenso der Theologie

insgesamt, die sich den Umgang mit Schuld vielfach dadurch zu einfach macht,

dass sie strukturelle Dimensionen von Schuld ausblendet. In den gegenwärtigen

Debatten um die Bedeutung der Missbrauchstaten zeichnet sich diese Strategie

auf Seiten vieler Vertreter der Kirchenleitung deutlich ab: »Schuld« ist nicht die

Kirche, sondern der einzelne Täter. Die strukturelle Verantwortlichkeit der Insti-

tution wird überdeckt, um die Systemfrage zu vermeiden.

2. Rechtliche Erzeugung von Geschlechtsidentitäten

Der breiten Öffentlichkeit bekannt ist Butler vor allemwegen ihrer Arbeiten zur ge-

schlechtlichen Identität. Gegen eine zweistufig aufeinander aufbauende Konzep-

tion von Geschlechtlichkeit, die Kultur auf Natur aufsetzt, stellt sie ein komplexes,

diskursiv erzeugtes Identitätsverständnis zur Diskussion, das nicht nur die kultu-

relle Geschlechterrolle (gender), sondern auch die ihr üblicherweise als vorgängig

angenommene biologische Natur (sex) als konstruiert begreift. Butler notiert:

»Demnach gehört die Geschlechtsidentität (gender) nicht zur Kultur wie das

Geschlecht (sex) zur Natur. Die Geschlechtsidentität umfaßt auch jene dis-

kursiven/kulturellen Mittel, durch die eine ›geschlechtliche Natur‹ oder ein

›natürliches Geschlecht‹ als ›vordiskursiv‹, d.h. als der Kultur vorgelagert oder als

politisch neutrale Oberfläche, auf der sich die Kultur einschreibt, hergestellt und

etabliert wird«28.

»Natur« sei also keine vorsprachliche Realität, sondern werde diskursiv von »Kul-

tur« erzeugt. Für Butler ist es demnach nicht gender, der sich aus sex ergibt, sondern

27 Ebd., S. 125.

28 J. Butler: 1991, S. 24.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler und das Recht 69

gender, der sex erzeuge, durch »jene ständig wiederholende Macht des Diskurses,

diejenigen Phänomene hervorzubringen, welche sie reguliert und restringiert«29.

Butlers Ausführungen über Geschlechtsidentitäten in der Spannung von sex

und gender sind gleichermaßen für das Recht von Bedeutung, sind es doch unter

anderem auch die Rechtsdiskurse, die zur Erzeugung dieser Identitäten beitragen.

Dies greift Butler selbst auf, wenn sie dem Feminismus anrät, die performative

Wirkung der rechtlichen Sprache bei der Erzeugung von Geschlechterkategorien

wahrzunehmen: »Die feministische Kritik muß auch begreifen, wie die Katego-

rie ›Frau(en)‹, das Subjekt des Feminismus, gerade durch jene Machtstrukturen

hervorgebracht und eingeschränkt wird, mittels derer das Ziel der Emanzipation

erreicht werden soll«30. Hier klingt zum einen das feministische Dilemma an, dass

der Rückgriff auf das Recht zur Beseitigung von Diskriminierung zugleich die dis-

kriminierende Wirkung des Rechts auf den Plan rufe. Zum anderen hebt Butlers

Hinweis die Subjektkonstitutivität der Rechtssprache hervor, die in der Benennung

bestimmter Rechtssubjekte diese erzeugt und kategorisiert. Indem das Recht sich

auf Frauen undMänner als Subjekte des Rechts beziehe, beschwöre es in andauern-

der Repetition Weiblichkeit und Männlichkeit als rechtlich relevante Kategorien.

Butlers Überlegungen laden dazu ein, diese geschlechterkonstitutive Rolle

des Rechts wahrzunehmen und sie kritisch zu dekonstruieren. Die Kirchen-

rechtswissenschaft griff diesen Faden allerdings bisher nicht auf. Kaum eine

Kanonistin oder ein Kanonist stützt Butlers These, dass Geschlechtskategorien wie

»weiblich«/»männlich« nicht natürlich vorgefunden, sondern kulturell-sprachlich

erfunden werden. Zu dominant ist die lehramtliche Geschlechterdichotomie, die

dem Recht eine binäre Anthropologie mit den Kategorisierungen »Frau« und

»Mann« vorordnet. Beispiele aus dem Kirchenrecht zeigen dieses binäre Denken:

Eine Ehe schließen können gemäß kirchlichem Recht nur eine Frau und ein Mann

(vgl. c. 1055 § 1 CIC/1983). Die Weihe empfangen kann ausschließlich ein Mann

(vgl. c. 1024 CIC/1983). Der Stand der Jungfrauen steht allein Frauen offen (vgl. c.

604 CIC/1983).31

Was aber eine Frau oder ein Mann sei, beantwortet das Kirchenrecht nicht.

Das Lehramt ist diesbezüglich definitionsfreudiger: Als Frau oder Mann wird man

von Gott geschaffen. Der Kanonist Norbert Lüdecke zieht aus der Lektüre der di-

versen lehramtlichen Texte den Schluss, sie alle verbinde, dass sie die Geschlechts-

zugehörigkeit biologisch-genetisch amGeburtsgeschlecht festmachten. Psyche so-

29 Butler, Judith: Körper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts. Aus dem Ame-

rikanischen von Karin Wördemann, Berlin: 1995, S. 22.

30 J. Butler: 1991, S. 17.

31 Vgl. hierzu auchHahn, Judith: »Recht – undGeschlecht? Die Genderfrage in Kirchenrecht und

Kanonistik«, in: Christine Büchner/Nathalie Giele (Hg.): Theologie von Frauen imHorzont des

Genderdiskurses, Mainz: 2020 (im Erscheinen).

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 Judith Hahn

wie Phänotypik würden hingegen marginalisiert.32 In diesem Sinne beurteilte die

Glaubenskongregation die Ehefähigkeit von Transsexuellen mit Partnern ihres ei-

genen genetischen Geschlechts abschlägig. In einem Schreiben der Kongregation

aus dem Jahr 1991 ist notiert, eine Ehezulassung sei nicht möglich, da eine Ge-

schlechtsumwandlung, die allein den Phänotyp verändere, nicht das Genom be-

treffe.33

Es zeichnet sich ein biologistisches und zugleich statisches Geschlechtsver-

ständnis ab. Die Biologie wird lehramtlich mit Geschlechterrollen gekoppelt. Der

spezifische »Genius der Frau« zum Beispiel, dem die Gesellschaft so viel verdanke,

wie die jüngeren Päpste lehrten,34 steht für ein Geschlechterbild, dass Frau und

Mann biologisch und in ihren Rollen wesenhaft voneinander abgrenzt.35 Als Frau

oder als Mann erfüllten Menschen ihre spezifischen Aufgaben in Kirche und Ge-

sellschaft auf ihre je eigene Art. Biologie und Psyche seien untrennbar. Die Glau-

benskongregation hielt fest:

»Gemäß der christlichen Anthropologie kann diese absolute Dichotomie nicht

aufgegeben werden: Da die Person tatsächlich nicht in eine körperliche und eine

psychische Einheit unterteilt werden kann, wird die Sexualität nicht dadurch

bestimmt, dass nur der Aspekt des Körpers eines Subjekts, Mann oder Frau,

berücksichtigt wird, und auch nicht dadurch, dass man allein die psychische

Dimension, männlich oder weiblich, bewertet; es handelt sich um eine komplexe

Realität, zu deren Bestimmung sowohl physische als auch psychische Elemente

beitragen«36.

32 Vgl. Lüdecke, Norbert: »Die rechtliche Ehefähigkeit und die Ehehindernisse«, in: Stephan

Haering/Wilhelm Rees/Heribert Schmitz (Hg.): Handbuch des katholischen Kirchenrechts.

3. Aufl., Regensburg: 2015, S. 1282-1314, hier S. 1288.

33 Vgl. Kongregation für die Glaubenslehre: »Schreiben an den Vorsitzenden der Deutschen Bi-

schofskonferenz«, 28. Mai 1991, Prot. N. 284/83, in: De Processibus Matrimonialibus 2 (1995),

S. 315.

34 Vgl. u.a. Johannes Paul II.: »Brief an die Frauen«, 29. Juni 1995, Nr. 9, www.vatican.va/content/

john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_29061995_women.html [05.04.2019];

Vatican News, »Papst würdigt Rednerin: ›Der weibliche Genius, der sich in der Kirche wider-

spiegelt‹«, 22. Febr. 2019, www.vaticannews.va/de/papst/news/2019-02/papst-linda-ghisoni-

weiblicher-genius-kirche-missbrauch-vatiab.html [05.04.2019].

35 Vgl. auch Trimble Alliaume, Karen: »Disturbingly Catholic. Thinking the Inordinate Body«,

in: Ellen T. Armour/Susan M. St. Ville (Hg.): Bodily Citations. Religion and Judith Butler, New

York: 2006, S. 93-119, hier S. 94-95.

36 Übersetzung JH; Original: »Secondo l’antropologia cristiana, tale dicotomia assoluta non può esse-

re ammessa: come, infatti, non si può dividere la persona in elemento corporeo e in elemento psichico,

così la sessualità non si determina considerando unicamente l’aspetto del corpo di un soggetto, uomo o

donna, ma nemmeno valutandone esclusivamente la componente psichica, maschile o femminile che

sia; è una realtà complessa, alla cui individuazione concorrono sia gli elementi di ordine fisico, sia gli

elementi di ordine psichico«. Kongregation für die Glaubenslehre: »Erläuterungen zu den ka-

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler und das Recht 71

Diese Verknüpfung ist es, an der Butler Kritik übt, wenn sie von einer »juristi-

sche[n] Konzeption« der Geschlechtsidentität spricht, bei der eine »kulturelle Zu-

schreibung […] an ein vorgegebenes anatomisches Geschlecht«37 erfolge. Zu wel-

chen Folgen das binäre Denken in Bezug auf das Geschlechterbild des Kirchen-

rechts führt, beschreiben wenige Vertreterinnen und Vertreter der gegenwärtigen

Kanonistik deutlicher als Norbert Lüdecke und Georg Bier. In ihrem Einführungs-

werk zum Kirchenrecht kommentierten sie die lehramtliche Systematisierungsar-

beit an einer naturrechtlichen Geschlechterordnung unter anderem wie folgt: »Die

aktuellen universalkirchlichen für alle Gläubigen gehorsamsverbindlichen Lehren

zu Gottes Plan mit den Geschlechtern hat die Kongregation für die Glaubensleh-

re vor einigen Jahren übersichtlich zusammengestellt«38. So manche Leserin bzw.

Leser wird den Hinweis für subtile Ironie halten, wer Gottes Plan für die Mensch-

heit suche, finde ihn in einem übersichtlichen Aktenordner im Wandschrank der

Glaubenskongregation.

Dass Geschlechternormen Über- und Unterordnungsverhältnisse be- und her-

beischreiben und hierdurch nicht nur das »schwache Geschlecht«, sondern auch

alle diejenigen marginalisieren, deren biologisches oder soziales Geschlecht nicht

der Norm entspricht, zeigt sich in kirchlicher Lehre und in Folge ebenso im Kir-

chenrecht in besonderer Weise am Beispiel von Intersexualität und Transsexua-

lität. Aufgrund ihres biologistisch-binären Denkens fanden kirchliche Lehre und

Kirchenrecht bisher keinenWeg, mit Intersexualität konstruktiv umzugehen. Auf-

grund des statischen Geschlechtsverständnisses in biologischer und psychischer

Hinsicht fremdeln sie mit Transsexualität. Norbert Lüdecke erläutert: »Das Lehr-

amt der Kirche hält an der von ihm verbindlich interpretierten natur- und offen-

barungsrechtlich binären Geschlechterordnung fest. Darin nicht einpassbare Ge-

schlechtsidentitäten und sexuelle Orientierungen vermag es nicht als gleichrangige

Varianten der Schöpfung zu sehen, sondern nur als Abweichungen«39.

In Folge fehlen rechtliche Regelungen zum Umgang mit Intersexualität und

Transsexualität. In Reaktion auf konkrete Anfragen aus der Weltkirche, wie bei In-

tersexualität und Transsexualität entstehende Rechtsfragen zu behandeln seien,

verschriftlichten die römischen Kongregationen bisher allein Einzelfallanweisungen.

Die Glaubenskongregation beispielsweise ordnete an, dass bei Transsexuellen nach

GeschlechtsumwandlungNamen oder Angaben zumGeschlecht in Kirchenbüchern

nonischen Auswirkungen des Transsexualismus in Bezug auf das geweihte Leben«, 28. Sept.

2002, Prot. N. 442/54-15710.

37 J. Butler: 1991, S. 24.

38 Lüdecke, Norbert/Bier, Georg: Das römisch-katholische Kirchenrecht. Eine Einführung. Unter

Mitarbeit von Bernhard Sven Anuth, Stuttgart: 2013, S. 65.

39 N. Lüdecke: 2015, S. 1289-1290.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 Judith Hahn

nicht verändert werden dürften.40 In Abstimmung mit der Ordenskongregation

befürwortete die Glaubenskongregation den Ausschluss einer oder eines Religiosen

aus dem Ordensinstitut nach Geschlechtsumwandlung.41 Überdies hält sie Trans-

sexuelle bezüglich desWeiheempfangs und der -ausübung vonWeihevollmacht für

irregulär wegen »schwerwiegender vorsätzlicher Selbstverstümmelung« im Sinne

der cc. 1041 n. 5 und 1044 § 3 CIC/1983. Zur Ehe seien Transsexuelle ebenfalls nicht

zuzulassen.42 Aus Spanien bekannt ist der Fall, dass einer transsexuellen Katholi-

kin die Übernahme einer Taufpatenschaft verweigert wurde, da Transsexualität für

einen Umgang mit der eigenen Sexualität stehe, der nicht mit dem in c. 874 § 1 n.

3 CIC/1983 normierten Erfordernis einer dem Glauben und dem Taufpatendienst

entsprechenden Lebensführung vereinbar sei.43

Diese Einzelfallregelungen taugen nicht zur Verallgemeinerung. Überdies ha-

ben diemeisten Schreiben den Charakter von vertraulichen Dokumenten, sind also

nicht promulgiert. Daher verfügen sie nicht über allgemeine rechtliche Verbind-

lichkeit. Entsprechend groß ist die Unsicherheit. Einige kanonistische Beiträge

bemühten sich um Klärung,44 konnten hierbei freilich nicht mehr leisten, als den

lehramtlich und gesetzgeberischen Unsicherheitsrahmen auszuloten. Georg Bier

notierte 1990 die Beobachtung: »In der kirchenrechtswissenschaftlichen Litera-

tur ist die Beurteilung der Geschlechtszugehörigkeit eines Transsexuellen bislang

nicht geklärt. Die Diskussion konzentriert sich dabei auf die Frage, wie das ›wahre‹

Geschlecht eines Menschen zu bestimmen ist«45. Seine Bemerkung beschreibt den

gegenwärtigen Forschungsstand auch heute noch zutreffend.

Dies ist nicht überraschend. Denn Biers Bemerkung zeigt ja zugleich an, dass

Kirchenrecht und Kirchenrechtswissenschaft in der Frage nicht weiterkommen

40 Vgl. Kongregation für die Glaubenslehre: »Schreiben an die Vorsitzenden der Bischofskonfe-

renzen«, 28. Sept. 2002, Prot. N. 442/54-15710.

41 Vgl. Kongregation für die Institute des geweihten Lebens und für die Gesellschaften apos-

tolischen Lebens: »Schreiben an die Generaloberen von Religionsinstituten«, 15. Jan. 2003,

Prot. SpR 520/81.

42 Vgl. Kongregation für die Glaubenslehre: »Schreiben an den Vorsitzenden der Deutschen Bi-

schofskonferenz«, 28. Mai 1991, Prot. N. 284/83, in: De Processibus Matrimonialibus 2 (1995),

S. 315.

43 Vgl. Bischof von Cádiz und Ceuta, »Mitteilung«, 1. Sept. 2015, https://web.archive.org/web/

20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-

ceuta [04.04.2019].

44 Vgl. u.a. Bier, Georg: Psychosexuelle Abweichungen und Ehenichtigkeit. Eine kirchenrechtli-

cheUntersuchung zur Rechtsprechung der Rota Romana und zur Rechtslage nach demCodex

Iuris Canonici von 1983 imHorizont der zeitgenössischen Sexualwissenschaft (= Forschungen

zur Kirchenrechtswissenschaft, Bd. 9), Würzburg: 1990; Förster, Peter: Transsexualität und

ihre Auswirkungen auf die Ehefähigkeit. Eine kanonistische Untersuchung (= Kanonistische

Reihe, Bd. 24), St. Ottilien: 2013.

45 G. Bier: 1990, S. 481.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta


Judith Butler und das Recht 73

können, solange die Kirche an der Annahme eines »wahren« und damit eines je-

dem Menschen vorgegebenen und eindeutig determinierbaren Geschlechts fest-

hält. Sich von Judith Butler inspirieren zu lassen, böte einen Ausweg aus dieser

Sackgasse. Ob realistisch zu erwarten steht, dass die Amtskirche sich hierauf ein-

zulassen vermag, ist kaum zu beantworten. Dieser Entwicklung stehen aktuell

nicht nur fehlendes Problembewusstsein, sondern Mangel an kirchlicher Not ent-

gegen, sehen Lehramt und Gesetzgeber doch das Problem nicht auf ihrer Sei-

te, sondern auf der der Betroffenen. Es liegt bei denen, die sich bezüglich ihrer

Geschlechtlichkeit dem genomisch-phänotypischen Zusammenfall und damit ei-

ner eindeutigen binär-biologistischen Einordnung entziehen. Zynisch reformu-

liert: Wer nicht der Norm entspricht und sich damit einer Normierung in kirch-

lichen Kategorien widersetzt, nimmt hierdurch der Kirche nichts. Vielmehr be-

schneidet er oder sie sich selbst in ihrer oder seiner kirchlichen Rechtsstellung.

Dass einemangelnde Einordnung in die kirchliche Geschlechterordnung diese Fol-

gen hat – Betroffene beispielsweise an der Wahrnehmung ihres Rechts auf freie

Wahl des Lebenstands hindert – erläutert Georg Bier am Beispiel postoperativer

Transsexueller anhand deren rechtlicher Nichterfassbarkeit als Adressatinnen und

Adressaten einschlägiger Rechtsnormen: Wer aufgrund eines Auseinanderfallens

von Phänotyp und Genotyp aus kirchlicher Sicht nicht mehr eindeutig Frau oder

Mann sei, sei als »Zwischenstufe zwischen Mann und Frau« zu verstehen. Dieser

Status sei kirchenrechtlich aber nicht normiert. Kirchliche Normen, die Menschen

als »Frauen« oder »Männer« berechtigten, adressierten Transsexuelle daher nicht.

Rechtlich führe eine »fehlende Eindeutigkeit bezüglich der Geschlechtszugehörig-

keit« daher »dazu […], daß dem Transsexuellen weder Rechte noch Pflichten zu-

kommen«46.

Trägt man Butlers Theorie an dieses Problem heran, hat eine mangelnde Pas-

sung mit der Norm binärer Geschlechtlichkeit nicht allein zur Folge, dass Trans-

sexuelle im Kirchenrecht nicht als Subjekte von Rechten und Pflichten erscheinen,

sondern dass sie, wann immer das Recht binäre Geschlechterzuschreibungen vor-

nimmt, gar nicht erscheinen, insoweit ihnen das kirchliche Recht eine Versprach-

lichung verweigert. Indem das Kirchenrecht »Mann« und »Frau« in binärer Aus-

schließlichkeit sprachlich konstituiert, erzeugt es eindeutig männliche und ein-

deutig weibliche Rechtssubjekte. Personen, die mithilfe dieser Kategorisierungen

nicht zweifelsfrei beschrieben sind, werden vom Recht in den so normierten An-

gelegenheiten nicht »hergestellt«.

46 Ebd., S. 485.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 Judith Hahn

3. Butlers Rechtskritik als Anfrage an das (Kirchen-)Recht

Eine grundlegende Anfrage, die sich aus Butlers Theorie in Bezug auf das (Kir-

chen-)Recht ergibt, ist die nach der Leistungsfähigkeit von Recht in einer Gesell-

schaft oder Gemeinschaft im Allgemeinen. Dass Butler ein grundlegend kritisches

Verhältnis zum Recht hat, kann man vor allem in ihrem Buch »Haß spricht« ent-

decken. Das Buch dreht sich um die staatlichen Versuche, mithilfe von Recht auf

Hassrede zu antworten. Die Ambivalenz der staatlichen Interventionen diskutiert

Butler anhand von Hassrede-Entscheidungen des US-amerikanischen Obersten

Gerichtshofs. Ihre Überlegungen zielen dabei gleichwohl weniger auf die erwart-

bare rechtliche Fragestellung, inwieweit diese Fälle zum Schutz des Individuums

gegen Hassrede in angemessener Weise mit kollidierenden Rechtsgütern wie der

Meinungsfreiheit umgehen, sondern vielmehr auf die Frage, inwieweit die Gerich-

te in ihrer Behandlung der Materie zu Beteiligten von Hassredediskursen werden.

Butlers Kritik am Recht und an der Rechtsprechung ist zuvörderst eine Kri-

tik am Obersten Gerichtshof, dessen konservativem Flügel es wiederholt gelang,

durch die Rechtsprechung zur Hassrede die Freiheit bestimmter gesellschaftlicher

Minderheiten (wie der Schwarzen, der Homosexuellen) zu beschränken; Argumen-

te aus Antonin Scalias Urteilsbegründungen, der Ikone der Konservativen, tau-

chen bei Butler wiederholt als Beispiele für diskriminierende Engführungen auf.47

Butler spricht von einem »Mißbrauch der Hate-speech-Präzedenzfälle, die gezielt

benutzt werden, um konservative politische Ziele durchzusetzen und eine fort-

schrittliche Politik zu konterkarieren«48. Sie weist Brüche und Widersprüche in

der Rechtsprechung aus, die einerseits weißen Rassismus (brennende Kreuze in

den Gärten schwarzer Familien) als Meinungsfreiheit deute, andererseits Aussagen

über Homosexualität pönalisiere (Butlers Beispiel ist die inzwischen abgeschaff-

te »Don’t ask, don’t tell«-Direktive der amerikanischen Streitkräfte) oder schwar-

ze Rap-Musik als gewaltverherrlichend brandmarke. Dieser Befund macht Butler

skeptisch, ob man das Recht als ein zentrales Medium gegen sprachliche Diskri-

minierung verstehen könne oder es nicht vielmehr selbst zur Diskriminierung be-

stimmter Gruppen beitrage.49 Sie hält fest: »Mir geht es nicht nur um den Schutz

der Bürgerrechte gegen staatliche Eingriffe, sondern um die spezifische diskursive

Macht, die an den Staat übergeht, wenn er mit Rechtsmitteln vorgehen kann«50.

Die staatliche Gewalt zeichne sich nicht nur dadurch aus, dass sie rechtebeschrän-

kend wirken könne, sondern vornehmlich dadurch, dass sich der Staat durch seine

47 Vgl. J. Butler: 1998, S. 88-93, 155.

48 Ebd., S. 102.

49 Vgl. besonders prägnant ebd., S. 43-44.

50 Ebd., S. 123.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler und das Recht 75

Gerichte als Produzent von Hassrede betätige: »Tatsächlich produziert der Staat ak-

tiv den Bereich der öffentlich akzeptablen Sprache, indem er die folgenschwere

Grenze zwischen dem Bereich des Sagbaren und des Unsagbaren zieht und damit

auch die Macht für sich behält, sie zu ziehen und aufrechtzuerhalten«51.

Mit der staatlich-normierten Grenze des Sagbaren und des Unsagbaren wür-

den freilich nicht nur die Inhalte des Sagbaren determiniert, sondern auch die

Sprechenden. Dies verdeutlicht Butler am Beispiel der gerichtlichen Konstruktion

von Homosexualität und Homosexuellen:

»Der Staat knebelt nicht nur homosexuelles Sprechen, sondern produziert – durch

seine Entscheidungen – eine öffentliche Vorstellung vom sich selbst zensieren-

den Homosexuellen. Ähnlich produziert er ein öffentliches Bild obszöner schwar-

zer Sexualität, gerade wenn er beansprucht, Obszönität zurückzudrängen; und er

produziert das brennende Kreuz als ein Symbol eines verständlichen und durch

die Redefreiheit geschützten Sprechens«52.

Es sei daher augenfällig, »daß die gerichtliche Verfolgung von hate speech immer

das Risiko in sich birgt, daß die Gerichte Gelegenheit erhalten, selbst Gewalt aus-

zuüben. Undwenn Gerichte entscheiden, welches Sprechen Gewalt ist und welches

nicht, dann ist diese Entscheidungmöglicherweise die verbindlichste Form der Ge-

walt«53.

Diese Rechtskritik ist primär eine Anfrage an die inkonsistente Rechtsprechung

des Obersten Gerichtshofs, der mit den Entscheidungen, in denen sich mehrheit-

lich der konservative Flügel durchsetzen konnte, eine bestimmte politische Agenda

stärkt. Dass diese Beobachtungen gleichwohl als eine Grundsatzkritik am Recht ge-

lesen werden können, liegt darin begründet, dass das Rechtssystem – in diesem

Fall das amerikanische common law54 – eine solche Politisierung zulässt und damit

immer die Möglichkeit bietet, bestimmten Gruppen Gewalt anzutun.

Diese sehr skeptische Sicht gegenüber der gesellschaftlichen Leistung des

Rechts und der Gerechtigkeitsarbeit der Gerichte, die Butlers Ausführungen

prägt, nahm die feministische Rechtswissenschaftlerin und heutige Bundes-

verfassungsrichterin Susanne Baer in einem Beitrag zum Anlass, um Butlers

51 Ebd.

52 Ebd., S. 155.

53 Ebd., S. 106-107.

54 Dass civil law-Kulturen hier etwas anders aufgestellt sind und daher die Probleme anders

gelagert sind, sieht Judith Butler selbst – die »Nachbemerkung« der deutschen Ausgabe von

»Haß spricht« geht hierauf ein: vgl. S. 257-261. Dennoch sieht Butler auch bei Recht des civil

law das vergleichbare Problem, dass es politisch motivierte Gewaltanwendung der Gerichte

gegenüber gesellschaftlichen Gruppen zulasse.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 Judith Hahn

Rechtsverständnis zu hinterfragen.55 Baer kritisiert Butler vornehmlich dafür,

dass diese die Chance ungenutzt lasse, das Recht als Ermöglichung zu begrei-

fen. Indem Butler sich auf das Recht in seiner Schutzfunktion fokussiere und

mangelnden Schutz als Diskriminierung erfasse, nehme sie das Recht in erster

Linie als Machtdiskurs wahr, der Rechte beschneide und freiheitliche Diskurse

unterdrücke. Baer selbst hingegen deutet das Recht als Diskursraum, der sich für

feministische Anliegen öffnen lasse.

Das Recht könne beides: Diskurse abschneiden und sie ermöglichen. Es sei ei-

ne Aufgabe der Rechtspolitik, darauf hinzuarbeiten, dass die Ermöglichung in den

Vordergrund trete. Dies sei denkbar und realistisch, denn das Recht sei stetig auf

Wandel undWeiterentwicklung angelegt.56 Dass dies in der feministischen Rechts-

kritik häufig übersehen werde, sieht Baer als grundlegendes Defizit feministischer

Zugänge zumRecht. Bei Butler entdeckt sie zwar keine radikalfeministische Ableh-

nung des Rechts, da es Ertrag autoritärerer Setzung sei, wohl aber die Schwäche,

von dieser Position wiederholt Gebrauch zu machen.57 Das sei ein Problem, denn

hieraus resultiere in letzter Konsequenz »der Abschied vom Recht«58. Einen sol-

chen hält Baer für hochriskant, bedeute er doch den »Abschied von vielen Formen

des Schutzes vor Gewalt und Diskriminierung, die in unseren Gesellschaften über

das Gewaltmonopol nur der Staat vermitteln kann«59.

Die Forderung, das Recht hinter sich zu lassen, könne man bei Butler nicht

finden, räumt Baer ein. Ihr Ansatz sei aber geprägt von einer ambivalenten Hal-

tung zum Recht. Während Butler das Recht einerseits als diskriminierend kritisie-

re, führe sie es andernorts als notwendiges Mittel gegen Diskriminierungen ein.60

Das sei typisch für postmoderne feministische Ansätze, meint Baer. In ihnen finde

sich häufig eine fundamentale Kritik am Recht, um es dann als unter bestimmten

Bedingungen alternativlos zu akzeptieren. Baer sieht diese Spannung als Resultat

des feministischen Dilemmas, insoweit der Einsatz von Recht gegen Diskriminie-

rung immer notwendig selbst mit Diskriminierung einhergehe.61 Wer beispiels-

weise Frauen gezielt fördere (Stichwort »Frauenquote«), erzeuge hierbei die Stig-

matisierung der »Quotenfrau«. Wer Recht gegen sprachliche Diskriminierung in

55 Vgl. Baer, Susanne: »Inexcitable Speech. Zum Verständnis von ›Recht‹ im postmodernen Fe-

minismus am Beispiel von Judith Butlers ›Excitable Speech‹«, in: Antje Hornscheidt/Gabriele

Jähnert/Annette Schlichter (Hg.): KritischeDifferenzen – geteilte Perspektiven. ZumVerhält-

nis von Feminismus und Postmoderne, Opladen: 1998, S. 229-252.

56 Vgl. ebd., S. 244-245.

57 Vgl. ebd., S. 235-236.

58 Ebd., S. 236.

59 Ebd.

60 Vgl. ebd., S. 237.

61 Vgl. ebd., S. 238.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler und das Recht 77

Stellung bringe, nutze es zugleich, um einer oder einem anderen Verletzungen zu-

zufügen. Und doch gehe es offenkundig in bestimmten Situationen nicht anders.

Diese Ambivalenz nimmt Baer auf, aber sie verwahrt sich gegen die Sicht, Recht

aufgrund dieser Problemlage ausschließlich kritisch zu sehen. Während sie zu-

stimmt, dass das Recht das Potential von Diskriminierung und Verletzung ber-

ge, sieht sie es nicht als ausgemacht an, dass diese Seite des Rechts überwiege

und unvermeidlich durchschlage. Zwar weise das Recht Eigenarten totalisieren-

der Diskurse auf, insoweit es die Komplexität der menschlichen Realität stets nur

verkürzt widerspiegle – und dies notwendigerweise, um komplexe Lebenssachver-

halte rechtlich handhabbar zu machen. Dem begegne man jedoch nicht dadurch

angemessen, dass man das Recht final dekonstruiere und für unbrauchbar erklä-

re. Recht sei eben nie nur repressiv, sondern auch und zuvörderst produktiv und

diene in dieser Hinsicht der Freiheit der Rechtsgenossinnen und -genossen.62

Als allzu repressiv werde das Recht häufig von den Autorinnen und Autoren

verstanden, die es sich vom Paradigma des Strafrechts her erschlössen. Diesen

blinden Fleck helfe der Blick auf das Zivilrecht zu überwinden, ebenso der auf die

rechtlichen Garantien von Grund- und Menschenrechten.63 Während das Straf-

recht und die Strafverfahren vom Diskursabbruch geprägt seien, erweise sich vor

allem die Struktur zivilen Streitens als diskursiv »und verdrängt erst im Ergebnis

und in bestimmten Fällen (durch ein entsprechendes Urteil) bestimmte Sprecher

und Gesprochenes aus dem allgemeinen Diskurs«64. Um Pauschalisierungen zu

vermeiden, hält Baer es für essentiell, zwischen diesen Perspektiven zu differen-

zieren. Dies geschehe in der feministischen Debatte zu wenig. Baers Plädoyer ist

daher, trotz allerWiderstände das Recht als unerlässlichenOrdnungsmechanismus

komplexer Gesellschaften zu begreifen.

4. Fazit: Kirchenrechtstrouble

Bejaht man die Ordnungsleistung des Rechts als essentielles Element der Gestal-

tung von Gesellschaften und komplexen Gemeinschaften, so kommt man auf der

Basis von Butlers Rechtskritik freilich nicht umhin, die Verbesserungsbedürftigkeit

des Rechts auszuloten. Recht bedarf in seiner selektiven Formung von Rechtsubjek-

tivität, seiner Simplifizierung von Geschlechtsentwürfen und diskriminierenden

Sprache radikaler Reform. Butlers Kritik daher nicht als ein Standbild, sondern als

Handlungsauftrag zu begreifen, ist Susanne Baer ein Anliegen. Sie sieht den Ertrag

von Butlers Überlegungen zum Recht mit Blick auf die Rechtswissenschaften und

62 Vgl. ebd., S. 239.

63 Vgl. ebd., S. 240.

64 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 Judith Hahn

den von Butlers rechtsphilosophischen Impulsen ausgehenden Arbeitsauftrag an

die Rechtsgestalterinnen und -gestalter vor allem darin, die Kritik politisch werden

zu lassen. Das sei nicht reibungsfrei denkbar, da »eine philosophische Position sich

nicht problemlos in eine rechtspolitischeHaltung übersetzen läßt«65, aber dennoch

möglich. Gefragt sei rechtspolitisches Engagement, mit dem Ziel, dem Recht die

Komplexität zugänglich zu machen, die modernem Leben eigne, mitsamt seiner

»Differenz und Heterogenität«66. Die Aufgabe sei, Komplexität »handhabbar« zu

machen, betont Baer: »›Handhabbar‹ bedeutet nutzbar und berechenbar sowohl

für Gerichte als auch für Bürgerinnen und Bürger«67.

Dies schließe die Notwendigkeit ein, »Rechtstrouble« zu erzeugen. Die Leistung

einer differenz- und heterogenitätssensiblen Rechtspolitik sei es, unterkomplexe

rechtliche Antworten durch eine andere Rechtspraxis kritisch zu hinterfragen und

hierdurch »Unbehagen« in den Rechtsraum zu tragen:

»Rechtstrouble wäre das Unbehagen, das durch die subversiv verändernde Wie-

derholung der juristischen Konstruktionsprozesse erzeugt werden kann. Recht-

strouble können Richterinnen verursachen, die ein abweichendes Urteil in unters-

ter Instanz fällen – die bundesdeutschen Entscheidungen zur Eheschließung von

Lesben und Schwulen sind herausragende Beispiele. Rechtstrouble läßt sich von

Anwältinnen und Bürgerinnen auslösen, die schlicht einklagen, was es eigentlich

im traditionellen, regelmäßig dominanten und diskriminierenden Diskurs noch

nicht gibt. Oder Rechtstrouble läßt sich im Rahmen einer Rechtspolitik herstellen,

in der nicht zuletzt Gesetzentwürfe vorgelegt werden, die dominanten Diskursen

Dissidentes entgegensetzen«68.

Rechtstrouble, wie sie Baer in rechtspolitischem Weiterdenken des von Butler in

rechtsphilosophischer Absicht vorgetragenen Unbehagens gegenüber dem Recht

einfordert, ist keine Kategorie, die sich auf staatliches Recht beschränkt. Die to-

talisierende Dimension eines Rechts aufzudecken, das Differenzen einebnet, He-

terogenität unterminiert und bestimmte Mitglieder der Rechtsgemeinschaft dis-

kriminiert, ist eine Option, von der auch das Kirchenrecht profitieren kann. Von

ihr können Kanonistinnen, kirchliche Richterinnen, Rechtsbeistände und Betrof-

fene Gebrauch machen. Ein diffuses Unbehagen gegenüber dem Kirchenrecht ist

im Volk Gottes allenthalben spürbar. Ihm durch kirchliche Rechtstrouble Kontur

zu geben, kann helfen, Reformpotentiale aufzudecken und zur Entwicklung einer

Ordnung beizutragen, in der die freiheitliche Produktivität des Kirchenrechts ge-

genüber seiner Repressivität gewinnt.

65 Ebd., S. 231.

66 Ebd., S. 236.

67 Ebd.

68 Ebd., S. 250.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Performanz. Macht. Gottesdienst.

Herausforderungen aus dem Denken Judith Butlers

für die Liturgiewissenschaft

Stefan Böntert

1. Krise und Aufarbeitung

Viele Krisen erschüttern derzeit die katholische Kirche. Inzwischen wird sogar

davon gesprochen, die Situation erinnere an die Zeit der Reformation.1 Weil ge-

schichtliche Vergleiche immer mit Vorsicht zu genießen sind, sei dahingestellt, ob

diese Einschätzung tatsächlich zutrifft. Allerdings zeigt sie, wie dramatisch die

Umbrüche sind. Seit der Veröffentlichung der Studie über die Missbrauchsver-

brechen durch Geistliche und andere Mitarbeiter in Deutschland (2018) haben die

Spannungen nochmals an Schärfe zugenommen.2 Was in diesem Zusammenhang

an Grenzüberschreitungen und Systemversagen ans Licht gekommen ist, hat Ent-

täuschung, Abscheu und Wut ausgelöst. Nicht nur weite Teile der Öffentlichkeit

haben der Kirche das Vertrauen entzogen, auch viele katholische Christen wenden

sich ab, weil sie in dieser Kirche keine Heimat mehr finden. Ob der Riss, den das

Vertrauen in die Institutionen und Verantwortlichen bekommen hat, jemals wieder

geschlossen werden kann, bleibt abzuwarten.

Welche Ursachen für die Krisen verantwortlich sind, wird inTheologie und Kir-

che breit diskutiert. Erstaunlicherweise ist dabei bisher jedoch die Feier der Litur-

gie weitgehend unbeachtet geblieben.3 Zu Recht hat jüngst Benedikt Kranemann

mehr Aufmerksamkeit verlangt:

1 Vgl. Kirchenhistoriker: Missbrauchsskandal größere Krise als Reformation, https://www.

katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-

krise-als-reformation [Stand: 13.05.2019].

2 Vgl. Sexueller Missbrauch an Minderjährigen durch katholische Priester, Diakone und

männliche Ordensangehörige im Bereich der Deutschen Bischofskonferenz, https://www.

dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf

[Stand: 13.05.2019].

3 Jüngst erschienen ist Odenthal, Andreas: »Liturgie und Liturgiewissenschaft im Kontext der

Missbrauchsdebatte. Zum Gottesdienst der Kirche in der Spannung von traumatischer und

ritueller Erfahrung«, in: Liturgisches Jahrbuch 69 (2019), S. 3-19.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/kirchenhistoriker-missbrauchsskandal-groessere-krise-als-reformation
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf


80 Stefan Böntert

»Weder die kirchlich Verantwortlichen, noch die Fachwissenschaft haben bislang

öffentlich gefragt, ob in einer Kirche, für die der Gottesdienst so zentral und für

ihre Identität tragend ist, die Art undWeise, wie Liturgien begangen werden, kri-

senfördernd sein könnte […] Dass Liturgie mit diesen Krisen und mit der Selbst-

zerstörung der Kirche zu tun haben könnte, wird nicht oder kaum reflektiert«4.

Die Liturgie bei der wissenschaftlichen Aufarbeitung miteinzubeziehen ist allein

schon deshalb erforderlich, weil die Feier des Glaubens und das Selbstverständnis

der Kirche unmittelbar zusammenhängen. Spätestens seit dem Zweiten Vatikani-

schen Konzil wird die Liturgie ausdrücklich zu den tragenden Säulen der Ekklesio-

logie gezählt, wenn es dort heißt, die Feier sei Quelle und Gipfel allen kirchlichen

Lebens.5 Nimmt man diesen Zusammenhang ernst, ist die Liturgie geradezu ein

Hotspot, in dem und aus dem sich kirchliches Leben realisiert: Das Geflecht von

Zeichen und Texten schafft theologische Leitbilder, inszeniert Differenzen, weist

denMitwirkenden bestimmte Rollen zu und setzt sie relational zueinander ins Ver-

hältnis. Was in der Feier geschieht, bleibt nicht auf den Kirchenraum beschränkt,

sondern hat erhebliche Auswirkungen auf andere Bereiche des kirchlichen Lebens.

Insofern macht es Sinn, davon zu sprechen, bestimmte liturgische Vollzüge könn-

ten sich »krisenfördernd« auswirken. Die Feier ist alles andere als ein Nebenschau-

platz, sondern bleibt stets und unmittelbar in die Umbrüche miteinbezogen. Dies

gilt für alle ihre Facetten, angefangen bei den theologischen Grundlagen bis hin zu

den normativen Ordnungen.

Mag über diesen Zusammenhang rasch Einvernehmen herzustellen sein, stellt

sich allerdings die Frage, anhandwelcher theoretischenModelle die Analysen statt-

finden können bzw. sollen. Methodologisch ist dies sicher nicht allein mit den bis-

herigen Denkfiguren der Liturgietheologie zu leisten. Die Krisen machen es uner-

lässlich, überlieferte Interpretationsstrategien auf den Prüfstand zu stellen, bisher

nicht wahrgenommene oder gar verdrängte Konfliktpunkte müssten sichtbar wer-

den. Wie kann man theologische Basics der Liturgie, allen voran das Prinzip der

tätigen Teilnahme, das Zueinander von Priester und Laien, die Rolle des Vorste-

hers oder die Theologie des Paschamysteriums im Licht der Krisen buchstabieren?

Dieser Frage stellen sich die folgenden Überlegungen und greifen dafür Konzep-

tionen aus der Philosophie Judith Butlers auf. Ihre Konzeptionen als eine Sehhilfe

und einWerkzeug für die liturgiewissenschaftliche Arbeit fruchtbar zumachen, ist

das Ziel. Aus dem Denken der US-amerikanischen Wissenschaftlerin lassen sich –

so meine These – für die Analyse Anregungen schöpfen, die dabei helfen, bisher

4 Kranemann, Benedikt: »Probleme hinter Weihrauchschwaden. Was die Liturgie mit der Kir-

chenkrise zu tun hat«, in: Herder Korrespondenz 73 (2019), S. 13-16, 13. Vgl. zum Thema auch

Ders.: »Das Volk Gottes nicht ausstechen«, in: Gottesdienst 52 (2018), S. 245-247.

5 Vgl. SC 10.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Performanz. Macht. Gottesdienst. 81

weitgehend unbearbeitete und/oder übersehene Merkmale und Konflikte des Got-

tesdienstlebens ins Blickfeld zu rücken.

In der deutschsprachigen katholischenTheologie spielt Judith Butler, von weni-

gen Ausnahmen abgesehen, noch keine Rolle, die man als nennenswert bezeichnen

könnte.6 Auch die Liturgiewissenschaft ist ausgesprochen zurückhaltend und hat

meines Wissens bisher nicht ausdrücklich auf ihre philosophischen Entwürfe als

Analysekategorie zurückgegriffen. Die nur zögerlich verlaufende Rezeption mag

damit zusammenhängen, dass Butlers Denken nicht ohne Brisanz ist. Weil sie mit

wachem Blick die Voraussetzungen von Diskursen offenlegt und deren Machtver-

hältnisse kritisch durchleuchtet, steht sie oftmals quer zu gewohnten Denkmus-

tern. Die Zurückhaltung ist umso bedauerlicher, als Butlers Werk Themen behan-

delt, die für die Liturgiewissenschaft ausgesprochen anschlussfähig sind. Schon

ein oberflächlicher Blick auf einige ihrer immer wiederkehrenden Themen zeigt,

wo sich Berührungspunkte ergeben können: Leiblichkeit7, Performativität8 und

Versammlung9 sind nur wenige Beispiele aus ihren Arbeitsfeldern, die auch lit-

urgiewissenschaftlich von Interesse sind.

Weil der Raum begrenzt ist, kann ich nur einige ausgewählte Aspekte heraus-

greifen und auf die Liturgiewissenschaft beziehen. Meine Überlegungen orientie-

ren sich an drei Kernbegriffen aus demWerk Butlers: Gender, Macht und Vulnera-

bilität.Mir geht es dabei nicht um eine abschließende Positionsbestimmung für die

Liturgiewissenschaft in den aktuellen Debatten umKrise undMissbrauch, sondern

um eine Argumentationsbildung, die der Bearbeitung dieser Themen immer auch

zugrunde liegen muss.

2. Gender: Geschlechtsidentität und -differenz

Wie ein roter Faden durchzieht dasWerk Judith Butlers die Frage nach der Beschaf-

fenheit und Differenz der Geschlechter. Für Butler ist die geschlechtliche Identi-

tät eines Menschen weder objektiv noch abschließend gegeben, sondern stets das

Ergebnis von vielschichtigen performativen Diskursen.10 In ihren Arbeiten wird

6 Vgl. Werner, Gunda: »Relational und vulnerabel. Die Subjektphilosophie Judith Butlers im

theologischen Diskurs«, in: Theologische Revue 144 (2018), S. 179-202, 179 (hier weitere Lite-

raturangaben).

7 Vgl. Butler, Judith: Körper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts, Berlin:

1995; Dies.: Das Unbehagen der Geschlechter. Aus demAmerikanischen von KathrinaMenke,

Frankfurt: 192018.

8 Vgl. Butler, Judith: Haß spricht. Zur Politik des Performativen, Berlin: 1998.

9 Vgl. Butler, Judith: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, aus dem

Amerikanischen von Frank Born, Berlin: 2016.

10 Vgl. J. Butler: 2018, S. 49.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 Stefan Böntert

Butler nicht müde zu betonen, dass diese Diskurse nicht neutral an das einzel-

ne Subjekt herantreten, sondern für dieses Subjekt eine konstitutive Bedeutung

haben. Innerhalb der Diskurse entsteht erst das, was das Subjekt ausmacht und

charakterisiert, d.h. das Subjekt wird erst zum Subjekt durch den Vollzug der kon-

struierenden Diskurse. Indem ein Subjekt in Diskurse eingebunden ist, kommt es

zu sich selbst.11 Mittels der Diskurse entwickelt es ein Selbstbild sowie eine soziale

Rolle und findet schließlich auch zu einer eigenen geschlechtlichen Identität. But-

ler geht so weit, in gleicher Weise die Wahrnehmung des menschlichen Körpers

in dieses Denkmodell einzubeziehen12, sodass jede scheinbar eindeutig umrisse-

ne Unterscheidung zweier Geschlechter in Frage gestellt ist.13 Zusammengenom-

men geht der Ansatz davon aus, dass »die sozialen Normen die personale Existenz

transzendieren«14, was in der Konsequenz bedeutet, dass kulturelle Deutungsmus-

ter für die geschlechtliche Identität eines Subjekts eine Schlüsselrolle spielen. Vor

diesem Hintergrund wird verständlich, dass die Philosophin allen Versuchen eine

Absage erteilt, die ein Verständnis von geschlechtlicher Identität jenseits der Dis-

kurse und der darin waltenden Prinzipien und Absichten entwerfen wollen.15 Wo

Theoriekonzepte einen Anspruch auf bestimmte normative Codes erheben, sind

sie kritisch zu hinterfragen. Ein binäres Denken, das ›Geschlecht‹ stets unter dem

Aspekt der Differenz von männlich und weiblich betrachtet, geht nach Butler an

der Wirklichkeit vorbei.

Blickt man durch diese Linse auf das Gottesdienstleben der Kirche, tun sich er-

hellende Perspektiven auf: »Anders als konventionelle liturgiewissenschaftliche Ar-

beiten es vielleicht vermuten lassen, sind Geschlechterdifferenzen und Genderfra-

gen zutiefst eingewoben in den Stoff, aus dem gottesdienstliches Handeln gewirkt

ist«16.Weite Teile der Arbeitsfelder,mit denen wir es heute inTheorie und Praxis zu

tun haben, können als Diskurse begriffenwerden, in denen umgeschlechtliche Rol-

lenmuster und Identitäten gerungenwird. Anders ausgedrückt:Was auf den ersten

Blick ausschließlich theologisch von Interesse zu sein scheint, erweist sich bei ge-

nauerem Hinsehen auch als ein gendertheoretisch sensibles Thema. »Die Gender-

theorie nach Judith Butler«, so formuliert Theresia Heimerl, macht »sichtbar, was

im katholischen Alltag längst beobachtbar ist: Identität, auch Geschlechtsidenti-

tät, ist bei weitem keine klar umrissene und festgefügte Größe mehr und schon

11 Vgl. Villa, Paula-Irene: Judith Butler. Eine Einführung, Frankfurt a.M.: 22012, S. 22.

12 Vgl. J. Butler: 1995, S. 24-35.

13 Vgl. Bublitz, Hannelore: Judith Butler zur Einführung, Hamburg: 42013, S. 71-75.

14 G. Werner: 2018, S. 184.

15 Vgl. J. Butler: 1995, S. 133.

16 Berger, Teresa: »Gottesdienst und Geschlechterdifferenzen im Wandel. Zu einer liturgie-

wissenschaftlichen Forschungsrichtung im 21. Jahrhundert«, in: Albert Gerhards/Benedikt

Kranemann (Hg.): Dynamik und Diversität des Gottesdienstes. Liturgiegeschichte in neuem

Licht (= Questiones disputatae, Band 289), Freiburg i.Br.: 2018, S. 126-151, 128.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Performanz. Macht. Gottesdienst. 83

gar nicht in den zwei einzigen Kategorien heterosexuelle Männlichkeit und Weib-

lichkeit präsent,wie es derWesensbegriff der lehramtlichenDokumente suggeriert

und gerne hätte«17. Dies sei anhand einiger Beispiele erläutert.

Eine Reihe von Kirchen hat jüngst Segnungsfeiern für gleichgeschlechtliche

Paare geschaffen oder weitergehend ihre Trauungsliturgien für diese Partnerschaf-

ten geöffnet. Die Maßnahmen stehen im Zusammenhang mit der wachsenden Ak-

zeptanz unterschiedlicher Lebensformen im deutschen Sprachgebiet, in Westeu-

ropa sowie in Nordamerika. Sie folgen der kulturellen Entwicklung, in der gleich-

geschlechtliche Paare zunehmend aus der Nische des Privaten heraustreten und

in der Öffentlichkeit sichtbar werden. Diese Paare und die Ernsthaftigkeit ihrer

Beziehung nicht nur anzuerkennen, sondern auch rituell zu begleiten und unter

den Segen Gottes zu stellen, ist das zentrale Anliegen. Debatten um die anthro-

pologischen Aspekte von Partnerschaft, eine theologisch sinnvolle Einordnung von

biblischen Aussagen und die Gewichtung von Traditionen begleiten diesen Pro-

zess. Inzwischen besitzen etwa die Alt-Katholische Kirche in Deutschland18 oder

die Evangelische Kirche von Westfalen19 eigene Gottesdienstbücher, die diese Fei-

ern ordnen und als offizielle Liturgien ihrer Kirchen ausweisen. Die Bücher – Bei-

spiele aus Ländern außerhalb des deutschen Sprachgebiets ließen sich ergänzen

– stehen für die Einsicht, dass Geschlechteridentitäten und Beziehungsformen

weitaus komplexer ausfallen können, als es die simple Rede von Frau und Mann

nahelegt. Ein noch junges Feld, das ebenfalls in diesen Kontext gehört, sind die in

privater Initiative entstehenden Segnungsfeiern für transidente Menschen.20

Bisher zeigt sich die offizielle katholische Lehrmeinung noch unbeeindruckt

von den veränderten Perspektiven der Schwesterkirchen. Aus prinzipiellen moral-

theologischen Überzeugungen sowie aus historischen Gründen sind unter katho-

lischer Regie keine Segnungsfeiern, geschweige denn Trauungsgottesdienste für

gleichgeschlechtliche Paare möglich. Allerdings kann man sich auch hier nicht völ-

lig dem gewandelten Bewusstsein entziehen. Wenn beispielsweise Fachleute aus

17 Heimerl, Theresia: AndereWesen – Frauen in der Kirche,Wien-Graz-Klagenfurt: 2015, S. 149.

18 Vgl. Die Feier der Partnerschaftssegnung im Katholischen Bistum der Alt-Katholiken in

Deutschland. Für den gottesdienstlichen Gebrauch erarbeitet durch die Liturgische Kom-

mission und hg. von Bischof und Synodalvertretung, Bonn: 2014. Zur Diskussion vgl. Krebs,

Andreas/Ring, Matthias (Hg.): Mit dem Segen der Kirche. Die Segnung gleichgeschlecht-

licher Partnerschaften in der theologischen Diskussion (= Geschichte und Theologie des

Alt-Katholizismus. Schriftenreihe des Alt-Katholischen Seminars der Rheinischen Friedrich-

Wilhelms-Universität Bonn, Band 8), Bonn: 2018.

19 Vgl. Evangelische Kirche vonWestfalen (Hg.): Segnungsgottesdienst für Paare in eingetrage-

ner Lebenspartnerschaft, Bielefeld: 2015.

20 Vgl. z.B.: Ein Segen für Trans*Menschen. Agende für einenGottesdienst anlässlich einer Tran-

sition, https://www.quikt.de/das-handbuch [05.06.2019].

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.quikt.de/das-handbuch
https://www.quikt.de/das-handbuch
https://www.quikt.de/das-handbuch
https://www.quikt.de/das-handbuch
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.quikt.de/das-handbuch
https://www.quikt.de/das-handbuch
https://www.quikt.de/das-handbuch
https://www.quikt.de/das-handbuch


84 Stefan Böntert

der Theologie21 und sogar Bischöfe22 ein grundsätzliches Überdenken bisheriger

anthropologischer und theologischer Begründungsfiguren einfordern, sind ers-

te Hinweise auf einen Kurswechsel erkennbar. Das Wissen um die diskursiven

Konstruktionen von Geschlechtsidentitäten und deren Spektrum scheint zu wach-

sen, die moraltheologischen Argumente werden in neuem Licht betrachtet und

in der Folge Segnungsfeiern mit steigender Tendenz als notwendig bezeichnet.23

Überschaut man die derzeitigen innerkatholischen Kontroversen zu diesem The-

ma, zeigt sich ein vielschichtiges Bild: Es treffen nicht allein lehramtliche Festle-

gungen oder liturgiehistorische Leitbilder aufeinander, sondern mit diesen The-

men stehen sich zugleich auch unterschiedliche anthropologische Konzepte von

Geschlechtsidentität gegenüber.

Mit der Forderung nach einer tätigen Teilnahme aller Gläubigen an der Feier

umreißt das Zweite Vatikanum ein Kernprinzip seines Liturgieverständnisses.24

Dass in diesem Zusammenhang den sprachlichen Formulierungen von Texten und

Gebeten große Aufmerksamkeit zukommen muss, hat in den letzten Jahren ei-

nen Umdenkprozess eingeleitet und das Bemühen um eine inklusive Sprache ver-

stärkt.25 Weil eine allein männlich gefärbte Sprache der tätigen Teilnahme entge-

gensteht, wurden Korrekturen und Ergänzungen vorgenommen, jüngst im neuen

Lektionar für die Sonntage.26 Auch wenn noch längst nicht alle Baustellen beseitigt

sind, finden sich heute geschlechtsneutrale Begriffe, zumindest aber Formulierun-

gen, die Frauen und ihre Anliegen ausdrücklich benennen bzw. ansprechen. Wie

tiefgreifend der Wandel reicht, zeigt die Tatsache, dass jeder Rückschritt in die-

sem Bereich als restriktive Ausgrenzung wahrgenommen wird und mit entschie-

denem Widerstand rechnen muss. Wird über die Frage diskutiert, wie das Prin-

zip der tätigen Teilnahme in der konkreten Praxis eingelöst werden kann, melden

sich rasch Stimmen, die energisch eine geschlechtssensible Gottesdienstgestaltung

einklagen. Nehmen wir diese Entwicklungen zusammen, dann ist offensichtlich,

21 Vgl. exemplarisch mit vielen Literaturverweisen die Beiträge in Goertz, Stephan (Hg.): »Wer

bin ich, ihn zu verurteilen?«. Homosexualität und katholische Kirche (= Katholizismus im

Umbruch, Band 3), Freiburg i.Br.: 2015.

22 Vgl. »Durchaus möglich? Aktuelle Stimmen aus der Kirche in Deutschland zur Segnung

gleichgeschlechtlicher Paare«, in: Gottesdienst 52 (2018), S. 60.

23 Vgl. Volgger, Ewald/Wegscheider, Florian (Hg.): Benediktion vongleichgeschlechtlichenPart-

nerschaften (Schriften der Katholischen Privatuniversität Linz 8), Regensburg: 2020.

24 Vgl. SC 11 u.ö.

25 Vgl. Pahl, Irmgard: »Wie heute sprechen in der Liturgie?«, in: Benedikt Kranemann/Eduard

Nagel/Elmar Nübold (Hg.): Heute Gott feiern. Liturgiefähigkeit des Menschen und Men-

schenfähigkeit der Liturgie (= Pastoralliturgische Reihe in Verbindung mit der Zeitschrift

»Gottesdienst«), Freiburg i.Br.: 1999, S. 112-122.

26 Vgl. https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwe-

stern-und-brueder[21.05.2019].

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder
https://www.liturgie.ch/liturgieportal/eucharistiefeier/wortverkuendigung/1367-schwestern-und-brueder


Performanz. Macht. Gottesdienst. 85

dass der Diskurs weit über die Grenzen der Theologie hinausreicht. Zu Konzilszei-

ten mag die Sorge für die tätige Teilnahme noch als ein innertheologisches oder

liturgiepraktisches Problem betrachtet worden sein. Heute wird man nicht dar-

an vorbeigehen dürfen, dass die Feier mittels der Sprache (auch durch die Spra-

che der Zeichen!) bestimmte Geschlechterverhältnisse und -identitäten konstruiert

und inszeniert – von denen dann wiederum abhängt, ob das Geschehen entweder

als integrierend und partizipativ oder als bevormundend und ausgrenzend erlebt

wird.

Die genannten Beispiele sind natürlich nur ein kleiner Hinweis darauf, wie in

Theorie und Praxis der Liturgie geschlechtliche Identitäten entwickelt und trans-

portiert werden. Reiches Untersuchungsmaterial könnten feministische Liturgien

beisteuern, in denen Zeichen und Texte eine enge Symbiose mit der Erfahrungs-

welt von Frauen eingehen und eigene Resonanzräume von Körperlichkeit und ge-

schlechtlicher Identität schaffen.27 Ein Thema mit viel theologischer und kirchen-

politischer Sprengkraft ist schließlich die wieder neu aufgeflammte Debatte um

die Zulassung von Frauen zu den Weiheämtern.28 Aufs Ganze gesehen ist die Fra-

ge nach der geschlechtlichen Identität längst im Zentrum der Themen angekom-

men, die das Forschungsobjekt der Liturgiewissenschaft bilden. Dies gilt auch für

die Historiografie, wie es Teresa Berger anhand zahlreicher Beispiele nachgewie-

sen hat. In weiten Teilen der Gottesdienstgeschichte wirkte das Prinzip der Ge-

schlechterdifferenz und -identität als ein prägendes Ordnungsmuster.29 Weil es

derart drängend ist, ja allgegenwärtig scheint, gehört dasThema auf die Tagesord-

nung des liturgiewissenschaftlichen Forschens.

Mit dieser Feststellung ist allerdings noch nicht die Frage beantwortet, was wir

gewinnen, wenn wir Butlers Analysekategorie aufgreifen. Mindestens zwei Ant-

worten auf diese Frage legen sich nahe: Zum einen hilft der Rückgriff auf Butler da-

bei zu verstehen, wie anfällig (liturgie-)theologische Muster, aber auch Rechtsnor-

men von Gottesdiensten für die Verengung auf scheinbar festgelegte Geschlechter-

identitäten sein können. Eine nuancierte Liturgiewissenschaft kann Rollenzwänge

27 Vgl. Enzner-Probst, Brigitte: Frauenliturgien als Performance. Die Bedeutung von Corporali-

tät in der liturgischen Praxis von Frauen, Neukirchen-Vluyn: 2008, bes. S. 375-383;Wustmans,

Hildegard: Balancieren statt ausschließen. Eine Ortsbestimmung von Frauenritualen in der

Religions- und Pastoralgemeinschaft der Kirche (Studien zur Theologie und Praxis der Seel-

sorge 83), Würzburg: 2011.

28 Eine kritische Auseinandersetzung mit dem Ausschluss von Frauen von der Weihe unter Zu-

hilfenahme von Butler liefert Trimble Alliaume, Karen: »Disturbingly Catholic: Thinking the

Inordinate Body«, in: Ellen T. Armour/Susan M. St. Ville (Hg.): Bodily Citations. Religion and

Judith Butler, New York: 2006, S. 93-119.

29 Vgl. Berger, Teresa: »Liturgiegeschichte und Gender-Forschung. Herausforderungen für die

liturgische Tradition«, in: Heiliger Dienst 62 (2008), S. 209-223; Dies.: 2018; Dies.: Gender Dif-

ferences and the Making of Liturgical History. Lifting a Veil on Liturgy’s Past, Burlington/VT:

2011.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 Stefan Böntert

transparent machen und das Bewusstsein dafür fördern, dass bei einer Feier im-

mer Menschen mit verschiedenen geschlechtlichen Identitäten zugegen sind. Der

Sichtbarkeit von Frauen kommt zweifellos ein besonderes Gewicht zu, allerdings

reichen die Aufgaben weit darüber hinaus und umfassen auch Menschen, die jen-

seits binärer Zuordnungen leben.30 Zum anderen ist absehbar, dass die Gender-

thematik auf Zukunft hin die Beziehungen zwischen den Kirchen noch stärker als

bisher beeinflussen werden. Längst ist sie zu einemThema geworden, dem auch in

der Ökumene eine große Bedeutung zukommt.31Weil die Kirchen in diesem Punkt

unterschiedlicheWege gehen, kann eine gendersensible Liturgiewissenschaft fach-

kundige Unterstützung für die ökumenischen Gespräche zur Verfügung stellen.

3. Macht: Unterwerfung und Widerstand

Inhaltlich engmit Butlers Gendertheorie verbunden sind die Überlegungen, die sie

zum Thema ›Macht‹ vorgelegt hat. Auch in diesem Fall lehnt die Philosophin ein

Verständnis ab, das schematisch vorab festgelegten Definitionen folgt. Mit dem

Begriff der Macht bezeichnet sie, ähnlich wie mit Blick auf die geschlechtliche

Identität des Subjekts, keine objektiv feststehende Größe, sondern eine je neu ent-

stehende Wirklichkeit. Machtverhältnisse sind nicht einfach gegeben und einem

Menschen von außen auferlegt, sondern werden mittels performativer Handlun-

gen und Diskurse je neu hervorgebracht und bestätigt.32 Dabei besteht zwischen

dem Subjekt und der Macht ein geradezu paradoxales Verhältnis. Auf der einen

Seite ist ein Mensch auf Macht angewiesen, denn nur indem es sich der Macht

unterwirft, kann das Subjekt überhaupt zu sich selbst kommen. Ohne diesen Akt

des Unterwerfens ist das Subjekt gar nicht denkbar, es bleibt stets auf Macht ange-

wiesen, weil es durch sie geformt ist.33 Auf der anderen Seite verlangt diese Unter-

werfung dem Subjekt etwas ab, das erhebliche Schwierigkeiten verursacht. Denn

indem es sich unterwirft, empfindet das Subjekt zugleich eine tiefgreifende Ein-

schränkung des eigenen Denkens und Handelns. Weil es die Machtverhältnisse,

in die es kommt, nicht selbst gewählt hat, kann die Unterwerfung den Eindruck

auslösen, in den persönlichen Ideen und Handlungsmöglichkeiten beschnitten zu

30 Vgl. Berger, Teresa: »How Many Gender Differences Must a Liturgy Know?«, in: Reflec-

tions (Fall 2018), S. 41-42; vgl. https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_

2018_02.pdf[03.06.2019).

31 Vgl. Berger, Teresa: »Gender Matters in Worship. An Ecumenical Theme across a Divided

Church«, in: Liturgy 30 (2015), S. 36-43.

32 Vgl. H. Bublitz: 2013, S. 80-82.

33 Vgl. Butler, Judith: Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt a.M.: 72013,

S. 8-11.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf


Performanz. Macht. Gottesdienst. 87

werden. Stets aufMacht angewiesen und doch durch dieselbeMacht in die Schran-

ken gewiesen – für Butler ist diese Paradoxie ein tragender Pfeiler ihres Subjekt-

verständnisses.34 Unterwerfung und Autonomie gehen bei Butler immer Hand in

Hand. Im Zusammenspiel der beiden Faktoren wird das Subjekt konstituiert und

werden Macht und ihre Strukturen je neu verhandelt. In diesem vielschichtigen

Geflecht verortet Butler schließlich auch die Fähigkeit des Subjekts, bestehende

Machtverhältnisse auf den Prüfstand zu stellen und eigene Ansprüche zu erhe-

ben. Im Prozess der Subjektwerdung geschieht eine kritische Auseinandersetzung

mit der Macht, die schließlich auch in den Widerstand gegen bestehende Vorga-

ben und Ordnungen münden kann: »Widerstand erscheint somit«, so fasst Butler

diesen Gedanken zusammen, »als Wirkung der Macht, als Teil der Macht, als ihre

Selbstsubversion«35.

Wer im Zusammenhang mit der Liturgie auf Macht und Machtverhältnisse zu

sprechen kommt, wird sich auf manche Missverständnisse einstellen müssen. Die

Probleme beginnen schon damit, dass dieTheologie den Machtbegriff für gewöhn-

lich ausschließlich auf Gott und sein Wirken in der Gestalt von menschlichen Zei-

chen bezieht. Theologisch gesehen kann es in der lex crendendi ebenso wie in der

lex orandi nur eine einzige Macht geben, und die liegt auf der Seite Gottes. Dem-

gegenüber besitzt alles menschliche Handeln nur einen dienenden und empfan-

genden Charakter, aber es hat keinerlei Recht darauf, eigene Ansprüche zu stel-

len.36 So sehr dieser Blick zu überzeugen vermag, ist allerdings doch eine wesent-

liche Schwäche nicht zu übersehen: Er schweigt über dieMachtverhältnisse, die aus

anthropologischer Sicht die Beziehungen zwischen den Mitfeiernden bestimmen.

Die weitgehende Unsichtbarkeit der Kategorie ›Macht‹ in der Liturgiewissenschaft

lässt sich vermutlich auf die Sorge zurückführen, den besonderen Vorrang Gottes

zuwahren.Diese Sorge ist berechtigt und verdient Unterstützung.Gleichwohl wird

man nicht so tun dürfen, als sei das gottesdienstliche Leben der Kirche eine von

menschlicher Macht und ihren subtilen Mechanismen und Strukturen unberühr-

te Wirklichkeit. Wie es die Ritualwissenschaften anhand von Beispielen aus Ver-

gangenheit und Gegenwart aufgezeigt haben, besteht zwischen Zeichen, Symbolen

und Machtkonstellationen immer ein untrennbarer Zusammenhang. Dabei bilden

Rituale bereits bestehende Machtverhältnisse ab, sie beschränken sich jedoch kei-

neswegs auf die Wiederholung des Bekannten. Werden Rituale vollzogen, stiften

sie zugleich im performativen Sinne bestimmte Rangordnungen, Zuständigkeiten

und Positionen innerhalb einer Gruppe oder Gemeinschaft. Rituelle Inszenierun-

gen, man denke hier beispielsweise an Feste, Versammlungen oder Prozessionen,

34 Vgl. P.-I. Villa: 2012, S. 42.

35 J. Butler: 2013, S. 89.

36 Vgl. Gerhards, Albert/Kranemann, Benedikt: Einführung in die Liturgiewissenschaft, Darm-

stadt: 32013, S. 121-123.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 Stefan Böntert

können als eine expressive Darstellung und Stabilisierung vonMachtsystemen ver-

standen werden, aber auch als ein energischer Ausdruck von Machtansprüchen,

die bisher noch nicht eingelöst sind.37 Diese Muster und ihre Auswirkungen für

das Feiergeschehen sind noch viel zu wenig bewusst. Dies ist nicht ungefährlich,

denn eine liturgiewissenschaftliche Arbeit, die die Analysekategorie ›Macht‹ nicht

kennt, ist blind für die große Verantwortung, die mit der Verwendung von Zei-

chen und Ritualen verbunden ist. Sie steht vor allem in der Gefahr, übersteigerte

Repräsentationen von gottesdienstlicher Macht als Nebensächlichkeit abzutun –

und die Augen davor zu verschließen, wie durch rituelle Überhöhungen von Macht

theologische Grundüberzeugungen unterlaufen werden können.

Der Faktor Macht lässt sich besonders im Hinblick auf den letztgenannten

Punkt als eine liturgiewissenschaftliche Analysekategorie fruchtbar machen. Na-

türlich erschöpft sich eine Feier nicht in den Vollzügen des Priesters, allerdings

kommt ihm stets eine herausgehobene Rolle für das Geschehen zu. Der Salzbur-

ger Theologe Gregor Maria Hoff hat jüngst von einer »Sakralmacht« gesprochen,

die der Priester durch seine Position und Aufgabe innehat und mit der äußerst

sorgfältig umzugehen ist.38 Die Geschichte kennt zahlreiche Beispiele dafür, wie

in der Feier der Rangunterschied zwischen dem geweihten Klerus und Laien re-

gelrecht inszeniert wurde. Die über Jahrhunderte prägende Sprachbarriere, aus-

schließlich dem Priester vorbehaltene Zonen innerhalb des Kirchenraumes oder

prächtige Gewänder und Insignien sind nur einige Bereiche, an die hier erinnert

werden kann.39 Gewiss lassen sich für diese Beispiele – die Liste ließe sich verlän-

gern – Legitimationen finden, die vor dem jeweiligen historischen Hintergrund

betrachtet einleuchten. Dennoch wäre es zu kurz gegriffen, wollte man sie aus-

schließlich im Licht theologischer Konzepte interpretieren. Legt man ein perfor-

matives Verständnis von Macht zugrunde, können die Beispiele zugleich verstan-

den werden als eine zeittypische Repräsentation von Macht(-ansprüchen) sowie

eines bestimmten Amtshabitus, der von einem übersteigerten Selbstbewusstsein

getragen war.

Inszenierungen von Rangordnungen und damit auch von Macht prägen die

Liturgie in der Geschichte und prägen sie bis heute. In den letzten Jahren wird viel

über den Zuschnitt von Kirchenräumen diskutiert und die Frage gestellt, wie die

37 Vgl. Büttner, Andreas/Mattheis, Marco/Sobkowiak, Kerstin: »Macht und Herrschaft«, in:

Christiane Brosius/Axel Michaels/Paula Schrode (Hg.): Ritual und Ritualdynamik. Schlüssel-

begriffe, Theorien, Diskussionen, Göttingen: 2013, S. 69-76; Kertzer, David I.: »Ritual, Poli-

tik und Macht«, in: Andréa Belliger/David J. Krieger (Hg.): Ritualtheorien. Ein einführendes

Handbuch, Wiesbaden: 52013, S. 361-386.

38 Vgl. Hoff, Gregor Maria: Vortrag beim Studientag der Deutschen Bischofskonferenz am 13.

März 2019 in Lingen, https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/

2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf [22.5.2019].

39 Vgl. B. Kranemann: 2019, S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf
https://dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-038c-FVV-Lingen-Studientag-Vortrag-Prof.-Hoff.pdf


Performanz. Macht. Gottesdienst. 89

Ästhetik den theologischen Ideen des Zweiten Vatikanums angemessen entspre-

chen kann.40 Die Debatten sind zu begrüßen, zeigen doch nicht wenige Räume er-

hebliche Defizite in diesem Bereich.41 Problematisch ist allerdings wiederum, dass

die Suchbewegungen die machtspezifischen Beziehungen zwischen dem geweih-

ten Amtsträger und den übrigenMitfeiernden nicht in ihre Überlegungen einbezie-

hen. Wie ist etwa ein Raum zu beurteilen, in dem der Altar durch viele Stufen den

Bereich der übrigen Anwesenden weit überragt? Welche Signale sendet eine solche

Architektur aus im Hinblick auf die Machtverhältnisse, die zwischen den liturgi-

schen Diensten auf der einen und den übrigen Mitfeiernden auf der anderen Seite

bestehen? Natürlich ist es der Transparenz des Geschehens wegen unverzichtbar,

die Dienste und ihre Aufgaben auch in ritueller und ästhetischerHinsicht kenntlich

zu machen. Aber das bedeutet nicht, dass die Rollenunterschiede in ihrer Außen-

wirkung so dominant werden müssen, dass sie in das ästhetische (und damit auch

in das theologische!) Zentrum von Raum und Feier rücken. Es ist mehr als zweifel-

haft, ob ein Raum, der gestalterisch eher den Eindruck von Herrscher und Unter-

tanen als den einer gemeinsamen Feiermit unterschiedlichen Rollen und Aufgaben

nahelegt, überhaupt noch für eine Liturgie nach heutigen Maßstäben geeignet ist.

Kannman wirklich von einer tätigen Teilnahme aller Mitfeiernden sprechen, wenn

die Inszenierung völlig entgegengesetzte Signale aussendet?

Ein besonderes Gewicht kommt in diesem Zusammenhang dem Vorstehersitz

und seiner Verwendung zu.42 An welcher Stelle der Sitz im Raum errichtet ist,

durch welche ästhetischen Akzente er sich von den übrigen Sitzgelegenheiten un-

terscheidet undwer auf ihmPlatz nehmen darf, ist keineswegs nebensächlich, son-

dern geht – mit Judith Butler gesprochen – mit einer performativen Inszenierung

von Macht einher. Mancherorts sind beachtliche Lösungen entstanden, die sich

in ihrer Form den räumlichen Bedingungen anpassen und zugleich den Leitungs-

dienst in einer gelungenen Balance zwischen Erkennbarkeit und Zurückhaltung

erkennbar machen. Dem stehen allerdings Modelle gegenüber, die an eine macht-

volle Autorität, aber nicht an den Leitungsdienst innerhalb einer gottesdienstli-

chen Feier denken lassen.43 Aus machttheoretischer Sicht bedenklich ist ferner die

40 Vgl. SC 124.

41 Vgl. die Übersicht über die Debattenschwerpunkte im späten 20. und frühen 21. Jahrhun-

dert: Böntert, Stefan: »Katholischer Kirchenbau zwischen theologischem Anspruch und ge-

sellschaftlichemWandel. Raumkonzepte in der Liturgiereform nach dem II. Vatikanum«, in:

Frank Bösch/Lucian Hölscher (Hg.): Jenseits der Kirche. Die Öffnung religiöser Räume seit

den 1950er Jahren, Göttingen: 2013, S. 29-58.

42 Vgl. dazu die historische und systematische Studie von Keplinger, Josef: Der Vorstehersitz.

Funktionalität und theologische Zeichenstruktur (= Pius-Parsch-Studien, Band 11), Freiburg

i.Br.: 2015, die allerdings im (liturgie-)theologischen Horizont verbleibt und keinerlei Bezug

zu den machttheoretischen Dimensionen des Vorstehersitzes herstellt.

43 Ein besonders anschauliches Beispiel für diesen Typ von Sitz steht in der Kirche St. Peter im

westfälischen Waltrop.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 Stefan Böntert

rechtliche Regelung, dass der Sitz ausschließlich dem geweihten Priester vorbe-

halten bleiben muss. Wenn Laien einer Feier vorstehen, müssen sie andere Sitze

einnehmen, der Vorstehersitz bleibt leer.44 Man ahnt, welche Konsequenzen in der

Wahrnehmung damit verbunden sind: Den Laien, aber auch den durch sie geleite-

ten Feiern, kommt in diesem Augenblick eine geringere Bedeutung zu als dem ge-

weihten Vorsteher. Mehr noch: Durch diese Regelung wird dem geweihten Vorste-

her performativ eine besondere Position zugesprochen, eine »Sakralmacht«, selbst

wenn er gar nicht im Raum anwesend ist.

Den Herausforderungen, welche die Einsicht in die performative Dimension

der Macht an die liturgiewissenschaftliche, aber auch an die liturgiepraktische Ar-

beit stellt, sollte nicht ausgewichen werden. Diese Perspektive ist gewinnbringend,

weil sie die in theologischen Konzepten eingeschriebenen (und zumeist verborge-

nen) Machtstrukturen aufdeckt. Welche Repräsentationen von Macht und Rang-

ordnung sind in Praxis und Reflexion der Liturgie eingewoben?Was wird in diesen

Konzepten an möglichen Risiken nicht hinreichend beachtet – oder möglicher-

weise sogar aktiv verschleiert? Wo können bestimmte theologische Koordinaten

im Gottesdienst bei den handelnden Personen übersteigerte und damit riskante

Selbstwahrnehmungen begünstigen (»theokratische Auserwähltheitsideologien«45)

– mit unabschätzbaren Folgen? Wie tragen ästhetische Konstellationen dazu bei,

Personen so herauszuheben, dass auf die Liturgie in ihrer zentralen Bedeutung

als Begegnung von Gott und Mensch ein schiefes Licht fällt?46 Ob eine Feier in die

Begegnung führt, geistlich fruchtbar ist und als partizipativ empfunden wird, ob

die Mitfeiernden in Beziehung zu Gott und zueinander treten können, hängt nicht

unwesentlich von den hier waltenden Machtverhältnissen ab. Das Thema der Ge-

schlechtsidentität spielt hier ebenfalls wieder hinein. Denn mit welchen Akzenten

über die Rolle der Geschlechter liturgiewissenschaftlich diskutiert wird und wie sie

die Praxis bestimmt, ist immer auch eine Frage von Machtverhältnissen.

44 Vgl. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.): Zum gemeinsamen Dienst berufen.

Die Leitung gottesdienstlicher Feiern. Rahmenordnung für die Zusammenarbeit von Pries-

tern, Diakonen und Laien im Bereich der Liturgie (= Die Deutschen Bischöfe 62), Bonn: 1999,

Nr. 62.

45 Werbick, Jürgen: DenGlauben verantworten. Eine Fundamentaltheologie. 3., vollständig neu

bearbeitete Auflage, Freiburg i.Br.: 32005, S. 717.

46 Vgl. B. Kranemann: 2019, S. 14; Ders.: 2018, S. 246.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Performanz. Macht. Gottesdienst. 91

4. Vulnerabilität: Angewiesenheit und Anerkennung

In ihren jüngeren Beiträgen setzt Judith Butler ihre Überlegungen zur Frage fort,

wie das Subjekt in seinen vielfältigen Beziehungen gedacht werden kann.47 Dabei

widmet sie sich dem Wechselspiel von Anrede und Antwort, von Empfangen und

Artikulation, das untrennbar mit dem Subjekt verbunden ist. Eine zentrale Rolle

in ihren Analysen spielt der Begriff der Vulnerabilität, mit dem sie die Eigenschaft

des Subjektes bezeichnet, angesprochen, berührt, betroffen oder – im schlimms-

ten Fall – sogar gefährdet und verletzt werden zu können.48 In dieser Breite ge-

dacht bezeichnet Vulnerabilität alle Formen des Angesprochenseins49, darunter

fällt die Erfahrung von vertrauensvoller Liebe genauso wie die Konfrontation mit

hasserfüllter Ablehnung: »Vulnerabilität […] meint für Butler eine prinzipielle und

rückhaltlose Empfänglichkeit dafür, von Anderen und Anderem affiziert zu wer-

den«50. Ein weiteres Mal lehnt Butler – ganz der Linie ihres Denkens treu bleibend

–die Idee ab, diese Dimension als eine Realität zu betrachten, die demSubjekt bloß

innewohnt. Aus ihrer Sicht kann ein Subjekt gar nicht ohne Vulnerabilität gedacht

werden.51 Stets bleibt es auf die Erfahrung der Anrede angewiesen, mehr noch:

Erst in der Anrede, d.h. in der Abhängigkeit von anderen, beginnt es als Subjekt zu

existieren und kommt zu sich selbst.52 Setzt man diese Abhängigkeit als charakte-

ristisch voraus, geht sie natürlich mit nicht unerheblichen Spannungen, ja Risiken

einher. Butler ist sich dessen bewusst, dass diese Abhängigkeit vielfach ausgenutzt

wird und in der Folge großes Leid entstehen kann. Aus diesem Grund weist sie mit

Nachdruck darauf hin, dass jedes Leben immer Anerkennung, Schutz und Unter-

stützung braucht.53 Die Kategorie der Anerkennung bildet die andere, ergänzende

Seite dessen, was Butler Vulnerabilität nennt.Wird einemmenschlichen Leben das

Recht abgesprochen, bedürftig und angewiesen zu sein, wird ihm die notwendi-

ge Anerkennung entzogen, drohen Gewalt und Vernichtung um sich zu greifen.

Deshalb ist die Anerkennung eine unverzichtbare Voraussetzung für das Leben:

»Woher sonst sollte ein Grundsatz kommen, mit dem wir geloben, andere vor […]

Gewalt zu schützen, […] wenn nicht aus dem Verständnis einer allgemeinen Ver-

letzbarkeit?«54

47 Zu nennen sind hier v.a. Butler, Judith: Gefährdetes Leben. Politische Essays, Frankfurt: 32012,

undDies.: 1998, S. 9-71. Die Verbindungen, die Butler zwischenVulnerabilität undKörperlich-

keit zieht, können hier nur genannt, aber nicht weiter ausgeführt werden.

48 Vgl. Pistrol, Florian: »Vulnerabilität. Erläuterungen zu einem Schlüsselbegriff im Denken Ju-

dith Butlers«, in: Zeitschrift für Praktische Philosophie 3 (2016), S. 233-272, 233.

49 Vgl. G. Werner: 2018, S. 196-198.

50 F. Pistrol: 2016, S. 239.

51 Vgl. J. Butler: 2012, S. 43-46; Dies.: 2016, S. 172.

52 Vgl. H. Bublitz: 2013, S. 98-100.

53 Vgl. J. Butler: 2012, S. 47; F. Pistrol: 2016, S. 245-254.

54 J. Butler: 2012, S. 47.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 Stefan Böntert

Die Liturgiewissenschaft findet auch in diesem dritten Aspekt aus demDenken

Butlers einen Anstoß, dem nachzugehen sich lohnt. In diesem Zusammenhang ist

vor allem an die tiefgreifenden Spannungen zu erinnern, die bestehen zwischen ei-

nerseits der Liturgie der Kirche und andererseits den zahlreichen Strategien, mit

denen Menschen unserer Gegenwart ihre Erfahrungen von Bedürftigkeit interpre-

tieren und verarbeiten. Der oftmals schlagwortartig formulierte Vorwurf, die über-

lieferten gottesdienstlichen Texte und Symbole seien lebensfern, verweist auf die

Dissonanzen, die hier bestehen. Dabei ist die Lage geradezu paradox: Während

der Begriff der Spiritualität in unserer Gegenwart auf ein breites Echo stößt, also

die Einsicht in die eigene Bedürftigkeit weit verbreitet scheint, hat demgegenüber

die Liturgie an Anziehungskraft eingebüßt.55 Vielen erscheint das gottesdienstli-

che Leben der Kirche keine Ressourcen mehr bereitzuhalten, aus denen sich ein

tragfähiger Umgang mit der Bedürftigkeit des menschlichen Lebens schöpfen lie-

ße. Wenn man es mit einem anderen Ausdruck beschreiben will, dann kann man

sagen, dass der Liturgie nur noch eine sehr begrenzte Kompetenz bei der Bewälti-

gung von Kontingenzerfahrungen zugetraut wird. Welche Gründe zu dieser Ent-

wicklung führen, kann ich an dieser Stelle nicht weiter vertiefen. In Anbetracht

der kulturellen Gegebenheiten bleibt es jedoch eine der entscheidenden Fragen an

Theorie und Praxis, ob und inwieweit die Feier Räume für die Dimension der Be-

dürftigkeit zulässt – und zugleich eine Sprache zu sprechen vermag, die vom Geist

der ernsthaften Anerkennung getragen ist. Hier ließen sich zahlreiche Beispiele

nennen, für die Reflexions- und Handlungsbedarf besteht. In diesem Zusammen-

hang ist noch einmal an die bereits erwähnten gleichgeschlechtlichen Paare zu den-

ken. Zumindest katholischerseits ist bisher nicht absehbar, ob die Theologie und

mit ihr die Liturgie Räume zu schaffen in der Lage sein werden, in denen diese

Partnerschaften Anerkennung und Stärkung finden. Auf anderen Feldern ist man

hingegen erfreulicherweise schon weitere Schritte gegangen. Die zahlreichen neu

entstandenen Feiern, die in Form und Sprache auf spezifische Lebenssituationen

zugehen, weisen in die richtige Richtung und sind ein ermutigendes Signal für das

Wissen um die Zusammengehörigkeit von Angewiesenheit und Anerkennung.56 In

55 Vgl. Böntert, Stefan: »Ein fruchtbares Spannungsverhältnis. Anstöße aus der Geschichte für

das Verhältnis von Liturgie und Spiritualität in der Gegenwart«, in: Ders. (Hg.): Objektive Fei-

er und subjektiver Glaube? Beiträge zum Verhältnis von Liturgie und Spiritualität (= Studien

zur Pastoralliturgie, Band 32), Regensburg: 2011, S. 117-146.

56 Vgl. Böntert, Stefan: »Gottesdienste ›in der zweiten Reihe‹. Einige Perspektiven für Liturgie-

wissenschaft und Praxis angesichts neuer Feierformen«, in: Birgit Jeggle-Merz/Benedikt Kra-

nemann (Hg.): Liturgie und Konfession. Grundfragen der Liturgiewissenschaft im interkon-

fessionellen Gespräch, Freiburg i.Br.: 2013, S. 77-96; Kranemann, Benedikt: »Liturgie in der

Perspektive der Anderen. Aufbrüche in die Zukunft des Gottesdienstes aus katholischer Per-

spektive«, in: Hanns Kerner (Hg.): Aufbrüche. Gottesdienste im Wandel, Leipzig/Trier: 2013,

S. 129-148.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Performanz. Macht. Gottesdienst. 93

diese Reihe gehört das Spektrum der (oft gut besuchten) Segnungsgottesdienste

ebenso wie Feiern an Orten, die mit bestimmten Ereignissen oder Alltagserfahrun-

gen verbunden sind (Unfälle, Katastrophen57 usw.). Solche Gottesdienste bringen

– um die Begrifflichkeit Butlers zu verwenden – Vulnerabilität als eine prägende

Grunddimension des menschlichen Lebens zum Ausdruck und bemühen sich in

Zeichen und Sprache um eine Gestaltung, in der das Evangelium als eine ermuti-

gende Anerkennung verkündigt wird.

Nehmen wir die Überlegungen zusammen, erweist sich Butlers Denken erneut

als ein weiterführender Anstoß für die liturgiewissenschaftliche Kriterienbildung.

Ein Herzstück der heutigen Liturgiewissenschaft bildet die Überzeugung vom Pa-

schamysterium, das allen Feiern des Glaubens zu Grunde liegt. Ohne diese Grund-

lage verlöre das Geschehen seinen Sinn.58 Von Judith Butler ist zu lernen, dass eine

Liturgie jenseits der fundamentalen Koordinaten von Vulnerabilität und Anerken-

nung ebenso ins Leere geht. Liturgie als Feier des Paschamysteriums verliert ihren

Sinn, ja ihre Existenzberechtigung, wenn sie über die vielfältigen Spannungen in

den subjektiven Lebenserfahrungen derMitfeiernden hinwegsieht.Um es pointier-

ter zu sagen: Jesu Tod und Auferstehung sind das Paradebeispiel für Vulnerabili-

tät und Anerkennung. Deshalb ist das Paschamysterium nur in den Spannungen

von Vulnerabilität und Anerkennung, von Kontingenzerfahrung und zusprechen-

der Anerkennung lebendig erfahrbar. Butlers Denken kann zu einem kritischen

Korrektiv gegenüber allen Versuchen werden, bestimmte theologische Denkfigu-

ren oder normativ festgelegte Feierordnungenmit dem Paschamysterium selbst zu

identifizieren.

5. Produktive Irritationen

Selbstverständlich können und wollen die genannten Felder aus der Philosophie

Judith Butlers kein erschöpfendes Bild ihres umfassenden Denkens liefern. Die

Überlegungen mussten sich auf einige Fragmente beschränken, deshalb erheben

sie weder den Anspruch, alle Differenzierungen zu berücksichtigen noch die ganze

Breite der Veröffentlichungen Butlers in den Blick zu nehmen. Was nur in Grund-

zügen skizziert werden konnte, müsste um manche Bausteine ergänzt werden.

Doch schon der Querschnitt durch die drei Schlüsselkategorien lässt erkennen,

welches Reservoir an hermeneutischen Zugängen sich für die Liturgiewissenschaft

öffnen kann – vorausgesetzt man ist bereit, sich mit Butlers nicht immer leicht

57 Vgl. Kranemann, Benedikt/Benz, Brigitte (Hg.): Trauerfeiern nach Großkatastrophen. Theo-

logische und sozialwissenschaftliche Zugänge. (= Evangelisch-katholische Studien zu Got-

tesdienst und Predigt, Band 3), Neukirchen-Vluyn/Würzburg: 2016.

58 Vgl. A. Gerhards/B. Kranemann: 2013, S. 125-128.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 Stefan Böntert

zugänglicher Sprache zu befassen. Die amerikanische Philosophin liefert der Lit-

urgiewissenschaft produktive Irritationen.

In den letzten Jahrzehnten hat die Liturgiewissenschaft mehrfach Differenzie-

rungsschritte durchlaufen und dabei beträchtlich an hermeneutischer Breite hin-

zugewonnen.59 Auch in Zukunft wird dieser Prozess weitergehen müssen, nicht

zuletzt auch mit Blick auf das interdisziplinäre Gespräch mit anderen Kulturwis-

senschaften.Mir kommt es darauf an zu zeigen, dass der Blick durch die Linse But-

lers zu einer weiteren Vertiefung beitragen und die Vielschichtigkeit liturgischen

Handelns zum Ausdruck bringen kann. Geschlechtliche Identität und Differenz,

Strukturen und Mechanismen von Macht sowie die Erfahrung von Bedürftigkeit

prägen menschliches Leben grundlegend und zu jeder Zeit, deshalb spielen sie im-

mer auch eine Schlüsselrolle, wenn Menschen miteinander ihren Glauben feiern.

Mit der letzten Bemerkung ist schon angedeutet, dass mein Plädoyer für die

Verwendung von Analysekategorien aus dem Werk Butlers nicht allein aus der

Leidenschaft für das Vergessene oder Verdrängte erwächst, sondern zugleich von

der theologischen Mitte des gottesdienstlichen Lebens her denkt. Sämtliche Feiern

sind von der Überzeugung getragen, dass in den Zeichen und Texten eine Begeg-

nung zwischen Gott und Mensch stattfindet. Diese Hinwendung Gottes umfasst

das ganze Leben der Feiernden, was die Brüche und Umwege, den Zweifel60, die

Verletzungen, aber auch die Dimensionen von Körperlichkeit, Geschlechtlichkeit

oder Macht miteinschließt. Die Liturgie bliebe auf halbem Wege stecken, wollte

man bestimmte Lebenserfahrungen und -prägungen ausschließen.Wie könnte ei-

ne Liturgiewissenschaft bestehen, die stillschweigend davon ausgeht, man müsse

neutral, also unberührt von diesen Dimensionen Liturgie feiern und über Liturgie

wissenschaftlich arbeiten?

Mit dieser Frage bin ich wieder am Anfang meines Beitrags angekommen,

nämlich bei den gegenwärtigen Krisen der katholischen Kirche. Die Krisen zu be-

arbeiten, sowohl in struktureller als auch in theologischer Hinsicht, ist eine stra-

paziöse Aufgabe und wird vermutlich noch lange Zeit in Anspruch nehmen. Die

Liturgie gehört bei der Aufarbeitung zwingend auf die Tagesordnung kirchlicher

Verantwortlicher, muss aber auch die theologischeWissenschaft beschäftigen. Der

Rekurs auf Judith Butler kann dabei helfen, alle Versuche, die Liturgie als eine nicht

ins Gewicht fallende Größe zu betrachten, als zu kurz gegriffen zu entlarven. Min-

destens drei Gründe lassen sich dafür nennen: Erstens verschleiern solche Versu-

che den performativen Charakter liturgischer Zeichen und Texte und bieten damit

59 Vgl. Kranemann, Benedikt: »Die liturgische actio im Blick. Methoden gegenwärtiger Liturgie-

wissenschaft«, in: Stefan Böntert (Hg.): Gemeinschaft imDanken. Grundfragen der Eucharis-

tiefeier im ökumenischen Gespräch (= Studien zur Pastoraltheologie, Band 40), Regensburg:

2015, S. 362-379.

60 Vgl. Böntert, Stefan: «Du hast uns geschaffen, doch wir kennen dich kaum«. Gottesdienst

feiern im Angesicht des Zweifels«, in: Liturgisches Jahrbuch 67 (2017), S. 69-90.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Performanz. Macht. Gottesdienst. 95

bestenfalls eine eingeschränkte Sicht auf den Zusammenhang von Liturgie, Ekkle-

siologie und Anthropologie. Zweitens erweisen sich die Analysekategorien Butlers

als hilfreich, wenn es darum geht, Konfliktfelder aufzuspüren, die aus theologi-

schen Konzepten oder kirchenrechtlichen Ordnungen der Liturgie erwachsen und

in anderen Bereichen des kirchlichen Lebens fatale Auswirkungen haben können.

Es gilt, wie Andreas Odenthal es formuliert, »eine neue Aufmerksamkeit für die am

Ritual beteiligten Menschen und ihre Grenzen zu gewinnen […]. Missbrauch setzt

nicht erst beim sexuellen Missbrauch ein«61. Drittens kann eine erweiterte Herme-

neutik helfen, die Praxis aus bestehenden Einseitigkeiten zu befreien und in einer

nuancierteren Form weiterzuentwickeln.

Judith Butler stärker, als es bisher der Fall ist, liturgiewissenschaftlich zu rezi-

pieren, ist deshalb eine lohnende Aufgabe. Wenn es gelungen ist, die produktiven

Irritationen ihres Ansatzes deutlich zu machen, haben die Überlegungen ihr Ziel

erreicht.

61 A. Odenthal: 2019, S. 18.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Biblische Perspektiven

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Empathie, Betrauerbarkeit und Verwandtschaft

Biblisch-narratologische Überlegungen im Anschluss

an die politische Philosophie Judith Butlers

Ilse Müllner

1. Antigone und Rizpa

1.1 Judith Butlers Antigone Rezeption: Nachdenken über Verwandschaft

und Staat

»Hat nämlich nicht der Bestattung unsere beiden Brüder Kreon den einen gewür-

digt, demanderen sie verwehrt? Den Eteokles zwar hat er, wieman sagt, nach dem

Recht, in richtiger Anwendung, und nach dem Brauch in der Erde bestattet, mit

reichen Ehren bei den Toten. Den elend Gefallenen, des Polyneikes Leiche aber –

den Städtern sagt man, sei es kundgetan – solle man nicht im Grabe bergen, und

auch keiner solle um ihn klagen, sondern ihn unbeklagt, unbestattet lassen, den

Vögeln ein begehrter Vorrat, wenn sie ihn sehen, zu willkommenem Fraß«1.

Im Krieg gegenTheben kommt Polyneikes um.Weil er seine Heimatstadt angegrif-

fen hatte, verwehrt der neue Machthaber Kreon ihm die Bestattung. Seine Schwes-

ter Antigone lehnt sich aus Liebe, imZorn und auchmit einemSinn für jenes Recht,

das nicht durch den Tod verwirkt wird, gegen das Verbot auf. Sie leistet »Wider-

stand aus Verstrickung«2. Dabei riskiert und verliert sie ihr eigenes Leben, indem

sie sich gegen den Machthaber zur Wehr setzt und den Leichnam des Bruders be-

stattet.

Mit Blick auf den Toten bedeutet die Verweigerung einer Bestattung eine Ver-

schärfung des Todesurteils, weil dem so zugerichteten Menschen der Eingang in

die Welt der Toten verwehrt wird. Die Hinterbliebenen sehen sich vor die unmögli-

che Aufgabe gestellt, ihren Abschied ohne ritualisierte Trauer zu vollziehen. Indem

1 Sophokles, Antogone. Griechisch/Deutsch, Stuttgart 1981, S. 25-29.

2 Riedl, Anna Maria: Ethik an den Grenzen der Souveränität. Christliche Sozialethik im Dialog

mit Judith Butler unter Berücksichtigung des Kindeswohlbegriffs (= Gesellschaft – Ethik –

Religion, Band 8), Paderborn: 2017, S. 139.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 Ilse Müllner

der Machthaber ihnen den Raum zur Trauer verwehrt, wird der Tote als unbetrau-

erbar dargestellt. Jene Solidarität mit den Toten, die sich von der Antike bis in die

Gegenwart in Riten der Trauer ausspricht, soll – geht es nach dem Machthaber

Kreon – dem Feind gerade nicht zukommen. Die im Leben gewobenen Bande zur

Schwester gelten nicht mehr, und nachträglich zu knüpfende Bindungen an den

Toten – in der literarisch entworfenen Welt ebenso wie in den Köpfen und Her-

zen der Lesenden – sollen unterbunden werden. Doch der Plan Kreons geht nicht

auf, weil Antigone in ihrer Liebe zum Bruder das Verbot übertritt. Anstelle des Ver-

schweigens und Vergessens treten heftige Auseinandersetzungen, die schließlich

in eine Vervielfältigung des Todes münden. Die zur Strafe eingemauerte Antigone

bringt sich um, was eine Kettenreaktion auslöst, sodass sich schließlich auch die

Frau des Tyrannen Kreon das Leben nehmen wird.

Judith Butler setzt sich 2000 in einem Essay mit einer philosophischen Tra-

ditionslinie der Antigone-Rezeption auseinander.3 Besonders anregend scheint

mir für die Bibelwissenschaften ihre Antigone-Interpretation in Verbindung

mit der (vor allem in »Die Raster des Krieges«4 ausgearbeiteten) Kategorie der

Betrauerbarkeit. Der Zugang meines Aufsatzes ist in mehrfacher Hinsicht eklek-

tisch. Aus dem umfangreichen und hoch komplexen Werk Judith Butlers greife

ich mit der Betrauerbarkeit eine Kategorie auf, die in der Systematik ihrer Ar-

beiten wohl nicht einmal als zentrale Kategorie angesehen werden kann, auch

wenn eine Linie von Betrauerbarkeit zur Vulnerabilität führt und damit nahe ein

Feld, mit dem sich Butler intensiv auseinandersetzt.5 Der eklektische Zugang

ist dem Interesse einer Wissenschaftlerin geschuldet, das sich vor allem auf das

Verstehen der biblischen Texte richtet und in dieser exegetischen Arbeit auch auf

Begriffe aus den Geistes-, Kultur- und Sozialwissenschaften zugeht, um diese

als heuristische mit den biblischen Texten ins Gespräch zu bringen. Getragen

wird dieses Vorgehen von der Hoffnung, das Gespräch möge den biblischen Text

erhellen, vielleicht aber auch der Arbeit mit dem Begriff dienen und darin mit

dem Umweg über den fremden, kanonischen Text einem besseren Verstehen

gegenwärtiger gesellschaftlicher Prozesse. Der Begriff der Betrauerbarkeit scheint

mir hier besonders fruchtbar zu sein.

Eklektisch ist der in diesem Aufsatz gewählte Zugang aber auch, weil er not-

wendigerweise Aspekte des Werks von Butler außer Acht lässt, die diskutiert wer-

den müssten, wenn man sich systematischer mit Butlers politischer Philosophie

auseinandersetzt. Ich denke vor allem an Butlers Israelkritik, auf die ich hier nur

in diesem Zusammenhang insofern eingehe, als ich auf die darum entstandene

3 Vgl. Butler, Judith, Antigone’s Claim. Kinship between Life and Death, New York 2000.

4 Butler, Judith: Raster des Krieges.Warumwir nicht jedes Leid beklagen, Frankfurt a.M.: 2010.

5 Vgl. Werner, Gunda: »Relational und vulnerabel. Die Subjektphilosophie Judith Butlers im

theologischen Diskurs«, in: ThRev 114/3 (2018), S. 179-202.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Empathie, Betrauerbarkeit und Verwandtschaft 101

Diskussion hinweise. Butlers Kritik am Staat Israel, die sie vor allem in der Mono-

graphie »Am Scheideweg«6 ausgearbeitet hat, müsste umfassender im Kontext der

zunehmend virulent werdenden Verbindung von Antisemitismus und Israelkritik

diskutiert werden. Hier wäre einerseits der Aspekt der von Butler gegen Israel her-

angezogenen jüdischen Tradition noch genauer zu untersuchen, ein Vorgehen, das

Micha Brumlik bereits 2016 gewählt hat.7 Andererseits müsste Butlers Staatsver-

ständnis, wie es sich auch in neueren Arbeiten niederschlägt,8 insgesamt als Deu-

tungshorizont herangezogen werden, was den Rahmen dieses Aufsatzes vollstän-

dig sprengen würde.9 Auch wenn ich mit vielen Aspekten der politischen Analysen

Butlers nicht konform gehe, so sehe ich doch den Gewinn, den zentrale analyti-

sche Kategorien für das Denken und eben auch für die Bibelwissenschaften haben

können, was für mich Grund genug ist, mich mit dem Stellenwert der Trauer in

Butlers politischer Philosophie auseinanderzusetzen.

In der bereits angeklungenen Antigone-Arbeit greift Butler vor allem auf Hegel

und Lacan zurück. Hegel hat sich mit dem Antigone-Mythos unter dem Antago-

nismus von Verwandtschaft und Staat auseinandergesetzt. Indem Hegel – nach

Butler – Antigone dem Gesetz des Hauses, Kreon dagegen dem Gesetz des Staates

zuordnet, scheint er eine Trennung von Verwandtschaft und Staat vorauszuset-

zen.10 Butler zeigt hingegen überzeugend, dass sowohl Verwandtschaft als auch

Staat im Stück von Sophokles komplexer zu denken sind. Denn die Familie Anti-

gones als Tochter des Ödipus und seiner Mutter Jokaste ist so sehr verworren, dass

sie in der westlichen Kultur spätestens mit Freud zum Inbegriff eines komplizier-

ten Verwandtschaftsnetzes geworden ist. So stellt sich die Frage, welche Art von

Verwandtschaft Antigone mit ihrem Handeln verteidigt:

»Stellt man Antigone und Kreon als gegensätzliche Kräfte von Verwandtschaft

und Staatsmacht einander gegenüber, so vernachlässigt man völlig, wie Antigo-

ne sich bereits von den Verwandtschaftsbeziehungen gelöst hat; man übersieht,

wie Antigone, selber Kind aus einer inzestuösen Verbindung und ihrerseits einer

unmöglichen und todgeweihten Liebe zu ihrem Bruder verfallen, mit ihrem Han-

deln andere zwingt, sie als »männlich« zu sehen, und wie damit die Art und Wei-

6 Butler, Judith: Am Scheideweg. Judentum und die Kritik am Zionismus, Frankfurt a.M.: 2013.

7 Vgl. Brumlik, Micha: »Judith Butlers Kritik des Staates Israel aus Quellen der jüdischen Tra-

dition«, in: Lars Distelhorst (Hg.): Staat, Politik, Ethik. Zum Staatsverständnis Judith Butlers

(= Staatsverständnisse, Band 85), Baden-Baden: 2016, S. 183-207.

8 Z. B. Butler, Judith: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung. Erste

Auflage (= Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft, Band 2258), Berlin: 2018.

9 Vgl. Distelhorst, Lars (Hg.): Staat, Politik, Ethik. Zum Staatsverständnis Judith Butlers (=

Staatsverständnisse, Band 85), Baden-Baden: 2016.

10 Vgl. Butler, Judith: Antigones Verlangen. Verwandtschaft zwischen Leben und Tod (= Erb-

schaft unserer Zeit, Band 11), Frankfurt a.M.: 42013a, S. 17f.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 Ilse Müllner

se zweifelhaft wird, in der Verwandtschaftsbeziehungen Geschlechteridentitäten

stützen können«11.

Und darüber hinaus: Wenn wir den Verwandtschaftsbegriff als performativen ver-

stehen, dann stellt sich auch die Frage, inwieweit das Handeln der Antigone Ver-

wandtschaft herstellt:

»Verwandtschaft ist hier nicht eine Situation, in der sie sich einfach befindet, viel-

mehr ein Bündel von Praktiken, die auch sie selber ausübt; es handelt sich um Be-

ziehungen, die jeweils durch die Praxis ihrer Wiederholung neu eingesetzt wer-

den. Wenn sie ihren Bruder begräbt, dann handelt sie nicht aus schlichter ver-

wandtschaftlicher Bindung, als ob Verwandtschaft ihr ein Prinzip des Handelns

vorgäbe, sondern ihr Handeln ist das Handeln der Verwandtschaft, die performa-

tive Wiederholung, die die Verwandtschaft als öffentlichen Skandal wieder her-

stellt. Es ist die Verwandtschaft, die sie durch ihre Tat wiederholt«12.

Es geht also nicht um eine einfache Dichotomie zwischen Verwandtschaft und

Staat, sondern beide Begriffe sind in sich und in ihremVerhältnis zueinander kom-

plex. Die Trauerhandlungen Antigones befinden sich nicht auf der Seite von Ver-

wandtschaft und stünden gegen den Staat, sondern sind in der Perspektive Butlers

auch ein Skandalon für das Verwandtschaftssystem, das durch das inzestuöse Be-

gehren Antigones sowohl angefragt als auch hergestellt wird.

Gleichzeitig weist der Antigone-Mythos auf die öffentliche Wirksamkeit von

Trauer hin. Trauerriten stellen überindividuelle Verbindungen zwischenMenschen

her und konstituieren Gruppen. Gerade darin liegt ihre politische Brisanz. Über-

haupt bietet die Trauer als politische Kategorie einen Schlüssel zu gesellschaftli-

chen Wahrnehmungs- und Handlungsmustern, wie weiter unten noch auszufüh-

ren sein wird. Ich werde im Folgenden nicht allgemein über die Grundlegung ethi-

schen Handelns reflektieren – das wäre im Rahmen eines solchen Aufsatzes ver-

messen. Wohl aber will ich den Gedanken der Betrauerbarkeit aufgreifen, diffe-

renzieren und ihn mit Fragestellungen einer biblisch fundierten politischen Ethik

verbinden.

1.2 Verweigerung und Trauer – Gemeinsame Linien zwischen Antigone

und Rizpa

»Und er gab sie in die Hand der Gibeoniter. Diese richteten sie auf einem Berg

vor JHWH hin. So fielen die Sieben gemeinsam. Sie wurden in den ersten Tagen

der Ernte getötet, zu Beginn der Gerstenernte. Rizpa, die Tochter Ajas, nahm das

Trauergewand und breitete es für sich auf dem Felsen aus vom Beginn der Ernte

11 J. Butler: 2013a, S. 19.

12 Ebd., S. 94.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Empathie, Betrauerbarkeit und Verwandtschaft 103

bis sichWasser über jene vomHimmel ergoss. Sie ließ nicht zu, dass sich die Vögel

des Himmels auf ihnen niederließen bei Tag noch die Tiere des Feldes bei Nacht«

(2 Sam 21,9-10; ÜS I.M.).

David liefert die letzten Nachkommen der Familie seines Amtsvorgängers Saul an

die Einwohner*innen von Gibeon aus. Er versucht, auf diese Weise einmal began-

genes Unrecht wiedergutzumachen und durch den Ausgleich eine von JHWH auf

das Land gebrachte Hungersnot zu beenden. Nach der Hinrichtung der Sauliden

wird ihnen offenbar eine Bestattung verweigert; allerdings fehlt anders als in So-

phokles’ Antigone sowohl eine Begründung dafür als auch das Auserzählen des

Vorgangs.

Erst durch das widerständige Handeln der Rizpa, die die Leichname vor dem

Zugriff der wilden Tiere bewahrt, wird die fehlende Bestattung überhaupt zum

Thema. Rizpa ist eine der Frauen Sauls und Mutter von fünf der Hingerichte-

ten. Rizpa, die davor nur einmal als Gegenstand der Auseinandersetzung zwischen

machtvollen Männern vorgekommen war (2 Sam 3,6-11), wird hier zur Heldin. Sie

versucht die Würde der Toten zu bewahren, indem sie die Leichname über Monate

hinweg davor bewahrt, von wilden Tieren beschädigt zu werden. Ihr mutiges Han-

deln hat Konsequenzen auch für den amtierenden König, für David. Als man ihm

von Rizpas Solidarität mit den Toten erzählt, erinnert er sich, dass auch sein Vor-

gänger Saul und dessen mit ihm im Kampf umgekommenen Söhne noch nicht an-

gemessen bestattet worden waren. Er lässt die Leichen zum Grab der saulidischen

Familie überführen und sie damit an jenen Ort bringen, der ihnen angemessen ist.

Die kosmische Unordnung – erzählerisch ausgedrückt in der Hungersnot –

kommt mit diesem Handeln zu einem Ende: »Danach ließ sich Gott für das Land erbit-

ten« (2 Sam 21,14). Wir sehen an dieser Erzählung, wie sehr das Leben der Einzel-

nen als sozial eingebunden verstanden und in welchem Maß menschlichem Han-

deln, vermittelt über das Göttliche, kosmische Wirkung zugeschrieben wird. Seit

einigen Jahren sprechen wir mit Blick auf die hebräische Bibel und den Alten Ori-

ent von »konstellativer Anthropologie«13. Der Einzelne wird von seinen Beziehun-

gen her verstanden und in hohem Maß als sozial eingebunden beschrieben. Zu-

dem besteht ein komplexer Zusammenhang zwischen Körperbildern und Sozial-

struktur. Gesundheit und Krankheit in der Leibsphäre hängen mit Gerechtigkeit

und Ungerechtigkeit in der Sozialsphäre zusammen. Diese Zusammenhänge en-

den nicht an den Grenzen des Menschlichen. Gerade die Erzählung von der Hun-

gersnot in 2 Sam 21 zeigt, dass ungerechte soziale Verhältnisse – in diesem Fall

13 Janowski, Bernd: »Konstellative Anthropologie. ZumBegriff der Person imAlten Testament«,

in: Christian Frevel (Hg.): BiblischeAnthropologie. Neue Einsichten aus demAlten Testament

(= Quaestiones disputatae, Band 23), Freiburg i.Br. u.a.: 2010, S. 64-87.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 Ilse Müllner

sowohl der Eidbruch durch Saul als auch die fehlende Bestattung der hingerich-

teten Sauliden – Auswirkungen auf die natürlichen Vorgänge haben. Der Zusam-

menhang zwischen sozialer (Un-)Gerechtigkeit und natürlichen Vorgängen gehört

wesentlich zum biblischen wie insgesamt zum altorientalischen Gerechtigkeitsbe-

griff (s.a. Hos 4,1-3; Ps 82,5 u.a.): »Erst die konnektive, d.h. soziale und ökologische

Qualität der G.[erechtigkeit] verknüpft die disparaten Erscheinungen der Welt zu

einem sinnvollen Kosmos. Deshalb werden Störungen der menschlichen Ordnung

oft mit Störungen des Kosmos verbunden«14.

1.3 Solidarität mit den Toten als moralisches Thema

und öffentliches Handeln

Der jüdische Religionsphilosoph Martin Buber hat 1929 Rizpa und Antigone mit-

einander in Beziehung gesetzt: »Auch die Juden wissen um die ewige Antigone. Auf

ihre, jüdische Art«15. In der Lektüre der Gegenwart stolpern wir sicherlich über die

Qualifizierung von Antigones Handeln als »ewig« und die Rede von einer »eigenen,

jüdischen Art« löst Befremden aus. Dennoch bleibt der Gedanke einer Verbindung

zwischen diesen beiden literarischen Gestalten anregend sowohl für die Interpre-

tation der Texte als auch für allgemeinere Reflexionen zumThema Trauer, allemal

in seinen politischen Kontexten. Auch wenn wir wohl mit dem Wort »ewig« zu-

rückhaltender wären, so ist doch nicht zu übersehen, dass es sich bei der Antigone

des Sophokles um einen großen Stoff handelt, dessen »überzeitliche Qualität« sich

in der literarischen und philosophischen Wirkungsgeschichte niederschlägt.16

Sowohl Rizpa als auch Antigone setzen sich über ein Bestattungsverbot hinweg.

Ihre Solidarität mit den Toten bringt sie an gesellschaftliche Grenzen und wirft die

Frage nach moralischem Handeln auf die jeweiligen Herrscher zurück. Darin ist

das solidarische Handeln dieser beiden literarischen Figuren widerständiges Han-

deln,weil es die Unmenschlichkeit derMachthaber demaskiert und ihnen humanes

14 Kügler, Joachim: »Art.: Gerechtigkeit«, in: Christian Frevel/Angelika Berlejung (Hg.): Hand-

buch theologischer Grundbegriffe zum Alten und Neuen Testament, Darmstadt: 32015,

S. 223-225, hier S. 223. Vgl. ebenso Assmann, Jan: Ma’at. Gerechtigkeit und Unsterblichkeit

im Alten Ägypten, München: 1995.

15 Buber, Martin: »Weisheit und Tat der Frauen«, in: Martin Buber, Kampf um Israel. Reden und

Schriften (1921-1932), Berlin: 1933, S. 107-114, hier S. 114.

16 Vgl. Hartenstein, Friedhelm: »Solidarität mit den Toten und Herrschaftsordnung. 2 Samuel

21,1-14 und 2 Samuel 24 im Vergleich mit dem Antigone-Mythos«, in: Michaela Bauks/Kath-

rin Liess/Peter Riede (Hg.): Was ist der Mensch, dass du seiner gedenkst? (Psalm 8,5). As-

pekte einer theologischen Anthropologie. Festschrift für Bernd Janowski zum 65. Geburts-

tag, Neukirchen-Vluyn: 2008, S. 123-143, hier S. 124f. Zur literarischen Rezeptionsgeschichte

vgl. Steiner, George: Die Antigonen. Geschichte und Gegenwart eines Mythos (= Suhrkamp-

TaschenbuchWissenschaft, Band 2124), Berlin: 2014. Zur philosophischen Rezeptionmit be-

sonderem Augenmerk auf Hegel und Lacan vgl. J. Butler: 2013a.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Empathie, Betrauerbarkeit und Verwandtschaft 105

Handeln entgegensetzt. Von Widerstand zu sprechen ist auch deshalb angemes-

sen, weil die Trauerriten sowohl Rizpas als auch Antigones in der Öffentlichkeit

stattfinden und gesellschaftliche Wirkung entfalten. Kreons Angst richtet sich auf

diese solidarisierende Wirkung, die er als Angriff auf seine politische Macht er-

lebt, weshalb die Auseinandersetzung zwischen Antigone und Kreon eskaliert. Da-

vid hingegen reagiert auf die Erzählung vom Handeln Rizpas damit, dass er sein

eigenes Verhalten zum Umgang mit Saul hinterfragt und für die Bestattung Sauls

und Jonatans sorgt.

Die beiden oben im Antigone-Mythos identifizierten Themen sind auch in der

Auslegung der Rizpa-Erzählung produktiv. Auch hier geht es einerseits um das

Verhältnis zwischen Verwandtschaft und Staat und andererseits um die Frage der

Betrauerbarkeit. Beide Themenfelder sind nicht nur für die Rizpa-Erzählung, son-

dern für die Erzählungen der Samuelbücher insgesamt prägend.

2. Verwandtschaft und Staat in den Samuelbüchern

»King and Kin«, so titelte 1986 der Bibelwissenschaftler Joel Rosenberg eine Mo-

nographie über »Political Allegory in the Hebrew Bible«. In der Tat ist Familie ein

zentrales Thema politischer Organisation in den großen Erzählungen des Ersten

Testaments. Vor allem drei Textbereiche treten hier prominent hervor: 1) die Urge-

schichte sowie 2) die Erzelternerzählungen der Genesis und 3) die Samuelbücher.

In der Genesis wird »Volksgeschichte als Familiengeschichte« erzählt – so der prä-

gende Ausdruck von Irmtraud Fischer. Die Menschheit wird in der Urgeschichte

(Gen 1-11) als Nachkommen des ersten Paares, Adam und Eva, dargestellt. Das Volk

Israel konstituiert sich langsam über Generationen hinweg als Nachkommenschaft

Abrams und Sarais (Gen 12-36), denen in Gen 12 die doppelte Verheißung von Land

und Nachkommen gegeben wird. Und die Samuelbücher erzählen die Geschichte

des Königtums als eine Geschichte der ersten beiden Königsfamilien, wobei Sauls

Familie nicht von Dauer ist, wohingegen mit Davids Familie in eine ewige Dynas-

tie (2 Sam 7) gegründet wird. Während jener Epochen des biblischen Israel, die

für die Literaturwerdung maßgeblich sind, bündelt sich in der Familie die Zusam-

mengehörigkeit des Volks. Literargeschichtlich ist es sehr wahrscheinlich, dass die-

ses Konzept einer basalen Verwandtschaftsstruktur zwar bereits in der Königszeit

entwickelt, in nachexilischer Zeit aber systematisiert und profiliert wurde. In der

Perserzeit (ausgehendes 6. bis 4. Jhdt. v.u.Z.) konnte man nicht mehr auf die iden-

titätsstiftenden Systeme des Königtums oder des Tempels zurückgreifen, sondern

war von der Exilserfahrung geprägt, in der die Judäer*innen in Familienverbänden

in Babylon gelebt hatten:

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 Ilse Müllner

»Die Bibel stellt die Anfänge prägender Epochen in der Form von Familienerzäh-

lungen dar, da imgenealogischenDenken des AltenOrients für alleNachkommen

gilt, was für die Gründergeneration galt. Gemeinsamer Ursprung vergewissert in

Zeiten der Krise und wirkt identitätsbildend und -stärkend, wo soziale Gruppen

neu formiert werden müssen. Da die (Groß-)Familie zu allen Zeiten in Israel die

soziale Grundeinheit war, bewährte sich diese Form der Darstellung in allen poli-

tischen Organisationsformen, überdauerte die Königszeit und schuf sozialen Zu-

sammenhalt in der substaatlichen Existenz der Perserzeit unddesHellenismus«17.

3. Bildung von Identitäten

Gemeinschaften konstituieren sich aber nicht nur mit dem Blick nach innen, son-

dern auch durch die Verständigung über die jeweils Anderen.Kollektive Identitäten

bilden sich einerseits dadurch aus, dass interne Gemeinsamkeiten betont werden.

Andererseits werden nach außen hin Grenzen gezogen und die Differenzen zu den

damit als außen konstituierten Anderen hervorgehoben. Identitätsbildungsprozes-

se sind fluide und weder abgeschlossen noch ausschließlich. Menschen schließen

sich zu Gruppen zusammen,wobei das Gewicht der jeweiligen Identitätsformation

situativ bedingt ist und deshalb Veränderungen unterliegt. Vor allem zwei Miss-

verständnisse prägen häufig das Denken über Identität: Erstens die Vorstellung,

dass Identität überhaupt keine Bedeutung haben würde. Diese Form des Reduk-

tionismus »äußert sich darin, daß der Einfluß eines Gefühls der Identität mit An-

deren auf das, was wir schätzen und wie wir uns verhalten, ignoriert oder gänzlich

vernachlässigt wird«18. Die zweite Form des Reduktionismus besteht darin, eine

einzelne Gruppenzugehörigkeit in dem Maß zu privilegieren, dass weder die Viel-

schichtigkeit der Gemeinschaft noch die Pluralität der Identitäten der je Einzelnen

oder auch das Moment der Wahl darin zum Ausdruck kommen. Dieses Denken

der singulären Zugehörigkeit ignoriert, dass jeder Mensch in vielen Gruppen und

sozialen Zusammenhängen zu Hause ist und dass er die Wahl hat, welches Mo-

ment der Zugehörigkeit für ihn stärker zum Tragen kommt als andere. Natürlich

gilt die Wahlfreiheit unter den jeweils konkreten Lebensbedingungen, zu denen

auch Rassismus, Antisemitismus oder Misogynie gehören können, so dass es un-

ter bestimmten politischen Konstellationen für einzelne unmöglich wird, sich von

Aspekten ihrer personalen Identität zu distanzieren oder sich in anderer Weise

17 Fischer, Irmtraud: »Menschheitsfamilie – Erzelternfamilie – Königsfamilie. Familien als Prot-

agonistinnen von Welt erzeugenden Erzählungen«, in: BiKi 4 (2015), S. 197.

18 Sen, Amartya Kumar: Die Identitätsfalle.Warumes keinen Krieg der Kulturen gibt,München:

2010, S. 34.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Empathie, Betrauerbarkeit und Verwandtschaft 107

frei zu diesen zu verhalten. Die Reaktionen auf die Zuschreibungen der Anderen

gehören zu Identitätsbildungsprozessen hinzu:

»Emotionsgeladene Zuschreibungen können zwei verschiedene, aber miteinan-

der zusammenhängende Verzerrungen enthalten: eine falsche Beschreibung von

Menschen, die einer angegriffenen Kategorie angehören, und ein Beharren dar-

auf, daß die falsch beschriebenen Merkmale die einzigen seien, die für die Iden-

tität der angegriffenen Person relevant sind. Um sich dagegen zu wehren, kann

der Angegriffene versuchen, die Zuschreibung bestimmter Merkmale zurückzu-

weisen, und außerdem auf andere Identitäten verweisen, die er besitzt«19.

Identitäten werden also nicht »gefunden« – so eine der zentralen Thesen von

Amartya Sen –, sondern in einem Wechselspiel von Selbst- und Fremdzu-

schreibungen konstituiert und durch wiederholende Praktiken verfestigt. In der

Iteration liegt auch ein Moment der Freiheit, weil die wiederholende Zitation nie

total sein kann, weil sie immer die Möglichkeit enthält, sich zu verhalten.20 In den

komplexen Bildungsprozessen sozialer Identitäten spielt es auch eine Rolle, wie

mit dem Leiden Anderer umzugehen ist. Welches Leiden wird in einer Gruppe

überhaupt dargestellt, welches verschwiegen? Wessen Leiden wird als weniger re-

levant hingenommen, wessen Leiden betrifft? Wie intensiv werden die Leidenden

dargestellt, in welchen Medien geschieht das? Sind es Texte oder Bilder, in denen

Leiden sichtbar gemacht wird?21 Aus wessen Perspektive wird auf das Leiden

der Anderen geschaut? Wer die »Anderen« sind, steht nicht von vornherein fest,

sondern wird unter anderem auch dadurch bestimmt, wie das Leiden bestimmter

Gruppen dargestellt wird.

In diesen Komplex hinein gehört auch die Frage danach, welche Menschen

als betrauerbar gelten und welchen Gruppen keine Trauer entgegengebracht wird.

Nach innen stärkt die kollektive Trauer das Gefühl von Zugehörigkeit, nach außen

hin setzt sie eine Grenzemit massiven ethischen Konsequenzen. Die Entscheidung

darüber, wer als betrauerbar gilt und wer nicht, ist ein politischer, weil identitäts-

stiftender Akt.Das ist eine der zentralenThesen Judith Butlers, die sie in derMono-

graphie Die Raster des Krieges (Frames of War) ausarbeitet, aber schon über mehrere

Publikationen hinweg vorbereitet hat.

19 A. K. Sen: 2010, S. 23.

20 Vgl. G. Werner: 2018, S. 188.

21 Vgl. zur Ikonographie des Leidens und zur Darstellung von Gewalt und Krieg in der Fotografie

Sontag, Susan: Das Leiden anderer betrachten. 3. Auflage, Frankfurt a.M.: 2010; zur Ausein-

andersetzung mit ihren Thesen vgl. Butler, Judith: Krieg und Affekt, Zürich/Berlin: 2009b,

S. 53-68; J. Butler: 2010, S. 65-97.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 Ilse Müllner

4. »Dies ist ein Leben, das einmal gelebt sein wird«22.
Prekäres Leben und futurum exactum

Jedes Leben wird einmal gelebt worden sein, jedes Leben ist von Beginn bis

zum Ende gefährdet. Diese (nicht nur) anthropologische Konstante bildet den

Ausgangspunkt eines Nachdenkens über die Betrauerbarkeit als politische Kate-

gorie. Denn mit der Anerkennung der Verletzbarkeit aller Menschen23 bilden sich

zugleich Weichenstellungen für die Konstituierung von Identitäten heraus. Davon

scheinen mir zwei von besonderer Bedeutung zu sein: Erstens wessen Gefährdung

betrifft mich, wessen Gefährdung nehme ich aber nicht zur Kenntnis? Zweitens

wenn ich Leben als verletzlich wahrnehme: Wo reagiere ich mit Empathie, wo mit

Trauer?

»Wir werden nicht zunächst geboren und sind irgendwann später gefährdet; viel-

mehr ist das Gefährdetsein als solches mit der Geburt koextensiv (die Geburt ist

per definitionem eine Gefährdung), was bedeutet, dass es darauf ankommt, ob

dieses neue Wesen überlebt oder nicht und dass sein Überleben von einem, wie

wir sagen könnten, sozialen Netz helfender Hände abhängt. Nur in Verhältnis-

sen, in denen sein Tod von Bedeutung ist, kann der Wert dieses Lebens zutage

treten. Betrauerbarkeit ist somit Voraussetzung dafür, dass es auf ein bestimm-

tes Leben ankommen kann. […] In der Alltagssprache gilt die Trauer dem Leben,

das vorüber ist; dieses Leben ist als vergangenes Gegenstand der Trauer. Nach der

Struktur des gleichfalls zur Alltagssprache gehörenden futurum exactum ist Be-

trauerbarkeit Möglichkeitsbedingung der Entstehung und Erhaltung von Leben.

Das futurum exactum »Ein Leben wird gelebt worden sein« ist schon zu Beginn

eines gerade erst begonnenen Lebens vorausgesetzt«24.

Gefährdung als allgemeine Bedingung des Lebens könnte in einer idealen Welt da-

zu führen, dass wir grundsätzlich miteinander solidarisch sind und dementspre-

chend handeln. Wir alle wissen, dass das nicht so ist, dass nämlich die Einsicht

in die eigene Gefährdung und in die Gefährdung Anderer nicht aus sich selbst da-

zu führt, dass wir versuchen, die Anderen ebenso zu beschützen wie uns selbst.

Offenbar muss es andere Begründungsfiguren für ethisches Verhalten geben als

das Bewusstsein, dass unser aller Leben immer auch gefährdet ist. »Der geteil-

te Gefährdungszustand führt nicht zu wechselseitiger Anerkennung, sondern zur

22 J. Butler: 2010, S. 22.

23 Zur Frage des Anthropozentrismus und der Bestimmung eines ethisch relevanten Konzepts

von Leben vgl. J. Butler: 2010, S. 24-29.

24 Ebd., S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Empathie, Betrauerbarkeit und Verwandtschaft 109

Ausbeutung ganz bestimmter Bevölkerungsgruppen, zur Ausbeutung von Leben,

die nicht ganz als Leben zählen und als ›zerstörbar‹ und ›unbetrauerbar‹ gelten«25.

Neben unendlich vielen anderen Zeugnissen menschlicher Kulturen zeugen

auch die biblischen Gebote davon, wie anspruchsvoll es ist, menschenwürdiges

Handeln einzuüben, dass es eines großen Aufwands bedarf, um ein lebensförder-

liches Miteinander zu stabilisieren, und wie prekär ein solcher Zustand ist.

5. Empathie, Betrauerbarkeit und moralisches Lernen

Gemeinschaften konstituieren sich selbst unter anderem auch dadurch, dass man-

che Menschen als betrauerbar erachtet werden, wohingegen es auf das Leben An-

derer scheinbar nicht ankommt. Kriegerische und terroristische Gewalt können

überhaupt nur dadurch ausgeübt werden, dass sowohl Empathie als auch Betrau-

erbarkeit mit einigen Gruppen von Menschen suspendiert werden. Judith Butler

nimmt wahr, dass gesellschaftlicher Zusammenhalt auch dadurch hergestellt wird,

dass ausgeschlossenen Gruppen die Betrauerbarkeit verweigert wird; manche Le-

ben gelten als stärker betrauerbar, andere werden gar nicht als betrauerbar ange-

sehen. Eine solchermaßen skalierte Betrauerbarkeit ist eine der Bedingungen für

kollektive Gewaltausübung. »Meiner Ansicht nach wird der Krieg in ganz bestimm-

te Rahmen gestellt, um Affekte in Verbindung mit der differenzierenden Betrau-

erbarkeit von Leben zu kontrollieren und zu steigern«.26

Butlers Beobachtung, dass Gemeinschaften sich unter anderem dadurch kon-

stituieren, dass sie manche Menschen stärker als betrauerbar erachten als andere,

lässt sich mit dem Blick auf biblische Texte historisch und theologisch vertiefen.

Diese Herangehensweise ist auch deshalb so produktiv, weil sie den gängigen Fo-

kusmoralischer Begründung undmoralischen Lernens, der auf der Empathie liegt,

verschiebt und als anderen Ansatzpunkt die Kategorie der Betrauerbarkeit wählt.

Empathie gilt als eine der Grundvoraussetzungen ethischen Handelns. Vom

Gebot der Nächstenliebe bis zur Goldenen Regel steht die Fähigkeit zur identi-

fikatorischen Empathie dafür ein, das Leben des Anderen nicht zu verletzen. Das

Nächstenliebegebot in Levitikus 19,18 kann auf zweierlei Weisen übersetzt werden.

In der wirkungsgeschichtlich im Christentum bedeutsamer gewordenen Version,

die sich vor allem am griechischen Text orientiert, lautet die Gebotsbegründung:

Du sollst deinen Nächsten lieben wie Dich selbst.

In der griechischen Übersetzung der Septuaginta lautet der Satz:

ἀγαπήσεις τὸν πλησίον σου ὡς σεαυτόν.

25 Ebd., S. 36.

26 Ebd., S. 32.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 Ilse Müllner

Daraus ergibt sich eine Tradition, in der Selbst- und Nächstenliebe miteinander

verbunden und als erstrebenswerte Tugenden entfaltet werden. Der hebräische

Text legt aber eine andere Übersetzung näher. Da heißt es:

 

 

Das wird nicht adverbial auf das Lieben bezogen (»wie dich selbst«), sondern

als Attribut zumNächsten als eigenständiger Nominalsatz verstanden: »(Er ist) wie

du«27. Nicht die Selbstliebe gilt dann als Motivation für die Nächstenliebe, sondern

die Empathie mit einem, der ist »wie du«. Dass die Nächstenliebe nicht auf eine

Gruppe einzuschränken ist und dass der Kontext, in dem von Hass und Zurecht-

weisung die Rede ist (Lev 19,17), die Feindesliebe inkludiert, sei hier nur erwähnt,

um einer gängigen christlichen Überholungsfigur vorzubeugen.

Zentral für meine Argumentation ist das Verständnis der Nächstenliebebe-

gründung durch das hebräische als »wie du« im Sinne der Ähnlichkeit und

damit auch der Empathie. Die Einfühlung in das Gegenüber ist ein Grundstein

wahrhaft menschlichen Handelns. Auch wenn der Begriff Empathie die Reduktion

auf das Gefühl ebenso nahezulegen scheint wie der Liebesbegriff, so gilt doch für

beide, dass sie nicht auf den emotionalen Bereich zu reduzieren sind. »Liebe« ist

in der biblischen Terminologie zutiefst auf das Handeln ausgerichtet und lässt sich

weder romantisch individualisieren noch karitativ engführen.28

Empathie gehört zur Grundausstattung des Mensch-Seins. Sie kann verstan-

den werden als dasMit-Erlebenmit Anderen, das über dasMit-Fühlen noch einmal

hinausgeht: »Mit-Erleben bedeutet, dass man in die (kognitive, emotionale, leibli-

che) Situation eines anderenWesens transportiert wird«29. Empathie, die übrigens

weder rein emotional noch keineswegs immer affirmativ-positiv ist, beinhaltet ei-

nen Positionswechsel (»transportiert wird«). Dem Empathiebegriff, der mitsamt

seinem komplexen Zusammenhang mit dem Erzählen hier nicht weiter entfaltet

werden kann,30 soll der Begriff der Betrauerbarkeit in seiner moralbegründenden

27 ImHebräischen kannman die adverbiale Bezugnahme des auf das Lieben ebenfalls be-

gründet vertreten, die attributive Deutung liegt aber näher. Vgl. zu dieser Diskussion Hieke,

Thomas: Levitikus 16-27 (= Herders theologischer Kommentar zum Alten Testament), Frei-

burg i.Br.: 2014, S. 734f.

28 Vgl. T. Hieke: 2014, S. 732.

29 Breithaupt, Fritz: Die dunklen Seiten der Empathie (= Suhrkamp TaschenbuchWissenschaft,

Band 2196), Berlin: 2017, S. 16.

30 Vgl. zur Narration alsGrundszene der Empathie Breithaupt, Fritz: Kulturen der Empathie (=

Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft, Band 1906), Frankfurt a.M.: 2009; zum Begriff der

Empathie aus narratologischer Sicht hat vor allem Suzanne Keen gearbeitet: vgl. Keen, Su-

zanne: »Narrative Empathy«, in: Peter Hühn et al. (Hg.): The Living Handbook of Narra-

 ואהבת לרעך כמוך

כמוך

כמוך

כמוך

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Empathie, Betrauerbarkeit und Verwandtschaft 111

Funktion an die Seite gestellt werden. Eine Verhältnisbestimmung der beiden Be-

griffe wäre noch zu leisten. Hier geht es zunächst einfach darum, Trauer und Be-

trauerbarkeit als Begriff der politischen Ethik wahrzunehmen und diesen Gedan-

ken biblisch-theologisch weiter zu entwickeln.

6. Szenen der Trauer in den Samuelbüchern

Rizpas Trauer (2 Sam 21,1-14) ist bereits im Gegenüber zur Antigone des Sophokles

vorgestellt worden. Die mit ihr verbundene Szene ist aber nur eine unter meh-

reren in den Samuelbüchern, in denen Trauer inszeniert und besprochen wird.

Ihnen allen ist gemeinsam, dass sie eingewoben sind in ein Netz aus individu-

ellen Bedeutungs- und Figurenkonstitutionen sowie politischen Loyalitäten und

Spannungen zwischen diesen beiden Feldern.Dass König David die vielleicht schil-

lerndste und tiefgründigste Figur der hebräischen Bibel ist, gehört zu den All-

gemeinplätzen der Auslegung der Samuelbücher. Über ihn erfahren Leser*innen

sowohl die Bewegungen seiner politischen Entwicklung als auch unterschiedliche

Aspekte seiner Persönlichkeit. Das vor allem in den Samuelbüchern, dann aber

auch in der Chronik entwickelte Bild dieses Königs ist nicht mit der historischen

Wirklichkeit zu verwechseln. Es ist das literarisch gestaltete Bild einer zentralen

Figur der hebräischen Bibel und später sowohl der jüdischen als auch der christli-

chen Tradition. Als Figur, als character, der Erzählung ist David wie besonders stark

ausgearbeitet. In der Gegenüberstellung von flat und round character kommt Da-

vid wie keinem anderen die Qualifikation als round character zu. Er entwickelt und

verändert sich, er geht durch Höhen und Tiefen menschlichen Lebens und – das

vor allem ist für die biblische Darstellungsweise ungewöhnlich – sein Innenleben

wird teilweise offengelegt. Dieses Bild ist aber nicht nur in Narrationen entwor-

fen, sondern vielleicht stärker noch durch die Psalmen geprägt, als deren Sänger

David bereits in der zunehmenden Davidisierung des Psalters stilisiert wird, als

deren Autor er schon in Qumran und dann in der jüdischen sowie der christlichen

Tradition gilt.31

In Spannung zur altorientalischen Königsideologie wird David auch in seinen

Schattenseiten gezeigt. Dabei sind die Samuelbücher deutlich offensiver als die

Chronik, die etwa das Vergehen an Batseba und Urija (2 Sam 11-12), aber auch an-

dere schwierige Aspekte der Davidbiographie außen vor lässt. Die Samuelbücher

ersparen der Figur David nichts. Auf seine Jugend, in der er einerseits den Vor-

gänger Saul unterstützt und andererseits mit diesem konkurriert, folgt nicht die

tology, Hamburg: 2013. www.lhn.uni-hamburg.de/article/narrative-empathy, zuletzt geprüft

am 30.01.2020.

31 Vgl. Mroczek, Eva: The Literary Imagination in Jewish Antiquity, Oxford: 2017, S. 51-85.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 Ilse Müllner

Gleichmütigkeit stabiler Herrschaft, sondern, beginnend mit dem Verbrechen an

Batseba und Urija, eine Auseinandersetzung, deren Zentrum in der eigenen Fami-

lie, im eigenen »Haus«, ist (vgl. 2 Sam 12,10-11). In der erzählten Biographie Davids

gibt es also durchgängig konfliktive Verhältnisse, aus denen David zwar als Sieger

hervorgeht, die aber auch durchaus ambivalent dargestellt wird.

Denn die feindlichen Verhältnisse sind immer wieder durchwoben von per-

sönlichen Beziehungen, in denen die Klassifikation als Feind unzureichend wäre.

Davids tiefe Freundschaft gilt Jonatan, dem Sohn seines Konkurrenten Saul. Seine

erste Ehe geht er mit einer Saulstochter ein. Und die schwere militärische Ausein-

andersetzung mit seinem Sohn Abschalom besteht eben nicht nur im Niederschla-

gen eines Aufstands, sondern ist gleichzeitig ein Kampf mit dem eigenen Sohn.

An mehreren Stellen wird David auf diesem Weg auch als Trauernder darge-

stellt. In der Klage um Saul und Jonatan (2 Sam 1,17-27) scheint bereits der Poet

und Psalmenbeter auf. Als Abner, der Feldherr Sauls und politische Unterstützer

des saulidischen Gegenkönigs Ischbaal, ermordet wird, klagt David öffentlich und

bezieht auch seinen Hofstaat in dieses Zeremoniell mit ein (2 Sam 3,31-39). Als sein

Sohn Abschalom – gegen den ausdrücklichen Befehl des Königs – im Kampf er-

schlagen wird, stimmt David die Klage um seinen Sohn an (2 Sam 18,24-19,9).32

Es ist gerade diese letzte Begebenheit, Davids Trauer um seinen Sohn Abscha-

lom, die in der erzählten Welt die politische Brisanz der Trauer deutlich macht.

Das Ende des Abschalomaufstands wird mit einer Botenszene eingeleitet, in der

ein Kuschiter die Nachricht vom Schlachtfeld zum König bringt.

18,31Und siehe, der Kuschiter kam und der Kuschiter sagte: »Mein Herr, der König,

lasse sich die gute Nachricht bringen. Denn JHWH hat dir heute zum Recht ver-

holfen aus der Hand aller, die sich gegen dich erhoben haben« 32. Und der König

sagte zum Kuschiter: »Ist Friede für den Jungen, für Abschalom?« Der Kuschiter

sagte: »Möge es den Feinden meines Herrn, des Königs, und allen, die sich gegen

dich zum Bösen erhoben haben, wie dem Knaben ergehen« 19,1. Der König erbeb-

te. Er stieg in den oberen Raum des Tores hinauf und weinte. Und so sprach er

noch im Gehen: »Mein Sohn Abschalom, mein Sohn, mein Sohn Abschalom! Wer

gäbe es, dass ich an deiner Stelle gestorben wäre! Abschalom, mein Sohn! Mein

Sohn!« 2Man berichtete Joab: »Siehe, der Königweint! Er trauert umAbschalom«3.

So wurde die Rettung an jenem Tag zur Trauer für das ganze Volk. Denn das Volk

hörte an jenem Tag: »Der König leidet um seinen Sohn«4. Und das Volk stahl sich

an jenem Tag davon, um in die Stadt zu kommen wie sich das Volk wegstiehlt,

das sich schämt, weil es im Kampf geflohen ist.5 Der König aber hatte sein Gesicht

32 Vom Weinen Davids ist außerdem auch an folgenden Stellen die Rede: 1 Sam 20,41; 30,4;

2 Sam 12,21; 13,36; 15,32.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Empathie, Betrauerbarkeit und Verwandtschaft 113

verhüllt, und der König schrie mit lauter Stimme: »Mein Sohn Abschalom! Ab-

schalom, mein Sohn! Mein Sohn« 6! Joab kam zum König ins Haus und sagte: »Du

hast heute das Gesicht all deiner Diener beschämt, die heute dein Leben geret-

tet haben und das Leben deiner Söhne und deiner Töchter und das Leben deiner

Frauen und deiner Nebenfrauen,7 indem du liebst, die dich hassen, und hasst, die

dich lieben. Denn du erklärst heute, dass dir an den Obersten und Dienern nichts

liegt. Ja, heute habe ich erkannt: Wenn nur Abschalom lebte und wir alle heute

tot wären, dann wäre das in deinen Augen recht.8 Und jetzt steh auf, geh hinaus

und sprich zumHerzen deiner Diener. Denn das schwöre ich bei JHWH: ›Wenn du

nicht hinausgehst, wird kein einzigerMann heute Nacht bei dir übernachten. Und

das wird für dich schlimmer sein als alles Schlimme, das über dich gekommen ist

von deiner Jugend an bis heute‹« (2 Sam 18,31-19,8; Übersetzung: I.M.).

Der Feldherr Joab, in den Samuelbüchern durchweg als gewaltbereit und skrupellos

gezeichnet, vertritt auch hier die Stimme des politischen Kalküls. Er weist seinen

König zurecht, als dieser die Reaktion des Vaters über jene des Herrschers stellt:

»Mein Sohn Abschalom, mein Sohn, mein Sohn Abschalom! Wer gäbe es, dass ich

an deiner Stelle gestorben wäre! Abschalom, mein Sohn! Mein Sohn!« (2 Sam 19,1)

Die Emotionalität des Ausdrucks liegt semantisch im Ausdruck desWunsches nach

dem eigenen Tod an der Stelle des Sterbens des Sohnes. Syntaktisch aber – und das

wiegt hier deutlich stärker – ist es die Anrede des Toten verbunden mit der mehr-

fach wiederkehrenden Wiederholung des Namens und der Sohnesbezeichnung,

die einen Blick auf die Emotionalität gewähren. Lautlich unterstützen die durch

die Wiederholung erzeugten Assonanzen die Intensität des Ausdrucks.33 Diese Er-

kenntnis wiegt umso stärker, wenn man sich bewusst macht, wie zurückhaltend

die biblischen Erzählungen mit den Emotionen ihrer Protagonist*innen umgehen

und wie sensibel mit der historischen Distanz zu diesemThema umzugehen ist.34

Davids Trauer ist hier ganz offensichtlich nicht opportun, sie dient nicht der öf-

fentlichen Ehrung des Toten. Im Gegenteil: David zieht sich im Kontext der Klage

auf eine doppelte Weise zurück. Er verlässt seine öffentliche Position am Stadt-

tor, um sich in das Obergemach des Tors zurückzuziehen. Zudem verhüllt er sei-

33 Vgl. Naumann, Thomas: «Der König weint«. Das öffentliche königlicheWeinen als Mittel so-

zialer und politischer Kommunikation in alttestamentlichen Texten«, in: Sara Kipfer (Hg.):

The Book of Samuel and Its Response to Monarchy (BWANT), Stuttgart: 2020 [im Druck].

34 Vgl. zumThemenkomplex der TrauerGemünden, Petra von: »MethodischeÜberlegungen zur

Historischen Psychologie exemplifiziert am Themenkomplex der Trauer in der Bibel und in

ihrer Umwelt«, in: Bernd Janowski/Kathrin Liess (Hg.): Der Mensch im alten Israel. Neue For-

schungen zur alttestamentlichen Anthropologie (= Herders biblische Studien, 59), Freiburg

u.a.: 2009, S. 41-68; zu Emotionen in der Antike und im Alten Orient vgl. Cairns, Douglas

L./Nelis, Damien (Hg.): Emotions in the Classical World. Methods, Approaches, and Direc-

tions (= Alte Geschichte, Band 59), Stuttgart: 2017; Kipfer, Sara (Hg.): Visualizing Emotions in

the Ancient Near East (= Orbus Biblicus et Orientalis, Band 285), Fribourg/Göttingen: 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 Ilse Müllner

nen Kopf. Der doppelte Rückzug in einen von außen nicht einsehbaren Raum und

durch die Verhüllung des Körpers laufen einer ansonsten im Kontext der Trauer

häufig hergestellten Öffentlichkeit diametral zuwider. Außerdem unterlässt David

alle Gesten, die wir sonst mit Trauer oder Selbstminderung in Verbindung brin-

gen, etwa das Zerreißen des Gewands, das Bestreuen des Kopfs mit Staub oder

das Sich-Zu-Boden-Werfen.35

Joab, der zuvor bereits den Befehl des Königs übertreten und den revoltieren-

den Königssohn Abschalom getötet hat, als dieser sich mit dem Kopf im Geäst

eines Baums verfangen hatte und dadurch wehrlos war, weist den König ob dessen

Reaktion auf den Tod seines Sohnes zurecht:

»Im Blick auf die siegreich heimkehrenden Truppen ist das Verhalten des Königs

ein katastrophales politisches Kommunikationsangebot. Denn es wäre die Auf-

gabe des Königs gewesen, den Sieg zu feiern, den Boten zu belohnen und seine

heimkehrenden siegreichen Krieger gebührend zu empfangen. Er aber tritt ganz

aus dieser Rollenerwartung im Interesse der Staatsräson heraus und zeigt damit,

dass ihn weder der Sieg noch seine Soldaten noch die wiedererlangte Königswür-

de interessieren. Einzig der Tod seines Sohnes, der sein Feind geworden war, ist

ihmwichtig […]MagdieReaktionDavids als Vater emotional nachvollziehbar sein,

als entmachteter König, der seineHerrschaft wiedererlangenmöchte, ist sie kata-

strophal, das Gegenteil einer Inszenierung königlicher Handlungsmacht, die Ver-

weigerung sozialer und politischer Kommunikation mit seinen Kriegern«36.

In den Auslegungen der Gegenwart ist eine Kontroverse auszumachen, ob die Trau-

erszenen Davids als authentischer Ausdruck dieser Figur (nochmals: nicht eines

historischen David!) zu lesen sind, oder, ob die biblischen Erzähler*innen hier ei-

ne Spur des Verdachts legen wollten im Sinn des Shakespearschen »The lady doth

protest too much, methinks«. M. E. hat Thomas Naumann in einem jüngsten Bei-

trag zumThema überzeugend herausgearbeitet, dass der Verdacht gegenüber Da-

vid zwar aus der Sicht heutiger Leser*innen durchaus nachvollziehbar ist, jedoch

in den biblischen Texten selbst keinen Anhalt findet. Im Anschluss an Arbeiten

des Mediävisten Gerd Althoff zeigt Naumann, dass es sich bei Davids Trauer nie-

mals um rein individuell-persönliche Vorgänge handelt, sondern das königliche

Weinen immer als Mittel politischer Kommunikation zu sehen ist.37 Als solches ist

der Ausdruck von Trauer allerdings bereits auf der Ebene der erzählten Handlung

35 Vgl. zu den Gesten der Trauer Köhlmoos, Melanie : »In Tiefer Trauer. Mimik und Gestik an-

gesichts von Tod und Schrecken«, in: Andreas Wagner (Hg.): Anthropologische Aufbrüche.

Alttestamentliche und interdisziplinäre Zugänge zur historischenAnthropologie, Göttingen:

2009, S. 381-394.

36 T. Naumann: 2020, o. S.

37 Vgl. ebd.: pass.; eine dezidiert davidkritische Position vertritt Quesada, Jan Jaynes: »King

David and Tidings of Death. ›Character Response‹ Criticism«, in: Tod Linafelt/Claudia v.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Empathie, Betrauerbarkeit und Verwandtschaft 115

hoch komplex, einerseits als Zusammenspiel von Worten, Gesten und räumlicher

Positionierung, andererseits in seiner Einbindung von anderen Personen als dem

König selbst. Dazu kommt aber in der Lektüre der Erzählung noch die Ebene der

Kommunikation zwischen Erzählung und Leser*innen. Hier gehört Davids Wei-

nen in den Zusammenhang der Darstellung der Gewalttaten Davids und ist mit

anderen Zügen der Erzählung zusammenzusehen, die David von der Beteiligung

am Tod seiner Feinde freihalten wollen.38 In jedem Fall ist Trauer nicht nach innen,

sondern nach außen gerichtet, ist kein individuell-persönlicher Vorgang, sondern

Teil eines komplexen politischen Handlungsgefüges, bei dem von Seiten der Trau-

ernden immer potentielle Andere mitgedacht werden.

Diese werden an einigen Stellen explizit hervorgehoben. ImKontext der bereits

erwähnten Trauer um Abner wird ironischerweise der Mörder Joab dezidiert zum

Trauern aufgefordert; nochwichtiger aber ist dasmehrfach erwähnte »ganze Volk«,

das mit David gemeinsamweint (2 Sam 3,31-37). In der Totenklage um Saul und Jo-

natan wird der gemeinschaftsstiftende Aspekt der Trauer noch stärker betont. Die

vorweggenommenen Reaktionen auf die Todesnachricht vom König Israels stellen

eine Differenz zwischen Israel und den Philistern her. Saul und seine Söhne waren

in einer Schlacht gegen die Philister gefallen. Dementsprechend imaginiert David

in seiner Klage um Saul und den geliebten Freund Jonatan, dass die für die politi-

sche Kommunikation des militärischen Geschehens zuständigen Frauen in Israel

anders reagieren als die Frauen in der philistäischen Gemeinschaft:

2 Sam 1,20Erzählt es nicht in Gat!

Berichtet es nicht auf den Straßen Aschkelons!

Damit die Töchter der Philister sich nicht freuen,

damit nicht jubeln die Töchter der Unbeschnittenen.

[…]
24Töchter Israels, weint über Saul,

der euch in Purpur mit Luxus gekleidet hat,

der Schmuck aus Gold auf Eure Gewänder aufbrachte.

(2 Sam 1,20.24; Übersetzung: I.M.)

Die »Töchter« bezieht sich auf die jeweiligen weiblichen Angehörigen der beiden

Völker, die hier einander gegenübergestellt werden. Auf der einen Seite stehen die

Camp/Timothy Kandler Beal (Hg.): The Fate of King David. The Past and Present of a Bib-

lical Icon (= Old Testament studies, 500), New York: 2010, S. 3-18.

38 Vgl. Müllner, Ilse: »Dargestellte Gewalt und die Gewalt der Darstellung. Narrative Figura-

tionen in den Davidserzählungen«, in: Irmtraud Fischer (Hg.): Macht – Gewalt – Krieg im

Alten Testament. Gesellschaftliche Problematik und das Problem ihrer Repräsentation [Ta-

gung der Katholischen Alttestamentlerinnen und Alttestamentler des Deutschen Sprach-

raums (AGAT), die 2011 in Regensburg stattfand, = Quaestiones disputatae, Band 254], Frei-

burg i.Br.: 2013, S. 286-317.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 Ilse Müllner

»Töchter« der »Unbeschnittenen« – mit diesem Merkmal werden in an mehreren

Stellen der hebräischen Bibel die Nicht-Israeliten bezeichnet, womit eine identi-

tätsstiftende Körpermarkierung metonymisch für das Bündel an sozialen Diffe-

renzen zwischen Israel und den anderen Völkern steht. Dass Frauen ebenso als po-

tentiell Jubelnde wie auch als mögliche Trauernde angesprochen sind, weist darauf

hin, dass Frauen die Funktion erfüllten, militärische Aktionen zu kommentieren

und öffentlich zu kommunizieren. Kriegerische Kampfhandlungen sind einer der

wenigen sozialen Bereiche in der hebräischen Bibel, in denen Frauen nicht vorgese-

hen sind. Wo Frauen sich als Kämpfende in Kriegshandlungen einbringen, geht es

um Sondersituationen und namentlich genannte Heldinnen (Jael in Ri 4-5; Judit).

Häufiger kommentieren allerdings Frauen das Kampfgeschehen öffentlich und in

Gruppen, das Siegeslied der Frauen um Mirjam am Schilfmeer bewahrt eine sol-

che Erinnerung (Ex 15,20-21). Dabei nehmen die Frauen durchaus eine politische

Position ein, etwa wenn sie David Saul gegenüber positiv hervorheben: »Saul hat

Tausend erschlagen, David aber Zehntausend« (1 Sam 18,7; 21,12; 29,5). Auch die

soziale Rolle von Frauen als Trauernde und Klagende ist bekannt (vgl. Jer 9,16-19).

Beides wird hier angerufen, wenn in der Klage Davids die Philisterinnen und Is-

raelitinnen zur Sprache kommen.AlsMitglieder von einander feindlich gegenüber-

stehenden Völkern stehen sie sowohl beim Jubel als auch bei der Trauer einander

gegenüber. Im einen Fall löst der Tod Sauls und seiner Söhne Jubel, im anderen

Trauer aus. Auf der Seite der Philister*innen fehlt die Trauer für den toten König

Israels. Dass er einer ist, dem keine Trauer gilt, ist ebenso ein Mittel zur Stärkung

des Gruppengefühls wie auf der anderen Seite die Trauer um den toten König. Bei-

de in diesem Lied vorweggenommenen Reaktionen der sozialen Öffentlichkeit, die

durch die Frauen verkörpert wird, stärken den jeweiligen sozialen Zusammenhalt

der Gruppe.

7. Empathie und Betrauerbarkeit

Sowohl der Jubel als auch die Trauer sind Reaktionen auf eine tödliche Gewalttat.

Beide sind in hohem Maß sozial eingebunden, sodass sich die Frage stellt, inwie-

weit Trauer oder eben ihr Fehlen Gewalt begünstigt bzw.minimiert. In der Psycho-

logie ebenso wie in der Pädagogik gilt Empathie als Schlüssel für die Szenerie der

Gewaltunterbrechung. Ausgehend von einer Allgegenwart von Gewalt und gewalt-

tätigen Impulsen fragt die Gewaltforschung nicht nur nach dem Zustandekommen

von Gewalt, sondern zunehmend auch nach Möglichkeiten und Bedingungen der

Gewaltunterbrechung:39

39 Vgl. Gutmann, Hans-Martin: Gewaltunterbrechung. Warum Religion Gewalt nicht hervor-

bringt, sondern bindet. Ein Einspruch, Gütersloh: 2009.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Empathie, Betrauerbarkeit und Verwandtschaft 117

»Empathiefähigkeit gilt in den Humanwissenschaften als grundlegende Katego-

rie, wenn es um Prävention von Gewalt geht. Die Fähigkeit, sich in das Gegen-

über einzufühlen, beinhaltet auch den Perspektivenwechsel zu ahnen, was mein

Gegenüber empfindet, wenn ich zuschlage. Von einer solchen Fähigkeit zum Per-

spektivenwechsel erwarten sich PsychologInnen und PädagogInnen eine gewalt-

präventive Funktion. Wer weiß oder ahnt, was sein Verhalten anrichten kann, wer

den Schmerz des Gegenübers am eigenen Leib miterlebt, wird dem und der An-

deren gegenüber vorsichtiger sein. Einfühlung und Mitleid werden etwa in der

Religionspädagogik als erstrebenswerte Erziehungsziele angesehen«40.

Der mit der Empathie verbundene Positionswechsel (s.o.) ist sicherlich aus der

Moralbegründung nicht wegzudenken. Das Lesen von Texten, insbesondere von

fremden Texten kann diese Fähigkeit fördern, weshalb die Lektüre von biblischen

Erzählungen als ein Baustein ethischer Bildung verstanden werden kann. Hier ist

es gerade die Empathie mit aus unserer Sicht fremden Figuren, die als Übungsort

des Handelns angesehen werden kann.

An die Seite der Empathie kann im Anschluss an Judith Butler die Betrauer-

barkeit gestellt werden. Auch die Fähigkeit zur Trauer kann moralbegründende

Funktion haben, indem sie nicht nur bereits Verlorenem gilt, sondern auch ei-

nen potentiellen Verlust vorwegnimmt und damit vielleicht zu einer Reflexion des

eigenen Handelns führt. Im Verhindern einer Gewalttat ebenso wie in der Aufar-

beitung bereits begangener Gewalttaten ist nicht nur Empathie gefragt, also der

einfühlende Positionswechsel auf die Seite des möglichen Opfers und damit eine

Opferidentifikation.Die Trauer kommt ohne diesen Positionswechsel und ohne die

Identifikation mit dem Opfer aus. Sie beinhaltet eine moralische Positionierung,

die weder mit der Opfer- noch mit der Täterseite in eins fällt, der Täterseite aber

insofern nahe steht, als sie eine Entscheidung gegen diese Seite beinhalten kann.

Mit der Betrauerbarkeit ist m.E. eine Kategorie geschaffen, die zu den anerken-

nungstheoretisch relevanten Figurationen des Dritten gehört.41

Butler beschreibt eindrücklich, welcher Darstellungen und gedanklicher Ope-

rationen es bedarf, um eine Gemeinschaft bestimmten Menschengruppen gegen-

über gewaltbereit sein zu lassen. Der Krieg braucht die Suspendierung der Betrau-

erbarkeit von bestimmten Menschen, auf deren Leben es – aus der Perspektive der

Kriegführenden – eben nicht ankommen darf. Biblische Texte, in den vorliegenden

Ausführungen vor allem die Samuelbücher, zeigen, dass mit Trauer verbundene

Handlungen im politischen Feld eingesetzt werden, um Solidaritäten herzustellen

oder auch zu unterbinden. Die Trauer ist in der erzählten Welt ein machtvolles

40 I. Müllner: 2013, S. 291.

41 Vgl. Bedorf, Thomas/Fischer, Joachim/Lindemann, Gesa (Hg.): Theorien des Dritten. Innova-

tionen in Soziologie und Sozialphilosophie (= Übergänge, Band 58), München: 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 Ilse Müllner

Instrument, das wohl verstanden dosiert werden will. Man wird den Darstellun-

gen von Trauer in biblischer und anderer vormoderner Literatur weder gerecht,

wenn man sie ganz in den Bereich des Emotionalen verlegt, noch wenn man das

Ritual auf seine soziale Wirkung reduziert. Die Macht des Instruments Trauer be-

steht gerade in der Verbindung dieser beiden Komponenten. Emotionalität und

soziale Interaktion gehen in der Trauer Hand in Hand, bedingen einander, stehen

aber auch oftmals im Widerspruch zueinander. Dass dieses komplexe Feld nicht

nur individuell, sondern sozial und politisch von Bedeutung ist, darauf hat Judith

Butler aufmerksam gemacht. Dass diese Einsicht sich nicht nur auf gegenwärtige

politische Formationen bezieht, sondern auch in ein fruchtbares Gespräch mit an-

tiken Texten gebracht werden kann, hoffe ich, mit diesen Überlegungen gezeigt zu

haben.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gefährdetes Leben

Impulse für neutestamentliche Anknüpfungspunkte

im Gespräch mit Judith Butler

Uta Poplutz

1. Problematisierung

Die Schwierigkeit, eine zutiefst zeitgenössische und sich hermeneutisch stets als

reflektierendes Subjekt innerhalb ihrer eigenen Philosophie mitverortende Denke-

rin wie Judith Butler mit antiken christlichen Texten ins Gespräch zu bringen, ist

mir bewusst. Wie kaum eine andere Philosophin betont Butler ihren westeuropä-

isch-nordamerikanischen Kontext ebenso wie den eigenen lebensgeschichtlichen

Standort, der die Reichweite ihrer Eingaben nicht nur zeitlich, sondern auch be-

züglich ihrer Gültigkeit beschränkt.1 Butlers Denken ist von einer strikten Gegen-

wärtigkeit geprägt, die sich weigert, eine Analyse in die Zukunft zu verlängern –

eben weil sie einen solchen Abschluss gegen die Zukunft als eine der Achsen ze-

mentierter Gewalt ausmacht.2 Diese fundamentale Ausrichtung Butlers läuft dem

Neuen Testament nun aber diametral entgegen.Wie kaum eine andere Textsamm-

lung ist das Neue Testament von einer weitreichenden Zukunftsperspektive ge-

prägt: von der unmittelbaren Naherwartung der ersten Christinnen und Christen

über die Gestaltwerdung der Ekklesia bis hin zum Weltgericht am Ende der Tage.

Doch vielleicht bietet gerade die von Butler eingeforderte Punktualität einen mög-

lichen Ansatz zur Korrelation. Butler ist nämlich trotz ihrer Selbstbeschränkung

1 Vgl. Redecker, Eva von: Zur Aktualität von Judith Butler. Einleitung in ihr Werk (= Aktuelle

und klassische Sozial- undKulturwissenschaftlerInnen),Wiesbaden: 2011, S. 15: »Weil Butlers

Denken so dezidiert dem jeweils gegebenen historischen Moment verschrieben ist, bedarf

es ständiger Reaktualisierung, die nicht mit willkürlicher Positionsveränderung verwechselt

werden darf«. Dieser Aufgabe haben sich meiner Auffassung nach auch die neutestamentli-

chen Schriften verschrieben und sie gilt bis heute uneingeschränkt für die Arbeit der Exege-

tinnen und Exegeten.

2 Vgl. ebd., S. 16: »Jede Definition beruht auf Ausschlüssen und der Verleugnung einer Grauzo-

ne.Wenn Definitionen aber auch noch als universell, im Sinne von allgemein und anhaltend

gültig verstandenwerden, zementieren sie diese Ausschlüsse, ohne die sich jeweilswandeln-

de Welt noch zur Kenntnis nehmen zu können«.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 Uta Poplutz

weit davon entfernt, jegliche Universalität aufzugeben: Vielmehr möchte sie die

Punktualität »umfunktionieren« zu einem andauernden Prozess der Übersetzung,

denn so lässt sich diese »als Strategie verstehen, die der Hoffnung Rechnung trägt,

in der Gegenwart nicht die Möglichkeit zukünftiger Verbesserung ausschließen zu

müssen«3. An diesem Punkt kann man die Hoffnungsperspektive neutestamentli-

cher Entwürfe mit Butlers Denken gut zusammenführen.

2. Judith Butler in der neutestamentlichen Exegese

Die ursprüngliche Idee für diesen Beitrag bestand darin, eine Literaturschau der

Rezeption Butlers in der neutestamentlichen Exegese zu bieten. Zu meiner gro-

ßen Überraschung ist Butler aber nur sehr vereinzelt rezipiert worden. Soweit

ich es sehe, gibt es keine monographische Auseinandersetzung, in der Grundthe-

sen Butlers als theoretischer Ausgangspunkt für neutestamentliche Abhandlungen

dienten. Während ich im Bereich des Alten Testaments auf zwei Zeitschriftenauf-

sätze gestoßen bin, die ich mittels Indizierung über die Literaturrechercheportale

ausfindig machen konnte,4 ergab die Suche nach »Butler AND NT« (und ähnliche

Kombinationen) ebenfalls lediglich zwei Treffer.5

Peter-Ben Smit6 befasst sich in einem Beitrag aus dem Jahre 2019 mit den Zu-

sammenkünften der Gemeinde von Korinth (1 Kor 11,17-34) in Auseinandersetzung

mit Judith Butlers Gedanken über Protestversammlungen und deren performative

und körperliche Dimensionen.Mit Recht stellt er fest, dass die Dimension der Kör-

perlichkeit in der neutestamentlichen Exegese eine marginale Rolle spielt.7 Seine

Untersuchung setzt dazu einen erfreulichen Kontrapunkt und sollte Anstoß sein,

zukünftig in dieser Richtungweiterzuarbeiten.Denn Smit konstatiert: »Bodies and

their performances matter deeply, not just to Judith Butler, but also to Paul of Tar-

3 Ebd.

4 Pohl, Michael: »Feministische Interpretationen des zweiten Schöpfungsberichts im Lichte

der allgemeinen Feminismuskritik Judith Butlers«, in: lectio difficilior (2007), S. 1-30; Rüdele,

Viola-Kristin: »Die Verwundbarkeit des Körpers als Perspektive, Ezechiel 16 und 23 zu verste-

hen«, in: lectio difficilior (2018), S. 1-31.

5 Es ist bemerkenswert, dass drei dieser vier indizierten Beiträge in der Zeitschrift lectio diffici-

lior erschienen sind. Im bibelwissenschaftlichenmainstream ist Butler somit nicht angekom-

men.

6 Smit, Peter-Ben: »The Resurrection of the Body of Christ in 1 Corinthians 11. Paul as a Theolo-

gian of the Body in Conversation with Judith Butler«, in: lectio difficilior (2019), S. 1-24.

7 Ebd., S. 2: »Bodiliness as such hardly ever plays a leading role in the (modern) interpretation

of the New Testament, even if bodies frequently occur on its pages. […] Additionally, the role

of bodies in rituals, such as the Lord’s Supper, has not been the focus of too much attention

[…]«.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gefährdetes Leben 121

sus. It is to be hoped that the latter’s interpreters will follow suit in their readings

of Paul«8.

AnneDaniell9 beschäftigt sich ebenfallsmit »Pauline and Butlerian Embodiment

Themes«. Sie stellt in ihrem Beitrag die Theorien zumThema »Verkörperung« (em-

bodiment) zweier Personen vor, die aus vollkommen unterschiedlichen kulturellen

und zeitlichen Kontexten (Paulus und Butler) stammen, und kommt zu der These,

dassman beide jeweils im Licht des anderen betrachten kann und so neue Einblicke

in das Konzept des »Körpers« und dessen Beziehung zu Subjektivität, Materialität

und Göttlichkeit gewinnt. Dies exemplifziert sie anhand der Parusie: »If the Parou-

sia can be defined as the presence and coming of Christ as communal spiritual body

– the social body of Christ – wemight interpret a Butlerian-inspired emancipatory

vision of ›which bodies matter‹ to be an evocation of an earthly Parousia«10.

Bei einem etwas genaueren Blick in die feministische Exegese sowie die

Gender- und Queer-Studies der Bibelwissenschaften (wobei letztere zumindest

in der deutschsprachigen Exegese noch nicht besonders ausgeprägt sind) lassen

sich einige Erwähnungen Butlers in Teilabschnitten von Publikationen finden.11

Da Butlers Hauptthese, die sie in »Das Unbehagen der Geschlechter« und »Kör-

per von Gewicht« vorgelegt hat, darin besteht, dass sowohl Gender als auch Sex

vom gesellschaftlichen Diskurs geformt werden, unser Diskurs aber landläufig

über Geschlechteridentitäten und binäre Überzeugungen läuft, stand und steht

natürlich die Frage im Raum, ob die Kategorien »männlich« und »weiblich« keine

natürlichen Tatsachen sind, sondern vielmehr Akte der Performanz. Somit ist es

naheliegend, dass eine Spitzenaussage, wie sie Paulus in Gal 3,27f. formuliert12

8 Ebd., S. 17.

9 Daniell, Anne: »The Spiritual Body. Incarnations of Pauline and Butlerian Embodiment

Themes for Constructive Theologizing toward the Parousia«, in: JFSR 16 (2000), S. 5-22.

10 Ebd., S. 22.

11 Da in diesen Fällen Butler nicht im Titel anzutreffen ist und eben auch nicht indiziert wurde,

ergeben die folgenden Literaturangaben nicht mehr als ein sporadisches Bild und sind kei-

neswegs vollständig. Ich will vor allen Dingen knapp darlegen, in welchen Themenfeldern

Butler bislang eine Rolle spielte und spielt.

12 Gal 3,27f. (Nestle-Aland28): οὐκ ἔνι Ἰουδαῖος οὐδὲ Ἕλλην, οὐκ ἔνι δοῦλος οὐδὲ

ἐλεύθερος, οὐκ ἔνι ἄρσεν καὶ θῆλυ· πάντες γὰρ ὑμεῖς εἷς ἐστε ἐν Χριστῷ

Ἰησοῦ (»Denn ihr alle, die ihr auf Christus getauft wurdet, habt Christus angezogen. Da

ist nicht Jude oder Grieche, da ist nicht Sklave oder Freier, da ist nicht männlich oder weib-

lich; denn ihr seid alle einer in Christus Jesus«) Vgl. dazu exemplarisch Standhartinger, Ange-

la: »Religion, Utopie und Emanzipation. Feministische Auslegungen von Galater 3,28 in Ge-

schichte und Gegenwart«, in: Carmen Birkle et al. (Hg.): Emanzipation und feministische Po-

litiken. Verwicklungen, Verwerfungen, Verwandlungen (= Geschlecht zwischen Vergangen-

heit und Zukunft, Band 4), Sulzbach: 2012, S. 94-105; Kahl, Brigitte: »Nicht mehr männlich?

Gal 3,28 und das Streitfeld Maskulinität«, in: Claudia Janssen/Luise Schottroff/Beate Wehn

(Hg.): Paulus. Umstrittene Traditionen, lebendige Theologie: Eine feministische Lektüre, Gü-

tersloh: 2001, S. 129-145.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122 Uta Poplutz

und in welcher es um die Aufhebung der Geschlechterdifferenz im Raum der

christlichen Ekklesia geht, damit häufiger in einen theoretischen Zusammenhang

gebracht wird.

So verweist Silke Petersen in einem Aufsatz aus dem Jahr 2010, der den Titel

»Nicht mehr ›männlich und weiblich‹« (Gen 1,27) trägt,13 im Zuge ihrer Ausfüh-

rungen zur Aufhebung der Geschlechterdifferenz im frühen Christentum auch auf

Judith Butler, allerdings nur, um einen fundamentalen Unterschied im theoreti-

schen Zugriff hervorzuheben:

»Die antiken Texte erscheinen auf den ersten Blick oft fremdartig. Sie diskutie-

ren die Fragen der Geschlechterdifferenz nämlich nicht, wie wir es heute (mit Ju-

dith Butler und anderen) gewohnt sind, auf einer theoretischen Ebene, sondern

beschäftigen sich mit mythologischen Spekulationen im Hinblick auf gotteben-

bildliche Urmenschen und eschatologische Idealmenschen. Wenn wir diese Tex-

te jedoch jenseits ihrer Fremdheit als Beiträge zum ungelösten abendländischen

Diskurs über die Geschlechterdifferenz ernst nehmen, so zeigen siem.E., dass wir

nach wie vor über dieselben Alternativen stolpern«14.

Auch in apokryphen Texten spielen Geschlechterdifferenzen oder das Männlich-

Werden eine Rolle, so etwa besonders prominent in EvThom 114 (NHC II p.51,18-

26), wo Frauen dazu aufgefordert werden, männlich zu werden, oder im EvÄg, das

in Fragmenten bei Clemens von Alexandrien erhalten ist, und in dem der Erlöser

dazu aufruft, »dieWerke derWeiblichkeit zu zerstören« (Strom III, 63,1f.).15 Erneut

ist es Silke Petersen, die in einem im Erscheinen begriffenen Aufsatz in diesem

Zusammenhang auch auf Judith Butler hinweist.16

13 Petersen, Silke: »Nichtmehr ›männlich undweiblich‹ (Gen 1,27). Die Rede von der Aufhebung

derGeschlechterdifferenz im frühenChristentum«, in: Irmtraud Fischer/ChristophHeil (Hg.):

Geschlechterverhältnisse und Macht. Lebensformen in der Zeit des frühen Christentums (=

Exegese in unserer Zeit, Band 21), Wien/Berlin/Münster: 2010, S. 78-109.

14 Ebd., S. 117.

15 Vgl. dazu Petersen, Silke: »Zerstört die Werke der Weiblichkeit!« Maria Magdalena, Salome

und andere Jüngerinnen in christlich-gnostischen Schriften (=NHMS, Band 48), Leiden: 1999,

bes. S. 115-118.

16 Petersen, Silke: »Männlich-Werden und die Aufhebung der Geschlechterdifferenz. Rückkehr

ins Paradies?«, in: Outi Lehtipuu/Silke Petersen (Hg.): Antike christliche Apokryphen. Margi-

nalisierte Texte des frühen Christentums (= Die Bibel und die Frauen, Band 3.2), Stuttgart:

2020, S. 64-78. In demselben Band rekurriert auch King, Karen L.: »Nicht länger marginal.

VomDiskurs über Orthodoxie und Häresie zur Kritik der Kategorien und darüber hinaus«, in:

Lehtipuu O./Petersen S.: 2020, S. 1-16 auf Butler, in ihrem Falle in Bezug auf das Ordnungssys-

tem frühchristlicher Schriften und des Christentums an sich, das »als Objekt erst hergestellt

wird« (ebd., S. 4); vgl. auch Dies.: »Gender Contestation as Political Critique. Four Cases from

Ancient Christianity«, in: Ute E. Eisen/Christine Gerber/Angela Standhartinger (Hg.): Doing

Gender – Doing Religion. Fallstudien zur Intersektionalität im frühen Judentum, Christen-

tum und Islam (= WUNT, Band 302), Tübingen: 2013, S. 75-98.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gefährdetes Leben 123

RuthHeß17 legt einen recht umfänglichen Artikel zu neutestamentlichen Aspek-

ten der Geschlechterdifferenz vor, wobei die eschatologische Frage nach dem Ge-

schlecht des Auferweckungsleibes imZentrum steht. Sie identifiziert diesbezüglich

vier Antwortversuche, die sie den Diskursen der christlichen Tradition entnimmt:

Der Modus des Auferstehungsleibes wird gedacht a) als Vermännlichung der Frau

als Medium der Erlösung, b) als Neutralisierung der Geschlechterdifferenz als Mo-

ment der Erlösung, c) als eschatische Beibehaltung des Geschlechterduals, d) als

programmatisch unbestimmte Schwebe. Heß favorisiert demgegenüber,

»dass die 1 Kor 15 erwartete Transformation der Auferweckungsleiber auch de-

ren Geschlechtlichkeit involviert. […] Diese Involvierung könnte sich, anders als

die Kirchenväter (und -mütter) sich dies gedacht haben, jenseits der eschatologi-

schen Alternative Monismus vs. Dualismus der Geschlechterdifferenz ereignen[,]

und zwar so, dass mit und in der radikalen Transformation ihrer Geschlechtlich-

keit die (Geschlechts-)Identität der Auferweckten nicht beeinträchtigt, sondern

allererst angemessen entfaltet wird«18.

Es liegt auf der Hand, dass an diesem Punkt Butlers Konzepte eine theoretische

Diskussionsgrundlage für die Argumentation bieten.19

Als letzte Referenz möchte ich schließlich auf einen Aufsatz von Joseph A. Mar-

chal20 hinweisen. Im fast schon radikalen Anschluss an Eve Kosofsky Sedgwick und

Judith Butler (und mit Blick auf den Römerbrief) möchte Marchal Gegenstände

von Ursprung, Kontinuität und Differenz in biblischen Argumentationen ganz neu

denken und damit »Geschichte machen«: »With help from queer thinkers reflec-

ting on other eras, then, this […] kind of approach can explore the many senses of

›making history‹ by remaining invested in, but not particulary bound to historio-

graphy«21. Mit diesem Ansatz verbindet er weitreichende Hoffnungen: »In biblical

studies, such a practice could make a new history of interpretation, but more im-

portantly it could be history-making for our own ongoing practices of being, doing,

and living«22. Ob er damit richtig liegt, wird sich erst noch erweisen müssen.

Dieser recht kompakt gehaltene Überblick zeigt, dass Judith Butler im Rahmen

der neutestamentlichen Wissenschaften zwar immer wieder als analytische Refe-

17 Heß, Ruth: »›Es ist noch nicht erschienen, was wir sein werden‹. Biblisch-(de)konstruktivis-

tische Anstöße zu einer entdualisierten Eschatologie der Geschlechterdifferenz«, in: Ruth

Heß/Martin Leiner (Hg.): Alles in allem. Eschatologische Anstöße, Neukirchen-Vluyn: 2005,

S. 291-323.

18 Ebd., S. 301.

19 Vgl. ebd., bes. S. 303-305, wo auf Butler rekurriert wird.

20 Marchal, Joseph A.: »›Making History‹ Queerly. Touches across Time through a Biblical Be-

hind«, in: Biblical Interpretation 19 (2011), S. 273-395.

21 Ebd., S. 273.

22 Ebd., S. 395.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 Uta Poplutz

renzgröße eine Rolle spielt, dies jedoch vorrangig – wenn nicht gar ausschließlich

– im Kontext der paulinischen Briefe oder apokryphen Schriften geschieht. Und

so werde ich im Folgenden gezielt einen anderen Impuls setzen und mich der Je-

susunterweisung bzw. -erzählebene zuwenden. Ausgangspunkt ist das politische

Essay »Gefährdetes Leben«,23 das dazu anregen kann, unterschiedliche Themen

und Topoi der Jesusgeschichte vor diesem Hintergrund in den Blick zu nehmen.

Exemplarisch wähle ich als neutestamentlichen Text die sog. erste Antithese der

Bergpredigt aus, da diese das zentrale Gebot, welches in »Gefährdetes Leben« ei-

ne maßgebliche Rolle für die Argumentation einnimmt, enthält: »Du sollst nicht

töten«. Im Anschluss daran werde ich assoziativ Themenfelder benennen, für die

mir in diesem Zusammenhang eine Auseinandersetzung mit Butler lohnens- und

bedenkenswert erscheint. Dies ist ein Experiment. Und es wird sich erst im Nach-

gang und im Zuge der Weiterarbeit von Kolleginnen und Kollegen herausstellen,

ob Butlers Analysen einen in einzelnen Punkten frischen Blick auf diese (anderen)

neutestamentlichen Themenfelder ermöglichen.

3. Ansprache des Anderen

3.1 Judith Butlers »Gefährdetes Leben«

Dass das Leben erklärtermaßen immer auch »gefährdetes Leben« ist, ist eine Ba-

nalität. Da jedoch die vielfältigen Gefährdungen, die sich gemäß Butler vorrangig

struktureller Gewalt verdanken, auch in neutestamentlichen Texten – quer durch

alle Groß- und Kleingattungen – eine zentrale Rolle spielen, erscheint es lohnens-

wert, meine Überlegungen mit dem gleichnamigen politischen Essay aus dem Jahr

2004 zu beginnen. Im Kern dreht sich Butlers Analyse darin um den Zusammen-

hang zwischen Ansprechbarkeit und Ethik, die sie in Anknüpfung an Emmanuel

Lévinas’ Konzept des visage (Gesicht, Antlitz) entwickelt. Die Kategorie des Ange-

sprochenseins steht für sie im Zentrum der moralischen Verpflichtung, da dieses

zwingend eine Reaktion einfordert:

»Dieser Einfluß, den die Ansprache des Anderen auf uns ausübt, konstituiert uns

zuallererst gegen unseren Willen, oder vielleicht passender formuliert, noch vor

der Ausbildung desWillens.Wennwir also glauben, bei dermoralischenAutorität

gehe es darum, seinen eigenenWillen herauszufinden und zu ihmzu stehen, dem

Willen seinen Namen aufzuprägen, ist es möglich, daß wir die Art verfehlen, wie

23 Butler, Judith: »Gefährdetes Leben«, in: Judith Butler, Gefährdetes Leben. Politische Essays (=

es, Band 2393), Frankfurt a.M.: 52017, S. 154-178.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gefährdetes Leben 125

moralische Forderungen vermittelt werden. Das heißt, wir verfehlen die Situati-

on des Angesprochenseins, die Forderung, die von anderswo an uns herantritt,

manchmal ein namenloses Anderswo, von dem unsere Pflichten ausgesprochen

und uns zugemutet werden. In der Tat gebe ich mir die Vorstellung von dem, was

moralisch bindend ist, nicht selbst; sie entspringt nicht meiner Autonomie oder

meiner Reflexivität. Sie fällt mir von anderswo zu, unerbeten, unerwartet und un-

geplant«24.

Um zu erklären, wie es dazu kommt, dass andere moralische Forderungen an uns

richten, die wir einerseits nicht gewollt haben, andererseits aber auch nicht ableh-

nen können, greift Butler – wie bereits erwähnt – auf Lévinas’ Konzept des visage

zurück: Das Gesicht, das nicht ausschließlich ein menschliches Gesicht ist,25 ge-

hört zur Sphäre der Ethik, insofern es die äußerste Gefährdetheit des Anderen

versinnbildlicht:26 »Auf das Gesicht zu reagieren, seine Bedeutung zu verstehen

heißt, wach zu sein für das, was an einem anderen Leben gefährdet ist, oder viel-

mehr wach zu sein für die Gefährdetheit des Lebens an sich«27.

Nach der Vorstellung von Lévinas erweckt das Gesicht des anderen in seiner

Gefährdetheit und Schutzlosigkeit die Versuchung, ihn zu töten, impliziert aber

zugleich den Aufruf zum Frieden gemäß demGebot: »Du sollst nicht töten«28. Die-

sen inneren Kampf verortet Butler als das Zentrum der Ethik unter Rückbezug auf

die Gottesstimme vom Sinai (vgl. Ex 20,13; Dtn 5,17):

»Es ist wohl Gottes Stimme, die von der menschlichen Stimme verkörpert wird,

da es Gott ist, der durch Moses sagt: ›Du sollst nicht töten.‹ Das Gesicht, das mich

einerseits mordlustig macht und mich andererseits daran hindert, zu morden, ist

das Gesicht, das mit einer Stimme spricht, die ihm nicht gehört, das mit einer

Stimme spricht, die keine menschliche Stimme ist«29.

Sehr richtig konstatiert Butler im Zuge dessen, dass die von Lévinas befürwor-

tete Gewaltlosigkeit damit keinem friedlichen Ort entspringt, sondern sich einer

andauernden Spannung verdankt, die zwischen der Angst, Gewalt zu erleiden,

24 Ebd., S. 155f.

25 Vgl. Lévinas, Emmanuel: »Paix et Proximité«, in: Emmanuel Lévinas, Altérité et Transcen-

dance, Paris: 1995. S. 138-150.

26 Vgl. ebd., S. 147 (Übers. Wördemann, Karin, s. Anm. 22): »Das Gesicht als die äußerste Ge-

fährdetheit des Anderen. Frieden als Erwachen für die Gefährdetheit des Anderen«. Bei allen

direkten Zitaten übernehme ich die Rechtschreibung und Zeichensetzung vonWördemann.

27 J. Butler: 52017, S. 160.

28 Vgl. E. Lévinas: 1995, S. 147.

29 J. Butler: 52017, S. 161. Wie Butler in einer Fußnote deutlich macht (ebd., Anm. 4), ist der

theologische Hintergrund im Buch Exodus auszumachen: »Gott verdeutlicht Mose, daß Got-

tes Gesicht niemandem ansichtig sein kann, das heißt, das göttliche Gesicht ist dem Sehen

entzogen und der Darstellung nicht zugänglich« (vgl. Ex 33,20; 33,23; auch 34,30.33-35).

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 Uta Poplutz

und der Angst, Gewalt zuzufügen, changiert.30 Verfolgt man diesen Gedankengang

konsequent weiter, führt er unweigerlich zu der Erkenntnis, dass »Gesicht« und

»Gespräch« miteinander verbunden sind und damit den Wurzelgrund des Diskur-

ses markieren, der einen ethischen Anspruch an uns stellt: Noch vor dem eigenen

Sprechen wird uns etwas zugesagt. In der Diktion Butlers:

»In einem einfachen Sinne, und vielleicht nicht ganz so wie von Lévinas beabsich-

tigt, werden wir von einem Anderen angesprochen, der zu uns spricht, bevor wir

selbst die Sprache erwerben. Und wir können folgern, daß wir nur unter der Be-

dingung, daß wir angesprochen werden, fähig sind, von der Sprache Gebrauch zu

machen. In diesem Sinne ist der Andere die Voraussetzung des Diskurses. Wenn

der Andere ausgelöscht ist, ist es die Sprache ebenfalls, denn außerhalb der Be-

dingungen der Ansprache kann Sprache nicht überleben«31.

Da Butler in ihrem Essay einen dezidiert politischen Ansatz verfolgt, kommt sie

nach diesen eher grundsätzlichen Überlegungen zu den Anwendungsfeldern in der

Gegenwart, die sie zum einen »auf dem Gebiet der Darstellung, wo Vermenschli-

chung und Entmenschlichung unaufhörlich vor sich gehen«, und zum anderen im

Bereich einer »jüdischen Ethik der Gewaltlosigkeit«32 sieht. Bezüglich des ersten

Aspekts greift sie erneut auf Lévinas zurück, für den das Menschliche eben nicht

vom Gesicht dargestellt wird:

»Das Gesicht stellt also genaugenommen gar nichts dar, in dem Sinne, als es das,

worauf es verweist, nicht einzufangen und zu übermitteln vermag. Damit die Dar-

stellung das Menschliche vermitteln kann, muß sie nicht nur scheitern, sondern

sie muß ihr Scheitern zudem noch zeigen. Es gibt etwas Nichdarstellbares, das wir

dennoch darzustellen versuchen, und dieses Paradox muß in der Darstellung, die

wir geben, beibehalten werden«33.

Um den Zusammenhang von Bild und Vermenschlichung zu verstehen, ist die Be-

deutung von Identifikation und Gegenidentifikation wichtig, denn die Identifizie-

rung beruht immer auf einer Differenz, andernfalls würde sie ja mit der Identität

zusammenfallen.

30 Vgl. ebd., S. 163.

31 Ebd., S. 165; weiter heißt es dort: »Diese Sprache teilt die Gefährdetheit des Lebens mit, wel-

che die anhaltende Spannung einer gewaltfreien Ethik erzeugt. Die Situation des Diskurses

ist nicht dasselbe wie das Gesagte oder sogar das Sagbare. Für Lévinas besteht die Situation

des Diskurses in der Tatsache, daß die Sprache bei uns wie eine Ansprache ankommt, die wir

nicht wollen und von der wir in einem ursprünglichen Sinne gefangen, wenn nicht gar, mit

den Worten von Lévinas, als Geisel genommen werden«.

32 Ebd., S. 167.

33 Ebd., S. 170f.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gefährdetes Leben 127

»Die Forderungnach einemwahrhaftigerenBild, nachmehrBildern, nachBildern,

die den ganzen Schrecken und dieWirklichkeit des Leidens übermitteln, ist wich-

tig und angebracht. Die Tilgung des Leidens durch das Verbot von Bildern und

Darstellungen grenzt allgemeiner betrachtet die Sphäre des Erscheinens ein, den

Bereich dessen, was wir sehen und was wir wissen können. Es wäre aber ein Feh-

ler, zu glauben, wir müßten lediglich die richtigen und wahren Bilder finden, und

dannwerde eine bestimmteWirklichkeit schonübermittelt. DieWirklichkeitwird

nicht von dem vermittelt, was im Bild dargestellt wird, sondern dadurch, daß die

Darstellung, welche die Realität übermittelt, in Frage gestellt wird«34.

Butler appliziert ihre Überlegungen auf die Ereignisse in den USA nach dem 11.

September 2001, wo Bilder von getöteten oder enthaupteten US-Soldaten im Irak

oder auch Bilder von durch amerikanische Bomben verstümmelten und getöteten

Kinder nach und nach durch Luftbildansichten ersetzt wurden. Im einem wie im

anderen Fall dienten Bilder der strategischen Kriegsführung und wurden Teil einer

Gewaltspirale aller beteiligter Kriegsparteien. Dass US-Präsident George W. Bush

damals nach gerade einmal zehn Tagen öffentlichen Trauerns nach den Ereignissen

von 9/11 ein »Ende der Trauer« forderte, motiviert Butler zu folgender Entgegnung:

»Das Leiden kann zur Erfahrung der Demut, der Verletzbarkeit, der Manipulier-

barkeit und Abhängigkeit führen, und diese Erfahrungen können zu Ressourcen

werden, wenn wir sie nicht allzu schnell ›auflösen‹; sie können uns über die Be-

rufung zum paranoiden Opfer hinausführen, das die Rechtfertigungen für den

Krieg endlos erneuert. Das ist ebenso eine Angelegenheit des ethischen Ringens

mit den eigenen mörderischen Impulsen, die eine übermächtige Angst bezwin-

genwollen, wie eine Angelegenheit, die verlangt, das Leiden anderer zu begreifen

und sich darüber klarzuwerden, welches Leiden man selbst zugefügt hat«35.

Gerade dieser letzte Absatz bietet aus neutestamentlicher Sicht zahlreiche Anknüp-

fungspunkte. Ich möchte in diesem Zusammenhang zunächst den für die Jesusge-

schichte so zentralen Aspekt der Gewaltlosigkeit herausgreifen, der auf vielfältigen

Ebenen eine Rolle spielt.

3.2 Die erste Antithese (Mt 5,21-26): »Du sollst nicht töten«

Denktman an die alttestamentliche Forderung »Du sollst nicht töten«, um die But-

ler im Anschluss an Lévinas ihre ethische Konzeption in »Gefährdetes Leben« auf-

baut, kommen einem aus Sicht des Neuen Testaments sicherlich als erstes die so-

genannten Antithesen der Bergpredigt in den Sinn (Mt 5,21-48). In den Antithesen

geht es um den »ungespaltenen und heilen Menschen, um die Übereinstimmung

34 Ebd., S. 173.

35 Ebd., S. 176f.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 Uta Poplutz

von Innen und Außen, von konkretem Verhalten und innerer Überzeugung, von

Reden und Tun (5,19), von vorgegebener Tora bzw. Halacha und konkretem All-

tag«36. Matthäus überliefert sechs Antithesen. Dabei übernimmt er eine Redefigur

der tannaitischen Schriftgelehrten, so dass Jesus hier gezielt als Rabbi, als Leh-

rer charakterisiert wird.37 In den Thesen werden jeweils alttestamentliche Gebote

bzw. entsprechende Lehraussagen zitiert, denen in den korrelierenden Antithe-

sen die Weisungen Jesu gegenübergestellt werden. Diese Weisungen legen die Ur-

sprungsgebote aus, bedeutenmithin keineswegs eine Aufhebung der Tora, sondern

in manchen Punkten deren Verschärfung.38 Das Besondere an diesen sechs Mah-

nungen ist nun, dass Jesus mit selbstbewusster und starker Autorität seine eigene

Auffassung von der in der Tora und den Propheten niedergelegtenWillenskundga-

be Gottes darlegt. Zwar ist es richtig, dass der Form nach der Schulstreit zwischen

zwei rabbinischen Auslegern im Hintergrund steht, doch gibt es einen wichtigen

Unterschied, der häufig übersehen wird: Der matthäische Jesus knüpft nicht ein-

fach nur an eine bestimmte Lehrmeinung an, sondern bezieht sich unmittelbar

auf die Sinaioffenbarung. Den »Alten«, d.h. der Mosegeneration (Mt 5,21), wurde

von Gott dieses oder jenes Gebot gesagt, aber nun ist es Jesus, der der jetzigen

Generation erschließt, was genau der Wille Gottes ist, der darin für sie heute zum

Ausdruck kommt. Es ist sicher nicht falsch, hier das fundamentale Grundmuster

zu identifizieren, auf das Butler abhebt: Die Ansprache geschieht vorgängig von ei-

nem ganz Anderen und führt zu einer ethischen Forderung, die außerhalb und vor

der eigenen moralischen Selbstvergewisserung oder Reflexion liegt.

In der ersten Antithese geht es um das Tötungsverbot (Mt 5,21f.):

»Ihr habt gehört, dass zu den Alten gesagt wurde:

     Morde nicht!

     Wer aber mordet,                          wird dem Gericht verfallen sein.

Ich nun sage euch:

     Jeder, der seinem Bruder zürnt,                wird dem Gericht verfallen sein!

36 Frankemölle, Hubert: Matthäus. Kommentar 1, Düsseldorf: ²1999, S. 232; vgl. zu den Antithe-

sen auch die Ausführungen von Feneberg, Rupert: Die Erwählung Israels und die Gemeinde

Jesu Christi. Biographie und Theologie Jesu im Matthäusevangelium (= HBS, Band 58), Frei-

burg: 2009, S. 173-176, der mit vielen anderen die Bezeichnung Antithesen abschaffenmöch-

te (s.u. Anm. 38).

37 Vgl. Strecker, Georg: Die Bergpredigt. Ein exegetischer Kommentar, Göttingen: ²1985, S. 64-

67; instruktiv auch Davies, William D./Allison, Dale C.: A Critical and Exegetical Commentary

on the Gospel according to Saint Matthew. Vol. 1: Matthew 1-7 (= ICC), London/New York:

2004, S. 505-509.

38 Aus diesem Grunde forderteWengst, Klaus: Das Johannesevangelium. 1. Teilband: Kapitel 1-

10 (= ThK.NT, Band 4,1), Stuttgart: ²2004, S. 131, die »irreführende Bezeichnung ›Antithesen‹«

aufzugeben; ähnlich auch H. Frankemölle: 21999: S. 226f.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gefährdetes Leben 129

     Wer aber zu seinemBruder spricht:

Hohlkopf! – 

             

 wird demSynhedrion verfallen sein!

     Wer aber spricht: Narr! –                      wird der Feuerhölle verfallen sein!«39

EinÜberschreiten des fünftenDekaloggebots (»Morde nicht!«, vgl. Ex 20,13; Dtn 5,17)

sanktioniert die jüdische Rechtsordnung eigentlich mit der Todesstrafe (Ex 21,12;

Lev 24,17).40 Doch der matthäische Jesus verdeutlicht dieses Verbot mit einer drei-

gliedrigen Ausführung (Mt 5,22) und stellt nicht nur den heimtückischen Mord41,

sondern auch jedes Verhalten, das den Mitmenschen (oder sogar einen selbst?)

schädigt, unter das Verdikt. Indirekt ist dies als eine Spitze gegen die Schriftge-

lehrten und Pharisäer zu verstehen (5,20), die das Dekaloggebot lediglich als einen

Rechtssatz lesen, bei dem es einzig und allein um den Straftatbestand des Mordes

geht. Damit würde aber alles, was unterhalb dieser Schwelle liegt, nicht tangiert.42

Dem setzt Jesus eine dreigliedrige Reihe von Gerichtsankündigungen entgegen:

Bereits der Zorn43, der eine Wurzel des späteren Blutvergießens sein kann,44 oder

das Belegen des anderen mit Schimpfwörtern wie »Hohlkopf« und »Narr« ziehen

das Gericht nach sich. Es spricht einiges dafür, die verschiedenen Gerichtsaussa-

gen dieser Reihe additiv zu verstehen;45 »Gericht« wäre dann der Oberbergriff, der

in zwei Richtungen entfaltet wird: »Synhedrion« meint das menschlich-irdische

Gericht, die »Feuerhölle« das göttlich-endzeitliche Strafgericht. Dabei ist eine for-

male Differenz zu beachten: Während 5,22b grundsätzlich formuliert (»Jeder, der xy

39 Übersetzung Poplutz, Uta: Eine universale Jesusgeschichte. DasMatthäusevangelium, Stutt-

gart: ²2016, S. 43; grafische Darstellung nach Konradt, Matthias: Das Evangelium nach Mat-

thäus (= NTD, Band 1), Göttingen: 2015, S. 82.

40 Für Mt 5,21-26 relevante Texte der rabbinischen Literatur finden sich bei Neudecker, Rein-

hard: Moses Interpreted by the Pharisees and Jesus. Matthew’s Antitheses in the Light of

Early Rabbinic Literature (= Subsidia biblica, Band 44), Roma: 2012, S. 49-55.

41 Umnichts anderes geht es im sechsten (bzw. fünften) alttestamentlichenGebot; das verwen-

dete Verbum (ra.aḥ) kommt nur vor, wenn es sich um das Töten oder Ermorden eines persön-

lichen Gegners handelt; ra.aḥwird also weder für die Tötung im Krieg noch für die Tiertötung

und auch nicht im Zusammenhang mit der Todesstrafe verwendet; vgl. etwa Schmidt, Wer-

ner H.: Die zehn Gebote im Rahmen alttestamentlicher Ethik (= EdF, Band 281), Darmstadt:

1993, S. 107f.

42 Vgl. M. Konradt: 2015, S. 81.

43 Zum antiken Konzept des Zorns, vgl. Weidemann, Hans-Ulrich: »›Vergeltet nicht dem bö-

sen Mann!‹ Versuch einer konsequent androzentrischen Lektüre der Bergpredigt«, in: Hans-

Ulrich Weidemann (Hg.): Er stieg auf den Berg … und lehrte sie (Mt 5,1f.). Exegetische und

rezeptionsgeschichtliche Studien zur Bergpredigt (= SBS, Band 226), Stuttgart: 2012, S. 25-

70, hier S. 45-48.

44 In rabbinischen Texten wird bereits die öffentliche Beschämung des Nächsten scharf verur-

teilt: »Wer seinen Nächsten hasst, siehe, er gehört zu den Blutvergießern!« (DER 11,15); vgl.

aber auch Sir 22,24: »Dem Feuer gehen Rauch und Qualm voraus, ebenso demBlutvergießen

Schmähungen« sowie Did 3,2a: »Werde nicht zornig, denn der Zorn führt zumMord«.

45 So der Vorschlag von M. Konradt: 2015, S. 82.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 Uta Poplutz

tut …«), folgen in 5,22c.d exemplarische Einzelfälle (»wer xy sagt …«); dies legt den

Schluss nahe, dass 5,22b als Obersatz zu 5,22c.d zu verstehen ist. Das führt dann

aber zu der Konsequenz, dass hier Mord und Beschimpfungen als »Artikulationen

des Zorns«46 verstanden werden:

»Präzise gefasst liegt die Pointe der Gegenthese damit nicht darin, dass das verbo-

tene Tun von der äußeren Handlung des Tötens auf die innere Regung des Zorns

hin verschärft wird. Die Gegenthese legt vielmehr zunächst die dem Mord zu-

grunde liegende Haltung frei und stellt dann heraus, dass der Vollsinn und die

Intention des Dekaloggebots erst dann erfasst sind, wenn man auch unterhalb

der Schwelle des Mordes liegende Artikulationen ebendieser Haltung mit unter

das im Gebot ausgesprochene Verdikt fallen sieht. […] Für die mt Rede vom Zorn

in V. 22 ergibt sich damit, dass hier zwar die dem Töten zugrunde liegende Hal-

tung namhaft gemacht und insofern über die äußere Handlung hinaus der ganze

Mensch in den Blick gerät. Wenn V. 22b Obersatz zu V. 21c.22c.d ist, legt Matthäus

das Augenmerk hier aber nicht auf den Zorn als einer inneren Regung, ohne dass

diese sich im sozialen Verhalten manifestiert. Der Zorn wird vielmehr in seiner

sozialen Dimension, im Sinne konkreten Verhaltens, verhandelt. Die in V. 22 ar-

tikulierte ethische Forderung ist damit immer noch radikal, aber sie ist doch ein

Stück weit realistischer als bei einem Verständnis von V. 22 als klimaktischer Rei-

he. Eine negative Emotion, die sich gegen einen anderen richtet, kann in einem

Menschen hochkommen. Aber im guten Fall kann er damit umgehen; aus einer

solchen Emotionmuss keine Handlung – und sei dies »nur«, dass ein Schimpfwort

herausrutscht – erwachsen«47.

Wenn wir auf die von Butler so vehement eingeforderte Punktualität zurückkom-

men, lässt sich schon feststellen, dass diese in der hier greifbaren Tradition um-

funktioniert wird zu einem andauernden Prozess der Übersetzung. In mehrfacher

Hinsicht sprechen die Antithesen an. Das »… dass gesagt wurde…« verweist auf die

hinter der Tora stehende Autorität Gottes (vgl. Ex 20), während die Ergänzung »ihr

habt gehört…« auf den (synagogalen) Vorgang der Vermittlung dieser Gebote ver-

weist. Das Ganze wird weitergeführt in die matthäische Gemeinde. Es ist bemer-

kenswert, dass Jesus überhaupt nicht danach fragt, ob der Zorn gegen den Bruder

(oder die Schwester) gerechtfertigt ist – was vermutlich sogar der Fall ist, wenn

man die antiken Konzeptionen von »Zorn« in Betracht zieht. Gemäß Aristoteles

etwa hat ein zürnender Mann auch einen Grund zu zürnen, denn Zorn ist so gut

wie immer eine Reaktion und keineswegs eine grundlose Emotion der Antipathie.48

Doch die Weisung Jesu gilt uneingeschränkt, also gerade auch für die, die sich –

46 Ebd.

47 Ebd., S. 83.

48 Vgl. Aristoteles, EthNic IV, 11; vgl. H.-U. Weidemann: 2012, S. 46.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gefährdetes Leben 131

menschlich beurteilt – zu Recht provoziert fühlen könnten.Das Gegenteil von Zorn

ist Sanftmut, womit die Verurteilung des Zorns Mt 5,22 auf den dritten Makaris-

mus Mt 5,5 zurückweist: Wer auf Provokationen nicht mit verbalen Beleidigungen

reagiert, gehört zu den Sanftmütigen und wird das Land erben (vgl. Ps 37,11 LXX).

Mt 5,23f. führt das Gebot weiter, allerdings mit einem Perspektivwechsel: Nun

ist der »Täter« angesprochen,49 der seinen Bruder in irgendeiner Weise geschädigt

hat:

»Wenn du nun hinbringst deine Gabe zumAltar und dich dort erinnerst, dass dein

Bruder etwas gegen dich hat, lass deine Gabe dort vor dem Altar und geh zuerst

weg, versöhne dich mit deinem Bruder, und dann komm und bring deine Gabe«.

Damit wird die Interpretation des Gebotes positiv im Blick auf die gestörte Bezie-

hung gewendet: Mit dem Bruder oder der Schwester, die »etwas gegen dich haben«,

ist aktiv die Versöhnung zu suchen. Es ist klar, dass die Rede vom »Bruder« (und

der Schwester) hier weder auf direkte Familienangehörige noch auf die Gemeinde

alleine verengt werden sollte: Grundsätzlich kommt hier jeder Mitmensch in den

Blick (vgl.Mt 7,3-5; 25,40).DieOffenheit der Formulierung, die keinerlei Details des

zugrundeliegenden Konflikts benennt, lässt dabei die Mahnung als grundsätzlich

geltendes Prinzip erscheinen.50 Zugleich ist der kultische Kontext wichtig: Wenn

sich derjenige, der gerade eine Opfergabe zum Alter bringt, in diesem Moment

daran erinnert, dass er jemanden ins Unrecht gesetzt hat, soll er seine Gabe »vor

dem Alter liegenlassen« und sich erst mit dem Bruder versöhnen:51 »Wahre Got-

tesverehrung manifestiert sich für Matthäus zentral im sozialen Verhalten (vgl. Jak

1,26f): Wer Gott verehrt, sucht die Versöhnung und den Frieden mit seinen Ge-

schöpfen«52. Mt 5,25f.53 greift schließlich nochmals den Gerichtsgedanken auf und

spricht erneut den »Täter« bzw. »Schädiger« an: Ein drohender Schuldprozess dient

als Folie für das drohende Gericht Gottes (5,22). Angesichts der »Schulden« (vgl.

6,12b), die man bei anderen hat, ist auf dem Weg dorthin nicht nur höchster Ein-

satz, sondern auch höchste Eile geboten: Man sollte alles daransetzen, Versöhnung

49 Vgl. W. D. Davies/D. C. Allison: 2004, S. 517.

50 Vgl. M. Konradt: 2015, S. 85.

51 Betz, Hans Dieter: The Sermon on the Mount. A Commentary (Hermeneia), Minneapolis:

1995, S. 223: »The moment is crucial. The thought interferes at the precise moment when

the gift is to be placed on the altar, when it leaves human hands and becomes the property

of God«.

52 M. Konradt: 2015, S. 85.

53 »Sei wohlgesonnen deinem Rechtsgegner – schnell, solange du mit ihm auf dem Weg bist,

damit der Rechtsgegner dich nicht dem Richter ausliefert und der Richter dem Gerichtsdie-

ner und du ins Gefängnis geworfen wirst. Amen, ich sage dir: Nicht wirst du von dort heraus-

kommen, bis du zurückgegeben hast den letzten Cent«.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 Uta Poplutz

zu erreichen und Feindschaft zu überwinden (vgl. 5,43-48: Feindesliebe), ansonsten

wird man jeden einzelnen Cent zurückzahlen müssen.54

4. Impulse für weitere Anknüpfungspunkte

Kommen wir damit zu Judith Butler und ihren ethischen Überlegungen zurück.

Auch wenn ich in diesem kurzen Beitrag lediglich ein exemplarisches Essay her-

ausgegriffen habe, besteht dasŒuvre Butlers ja nicht aus nebeneinanderstehenden

Untersuchungen, die nichts miteinander zu tun haben, sondern stellt ein internes

(und externes) Referenzwerk dar, in welchem die Gedanken fest miteinander ver-

zahnt sind und mehrdimensional aufeinander verweisen. So fokussiert Butler in

ihren Analysen von Gewalt – anders als die klassische pazifistische Ethik, die aus-

lotet, wie man auf Gewalt anders als mit Gewalt reagieren kann – vorrangig dar-

auf, wie man mit Verletzlichkeit umgehen kann, ohne andere zu verletzen.55 Dazu

entwickelt sie den Begriff der »ethischen Gewalt«56, den sie auf der Ebene des per-

sönlichen Austausches verortet und womit sie beispielsweise totalisierende Urteile

meint, die dem anderen aufgezwungen werden und die so vernichtend sein kön-

nen, dass sie bei diesem die Ressourcen der Selbstanerkennung und Entwicklung

auslöschen.57 Die Aufforderungen Mt 5,21f. und 5,23f. sind in meinen Augen ein

Paradebeispiel, wie dies einzulösen ist: Die negative Ansprache des anderen wird

unter das Verdikt gestellt, und der »Täter« selbst soll aus sich heraus tätig wer-

den, um Unrecht, das er verursacht hat, aus der Welt zu schaffen. Das vorgängig

zugesprochene Gebot dazu lautet: »Du sollst nicht töten«.

Butler insistiert darauf, dass jede moralische Situation auf ihre »rhetorische

Voraussetzung«58, d.h. auf die Anredeszene, reflektiert, »in der sich die beteiligten

Parteien unausweichlich in einer Beziehung befinden«59. Die Kommunikation, die

sie einfordert, soll die Teilblindheit, die man sich selbst gegenüber hat,mit ins Kal-

kül ziehen,60 weshalb Festlegungen zu vermeiden sind. Aus diesem Grund schlägt

Butler vor, die gewöhnliche Qualifizierung »Anerkennung als …« durch die offe-

ne Frage an den anderen zu ersetzen: »Wer bist du?« Damit würden »die Grenzen

der Anerkennung selbst anerkannt«61. Problemlos ließen sich zahlreiche neutes-

54 Vgl. M. Konradt: 2015, S. 85.

55 Vgl. E. von Redecker: 2011, S. 130.

56 Butler, Judith: Kritik der ethischen Gewalt (= es, Band 1792), Frankfurt a.M.: 2007.

57 Vgl. ebd., S. 66. Ethische Gewalt kann sich aber auch inmoderaten kritischen Urteilen finden.

58 Ebd., S. 69.

59 E. von Redecker: 2011, S. 131.

60 Vgl. Mt 7,3-5 par Lk 6,41f.: »Warum aber siehst du den Splitter im Auge deines Bruders, den

Balken in deinem Auge aber beachtest du nicht? …«

61 J. Butler: 2007, S. 59.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gefährdetes Leben 133

tamentliche Beispiele finden, in denen diese Haltung eine Rolle spielt und einen

spezifisch ethischen Zugriff darstellt.62

Butler definiert Gewaltlosigkeit nicht als friedlichen Zustand, sondern versteht

sie als Praxis.63 Die ethische Forderung besteht darin, die eigene Aggression in den

Dienst der Gewaltlosigkeit zu stellen und damit in »aggressive Wachsamkeit«64 zu

überführen: Aufgrund der Verbindung mit dem anderen schützt ein solches Ver-

halten nicht nur diesen, sondern auch einen selbst. Immer wieder fordert But-

ler daher das aktive Betreiben zur eigenen Selbsttransformation und Enteignung:

Wenn wir uns »außer Gefecht« setzen lassen, unsere Verletzlichkeit zeigen, eröff-

nen wir damit vielfältige Möglichkeiten von Identität und Relationalität.65 Nicht

nur die ethische Unterweisung der Bergpredigt mit der subversiven Aufforderung

zu Gewaltverzicht und Feindesliebe (Mt 5,38-48)66 ließe sich damit produktiv ins

Gespräch bringen, man kann auch viel basaler beim Inkarnationsgeschehen selbst

ansetzen: Gott wird Mensch und zeigt darin kein triumphales Gesicht, das über al-

les und jeden erhaben wäre, sondern das Gesicht des (Mit-)Leidens und des Todes.

Dieses Leiden wiederum kann nach Butler »zur Erfahrung der Demut, der Ver-

letzbarkeit, der Manipulierbarkeit und Abhängigkeit führen, und diese Erfahrun-

gen können zu Ressourcen werden, wenn wir sie nicht allzu schnell ›auflösen‹«.67

Zugleich geht die Darstellung der Wirklichkeit, wie oben erläutert, über das Bild

hinaus: »Die Wirklichkeit wird nicht von dem vermittelt, was im Bild dargestellt

wird, sondern dadurch, daß die Darstellung, welche die Realität übermittelt, in

Frage gestellt wird«68.

In Bezug auf die Menschwerdung Gottes in Jesus Christus ist dem zuzustim-

men, insofern die geglaubte Wirklichkeit das Scheitern und den Tod zu überwin-

den vermag und das »Bild« nicht die letzte übermittelte Realität ist, sondern der

»Auferstehungsleib« eine weitere Perspektive (neben anderen) hinzufügt.

62 Man denke nur an die Themen Sündenvergebung und Heilungen, wo es keinerlei Rolle

spielt, welche Vorgeschichte oder gesellschaftliche Position ein Sünder/eine Sünderin oder

ein Kranker/eine Kranke hat (vgl. exemplarisch Joh 9); Jesus schaut die Menschen an, ohne

den Stab über sie zu brechen, und bietet ihnen damit den Ermöglichungsgrund für ein neues

Leben (vgl. exemplarisch Joh 7,53-8,11).

63 Vgl. E. von Redecker: 2011, S. 135: »Gewaltlosigkeit entsteht in der Auseinandersetzung oder

gar im ›Kampf‹ des Subjekts an der Schaltstelle verschiedener Gewaltpotentiale«.

64 Butler, Judith: Raster des Krieges.Warumwir nicht jedes Leid beklagen, Frankfurt a.M.: 2010,

S. 170.

65 Vgl. E. von Redecker: 2011, S. 118.

66 Vgl. dazu den instruktiven Beitrag von Konradt, Matthias: »›… damit ihr Söhne eures Vaters

imHimmel werdet‹. Erwägungen zur ›Logik‹ von Gewaltverzicht und Feindesliebe inMt 5,38-

48«, in: ders.: Studien zumMatthäusevangelium (=WUNT, Band 358), Tübingen: 2016, S. 348-

380.

67 J. Butler: 52017, S. 176.

68 Ebd., S. 173.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 Uta Poplutz

Ich komme zum Schluss.MeinWunsch ist es, dass diese Gedanken, die im vor-

gegebenen Rahmen nur angerissen werden konnten, als Ermutigung verstanden

werden, Judith Butlers breit gefächertes Werk auch einmal außerhalb der gän-

gigen Zuschreibungen im Kontext paulinischer Theologie weiterzuverfolgen. Die

Jesustraditionen bieten dafür etliche Anknüpfungspunkte.

Butler beschließt ihr ausgesprochen impulsreiches Essay »Gefährdetes Leben«

mit einer allgemeinen Bemerkung zur Rolle der Geistes- und Kulturwissenschaf-

ten, die in meinen Augen auch für unsere Arbeit als Neutestamentlerinnen und

Neutestamentler, als Theologinnen und Theologen Gültigkeit besitzt:

»Falls die Geisteswissenschaften eine Zukunft als Kulturkritik haben, und die Kul-

turkritik zum gegenwärtigen Zeitpunkt eine Aufgabe hat, dann ist es zweifellos

die Aufgabe, uns zumMenschlichen zurückzuführen, wo wir nicht erwarten, es zu

finden: in seiner Fragilität und an den Grenzen seiner Fähigkeit, verständlich zu

sein«69.

69 Ebd., S. 178.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Systematisch-Theologische Zugänge

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fragiles Subjekt und Gnade

Magnus Striet

In seinen aus dem Nachlass edierten Vorlesungen aus Die Regierung der Lebenden

aus den Jahren 1979-1980 äußert Michel Foucault die Vermutung, dass der »An-

trieb, sich von der Macht frei zu machen«, »als Indikator für die Veränderungen

des Subjekts und der Beziehung« diene, »die es zur Wahrheit unterhält«1. Ich er-

öffne deshalb meine Überlegungen zu Judith Butlers Subjektdenken mit diesem

Hinweis auf Foucault, weil bis heute zu hören ist, dass Foucault kein Subjekt ken-

ne. Die Explizitheit, mit der er in diesen späten Vorlesungen am Collège de France

den Subjektbegriff nutzt, ist eindrücklich, und: Sie ist auch nicht überraschend.

Und ebenso selbstverständlich ist, dass auch Butler ein Subjekt kennt. Sie verkör-

pert ein solches, und zwar mit Gewicht.

Dass das Subjekt nicht so begriffen werden darf, wie es René Descartes noch

tat2, sollte auch nicht Anlass geben, so paradox dies klingen mag, das Konzept

»Subjekt« aufzugeben. Entscheidend ist, welches Konzept von Subjekt vertreten

wird. Denn soll nicht eine deterministische oder naturalistische Philosophie des

Geistes vertreten werden, so ist nicht nur darauf zu bestehen, dass es eine um

sich wissende Subjektivität gibt, sondern dass es eine in den Alltagspraktiken ge-

genseitig unterstellte Aktivität gibt, die als die Aktivität von Subjekten bestimmt

wird. Es war Kant, der gegen alle theoretischen Aufhebungsprogramme dessen,

was im Subjektbegriff gedacht wird, und damit zur Ehrenrettung der Wirklich-

keit von Freiheit, das entscheidende Argument lieferte: Es darf gar nicht erst ver-

sucht werden, die Aktualität von menschlicher Freiheit und damit ihre Wirksam-

keit durch eine Kausalität zu erklären, die nicht sie selbst wäre (auch nicht eine

göttliche im Übrigen).3 Faktisch folgt Butler in diesem Punkt Kant, ohne ihn an

1 Foucault, Michel: Die Regierung der Lebenden. Vorlesungen amCollège de France 1979-1980.

Aus dem Französischen von Michael Hamburger, Berlin: 2020 (2014), S. 113.

2 Vgl. Descartes, René: Meditationen über die erste Philosophie. Auf Grund der Ausgabe von

Artur Buchenauhg. vonErichCh. Schröder (= PhB, Band250),Hamburg: 1956, S. 137:Descartes

meint zeigen zu können, dass das Ich von seinem»Körperwirklich verschieden« sei »undohne

ihn existieren könne«.

3 Vgl. Kant, Immanuel: Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft B 216 (=Werk-

ausgabe. Hg. von WilhelmWeischedel, Band 7), Frankfurt: 1977, S. 810.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 Magnus Striet

dieser Stelle ausdrücklich aufzurufen. Ihr Gesprächspartner ist Theodor W. Ador-

no. Selbstverständlich gibt es keinen Nullpunkt für ein Subjekt, von dem aus es

sich die Welt und mit ihr sich selbst vollständig durchsichtig machen könnte. Es

gibt kein ›Ich‹, das »außerhalb der herrschendenMatrix ethischer Normen und wi-

derstreitender moralischer Rahmenvorgaben« existiert. Aber es ist auch nicht aus

»diesen Normen kausal ableitbar«, »ganz einfach die Wirkung oder Werkzeug ei-

nes vorhergehenden Ethos oder eines zugrunde liegenden Feldes widerstreitender

oder diskontinuierlicher Normen«4 sei. Was bei Butler, aber auch bei Adorno oder

aber auch bei Michel Foucault zu studieren ist, ist, dass dann, wenn die immer

wieder aufbrechenden Kontroversen um den Begriff des Subjekts, sollte in ihm

die Möglichkeit von Eigenaktivität von Individuen aus Freiheit gedacht sein, die-

se schlicht unsinnig sind. Jedenfalls dann, wenn die Debatte als eine um das Erbe

Kants geführt wird. Es gilt, mit Kant über Kant hinauszudenken.

Entscheidend ist zu beschreiben, wie groß der tatsächliche Freiheitsraum von

Menschen ist. Jedoch Subjekte als vermachtet zu begreifen und Veränderungen

der realen Verhältnisse für möglich zu halten, ist gleichbedeutend damit, mit Sub-

jekten zu rechnen, die Veränderungen von Ordnungen registrieren, sich dazu ins

Verhältnis setzen können, indem sie diese normativ bewerten (woher sie auch im-

mer ihre Kriterien nehmen) und sich politisch einsetzen können. Foucault hat sei-

ne Antrittsvorlesung am Collège über Kant gehalten.5 Bei Kant meint Kritik, das

Geschäft der Selbstkritik der Vernunft zu betreiben, um so die Möglichkeit und

Grenzen des Vernunftgebrauchs bestimmen zu können. Dabei ist Kants kritisches

Sondierungsunternehmen stark darauf konzentriert, einerMetaphysik ihr Ende zu

bereiten, die nicht die Grenzen des menschlichen Vernunftvermögens beachtet.

Foucault denkt Kritik komplexer. Er sucht zwar den deutlichen Anschluss an

Kants kritisches Unternehmen, radikalisiert ihn aber zugleich, indem er Vernunft

nicht mehr ahistorisch und als apriorisches Vermögen begreift. Es gibt für ihn

nicht die, von Empirie unbelastete oder sich von dieser befreien könnende Ver-

nunft. Vielmehr sind immer bereits Episteme wirksam, die im historischen Pro-

zess erzeugt wurden und damit auch veränderbar sind.6

Bei Butler taucht Kant nur relativ selten als unmittelbarer Gesprächspartner

auf. Das scheut mich nicht, sie als eine Denkerin zu beschreiben, die insofern Auf-

klärungsphilosophie in der Tradition Kants betreibt, als dieser sich strikt gewei-

gert hatte, das Phantasma zu akzeptieren, dass es jemals ein aufgeklärtes Zeitalter

geben könnte. Was möglich und zugleich notwendig ist, ist das Projekt der Auf-

4 Butler, Judith: Kritik der ethischen Gewalt. Erweiterte Auflage, Frankfurt: 2007, S. 14f.

5 Foucault,Michel: Einführung inKantsAnthropologie. Aus demFranzösischen vonUte Friesch.

Mit einem Nachwort von Andrea Hemminger, Frankfurt: 2010.

6 Vgl. exemplarisch Foucault, Michel: Was ist Kritik?, Berlin: 1992, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fragiles Subjekt und Gnade 139

klärung auf Dauer zu stellen7, was bedeutet – dieses Projekt hat Kant nicht mehr

verfolgt, deshalb schließt Butler auch an Hegel und das im 19. Jahrhundert mit

Friedrich Nietzsche einsetzende Projekt einer Genealogie von Vernunft und Moral

an –: den Prozess der Reflexion darüber, welche Ordnungen der Macht subjekti-

vierend wirken, immer wieder neu anlaufen zu lassen. Wer dies will, verfolgt aber

ein Interesse – und zwar das Interesse eines »Ich«, das nicht nur bestimmt sein

will, durch die es vermachtenden und zugleich ermöglichenden Ordnungen, son-

dern das sich in ein Verhältnis zu diesen bringen will, das – frei sein will, und: für

das Selbstbestimmungsrecht anderer, der Übersehenen und der unter den herr-

schenden Ordnungen Leidenden eintreten will. Ein Ich kann sich dazu bestimmen,

diesen unvertretbar in der Instanz einer ersten Person übernommenen Willen zu

einem ethischen Universalismus als den eigenen zu identifizieren. Einen solchen

Universalismus zu vertreten bedingt aber gerade, das Kantische Vermächtnis des

Aufklärungsprojekts zu verstetigen.Deshalb verortet sich Butler auch ausdrücklich

in den Aufklärungstraditionen, die die Grenze der Vernunft als »Zeichen unserer

Humanität«8 anerkennen.

1. Subjektivation

In Theologiekontexten hat die Rezeption von Theoriefiguren und -konzepten But-

lers in den letzten Jahren insgesamt zwar deutlich zugenommen. Dies gilt ins-

besondere für religions- bzw. theologieaffine Kreise, die auf die Ablösung einer

schöpfungstheologisch begründeten essentialistischen Anthropologie drängen und

auf eine Implementierung von Genderdiskursen in die theologische Theoriebil-

dung drängen. Dasselbe gilt für Ethikdiskurse.Werden die Vulnerablität des Men-

schen beziehungsweise Externalisierungen von Menschen aus gesellschaftlicher

Normalität als Themen zentral gestellt, entwickelt Butler eine hohe Attraktions-

kraft. An ihrer Rezeption beziehungsweise strikten Ablehnung auf dem religiösen

Feld ist abzulesen, wie sich die Protagonisten zu einer in einer reflexiven Weise

darum wissenden Moderne stellen, die um die historische Genealogie von sozialen

Praktiken, Ethiken etc. weiß.9

7 Vgl. Kant, Immanuel: Was ist Aufklärung? (= Werkausgabe. Hg. von W. Weischedel, Bd. 11),

S. 59: »Wenn denn nun gefragt wird: Leben wir jetzt in einem aufgeklärten Zeitalter? so ist

die Antwort: Nein, aber wohl in einem Zeitalter der Aufklärung«.

8 J. Butler: 2007, S. 113.

9 Zur Rezeption und Auseinandersetzung mit Butler in Religionsdiskursen beziehungsweise

Theologie vgl. Werner, Gunda: » Relational und vulnerabel. Die Subjektphilosophie Judith

Butlers im theologischenDiskurs«, in: TheologischeRevue 114 (2018), S. 179-203. Vgl. zumFol-

genden meine Überlegungen: Striet, Magnus: »Freiheit und Subjektivationsprozesse. Oder:

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 Magnus Striet

Einen deutlichen Nachholbedarf gibt es jedoch bezogen auf die christlich-

theologische Anthropologie. Dies gilt insbesondere für die Frage, was es bedeutet,

dass Menschen subjektiviert werden – eine Einsicht, die Butler immer wieder im

Anschluss an Foucault und Louis Althusser herausgearbeitet hat. Der weitgehend

negative Befund sollte deshalb in theologischen Kreisen deutlich irritieren, weil

das Theoriekonzept »Subjektivation« beziehungsweise »Subjektivierung« in der

Soziologie und der philosophischen Anthropologie inzwischen mehr oder weniger

selbstverständlich akzeptiert wird.

Butlers Augenmerk liegt nicht, wie bereits gesehen, auf einer weiteren Ausar-

beitung eines Subjektbegriffs in der Tradition der klassischen, zumal durch Kant

eröffneten Philosophietradition, auch wenn die Gemeinsamkeiten beziehungswei-

se die faktische Verwendung beziehungsweise Beanspruchung des Subjektkon-

zepts nicht zu übersehen ist. Ihr, so Paula-Irena Villa, »Hauptaugenmerk richtet

sich zunächst auf die Frage, wie das Subjekt produziert wird, und weniger, wenn

überhaupt darauf, einen neuen Subjektbegriff zu entwickeln«10. Jedes Subjektden-

ken steht bei ihr unter dem Generalverdacht, abstrahierend und damit unwahr,

unpolitisch beziehungsweise, weil es keinen politikfreien Raum gibt, ideologisch

zu sein. Butler denkt über reale, Repressionen ausgesetzte Subjekte nach. Und dar-

über, dass es keine repressionsfreien Räume gibt. Wer dies behauptet, verkennt,

wie Menschsein zustande kommt, oder aber unterschlägt, wie Menschen zu Men-

schen werden. Ob Butler schon deshalb, weil sie arbeitsprogrammatisch nicht dar-

an interessiert ist, in der Tradition der klassischen Freiheitsphilosophie weiter am

Subjektbegriff zu laborieren, nicht gleichwohl an den praktischen Grundüberzeu-

gungen, die im Subjektkonzept wirksam sind, festhält, wird noch gesehen werden

müssen. Man kann auch Hegel stark machen, Objektivationen von Geist wie Staat,

Gesellschaft, Recht, Religion etc. zum Ausgangspunkt des Nachdenkens machen,

sich an Desillusionierungstheoretikern wie Nietzsche und Freud abarbeiten, wenn

es darum geht, die Behauptung einer absoluten Selbstdurchsichtigkeit als Illusi-

on zu entlarven, ohne die im Subjektbegriff behauptete Aktualität von Freiheit zu

verneinen.

Von Subjektivation zu reden, bedeutet anzuerkennen, dass Menschen gemacht

werden, bevor sie zu Subjekten ihrer eigenen Biographie werden. Bereits im his-

torischen Prozess generierte, gesellschaftlich und sozial wirksame Normsysteme

und Werte, kulturelle Praktiken etc. formatieren Menschen, aber: Diese subjekti-

vierenden Faktoren sind zugleich auch die Bedingung dafür, dass Menschen über-

haupt zu Subjekten werden können. »Subjektivation«, so Butler, »bezeichnet den

Über die Rede von Gnade im Horizont einer reflexiven Moderne«, in: Cardo 11 (2013), S. 27-33

(auch online erreichbar).

10 Villa, Paula-Irene: Judith Butler, Frankfurt: 2003, S. 41.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fragiles Subjekt und Gnade 141

Prozeß des Unterworfenwerdens durch Macht und zugleich den Prozeß der Sub-

jektwerdung«11.Weil alle subjektivierenden Faktoren in ihrer objektivierten Gestalt

im historischen Prozess generiert, und d.h. zugleich durchgesetzt wurden, ist der

Raum, in dem Menschen subjektiviert werden, zugleich als ein vermachteter zu

begreifen. Macht gibt es nur in Relationen, und deshalb existieren auch subjek-

tivierte Subjekte relational – und umgekehrt. Wird dies reflexiv ins Bewusstsein

gehoben, so ist auch noch der ebenfalls keineswegs einfach feststehende Begriff

des Subjekts als ein im diskursiven Prozess erzeugter zu begreifen.Was wiederum

bedeutet, dass dieses Reflexivmachen bereits wieder als eine diskursive, soziale

Wirklichkeit herstellende und damit subjektivierende Praxis zu begreifen ist. Es

gibt demnach überhaupt keinen theoretischen Begriff des Subjekts, der nicht auch

bereits wieder einen Menschen subjektivierender und damit vermachtender wäre.

Kritik kann bisherige Machtstrukturen und hegemoniale Diskurse kennzeichnen,

sie – begrenzt – in ihrer Genealogie aufklären. Dass es jedoch machtfreie Räume

geben könnte, ist als Vorstellung bereits wieder Ideologie.

Umgekehrt betont Butler auch mit Nachdruck, dass das Subjekt sich »nicht auf

die Macht zurückführen« lasse, der »es seiner Entstehung« verdanke. Und genauso

wenig ließe sich »die Macht auf das Subjekt reduzieren«12. »Die Bedingungen der

Macht« müssten »ständig wiederholt werden, um fortzubestehen«. Das Subjekt

sei »der Ort dieser Wiederholung, einer Wiederholung, die niemals bloß mecha-

nischer Art«13 sei. Das Subjekt wird damit zum Reproduktionsort sozial und ge-

sellschaftlich wirksamer Werte und Normen, sozialer Praktiken etc., aber: Es wird

bei Butler nicht auf einen Reproduktionseffekt reduziert, weil es in der Lage ist,

diese zumindest in relativer Weise kritisch zu distanzieren, abzulehnen oder aber

auch zu bejahen. Das konkrete existierende Subjekt ist damit immer auch als ein

politisches zu begreifen. Es moduliert die Wirklichkeit neu, indem es sich auf die

auf die in ihm bereits wirksamen Faktoren bezieht. Dies gilt dann auch für den

Begriff des Menschen, der als historisch hervorgebrachter wirksam ist.

2. Theologische Konsequenzen? Das subjektiviertes Subjekt
als Subjekt im Singular

Welche theologischen Konsequenzen ergeben sich aus dem Bisherigen?

Theologisches Denken neigt dazu, in überzeitlich gültigen Ordnungen zu den-

ken. Dies ist selbst dann zu beobachten, wenn mit einem Gott gerechnet wird,

11 Butler, Judith: Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt: 2001, S. 8.

12 Ebd., S. 20.

13 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 Magnus Striet

dem sich diese Weltwirklichkeit und aufzufindenden Ordnungen deshalb verdan-

ken, weil er sie so wollte, wie sie existieren. Die Möglichkeit, dass existierende

Ordnungen unkalkulierbaren Veränderungen dadurch ausgesetzt sind, weil Gott

absolut frei ist, versuchte man durch die Denkfigur auszuschalten, dass Gott not-

wendig das seinemWesen Entsprechende tut, sprich das Gute. Erst im historischen

Nominalismus des 14. Jahrhunderts wird man den Akzent auf die Freiheit Gottes

radikal anders setzen. Allein den Gedanken zu riskieren, Gott könnte jede Mög-

lichkeit realisieren, ist bis heute theologisch geächtet. So viel Unkalkulierbarkeit

ist nicht gewollt, wenn es um Gott geht.

Stattdessen wurde und wird ein Gott angesetzt, der die Welt deshalb so ein-

gerichtet hat, wie sie existiert, weil jede andere Weltwahl seiner Vollkommenheit

widersprochen hätte. Dies führt in der Konsequenz dazu, dass auch anthropolo-

gisch stabile Verhältnisse angesetzt werden. Es gibt in diesem Denken nur eine

Ordnung, die aus Freiheit hervorgegangen ist, die göttliche Ordnung; wenn der

Mensch ihr entspricht, so entspricht er der wahren und guten Ordnung. Eine Evo-

lution des menschlichen Selbstverständnisses, eine Veränderung im Begriff des

Menschen von sich selbst ist in diesemDenken nicht vorgesehen. Es ist derMensch,

der theologisch als Mensch von Gott erschaffen wurde und nun vor diesem exis-

tiert. Aber kannman dies im 21. Jahrhundert noch sagen? Steht eine solche Aussage

nicht konträr zum Wissen um die nicht nur biologische, sondern auch kulturelle

Evolution »des« Menschen?

Wenn künftig vom Menschen im Singular gesprochen wird, so ist dies der es-

sentialisierenden Wirkweise von Sprache und der Notwendigkeit diskursiver Ver-

ständigungen geschuldet. Diskursive Prozesse bringen generalisierende Begriffe

hervor, ja mehr noch: sie setzen solche voraus. Begriffe bleiben, wenn das Kon-

krete zumMaßstab genommen werden, immer hinter diesem zurück. In gewisser

Weise betreiben sie eine anthropologisch notwendige Komplexitätsreduktion da-

durch, dass sie in einer essentialisierenden Weise verallgemeinern.

Nominalistisch zu denken, was bedeutet: darum zu wissen, dass Begriffe nie

mit dem konkreten Sachverhalt identisch sind, Begriffe wie Mensch, Individuum,

Person oder auch Subjekt immer verallgemeinernde Begriffe sind, die deshalb, weil

sie verallgemeinern, nie den konkreten Menschen erfassen können –, ist deshalb

gleichbedeutend damit, Ideologiekritik zu betreiben. Das ohnehin schon in seiner

Körperlichkeit vulnerable Individuum soll vor dem Zugriff des verallgemeinernden

und deshalb leicht verletzenden Begriffs geschützt werden. Zugleich bleibt aber ei-

ne solche Reduktion, der Gebrauch von Allgemeinbegriffen notwendig, wenn über-

haupt Diskurs und Verstehenmöglich sein sollen. Undwas grundsätzlich gilt, kann

theologisch nicht anders sein. Ein theologisches Nachdenken über den Menschen

hat in der Logik der bisherigen Überlegungen historisch dimensioniert zu sein und

in Rechnung zu stellen, dass der Begriff des Menschen aus diskursiven Praktiken

hervorgeht, die immer vermachtet sind und zugleich bereits wiederMenschen sub-

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fragiles Subjekt und Gnade 143

jektivieren. Daraus ergibt sich, dass theologisch-anthropologische Begrifflichkei-

ten aus ethischenGründen einemProzess dauerhafter Infragestellung auszusetzen

sind. Menschlich sein zu wollen, heißt, die eigene Fehlbarkeit anzuerkennen, weil

sich selbst undurchsichtig zu sein in einer grundlegenden Weise das Menschsein

bestimmt. Sie ist »ein fester Bestandteil unserer Selbstformierung«, und zugleich

geht derMensch in »seiner Undurchschaubarkeit für sich selbst einige seiner wich-

tigsten ethischen Bindungen«14 ein.

Wenn die begriffliche Explikation des Menschen relational zu anderen Tieren

erfolgt, ist zwar auch mit Konstanzen in dieser Selbstexplikation zu rechnen. Sich

selbst in die Objektstellung des Denkens zu bringen und sich selbst bestimmen zu

können, gehört zu einer solchen Rahmenbeschreibung von Menschsein, aber: So

auf sich aufmerksam zu werden, hat auch bereits wieder eine Genealogie und ver-

ändert als reflexives Wissen nicht nur den Begriff des Menschen von sich selbst,

sondern auch dessen praktisches Selbst- undWeltverhältnis. Noch drastischer ver-

ändert sich der Selbstbegriff des Menschen in dem Moment, da dem Menschen in

einer reflexiven Weise bewusst wird, dass die bereits subjektivierend wirksam ge-

wesenen Weltausdeutungen, Normsysteme etc. im historischen Prozess erzeugt

wurden. Wenn aber der Begriff des Menschen aus diskursiven Prozessen hervor-

geht, dann zwar stabile Strukturen aufzeigen mag, aber ansonsten dem histo-

rischen Prozess ausgesetzt ist und sich faktisch auch Wandlungen im Selbstver-

ständnis zeigen – ja mehr noch: der Singular in der Rede vom Menschen sowohl

in diachroner als auch in synchroner Perspektive problematisch ist, so kann dies

theologisch nicht ignoriert werden. Dies betrifft auch zentrale theologische Be-

grifflichkeiten, die sich allesamt in der Vorstellung konzentrieren, der Mensch sei

das Ebenbild Gottes. Ist auch diese Vorstellung nur historisch?

Zunächst einmal ja. Es gibt denMenschen nicht, wenn es den Menschen nicht

ohne einen Begriff von sich selbst gibt und das diskursiv erzeugte Selbstverständ-

nis des Menschen, das nicht nur dem historischen Wandel unterliegt, sondern zu-

dem plural ausgeformt ist und zugleich wieder subjektivierend wirksam ist. Je-

denfalls gibt es dann keinen Begriff des Menschen, der aus einer Quelle ableitbar

ist, die nicht mit dem Menschen und damit seiner Vernunft identisch wäre. Sta-

bil wirksam ist lediglich, dass der Mensch das »nicht festgestellte Thier«15 ist, was

wiederum damit zusammenhängt, dass das Mensch genannte Tier zwar wie alle

anderen Organismen und Tiere auch aus biologisch-evolutiven Prozessen hervor-

gegangen ist, aber – was seine faktische Sonderstellung im Reich des Lebendigen

ausmacht – in einer eigentümlichen Bewusstseinsspaltung existiert: Es weiß in ei-

ner auf sich zurückgewendeten Weise um sich, kann sich in einer reflexiven Weise

14 J. Butler: 2007, S. 30-31.

15 Nietzsche, Friedrich: Jenseits von Gut und Böse. 2., durchgesehene Auflage (= KSA, Band 5),

München: 1988, S. 81.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 Magnus Striet

zum Objekt des Nachdenkens machen. Dies geschieht solitär, aber auch in einer

sozialisierten Weise. Deshalb gibt es nicht nur Natur und biologische Evolution,

sondern Kultur, die wiederum ständigen Transformationsprozessen ausgesetzt ist

und derenWertesysteme,normativeOrdnungsmuster und sozial geteilte Praktiken

durchgesetzt wurden, d.h.: die das Ergebnis von machtförmigen Prozessen sind.

Es gibt dann auch kein Subjekt, das unabhängig von den diskursiven Praktiken

existieren würde, in denen darüber befunden wird, was Menschen sind. Weil dem

so ist, ist die Geschichte eine Geschichte des Grauens. Auch der ethische Universa-

lismus führt den Index historischer Kontingenzmit sich, er hat eine Geburtsstunde

erlebt, wenn nicht gar mehrere – und ist stets gefährdet.

Ein theologisches Denken wird über diese Einsichten in eine, vorsichtig gesagt,

unbequeme Lage versetzt. Sie kann als unbequem oder gar als prekär beschrieben

oder aber auch in ihren Möglichkeiten wahrgenommen werden. Theologisch ge-

bräuchliche Begriffe wie imago dei, Natur des Menschen, Sünder etc. sind keine

in ihrer Bedeutung feststehenden Begriffe, sondern sie werden diskursiv seman-

tisiert, durchgesetzt und sind dann wiederum als semantisierte Begriffe subjekti-

vierendwirksam. Es ist nicht lohnend, nachwahren Ursprungsbedeutungen dieser

Begriffe zu suchen. Sie sind genealogisch in ihrer faktischen normativen subjek-

tivierenden Wirksamkeit aufzuklären, um sie dann einer kritischen Überprüfung

zu unterziehen. Ethische Praxis verlangt, wenn sie verantwortet sein will, nach ei-

ner immer wieder neu einsetzenden Kontrolle ihrer normativen Grundlage. Dass

die ethische Praxis eines Menschen, der sich als gläubig beschreibt, keine ande-

re sein wird und sein darf als die Praxis anderer Menschen, die eine Menschen

mögliche Menschlichkeit praktizieren wollen, sollte keiner Diskussion bedürfen.

Theologie als Reflexion auf den gelebten Glauben wiederum hat diese Kontrolle

so zu praktizieren, dass sie theoretische Einsichten anderer Wissenschaften in ih-

re Theoriebildung einbindet. Subjektivationstheoretische und ethische Einsichten

Butlers fruchtbar zu machen, kann nur humanisierend sein.

3. Meditation der »Kritik der ethischen Gewalt«: säkulare Gnade?

Die erweiterte Ausgabe der Kritik der ethischen Gewalt endet mit fast schon medita-

tiven Ausführungen, die mich bereits seit einigen Jahren nachdenklich stimmen.

ButlersTheorie von Subjektivation als vermachtendem und zugleich freiheitseröff-

nendem Faktum ist auch für diese grundlegend.

Sie beschreibt hier eine eigentümliche Überforderung des Subjekts, die sie ih-

rerseits nochmals als den Effekt einer sozialen Formung und damit als ethische

Gewalt beschreibt. Sie spricht von »Versionen selbstversunkener moralischer Be-

fragung«, die auf einen »Narzissmus« hinausliefen. In der Frage von »Selbstannah-

me oder Vergebung« kenne diese Gewalt »keine Gnade«, will sagen: Es gibt aufge-

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fragiles Subjekt und Gnade 145

zwungene Formen der Selbstdisziplinierung auch in Fragen der Ethik, die endliche

Subjekte gnadenlos überfordern. Zugleich identifiziert Butler in der ethischen Pra-

xis die Chance, »menschlich zu werden«, indem das »selbstgenügsame, als Besitz

verstandene ›Ich‹ hinter sich« gelassen werden könne. Butler spricht bezogen auf

solche ethischen Situationen von »Momenten unseres Unwissens«, in denen wir

uns »aufs Spiel« zu setzen hätten.16 Es sind bisher ethische Positionierungen, die

in diesen Momenten fraglich werden – und: sich auf Ungewissheiten einlassen zu

müssen, wenn ich mich zum Handeln veranlasst sehe, weil ich als soziales Wesen

dazu aufgefordert werde. Solche Momente sind risikobehaftet. Entscheidungssi-

tuationen sind unklar, und dennoch muss auf eine nur begrenzt kalkulierbare Zu-

kunft hin entschieden werden. Zudem vermag das Ich nie ganz durchsichtig zu

werden. Nie ist damit restlos abzuschätzen, welche Faktoren und Motive mögli-

cherweise auch noch wirksam sind und unter welchen Bedingungen und mit wel-

chenmöglichen Folgen ein solchesHandeln geschieht. Verantwortungsvoll handeln

zu wollen, ist nicht gleichbedeutend damit, auch tatsächlich verantwortungsvoll zu

handeln. Oder besser gesagt: Verantwortung zu übernehmen bedeutet immer, als

subjektiviertes Ich-Subjekt dies nur in einer relativen Weise bezogen auf die im-

mer bereits subjektivierend wirksamen Faktoren tun zu können, die diesem Ich

aber nie ganz durchsichtig werden können. Weder ist der Wille mit der Apriorizät

in Reinform zu bestimmen, wie Kant es um der Moral willen gefordert hatte, noch

kann man sich gewiss sein, dass das Wissen um mögliche Handlungsfolgen hin-

reichend so zur Verfügung steht, dass Negativfolgen auszuschließen sind.

Aber: Ich muss handeln, wenn ich mich überhaupt ethisch beanspruchen las-

sen und so menschlich werden will. Butler lässt ihre Ausführungen mit einem

hoffnungslosen Satz enden: »Wenn wir von hier aus sprechen und Rechenschaft

zu geben versuchen«, und damit meint Butler: von einem Standpunkt aus, der

kein selbstgenügsames Ichmehr kennt, sondern eines, das sich selbst nur begrenzt

durchsichtig ist und sich ins Offene, ebenfalls nur begrenzt Durchschaubare hinein

riskiert, »werden wir nicht verantwortungslos sein, und wenn doch, so wird man

uns bestimmt vergeben«17.

Faktisch verantwortungslos, wie sich retrospektiv betrachtet zeigen kann,

und zwar deshalb, weil ich Verantwortung übernommen, mich ausgesetzt und

gehandelt habe. Es gibt ein Schuldigwerden jenseits eines moralischen Versagens.

Sprachlich drückt sich dies Phänomen in der Redewendung aus, einem anderen

Menschen etwas schuldig geblieben zu sein, obwohl ich ihm nichts schuldig

bleiben wollte. Nicht genügend tun zu können, gehört zu den grundlegenden

Erfahrungen von Menschen. Aber wer verantwortet dies? Muss ich nicht entschei-

16 J. Butler: 2007, S. 180.

17 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146 Magnus Striet

den und handeln, wenn ich menschlich werden will? Wenn menschlich zu werden

heißt, Verantwortung zu übernehmen?

Der Satzschluss so wird man uns bestimmt vergeben berührt mich deshalb so, weil

er von einer unerschütterlichen Gewissheit gestimmt ist. Niemand, so scheint But-

ler sagen zu wollen, wird mich doch auf das fixieren, was ich angerichtet habe,

wenn ich mich redlichen Gewissens so entschieden habe, wie ich mich entschie-

den habe. Woher nimmt Butler die Gewissheit, dass Vergebung gewährt werden

wird, wenn Menschen ethische Verantwortung übernehmen und fehlgehen in ih-

ren Annahmen?

Ich weiß es nicht, aber: Der Abschluss ihrer Adorno-Lectures löst in mir ein ähn-

liches Gefühl aus wie der der Kritik der praktischen Vernunft Kants. Zwei Dinge, so

äußert sich Kant, erfüllten das Gemütmit immer neuer und zunehmender Bewun-

derung und Ehrfurcht, der »bestirnte Himmel übermir, und dasmoralische Gesetz

in mir«18. Eine metaphysische Gottesgewissheit kennt Kant nicht mehr, nur – aber

was heißt schon ›nur‹ angesichts der Größe dieses Glaubens, schließlich gründet

er auf Moral: eines praktischen Vernunftglauben. Gottes Dasein sei notwendig zu

postulieren.19 Will sagen: Ohne Gott laufen die dem Menschen möglichen Sehn-

süchte, dass da noch jemandGerechtigkeit schafft und das Ärgernis des Todes nicht

das letzte Wort über den Menschen sein lässt, ins Leere. Wie gewiss dieser Glaube

Kant war, weiß ich nicht; am Ende tut es auch nichts zur Sache. Ich kann auch

nicht entscheiden, ob Butler, wenn sie den Begriff Gnade in ihre Überlegungen

aufnimmt, ein theologisches Konzept von Gnade aufruft, das sich zu leben lohnt.

Aber es wäre darüber nachzudenken, ob angesichts der fragilen Situation subjek-

tivierter Subjekte, die verantwortlich handeln und so menschlich werden wollen,

sich jedoch niemals gewiss sein können, was aus ihrer Übernahme ethischer Ver-

antwortung folgt, von grundsätzlichen Überforderungsmomenten endlicher Frei-

heit ganz zu schweigen –, das Bewusstsein, in der Gnade eines ganz Anderen,

nein nicht eines ganz Anderen: eines Gottes, der es unendlich gut mit dem Men-

schen meint, leben zu dürfen, nicht eine ganz eigentümliche Dynamik entwickeln

kann. Und zwar ein Gefühl von Freiheit und Verantwortungsbewusstsein, das nicht

überfordert, weil es am Ende auf die immer noch größeren Möglichkeiten Gottes

vertraut. Kierkegaard lässt an dieser Stelle grüßen. Aber warum der eine Mensch

so menschlich werden kann und ein anderer wiederum nicht, ist auch wiederum

nicht restlos aufzuklären. Auch in dieser Frage spielen Subjektivationsfaktoren ei-

ne entscheidende Rolle.

Irrational ist ein solches Gnadenerleben nicht, solange die Möglichkeit eines

solchen Gottes nicht ausgeschlossen werden kann. Und mit einer Dispension ethi-

18 Kant, Immanuel: Kritik der praktischen Vernunft (Werkausgabe. Hg. vonW.Weischedel; Bd.

VII), A 289.

19 Ebd., A 226.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fragiles Subjekt und Gnade 147

scher Autonomie hat ein solcher Gottglaube ganz gewiss nichts zu tun.Wenn man

nicht den ethischen Monotheismus eines kantianischen Judentums ablehnt zu-

gunsten eines Gnadenabsolutismus eines Augustinus, der in allen Selbstregungen

des Menschen nur noch die Ursprungssünde sich austoben sieht.

Ichmuss leider noch hinzufügen, dass auch ein solches, sich in einemGott fest-

machenden Gnadenerleben aus diskursiven Selbstverständigungspraktiken sub-

jektivierter Subjekte hervorgeht.Über Gott zu reden, hieß aber immer bereits, über

den Menschen zu reden, den es nicht gibt. Wer er ist, muss sich das seltsame Ge-

schöpf oder aber auch Nicht-Geschöpf Mensch selbst sagen. Jedoch gibt es gute

und schlechte Gründe dafür, sich so oder anders zu begreifen und zu wollen. Die

Differenz zu vergangenen Generationen liegt lediglich darin, dass dies nun reflexiv

bewusst sein könnte.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler – Herausforderungen aus der Sicht

einer theologischen Ethik

Walter Schaupp

Judith Butler legt eine auf Sprache als diskursiver Macht beruhende Sozialisati-

onstheorie des Subjekts vor.1 Das reflexive »Ich« des konkreten Subjekts bildet sich

durch seiner Entstehung vorgängige »Anrufungen«. In ihnen trifft die Macht der

sozial dominanten Sprache auf den Körper, dringt in ihn ein und bringt das Subjekt

in den Möglichkeitsbedingungen seiner Weltwahrnehmung und seines Selbstver-

ständnisses hervor. Als diskursive »Anfangsbedingungen« sind sie im Subjekt noch

vor jeder Bewusstwerdung und jeglicher sprachlichen Artikulation durch das Sub-

jekt präsent und begrenzen den Rahmen, innerhalb dessen sich das Subjekt auf

der Bühne der sozialen Öffentlichkeit zu präsentieren und hier Anerkennung zu

finden vermag. In seinem Streben nach vorbehaltloser Anerkennung bleibt es im

Gefängnis der verfügbaren sprachlichen Begriffe und Identitäten stecken.

Die diskursive Hervorbringung des Subjekts ist gleichzeitig weder unfehlbar

noch zeitlich endgültig. Die »Anrufungen« scheitern immer wieder, sodass ihr Ef-

fekt im Subjekt nie vollständig vorhersehbar ist.2 Darüber hinaus kommt es im

Rahmen der ständig notwendigen Wiederholungen und körperlichen Reinszenie-

rungen der sprachlichen Strukturen zu Verschiebungen und Brüchen in deren Be-

deutungsgefüge. Das Subjekt kann so in Widerstand zu den Machtstrukturen ge-

raten, die es konstituiert haben, was in einen Konflikt führt, weil das Subjekt die

entsprechenden Identitätszuschreibungen ja benötigt, um in der Gesellschaft als

Subjekt wahrgenommen und anerkannt werden zu können.

Der Prozess der performativen Konstitution von Wirklichkeit, von Identität,

durch die Sprache ist begleitet durch die Hervorbringung eines sprachlich unver-

fügbaren »Außen« des jeweils Benennbaren und Benannten.3 Die Macht der Spra-

1 Zu dieser Charakterisierung vgl. Lange-Kirchheim, Astrid: »Melancholie als Effekt heterose-

xueller Geschlechtersozialisation. Überlegungen im Anschluss an Judith Butler«, in: Freibur-

ger Zeitschrift für GeschlechterStudien 22/2 (2016), S. 75-96, hier S. 75.

2 Vgl. u.a. Butler, Judith: Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt a.M.:
92017, S. 81-100.

3 »Und überdies benötigt und instituiert dieser Imperativ, diese Einschärfung, ein »konstitu-

tives Außen« – das Unaussprechliche, das Nichtmachbare, das Nichterzählbare, das die ei-

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150 Walter Schaupp

che verschafft dem Subjekt mit ihren Zuschreibungen von Begriffen und Unter-

scheidungen zwar einen diskursiven »Ort« innerhalb der Gesellschaft und damit

eine wahrnehmbare und benennbare Identität. Weil die Begriffe der Sprache aber

immer über einen Mechanismus der Abgrenzung von etwas anderem funktionie-

ren, sind sprachliche Identitätszuschreibungen von Exklusionen begleitet, die ei-

nem Schatten des nicht Sagbaren und des nicht Lebbaren entsprechen.

Weil Sprache das Subjekt zuallererst konstituiert und gleichzeitig immer exklu-

dierend wirkt, hat das Subjekt, und hier schließt Butler an die Tiefenpsychologie

an, ein ursprünglich entfremdetes Sein. Es erscheint von Beginn an einer diskur-

siven »Gewalt« ausgesetzt, die sein Inneres zugleich besetzt und hervorbringt – in

einer Weise, die es selbst niemals ganz durchschauen kann. Immer trägt es in sich

den erwähnten Schatten all dessen an Lebens- und Begehrensmöglichkeiten mit,

was in der historisch kontingenten Konstitution, die es durchlaufen hat, nicht ans

Licht kommen konnte und kommen darf, weil es keinen sprachlichen »Ort« dafür

auf der Bühne der Gesellschaft gibt.

Die genaue Herkunft dieses Schattens bleibt bei Butler allerdings unklar. Eine

Deutungsmöglichkeit ist, dass die Körper mehr sind als nur passive Folie von Ma-

terialität, in die sich die sprachlichen Formationen einschreiben; dass ihnen eine

aktive Dynamik des Begehrens innewohnt, welche die ihnen diskursiv zugewie-

senen Lebens- und Identitätsmöglichkeiten überschreitet. Dieser Überschuss an

Begehren wird zur entscheidenden Quelle von Leid und von Widerstand.

1. Begehren nach Anerkennung und soziale Exklusion –
ein Zugang zum ethischen Programm

Alle Analysen Butlers kreisen in der einen oder anderenWeise um die Frage gesell-

schaftlicher Anerkennung und Exklusion. Seine ethische Dramatik gewinnt dieses

Problem dadurch, dass das Subjekt nur über soziale Anerkennung ein befriedi-

gendes Leben zu führen vermag. Sein Begehren zu leben ist zugleich ein Begehren

nach sozialer Anerkennung. Wer jedoch in der Gesellschaft wie wahrgenommen

wird und wie daher die Lebenschancen verteilt werden, ist abhängig von den öf-

fentlich verfügbaren sprachlichen Kategorien und Begriffen. Weil diese neben der

positiven Identität, die sie vermitteln und gesellschaftlich zuweisen, immer auch

exkludieren, gibt es überall auch versagte Anerkennung und damit exkludierte Le-

bensmöglichkeiten. Butler konzentriert sich auf das Aufdecken dieser mit unseren

Begriffen und sprachlichen Kategorien verbundenen Mechanismen der Exklusi-

on und bringt immer wieder Beispiele, wo dies unmittelbare Folgen für die Be-

gentlichen Grenzen der Materialität sichert und daher scheitert sie zu sichern« (Butler, Ju-

dith: Körper von Gewicht, Frankfurt a.M.: 102019, S. 260f.).

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler – Herausforderungen aus der Sicht einer theologischen Ethik 151

troffenen hat. In ihren ersten Veröffentlichungen wird dies im Hinblick auf die

geschlechtlichen Körper und das geschlechtliche Begehren analysiert, in späteren

Beiträgen im Hinblick auf die soziale Exklusion von AsylbewerberInnen, Geflüch-

teten oder von im eigenen Land unterdrückten Gruppen wie jene der Palästinen-

serInnen.

Weil auch Butler sich bewusst ist, dass Gesellschaften nicht ohne Sprache exis-

tieren können und soziale Anerkennung Sprache voraussetzt, gib es keinen ande-

ren Weg als die ständig wiederholte kritische Überprüfung von Sprache und aller

sprachlichen Identitätszuweisungen auf ihr exkludierendes Potential hin. Darüber

hinaus muss gesellschaftliche Gewalt, weil die Exklusionsmechanismen erst nach

und nach sichtbar werden, von vornherein, gleichsam im Sinn eines Tutiorismus,

auf ein Minimum reduziert werden.

Der Weg, den sie in diesem Zusammenhang in Kritik der ethischen Gewalt

in den Mittelpunkt rückt, ist die Forderung, sich die Frage »Wer bist du?«4 im-

mer wieder neu zu stellen. Dieser für die moderne Moralphilosophie unübliche

Zugang5 bekommt vor dem Hintergrund von Butlers Analysen zur Subjektkonsti-

tution jedoch Sinn. Butler argumentiert, dass die soziale Verteilung von Lebens-

chancen auf der Basis von diskursiven Identitätszuschreibungen erfolgt, die wie-

derum ein – vermeintlich – sicheres »Wissen« über die Betroffenen voraussetzen.

Dagegen stellt sie, dass wir die oder den Andere/n nie wirklich kennen und uns da-

her der Vorläufigkeit und mangelnden Treffsicherheit unserer Identitätszuschrei-

bungen bewusst bleiben müssten. Die Frage »Wer bist du?« radikalisiert sich auf

einer zweiten Ebene, da das Subjekt auch sich selbst gegenüber keine abschlie-

ßende »Rechenschaft« zu geben vermag. Es bleibt sich selbst undurchsichtig und

unübersichtlich und findet auch in sich selbst keinen absoluten Standpunkt, von

dem aus Urteile möglich wären, wie dies etwa bei Kant vorausgesetzt wird. Eine

eklatante Verletzung dieses Prinzips sieht Butler im Institut der Todesstrafe, die

das Extrembeispiel eines absoluten Urteils über ein Individuum ist, bei dem man

ihm zugleich jegliche Chance für ein zukünftig anderes Handeln nimmt.6 Auch

wenn die Frage »Wer bist du?« offen bleiben muss, plädiert Butler trotzdem dafür,

dass wir füreinander Verantwortung übernehmen müssen, weil wir, gerade in un-

serer wechselweisen Verwiesenheit und Abhängigkeit voneinander, ein Wissen um

4 Vgl. den vierten Abschnitt von Kap. 1 in Kritik der ethischen Gewalt (Butler, Judith: Kritik der

ethischen Gewalt, Frankfurt a.M.: 42014, S. 44).

5 Seit längerem konzentriert sich die Moralphilosophie aufgrund der unlösbaren Probleme

heterogener individueller Lebensentwürfe und dahinter stehender Menschenbilder auf die

Beurteilung vonHandlungen. Sie versucht absolut zu schützende Freiräume und nicht zu ver-

letzende Grenzen im Umgang der Subjekte miteinander unter Voraussetzung ihrer gleichen

Würde herauszuarbeiten.

6 Vgl. J. Butler: 2014, S. 69.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152 Walter Schaupp

das verletzende Potential all der Begriffe, Kategorien und Identitätszuschreibun-

gen haben, die wir verwenden. Es gilt, die Individuen zu schützen und gleichzeitig

zu versuchen, die sozialen Exklusionen schrittweise aufzuheben und so Lebens-

chancen freizusetzen.

Offen bleibt bei diesem Ansatz, ob der sprach- und normkritische Prozess un-

endlich weitergeführt werden muss, ob die Aufhebungen von Exklusionen einen

dauerhaften Effekt auf die Lebensmöglichkeiten der Menschen haben und ob nicht

jede Aufhebung einer Exklusion, weil sie notwendig sprachlich ist, neue Exklusio-

nen produziert. Gibt es keine dauerhaften Effekte und produziert die Macht der

Sprache mit jeder Freisetzung neue Exklusionen, droht man in einen ausweglo-

sen Zirkel zu geraten. Auffällig ist darüber hinaus, dass die Vision von einer ge-

rechten Gesellschaft wie sie Butler in Anmerkungen zu einer performativen Theorie der

Versammlung7 vorschwebt, neben all dem, was wir nicht übereinander wissen kön-

nen, doch auch viel an gewissem Wissen voraussetzt: dass wir alle Subjekte sind,

die vergleichbare Bedürfnisse und Interessen haben, dass wir alle auf die gleiche

Unterstützung angewiesen sind, was unsere materiellen, körperlichen und psychi-

schen Bedürfnisse angeht, dass wir einen Hunger nach Leben verspüren und unter

der Macht entfremdender diskursiver Formatierungen leiden. Würden wir all dies

nochmals als Effekt performativer Sprachspiele ansehen, wüssten wir nicht mehr,

was es bedeuten sollte, Gerechtigkeit herzustellen.

2. Theologische Anknüpfungspunkte

In Butlers ethischem Programm, das sie allerdings bislang nicht systematisch ent-

faltet hat und das hier nur in Ansätzen skizziert werden konnte, zeigen sich wich-

tige Anknüpfungspunkte für eine theologische Ethik. Drei Motive sollen hier ge-

nannt werden, der universalistische Ausgriff ihrer Ethik, eine anti-individualisti-

sche Anthropologie, welche die Verflechtung, Verwiesenheit und Verletzbarkeit der

Subjekte untereinander betont und dann eine grundsätzliche Unabgeschlossenheit

des Ethischen.

In Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung plädiert Butler für

eine globale Verantwortungsübernahme, was die Verhältnisse von Anerkennung

und Exklusion und damit die Lebenschancen von Menschen betrifft: »Ich möch-

te im Folgenden auf ethische Verpflichtungen eingehen, die ihrem Charakter nach

global sind und die sowohl in der Distanz als auch in Beziehungen der Nähe entste-

hen«8. Der Boden dafür sind nicht eine universale ethische Vernunft oder univer-

7 Butler, Judith: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, Frankfurt

a.M.: 2018.

8 Ebd., S. 133.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler – Herausforderungen aus der Sicht einer theologischen Ethik 153

sale Strukturen der Sprache, sondern das Faktum einer universellen wechselseiti-

gen Vernetzung und Abhängigkeit der Menschen voneinander, sowie die Tatsache,

dass auch das Antlitz eines mir fernen Menschen, wird es mir z.B. über die Medi-

en nahegebracht, mich anrühren und ansprechen kann. Es gibt eine offensichtlich

vordiskursive »Empfänglichkeit« der Körper für die Bedürftigkeit anderer, die in

ihrer Bedürftigkeit zu einer »Anrede« für mich werden.9 Jede und jeder hat in der

erfolgreichen Führung seines eigenen Lebens immer schon Leistungen anderer in

Anspruch genommen und ist darin abhängig von diesen. Weil diese Verflechtung

sich nicht »auf nationale Zugehörigkeit oder kommunitäre Angliederung reduzie-

ren«10 lässt, lehnt Butler alle gruppenbezogenen Einziehungen des Ethischen ab.

Butler beschreibt diese universale »Sozialität« etwa folgendermaßen:

»Meiner Ansicht nach (und damit stehe ich gewiss nicht allein) ist das Leben der

anderen, das Leben, das nicht unser eigenes ist, auch unser Leben, denn welchen

Sinn »unser« Leben auch haben mag, er rührt genau von dieser Sozialität her, von

der Tatsache, dass wir immer schon, von Anfang an, von einer Welt der anderen

abhängig sind, dass wir in und von einer sozialen Welt konstituiert werden«11.

In einer paradox anmutenden Formulierung wird gesagt, dass die »ethische Bezie-

hung« der Konstitution des Subjekts als bewusstes und reflexives vorausgeht:

»Die ethische Beziehung geht der Individuation voraus und wenn ich ethisch

handle, löse ich mich als begrenztes Wesen auf. Ich falle auseinander. Ich werde

gewahr, dass ich meine Beziehung zu dem »Du« bin, dessen Leben ich zu er-

halten versuche, und dass das »Ich« ohne diese Beziehung sinnlos ist und seine

Verankerung in der Ethik, die der Ontologie des Ego immer vorausgeht, verloren

hat«12.

Offensichtlich ist also das Faktum, dass wir ohneeinander nicht ins Leben treten,

uns darin erhalten und als Subjekte konstituieren können, eine Tatsache, die wir,

bei aller Unterschiedenheit, auch mit den Tieren teilen, in sich schon etwas »Ethi-

sches« und dieses »Ethische« geht der Subjektkonstitution voraus, weshalb alle

Versuche, das Ethische in der bewussten, reflexiven Entscheidung der Subjekte

zu verankern, abgelehnt werden.

9 »Die ethische Beziehung bedeutet, eine bestimmte egologische Perspektive abzutreten und

einen Standpunkt einzunehmen, der grundlegend von einemModus der Anrede strukturiert

ist« (ebd. S. 147).

10 J. Butler: 2018, S. 144.

11 Ebd. S. 144.

12 Ebd. S. 146; oder: »Du rufstmich anund ich antworte […] diese Empfänglichkeit undVerwund-

barkeit konstituiertmich auf der fundamentalsten Ebene und besteht, so könnteman sagen,

schon vor jeder bewussten Entscheidung, auf den Ruf zu antworten« (ebd., S. 147).

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 Walter Schaupp

Die Art und Weise wie Butler ethische Verantwortung unmittelbar aus einer

faktischen, präreflexiven Verflochtenheit und einem Geöffnet-Sein der Körper für-

einander und ihre jeweiligen Bedürfnisse ableitet und aus diesem Grund nicht nur

kommunitaristische, sondern auch vertragstheoretische Begründungen von Moral

zurückweist – »der Bereich der Verpflichtungen [dürfe] weder durch Konsens noch

durch Kommunitarismus gerechtfertigt oder eingegrenzt [werden]«13 –, erinnert

an naturrechtliches Denken. Thomas von Aquin kennt die inclinationes naturales,

also natürliche Neigungen, zu denen er den Überlebenswillen zählt und die für

den Menschen, allerdings über die Vermittlung der praktischen Vernunft, zu ethi-

schen Verbindlichkeitenwerden.14 Butler geht von einemBegehren nach Leben und

einem Hunger nach sozialer Anerkennung in jedem Individuum aus, die für uns

überall dort, wo sie im Angesicht des anderen oder in der performativen Versamm-

lung von Körpern begegnen, unmittelbar einen ethischen Aufforderungscharakter

haben. Wenn diese Analysen zutreffen, wird das Ethische bei Butler interessanter

Weise nicht in der Sprache begründet, sondern in Strukturen des Menschseins, die

ihr vorausliegen. Zu diesen Strukturen gehört auch, dass wir Sprache benötigen,

um ins (gesellschaftliche) Sein zu kommen.

Diese konstitutive Verflochtenheit alles Lebendigen, die Butler gegen eine »Ze-

lebration der Autarkie« verteidigt, kommt gegenwärtigen theologisch-ethischen

Bemühungen entgegen, den Menschen wieder stärker als Teil einer umfassenden

Gemeinschaft alles Lebendigen zu begreifen. Der bekannte christliche Sozialethi-

ker Wilhelm Korff hat das universale Vernetzt-Sein alles Lebendigen untereinan-

der und in ökologische Zusammenhänge außerhalb unter das Prinzip der Ret-

inität gefasst.15 Sie kommt darüber hinaus auch einem relationalen Konzept der

menschlichen Person entgegen bzw. theologischen Versuchen, das »Sein« der Per-

son ganz aus ihrer schöpfungstheologischen und heilsgeschichtlichen Beziehung

zu Gott heraus zu verstehen und sie hat schon immer den universellen, nicht ein-

grenzbaren Charakter der christlichen Liebe betont, die in der Liebe und Fürsorge

des »Vaters« für alle Menschen gründet, der »seine Sonne aufgehen« lässt »über

Bösen und Guten« und »es regnen« lässt »über Gerechten und Ungerechten« (Mt

13 Ebd. S. 138; auf S. 160 wird formuliert: »nicht aus irgendwelchen Vereinbarungen, die wir ge-

troffen haben, oder aus einer bewussten Entscheidung«.

14 Vgl. Thomas von Aquin: Summa Theologiae, I.II, q. 94, a.2, c.

15 Beschreibung des Prinzips: »Die Zukunftsfähigkeit unserer zunehmend durch Technik und

emanzipative Technologien geprägten Zivilisationssysteme hängt vielmehr im Prinzip un-

aufhebbar von deren gleichermaßen zureichender Einbindung in das Netzwerk der sie um-

greifenden und tragenden ökologischen Funktionssysteme ab (Retinitätsprinzip)« (Korff,

Wilhelm: »Auf der Suche nach der Vernunft menschlichen Handelns«, in: Konrad Hilpert

(Hg.): Theologische Ethik – Autobiografisch, Paderborn: 2007, S. 83.).

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler – Herausforderungen aus der Sicht einer theologischen Ethik 155

5,45)16. Dabei muss natürlich, wie angedeutet, offen bleiben, wie weit Butler sich

überhaupt auf die Kategorie des Personalen einlässt.

Auch bei der bei Butler zu Tage tretenden Unabschließbarkeit der ethischen

Bemühung in Form eines ständig notwendigen sprach- und normkritischen Pro-

zesses17 gibt es Strukturanalogien zu christlichem Denken. Einen unabgeschlos-

senen Horizont historisch eingelöster Menschlichkeit gibt es auch hier, und zwar

im Sinne eines eschatologischen Vorbehalts, unter dem alle innerweltlichen Bemü-

hungen um Gerechtigkeit und Liebe stehen. Paulus sieht die Schöpfung bleibend

und unausweichlich von einer geschichtlich nie vollständig einlösbaren Sehnsucht

nach der »Freiheit und Herrlichkeit der Kinder Gottes« geprägt und beschreibt ih-

ren gegenwärtigen Zustand mit dem Bild einer »Knechtschaft«, der sie unterwor-

fen sei (Röm 8, 19-22). Denkt man das Hervortreten der »Herrlichkeit der Kinder

Gottes« – auch – als einen Prozess, dann entsteht das Bild einer zunehmenden

Befreiung von Fesseln. Auch Butler spricht im Zusammenhang mit der Aufhebung

von Exklusionen von einem In-Erscheinung-Treten und damit in gewisser Weise

auch von einem »Offenbarwerden« menschlicher Lebens- und Daseinsformen, das

nie abgeschlossen ist. Bei Butler liegt das Übel allerdings allein in der entfremden-

den und exkludierenden Macht der Sprache, die sich wie ein Gefängnis über den

Menschen legt, während das Begehren der Körper und ihr Widerstand dagegen

etwas Unschuldiges haben. Stimmt dies tatsächlich oder könnten die verschiede-

nen Phänomene von Gewalt und Unterdrückung in unserer Welt nicht auch in der

Struktur des Begehrens selbst wurzeln, das in seinem Willen, Sein und Leben zu

sichern, sich aus sich heraus nicht zu begrenzen vermag? Das Böse würde dann

nicht nur in der Exklusion von Lebensmöglichkeiten liegen, sondern auch in einer

überschießenden, maß- und grenzenlosen Selbstbehauptung.

Zusammenfassend überraschen die erwähnten starken universalistischen und

anti-dezisionistischen Tendenzen bei Butler natürlich angesichts ihres diskurs-

theoretischen Ansatzes, der die performative, wirklichkeitskonstituierende Macht

der Sprache an anderenOrten bis in Extreme hinein betont.Die radikale Abhängig-

keit des Subjekts von der Macht einer Sprache, die in sich kein Ziel und keine Ver-

nünftigkeit kennt18 und sich gleichzeitig immer wieder verändert, ließe sich auch

in die Richtung heterogener, miteinander nicht mehr vermittelbarer moralischer

Auffassungen weiterdenken. Hier setzt die Art und Weise, wie Butler universale

ethische Verantwortung in universalen Merkmalen unserer menschlichen Konsti-

tution verankert, auch wenn sie dabei sehr vorsichtig vorgeht, eine Rückkehr zu

16 Die Bibel. Einheitsübersetzung, Stuttgart: 2016.

17 Zur Unabschließbarkeit des Prozesses vgl. etwa J. Butler: 2017, S. 183: »Das Beharren im eige-

nen Sein bedeutet, von Anfang an jenen gesellschaftlichen Bedingungen überantwortet zu

sein, die niemals ganz die eigenen sind«.

18 So zumindest scheint diese »Macht« bei Butler interpretiert werden zu müssen; sie scheint

aus sich heraus keine »Vernünftigkeit«, keinen »Logos« in sich zu bergen.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 Walter Schaupp

einem referentiellen Sprachgebrauch voraus, zu einer Sprache also, durch die wir

uns in einer uns gemeinsamen Wirklichkeit, in einer gemeinsamen »Ontologie«

verankern.

3. Ethische Gewalt – kritische Relektüre der eigenen Tradition

Eine der großen Herausforderungen, vor die uns das Denken von Judith Butler

stellt, besteht in der Radikalität, mit der sie die Möglichkeit von festen Identitäten

in Frage stellt. In Kritik der ethischenGewalt zeigt sie, wie aus verfestigten Vorstellun-

gen von Identität auf verschiedenen Ebenen und in verschiedenen Formen Gewalt

entstehen kann. Ihre diesbezüglichen Überlegungen stellen tatsächlich eine nicht

zu unterschätzende Herausforderung für eine religiös gegründete oder kontextu-

ierte Ethik, wie die katholische Moraltheologie eine ist, dar.

Butler schließt zunächst anTheodor Adorno an, für den sich die latente Gewalt-

tätigkeit aller gesellschaftlichenNormvorstellungen darin zeigt, dass sie notwendig

allgemein bleiben. Sie werden der Singularität des Individuums nie gerecht, die-

ses kann sich nie vollständig darin wiederfinden, sodass es zu einer notwendigen

Entfremdung kommt. Butler geht über dieses Problem von Allgemeinheit und Sin-

gularität hinaus und betrachtet das Problem von ihrem sozial-diskursiven Ansatz

her. Gesellschaften weisen den Individuen bestimmte Identitäten zu und operieren

mit entsprechenden Identitätsbegriffen. Die entsprechenden Vorstellungen regu-

lieren wie schon erwähnt die Zuteilung von Anerkennung und gesellschaftlichen

Lebensräumen. Die sozial-diskursiv zugewiesenen Identitäten treffen jedoch nie

die Wirklichkeit des Individuums, mehr noch, schon die Vorstellung, dass Indivi-

duen über eine eindeutige und klare Identität verfügen könnten, ist nach Butler

eine Illusion. Die Forderung, eindeutig über sich selbst Rechenschaft ablegen zu

müssen, ist selbst schon die erste Form ethischer Gewalt. Hier liegt die Bedeutung

der von Butler immer wieder kritisch aufgenommenen Frage »Wer bist du?« Sie

kann nie eindeutig und abschließend beantwortet werden, weder gegenüber der

Gesellschaft, noch gegenüber sich selbst.

Anders gesprochen gibt es keine Möglichkeit, über ein eindeutiges und ab-

schließendes Narrativ über die eigene Identität zu verfügen. Die Narrative, mittels

derer wir versuchen, unser eigenes Leben anderen verständlich zumachen, ändern

sich permanent und bleiben im Fluss. Über sie heißt es: »Jede dieser Genealogien

ist eine mögliche Erzählung, aber von keiner einzigen kann ich mit Gewissheit sa-

gen, dass sie die einzig wahre ist«19. In diesem Sinn bleiben wir uns selbst und der

Gesellschaft gegenüber undurchsichtig und unübersichtlich, es gibt keine absolute

Wahrheit über uns selbst oder über unsere Stellung in der Gesellschaft. Die Frage

19 J. Butler: 2014, S. 54.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler – Herausforderungen aus der Sicht einer theologischen Ethik 157

»Wer bist du?« muss offen gelassen werden mit der Konsequenz, dass wir uns der

Vorläufigkeit und Revisionsbedürftigkeit aller Identitätszuschreibungen bewusst

bleiben und versuchen müssen alles gewalttätige Eingreifen in das Leben der In-

dividuen im Namen solcher Vorstellungen und Begriffe zu minimieren.

Kirche als Volk Gottes kann als ein soziales Kollektiv aufgefasst werden, das

über ein Identität stiftendes, heilsgeschichtliches Narrativ verfügt. Dieses ist uns

nicht in einem Einzeltext verfügbar, sondern schon immer in einer Pluralität von

Narrativen,20 die sich imweiteren historischen Verlauf in viele Einzelnarrative und

gesonderte Diskurse verzweigen. Konkret ist hier an Narrationen über Heilige als

ethische und spirituelle Vorbilder zu denken, an Narrative der Kirchengeschichts-

schreibung, an spekulative dogmatische Diskurse wie auch an kodifizierte christ-

liche Moralvorstellungen aller Art.

Über Jahrhunderte hinweg herrschte die Vorstellung, christliche Identität sei

in ihren verschiedenen Aspekten diskursiv eindeutig definierbar und von anderen

Identitäten abgrenzbar, wie dies in der Idee von »definitiven« lehramtlichen Ent-

scheidungen zum Ausdruck kommt. Derzeit stehen wir dagegen vor einem Pro-

zess der zunehmenden Auflösung der scheinbaren Eindeutigkeit dieser Diskurse.

Es zeigt sich, dass die Geschichte von Heiligen nicht abschließend erzählbar ist,

weil jede Biographie von bestimmten Vorstellungen von Heiligkeit geleitet ist und

auf jeweils verfügbare religiöse und profane Begriffe zurückgreifenmuss. Zu Recht

lässt sich daher sagen, dass jede dieser Erzählungen von einem Schatten an noch

nicht Erzähltem begleitet ist. Die Frage, wer diese Menschen »wirklich« gewesen

sind, ist nicht abschließend beantwortbar.

Die Geschichte der neueren Ökumene, um ein weiteres Beispiel zu nennen,

kann als Prozess beschrieben werden, wo es gelang, bisher dominante Narrative

über die eigene und die fremde Identität in ihrer Begrenztheit zu durchschauen

und so ein neues Verständnis vom jeweils anderen zu gewinnen. In der Folge wurde

der exkludierende Bedeutungsgehalt von theologischen Schlüsselbegriffe verscho-

ben.21 Allgemein zeigt sich im Hinblick auf den Umgang der Kirche mit Häresie

und Spaltung regelmäßig, dass jene, über die Urteile gefällt wurden, nicht wirk-

lich verstanden wurden. Der Ausschluss von bestimmten Gruppen setzte immer

die Konstruktion von Identitäten voraus, die sich im Nachhinein meist als zu we-

nig differenziert erwiesen. Auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil konnten die so

genannten »Atheisten« plötzlich als Menschen die Bühne der kirchlichen Wahr-

nehmung betreten, die auf der Suche sind und denen Gott in ihrer Suche nahe ist,

und nicht nur wie früher als starrköpfige Gottesleugner.

20 Die Gestalt Jesu als »Ursakrament« ist uns nur in der Heterogenität einer Mehrzahl an neu-

testamentlichen Schriften verfügbar.

21 Z.B. »Heil«, »Gnade«, »Kirche« u.a.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158 Walter Schaupp

Kirchliche Morallehre und Bußpraxis sind ein weiteres Feld, wo sich der Zu-

sammenhang von diskursiv verfassten normativen Vorstellungen und exkludieren-

den Urteilen zeigt. Die ursprüngliche Strafe für schwere Sünden war die umfas-

sende Exklusion aus der äußeren kirchlichen Gemeinschaft, die mit dem inneren

Verlassen des unsichtbaren göttlichen Gnadenraums gleichgesetzt wurde. Früher

nur den Bischöfen, später allen Priestern, wurde das Urteil zugemutet, aber auch

zugetraut, im Rahmen des Bußverfahrens bzw. der Beichte über den äußeren und

damit auch inneren Status des Pönitenten zu urteilen. Das sakramentale Selbst-

verständnis der Kirche war der entscheidende Punkt, der hier innere und äußere

Wirklichkeit verknüpfte, bzw. es forderte, bei einer äußeren Exklusion auch von ei-

nem inneren Bruch mit Gott auszugehen und bei der äußeren Wiederversöhnung

mit der innerenWiederaneignung vonGnade zu rechnen. Immermehr schiebt sich

im weiteren Verlauf im Verständnis des Sakraments der performative Charakter

der Worte des Priesters »Ich spreche dich los« bzw. »Ich spreche dich nicht los« in

den Vordergrund, sodass die innere Wirklichkeit sakramententheologisch durch

die Worte konstituiert wird. Hier geht es jedoch um noch etwas Anderes. Nicht

nur im Rahmen seiner eigenen Gewissenserforschung, auch bei der der Absolu-

tion vorausgehenden notwendigen Klärung der Sünden durch den Beichtpriester

in seiner Rolle als »Richter«22 stieß und stößt der Pönitent notwendig auf ein be-

stimmtes System diskursiver dogmatischer undmoralischer Vorstellungen, die das

Verständnis seiner Lebenswirklichkeit im Hinblick auf das Vorliegen oder Nicht-

Vorliegen einer (schweren) Sünde vorab strukturieren und begrenzen. Es ist also

ein diskursives System, durch welches die Individuen immer auch zu Sündern ge-

macht werden.

Die aktuellen kirchenrechtlichen und moralischen Auseinandersetzungen um

die Zulassung von wiederverheiratet Geschiedenen zu den Sakramenten und um

die Beurteilung gleichgeschlechtlicher Sexualität lassen sich als Prozesse verste-

hen, wo es vormals exkludierten Gruppen gelingt, in der sozial-diskursiven Öf-

fentlichkeit der Kirche neu wahrgenommen zu werden und Anerkennung zu fin-

den. Dies geschieht, indem bislang vorhandene diskursive Linien neu gedeutet

und in ihrem Verhältnis zueinander neu gewichtet werden; zum Beispiel indem

der Beziehungsaspekt (significatio unitatis) von Sexualität aufgewertet und perso-

nalisiert und der Fruchtbarkeitsaspekt (significatio procreationis)23 ganzheitlich aus-

gelegt wird. Immer wieder scheint es für solche Prozesse elementar zu sein, dass

22 Vgl. Konzil v. Trient, Lehre über das Bußsakrament, Kap. 5, DH 1681. Das Urteil darüber, ob

überhaupt eine Sünde vorliegt und wenn ja, ob sie »schwer« ist (peccatum grave oder venia-

le/leve) und von welcher Art (species) sie ist, ist von Begrifflichkeiten und Differenzierungen

abhängig, die sich in entsprechenden lehramtlichen Dokumenten, Katechismen und in mo-

raltheologischen Lehrbüchern finden.

23 Vgl. Papst Paul VI: Enzyklika Humanae Vitae. Über die rechte Ordnung der Weitergabe

menschlichen Lebens, Rom: 1968, Nr. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler – Herausforderungen aus der Sicht einer theologischen Ethik 159

Betroffene die Möglichkeit haben, bisher dominanten Zuschreibungen ihre eige-

nen, dazu quer stehenden Narrative entgegenzusetzen.

Einige der von Butler angeschnittenen Probleme hat die katholischeMoraltheo-

logie allerdings schon länger erkannt und für Revisionen plädiert. Zum Beispiel

geht die nach dem Zweiten Vatikanum entwickelte Lehre von der Grundentschei-

dung (optio fundamentalis) zwar von einer anderen Anthropologie als Butler aus, sie

macht aber ebenso auf die unüberschaubare Komplexität und Vielschichtigkeit der

Handlungsmotive und auf eine daraus folgende nicht aufhebbare Uneindeutigkeit

der menschlichen Handlung aufmerksam. Dabei wird in umgekehrter Richtung

wie bei Butler gefragt, wie weit sich die Person überhaupt in einer umschriebenen

und singulären Handlung in Raum und Zeit vollständig »auszudrücken« vermag

und wie weit daher Handlungen als Symbole der Person eindeutig lesbar sind.24

Eine hohe Sensibilität gegenüber ethischer Gewalt im Sinne Butlers wird auch

bei Papst Franziskus sichtbar. In Amoris Laetitia findet sich die bekannte Warnung,

die Kirche dürfe nicht mit Gesetzen wie mit Steinen auf die Menschen werfen:

»Daher darf ein Hirte sich nicht damit zufrieden geben, gegenüber denen, die in

»irregulären« Situationen leben, nur moralische Gesetze anzuwenden, als seien es

Felsblöcke, die man auf das Leben von Menschen wirft«25.

Das Bild der Steine, das die Assoziation mit realen Steinigungen weckt, macht

auf die handgreiflichen und körperbezogenen Konsequenzen von ethischer Gewalt

aufmerksam, auf ihre mögliche reale lebenszerstörende Macht, die in der kirchli-

chen Wahrnehmung der Durchsetzung moralischer Normen oft übersehen wur-

de.26

In Kapitel acht von Amoris Laetitia versucht Franziskus bekanntlich einen an-

deren Zugang zur Situation von wiederverheiratet Geschiedenen zu eröffnen, der

unter dem Primat von Inklusion steht.27 Aus einer moraltheologischen Perspektive

ist interessant, dass Franziskus in der Begründung für die von ihm geforderte ver-

änderte Sichtweise keine konsistente Begründung bietet. Er ruft mehrere in der

Tradition verfügbare und seinem Anliegen dienliche Motive in Erinnerung, wie

den Unterschied zwischen allgemeinem Gesetz und konkreter Norm, das Prinzip

der Gradualität, die moraltheologische Lehre von den Umständen (circumstantiae)

und die Unterscheidung zwischen einer ethischen und einer kirchenrechtlichen Si-

24 Vgl. u.a. Demmer, Klaus: Die Lebensentscheidung. Ihremoraltheologischen Grundlagen, Pa-

derborn: 1974.

25 Papst Franziskus: Nachsynodales Apostolisches Schreiben Amoris Laetitia, Rom: 2016, Nr.

305.

26 Steinigung war bekanntlich eine Form der Todesstrafe, die für Butler deswegen in sich un-

ethisch ist, weil sie die Bedingungen einer ethischen Existenz zerstört, dieMöglichkeit, über-

haupt eine ethische Existenz zu führen (vgl. J. Butler: 2014, S. 69).

27 Vgl. der Titel von Kap. 8: »Die Zerbrechlichkeit begleiten, unterscheiden und eingliedern«.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160 Walter Schaupp

tuation von Betroffenen und lässt diese nebeneinander stehen.28 Er dekonstruiert

damit die Eindeutigkeit der früheren kirchenrechtlichen und moralischen Status-

zuschreibung, kehrt aber nicht zu einer alternativen Eindeutigkeit zurück, weil er

ein Bündel anTheoremen an die Hand gibt, die für einen veränderten Status spre-

chen, die aber in ihrer Beziehung zueinander in einer gewissenUnübersichtlichkeit

bleiben. Der neue Status von wiederverheiratet Geschiedenen bleibt somit, was ih-

re diskursive Positionierung angeht, unklar, was in der Rezeption des Schreibens

entsprechend negativ vermerkt wurde. Mit Butler könnte diese Unübersichtlich-

keit aber auch positiv gesehen werden, weil eine vorschnelle neue moraldiskursive

Festschreibung des Problems vermieden wird und ein Raum für das Hervortreten

neuer Sichtweisen offengehalten wird.

Die gegenwärtigen kirchlichen Auseinandersetzungen zeigen aber auch die

Schwierigkeiten, die mit einem Festhalten an Uneindeutigkeit und Unüber-

sichtlichkeit in Fragen der Moral verbunden sind. So leiden wiederverheiratete

Geschiedene und andere Gruppen daran, dass ihr Status in der Kirche nicht

eindeutig geklärt ist, sie wollen Eindeutigkeit in ihrer Zugehörigkeit. Eine solche

lässt sich aber nicht völlig von der von Butler immer wieder ins Zentrum gerückten

Frage »Wer bist Du?« bzw. »Wer bin ich?« loslösen. Die Herausforderung scheint

darin zu bestehen, im Hinblick auf wiederverheiratet Geschiedene oder gleich-

geschlechtliche Lebensformen zu neuen, eindeutigen Beschreibungen zu finden.

Praktisch geschieht dies offensichtlich dadurch, dass die Merkmale, die für eine

Zugehörigkeit zentral sind, neu bestimmt bzw. gewichtet werden. Dabei treten be-

stimmte Aspekte von Identität in den Hintergrund, andere rücken ins Zentrum.29

Für diese Sichtweise spricht auch, dass im Hinblick auf Fragen der Migration,

der sozialen Gerechtigkeit und vor allem des sexuellen Missbrauchs vielfach eine

zu uneindeutige Haltung der Kirche beklagt wird. So löst die Tatsache, dass dem

Diktator Augusto Pinochet vom Kardinal von Santiago in den achtziger Jahren

öffentlich die Kommunion gereicht wurde, noch immer Empörung aus. Das

Beispiel zeigt, dass es offensichtlich eine Größe und Dramatik des Fehlverhaltens

28 Vgl. Schaupp, Walter: »Amoris Laetitia und die Frage wiederverheiratet Geschiedener«, in:

Studia Teologiczno-Historyczne Śląska Opolskiego 37/1 (2017), S. 163-176.

29 Z.B. tritt die Frage der »Offenheit« einer sexuellen Beziehung für (biologische) »Fruchtbar-

keit« in denHintergrund undderWille, Geschlechtlichkeit als Beziehungsgeschehen in Liebe

und Verantwortungsübernahme zu gestalten, rückt kriteriologisch ins Zentrum. Die hier ver-

tretene These, dass es immer auch um neue Eindeutigkeit geht, ließe sich im Sinne Butlers

mit demAxiom begründen, dass es keine soziale und damit auch kirchliche Anerkennung an

sprachlich vermittelten Begriffen vorbei gibt. Neue Anerkennungsprozesse erfordern des-

halb neue Begriffe und eine neue Sprache.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler – Herausforderungen aus der Sicht einer theologischen Ethik 161

gibt, die eine Sanktion fordern, auch wenn auch in solchen Fällen die Frage »Wer

bist Du?« nicht abschließend beantwortet werden kann.30

All dies könnte darauf hinweisen, dass das Problem nicht so sehr in Identitäts-

konzepten als solchen liegt, sondern in einem falschen Festhalten an überkomme-

nen und erstarrten Vorstellungen und damit verbundenen Institutionalisierungen.

Wenn diese der lebendigen Realität nicht mehr gerecht werden, wird ihre eigent-

liche Funktion, den Individuen ein diskursiv vermitteltes soziales Dasein zu ver-

mitteln, ins Gegenteil verkehrt.

4. Schwierigkeiten einer performativen Theorie von Sprache
und Subjekt

4.1 Paradoxien der Subjektwerdung

Der letzte Gedanke leitet zu einer Auseinandersetzung mit einigen Schwierigkei-

ten über, die sich im Hinblick auf die sozial-diskursive Konstitution des Subjekts,

wie Butler es zeichnet, ergeben. In Psyche der Macht wird die Subjektivation, al-

so das Reflexiv-Werden der Körper im Rahmen ihrer sozialen Ich-Werdung als ein

Prozess der Unterwerfung unter die diskursive Macht verstanden: »Ins Leben ge-

rufen wir das Subjekt, sei es mittels Anrufung oder Interpellation im Sinne Al-

thussers oder mittels diskursiver Produktivität im Sinne Foucaults, durch eine ur-

sprüngliche Unterwerfung unter die Macht«31. Die diskursiven Formationen und

Identitätskategorien werden dem Körper aufgezwungen und führen konsequenter

Weise zu einer ursprünglichen Entfremdung; das Subjekt unterliegt »einer letzten

Enteignung imMedium der Sprache«32. Aus all dem kann das Subjekt sich nie völlig

befreien, es bleibt im Käfig der Sprache wie in einem Gefängnis gefangen.

Die Begriffe, mit denen Butler den Konstitutionsprozess des Subjekts be-

schreibt, verbleiben in einem Rahmen, der durch die Antagonie von Macht, Zwang

und Gewalt auf der einen Seite und Unterwerfung, Komplizenschaft und Widerstand

30 Die aktuelle theologische Ethik löst dieses Problem durch die Unterscheidung von morali-

scher »Richtigkeit« und »Gutheit« einer Handlung: »Gutheit« bezieht sich auf die innere Ge-

sinnung undMotivation, die wir nicht abschließend beurteilen können, »Richtigkeit« darauf,

wie eine Handlung objektiv zu beurteilen ist (vgl. Schüller, Bruno: Die Begründung sittlicher

Urteile. Typen ethischer Argumentation in der Moraltheologie, Düsseldorf: 31987, S. 68-72).

Die Unterscheidung ermöglicht es, gegen offensichtliches Unrecht vorzugehen, ohne dabei

gleichzeitig ein Urteil über die innere Befindlichkeit von Tätern treffen zu müssen. In Situa-

tionen, woMenschen vor anderen geschützt werdenmüssen, können Interventionen ethisch

verpflichtend sein unabhängig von unserem Wissen um die Motive und Hintergründe des

Täters.

31 J. Butler: 2017, S. 8.

32 J. Butler: 2014, S. 56; Hervorhebung W. S.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162 Walter Schaupp

auf der anderen Seite geprägt ist. Gerade wenn man wie Butler den konstitutiven

und zugleich exkludierenden Charakter von Sprache hervorhebt, wäre zu fragen,

ob ein solcher Rahmen nicht Möglichkeiten von Intersubjektivität und sozialem

Miteinander ausschließt, die jenseits der Logik von Macht, Unterwerfung, Kom-

plizenschaft und Widerstand liegen. Sind Beziehungen denkbar und sprachlich

ausdrückbar, die von einer wechselseitigen Bejahung geprägt sind – z.B. im Sinne

der mittelalterlichen Definition von Liebe als »amo: volo ut sis«33. Gibt es eine

Bejahung des Anderen, die sich – notgedrungen – in Worten ausdrückt und

die nicht Unterwerfung und auch nicht Komplizenschaft aus eigenen Interessen

ist? Gibt es, weniger anspruchsvoll, ein Sein-Lassen des oder der Anderen? –

Aus einer theologischen Perspektive ergibt sich die Frage, in welchen Begriffen

und Kategorien Gottes Verhältnis zum Menschen zu denken ist, das aus jüdisch-

christlicher Sicht radikal und durchgängig vom »Wort« her gedacht wird, dass

Gott zum Menschen spricht, als Schöpfungswort und als Wort in Jesus Christus.

Lässt sich die notwendige Kontingenz dieses Wortes als eine Form von Gewalt

beschreiben, die Gott seiner Schöpfung gegenüber ausübt?

Eine weitere Schwierigkeit liegt in der gleichzeitigen Betonung der performa-

tiven, das Subjekt zuallererst hervorbringenden Macht der Sprache und der Behaup-

tung einer konstitutiven Entfremdung des Subjekts von Beginn an. Je mehr man

den ersten Aspekt, also denWirklichkeit hervorbringenden Charakter von Sprache

betont, desto unverständlicher wird es, warum sich das Subjekt überhaupt ent-

fremdet fühlen sollte. Die Rede von Entfremdung setzt einen Hintergrund voraus,

die Existenz von etwas Eigenständigem, dem Gewalt angetan wird. Da Butler den

entfremdenden Zugriff der Sprache auf das Subjekt ganz am Beginn ansetzt, als

das, was die Subjektivation zuallererst in Gang bringt, kann es nicht einfach um

Entfremdung anderen Subjektivationsformen gegenüber, also um einen Konflikt

zwischen verschiedenen Diskursformationen gehen. Der Realitätsraum, dem ge-

genüber Sprache entfremdet, scheint bei Butler vielmehr durch die Körper mit

ihrem Begehren nach Sein, Leben und Anerkennung eingenommen zu werden.

Der genaue Status dieser Körper und die Natur ihres Begehrens, denen gegenüber

Sprache entfremdet, bleiben jedoch im Dunkeln. Demgegenüber wird er z.B. in

der Theorie von Freud, auf den Butler sich auch bezieht, deutlich als ein triebhaf-

tes »Es« beschrieben und vorausgesetzt. Sicher scheint zu sein, dass den Körpern

und ihrem Begehren ein durch die Sprache nicht einholbarer Überschuss an Ent-

faltungspotential eignet, vor dem sich immer wieder die sprachlich induzierten

33 Die Formel wird bei Heidegger Augustinus zugeschrieben, findet sich nach Auskunft des

Augustinus-Instituts inMünchen jedoch beiDuns Scotus (Zugriff am 19.02.2018 vonwww.au-

gustinus.konkordanz.de/forum/entry.asp@Id=211); genauerOrt bei Duns Scotus nicht eruier-

bar.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler – Herausforderungen aus der Sicht einer theologischen Ethik 163

Exklusionen von Lebensmöglichkeiten ereignen.34 Jedenfalls sind wir immer auch

diese Körper mit ihrem Begehren nach Leben und Anerkennung und nicht einfach

nur sprachliche Wesen oder eine Hervorbringung von Sprache.

Im Hinblick auf die These Butlers, dass die Körper immer nur sprachlich ver-

mittelt zu Identität und Anerkennung finden und darin gleichzeitig die Quelle ei-

ner gewaltsamen Exklusion anderer Lebensmöglichkeiten liegt, kann man fragen,

ob es dabei nicht einfach um Kontingenz geht. Damit ist gemeint, dass unsere Kör-

per immer in ihrer Form und ihren Möglichkeiten durch Ursachen bedingt sind,

die außerhalb ihrer selbst liegen und mehr noch, dass oft die eine Möglichkeit die

andere ausschließt. So wäre es eine kontingente Bedingung, dass wir mit unse-

renmenschlichen Körpern nicht fliegen können, dass wir auf Nahrung angewiesen

sind, aber auch, dass es Variationen in Körpergröße und –stärke gibt, ebenso, dass

wir innerhalb einer bestimmten Kultur aufgewachsen sind und in einer bestimm-

ten Sprache erzogen wurden. Kontingenz hat es also ebenfalls immer mit Grenzen

zu tun.

Nun kann es tatsächlich die ethische Pflicht geben, kontingente Bedingungen

unseres Daseins auszugleichen, und zwar, wenn diese sich als diskriminierend er-

weisen. Fasst man aber die mit unserem Menschsein verbundenen Grenzen als

solche als etwas Entfremdendes auf, kann dies sehr leicht dazu führen, auch die

genetische Transformation des Menschen als einen ethischen Imperativ im Na-

men neuer Möglichkeiten des Menschseins aufzufassen. Wenn Butler in Psyche der

Macht hinsichtlich der entfremdenden Konstitution des Subjekts beklagt »Nie und

nimmer kann es sich autonom erzeugen«35 und damit auf die äußeren und un-

durchsichtigen Mächte anspielt, die an seiner Entstehung mitgewirkt haben, fragt

man sich, ob all dies nicht einfach zur Kontingenz des menschlichen Daseins ge-

hört. Die Konsequenz wäre, dass wir begrenzende Bedingungen unseres Daseins

auch annehmenmüssen, dass wir, in der Sprache Butlers, unser Begehren nach Le-

ben nur verwirklichen können, wenn wir zu den konkreten Möglichkeiten, die es

bietet, Ja sagen. Damit soll nicht gesagt werden, dass wir alle Grenzen annehmen

müssten. Plädiert wird vielmehr für die Notwendigkeit einer eigenen Begründung

dafür, welche Grenzen jeweils bekämpft und welche besser anzunehmen sind.

4.2 Ethische Aporien

Die starke Betonung der Performativität von Sprache, wie sie Butler vertritt, bringt

für die Ethik auch Schwierigkeiten mit sich, die hier kurz angesprochen werden

34 In der Auseinandersetzung mit Freuds Triebkonzept und mit Lacans Auffassung vom »Rea-

len« in Psyche der Macht wird dieses Problem angesprochen, aber nicht gelöst (vgl. J. Butler:

2017, S. 113).

35 J. Butler: 2017, S. 182.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164 Walter Schaupp

sollen. Ein sehr grundsätzliches Problem besteht darin,wie es sich vermeiden lässt,

die Forderungen nach gerechter Verteilung von Lebenschancen, von »Prekarität«,

wie Butler es nennt, nicht selbst einen diskursiv produzierten Effekt zu sehen.

Wie sichern wir uns dagegen ab, dass die öffentlichen Versammlungen von Kör-

pern mit ihren Forderungen nach Gerechtigkeit, wie wir sie allenthalben erleben,

nicht Wirkungen einer Subjektivierung sind, einer Subjektivierung, welche die In-

dividuen mit bestimmten Begriffen versorgt und ihr »Begehren« in diese Richtung

lenkt? Müssen die Subjekte nicht mit einem vordiskursiven oder auch diskursre-

sistenten Gerechtigkeitssinn ausgestattet sein, an den immer wieder angeknüpft

werden kann, damit die Forderung nach einer gerechten Welt stabil bleiben kann?

Man müsste wohl auch minimale Strukturen einer Rationalität akzeptieren, die

den Individuen eine Bearbeitung von Gerechtigkeitsfragen über die Grenzen von

Sprache hinaus ermöglicht.

Schließlich benötigen wir überall dort, wo wir Fragen der Gerechtigkeit dis-

kutieren, insofern es dabei um konkrete, uns gemeinsame Ressourcen in Raum

und Zeit geht (z.B. Nahrung, Wasser, Atmosphäre, geographischer Lebensraum,

Bildungsinstitutionen), die Referenz auf eine den Subjekten gemeinsame Welt.

Es muss für alle nachvollziehbar und in diesem Sinn »objektivierbar« sein, was

prekäre und was nicht prekäre Lebensbedingungen sind. Im Hinblick auf die re-

zente Diskussion um sexuellen Missbrauch wäre es, um ein konkretes Beispiel zu

nennen, absurd zu behaupten, das Leid, das Opfern sexuellen Missbrauchs ange-

tan wurde, werde, »hervorgebracht«, indem es benennbar wird. In gewissem Sinn

trifft dies natürlich zu, in einem anderen aber nicht. Schmerz und Leid, aber auch

Freude und Glück müssen als elementare körperliche Erlebnisweisen anerkannt

werden, denen trotz aller sprachlichen Modulation eine harte, nicht dekonstruier-

bare Autorität zukommt.

In diesem Sinn müssen die Leidenden davor geschützt werden, zum Fake er-

klärt zu werden. Das gelingt aber nur, wenn wir zulassen, dass in Begriffen wie

»Hunger«, »Schmerz«, »Entbehrung«, aber auch »sexuelle Lust« eine uns als Men-

schen bzw. Lebewesen gemeinsam zugängliche und so objektiv gültige Erfahrungswelt

entgegentritt. Die Macht der Sprache über die Subjekte darf nicht so verstanden

werden, dass sie sich einfach an die Stelle dieser elementaren Erfahrungen setzen

kann,36 auch wenn sie natürlich beeinflusst, ob und wie die Subjekte ihre Erfah-

rungen von Leid und Not aber auch von Begehren und Glück in die Öffentlichkeit

einbringen.

36 Weiter unten wird für die Realität einer expressiven Sprachdimension plädiert. Für den hier dis-

kutierten Zusammenhangwürde dies bedeuten, dass Leidende sich erfolgreich über Sprach-

grenzen hinweg als Leidende artikulieren und als solche auch wahrgenommen werden kön-

nen.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler – Herausforderungen aus der Sicht einer theologischen Ethik 165

5. Jenseits der performativen Gewalt

5.1 Doppelte Transzendenz des Subjekts

Eine zentrale Herausforderung für Butlers Ansatz ist die Frage, wie das Subjekt,

das durch die Macht diskursiver Anrufungen hervorgebracht wird, zu einem Wi-

derstand gegenüber derselben in der Lage ist. Da es Butler zentral um politischen

Widerstand geht, würde ihre Theorie versagen, könnte diese Frage nicht befriedi-

gend geklärt werden. In der Beantwortung spielen zwei Zugänge eine Rolle, die

zueinander in Spannung stehen. Der eine bezieht sich auf die diskursiven Forma-

tierungen selbst, die im Prozess der Subjektivierung und der ständig notwendigen

Reproduktion Verschiebungen, Verwerfungen und Brüche erleiden. Die diskursi-

ve Formatierung der Subjekte gelingt immer nur unzureichend, sie ist »fehlbar«,

die diskursive Macht wird, wenn sie auf die Subjekte trifft »verformt« oder »ge-

brochen« und »abgelenkt«. In manchen Formulierungen deutet sie an, dass es die

diskursive Kraft selbst ist, die den Widerstand gegen sie produziert.37

Der zweite Zugang kam schon zur Sprache und führt zur vordiskursiven Rea-

lität der »Körper« und ihres Begehrens, die durch die diskursive Macht immer

nur unzureichend eine gesellschaftliche Identität erhalten. Der letzte Ursprung

des Widerstands ist hier das durch die jeweilige Sprache Exkludierte, dasjenige,

was sprachlich nicht sein darf und sich doch immer wieder in irritierender Weise

zu Wort meldet. Butler formuliert z.B.:

»Und ich glaube nicht, dass Normen alles sind, was den Körper ausmacht. Tat-

sächlich, würde ich sagen, wirken Normen auf den Körper ein und informieren,

strukturieren und modellieren ihn oder geben seiner Form Bedeutung. Aber der

Körper ist in gewissem Sinne auch da, um sich zu verhalten, um interpretiert zu

werden, und da gibt es Widerstand und Materialität, die nicht vollständig durch

Normen materialisiert wurde«38.

Wie schon angedeutet erscheint diese zweite Quelle desWiderstandswichtiger, um

die Phänomene von Entfremdung und Exklusion in der existentiellen Dramatik zu

verstehen, wie Butler dies tut.

Aus all dem folgt, dass das konkrete Subjekt bei Butler nicht nur im Horizont

der Macht der Sprache steht, die sein faktisches Bewusstsein aktiv bestimmt, zu-

gleich aber undurchschaubar und uneinholbar bleibt, wie Butler vielfach betont.

Auch die Körper der Subjekte sind in ihrem ständigen Überschuss an Begehren

37 In einer biologischen Analogie könnte man an genetische Varianten und kreative Sprünge

im Rahmen der Evolution denken, die durch Ablesefehler und Brüche in der Replikation der

Gene auftreten.

38 Bublitz, Hannelore, Judith Butler zur Einführung, Hamburg: 2002, S. 130.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166 Walter Schaupp

zu leben und nach Anerkennung ein in ihrem Leben ständig präsentes Agens, das

zwar immer spürbar, aber nie reflex einholbar ist. Sie sind mehr als lediglich Ein-

schreibefläche für die performative Gewalt der Sprache.Der Befund ist bedeutsam,

weil die Analysen Butlers der performativen Macht der Sprache ungleich viel mehr

Aufmerksamkeit widmen als der Frage, wie denn die Körper in ihrem Begehren zu

verstehen sind. Wie verhalten sich die beiden Horizonte ontologisch zueinander?

Ist das körperliche Sein mit seinem Begehren zu leben das Ursprünglichere wie es

eine evolutive Sicht nahelegen würde, oder ist die Sprache das Ursprünglichere,

was in einen linguistischen Idealismus führen würde. Läuft anders gesprochen die

Sprache dem körperlichen Begehren hinterher oder konstituiert jede sprachliche

Beschreibung neue Sphären des Körperlichen?

5.2 Expressive Sprachen

Im Vorgang der Subjektkonstitution, wie Butler ihn versteht, ist die Sprache eine

von außen kommende, fremde Gewalt, die in das Subjekt eindringt, es besetzt, in

ihm weiterwirkt und sich als Macht in ihm reinszeniert.Diese Fremdheit der Sprache

den Körpern gegenüber, die sich in der schonmehrfach erwähnten entfremdenden

Wirkung niederschlägt, soll im Folgenden problematisiert werden. Es könnte sein,

dass hier das Verhältnis von Individuum und Sprache einseitig bestimmt ist.

In Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung analysiert Butler

öffentliche Versammlungen als ein In-Erscheinung-Treten bislang exkludierter

Gruppen. Sie formuliert:

»Denn wenn Körper sich versammeln, um ihrer Empörung Ausdruck zu verleihen

oder um ihre plurale Existenz im öffentlichen Raum zu inszenieren, stellen sie zu-

gleich auch weiter reichende Forderungen: Sie verlangen, anerkannt und wertge-

schätzt zu werden, sie machen das Recht geltend, zu erscheinen und ihre Freiheit

auszuüben, und sie fordern ein lebbares Leben«39.

In der hier vorliegenden Beschreibung von politischen Versammlungen stößt man

auf eine expressive Funktion von Handlungen und Sprache. Die Versammlung wird

als zunächst körperlicher Gestus verstanden, der eine ihr vorgängige Emotion, das

Gefühl der Empörung, zum Ausdruck bringt. In den Forderungen, die dann auf

Plakaten und in Sprechchören erhoben werden, artikuliert sich diese Empörung

sprachlich.

Nun stellt dieser »Ruf nachGerechtigkeit«40 imHinblick auf seinen Adressaten,

auf die herrschenden gesellschaftlich-diskursiven Verhältnisse, ohne Zweifel einen

performativen Akt von Macht dar. Butler beschreibt dies als das Phänomen, dass

39 J. Butler: 2018, S. 39.

40 Ebd., S. 29.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler – Herausforderungen aus der Sicht einer theologischen Ethik 167

die Macht sich gegen die Macht selbst wenden kann. Den Individuen selbst aber

legt sich dieser »Ruf nach Gerechtigkeit« in diesem Moment nicht als diskursive

Macht auf. Das in den Sprechchören Artikulierte wird aus der Empörung geboren

und verhilft einer Sichtweise der Dinge zum Ausdruck, die bislang unterdrückt

war. In diesem Sinn bewirkt Sprache hier nicht Entfremdung, sondern hebt sie

auf.

An einer anderen Stelle fragt Butler sich, wie es für »Ausgeschlossene«, für die

es keinen diskursiven Ort in der Gesellschaft gibt und die deshalb für die Gesell-

schaft nicht »lesbar« sind, möglich ist, im öffentlich-diskursiven Raum in Erschei-

nung zu treten. Wie können die, für die es keine Sprache gibt, wahrgenommen

werden, wenn Sprache bestimmt, was überhaupt wahrgenommen werden kann.

Sie schlägt vor: »Eine naheliegende Antwort wäre, die Frage zurückzugeben: Wie

nennen sich die Ausgeschlossenen selbst?«41 In dieser unscheinbaren Antwort ver-

birgt sich die Möglichkeit, dass die vormals »Unlesbaren« aus sich heraus und fürein-

ander eine Sprache finden, die es noch nicht gibt und die es dann ermöglicht, dass

sie auch von anderen in der Gesellschaft »lesbar« werden.42 Auch diese Sprache

hat einen expressiven Charakter und kann, insofern sie etwas bisher nicht Sag-

bares artikuliert, nicht als Zwang oder Gewalt beschrieben werden. Insofern sie

bislang exkludierte Lebensmöglichkeiten eröffnet, ist sie nicht etwas »Fremdes«.

Berücksichtigt man den Zusammenhang von Sprache und Identität steht man vor

einer Form diskursiver Identitätskonstitution, deren Stoßrichtung nicht Exklusi-

on, sondern Inklusion ist. Während Butler in Psyche der Macht und anderswo nur

denDaseinsmöglichkeiten beschneidendenCharakter von Sprache reflektiert, lässt

die Sprache aber offensichtlich auch Lebens- und Daseinsmöglichkeiten in einem

positiven Sinn ans Licht treten. Sie bringt die Körper in ihrem Lebenswillen auch

immer in einer nicht entfremdenden Weise ins soziale Sein. Würde man darauf

antworten, dass in solchen Szenarien trotz aller Befreiung der exkludierende Cha-

rakter überwiegt, ergäbe sich die Rückfrage, warum wir dann einen solchen Ruf

überhaupt wahrnehmen und auf ihn reagieren sollten.

Als kleiner Exkurs sei hier auf die Lyrik verwiesen, in der sich ebenfalls die ex-

pressive Funktion der Sprache und eine andere Art sprachlicher Interaktion zeigt.

Die Worte eines guten Gedichts, das von jemandem vorgetragen wird oder das ich

lese, übt ohne Zweifel eine Art vonMacht aus, aber diese lässt sich kaum in den Ka-

tegorien einer Macht verstehen, deren Gegenpol Unterwerfung ist. Das gesproche-

ne Wort des Gedichts zwingt nicht, sondern wartet darauf, wie Kunst überhaupt,

41 Ebd., S. 54.

42 »Wenn wir akzeptieren, dass es sexuelle und geschlechtliche Normen gibt, die festlegen,

wer anerkennbar und »lesbar« ist und wer nicht, können wir beginnen zu erkennen, wie sich

die »Unlesbaren« als Gruppe formieren undMöglichkeiten entwickeln könnten, füreinander

lesbar zu werden […]«. (ebd., S. 54)

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168 Walter Schaupp

eine Resonanz zu finden.43 Der Begriff beschreibt ein freieres und offeneres Ver-

hältnis zwischen Sprache und Körpern, die der Sprache ausgesetzt sind. Wie soll

man es darüber hinaus verstehen,wennman ein Gedicht oder einen Text aus freien

Stücken immer wieder liest undman sich aus freien Stücken immer wieder gerade

dieser Sprache aussetzt? Mit Foucault könnte man den Vorgang als die Anwendung

einer Selbsttechnik verstehen. Aber der Begriff der Selbsttechnik beschreibt den

geplanten Vorgang des wiederholten Lesens, nicht aber das Phänomen, dass etwas

in diesem Gedicht mich in einer Weise anspricht, sodass ich aus freien Stücken

versuche, mich seiner Kraft mehr und mehr auszusetzen. Man kann einwenden,

dass die Körper, die sich versammeln, um sich Gehör zu verschaffen und auch das

Gedicht, das auf mich wirkt, eine schon existente Sprache voraussetzen. Das trifft

zu, aber worum es hier geht, ist, dass Sprache uns nicht immer nur fremd gegen-

übersteht, sondern es die Möglichkeit gibt, sich als Subjekt in einer Sprache, auch

wenn sie schon existiert, positiv zu finden.

Gibt es die hier angedeutete expressive Funktion von Sprache tatsächlich, dann

speichern die konkreten Sprachen, die auf uns einwirken, immer auch die Erfah-

rungen von Körpern, die vor uns gelebt haben. Sie tragen den Niederschlag eines

gelungenen oder misslungenen Umgangsmit menschlichem Begehren in sich. Na-

türlich ist es denkbar, dass sie sich als diskursive Formate im Lauf der Zeit verfes-

tigen, gleichsam erstarren, worin dann ein wichtiger Grund dafür liegt, warum sie

für andere Individuen in anderen Kontexten zu Entfremdung führen.44 Berück-

sichtigt man die hier postulierte expressive Funktion der Sprache, dann gelangt

man zum Bild eines Zirkels zwischen der performativen Macht der Sprache über

die Subjekte und der Macht der Subjekte, Sprache umzubilden, neu zu bilden und

entsprechend zu institutionalisieren. Ist dieser Zirkel intakt, kann die entfrem-

dende Macht der Sprache zumindest begrenzt werden. Voraussetzung für diesen

Zirkel ist allerdings eine Gesellschaft, die es den Individuen ermöglicht, ihre Spra-

chen, ihre Narrative und Identitätsvorstellungen einzubringen.

5.3 Subjektive Aneignung und Freiheit

Psychoanalytische Ansätze bieten gewöhnlich einen Weg an, wie das Subjekt aus

einer ursprünglichen Ohnmacht und Entfremdung heraus zu einem heileren Ver-

hältnis zu sich selbst und zur Welt gelangt. Der berühmte Satz Freuds »Wo Es war,

soll Ich werden«45 steht für einen solchen Weg und für den Glauben daran, dass

43 Im Sinne von Rosa, Hartmut: Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung, Frankfurt a.M.:

2019.

44 Dies ist sicherlich nicht der einzige Grund.

45 Gesamtes Zitat: »Ihre Absicht ist ja, das Ich zu stärken, es vomÜber-Ich unabhängiger zuma-

chen, sein Wahrnehmungsfeld zu erweitern und seine Organisation auszubauen, so daß es

sich neue Stücke des Es aneignen kann.Wo Eswar, soll Ich werden« (Freud, Sigmund: Gesam-

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler – Herausforderungen aus der Sicht einer theologischen Ethik 169

dieser auch gangbar ist. Der primäre Ort der Veränderung, die auf diesem Weg

geschieht, ist das Subjekt, das sich – im Gespräch mit einer Therapeutin oder ei-

nem Therapeuten – die im ES und im Über-Ich wirksamen Kräfte neu aneignet.

Butler setzt sich zwar intensiv mit psychoanalytischen Theorien auseinander, aber

sie verlagert die emanzipative Auseinandersetzung der Subjekte mit den diskursi-

ven Konstitutionsbedingungen ganz in den öffentlichen und politischen Raum. Sie

zielt auf Formen öffentlicher Inszenierung und öffentlichen Widerstands, durch

welche die Macht der Sprache nicht im Subjekt, sondern im öffentlichen Raum,

als öffentliche und omnipräsente Realität gebrochen werden soll.

Wird in einer solchen Konzeption nicht ein wichtiger Schritt übersprungen?

Lässt sich der öffentlich-politische Kampf, so wichtig er ist, sinnvoll ohne eine vor-

gängige innere Auseinandersetzung der Subjekte mit diesen Bedingungen denken? Butler

schenkt der inneren Selbstvergewisserung der Subjekte offensichtlich deshalb we-

nig Aufmerksamkeit, weil sie diese völlig abhängig von den äußeren Zuschreibun-

gen sieht und entsprechende Bemühungen für sie von vornherein zum Scheitern

verurteilt sind. Überspringt man aber die Möglichkeit einer solchen inneren Aus-

einandersetzung, besteht die Gefahr, dass das Feld des Politischen zum Schauplatz

einer blinden Auseinandersetzung von Kräften wird und die Subjekte als Mario-

netten diskursiver Mächte und ihres eigenen Begehrens erscheinen. Hier taucht

das Problem der Freiheit auf: Wo ist im Szenario der Körper mit ihrem Begehren

nach Leben und Anerkennung und der diskursiven Mächte, welche die Subjekte

konstituieren, Freiheit zu verorten?

Der Philosoph Peter Bieri hat inDasHandwerk der Freiheit. Über die Entdeckung des

eigenen Willens ein Konzept von Freiheit angesichts der Herausforderung des neu-

robiologischen Determinismus vorgelegt.46 Ähnlich wie bei Butler ist auch bei ihm

das Wollen, das wir in uns vorfinden, nicht unser eigenes, vielmehr durch neuro-

biologische Prozesse bestimmt, die wir nicht durchschauen und über die wir nicht

verfügen. Die Konstellation von Wünschen, Strebungen und Abneigungen, die wir

in uns vorfinden ist uns oft unverständlich und fremd. Bieri vertritt daher die The-

se, dass wir zunächst nicht frei sind, Freiheit im menschlichen Leben vielmehr das

Ergebnis einer reflexiven Anstrengung ist, zu der wir Menschen fähig sind – da-

her der Begriff »Handwerk«. Sie besteht darin, sich in immer neuen Anläufen ein

spontanes Wollen in den Schritten von Artikulation, Verstehen und Identifikation »an-

zueignen« und so zum Teil eines neuen Selbst werden zu lassen. Entsprechend gibt

es für Bieri ein Mehr und ein Weniger an Freiheit und von vornherein nie absolute

Freiheit in dem Sinn, dass wir etwas aus uns selbst einfach hervorbringen könnten.

melteWerke. Chronologisch geordnet. Bd. 15: Neue Folge der Vorlesungen zur Einführung in

die Psychoanalyse, Frankfurt a.M.: 1949, 31. Vorlesung).

46 Vgl. Bieri, Peter: Das Handwerk der Freiheit. Über die Entdeckung des eigenenWillens, Mün-

chen: 2001.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170 Walter Schaupp

Auf den Ansatz Butlers angewendet bedeutet dies, dass wir zwar nie frei von

diskursiven Konstitutionsbedingungen sein können, die unser Selbst hervorge-

bracht haben, dass wir aber sehr wohl in ein mehr oder weniger reflektiertes Ver-

hältnis dazu treten können und dass zur konkreten Freiheit eines Subjekts ein

solcher Aneignungsprozess gehört. Auslöser dafür könnte sein, dass wir uns wi-

dersprüchlicher Zuschreibungen bewusst werden, die in uns wirken, oder eines

Widerspruchs zwischen unserem Begehren nach Leben und verfügbaren Zuschrei-

bungen. Sobald solche Konflikte bewusst werden, ermöglichen und fordern sie eine

Art Stellungnahme, etwas, das Bieri als Identifikation bezeichnet. Klärungsprozes-

se dieser Art setzen in keinerWeise absolute Selbsttransparenz voraus und sie sind

doch notwendig, um in bestimmten Situationen handlungsfähig zu bleiben. Sich

ihnen zu stellen ist die einzige Möglichkeit, dem Gefühl zu entkommen, Spielball

von in uns wirkenden Kräften zu sein. Über Identifikationsprozesse dieser Art bil-

det sich ein neues Selbst im Sinn einer neuen Konfiguration an Bedingungen, die

uns ein neues Verständnis von uns selbst und neueHandlungsspielräume eröffnen.

Anders als bei Butler wird dabei vorausgesetzt, dass die Aneignungsprozesse auch

im Hinblick auf das eigene Begehren notwendig sind. Es liegt auf der Hand, dass

die Prozesse, um die es hier geht, eine ethische Dimension haben, sich also immer

auch ein ethisches Selbst konstituiert, und dass sie auch auf religiöse und kirchliche

Subjektivierungen anwendbar sind, denen die Individuen unterworfen sind.

5.4 Was ist ein Subjekt?

Hannelore Bublitz bemerkt, dass Butler mit Foucault das klassische »transzenden-

tale, ahistorische Subjekt« dekonstruieren will, indem dieses als Effekt bestimmter

diskursiver Formationen erscheint.47 Trotz der Vielfalt an Subjektivierungsformen,

vor denen wir ohne Zweifel stehen, könnte es sein, dass das Subjekt doch nicht so

leicht zu verabschieden ist. Vielleicht müsste man stärker zwischen Subjektivie-

rung und Subjektsein unterscheiden. Wie bei Foucault sind es bei Butler einfach

»Körper«, auf welche die performative Macht der Sprache einwirkt, sie innerlich

besetzt und die Strukturen eines ICH hervorbringt. Das Anliegen ist, dass Vieles

von dem,was wir gewöhnlichmit Subjektsein verbinden, nichts anderes als der Ef-

fekt gesellschaftlicher Erwartungen ist. Jedoch scheinen Foucault wie auch Butler

die Komplexität an Bedingungen zu übersehen, die ein »Körper« erfüllenmuss, um

in dieser Weise für die Macht der Sprache empfänglich zu sein. Artifizielle Geräte

wie Sprachcomputer (Siri von Apple oder Alexa von Amazon) aber auch Pflanzen

und Tiere reagieren auf »Anrufungen« nicht im Sinn einer Subjektivierung, obwohl

sie Sprache wahrnehmen und auf ihre Weise darauf reagieren. Es braucht leben-

dige Körper mit hoch komplexen neuronalen Strukturen, die es ermöglichen, ein

47 Vgl. H. Bublitz: 2002, S. 46.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler – Herausforderungen aus der Sicht einer theologischen Ethik 171

reflexives Verhältnis zu sich selbst auszubilden (Bewusstheit), damit diese Körper

überhaupt auf soziale Anrufungen reagieren und sich als soziale Subjekte im Raum

der Sprache etablieren können. Eine weitere erstaunliche Fähigkeit dieser Subjekte

ist die gerade für Butler wichtige Fähigkeit, jede konkrete Subjektivation im Prin-

zip transzendieren zu können, ein Ort zu sein, wo sich das ständige »Außen« aller

diskursiven Zuschreibungen ereignet. Auch wenn es kein »transzendentales« Sub-

jekt ist, hat dieses Subjekt doch mit Transzendenz zu tun.

Man könnte somit vorschlagen, menschliche Subjekte als Wesen zu definieren,

die erstens der Subjektivation fähig sind, die zweitens in der Lage sind, jede Form

ihrer konkreten Subjektivation zu transzendieren und bei denen drittens beides nicht

mechanisch erfolgt, sondern als Ergebnis eines bewussten und reflexiven Verhältnisses

zu sich und zurWelt und in diesem Sinne frei. Je mehr das Begehren einerseits und

die diskursiven Kräfte andererseits als anonyme Mächte erscheinen, desto mehr

braucht es das Subjekt als einen Ort, wo die Vermittlung dieser Kräfte auf der

Ebene von Freiheit erfolgt.

Im Hinblick auf die Funktion von Sprache wurde argumentiert, dass diese den

Subjekten nicht nur als fremde Macht gegenübersteht, sondern immer auch als

eine Schöpfung der Subjekte verstanden werden muss, mit der sie sich auf der

Bühne eines gemeinsamen gesellschaftlichen Seins einbringen und eine positive

Identität verschaffen. Wollen die Subjekte, wie Butler dies will, auf dieser Bühne

auch über eine gerechte Verteilung ihrer Lebenschancen nachdenken, benötigen

sie Sprache darüber hinaus auch, um sich auf eine ihnen gemeinsame, »objektive«

Welt zu beziehen. Sie brauchen eine referentielle Sprache, die ihnen die Bezug-

nahme auf und die vergleichende Beurteilung von Lebenschancen und darauf auf-

bauend Urteile über vorenthaltene Lebensbedingungen möglich macht. In diesem

referentiellen Sprachgebrauch werden sie versuchen, die produktive und wirklich-

keitskonstitutive Kraft der Sprache zu minieren.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Gegebene als Maß des Möglichen zurückweisen

Zum Verhältnis von Ethik, Politik und Kritik

Anna Maria Riedl

»Wofür soll ein anderes Denken gut sein,

wenn wir nicht im Voraus wissen, dass

dieses andere Denken eine bessere Welt

hervorbringt, wenn wir keinen morali-

schen Rahmen haben, in welchem mit

Gewissheit zu entscheiden ist, ob be-

stimmte neue Möglichkeiten oder Weisen

des Denkens jene Welt hervorbringen,

deren Verbesserung wir mit sicheren und

schon etablierten Standards beurteilen

können?

Die einzige Erwiderung scheint mir in

der Tat darin zu bestehen, zu einer fun-

damentaleren Bedeutung von ›Kritik‹

zurückzukehren, um zu sehen, was mit

der so gestellten Frage nicht in Ordnung

sein könnte, und so die Frage erneut zu

stellen, um eine produktive Annäherung

an den Stellenwert der Ethik in der Politik

zu umreißen«.

(Butler, Judith: Was ist Kritik 2002, S. 252)

Das einführende Zitat von Judith Butler beschreibt in wenigen Sätzen das Ziel des

folgenden Beitrags. Im Dialog mit Judith Butler wird es darum gehen, zu einer

»fundamentaleren Bedeutung von Kritik zurückkehren«, um »den Stellenwert der

Ethik in der Politik zu umreißen«.

Judith Butler wird im theologischen Diskurs vorwiegend als Gendertheoreti-

kerin gelesen. Bewusst wird im Folgenden ein anderer Zugang gewählt, der ihre

ethischen und politischen Überlegungen ins Zentrum rückt, wie sie spätestens in

den anerkennungstheoretischen Auseinandersetzungen ab Kritik der ethischen Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174 Anna Maria Riedl

walt immer deutlicher hervortreten.Nach einer Einführung in diesenThemenkom-

plex werden diese Überlegungen dann auf ihr Potenzial für die Verhältnisbestim-

mung von Ethik und Politik untersucht.

Dafür folgen drei Schritte: Zunächst wird ein Ethos politisch-theologischer

Ethik eingeführt (1) und so eine Standortbestimmung vorgenommen, die als Aus-

gangspunkt für den Dialog mit Judith Butler dient. Mit dem so abgesteckten Rah-

men werden im zweiten Schritt Butlers Überlegungen zu Anerkennung und Sub-

jektwerdung vorgestellt (2.1) und von dort das daraus resultierende Verhältnis von

Ethik und Normen erhellt (2.2). Auf dieser theoretischen Grundlage wird abschlie-

ßend die Praxis einer politisch sensiblen Ethik umrissen (3).

1. Zum Ethos politisch-theologischer Ethik

EthikerInnen als WissenschaftlerInnen sollten sich ihrer Rolle gegenüber der Poli-

tik bewusst sein, d.h. sie benötigen ein Ethos politischer Ethik. Das wird vor allem

da relevant, wo sich Ethik und Politik begegnen, wo z.B. EthikerInnen neben ihrer

akademischen Tätigkeit Mitglieder in Ethikkommissionen sind, politische Bera-

tung ausüben und an öffentlichen Debatten teilnehmen und so zu gesellschaft-

lichen und politischen AkteurInnen werden. Hier zeigt sich besonders klar die

Notwendigkeit, Unterschiede zwischen moralischer Reflexion und Politik heraus-

zustellen und deutlich zu machen, dass Moral keine politische Kategorie ist. Die

besondere Herausforderung besteht darin, sich den politischen und gesellschaftli-

chen Erwartungen zu widersetzen, gerade, wenn Ethik als Leitwissenschaft ange-

fragt wird, denn ein

»Verständnis von Ethik als zuverlässige Lieferantin konkreter Lösungen für kom-

plexe Fragen der Gegenwart stellt ein weit verbreitetes Verständnis von Ethik dar.

Und die Sehnsucht nach einer solchen Ethik to go, die in all der Unübersichtlich-

keit unbeirrt den einen richtigenWeg weist, ist groß. Doch so wünschenswert fer-

tige Handlungsanweisungen auch seinmögen, Ethik auf ihre unmittelbare Hand-

lungsrelevanz zu verkürzen, ist problematisch«1.

An solchen Verkürzungen der Ethik auf Handlungsanweisungen sind EthikerInnen

selbst nicht immer ganz unschuldig: Denn

»wennEthik […] als Anwendungsethik abstrakter Prinzipien konzeptualisiertwird,

dann steht sie in der Gefahr zu suggerieren, dass sie in normativer Hinsicht ein-

deutige Antworten auf strittige gesellschaftliche Fragen bereithalten könnte. Mit

1 Klöcker, Katharina: Freiheit im Fadenkreuz, Freiburg i.Br. u.a.: 2017, S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Gegebene als Maß des Möglichen zurückweisen 175

der Sicherheit als objektiv und universal ausgewiesener ethischer Prinzipien wer-

dendieUnwägbarkeitengesellschaftlicherDynamikoder politischerDeliberation

scheinbar überwunden. Damit befördert Ethik teils selbst die gesellschaftliche Er-

wartungshaltung, dass sie normativ eindeutiges Orientierungswissen bereithal-

ten könnte«2.

Eine Gefahr, diese Erwartung nach eindeutiger Orientierung zu bedienen, liegt

darin, für politische Zwecke instrumentalisiert zu werden und eine kritische Posi-

tion aufzugeben. Das Potenzial einer spezifisch wissenschaftlichen Funktion von

Ethik, nämlich komplexe wissenschaftliche Reflexion sachgerecht wahrzunehmen,

würde hingegen verspielt.3 Die möglicherweise aber noch weitaus größere Gefahr

liegt darin, damit das Prinzip der Demokratie selbst zu unterwandern, denn der

Komplexität politischer Situationen und Entscheidungen würde eine moralisie-

rende, auf Schwarz-Weiß-Malerei ausgerichtete Ethik nicht gerecht. Gefragt ist

eher ein Gespür für Grautöne, aber nicht nur das: Ethik, die das nicht beachtet,

verspielt ihre Chance, den demokratischen Willensbildungsprozess in seinem not-

wendig ergebnisoffenen Charakter tatsächlich zu begleiten. Eine Ethik, die sich

selber als starke normative Leitwissenschaft versteht, die Handlungsanweisungen

bereitstellt, kann dies nur um den Preis tun, gesellschaftliche Pluralität zu negie-

ren.4

»Wer Ethik auf die Frage nach ihrer unmittelbaren Handlungsrelevanz reduziert,

dem bleibt nichts anderes übrig, als die faktisch gegebene Pluralität ethischer

Positionen auszublenden oder zu nivellieren. Denn auch Ethik kann den Pluralis-

mus unserer Lebenswelten nicht ignorieren; sie reagiert darauf, indem sie selbst

pluralistischer wird. Damit bedient sie aber gerade nicht das Bedürfnis nach Ein-

deutigkeit, genauso wenig wie das nach Endgültigkeit«5.

EthikerInnen, die das ernst nehmen, verstehen sich selber als PluralisiererInnen

und KomplexisiererInnen mit der Folge, dass ihre Diskursbeiträge oft »eine plura-

2 Reder, Michael: »Ethik als kritische Gesellschaftsreflexion«, in: Dominik Finkelde/Julia In-

thorn/Ders. (Hg.): Normiertes Leben. Biopolitik und die Funktionalisierung ethischer Diskur-

se, Frankfurt/New York: 2013, S. 207-227, hier S. 218-219.

3 Vgl. Rendtorff, Trutz: Ethik, Tübingen: 2011, hier S. 76. M. Reder verweist weiterhin darauf,

dass eine politische Funktionalisierung von Bereichsethiken durch unterschiedliche Aspekte

begünstigt wird. Diese macht er vor allem im gegenwärtig enggeführten Rationalitätsver-

ständnis und im rationalistisch orientierten Politikverständnis des vorherrschenden Libera-

lismus aus. Vgl. M. Reder: 2013, S. 219.

4 Vgl. K. Klöcker: 2017, S. 11.

5 Ebd. S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176 Anna Maria Riedl

lisierendeWirkung haben und dort, wo eindeutige Antworten erbeten wurden, ein

noch höheres Ausmaß an Problembewusstsein und Komplexität erreicht wird«6.

Das ernst nehmend, wird Ethik sich bei der Ausformulierung konkreter Hand-

lungsanweisungen – anders als es sich manche*r erhoffen vermag – zurückhalten.

Das muss ihr jedoch nicht als Schwäche ausgelegt werden, sondern kann auch als

Stärke gedeutet werden.7 Ethik ist dann nämlich nicht als normative Leitwissen-

schaft, sondern als kritische Reflexionswissenschaft zu konzipieren.8 Ausgangs-

punkt ihres Nachdenkens sind die pluralen, gesellschaftlichen, politischen, juristi-

schen und kulturellen Praktiken des Zusammenlebens. Ethik ist darin »die ethisch

zu verantwortende Stellungnahme zu ebendieser Komplexität und Differenziert-

heit der gesellschaftlichen, politischen und humanen Lebenswirklichkeit«9.

Damit soll wiederum nicht ausgesagt sein, dass Ethik, die diese pluralen und

komplexen Umstände berücksichtigt, keinerlei Handlungsrelevanz besitzt oder

jegliche Orientierungswirkung verliert. Sie gibt zwar keine endgültigen Antworten

und stellt kein objektiv-normatives Leitwissen zur Verfügung,10 aber sie kann »auf

die normativen Implikationen der jeweiligen Position aufmerksam machen, dabei

Machtverzerrungen in normativen Diskursen diagnostizieren oder verschiedene

politische Optionen auf ihre normativen Konsequenzen hin diskutieren. Sie […] ist

in dieser Hinsicht eine kritische Reflexionstheorie von Gesellschaft«11. Kritische

Reflexionmeint hierbei, systematisch herauszuarbeiten welche Systeme und Ideen

hinter politischen und gesellschaftlichen Positionen stehen

»und mögliche Folgen für unterschiedliche Handlungsoptionen auszuloten. Da-

mit zeigt sich der kritische Charakter der Ethik […] gerade in ihrer politischen Of-

fenheit. Es geht ihr nicht um eine eindeutige normative Ausrichtung der Politik,

sondern vielmehr um eine kritische Reflexion der normativen Implikationen von

Politik«12.

Es lässt sich festhalten: »Ethik weiß nichts besser als Politik und wird ihr auch

keine To-Do-Liste vorsetzen, aber sie beeinflusst den langwierigen und komple-

xen Prozess, der Bürgerinnen und Bürger befähigt, die politisch virulenten Fragen

unserer Zeit zu reflektieren, Verantwortung zu übernehmen und zu gerechten Ent-

scheidungen zu kommen«13.

6 Lesch, Walter: »Christliche Ethik und die Pluralität gelebter Überzeugungen«, in: Jan Jans

(Hg.): Für die Freiheit verantwortlich. Festschrift für KarlWilhelmMerks zum 65. Geburtstag,

Freiburg i.Br.: 2004, S. 50-64, hier S. 55.

7 Vgl. K. Klöcker: 2017, S. 14.

8 Vgl. M. Reder: 2013, S. 219.

9 T. Rendtorff: 2011, S. 75.

10 Vgl. M. Reder: 2013, S. 224.

11 Ebd.

12 Ebd., S. 219.

13 K. Klöcker: 2017, S. 15-16.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Gegebene als Maß des Möglichen zurückweisen 177

Eine solcherart sensible politische Ethik als kritische Reflexionswissenschaft,

setzt auf ein Ethos das: erstens Demokratie als einen abschließbaren Prozess ver-

steht; zweitens auf die kritische Reflexion der normativen Implikationen politischer

Entscheidungen setzt und als Theologische Ethik fühlt sie sich zudem drittens ei-

nem bestimmten Deutungshorizont verpflichtet. »Als theologisch gegründete Re-

flexion auf die gesellschaftlichen Institutionen, auf den sozialen Strukturen und

Bedingungsgefüge menschlicher Existenz ist sie in einem bestimmten, durch den

biblischen Gottesglauben geformten Horizont des Weltverstehens situiert«14. Die

Suche nach gerechten Strukturen bzw. sozialer Gerechtigkeit und die vorrangige

Option für die Armen, die eine Parteilichkeit erkennen lassen, sind Ausdruck dieses

Deutungshorizonts und es gilt sie als Voraussetzungen transparent zu machen.

Mit dem bis hierher Skizzierten wird bereits deutlich, dass eine solcherart aus-

gerichtete Ethik keinesfalls nicht normativ ist, aber dass sie sich anders und vor-

sichtiger ins Verhältnis zu Normen setzen wird als es oft impliziert ist, wenn von

Ethik die Rede ist. Sie wird neben der Notwendigkeit von Normen auch nach den

Folgen und Konsequenzen ihrer Wirkung fragen.

2. Normative Wissenschaft: Ethik im Dialog mit Butler

Das bis hierhin vorgestellte Verständnis von Ethik lehnt sich zunächst eher an eine

Simmelsche Variante normativer Wissenschaft an, der festhält:

»Was man normative Wissenschaft nennt, ist tatsächlich nur Wissenschaft vom

Normativen. Sie selbst normiert nichts, sondern sie erklärt nur Normen und ihre

Zusammenhänge, denn Wissenschaft fragt stets nur kausal, nicht teleologisch,

und Normen und Zwecke können wohl so gut wie alles andere den Gegenstand

ihrer Untersuchung, aber nicht ihr eigenes Wesen bilden«15.

Der von Simmel gesteckte Rahmen wird jedoch insofern überschritten, als in der

Auseinandersetzung mit der Wirkung und den Folgen von Normen bereits ein kri-

tisches Moment liegt, das weitergeht als allein eine Erklärung von Normen. Hier

trifft sich das skizzierte Ethos einer politischen Ethik mit dem Verständnis But-

lers. Butler ist für diesen Dialog nicht nur interessant, weil in ihren Texten immer

wieder die Übersetzung eines religiösen Ethos in eine politische Ethik begegnet,

sondern weil es ihr darum geht, die soziale Hervorbringung von Subjekten radikal

ernst zu nehmen und daraus eine Theorie der Verantwortung zu entwickeln.

14 Heimbach-Steins, Marianne: »Biblische Hermeneutik und Christliche Sozialethik«, in: Dies.

(Hg.): Christliche Sozialethik. Ein Lehrbuch. Bd. 1, Regensburg: 2004, S. 81-110, hier S. 88.

15 Simmel, Georg: Einleitung in dieMoralwissenschaft: eine Kritik der ethischenGrundbegriffe,

Stuttgart/Berlin: 1892/1993, S. 321.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178 Anna Maria Riedl

Butler erweitert also das klassische Normativitätsverständnis: Es geht nicht

nur darum,Gründe für Handlungen zu rechtfertigen, sondern viel grundsätzlicher

in den Blick zu nehmen, wie Normen und Normierungen Subjekte hervorbringen,

ermöglichen und begrenzen. Dabei weitet Butler diese Perspektive auf die regulie-

rende und normierende Seite von Normen zunehmend um ethische und politische

Aspekte.

2.1 Anerkennung, Subjektwerdung und Normen

Die ethische Frage –was sollen wir tun? – lässt sich nach Butler nur in Verbindung

mit der Subjektwerdung stellen, denn es geht darum, wie sich überhaupt erst die

Möglichkeit zum Tun, zur Handlung ergibt:

»[D]ie Frage,waswir zu tunhaben, setzt voraus, dass das ›Wir‹ geformtwurde, und

sie setzt weiter voraus, dass feststeht, dass die Handlung dieses ›Wir‹ möglich ist

und dass das Feld, in demdas ›Wir‹ zu handeln vermag, eingegrenzt ist. Sollten al-

le diese Formationen und Abgrenzungen normative Konsequenzen haben, muss

nach denWerten gefragt werden, die die Handlung vorbereiten, und das wird ei-

ne wichtige Dimension für eine jede kritische Untersuchung normativer Fragen

sein«16.

Vor allem unter Bezugnahme auf Lévinas denkt Butler ein radikal interdependen-

tes, relationales und vom Anderen abhängiges Subjekt und entwickelt so die These

»des Ausgeliefertseins von Anfang an«17. Das Subjekt gewinnt sein Selbstsein erst

durch die Antwort auf den Anderen.

Noch bevor es ein Subjekt gibt, steht es für Butler bereits im Verhältnis zu

einem Du:

»[D]as ›Ich‹, das ich bin, ist ohne dieses ›Du‹ gar nichts, und es kann sich außerhalb

des Bezugs zu Anderen, aus dem seine Fähigkeit zur Selbstbezüglichkeit über-

haupt erst entsteht, nicht einmal ansatzweise auf sich selbst beziehen. Ich stecke

fest, bin ausgeliefert in einer Weise, die sich nicht einmal durch den Begriff der

Abhängigkeit beschreiben lässt«18.

Der Anfang des Subjekts, des Selbst ist die Anrufung des Anderen und die Un-

bedingtheit des Antworten-Müssens, die vor jedem Selbstbezug steht. Diese Ab-

hängigkeit ist keine die abgeschafft werden kann. Weder durch die Proklamation

von Autonomie, noch durch souveräne Handlungen, Sicherungsmaßnahmen oder

16 Butler, Judith: »Was ist Kritik? Ein Essay über Foucaults Tugend«, in: Zeitschrift für Philoso-

phie (DZPhil) 50 (2002), S. 249-265, hier S. 251.

17 Butler, Judith: Kritik der ethischen Gewalt. Adorno-Vorlesungen 2002, Frankfurt a.M.: 2007,

hier S. 106.

18 Ebd., S. 112.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Gegebene als Maß des Möglichen zurückweisen 179

kriegerische Abwehr lässt sich nach Butler diese Abhängigkeit überwinden.19 Im

Gegenteil, aus diesen Konstitutionsbedingungen rührt

»eine physische Verletzbarkeit, der wir nicht entrinnen können, die wir nicht ab-

schließend im Namen des Subjekts auflösen können, diese Verletzbarkeit kann

uns jedoch begreifen helfen, inwieweit wir alle nicht genau umgrenzt, nicht wirk-

lich abgesondert, sondern einander körperlich auf Gedeih und Verderb ausgelie-

fert sind, einer in der Hand des anderen. Das ist eine Situation, die wir uns nicht

aussuchen. Sie stellt denHorizont unsererWahl dar; in ihr gründet unsere Verant-

wortung. In diesem Sinne sind wir für sie nicht verantwortlich; und doch schafft

sie die Bedingungen unter denenwir Verantwortung übernehmen.Wir haben die

Lage nicht geschaffen; gerade deshalb haben wir sie zu beachten«.20

Indem Butler die Haltung, die Subjekte zu diesem Anfang (der kein Anfang im

zeitlichen Sinne ist), zu dieser Relationalität und zu den daraus resultierenden

Grenzen einnehmen, geradezu als moralische Wasserscheide versteht,21 markiert

sie nicht nur den Übergang von einer Theorie des postsouveränen Subjekts in ei-

ne postsouveräne Ethik, sie konzipiert auch Verantwortung neu: Verantwortung

besteht in der Annahme der eigenen Gebundenheit.

Der Vorwurf, Butler könne keine Verantwortung und Handlungsfähigkeit jen-

seits ihrer Subjektkonstitution begründen,22 übersieht »die Pointe von Butlers Sub-

jektbegriff, die gerade darin besteht, Handlungsfähigkeit im Prozess der Subjekt-

formation zu lokalisieren«23.

Nach Butler entkommt man der Paradoxie nicht, dass das eigene Leben eben

nicht das eigene ist, sondern von Anderen herkommt. Diese Paradoxie hat aber

nicht nur ethische Folgen, Butler zieht daraus auch politische Konsequenzen: Denn

die Anrufung und Antwort, die Begegnung von Du und Ich findet nicht im luftlee-

ren Raum statt, sie ist kein dyadisches Treffen zwischen zwei abstrakten Wesen,

sondern ein soziales Geschehen. Anerkennung erfolgt immer mit Hilfe konkreter,

bereits existierender Normen.

Anerkennung ist damit bei Butler auch kein normativ anzustrebendes Ideal,

sondern der Name für jenen Prozess, in dem durch die Unterwerfung unter be-

stehende Normen das Subjekt erst hervorgebracht wird und zwar nicht einmalig,

sondern fortwährend. Butler führt neben dem Begriff der Anerkennung den der

19 Vgl. Butler, Judith: Gefährdetes Leben. Politische Essays, Frankfurt a.M.: 2005, hier S. 7-8.

20 J. Butler: 2007, 135-136.

21 Vgl. Redecker, Eva: Zur Aktualität von Judith Butler, Wiesbaden: 2011, hier S. 118.

22 Vgl. zu diesem Vorwurf u.a. Benhabib, Seyla: »Kritik des »postmodernen Wissens« – eine

Auseinandersetzungmit Jean-Francois Lyotard«, in: AndreasHuyssen/Klaus R. Scherpe (Hg.):

Postmoderne, Reinbek: 2013, S. 103-127, hier S. 109.

23 Purtschert, Patricia: »Judith Butler«, in: Regine Munz (Hg.): Philosophinnen des 20. Jahrhun-

derts, Darmstadt: 2004, S. 181-202, hier S. 192.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180 Anna Maria Riedl

Anerkennbarkeit ein, um aufzuzeigen, dass es Normen sind, die festlegen, wer

und was überhaupt als Subjekt anerkennbar ist. Sie schreibt: »Bezeichnet ›Aner-

kennung‹ einen Akt oder eine Praxis oder gar ein Aufeinandertreffen von Subjek-

ten, so steht der Begriff der ›Anerkennbarkeit‹ für die allgemeineren Bedingungen,

die ein Subjekt auf die Anerkennung vorbereiten oder ihm die nötige Form vermit-

teln«24.

Butler macht nachdrücklich darauf aufmerksam, dass Subjektwerdung ein so-

ziales und politisches Geschehen ist. Niemand kann Subjekt werden, wenn die Be-

dingungen dafür nicht gegeben sind. Zu diesen Bedingungen gehören die Nor-

men der Anerkennung, aber auch alle anderen Leben ermöglichenden und erhal-

tenden Voraussetzungen. Die fundamentale Abhängigkeit von Anderen reicht bis

in die körperliche Konstitution des Menschen. Spätestens an diesem Punkt, aber

sind Gerechtigkeitsfragen aufgeworfen: Denn während alle Menschen von ande-

ren, und den sie umgebenden Bedingungen abhängig sind, gefährdet einige diese

Abhängigkeit mehr als andere. Butler benennt die öffentliche Betrauerbarkeit als

Merkmal, um die Wertschätzung und den Schutz, der einem Leben zugestanden

wird, zu erkennen:

»Meiner Auffassung nach müssen wir, um diese Differenzierung in der Zuerken-

nung eines politisch gesicherten und gewollten Status zu verstehen, die Frage

stellen, um welche Leben getrauert werden kann und um welche nicht. […] Wes-

sen Leben gilt bereits nicht mehr als Leben oder gilt nur teilweise als Leben oder

gilt schon als tot und verschwunden, noch bevor es ausdrücklich zerstört oder auf-

gegeben wurde«25?

Sie definiert weiter:

»Wenn nur ein betrauerbares Leben wertgeschätzt werden kann, und zwar auf

Dauer, dann kommt auch nur ein solches betrauerbares Leben für gesellschaft-

liche und wirtschaftliche Unterstützung infrage, für die Versorgung mit Unter-

kunft, Krankenversicherung, Erwerbstätigkeit, politischen Ausdrucksrechten, For-

men sozialer Anerkennung und Bedingungen der politischen Handlungsfähig-

keit. Manmuss gewissermaßen betrauerbar sein, bevor man verloren geht, bevor

sich überhaupt die Frage stellt, obman vernachlässigt oder aufgegeben wird, und

man muss leben können im Wissen, dass der Verlust dieses Lebens, das ich bin,

betrauert würde und dass daher alle Maßnahmen getroffen werden, um diesen

Verlust zu verhüten«26.

24 Butler, Judith: Raster des Krieges. Warum wir nicht jedes Leid beklagen, Frankfurt a.M. u.a.:

2010, hier S. 13.

25 J. Butler: 2012.

26 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Gegebene als Maß des Möglichen zurückweisen 181

Als Konsequenz fordert Butler »eine Politik, die bei der Einsicht in die menschliche

Abhängigkeit undwechselseitige Abhängigkeit einsetzt oder die, anders gesagt, der

Beziehung zwischen Prekarität und Performativität gerecht zu werden vermag«27.

Diese Forderung geht über die Reflexion, welche Schutz- und Unterstützungsmaß-

nahmen für Prekäre politisch etabliert werden müssen, hinaus. Butler verlangt,

dass die Voraussetzungen, die manche Leben anerkennbar machen und andere nie

in den Status eines anerkannten Subjekts gelangen lassen, reflektiert werden. Sie

zielt darauf ab, die Rolle der Performativität im Politischen wahrzunehmen. Das

verlangt eine Haltung permanenter Kritik und – wenn nötig – eine Revision der

herrschenden Anerkennungspraktiken.

2.2 Normativität, Ethik und Kritik

Butler verweist in ihrer Anerkennungstheorie darauf, dass Normen die Anerkenn-

barkeit regulieren. »Das bedeutet, indem man die Norm oder Normen verkör-

pert, durch die man Anerkennbarkeit erlangt, ratifiziert und reproduziert man be-

stimmte Anerkennungsnormen gegenüber anderen und schränkt so das Feld der

Anerkennbarkeit ein«28. Es bedeutet aber auch, dass man, um anerkannt zu wer-

den und anzuerkennen, auf Normen angewiesen ist.

Eine politisch sensible Ethik, wie sie zu Beginn skizziert wurde, müsste sich

daher auch nicht gegen Normen an sich stellen, aber als sensibel in Bezug auf

Normen verstehen: Ihre erste Aufgabe wäre nicht Normbegründung; nicht gute

Normen gegen als schlecht erachtete Normen ins Spiel zu bringen, sondern auf

die andere Seite der Normativität immer wieder hinzuweisen, als Kritikerin der

negativen Seite bzw. der Folgen von Normen aufzutreten.

Diese Aufgabe ist nicht notwendig, weil Normen an sich schlecht wären oder

sie abgeschafft werden sollten, was im Übrigen auch gar nicht möglich ist, son-

dern weil Normen immer etwas festlegen. Jede Festlegung gibt auf der einen Seite

Identität und Orientierung, birgt aber auf der anderen auch die Gefahr des Aus-

schlusses. Butler selbst beschreibt die Spannung wie folgt:

»Die Schwierigkeit, die ich damit habe, ist nicht aus der Sturheit geboren oder

aus demWillen, dunkel sein zu wollen. Sie ergibt sich einfach aus der doppelten

Wahrheit, dass wir zwarNormen brauchen, um leben zu können, und gut leben zu

können, und um zu wissen, in welche Richtung wir unsere sozialeWelt verändern

27 Ebd.

28 Butler, Judith: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, Berlin: 2016,

hier S. 51.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182 Anna Maria Riedl

wollen, dasswir aber auch von denNormen inWeisen gezwungenwerden, sie uns

manchmal Gewalt antun«29.

Wenn etwas so oder so ist oder zu sein hat, ist eben etwas Anderes nicht mehr

möglich und anerkennbar. Ist jemand Mann ist er nicht Frau, sagen wir Kind mei-

nen wir nicht Erwachsener, bezeichnen wir jemanden als Flüchtling impliziert das

nicht heimisch. Normen, Rechte und rechtliche Abkommen sind keine naturgege-

benen Wahrheiten und nicht einfach nur Beschreibungen dessen was ist, sie sind

eben immer Teil jener Praxis, mit der Subjekte angeordnet und reguliert werden.30

Nachvollziehbar wird diese abstrakte Warnung Butlers an einem konkreten

Beispiel wie etwa der UN-Behindertenrechtskonvention:

»Die unterzeichnenden Staaten haben nicht nur soziale Rechte für behinderte

Menschen entdeckt, sondern ebenso Diskurse und soziale Praktiken entwi-

ckelt, mit denen das Subjekt der Behinderung konstituiert wird. […] Indem

man behinderte Menschen international zu einer rechtlichen Gemeinschaft

aufgrund gemeinsamer medizinisch feststellbarer Merkmale und Eigenschaften

erklärt, wird es ihnen zu gleich schwergemacht, die gesellschaftlich auferlegten

Identitätsmerkmale abzuschütteln«31.

Damit Normen in dieser Art und Weise wirken können, bedürfen sie eines his-

torisch gewachsenen Rahmens der Verständigung, der ihnen Autorität verleiht.

Kritik an der negativen Wirkung von Normen – wie Butler sie formuliert – rich-

tet sich damit auch nicht gegen Normen an sich, sondern zielt letztlich auf diesen

Rahmen, mit dem Normen Verständigung und Autorität erlangen. Es ist Kritik an

den theoretischen und gesellschaftlichen Ordnungssystemen, die die Grenze zwi-

schen anerkennbar und nicht anerkennbar, lebbar und nicht lebbar markieren.Mit

Judith Butler ließe sich sagen, es geht nicht nur um die Gewalt, die von Normen

ausgehen kann, sondern letztlich um die »Gewalt vor der Gewalt«32.

Es geht also um soziale Pathologien zweiter Ordnung – jene Gewalt, die be-

stimmte Existenzen gar nicht erst als Exkludierte und Marginalisierte des politi-

schen Systems in den Blick geraten lässt. Und es geht um die Frage, wie dasjenige,

was nicht offensichtlich sichtbar ist, dennoch denDiskursmitstrukturiert, »zudem

auch diese ›Struktur‹ nicht einfach mit bloßem Auge ersichtlich ist, nicht einmal

29 Butler, Judith: DieMacht der Geschlechternormen und die Grenzen desMenschlichen, Frank-

furt a.M.: 2012, hier S. 237.

30 Vgl. J. Butler: 2010, S. 132.

31 Rösner, Hans-Uwe: »Auf’s Spiel gesetzte Anerkennung«, in: Norbert Ricken/Nicole Balzer

(Hg.): Judith Butler: Pädagogische Lektüren, Wiesbaden: 2012, S. 373-397, hier S. 380.

32 E. Redecker: 2011, S. 138.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Gegebene als Maß des Möglichen zurückweisen 183

unter den kontrolliertesten Bedingungen, ist etwas anderes als selbstsicheres Pos-

tulieren von Normen oder Geltungsansprüchen vonnöten«33.

Kein selbstsicheres Postulieren von Normen also, sondern der Versuch die Ras-

ter, in denen wir dasMenschliche deuten, zu verstehen und zu verändern. DerWeg

dazu führt für Butler über soziale Pathologien erster Ordnung, wo sich Leiderfah-

rungen, Ungleichheit und Demütigungen äußern und wo Marginalisierte aus dem

Schatten der bestehenden Anerkennungsordnung treten, Teilhabe und Recht ein-

fordern, werden bestehende Norm- und Rechtssysteme rechtfertigungsbedürftig.

In diesem Moment, in dem Normen offensichtlich fragwürdig werden, entstehen

Lücken im bislang scheinbar Selbstverständlichen.34 Butler spricht im Zusammen-

hang mit diesen Lücken vom »Riss im Gewebe unseres epistemischen Netzes«35.

Gerät eine bislang für richtig geglaubte Norm, ein Ideal in die Krise, besteht

die Möglichkeit, sie für die Dauer der Kritik auszusetzen, zu pausieren, ihre Kon-

tingenz zu entlarven, ihre Mehrdeutigkeit aufzuzeigen, einen Blick auf das Ver-

worfene zu erhaschen und so das Gegebene als Maß des Möglichen zurückzuweisen.36

»Das Verworfene […] bezeichnet hier genau jene ›nicht lebbaren‹ und ›unbewohn-

baren‹ Zonen des sozialen Lebens, die dennoch dicht bevölkert sind von denje-

nigen, die nicht den Status des Subjekts genießen, deren Leben im Zeichen des

›Nicht-Lebbaren‹ jedoch benötigt wird, um den Bereich des Subjekts einzugren-

zen«37. Dieses Verworfene beschreibt also die Grenze zwischen dem Sagbaren und

dem Unsagbaren, die es herauszufinden, zu besetzen, zu markieren und zu ver-

schieben gilt. Es handelt sich um einen Standort der Kritik, der deutliche Nähe zur

gefährlichen Erinnerung der Politischen Theologie von Johann Baptist Metz zeigt.

Butler selbst räumt ein, dass dieser Standort ein unsicherer ist:

»Wir können nirgendwo anders stehen, aber auch dort gibt es keinen ›Grund‹, nur

eine Erinnerung daran, die Vertriebenen und die Unaussprechlichen als Anhalts-

punkt im Auge zu behalten und sich mit Bedacht fortzubewegen, während man

versucht,Macht undDiskurs so einzusetzen, dass der politische Jargondes Staates

33 Butler, Judith: »Dynamische Konklusionen«, in: Dies./Ernesto Laclau/Slavoj Žižek (Hg.): Kon-

tingenz, Hegemonie, Universalität. Aktuelle Dialoge zur Linken, Wien: 2013, S. 325-347, hier

S. 339.

34 Vgl. Riedl, AnnaMaria: »Anstiftung zur Kritik«, in: Ethik und Gesellschaft 2 (2017), S. 1-27, hier

S. 12.

35 J. Butler: 2002, S. 249.

36 Vgl. J. Butler: 2013, S. 331.

37 Butler, Judith: Körper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts, Frankfurt a.M.:

1997, hier S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184 Anna Maria Riedl

und sein Status als primäres Instrument von Legitimierungseffekten nicht natu-

ralisiert werden«38.

Hier könnte ein möglicher Einsatzpunkt für die Theologie sein. Denn die Suspen-

dierung einer Norm, bedeutet nicht zwangsläufig, dass sie für immer aufgegeben

wird, sondern gleicht eher einem Projekt der Übersetzung auf eine neue Inklusi-

on hin. Das bietet die Möglichkeit, die Perspektive der eigenen Tradition einzu-

bringen und so festgefahrene Diskurskonstellationen zu öffnen, indem noch eine

andere Sichtweise aufgezeigt wird.

Die Aufgabe der Ethik bestünde dann darin

»zum Menschlichen zurückführen, wo wir nicht erwarten, es zu finden: in seiner

Fragilität und an den Grenzen seiner Fähigkeit, verständlich zu sein. Wir werden

das Entstehen und Verschwinden des Menschlichen an den Grenzen dessen, was

wir wissen können, hören können, sehen können, empfinden können, untersu-

chen müssen. Dies wird uns vielleicht auf affektivem Weg veranlassen, die in-

tellektuellen Projekte der Kritik, des Infragestellens, des Verstehens der Schwie-

rigkeiten und die Erfordernisse kultureller Übersetzung und Nichtübereinstim-

mung mit neuer Kraft zu beleben und ein Gefühl der Öffentlichkeit zu schaffen,

in dem oppositionelle Stimmen nicht gefürchtet sind, heruntergemacht oder ab-

getan werden, sondern wegen der Anstiftung zu einer empfundenen Demokratie

geschätzt werden, die sie gelegentlich zuwege bringen«39.

Was aber heißt das nun konkret für die politische Praxis und die Rolle einer poli-

tisch sensiblen Ethik darin?

3. Ethik und politische Praxis

Das letzte Zitat von Butler hat es bereits zum Ausdruck gebracht, die Aufgabe der

Ethik besteht darin, Projekte der Kritik voranzutreiben. Konkret meint sie damit

die Beteiligung an einem kritischen, demokratischen Projekt, und zwar als kriti-

sche Begleitung derer, die um Repräsentation kämpfen und sich ihrer Exklusion

erwehren.

Das heißt politisch sensible Ethik zielt nicht direkt auf Politik und ihre Institu-

tionen, sondern geht denWeg –mancher mag sagen Umweg – über das Politische.

Sie sieht ihren Einsatzort bei jenen sozialen Bewegungen, AktivistInnen-Gruppen

und Protesten, die für Repräsentation in der Sphäre der institutionalisierten Politik

38 Butler, Judith: »Konkurrierende Universalitäten«, in: Dies./Ernesto Laclau/Slavoj Žižek (Hg.):

Kontingenz, Hegemonie, Universalität. Aktuelle Dialoge zur Linken, Wien: 2013, S. 171-226,

hier S. 225.

39 J. Butler: 2005, S. 178.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Gegebene als Maß des Möglichen zurückweisen 185

kämpfen und darum, Wahrnehmung, Anerkennung und Beteiligung zu erhalten,

um ins Gefüge der bestehenden sozialen und rechtlichen Normen inkludiert zu

werden. Der Ausdruck ›kritische Begleitung‹ deutet dabei bereits an, dass es nicht

einfach nur um Teilhabe an diesemKampf geht: »Das Vorhaben, eine radikaldemo-

kratische Theorie für unsere Zeit zurückzugewinnen und neu auszuarbeiten, ver-

langt daher nach einem kritischen Verhältnis zur ›Verwirklichung‹ des Ideals«40.

Kritische Begleitung evoziert eine gewisse Reflexion des Geschehens und das ver-

langt Distanz. »Diese Distanz ist die Bedingung des Kritischen selbst«41.

Die im Protest geäußerten kritischen Anliegen und Inklusionswünsche selbst

noch einmal der kritischen Reflexion zu unterziehen, ist der Beitrag, den Wissen-

schaft und mit ihr auch die wissenschaftliche Ethik neben der Arbeit an der Über-

setzung der Normen zum Projekt Demokratie beisteuern kann. Damit macht man

sich nicht unbedingt beliebt. Butler sieht die Theoriefeindlichkeit in manchen ak-

tivistischen Kreisen als Zeichen der Angst vor politischem Stillstand und kritisiert

eine Haltung: »Solche Positionen fordern paradoxerweise die Lähmung kritischer

Reflexion, um die Aussicht auf Lähmung auf der Handlungsebene abzuwenden.

Mit anderen Worten, diejenigen, die die hemmenden Effekte der Theorie fürch-

ten, wollen nicht allzu genau darüber nachdenken, was sie tun und welche Art von

Diskurs sie führen«42.

Genau dieser Diskurs, diese Arbeit an derTheorie,wären aber die Aufgabe einer

politisch sensiblen Ethik. Es geht ja nicht nur darum, diejenigen zu unterstützen,

die darum kämpfen, unter die bestehendenNormen inkludiert zuwerden, sondern

darum, die Macht dieser Normen kritisch zu befragen. Es geht darum, viel grund-

sätzlicher eine Kritik an Exklusion zu üben und sich für offene Räume einzusetzen,

in denen alternative Anerkennungsordnungen erprobt werden können.

Um es an einem Beispiel zu verdeutlichen: Der Kampf derjenigen, die die An-

erkennung des dritten Geschlechts fordern, ist zu unterstützen, gerade in einer

Welt, in der oftmals so aggressiv mit der Zweigeschlechtlichkeit normative Regu-

lierung erfolgt. Damit ist jedoch nichts gewonnen, für all diejenigen, die auch nicht

in die Anerkennungsordnung des dritten Geschlechts passen. Im schlimmsten Fall

wird sogar das Gegenteil erreicht, denn die Überzeugung, dass wir unbedingt kla-

re Ein- und Zuordnung brauchen, ist eher gestärkt als geschwächt worden. Und so

schreibt Butler:

»Die Aufgabe wird in der Tat nicht darin bestehen, das Unsagbare der Domäne

des Sagbaren zu assimilieren, um es dort, innerhalb der bestsehenden Normen

der Herrschaft, zu beherbergen, sondern vielmehr darin, die Zuversicht der Herr-

schaft zu erschüttern, aufzuzeigen, wie mehrdeutig ihre Ansprüche auf Universa-

40 J. Butler: 2013, S. 331.

41 Ebd., S. 330.

42 Ebd., S. 326.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186 Anna Maria Riedl

lität sind, und ausgehend von dieser Mehrdeutigkeit das Aufbrechen ihrer Ord-

nung zu verfolgen, also eine Öffnung gegenüber alternativen Formen der Univer-

salität voranzutreiben, die der Arbeit der Übersetzung abgerungen werden. Eine

solche Öffnung wird […] die menschliche Spur, die der Formalismus […] links lie-

gen gelassen hat, als Bedingung der Artikulation selbst erneut etablieren«43.

Damit ermöglicht ein solches Vorgehen noch etwas Zweites: Einen Kampf für jene

Unaussprechlichen, Marginalisierten und Exkludierten, die nicht den Status eines

wahrnehmbaren Subjekts erhalten, ohne sie repräsentieren oder anwaltschaftlich

für sie sprechen zu müssen. Einer Theologischen Ethik, die sich der Option für die

Armen verpflichtet weiß, bietet der Zugang über die butlersche Ethik einen An-

satz, der ein Agieren »im Namen derjenigen [ermöglicht], denen ein Name versagt

bleibt, ohne dabei zu beanspruchen, für diese Anderen, die an den Rändern des

Denkbaren aufgesucht werden müssen, sprechen zu können«44.

Ein solches Vorgehen beruht auf der Erkenntnis, dass soziale Ungleichverhält-

nisse nicht deshalb so beständig sind, weil sie den Akteuren reflexiv nicht zugängig

sind, sondern weil sie soziale Bindekraft besitzen.45 Wer Angst haben muss, jeg-

liche soziale Wahrnehmung zu verlieren, der lebt lieber mit Missachtung als gar

keine Beachtung zu erhalten. Missachtungen sind daher auch nicht zu überwin-

den, indem die Betroffenen zur reflexiven Einsicht in ihre Unterdrückung geführt

werden, sondern im Eröffnen von alternativen Anerkennungsordnungen, die die

scheinbar natürlichen Strukturen aufbrechen.46 Der Weg zur Befreiung von Pa-

thologien zweiter Ordnung, funktioniert also über die Unterstützung derer, die

sich gegen Pathologien erster Ordnung wehren und über die gemeinsame Her-

vorbringung, Gestaltung und Sicherung von Alternativen, alternativen Lebensräu-

men, Milieus, Kulturen. In solchen Lebensräumen wird es auch denen möglich,

Vertrauen in das eigene Selbst zu erwerben, die nicht in die herrschende Anerken-

nungsordnung passen und dieses Vertrauen ist die Grundlage für eine Tätigkeit

der Kritik.47

Es geht darum, für Räume zu kämpfen, in denen Marginalisierte keine Angst

haben müssen, ihren möglicherweise schon eingeschränkten Subjektstatus ganz

zu verlieren. Statt selber zu versuchen (lückenlose) Geltungsansprüche in den poli-

tischen Diskurs einzubringen, bestünde die Aufgabe der Ethik dann darin, »solche

Geltungsansprüche zu entlarven und zu dekonstruieren, jene Lücken aufzuspüren,

in denen es diesen Ansprüchen nicht gelingt, ihren geschichtlichen, kontextabhän-

43 J. Butler: 2013, S. 226.

44 P. Purtschert: 2004, S. 198.

45 Vgl. Herrmann, Steffen Symbolische Verletzbarkeit, Bielefeld: 2013, S. 213.

46 Vgl. Riedl, Anna Maria: Ethik an den Grenzen der Souveränität, Paderborn: 2017, S. 222.

47 Vgl. S. Herrmann: 2013, S. 214.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Gegebene als Maß des Möglichen zurückweisen 187

gigen und kontingenten Ursprung zu verschleiern«48 und das Gegebene als Maß

des Möglichen zurückzuweisen.

Die Aufgabe von Kritik und Ethik ist es – nach Butler – Systeme der Bewertung

und ihre Wirkung aufzudecken. Es geht also weniger darum, selbst zu bewerten,

was gut und schlecht ist, sondern zu fragen welche Verbindung Macht undWissen

eingehen und wie es zu bestimmten Ordnungssystemen und Strukturen kommt,

die sich als so eindeutig natürlich oder richtig darstellen, dass alternative Möglich-

keiten undenkbar erscheinen.49

Es ist ein Auftrag von Kritik für die politische Ethik, der deutlich an den fou-

caultschen Ansatz einer Kritik als Tugend angelehnt ist und starke normative Ver-

pflichtungenmit sich führt. Denn Butlers normkritische oder besser normsensible

Ethik ist am Ende nicht frei von normativen Ansprüchen. Sie selbst hält fest:

»Die Konzeption von Politik, die hier zum Tragen kommt, ist wesentlich an der

Frage nach dem Überleben interessiert, daran, wie eine Welt geschaffen werden

kann, in der diejenigen, die […] [sich] als nicht normenkonform verstehen, nicht

nur ohneGewaltandrohung von außen leben und gedeihen können, sondern auch

ohne das allgegenwärtige Gefühl ihrer eigenen Unwirklichkeit, das zum Suizid

oder zu einem suizidalen Leben führen kann. Letztlich würde ich fragen, welchen

Ort das Denken des Möglichen in der Theoriebildung hat. Nun kann man Ein-

spruch erhebenund sagen, ja, du versuchst doch nur dieGenderkomplexität zu er-

möglichen. Das sagt uns aber gar nichts darüber, welche Formen gut oder schlecht

sind; es verhilft uns nicht zu einemMaßstab, einer Richtschnur, einer Norm. Einen

normativen Anspruch gibt es hier jedoch durchaus, und er hat mit der Fähigkeit

zu tun, leben, atmen und sich bewegen zu können, und würde zweifellos bei dem

einzuordnen sein, was man gemeinhin eine Philosophie der Freiheit nennt«50.

Diese Philosophie der Freiheit Butlers setzt bei den fundamentalen Lebensbedingun-

gen an und dazu gehört offensichtlich neben dem reinen Überleben auch Teilhabe

an der Gesellschaft, ein Platz im sozialen Normgefüge.51

Am Ende kann man die Frage stellen, ob das ausreicht: Ist die Suche nach Frei-

heitsoptionen und das Eröffnen von Möglichkeiten tatsächlich ein ausreichendes

und in sich selbst wertvolles Anliegen? Mit solchen Fragen geht meist ein Verdacht

einher. Im Falle Butlers ist es der Vorwurf eine Tugendethik zu betreiben, ein zwar

gut gemeintes aber viel zu theoretisches Projekt, das abgekoppelt sei vom echten

Leben. Der zweite Vorwurf lautet, Butler würde, mit ihrer Betonung der Grenzen

setzenden Funktion von Normen diese unter Generalverdacht stellen und keine

48 A. M. Riedl: 2018, S. 20.

49 Vgl. J. Butler: 2002, S. 252.

50 J. Butler: 2012, S. 347-348.

51 Vgl. E. Redecker: 2011, S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188 Anna Maria Riedl

positiven Kriterien ausweisen.52 Dieser Vorwurf aber greift zu kurz. Es lassen sich

in der butlerschen Verbindung von sozialer Konstitution des Subjekts und Ethik

durchaus Kriterien finden, um Forderungen und neu entstehende Bewegungen im

Feld des Politischen zu beurteilen: Handelt es sich um einen Diskurs, der neue Le-

bensräume eröffnet oder um einen, der einen Status quo fixiert? Wie wird mit der

eigenen Abhängigkeit und Relationalität umgegangen, wird sie akzeptiert und zur

Grundlage des Handelns oder schlägt sie in Gewalt und Abwehr der Anderen um?

Führt Verunsicherung zu Abschottung? Wird aus Angst vor der eigenen Verletz-

barkeit eine autonome Position bezogen und Gebundenheit an andere negiert und

abgewehrt? Oder wird das gemeinsam einander Ausgesetztsein, die geteilte Erfah-

rung der Verletzbarkeit zur ethischen Maxime und zur Grundlage von Verantwor-

tung? Werden hier Freiräume eröffnet, ohne dabei neue Räume des Ausschlusses

zu produzieren?

Der Verdacht, es handele sich hier nur um ein Gedankenexperiment aus pri-

vilegierter Perspektive, hinter dem vielleicht ein theoretisch wertvolles Anliegen

stehe, das aber letztlich einen Sitz im Leben entbehre, lässt sich am Ende am

besten mit Butlers eigenen Worten zurückweisen: »Man mag fragen, wozu das

›Möglichkeiten-Eröffnen‹ am Ende gut sein soll, aber niemand, der verstanden hat,

was es heißt in einer sozialen Welt als das zu leben, was ›unmöglich‹, unlesbar,

unwirklich, illegitim und nicht zu machen ist, käme auf die Idee, diese Frage zu

stellen«53.

Diese Antwort Butlers lässt sich wie ein Auftrag für die Ethik lesen, das Gege-

bene alsMaß desMöglichen zurückzuweisen undmit Blick auf eine offene Zukunft

zu denken, in der Neues und Anderes möglich, anerkennbar und lebbar sein muss.

52 Vgl. ebd., S. 51.

53 Butler, Judith: Gender trouble. Feminism and the Subversion of Identity. 2. Ed., New York:

1999, p. viii, Übersetzung see E. Redecker: 2011, p. 51-52.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Moral Accountability and Nonvoluntary Participation

in Social Sin1

Brianne Jacobs

Introduction

This chapter argues that the work of Judith Butler can be used productively to in-

tervene at the intersection of one of themost pressing questions in Christian ethics

and theology today: how we understand individual moral accountability and right

action within the context of social sin. I proceed by outlining debates among Chris-

tian ethicists who seek to explain how accountability for sin, traditionally under-

stood as voluntary, is possible within social structures that influence free choice.

I describe Butler’s reception within Christian feminist ethics, before arguing that

her notion of the social “I” can help us think through the moral accountability of

nonvoluntary participation in evil structures. I then explore expressions of public

grief and practices of assembly as contexts for right action within social sin. My

thesis throughout is that Butler’s concept of a social self makes accountability pos-

sible even as one participates nonvoluntarily in evil, and it helps us imagine how

we might judge right choices and work toward justice in that context.

Sin is an important category when thinking about justice, but it is often mis-

understood. It is invoked incorrectly to shame and to name people as fundamen-

tally broken. When correctly engaged, sin as a category should label a relationship

as broken, not a person. As a category, sin is ultimately hopeful: it presumes that

healed relationships of justice and love are possible, that thingsmight be otherwise,

that we are capable of loving God and others, that our interconnection is the means

of our flourishing, and that we are each worthy of God’s offer of love. Retrieving

this category of sin from its misuse, and reflecting on it with Butler’s work, I hope

to show how Christian moral theology can advance the causes of love and justice

with practices of grieving and assembly in the context of the social, structural sin

that does so much harm.

1 Many thanks to Elizabeth Pyne and Adam Beyt for their thoughtful engagement with this

chapter through its iterations.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190 Brianne Jacobs

1. The State of the Question on Accountability and Social Sin

At the turn of the twentieth century, Protestant and Catholic theologians alike be-

gan to analyze social structures, rather than individual malice, as a cause of evil.

While charity and the corporal acts ofmercy continued to be a cornerstone of Chris-

tian morality, American theologians like Reinhold Niebuhr and Walter Rauchen-

bush began to examine the ways in which the structure of society itself causes evil

and suffering.2 Leo XIII’s 1891 encyclical Rerum Novarum represents a similar ad-

vent. Social structures, particularly economics, are addressed as a cause of mass

suffering.3

The challenge and necessity of naming evil caused by structural forces became

more acute as the twentieth century went on. Political theologians like JürgenMolt-

mann and Johann Baptist Metz grappled with their culpability in the Shoah.4 In

North and South America, liberation theologians named social forces and their

beneficiaries as evil actors. “Whiteness”5 and “rich countries”6 are named, for ex-

ample, by James Cone and Gustavo Gutiérrez as structural, social forces that cause

suffering. More recently, sexism, colonialism, and heteronormativity have been

named as sinful structures that leave suffering and destruction in their wakes.

This shift from an individual to a social understanding of sin has presented two

challenges. The first is theological: How do we name sin in a way that is consistent

across this shift? Within Catholic theologies, sin is not meant to name a fracture in

our worth or dignity as creatures. It is meant to name a fracture in our relationship

with God and each other. Biblical stories about sin should be interpreted not as

evidence of unalterable human inadequacy, but as explorations of how we distance

ourselves from our highest calling, from relationship with a creator who desires

us. The Catechism of the Catholic Church defines sin as “failure in genuine love for

God and neighbor.”7 Further, “Sin sets itself against God’s love for us and turns

2 See Niebuhr, Reinhold: Moral Man and Immoral Society. A Study in Ethics and Politics,

Louisville: 1932; Rauchenbush, Walter: Christianity and the Social Crisis in the 21st Century,

New York: 1907.

3 See Pope Leo XIII: RerumNovarum. Papal Encyclical on Capital and Labor, 1891: http://w2.vat-

ican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.

html.

4 See Moltmann, Jürgen: The Crucified God. The Cross of Christ as the Foundation and Crit-

icism of Christian Theology, Minneapolis: 1993; Metz, Johann Baptist: »The Church After

Auschwitz«, in: ders (idem): A Passion for God. The Mystical-Political Dimension of Chris-

tianity. Trans. J. Matthew Ashley, Mahwah: 1997, p. 121-133.

5 Cone, James H.: A Theology of Black Liberation. Fortieth Anniversary Edition, Maryknoll:

2010, p. 8.

6 Gutiérrez, Gustavo: A Theology of Liberation:History, Politics, and Salvation. 15thAnniversary

Edition. Trans. by Caridad Inda and John Eagleson, Maryknoll: 1988, p. 14.

7 Catholic Church, Catechism of the Catholic Church. 2nd ed, Vatican: 2012, § 1849.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html.


Moral Accountability and Nonvoluntary Participation in Social Sin 191

our hearts away from it.”8 In our freedom, we are able to say yes or no to God, to

accept the love of our creator and live, or squander it in destruction and death.9

Suffering is not a punishment for sin, it is the effect of sin; the effect of a fracture in

our relationship with God, the rejection of our own and others’ God-given worth.

Theologically, tradition has given us resources to define sin consistently in both the

individual and social contexts: it is a failure, either individual or social, in genuine

love for God and neighbor. It is a break in our relationships.

The second challenge presented by social sin is moral. It is not about how we

define sin, it is about how we understand our responsibilities to one another and

God, in light of sin. Historically sin is defined as voluntary, derived from one’s free

will.10 That is, one voluntarily chooses and is completely culpable for all of one’s

own sins. While the theological definition of sin may be similar across individual

and social contexts, understandings of moral accountability vary. In what follows, I

give a limited summary of themany responses to this problem including threemain

aspects: beginning with the “personal” in order to maintain the idea that social sin,

like individual sin, must be understood as voluntary; a both/and approach; and the

argument that sin starts with the social and that there is a nonvoluntary aspect to

social sin, for which we are still culpable.

Many ethicists have argued that sin, even social sin, must begin with personal

choice.11 Kenneth Himes for example writes that “[o]nly after a person comes to

see the material sinfulness of a societal practice and still does nothing to eradicate

the social sin, is the threshold of formal sin approached.”12 For Himes, a social

sin functions by rendering a person unable to appreciate a social practice that does

harm, and it is only when one has comprehended this evil and chosen not to change

her ways that she has sinned.

Pope John Paul II has also emphasized the voluntary aspect of social sin. He

maintains “a concern that social sin risks diminishing individual accountability

and insist[s] that the category may only be understood as sin analogously, since

structures cannot sin or accrue guilt.”13 For John Paul II, sin must be a choice, even

if we understand that structures do affect our choices. A structure cannot make a

choice; only individuals can.

8 Catholic Church, Catechism of the Catholic Church, Vatican: 2012, § 1850.

9 See Haight, Roger: »Sin and Grace«, in: Francis Schüssler Fiorenza (Ed.): Systematic Theology.

Roman Catholic Perspectives, Minneapolis: 1991, pp. 85-99.

10 See ibid., pp. 80-85.

11 See O’Keefe, Mark: What Are They Saying about Social Sin?, Mahwah: 1990, p. 21.

12 Himes, Kenneth R.: »Social Sin and the Role of the Individual«, in: The Annual of the Society

of Christian Ethics 6 (1986), p. 214.

13 Heyer, Kristin E.: »Social Sin and Immigration: Good Fences Make Bad Neighbors«, in: Theo-

logical Studies 71 (2010), p. 415.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192 Brianne Jacobs

Others take a both/and approach, arguing that social sin is more than the sum

and effect of voluntary choices, but that voluntary choices can exacerbate or ex-

culpate participation in social sin. Daniel Finn has argued that, like original sin,

social structures condition people toward evil, but culpability for social structures

lies with the free choices of people within them.14 James F. Keenen and Kristin E.

Heyer both argue for a dialogical relationship between voluntary and nonvolun-

tary understandings of social sin. Keenan suggests that actions accrue in history,

and these in turn entangle us in a tendency toward sin.15 Heyer writes that we

are “subjectively responsible for sinful situations yet remain subject to external in-

fluences.”16 Personal sin animates social structures, which further influence and

impair our behavior.17

The ethicists Christina Astorga and Megan McCabe begin with the social. They

do not argue that social sin is the accumulation of individual actions, or even that

the social and individual are in a dialogical relationship. Astorga argues that a fo-

cus on the individual cannot sufficiently expose and address evil because evil is

“embedded in social, political, economic, and cultural structures and systems.”18

The structures must be addressed for individuals to be affected, not vice versa.

McCabe writes further that not all actions which contribute to social sin can be

“characterized as sinful.”19

I agree with Astorga and McCabe’s assessment. For example, there is almost no

food or clothing product one can buy that does not contribute to a system which

either oppresses a community or damages the earth (likely both). Products that

are “ethically sourced” tend to be the most expensive, available only to those who

can afford them. One can hardly characterize as sinful the choice by those who are

not rich to eat available food or buy affordable clothing. Such choices cannot be

changed if one “sees” the system accurately, as Himes has argued. Such choices

do not even seem like sin that is dialogically provoked by a pernicious structure.

In another context, the same choice to eat and dress would not create suffering

for others. Within the context of social, structural sin, the choice simply to eat

and dress becomes nonvoluntary participation in sin. This is because evil is, as

14 See Finn, Daniel K.: »What is a Sinful Social Structure?«, in: Theological Studies 77 (2016), pp.

136-64.

15 See Keenan, James: »Raising Expectations on Sin«, in: Theological Studies 77 (2016), pp. 165-

180.

16 K. E. Heyer: 2010, p. 410-436.

17 Another example canbe found inHanlonRubio, Julie: »Moral Cooperationwith Evil andSocial

Ethics«, in: Journal of the Society of Christian Ethics 31 (2011), pp.103-122.

18 Astorga, Christina A.: Catholic Moral Theology & Social Ethics. A New Method, Maryknoll:

2014, p. 218.

19 McCabe, Megan K.: »A Feminist Catholic Response to the Social Sin of Rape Culture«, in: Jour-

nal of Religion Ethics 46 (2018), p. 650.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Moral Accountability and Nonvoluntary Participation in Social Sin 193

Astorga asserts, “embedded” in the structure, and this affects the nature of our

participation, as McCabe points out, despite our voluntary intentions.

If one agrees, as I do, with an explanation of social sin that does not begin with

voluntary choices, how do people within the system account for their participation

in sin? Furthermore, if a change in personal choices cannot affect the system, how

dowe think through right action? In what ways dowe give an account for ourselves?

How do we hope for change? It is in response to these questions that I believe an

intervention with Judith Butler is helpful.

2. Butler in Christian Ethics

The central site where Christian ethicists have engaged the work of Judith Butler is

gender and sexuality, not sin and accountability. Before showing how Butler’s work

can be used in Christian ethics regarding social sin, I would like to lay out the state

of engagement with Butler in the field. For the most part, Butler’s constructivist

framework is dismissed.20 Christian feminist ethicists have posed several ques-

tions. Cristina Traina asks, “is any self-construction of equal moral value, provided

it is free and self-conscious?” Without a way to judge construction, she argues, “we

cannot do ethics at all.”21 Lisa Sowle Cahill similarly argues that ethics must have a

clear point at which a choice or structure can be named as wrong: “No consistent

feminist critique can maintain that practical good and evil in matters of sex and

gender are culturally constructed to their very roots and in value utterly relative to

social approbation.”22 Both Traina and Cahill conclude that Butler’s frame for a so-

cially constructed “I” “cannot make moral distinctions among species of resistance

or types of tyranny,”23 and therefore is not a frame that can affect the justice and

social change they support.

I want to acknowledge this engagement with Butler’s work within the field of

Christian ethics, and the value of the questions posed. They are asking about the

moral accountability of a constructed subject. In her early work, Butler addresses

this by asking how the Foucaultian paradox of subjectivation (assujetissement) can be

overcome.24 She answers this questionwith the ideas of performativity and trouble,

20 Among the positive appropriations in theology, see particularly Brintnall, Kent/Marchal,

Joseph/Moore, Stephen (Hg.): Sexual Disorientations. Queer Temporalities, Affects, Theolo-

gies, Bronx: 2017.

21 Traina, Christina L. H.: Feminist Ethics and Natural Law. The End of the Anathemas, George-

town: 1999, p. 4.

22 L.S. Cahill, Lisa Sowle: Sex, Gender, and Christian Ethics, Cambridge: 1996, p. 67.

23 Chr. L. H. Traina: 1999, p. 5.

24 See Butler, Judith: »Subjection, Resistance, Resignification: Between Freud and Foucault«, in:

idem (Ed.): The Psychic Life of Power. Theories in Subjection, Stanford: 1997, pp. 83-105.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194 Brianne Jacobs

both of which Traina and Cahill do not find satisfactory.This is due, in large part, to

amisunderstanding concerning the freedom that the subject has to construct itself.

Traina and Cahill seem to understand social construction as the subjective work of

free will, when it is quite the opposite. It is an inheritance, a set of historical and

social associations andmeanings ascribed to our bodies.We cannot control what is

given to us in our inheritance. The moral question then is not, how can we change

our social construction or what we are given (an impossibility). It is: how can we

inflect the meaning of our inheritance in society?

In fairness to Traina and Cahill, this question of moral accountability becomes

more explicit in Butler’s later work, which post-dates their engagements with her.

Around the attacks and ensuing wars of “9/11,” Butler begins to emphasize moral

accountability more explicitly. Before 9/11, the locus of Butler’s concern is the power

dynamics that shape sexual identities: troubling the notion of the male/female

body-subject; challenging the heterosexual matrix and its production of homosex-

uality; arguing that performativity might allow subjects to seek a political reality

of sexual difference. This is the framework that Christian ethics has engaged, and

in many cases, to which it has objected.

After 9/11, Butler expands her work beyond asking how one can widen the ac-

ceptable scope of gender configurations, although this remains important. She asks

how one can widen the acceptable scope of what it means to be human. She is no

longer showing how the heterosexual matrix negates certain subjects as less than

human based on their “sexuality”; she is asking what our moral obligations are

within systems of nation, rights, and identities that negate some subjects’ claim to

full humanity. This shift does not imply any discontinuity in Butler’s work. Rather,

9/11 represents a “catalyst for a shift in thematic orientation”25.That shift, I argue, is

about morality. Butler asks in her current work how the subject, formed in and by

power matrices it cannot escape, can hold itself accountable for its actions within

that matrix? How can the subject be responsible for itself and for its actions, if

it cannot control the dynamics that form it? What morality can be expected of a

performative subject? How can one give an account of oneself? The answers Butler

gives to these questions fromher post-9/11 work plainly addressmany of Traina and

Cahill’s best objections and, I argue, offer resources inmoral theology andChristian

ethics. Below, I show how Butler’s socially constructed “I” can help us think through

moral accountability within nonvoluntary participation in social sin. I conclude by

examining grief and public assembly as contexts for right action within social sin.

25 Shippers, Birgit: The Political Philosophy of Judith Butler, New York: 2014, p. 3.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Moral Accountability and Nonvoluntary Participation in Social Sin 195

3. Moral Accountability within Nonvoluntary Participation
in Social Sin

InGiving an Account of Oneself , Butler asks: if the subject is socially constructed, how

can it be held accountable for its actions? It would seem that subjectivity based on

sociality, rather than independence, renders the subject incapable of responsibility

for its actions. Butler argues that subjects are constitutively bound to one another

in ways that cannot be fully known and that this binding allows one to be shaped

by another when one is addressed. That is, relationality allows one to be claimed

by and constituted by another. Butler uses Theodor Adorno to argue that the way

in which we shape one another through relationality provides the site of ethical

accountability.26

For Butler, social norms form the condition of the emergence of the “I” – in-

deed, the understanding of what itmeans to be an “I” at all. Shewrites, for example,

“given how contested the visual representation of the ‘human’ is, it would appear

that our capacity to respond to a face as a human face is conditioned and medi-

ated by frames of reference that are variably humanizing and dehumanizing.”27 It

is our frames of reference or social norms that determine the character of our re-

lations, that determine who one may or may not claim as human not the other way

around. In giving an account of oneself, people rely on those that they recognize

as human, which reinforces social norms that both render particular faces wor-

thy of full recognition and subjectivity and others inhuman. Butler wants instead

us to probe the reality of our constitutive dependence on those whom we cannot

recognize.28

Butler argues that the way to change social norms is to change the character of

our relations, expanding whom one claims as a part of one’s narrative, expanding

whom one understands as human, as the conditions of one’s emergence. In so

doing, one expands and reshapes the “I” in terms of the other.The way to do this is

by understanding the account one gives of oneself as the chance, within the limits

of knowledge, to transform the way one knows oneself through the recognition of

another as subject.

Rather than recapitulating social norms through how I, as a subject, recognize

others, Butler suggests knowing oneself as an addressee.29 One may know oneself

in relation to another whom one recognizes as subject. As such, one is not a static

26 See Adorno, Theodor: MinimaMoralia: Reflections from a Damaged Life. Trans. E. F. N. Jeph-

cott New York: 2006, p. 34.

27 Butler, Judith: Giving an Account of Oneself, New York: 2005, p. 29.

28 See Anika Thiem unpacks the implications of Butler’s construction of the subject for Moral

Philosophy in Thiem, Anika: Unbecoming Subjects: Judith Butler, Moral Philosophy, and Crit-

ical Responsibility, New York: 2008.

29 See J. Butler: 2005, pp. 27-28.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 Brianne Jacobs

subject objectifying the world around itself, knowing it on the terms of present so-

cial norms.The subject lets itself be the object of the world around itself, becoming

in newways in terms of the other. Paradoxically, onemust continually become “out-

side oneself” through recognizing the other in order to “know” or identify oneself

at all. As subjects that are constitutively bound to one another in ways that can-

not be fully known, the only way to begin to know oneself is to allow oneself to be

dispossessed and claimed by another in their address.

Using Adorno, Butler argues that this dispossession, which shifts interpersonal

relations, is precisely the site of an ethic that could shift social norms. For Adorno,

dispossession is the shift that happens when one understands oneself as “inhuman”

or the object of another.30 Butler looks at Adorno’s remarks on Franz Kafka’s short

story “The Cares of the Family Man” as illustrative of his critique of the “human.”31

The story is about an unidentifiable object, Odradek, whose voice, features, and

habits are confusing and nonsensical to the narrator.The story consists of the nar-

rator describing the object, and wondering in fear if it will outlive him. For Adorno,

the object Odradek is a symbol of hope: examining how subjects are constituted as

objects allows him to be critical of how society constructs individuals as “human”

and “inhuman.” Inhumanity, for Adorno, represents a way of troubling the current

order of “humanity,” and surviving it. Butler writes that Odradek offers a concep-

tion of survival and hope for Adorno not because he is championing the inhuman

as ideal but because, “the unhuman, rather, establishes a critical point of departure

for an analysis of the social conditions under which the human is constituted and

deconstituted.”32 For Adorno, the way to change the social norms of who is “inhu-

man” is to become an inhuman oneself. That is, to allow oneself to be addressed

by the “inhuman” in a way that shapes who one is, and recognizes that person’s

humanity over and against the social norms that deny/occlude it. By giving an ac-

count of oneself to and with those who are deemed “inhuman” by society, one is

able to be critical of and even shift—slowly—the structures that create inhumanity

in the first place.

Dispossession, this becoming “inhuman” to recognize the humanity of those

who have been made inhuman by society, is precisely what one must do in order to

30 The ideas of assujetissement, “subjectivation” or subjugation in Foucault, and dispossession

in Adorno are quite similar. Both imply a relationality in which one is comported outside

oneself. For Butler, following Adorno, being dependent on another means that one may al-

low oneself to become the addressee of those on themargins, and thus dispossession allows

the possibility of a troubling alliancewithin the powermatrix. For Butler, Adorno’s disposses-

sion therefor provides a creative understanding of how power dynamics may be reiterated.

The idea of dispossession allows her to move beyond the Foucaultian understanding of as-

sujetissement.

31 J. Butler: 2005, p. 105.

32 Ibid., p. 105.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Moral Accountability and Nonvoluntary Participation in Social Sin 197

give an account of oneself, and thus become oneself at all. Here then is the critical

point at which, to answer Cahill and Traina’s objection, a choice or structure can

be named as wrong. When one recognizes only the humanity of those with whom

one is affiliated, that is wrong. It is wrong to maintain any limits, whether through

discourse or material violence, that delineate a protected, and therefore also an un-

protected, human.We have no control over the forces and histories that go into our

social construction, but we have a choice about whomwe are addressed by. For But-

ler, there is not a moral equivalence between those who expand what is considered

human by letting themselves be addressed and named by the “inhuman,” and those

who maintain the social norms that exclude some from the dignity of the “human.”

The sociality of becoming is precisely the means for an ethic that holds us ac-

countable for producing subjects as human and inhuman. It allows us to ask how

people within a racist or poverty-generating system account for their participa-

tion in sin. Sin, as I said above, is a failure to genuinely love God and each person

as they are in their dignity. Within society, we often participate in structures that

deprive people of their dignity by producing them as “less-than-human.” Much of

this participation—the inevitable advantages of being white, or straight, or a cis-

man—cannot be described as voluntary evil, though such participation upholds

and perpetuates systems that produce the limits of humanity.

When we account for ourselves within structural sin, the moral question shifts

from one based on individualism—have you directly caused harm—to amore social

question: Have you attempted to change the conditions that form the “I”? Butler

shows us that in order to think through our moral responsibility, to give an account

of oneself, we must engage the ways in which we are shaping who is considered

and treated as human and inhuman. Ourmoral obligation is not only to make good

individual choices. Within the context of nonvoluntary participation in social sin,

it is our moral obligation to change the conditions that produce sin.The social con-

struction of an “I” does not, as Cahill and Traina have argued, rob us of the tools to

make a distinction between a subject’s suffering and flourishing. The framework

gives us the tools to name and imagine changing the conditions that produce suf-

fering and flourishing, even and especially as we participate nonvoluntarily in that

production, or social sin. For example, it is not only our moral obligation to be per-

sonally kind and good to women and people of color, that is, to address another.

It is our moral obligation to be the addressee of others outside the bounds of hu-

manity, changing the conditions that produce women and people and color as less-

than-human, and therefore as subject to violence and oppression.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198 Brianne Jacobs

4. Grief and Assembly as Resources for Being Addressed

How do we change these conditions, which produce us in fractured relationships

with each other andwith God?The idea of grief comes to the fore in Butler’s current

work as a political recourse for changing the conditions that produce the “unhu-

man.” In Parting Ways, for example, Butler argues that through the mechanism of

identity in the nation-state, certain grieving has become prohibited, and this sets

the condition for violence against those outside the nation-state. She presents this

prohibition in contrast to practices of mourning within the Jewish tradition, which

“insist on the importance of the communal and public acknowledgement of losses

as a way of continuing to affirm life. Life cannot be affirmed alone, but requires

a collection of others with whom and before whom one can openly grieve. But if

only certain populations are deemed grievable and others not, then open grieving

for one set of losses becomes the instrument through which another set of losses

are denied.”33

If the nation-state sets up a boundary that delineates whom one may consider

grievable or not, then grief becomes an instrument that reifies the life of one group

over another, rather than an instrument that affirms life.

Butler, in conversation with Walter Benjamin, uses the notion of the messianic

to challenge the boundaries of the nation-state as constitutive of subjectivity, with

the aim of expanding who is considered grievable.34 For Benjamin the messianic

calls one to revolution in every moment by challenging assumptions about his-

tory as progress, an evolutionary string of meaning, each moment making sense

of the previous, chronologically. Encountering history instead as a whole, one is

able to see “the sign of a Messianic cessation.”35 These are moments that interrupt

history and make it possible for the meaning of history to change completely. As

opposed to progress, interruptions give history the possibility of new, absolute, in-

terconnected, and unfinished meaning. The messianic is absolute insofar as it is

the final truth of history, but it is unfinished insofar as there is a possibility for

moments in the past, moments of suffering in particular, to take on new meaning.

The messianic makes “now” of history.36 In other words, a messianic vision of time

impregnates every “now” with the chance to fight for and change the meaning of

the oppressed past and future.

33 Butler, Judith: PartingWays. Jewishness and the Critique of Zionism, New York: 2012, p. 21.

34 On page 103 of PartingWays, Butler is clear that “the messianic will be neither anthropomor-

phism nor event”. In other words, by the messianic she is not referring to an “end times,” or

the return or entry of a particular Christ-figure.

35 Benjamin, Walter: »Theses on the Philosophy of History«, in: Hannah Arendt (Ed.): Illumina-

tions. Trans. Harry Zohn, New York: 1968, p. 263.

36 Vgl. ibid., p. 261.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Moral Accountability and Nonvoluntary Participation in Social Sin 199

Augustine famously wrote, if you have understood it, it would not be God.37 If

you can put your arms around it, define it, control it, prove it, own it, it is not God.

The samemight be said of us as human individuals.The “I” that I am, in a construc-

tivist frame, is inescapably formed by its inheritances and histories. However, the

“I” whom I become is open. It depends on the history that we write, and the society

that we form.What will be the story we tell about climate change? What will be the

story we tell about nations and refugees? How those narratives end defines who

we are. Messianic means that we cannot definitively name who we are, either, until

the story is told, and now could be the moment that defines the telling.

Thus, for Butler, the messianic “reconfigures history and focuses on the possi-

bility of finding present form for the history of the oppressed, one that does not

belong to a single nation, but requires a flashing transposition of oppression across

time and space.”38 The messianic lays the meaning of all past suffering at the foot

of the present rather than leaving it in the past where it does not challenge config-

urations of power and grievability. The messianic forces the questions: By whom

in history shall we be addressed; whom shall we grieve?

To grieve is to let oneself be addressed by the lost as part of oneself. To grieve a

life is therefore to value it as defining one’s own. In this way grief should challenge

the boundaries that delineate some subjects as less-than-human. Grieving is a way

to be addressed and claimed by the lost, and to respond to the lost claiming their

value as a part of oneself.

Grieving re-centers or re-constellates history on the memory of the lost, rather

than maintaining their erasure by centering history on the goal of “progress.” 39

Grief interrupts the history of the victor—those whom narratives of progress fa-

vor—and destabilizes the claim of progress. The messianic thus functions exactly

as the inverse of progress. The wager of the messianic is that if those who have

suffered are remembered and grieved as fully human, rather than written off as a

consequence of progress, there is a chance to change social norms, a chance for a

different reality in which the lives of thosemarked as less-than-humanwill become

grievable, valuable.Grief holds within it the hope that current reality will bemarked

and changed by the value of the lost. Grief in the messianic context is therefore a

way to change the conditions of who is named as human and non-human, a way

to resist and change the conditions of structural sin.

This grief is all the more powerful when it is done in assembly. In Notes Toward

a Performative Theory of Assembly, Butler writes, “When the bodies of those deemed

‘disposable’ or ‘ungrievable’ assemble in public view […] they are saying ‘we have

not slipped quietly into the shadows of public life: we have not become the glaring

37 Vgl. St. Augustine of Hippo, Sermon 52, Paragraph 16.

38 J. Butler: 2012, p. 69.

39 See ibid., p. 107.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200 Brianne Jacobs

absence that structures your public life.”40 In assembly, whether at church or in

protest, grief is expressed by chanting the names of the dead, holding up their

pictures, and demanding that they will not be forgotten. Assembly functions as

a way for those deemed “inhuman” to address the public and for those who are

protected to publicly and physically be addressed by making themselves vulnerable

and “inhuman” with others. But, public assembly is a tool that can work towards

shifting the conditions of production by being a site of address between the human

and inhuman. This public grieving is an interruptive vision of how the current

state of things could be different, performed in the midst of the status quo by

messianically “enacting the world we wish to see, or refusing the one that is doing

us in.”41 Grief and assembly allow us to struggle against the ways in which society

forgets as ungrievablemigrants, peoples who do not fit gender categories, or people

of color. These are possible sites of address, which can affect the structures that

produce us as human and inhuman. They challenge structures of sin, and even

alter them.

Conclusion

This chapter shows that structures of social sin, in which we participate nonvol-

untarily with evil, do exist. Butler’s work is a resource for talking about moral

accountability within this context of social sin. I argue using Butler’s notion of

accountability that the moral obligation of the socially constructed “I” is to change

the conditions that produce sin. I explored grief and assembly as two possible tools

within Butler’s work that allow us to imagine how we might shift those conditions.

None of this means that our individual obligation to be in right relationship

with one another is decreased; an individual failure to love another or love God is

still a sin. However, our sins and the suffering that they cause do not stop there. If

we hope for healed relationships of justice and love, if we hope to shift the condi-

tions that produce some as human and others as inhuman, some as flourishing and

others as suffering, then wemust begin to account for our participation in that evil

production, even if it is nonvoluntary. We must become the addressees of all those

whom our movements, voluntarily and nonvoluntarily, have harmed. Our moral

accountability is in our response to that address, in which we may seek through

grief and public assembly to change the conditions of society which produce us as

sinners.

40 Butler, Judith: Notes Toward a Performative Theory of Assembly, Cambridge: 2015, p. 153.

41 Ebd., p. 153.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die normative Kraft der Lücke

Mit Judith Butler Traditionsbildung neu gedacht

Gunda Werner

Judith Butlers Forschungen sind in den Mainstream der feministisch-theologi-

schen Forschung eingegangen.1 Jedoch gehört sie nicht zu den Standardautorinnen

für dogmatische Einführungsveröffentlichungen, zur theologischen Anthropologie

oder in Handbüchern.2 Allerdings wäre Judith Butler weit über ihre Gendertheo-

1 Die feministische Theorie und die feministische Theologie beziehen sich direkt oder indi-

rekt auf Judith Butler, in den letzten Jahren sind die Bezüge vermehrt zu finden. Durch die

Rezeption feministischer Theorien vor allem in den Bibelwissenschaften finden diese Ein-

sichten ihren Weg in dogmatische Themen. Allerdings bedeutet dies weniger eine explizite

konzeptionelle Auseinandersetzungmit Judith Butler in demSinne, dass diese als Grundlage

für eine theologische Konzeption genommen wird, als Anknüpfungen für dogmatische Per-

spektiven in der Gender-Theorie. In der dritten Auflage des LThK kommt der Begriff ›Gender‹

zumBeispiel gar nicht vor. Aktuell ist der Sammelband von Eckholt, Margit (Hg.): Gender stu-

dieren. Lernprozess für Theologie und Kirche. 2. Auflage, Ostfildern: 2017. Eckholts eigener

Beitrag, »Die Freiheit der ›imago Dei‹. Anmerkungen zur Gender-Diskussion in theologisch-

anthropologischer Perspektive« (S. 189-227), verweist auf die Gender-Theorie, ohne Judith

Butler zu nennen (S. 195). Auch Dorothea Sattler, »Bildwelten in der Erlösungslehre. Sote-

riologische Metaphorik in Gender-Perspektive«, S. 159-169 kommt ohne Butler aus. Christine

Büchner, »Konzil – Anthropologie – Gender. Auf den Spuren Elisabeth Gössmanns«, S. 229-

243, Fußnote 37 verweist auf den Unterschied zwischen Elisabeth Gössmanns theologischer

Anthropologie und der Gender-Theorie Judith Butlers, ohne dies aber weiter auszuführen.

Explizit auf die Körperpraxen im Anschluss an Michel Foucault und Judith Butler geht Wen-

del, Saskia: »It’s the body, stupid!« Die politische Bedeutung von Gender-Theorien für die

theologische Reflexion«, in: Thomas Laubach (Hg.): Gender-Theorie oder Ideologie, Freiburg

u.a.: 2017, S. 201-214, besonders S. 205-207, ein. Sie macht auf das Potential der »schöpferi-

schen Freiheit und Gegenmacht derjenigen, die sich nicht mehr kritiklos tradierten Normen

und Regulierungen unterwerfen wollen« (S. 213), aufmerksam.

2 Ich danke Mario Steinwender, Graz, für die sorgfältige Recherchearbeit! In folgenden Veröf-

fentlichungen, die als Beispielveröffentlichungen eine große Bandbreite sowohl historisch

als auch inhaltlich darstellen, gibt es keinen Bezug zu Butler: Ruhstorfer, Karlheinz: Syste-

matische Theologie. Theologie studieren –Modul 3, Paderborn: 2012; Beinert,Wolfgang/Stu-

benrauch, Bertram: Neues Lexikon der katholischen Dogmatik, Freiburg/Basel/Wien: 2012;

Kasper, Walter: Gesammelte Schriften. Herausgegeben von George Augustin und Klaus Krä-

mer. Bände 1-17, Freiburg/Basel/Wien: 2011-2019; Bausenhart, Guido: Einführung in die Theo-

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202 Gunda Werner

rien auch in der Dogmatik zu rezipieren, denn sie bietet über die genuin feminis-

tischen Perspektiven Einsichten in dogmatische Fragestellungen. Zu denken wäre

hier an die Ekklesiologie unter der Fragestellung der Versammlung3; an die theo-

logie. Genese undGeltung theologischer Aussagen, Freiburg/Basel/Wien: 2010; Dirscherl, Er-

win/Weißer, Markus: Dogmatik für das Lehramt. 12 Kernfragen des Glaubens, Regensburg:

2019; Rahner, Johanna: Einführung in die katholische Dogmatik, Darmstadt: ²2014; Marsch-

ler, Thomas/Schärtl, Thomas (Hg.): Dogmatik heute. Bestandsaufnahme und Perspektiven,

Regensburg: 2014; Pesch, Otto Hermann: Katholische Dogmatik aus ökumenischer Erfah-

rung. Bd. 1. Die Geschichte der Menschen mit Gott, Ostfildern: 2008; Pesch, Otto Hermann:

Katholische Dogmatik aus ökumenischer Erfahrung. Bd. 2. Die Geschichte Gottes mit den

Menschen, Ostfildern: 2010; Beinert, Wolfgang/Kühn, Ulrich: Ökumenische Dogmatik, Leip-

zig: 2013; Hilberath, Bernd Jochen/Holzem, Andreas/Leppin, Volker (Hg.): Vielfältiges Chris-

tentum. Dogmatische Spaltung – Kulturelle Formierung –Ökumenische Überwindung, Leip-

zig: 2016; in der theologischen Anthropologie wird sie rezipiert von: Adamiak, Elżbieta: »Li-

la und Lavendel in Polen«, in: Adamiak, Elżbieta/Wacker, Marie-Theres (Hg.): Feministische

Theologie in Europa. Ein Lesebuch für Hedwig Meyer-Wilmes (= Theologische Frauenfor-

schung in Europa 25), Berlin: 2013, S. 80-89: Adamiak referiert Butlers Konzept von Gender,

zeigt ihre Rezeption in Polen auf und versucht mithilfe von Hedwig Meyer-Wilmes Butlers

Konzept zu kritisieren; Seewald, Michael: »Der Mensch als Geschaffener und Gewordener.

Herausforderungen und Risse einer christlichen Anthropologie in ökumenischer Verantwor-

tung«, in: Stubenrauch, Betram/Seewald, Michael (Hg.): Das Menschenbild der Konfessio-

nen. Achillesferse der Ökumene?, Freiburg/Basel/Wien: 2015, S. 316-341; er referiert (S. 326-

332) den Standpunkt Butlers, den sie in »Das Unbehagen der Geschlechter« sowie in »Kör-

per von Gewicht« entfaltet und beschreibt wie Butler in der evangelischen und katholischen

Theologie rezipiert wird. Darüber hinaus versucht Seewald zu zeigen, wie eine »ökumenisch

verantwortete Positionierung zur von Judith Butler maßgeblich entwickelten gender-Frage

aussehen« könnte. Aber nicht mehr von: von Stosch, Klaus u.a. (Hg.): Streit um die Freiheit.

Philosophische und theologische Perspektiven, Leiden u.a.: 2019; Groos, Maria/Loichen, Te-

resa/Gerwing, Manfred (Hg.): Liebe, Leib und Leidenschaft. Zur Theologie des Leibes von Jo-

hannes Paul II. Reflexionen und exemplarische Einblicke, Kißlegg: 2013; Klug, Florian: Spra-

che, Geist und Dogma. Über den Einbruch Gottes in dieWirklichkeit des Menschen und des-

sen sprachliche Aufarbeitung, Leiden u.a.: 2016; Klug, Florian: Der versöhnte Blick und die

Gabe des Anderen. Eine ästhetische relecture der Erbsünde, Leiden u.a.: 2019; Langenfeld,

Aaron/Lerch, Markus: Theologische Anthropologie, Leiden u.a.: 2018.

3 So vor allemmit ihrem Buch: Butler, Judith: Notes towards a performative Theory of Assem-

bly, Cambridge: 2015. Auch in der Ekklesiologie wird sie wenig rezipiert, so z.B. nicht: Rah-

ner, Johanna: »Theologisch-anthropologische Positionen zur Bestimmung des Leib-Seele-

Verhältnisses«, in: Hilpert, Konrad/Sautermeister, Jochen (Hg.): Organspende – Herausfor-

derung für den Lebensschutz (= QD 267), Freiburg/Basel/Wien: 2014, S. 206-222; Wendel,

Saskia: »Diskurse und Praktiken von Menschenwürde und Menschenrechten in spätkapita-

listischen Zeiten«, in: Martin, Baumeister et al. (Hg.): Menschenrechte in der Katholischen

Kirche (= Gesellschaft – Ethik – Religion 12), Paderborn, u. a: 2018, S. 141-152, besonders S. 146,

thematisiert sie den Machtdiskurs in der Kirche und versucht aufzuzeigen, dass der Akt der

Transformation von den Glaubenden ausgehen kann bzw. soll und verweist dabei auf Judith

Butler und ihrem Konzept der performativen Theorie der Versammlung. Aber z.B. nicht von:

Bihl, Benjamin: Die Kirche als Abbild der Dreifaltigkeit. Untersuchung der trinitarischen Ek-

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die normative Kraft der Lücke 203

logische Anthropologie in Hinsicht auf die grundlegende Vulnerabilität des Men-

schen4; an die Sakramententheologie und die ihr inhärente performative Macht-

präsentation im Ritual5; an die politische Theologie in ihrem Einstehen für die Ge-

rechtigkeit; an die Gnadenlehre und die Soteriologie mit der Hoffnung auf und

die Frage nach dem guten Leben.6 Allerdings ist mit Judith Butler, so meine The-

se in diesem Beitrag7, auch ein Kernstück dogmatischer Reflexion zu überdenken,

nämlich den Prozess der Traditionsbildung mit ihren ihr innewohnenden Abgren-

zungsdiskursen. Denn die Spannung zwischen der lehramtlichen Position und ei-

ner dogmatischen Theologie wird dann besonders deutlich, wenn sich Dogmatik

als wissenschaftlicheTheologie an derWissenschaftlichkeit ihres Faches orientiert.

Diese Spannung besteht aus demmöglichen Auseinanderdriften von Lehramt und

Dogmatik, ebenso wie aus dem faktischen Auseinanderleben von Lehramt und ge-

lebter Katholizität. Diesem »Gap« möchte ich nachgehen, indem ich den riskanten

Moment der Traditionsübergabe mit Judith Butler analysiere. Dabei zeigt sich, so

meineThese, dass diese Lücke zwischen dem Traditionsbestand und seiner Rezep-

tion die Bedingung der Möglichkeit von Traditionsweitergabe und damit der Tra-

ditionsbildung und zugleich der dogmatischen Reflexion ist (1). Dies ist konkret

am Beispiel geschlechtlicher Körperpraxen evident (2).

klesiologie aus katholischer Perspektive (= Münchner Theologische Studien 77), Sankt Ottili-

en: 2015; Kardinal Kasper, Walter: Katholische Kirche. Wesen –Wirklichkeit – Sendung, Frei-

burg/Basel/Wien: 2011 (also auch nicht in der neuen Herausgabe); Remenyi, Matthias/Wen-

del, Saskia (Hg.): Die Kirche als Leib Christi. Geltung und Grenzen einer umstrittenen Meta-

pher (= QD 288), Freiburg/Basel/Wien: 2017

4 So u.a. in Butler, Judith: Kritik der ethischen Gewalt, Frankfurt a.M.: 2002; Butler, Judith: Haß

spricht. Zur Politik des Performativen, Frankfurt a.M.: 2006.

5 Hier könnten die ersten Werke ebenso erhellend sein wie Butler, Judith: Notes towards a

performative Theory of Assembly, Cambridge: 2015.Hier imBuch dazu der Beitrag von Stefan

Böntert.

6 Vgl. Butlers Ausführungen zumMessianismus, hier im Band Saskia Wendel.

7 Dieser Beitrag orientiert sich an Vorarbeiten, die zu einzelnen Themen eine Rezeption But-

lers für dogmatische Themen angedacht wurden. Vgl. Werner, Gunda: »›Ins Wort fällt mir

die Zeit‹ – Judith Butlers Subjekttheorie als Herausforderung pastoraler Praxis«, in: Andreas

Henkelmann/Graciela Sonntag (Hg.): Zeiten der pastoralen Wende? Studien zur Rezeption

des Zweiten Vatikanums – Deutschland und die USA im Vergleich, Münster: 2015, S. 41-73;

Dies.: »Differenz als theologischer Begriff – subjekttheoretischeÜberlegungenund theologi-

sche Materialproben«, in: Stefan Alkier/Michael Schneider/Christian Wiese (Hg.): Diversität

– Differenz – Dialogizität. Religion in pluralen Kontexten, Berlin: 2017, S. 117-141; Dies.: »Die

Macht der Lücke – eine kritische Relekture von Judith Butlers Subjekttheorie für kirchliche

Tradierung«, in: Gunter Prüller-Jagenteufel/Rita Perintfalvi/Hans Schelkshorn (Hg.): Macht

und Machtkritik. Beiträge aus feministisch-theologischer und befreiungstheologischer Per-

spektive. Dokumentation des 4. internationalenWorkshops »Kontextuelle befreiende Theo-

logien« (= Concordia 70), Aachen: 2017, S. 71-88; dies: »Relational und vulnerabel. Die Sub-

jektphilosophie Judith Butlers im theologischen Diskurs«, in: Theologische Revue 3 (2018),

S. 179-202.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204 Gunda Werner

1. Mind the Gap – die Reiteration als Herausforderung
für normative Traditionsprozesse

1.1 Dogmatik als Hermeneutik des Glaubens

Wenn nun die Aufgabe der Dogmatik darin besteht, die zusammenfassende und

zusammenhängende Darstellung der christlichen Glaubenslehre zu ermöglichen,

dann steht die Dogmatik auf zwei Standbeinen: der biblischen und kirchlichen Tra-

ditionen auf dem einen, der gegenwärtigen Zeit und ihrerWissenschaften auf dem

anderen.Damit ist zugleich ausgesagt, dass Dogmatik wahrheitsverpflichtete Her-

meneutik des christlichen Glaubens ist. Dogmatik hat also zu zeigen, dass und wie

sich aus der Grundwahrheit des christlichen Glaubens, der Selbstoffenbarung Got-

tes in Jesus Christus, ein zusammenhängendes Verstehen von Gott, Mensch und

Welt entwickeln lässt. Diese Interpretation der Welt kann die Dogmatik nicht al-

leine leisten. Sie muss andereWissenschaftenmiteinbeziehen, eben weil es um ein

zusammenhängendes Verständnis von Mensch, Welt und Gott geht. Damit strebt

die Dogmatik als theologische Wissenschaft eine Interpretation an, die sich so-

wohl im Verhältnis zum Erfahrungswissen vonWelt und Mensch (Human-, Natur-

wissenschaften) als auch zum Reflexionswissen der Philosophie als wahr vertreten

lässt. Die Aufgabe der Dogmatik besteht also darin, den Inhalt des Glaubens in

einer mit nichttheologischem Wissen kompatiblen Weise unter den Herausforde-

rungen der Moderne zu begreifen. Und darin drängt diese zusammenhängende

Interpretation von Gott, Welt und Mensch aus der Perspektive des Offenbarungs-

geschehens auf eine Vergegenwärtigung der geschichtlich gegebenen und überlie-

ferten Glaubenswahrheit und zielt auf die verstehende Aneignung unter den Be-

dingungen der jeweiligen Gegenwart. In einem solchen Dogmatik-Verständnis ist

es unabdingbar, sich einer philosophischen Anfrage, wie sie Judith Butler stellt,

ernsthaft zu stellen. Die Wucht dieser Lücke ist gegenwärtig bei kaum einemThe-

ma so erkennbar wie bei den geschlechtlichen Körperpraxen.

1.2 Die Macht der Lücke – fragile Zitationsprozesse als der Ort

von Widerstand und Umdeutung

MitMichel Foucault betont Judith Butler, dass Normen keine Einbahnstraßen sind.

Für Judith Butler ist die Wirkmächtigkeit von Normen nur durch die Wiederho-

lung denkbar. Allerdings geschieht gerade in dieser Wiederholung ein komplexer

Vorgang, der für die Norm wirklichkeitskonstituierend sowie wirklichkeitsverwei-

gernd sein kann. Der Hintergrund der Gender-Theorie ist ja die aus der Sprech-

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die normative Kraft der Lücke 205

akttheorie entnommene Größe der Performativität.8 Eine performative Äußerung

vollzieht oder produziert, was sie sagt,9 aber sie ist darin mehr als nur rein Sprech-

akt, sondern auch ein körperlicher Akt.10 Die Macht des Diskurses drückt sich in

der Performativität aus, allerdings nicht zufällig, sondern bereits durch Normen

geprägt. Es braucht also bestimmte Gepflogenheiten, um wirkliche Macht auszu-

üben, denn diese kommt aus der Ritualisierung des Aktes.11 Nicht jedes performa-

tive Handeln ist wirksames Handeln für den normativen Diskurs, denn bestimmte

Aussagen sind an festgeschriebene Rollen gebunden, die diese wirksam machen:

RichterInnen, StandesbeamtInnen, PriesterInnen etc. Die Worte, die diese Perso-

nen sprechen, bekommen ihre Wirkmächtigkeit erst und exakt dadurch, dass sie

innerhalb dieser bestimmten Rolle und dieser bestimmten Norm gesprochen wer-

den.12 Dem zu Grunde liegt die Theorie unterschiedlicher Sprechakte. Butler be-

zieht sich explizit auf illokutionäre Sprechakte13, um dieWirkung des Diskurses zu

verdeutlichen.14 Dabei betont sie, dass jede performative Äußerung von ihrer Wie-

derholung lebt: »Die Performativität ist demzufolge kein einmaliger ›Akt‹, denn sie

ist immer die Wiederholung einer oder mehrerer Normen; und in dem Ausmaß,

8 Butler macht dabei deutlich, dass sie sich in »Gender Trouble« nicht auf die Theorie von

Austin bezieht sondern auf Derrida und Bourdieu; Austin habe sie erst später entdeckt und

dann in »Haß spricht« als expliziten Bezugspunkt gewählt. Vgl. Butler, Judith: »Afterword«,

in: Ellen T. Armour/Susan M. St. Ville (Hg.): Bodily Citations: Religion and Judith Butler, New

York: 2006, S. 276-291, hier S. 286; Kim, David Kyuman: Melancholic Freedom and the Spirit

of Politics, Oxford: 2009, S. 96.

9 Vgl. Thiem Annika: Unbecoming Subjects. Judith Butler, Moral Philosophy and Critical Re-

sponsibility, New York: 2008, S. 79.

10 Vgl. Jagger, Gill: Judith Butler. Sexual politics, social change and the power of the performa-

tive, New York/London: 2008, S. 119.

11 Vgl. Mills, Catherine: »Efficacy and Vulnerability. Judith Butler on Reiteration and Resis-

tance«, in: Australian Feminist Studies 32 (2000), S. 265-279, hier S. 266.

12 Vgl. G. Jagger: 2008, S. 122.

13 Sie bezieht sich auf Austin, der die Sprechakte differenziert. Während ein illokutionärer Akt

eine konventionelleHandlung vollzieht, erzielt ein perlokutionärer eineWirkung.Diese geht

über den illokutionären Akt hinaus; vgl. auch Kohl, Bernhard: Die Anerkennung des Verletz-

baren (= Erfurter Theologische Studien 110), Würzburg: 2017, S. 194, 277f.; Riedl, AnnaMaria:

Ethik an der Grenze der Souveränität. Christliche Sozialethik im Dialog mit Judith Butler un-

ter Berücksichtigung des Kindeswohlbegriffs, Paderborn: 2017, S. 112ff.

14 Vgl. Kotsko, Adam: »The FailedDevinePerformative: Reading JudithButler’s Critique of Theo-

logy with Anselms Fall of the Devil«, in: The Journal of Religion (2009), S. 209-225, beson-

ders S. 213, untersucht die Bedeutung der illokutionären und perllokutionären Sprechakte

im Blick auf die Theologie-Kritik Butlers im Buch »Haß spricht«. Butler sei dort kritisch ge-

genüber den illokutionären Sprechakten, weil sie beinahe magisch seien. Konkret nennt sie

als Beispiel den Schöpfungsakt Gottes »Es werde Licht«.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


206 Gunda Werner

in dem sie in der Gegenwart handlungsähnlichen Status erlangt, verschleiert oder

verbirgt sie die Konventionen, deren Wiederholung sie ist«15.

Für die Anwendung einer Norm bedeutet dies eine ausgesprochen paradoxe

Situation, denn sie wird wiederholt durch den Sprachakt und damit zitiert; das

Zitat ist aber eine eigenständige Leistung, denn einerseits ist die Form und Ge-

stalt des Zitates situativ und andererseits gibt es für das Subjekt nur die Möglich-

keit, sich in die Zitation der Norm im Diskurs zu begeben, möchte es intelligibel

sein. Die Form, in der die Normen perpetuiert werden, ist die performative Ge-

stalt. Performativität »wird als sich ständig wiederholende Macht des Diskurses

verstanden, Dinge hervorzubringen, die er ermöglicht, reguliert und begrenzt«16.

Performativität ist also im Blick auf die Wirkmächtigkeit des Diskurses mehr als

der Ausdruck der Sprache und des Willens, sondern eine »spezifische Modalität

der Macht als Diskurs«17. Sprache also konstituiert die Wirklichkeit und ist als

Sprachakt zugleich als ein Tun im bestehenden Diskurs zu verstehen. Nun wird

aber deutlich, wie vulnerabel der Diskurs ist, weil er vom Sprechakt der Zitati-

on abhängt und dieser Sprechakt angreifbar ist. Ein Sprechakt kann scheitern, ein

Diskurs kann verändert werden.Hier lokalisiert Butler sehr konkret die Bedingung

der Möglichkeit des Widerstandes. Denn der Sprachakt ist in seinem Vollzug ab-

hängig von Ritualen und Konventionen, die den Sprechakt mächtig machen und

ihn zugleich begrenzen, denn er kann die transportierten Normen parodieren.18

»Wenn die Macht des Diskurses, das hervorzubringen, was er benennt, mit der

Frage nach Performativität verknüpft ist, dann ist die performative Äußerung ein

Bereich, in dem die Macht als Diskurs agiert«19.

Es macht aber gerade eine performative Äußerung aus, dass sie als solche er-

kennbar ist »und […] die Kraft der Autorität durch dieWiederholung oder das Zitieren einer

Reihe vorgängiger autoritativer Praktiken akkumuliert«20. Performativ Handeln bedeu-

tet also um die Vorläufigkeit des Erfolgs eines Zitates zu wissen und die Abhängig-

keit der Sprache in Kauf zu nehmen.21 Es besteht also immer eine »Kluft zwischen

dem Gesagten und dem, was damit gemeint oder bezweckt ist«22. Diese Lücke be-

15 Butler, Judith: Körper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts, Frankfurt a.M.:

1997, S. 36.

16 Bublitz, Hannelore: Judith Butler zur Einführung, Dresden: 2002, S. 23.

17 J. Butler: 1997, S. 259.

18 Vgl. Mills, Catherine: »Efficacy and Vulnerability: Judith Butler on Reiteration and Resis-

tance«, in: Australian Feminist Studies 32 (2000), S. 265-279, hier S. 267.

19 J. Butler: 1997, S. 309.

20 Ebd., S. 311, kursiv im Original.

21 Vgl. E. Armour/S. Ville: 2006, S. 7; Hollywood, Amy: »Performativity, Citationality, Ritualiza-

tion«, in: Ellen T. Armour/SusanM. St. Ville (Hg.): Bodily Citations: Religion and Judith Butler,

New York: 2006, S. 252-275, hier S. 262: »The risk of citationality – that the performative can-

not be tied to an intending subject – is a risk endemic to signification itself«.

22 Villa, Paula-Irene: Judith Butler, Frankfurt a.M.: 2003, S. 26; D. Kim: 2009, S. 100.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die normative Kraft der Lücke 207

schreibt nämlich die Ermächtigung des Subjekts, also die subjektiveMacht.23 Denn

das Subjekt hat zwar nicht die Möglichkeit, sich einem performativen Diskurs zu

entziehen, aber es kann sich zumWiederholen, zum Zitat verhalten.24 Neues Han-

deln, neue Bereiche im vorherrschenden Diskurs, neue Normen, also nicht nur der

Widerstand, können aufgrund der Lücke entstehen, denn Normen legen, so sehr

sie es wollen, eben nicht vollständig fest. Es ist möglich, anders zu handeln.25 »Die

Reichweite ihrer Signifizierfähigkeit kann von demjenigen oder derjenigen, die

äußert oder schreibt, nicht kontrolliert werden, da solche Hervorhebungen nicht

im Besitz der äußernden Person sind«26. Die Wiederholung also ist eine »Reitera-

tion«27 und besitzt genau darin ihren kreativen und mitunter subversiven Charak-

ter: »[…] a subject only remains a subject through a reiteration or rearticulation

of itself as a subject; and this dependency of the subject on repetition for its own

coherence, its incomplete character«28. Widerstand kann entstehen, weil mit der

Unterwerfung unter die Norm die Möglichkeit der Ermächtigung gegen die Norm

gegeben ist. Die Wiederholung beinhaltet den Dissens. Dies aber ist theologisch

hoch bedeutsam.

1.3 Dissens als normativer Akt – Traditionsbildung mit Butler gedacht

Die dogmatischeTheologie ist in ihrem Kerngeschäft mit den Traditionsbeständen

beschäftigt, die sie in ihrer Entstehung rekonstruiert, deren Vielfältigkeit sie be-

nennt und deren Bedeutung für die gegenwärtige Zeit sie auslotet. Dabei ist sie

normativ gebunden an die heiligen Schriften sowie an die lehramtlichen Ausfüh-

rungen und Interpretationen des depositum fidei, die sie in einer gewissen Freiheit

deuten kann.29 Die eingangs benannte Spannung, in der die beiden sich mit dem

23 Vgl. Schwartzmann, Lisa: »Hate Speech, Illocution, and Social Context. A Critique of Judith

Butler«, in: Journal of Social Philosophy 3 (2002), S. 421-422, hier S. 422, arbeitet in ihrem

Artikel heraus, dass es diese Lücke ist, die sozialen und politischen Wandel möglich macht.

Zudem liegt darin die Möglichkeit des Resignifizierens. Vgl. auch J. Butler: 2006, S. 285; E.

Armour/S. Ville: 2006, S. 7; A. Hollywood: 2006, S. 255.

24 Vgl. Loizidou, Elena: Judith Butler: ethics, law, politics, New York: 2007, S. 165.

25 Vgl. Meißner, Hanna: Jenseits des autonomen Subjekts. Zur gesellschaftlichen Konstitution

von Handlungsfähigkeit im Anschluss an Butler, Foucault und Marx, Bielefeld: 2010, S. 75f.;

E. Armour/S. Ville: 2006, S. 4.

26 J. Butler: 1997, S. 331.

27 Ebd., S. 34 mit Bezug auf Derrida.

28 Butler, Judith: »Subjection, Reistance, Resignification: Between Freud and Foucault«, in:Wal-

ter Brogan/James Risser (Hg.): American Continetal Philosophy. A Reader, Bloomington:

2000a, S. 336-351, hier S. 345. G. Jagger: 2008, S. 54f., betont, dass die reiterative Praxis eher

eine Frage der Zitation denn der Performanz wird. Zitation wiederum wird eine Frage der

Materialisierung des Körpers.

29 So Papst Franziskus in der apostolischen Konstitution Veritatis Gaudium über die

kirchlichen Universitäten und Fakultäten vom 8. Dezember 2017, Art. 38, § 1, 1; 2

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208 Gunda Werner

Inhalt des Glaubens beschäftigenden Größen der römisch-katholischen Kirche ste-

hen, also die dogmatischeTheologie und das Lehramt, wird durch die Reflexionsfi-

gur Butlers, nämlich der notwendigen Lücke in der Zitation, verschärft. Das mög-

liche Scheitern einer performativen Reiteration ist dogmenhermeneutisch bedeut-

sam und dogmenhistorisch als tatsächliches Scheitern bestimmter Normen regel-

mäßig rekonstruierbar. So ist, zum Beispiel, sakramententheologisch seit dem 13.

Jahrhundert die Wirksamkeit des Sakramentes nicht mehr von der Würdigkeit des

Spenders abhängig (ex opere operato)30, es reichen die Vollmacht und die Intention,

zu fragil war die Vorstellung, der Spender müsse moralisch würdig sein und gebil-

det, also in der Lage, sprachlich zu verstehen, was er tut und performativ darzu-

stellen, was er als geweihter Amtsträger ist.Mit dieser theologischen Entscheidung

ist die Lücke, die zwischen dem Spender des Sakraments und einer möglichen per-

sönlichen Disposition entsteht, durch vier machttheoretische Größen überbrückt

worden: die Wirksamkeit des Sakramentes als Gottes Handeln wird betont (also

Gott); die Wirksamkeit ist minimal vom Spender abhängig, er tut, was die Kir-

che tut (faciendi quod facit Ecclesia: also die Kirche); die Wirksamkeit wird zugleich

an die Hierarchie der Kirche gebunden (also die Vollmacht) und die Wirksamkeit

wird wiederum von der moralischen Integrität des Empfangenden abhängig ge-

macht (opus operantis, es darf kein Obex bestehen: die Wahrhaftigkeit des Emp-

fangenden).31 Die Performativität der Handlung funktioniert so lange, wie diese

Rahmenbedingungen eingehalten werden. Wie sehr diese Konstruktion anfällig

für den Missbrauch ist, hat dezidiert Martin Luther betont. Aber die Problematik

der gelungenen Zitation oder ihrer notwendigen Veränderung durch veränderte

Glaubensentscheidungen besteht ja nicht nur in der Sakramententheologie. Für

den gesamten Bereich der Traditionsbildung als auch der Traditionsselektion, an

deren Ende die Entscheidung für das depositum fidei steht, ist flankiert mit Maß-

a-b; www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_

costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf [Zugriff am 10.04.2020].

30 DH 793, 1154, 1262.

31 Gerade der letzte Punkt lässt aber aufhorchen. Michel Foucault hat in den Forschungen sei-

ner letzten Lebensjahre zur Parrhesia nachgewiesen, dass der wesentliche Unterschied zwi-

schen der antiken und der frühchristlichen Praxis darin bestand, dass die Notwendigkeit

der Kongruenz zwischen dem Leben und der Aussagen, dem Wahrsprechen, in der Antike

beim wahrsprechenden Menschen selbst lag, also dem, der andere Menschen zur Selbstsor-

ge und Wahrheit leitet. Im Christentum wurde die Notwendigkeit der Wahrhaftigkeit und

des Wahrheit-Sagens exklusiv auf die Seite des zu Begleitenden gelegt. Vgl. Foucault, Mi-

chel: Hermeneutik des Subjekts. Vorlesungen amCollège de France (1981/82), Frankfurt a.M.:

2009; ders.: Der Mut zur Wahrheit. Vorlesungen am Collège de France, Frankfurt a.M.: 2012;

ders.: Die Regierung des Selbst und der Anderen. Vorlesungen am Collège de France 1982/83,

Frankfurt a.M.: 2012.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf
http://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.pdf


Die normative Kraft der Lücke 209

nahmen, die eine andere, eine dissidente Tradierung verhindern sollen.32 Jedoch

entkommt auch die Weitergabe der Tradition, so sehr das Bemühen nachzuzeich-

nen ist, nicht der Lücke zwischen dem Gesagten und dem Zitierten. Jede Zitation

ist ein Risiko und birgt die Möglichkeit einer anderen, veränderten oder gar kei-

ner Zitation. Im Bereich der Normanwendung führt dies zur Problematik, ob eine

Norm, die keine Auswirkung mehr hat, noch eine wirksame Norm sein kann. Zu-

gespitzt wird diese Situation in der Moderne, weil in ihr die Entscheidungshoheit

von der Kirche und der Institution zu den Individuen gewechselt hat. Damit ver-

ändern sich zugleich die Begründungslogiken in der theologischenWissenschaft.33

Wenn aber nun, so meine These, die Lücke als Bedingung der Möglichkeit der

Traditionsbildung zu denken ist, hat dies zur Konsequenz, dass das Sich-Verhalten

in der Lücke Teil der subjektiven Glaubensgeschichte ebenso wie der Traditions-

bildung der Kirche ist, die ja von wiederum einzelnen Menschen gemacht wird.

Dogmatisch ist von Judith Butler zu lernen, dass die Frage nicht sein kann, wie die

Lücke verhindert werden kann, sondern zu fragen: Wie kann mit der Lücke so um-

gegangen werden, dass sie ein produktives Potential entwickelt, das dem Ziel des

›ursprünglichen‹ Zitates näherkommt? Oder aber wird das ›ursprüngliche‹ Zitat

verweigert, parodiert oder verändert? Das ›ursprüngliche‹ Zitat müsste aber doch

auch dogmatisch die Geschichte Gottes mit den Menschen sein, so wie sie in den

Glaubensgeschichten der Heiligen Schriften niedergelegt sind.

Die Lücke, so meineThese mit Judith Butler, ist die Bedingung der Möglichkeit

der Traditionsbildung und damit die normative Gestalt des jeweiligen spezifischen

Traditionsdiskurses. Gäbe es sie nicht, wäre Tradition und mit ihr der in der Tra-

dition ausgedrückte Glaube keine freiheitliche Handlung. Weil aber jede Zitation

abweicht, ist jedes Zitieren dissident. Damit ist aber die Lücke, der Gap, der Ort

dissidenten Denkens, das als ein kritisches Denken zu verstehen ist. Ist der Dis-

sens damit ein Ort theologischer Erkenntnis? Ist Theologie reflektierte dissidente

Praxis oder unter welchen Bedingungen kann sie es sein? Ist Theologie selbst dis-

sident? Und genau dies erscheint als die theologische Herausforderung in einer

pluralisierten Moderne: Wie ist es möglich, die Vielfalt der Stimmen als plurifor-

me Gestalten der einen Kirche und nicht als Dissens von der einen (eindeutigen)

32 Aufschlussreich ist hier die Zusammenstellung von Wolf, Hubert: Krypta. Unterdrückte Tra-

ditionen der Kirchengeschichte, München: 2015.

33 Auf diese Situation wird ja auch dezidiert im I. Vatikanischen Konzil reagiert, das die dogma-

tisch vorgedachten Theorien aufnimmt und dogmatisiert. So ist die Kirche fortan zu unter-

scheiden in eine lehrende und eine hörende Kirche und der Theologie ist die hörende Rolle

zugewiesen, die deswegen die Aufgabe hat, auszulegen, was das Lehramt von der Offenba-

rung auslegt. Vgl. dazu exemplarisch die historische Aufarbeitung: Wolf, Hubert: »Wahr ist,

was gelehrt wird« statt »Gelehrt wird, was wahr ist«? Zur ›Erfindung‹ des ›ordentlichen Lehr-

amts‹, in: Thomas Schmeller/Martin Ebner/Rudolf Hoppe (Hg.): Neutestamentliche Ämter-

modelle im Kontext (QD 239), Freiburg u.a.: 2010, S. 236-259.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210 Gunda Werner

Wahrheitsform zu denken und dogmatisch theologisch zur Geltung kommen zu

lassen?

Dogmatisch gesprochen: In dieser Perspektive scheint der (recht verstandene)

Dissens nicht nur ausgesprochen theologieproduktiv zu sein, sondern die einzi-

ge Möglichkeit theologischen Denkens! Für die Dogmatik bedeutet das: Sie muss

wirksam umgehen mit dem Schwinden der Vorstellung, dass es so etwas wie über-

zeitlicheWahrheiten oder ahistorische Inhalte gibt, die unverändert weitergereicht

werden können. Auch für ein depositum fidei wird auf diese Bedingungen der

Möglichkeiten eines Tradierungsprozesses hingewiesen. Und selbst eine exakte

Weitergabe ist eine veränderte Weitergabe, weil jeder Mensch anders zitiert. Al-

lerdings steht die Dogmatik als Wissenschaft vor der Aufgabe, ihre Bedingung der

Möglichkeiten nicht mehr in der Möglichkeit eines ungestörten und ungeschlecht-

lich-körperlosen Traditionsdiskurses zu suchen, sondern diese Lücke, diesen Gap,

als Voraussetzung ihrer Denkoperationen zu setzen. Die These, dass die Lücke da

ist und zur Bedingung der Möglichkeit von Tradition gehört, hat weitreichende

Konsequenzen, denn sie würde eine dogmatische Theologie, die sich zuvor als un-

abhängig von Kontext, Geschlecht und Ort verstanden hat, in eine kontextuell-ge-

schlechtersensible Theologie verwandeln können, weil jede Nichtbeachtung sich

massiv in der Zitationspraxis niederschlagenwird. Sie wird zumindest sensibel ge-

genüber einer Präsentation dogmatischer Einsichten als geschlechtslos. Die lässt

sich an einem Beispiel, nämlich der geschlechtlichen Körperpraxis, konkret aus-

führen.

2. Case Study: Geschlechtliche Körperpraxen als Ort
normativer Machtdiskurse und ihre dogmatische Bedeutung

2.1 Gender-Theorie als machtanalytische Praxis

Die Analyse bestehender Körperpraxen führt Judith Butler zu einer Kritik der da-

hinterliegenden, sich in Normen ausdrückenden Machtdiskurse. In der Art und

Weise, in der sich verkörperte Normen öffentlich zeigen, kann Butler Signaturen

der vorherrschenden Diskurse ablesen.34 Die Gender-Theorie und der mit ihr ver-

bundene Diskurs ist in erster Linie eine Kritik, die bestehende Strukturen auf ihre

Unterdrückung hin durchsichtig macht.35 Dies hat aber zur Konsequenz, dass es

34 Diese These stellt Butler in den frühenWerken auf: Butler, Judith: Die Macht der Geschlech-

ternormen und die Grenzen des Menschlichen, Frankfurt a.M.: 2009; Dies.: Körper von Ge-

wicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts, Frankfurt a.M.: 1997; Dies.: Unbehagen der

Geschlechter, Frankfurt a.M.: 1991.

35 Grundsätzlich folgt Butler in ihrem Kritik-Verständnis Foucault und macht das auch in der

Schreibweise ›critique‹ deutlich: »Criticism usually takes an object, and critique is concerned

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die normative Kraft der Lücke 211

keine außerdiskursiven Körper gibt, sondern nur zu bestehenden Diskursen intel-

ligible oder nicht intelligible körperliche Erfahrungen.36 Weil also der Körper als

die Materialisierung von Diskursen verstanden werden kann, muss nach der Nor-

mativität der Diskurse gefragt werden.37 »Bodily categories« sind deswegen sowohl

Produkte der Diskurse als auch Produkte derMachtgefüge.38 Judith Butler versteht

daher die Subjektwerdung im Anschluss an Michel Foucault als Subjektivation39,

also als eine Unterwerfung unter die Norm, die zugleich aber auch die Ermächti-

gung kennt.

Auf der Metaebene wird deutlich, dass es in der Analyse der Geschlechterkon-

struktionen um eine Rekonstruktion der Wirkungen der Macht in den jeweiligen

Diskursen geht und damit auch um eine Analyse der Geschlechtergeschichte mit

ihren kulturellen Wertungen und Klassifikationen. Diese rufen eine gleichsam na-

türlich erscheinende Ordnung von Körpern als Geschlechtskörper hervor und ne-

gieren die kulturelle Codierung. Vielleicht, so Butler, ist sex schon immer gender

gewesen? Dann aber ist es umso sinnloser, so Butler weiter, gender als die »kultu-

relle Interpretation des Geschlechts zu bestimmen«40. Es erscheint also als unmög-

lich, für das Verständnis von gender auf einen Körper zurückzugreifen, der nicht

kulturell interpretiert wurde. Die gender identity als soziale Geschlechtsidentität er-

scheint nun als eine Identifikation mit dem kulturellen Konstruktionsapparat, der

doch erst den Eindruck einer vordiskursiven Gegebenheit eines biologischen Ge-

schlechts hinterlässt. Butler geht es um eine Reformulierung der Materie des Kör-

pers unter dem Gesichtspunkt der Machtdiskurse:41

»Die Materie der Köper wird neu gefasst als die Wirkung einer Machtdynamik, so

daß dieMaterie der Körper nicht zu trennen sein wird von den regulierendenNor-

men, die ihre Materialisierung beherrschen und von der Signifikation dieser ma-

teriellenWirkungen. […] Das ›biologische Geschlecht‹ wird nicht mehr als ein kör-

perlich Gegebenes ausgelegt, dem das Konstrukt des sozialen Geschlechts künst-

to identify the conditions of possibility under which a domain of objects appears« (Butler, Ju-

dith: »The Sensibility of Critique: Response toAsad andMahmood«, in: Talal Asadu.a. (Hg.): Is

Critique Secular? Blasphemy, Injury, and Free Speech, Berkeley: 2009, S. 101-136, hier S. 108f.);

auch Thiem, Annika: Unbecoming Subjects. Judith Butler, Moral Philosophy and Critical Re-

sponsibility, New York: 2008, S. 189. Im Zusammenhang mit Butler gehe ich von diesem Be-

griff aus.

36 Vgl. H. Meißner: 2010, S. 54; auch B. Kohl: 2017, S. 264; A. Thiem: 2008, S. 22; G. Jagger: 2008,

S. 21-23.

37 Vgl. H. Meißner: 2010, S. 55.

38 Vgl. G. Jagger: 2008, S. 51.

39 Vgl. J. Butler: 2000, S. 336-351.

40 J. Butler: 1991, S. 24.

41 So sehr deutlich im Vorwort: Butler: 1997, S. 9-12.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212 Gunda Werner

lich auferlegt wird, sondern als eine kulturelle Norm, die dieMaterialisierung von

Körpern regiert«42.

Der eigentliche Clou besteht dann aber in der Konsequenz, dass nicht nur Subjek-

te, sondern eben auch Körper intelligibel sind. Beides, also die Subjektivität und

die Körperlichkeit stellen die ›embobied materiality‹ dar und kommen durch die

Wiederholung von Normen und Codes zustande.43 Das Subjekt ist also einerseits

der Normunterworfen und andererseits ermächtigt, sich zu der Norm zu verhalten

– als verkörpertes Subjekt.

2.2 Intelligibilität von Körperpraxen – Gender Theorie in ihrer Spannung

zu theologischer Anthropologie

Diese doppelte Bewegung, also die Unterwerfung und die Ermächtigung, kann aus

zwei Gründen eine dogmatische Reflexion anregen: denn sie konnte erstens zeigen,

dass Normen keine Einbahnstraßen sind, sondern Menschen sich zu ihnen verhal-

ten und sie verändern oder wenigstens verweigern können. Zweitens sind Normen

verkörpert vorzufinden und diese Verkörperung ist darüber hinaus geschlechtlich.

Normen schreiben sich in den Körper und in Körperpraxen ein. Damit sind Nor-

men eben in dieser »embodiedmateriality«44 vorzufinden. Für dieDogmatikwürde

sich aber doch die Frage stellen, wie Körperlichkeit und Körperpraxen reflektiert

werden können?

Eine theologische Anthropologie wiederum, die die körperlich/leibliche Ge-

schaffenheit des Menschen als Mann/männlich und Frau/weiblich betont, arbeitet

mit exakt diesen Diskurspraktiken! Dabei ist es an dieser Stelle diskurstheoretisch

nicht von Bedeutung, ob die theologische Interpretation von Genesis 2,4b-3,24 ei-

ner genderweiten oder genderengen Logik folgt,45 denn die Logik verkörperter

Normativität findet sich in beiden Versionen. Jedoch hätte eine Rezeption Judith

Butlers in der theologischen Anthropologie zur Folge, dass die Differenz von Sex

und Gender sowie die veränderte exegetische Interpretation von Genesis 2,4b-3,24

die Debatte umdie Frage,was denMenschen als geschlechtlichesWesen ausmacht,

42 Ebd., S. 22f.

43 Vgl. Thiem: 2008, 25.

44 Mahmood, Saba: »Agency, Performativity, and the Feminist Subject«, in: Ellen T. Armour/Su-

sanM. St. Ville (Hg.): Bodily Citations: Religion and Judith Butler, New York: 2006, S. 177-224,

hier S. 202.

45 Vgl. Dazu als Überblick: Schlüngel-Straumann, Helen: »Korrektur des Eva-Bildes. Anthropo-

logie der ersten drei Kapitel der Bibel«, in: Margit Eckholt (Hg.): Gender studieren. Lernpro-

zess für Theologie und Kirche. 2. Auflage, Ostfildern: 2017, S. 139-158;Wacker, Marie-Therese:

»Genderforschung und biblische Schöpfungsgeschichte«, in: Thomas Laubach (Hg.): Gender

– Theorie oder Ideologie? (= Theologie kontrovers), Freiburg: 2017, S. 161-173.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die normative Kraft der Lücke 213

verschärft. Allerdings ist auch in der feministischen Interpretation keine ausführ-

licheMeta-Reflexion darüber zu finden, ob eine Kategorie ›Frau‹ oder ›Mann‹ über-

haupt aufrechtzuerhalten ist, auch nicht auf die Frage, wie sich eine Verkörperung

von Normen auf die Intelligibilität der Körper ausweitet.46 Dabei stellt doch die ge-

sellschaftliche und staatliche Anerkennung des ›dritten‹ Geschlechts sowie transse-

xueller Identitäten vor die Notwendigkeit, sich theologisch nicht nur zur Binarität,

sondern auch zur Diversität der Körperpraxen zu verhalten.47 Die kirchenrechtli-

che als auch lehramtliche Position hat überaus deutlich gemacht, dass die vorge-

fundene biologische Körperlichkeit als faktisches Gegebensein normativer Vorga-

ben verstanden wird, die auch durch einen transformierten außerkirchlichen Dis-

kurs nicht verändert werden können, weil sie göttlich normativ sind.48 Somit sind

bestimmte Körper im binnenkirchlichen Diskurs nicht intelligibel, weil sie nicht

(mehr) die Norm verkörpern, die im Diskursraum vorgegeben ist. Am Körper und

seinen Körperpraxen ist die Machtwirkung des Diskurses und seiner Normen ein-

gezeichnet, entweder als normativ gewollt und damit auch in den Körperpraktiken

regulär, oder als ungewollt und damit in den Körperpraktiken irregulär.49 Judith

Butler denkt ein drittes Element zusätzlich zu Sex und Gender, nämlich das Be-

gehren.50 Dieses ist ebenso durch normative Diskurse geprägt und macht sich an

der Verkörperung dieser Diskurse fest, in dem ein bestimmter Körper in einer be-

stimmten Form zu begehren hat. Das Begehren fügt in die dogmatische Reflexion

eine weitere Metaebene ein. Zunächst ist mit der geschlechtlichen Körperlichkeit

und den Körperpraxen zugleich das »Wie« der Körperpraxen lehramtlich normativ

bestimmt. Findet sich jetzt eine Veränderung der geschlechtlichen Körperlichkeit

mit einem gleichbleibenden Begehren, ist die Veränderung lehramtlich normativ

46 Saskia Wendel: »It’s the Body, Stupid!« Die politische Bedeutung von Gender-Theorien für

die theologische Reflexion, in: Thomas Laubach (Hg.): Gender – Theorie oder Ideologie? (=

Theologie kontrovers), Freiburg: 2017, S. 201-214, hier S. 213, geht auf diese Dimension ein.

Die grundlegendeKritik feministischer Theoretikerinnenbesteht ja geradedarin, dass Judith

Butler durch ihre Skepsis gegenüber Identitätskategorien und eindeutigen Zuschreibungen

demFeminismus das Subjekt genommenhabe. Vgl. u.a. J. Butler: 2009, S. 67; Dies.: »Subjects

of Sex/Gender/Desire«, in: Sandra Kemp/Judith Squires (Hg.): Feminism, Oxford/NewYork:

1997, S. 278-285, hier S. 278; Dies., Butler, Judith/Laclau, Ernesto/Žižek, Slavoj: Contingency,

Hegemony, Universality. Contemporary dialogues of the left, London/New York: 2000b, S. 1-

2; Dies.: »Subjection, Reistance, Resignification: Between Freud and Foucault«, in: Walter

Brogan/James Risser (Hg.): American Continetal Philosophy. A Reader, Bloomington: 2000a,

S. 343. Zur Kritik an Butler u.a. Magnus, Kathy Dow: »The Unaccountable Subject: Judith But-

ler and the Social Conditions of Intersubjective Agency«, in: Hypatia 2 (2006), S. 81-103, hier

S. 81.

47 Vgl. Teresa Berger, https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.

pdf, S. 41-42 [Zugriff am 10.04.2020].

48 Vgl. dazu der Beitrag von Judith Hahn hier im Band.

49 Vgl. Amoris Laetitia, Nr. 297.

50 So vor allem in J. Butler: 1991.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf
https://reflections.yale.edu/sites/default/files/reflections_fall_2018_02.pdf


214 Gunda Werner

abgelehnt51 und unter Umständen das Begehren zusätzlich, weil aus einem regulä-

ren Begehren ein irreguläres entstehen könnte. Die Differenzierung in Sex, Gender

und Begehren (Desire) liefert die Analysekategorien, die die normative Praxis be-

stehender Diskurse so offenlegt, dass ihre Machtförmigkeit über das Subjekt in

dessen Intelligibilität bis in die Körperpraxen hinein verständlich gemacht wird.

3. Dogmatik mit Judith Butler – ein Ausblick

Theologisch könnten sich in der Hermeneutik der Traditionsbildung als auch am

konkreten Beispiel der Geschlechterpraxen die Anregungen von Judith Butler als

weiterführend erweisen. Lehramtlich wird eine in der Schöpfungsordnung fun-

dierte und göttlich gewollte Binarität der Geschlechter und ihres Begehrens ge-

setzt und die vorfindbare nicht binäre Praxis als nicht von Gott gewollt eingestuft.

Ihre wissenschaftliche evidente Erforschung wird für die Erkenntnisgewinnung

undUrteilsveränderung als nicht relevant beschrieben.Dogmatisch-theologisch ist

aber diese Realität und ihre humanwissenschaftliche Erforschung in den eigenen

Diskurs als Anregung und ggf. als Korrektiv einzubringen, um so die theologische

Wissenschaft voran zu bringen als auch die Traditionsbildung und ihre konkreten

Inhalte kritisch zu hinterfragen. Dogmatisch kann die herrschende lehramtliche

Position zum Beispiel gefragt werden, ob hier ein Rekurs auf die gleiche Würde

nur dann statthaft wäre, wenn er auch in gleiche Rechte münden dürfe, auf die

Ebenbildlichkeit nur dann, wenn diese nicht geschlechterexklusiv gedacht werden

würde, auf die Schöpfung nur dann, wenn die ganze, konkrekte Verfasstheit des

Menschen zum Schöpfungsplan gehören könne. Dogmatisch ist hier eine theo-

logische Anthropologie zu denken, die erstens die Machtverhältnisse in der theo-

logischen Anthropologie aufdeckt und sich zweitens an der Frage orientiert, was

geschlechtliche Körper, ihre Praktiken und Versammlungen über Gott aussagen

und nicht umgekehrt.52 Dies entspräche aber exakt einer dogmatischen Methode,

51 Vgl. Hahn hier im Band; auch: Zumbült, Martin: »Ehe für alle« und »Drittes Geschlecht« –

(k)ein Thema für die kirchenrechtliche Praxis?«, in: Kirche und Recht 24 (2018), S. 66-87; Bier,

Georg: Psychosexuelle Abweichungen und Ehenichtigkeit. Eine kirchenrechtliche Untersu-

chung zur Rechtsprechung der Rota Romana und zur Rechtslage nach dem Codex Iuris Cano-

nici von 1983 im Horizont der zeitgenössischen Sexualwissenschaft (= Forschungen zur Kir-

chenrechtswissenschaft 9), Würzburg: 1990; Förster, Peter: Transsexualität und ihre Auswir-

kungen auf die Ehefähigkeit. Eine kanonistische Untersuchung (= Kanonistische Reihe 24),

St. Ottilien: 2013; Lüdecke, Norbert: »§ 86. Die rechtliche Ehefähigkeit und die Ehehindernis-

se, in: Stephan Haering/Wilhelm Rees/Heribert Schmitz (Hg.): Handbuch des katholischen

Kirchenrechts. Dritte, vollständig neu überarbeitete Auflage, Regensburg: 2015, S. 1282-1314.

52 In dieser Hinsicht ist die Veröffentlichung von Judith Butler zur performativen Kraft der Ver-

sammlung lohnenswert zu lesen: Butler, Judith: Notes towards a performative Theory of As-

sembly, Cambridge: 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die normative Kraft der Lücke 215

die die gegebene faktische Lücke zum Ausgangspunkt ihres Reflektierens macht.53

Denn jede Glaubensaussage ist eine verkörperte Aussage sein, mit der bestimmte

normative Machtdiskurse eingeschrieben und weitergeschrieben sowie verweigert

werden. DogmatischeTheologie mit Judith Butler kann die Traditionserzählung in

einer Genealogie derMacht neu aufrollen und zugleich die bestehendenMachtope-

rationen intersektional aufweisen.54 Damit wäre aber Dogmatik ihrem Anspruch

entsprechend auf der Reflexionshöhe der Gegenwart angekommen.

53 In diese Richtung können die Arbeiten von Bradford Hinze gelesen werden. Vgl. Bradford

Hinze, Prophetic Obedience. Ecclesiology for a Dialogical Church, New York: 2016.

54 Vgl. Werner, Gunda: Doing intersectionality – Perspektiven für Systematische Theologie aus

der intersektionalen Analyse von Macht, in: Söding, Thomas/Rahner, Johanna (Hg.): Kirche

undWelt – ein notwendiger Dialog, Freiburg: 2019, S. 296-308.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Religionsphilosophische und

interkulturelle Perspektiven

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das gefährdete Leben und

sein Hoffnungsversprechen auf Erlösung

Judith Butler religionsphilosophisch gelesen

Saskia Wendel

Judith Butler gilt vielen seit ihrem 1990 publizierten Buch »Gender Trouble – Fe-

minism and the Subversion of Identity« als die Vertreterin von Gender-Theorie und

Gender-Studies, und dementsprechend wird sie vor allem in diesem Feld rezipiert

oder kritisiert, je nach Perspektive, Interesse und Einstellung. Das religionsphilo-

sophische Terrain scheint hier nicht gerade zum core business zu gehören, wiewohl

das Gender-Thema ja durchaus auch eine zentrale Perspektive einer religionsphi-

losophischen Reflexion sein kann. Doch die ausschließliche Identifikation Butlers

mit dem Gender-Diskurs blendet andere wichtige Aspekte und Themen ihres Wer-

kes aus, die neben dem Geschlechterdiskurs ebenfalls die Chance religionsphilo-

sophischer Rezeption einer gleichsam inspirierenden wie das eigene Denken her-

ausfordernden zeitgenössischen Philosophin eröffnen.1 Zudem hat Butler selbst

mehrfach ihre Prägung durch ihre jüdische Herkunft und dementsprechend jüdi-

sche Traditionen in Philosophie und Ethik herausgestellt.2 Der »produktiven Ir-

1 Entsprechend gibt es kaum explizit religionsphilosophische Auseinandersetzungenmit But-

lers Philosophie. Zu nennen sind hier der von Ellen T. Armour und Susan M. St. Ville her-

ausgegebene Sammelband zu Butler und Religion (Armour, Ellen T./Ville, Susan M. St. (Hg.):

Bodily Citations. Religion and Judith Butler, New York: 2006); Pamela Sue Andersons kriti-

sche Überlegungen zu Butler in Anderson, Pamela Sue: »Feminist Theology as Philosophy of

Religion«, in: Susan Frank Parsons (Hg.): The Cambridge Companion to Feminist Theology,

Cambridge: 2002, S. 40-59, hier S. 48-50; und Brigitte Buchhammers Darstellung von Butlers

Position, die sie allerdings aufgrund der von Buchhammer bei Butler diagnostizierten Auflö-

sung von sex in gender kritisiert (vgl. Buchhammer, Brigitte: Feministische Religionsphiloso-

phie. Philosophisch-Systematische Grundlagen, Berlin: 2011. S. 90-98). Einen ausführlichen

Überblick über die theologische Rezeption bzw. Rezeptionsmöglichkeit Butlers hat Gunda

Werner vorgelegt, vgl. Werner, Gunda: »Relational und vulnerabel. Die Subjektphilosophie

Judith Butlers im theologischen Diskurs«, in: Theologische Revue 114 (2018), S. 179-202.

2 Vgl. z.B. Butler, Judith: »Afterwords«, in: E. T. Armour/S. St. Ville (Hg.): 2006 (im Folgenden

zitiert als 2006a), S. 276-291, hier 280f.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


220 Saskia Wendel

ritation« für das religionsphilosophische Denken, die Judith Butlers Philosophie

ermöglicht, möchte ich im Folgenden näher nachgehen.

1. Politik, (ethische) Praxis und das religiöse Hoffnungsversprechen
auf Erlösung – hermeneutischer Horizont religionsphilosophischen
Denkens

Butler hat mehrfach erwähnt, dass sie zwar nicht explizit zu Themen aus dem

Bereich »Religion« arbeitet, dass sie aber gerade auch aus politischem Blickwin-

kel heraus durchaus Interesse an bestimmten Themen hat, die das religiöse Feld

tangieren3, und dass sie sich selbst schon frühzeitig, noch vor jeglicher Auseinan-

dersetzung mit Gender und Sexualität, intellektuell und politisch mit dem Thema

»Religion« auseinandergesetzt hat. Hier wurde die Frage nach dem Tode Gottes

in bzw. nach »Auschwitz« zu einem zentralen Moment: »Prior to any questions of

gender or sexuality, there were for me questions regarding the Jewish community,

its history of persecution, its methods of expelling its own, its relation to violence,

and the question of what of theology could remain after the Nazi death camps«4.

Es bleiben auch nach der Shoah existenzielle Fragen, die religiös bedeutsam sind:

»Whether one soughtmeaning or an alternative tomeaning, asked about nihilism

or whether ethical relationality bears a religious significance or whether the sub-

ject is self-made or grounded in a set of relations that precede and exceed is know-

ing, these questions were all made possible against the background of a religious

horizon, even if no theology could be built upon such inquiry«5.

Butler steht hier, ohne selbst explizit religionsphilosophisch oder theologisch zu

denken, in der Tradition einer Philosophie und Theologie »nach Auschwitz«, die

betonte, dass einerseits bestimmte philosophische und theologische Fragen nach

der Shoah nicht schlichtweg aufhören, sondern sich weiterhin, womöglich sogar

umso stärker aufdrängen. Besonders deutlich wird dies im Blick auf die Theodi-

zeefrage und damit zusammenhängend auf das Gottesverständnis bzw. auf die

Frage danach, ob Gott überhaupt existiert.6 Andererseits ist es nicht mehr mög-

3 Vgl. ebd., S. 276; vgl. Dies.: »Ist das Judentum zionistisch?«, in: E. Mendieta/J. VanAntwerpen

(Hg.): Religion und Öffentlichkeit, Berlin: 2012, S. 102-133, hier S. 102.

4 J. Butler: 2006a, S. 278.

5 Ebd.

6 Vgl. hierzu vor allem Jonas, Hans: Der Gottesbegriff nach Auschwitz. Eine jüdische Stimme,

Frankfurt a.M.: 1987. Butler greift hier die These von der Abwesenheit Gottes sowie die These

vom Tod Gottes in Auschwitz auf. Letztere wurde prominent von Richard Rubenstein vertre-

ten (vgl. etwa Rubenstein, Richard L.: After Auschwitz. Radical Theology and Contemporary

Judaism, Indianapolis: 1966).

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das gefährdete Leben und sein Hoffnungsversprechen auf Erlösung 221

lich, nach der Shoah einfach philosophisch wie theologisch weiterzumachen wie

bisher. In pointierter Weise hatte dies schon Theodor W. Adorno herausgestellt:

»Kein vom Hohen getöntes Wort, auch kein theologisches, hat unverwandelt nach

Auschwitz ein Recht. Die Herausforderung der überkommenen Worte; die Probe,

ob Gott das zulasse und nicht zürnend eingriffe, vollstreckte an den Opfern noch

einmal das Urteil, das Nietzsche längst zuvor über die Ideen gefällt hatte«7. Ent-

sprechend forderte bekanntlich auch Johann Baptist Metz von der Theologie (der

deutschen zumal), sich von einer vermeintlichen Unschuld zu lösen und sich von

der »gefährlichen Erinnerung« an konkretes Leid und von der anamnetischen So-

lidarität mit den Opfern der Geschichte in ihrem Tun unterbrechen und bestim-

men zu lassen, insbesondere von der Erinnerung an die Opfer der Shoah.8 Das

Eingedenken der Opfer der Geschichte – darauf hat vor allem Walter Benjamin

aufmerksam gemacht9 – unterbricht, dem Kommen des Messias vergleichbar, das

Denken und Tun, in und durch sie bricht das Leid der Opfer der Vergangenheit

in die »Jetztzeit« ein und unterbricht so die Imagination des Ziels bzw. der Voll-

endung der Geschichte als bloße Prolongation des Bestehenden. Die Zukunft ist

damit alles andere als homogene und leere Zeit, ›schlechte Unendlichkeit‹, denn

»[…] in ihr war jede Sekunde die kleine Pforte, durch die der Messias treten konn-

te«10 Die mit den Opfern solidarische Erinnerung lässt Denken und Handeln im

Moment der Unterbrechung innehalten, »still stehen« in der Iteration des »Immer

weiter so«, um so auf andere Art und Weise versöhnend und befreiend, »heilsam«

wirken zu können.11 Dieser Aspekt spielt auch bei Butler eine wichtige Rolle. In

7 Adorno, Theodor W.: Negative Dialektik, Frankfurt a.M.: 51988, S. 360. Vgl. auch ders.: »[…]

es ist nach Auschwitz unmöglich, die Positivität eines Sinnes in dem Sein zu urgieren. Es ist

unmöglich geworden jener affirmative Charakter der Metaphysik, den sie in der Aristoteli-

schen und schon in der Platonischen Lehre zumerstenMal gehabt hat. Die Behauptung eines

Daseins oder eines Seins, das in sich sinnvoll verfaßt wäre und hingeordnet auf das göttli-

che Prinzip, wenn man sie so ausspricht, wäre wie alle Prinzipien des Wahren, Schönen und

Guten, die die Philosophen sich ausgedacht haben, gegenüber den Opfern und gegenüber

der Unendlichkeit ihrer Qual nur noch ein reiner Hohn« (Adorno, Theodor W.: Metaphysik.

Begriff und Probleme (1965), Frankfurt a.M.: 1998, S. 160).

8 Vgl. etwa Metz, Johann Baptist: Zum Begriff der neuen Politischen Theologie. 1967-1997,

Mainz: 1997, S. 169f.

9 Vgl. Benjamin, Walter: »Theologisch-politisches Fragment«, in: Ders (Hg.): Illuminationen.

Ausgewählte Schriften Band 1, Frankfurt a.M.: 1977, S. 262.

10 Benjamin, Walter: »Über den Begriff der Geschichte«, in: Ders.: 1977, S. 261.

11 Vgl. in dieser Rezeptionslinie Benjamins auch Metz’ berühmte Bestimmung von Religion:

»Kürzeste Definition von Religion: Unterbrechung« (Metz, Johann Baptist: Glaube in Ge-

schichte und Gesellschaft. Mainz: 41994, S. 150). Vgl. zur theologischen Bedeutung der ana-

mnetischen Solidarität mit den »Toten und Zerschlagenen« (Benjamin) auch Peukert, Hel-

mut:Wissenschaftstheorie – Handlungstheorie – Fundamentale Theologie. Analysen zu An-

satz und Status theologischer Theoriebildung, Frankfurt a.M.: 32009, S. 300-310 und S. 331-

355.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222 Saskia Wendel

Referenz auf Benjamins Verständnis des Messianischen hält Butler fest, dass der

Messias

»die Erinnerung an das Leiden aus einer anderen Zeit [ist], die die Politik der Jetzt-

zeit unterbricht und neu orientiert. […] Es ist also gleichsam ein Auseinanderbre-

chen der gedächtnislosen Oberfläche der Zeit, das sich auf die Erinnerung an das

Leidenhin öffnet unddiese zugleich in die Zukunft derGerechtigkeit transponiert,

nicht als Vergeltung, sondern als Vorstellung einer Zeit, in der die Geschichte, die

mit der Geschichte der Unterdrückung deckungsgleich ist, aufhören könnte«12.

Hinzu kommt eine Perspektive, die für jede Form einer Sinndeutung bzw. Selbst-

und Weltdeutung zum Tragen kommt, die mortal questions reflektiert: die Perspek-

tive der Praxis. Dies gilt umso mehr für religiöse Selbst- und Weltdeutungen, sie

folgen dem Primat der Praxis bzw. entstammen dem Feld der praktischen Ver-

nunft.13 Das Gleiche gilt für die Religionsphilosophie, so wie ich sie verstehe: auch

sie ist nicht neutral; wie jede Wissenschaft ist sie gerade als philosophischer Dis-

kurs von erkenntnisleitenden Interessen geprägt, sie besitzt sowohl als Philosophie

als auch als theologieanaloger Diskurs über Religion politische Implikationen, und

sie reflektiert aus der Perspektive eines praktischen und ethischen Interesses, weil

sie über religiöse Selbst- undWeltdeutungen nachdenkt, und dies auch dann,wenn

ihr expliziter Gegenstand kein unmittelbar praktischer oder ethischer ist.

Butlers philosophisches Programm entspricht meiner Ansicht nach jener Per-

spektive. Sie bringt die Frage nach den Mechanismen des Unterwerfungsaspekts

der Subjektivierung14 hervor, nach der Unterwerfung unter konkrete Machtdiskur-

se, zu denen insbesondere diejenigen von Körper, Geschlecht und Begehren gehö-

ren; die Kritik an identitätslogischenDenkmustern, an einer als Souveränitätmiss-

verstandenen Freiheit und einem sich primär als souverän bestimmenden Subjekt;

und vor allem die Auseinandersetzung mit der Verletzlichkeit endlicher Existenz

12 J. Butler: 2012, S. 120f.

13 Entsprechend band etwa Immanuel Kant die Religion an die »Metaphysik der Sitten«, und

Emmanuel Lévinas schrieb der Metaphysik, verstanden als Reflexion von Selbst- und Welt-

deutungen, die »letzte Gedanken« denkt, zu: »Die Metaphysik spielt sich in den ethischen

Beziehungen ab. Ohne die Bedeutung, die ihnen von der Ethik her zukommt, bleiben die

theologischen Begriffe leere und formale Raster« (Lévinas, Emmanuel: Totalität und Unend-

lichkeit. Versuch über die Exteriorität, Freiburg i.Br.: 1987, S. 109).

14 Der von Butler in kritischer Rezeption Louis Althussers undMichel Foucaults gebrauchte Ge-

danke der Subjektivierung bzw. Subjektivation impliziert sowohl den Prozess der Subjekt-

werdung als auch denjenigen der Unterwerfung (und deren auch subjektkonstituierende

Funktion), analog zu poststrukturalistischen und alteritätstheoretischen Interpretationen

des lateinischen subiectum bzw. griechischen hypokeimenon nicht primär als »Zugrundelie-

gendes«, sondern als Unterworfenes. Vgl. etwa Butler, Judith: Haß spricht, Berlin: 2006 (im

Folgenden zitiert als 2006b), S. 44-67; Dies.: Kritik ethischer Gewalt. Adorno-Vorlesungen

2002, Frankfurt a.M.: 2007, S. 17-39.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das gefährdete Leben und sein Hoffnungsversprechen auf Erlösung 223

– was wiederum Wurzel einer tief empfundenen Angst und ebensolcher Trauer

sein kann: »Daß wir verwundbar sind, daß andere verletzbar sind, daß wir dem

Tod unterworfen sind, gerade wie es der Willkür eines anderen entspricht, sind

alles Gründe für Furcht und Trauer«15. Genau daran knüpfen auch religiöse Sinn-

deutungen und deren Hoffnungsversprechen auf Erlösung, Befreiung, Vollendung

an. Und auch hier gibt es einen möglichen Bezug auf Butler, denn in ihrer bereits

skizzierten Referenz auf Benjamins Überlegungen zumMessianischen charakteri-

sierte sie auch die Vorstellung von Erlösung – wiewohl von ihr als eine womöglich

säkularisierte Form eines Messianismus bezeichnet – und löste diese u.a. in Be-

zug auf das jüdische Motiv des Exils und der Diaspora aus einem teleologischen

Erlösungsdenken heraus:

»Die Erlösung selbst muß als Exil ohne Wiederkehr neu gedacht werden, als Un-

terbrechung der teleologischenGeschichte und als Öffnung auf eine sich einander

annähernde und unterbrechende Menge von Zeitlichkeiten hin. Dies ist ein – wo-

möglich säkularisierter – Messianismus, der die Ausstreuung des Lichts, den Zu-

stand des Exils als jene nichtteleologische Form bejaht, die die Erlösung nunmehr

annimmt. Es ist mithin eine Erlösung von der teleologischen Geschichte«16.

Auf dieses Verständnis von Erlösung wird nochmals zurückzukommen sein.

2. Das gefährdete Leben, seine melancholische Disposition und
die Möglichkeit religiöser Selbst- und Weltdeutung

Ein zentrales Motiv von Butlers Denken ist ihre Bestimmung des Daseins als »ge-

fährdetes Leben« und als in seiner Verwundbarkeit von anderen abhängig.17 Diese

Kennzeichnung versteht sie nicht nur als individuell, sondern als gesellschaftlich

bzw. politisch: Es geht um konkrete Gewaltverhältnisse, um die konkrete Auslö-

schung von Menschenleben, und es geht insbesondere um das gefährdete Leben

nicht meiner selbst, sondern der Anderen.18 In dieser Art und Weise ist Vulnera-

bilität gleichsam universal: Sie kommt einem jeglichen gefährdeten Leben zu als

15 Butler, Judith: Gefährdetes Leben, Frankfurt a.M.: 2005, S. 7.

16 J. Butler: 2012, S. 118.

17 Vgl. zur theologischen Rezeption des Butler’schen Vulnerabilitätsgedankens auch Kohl,

Bernhard: Die Anerkennung des Verletzbaren. Eine Rekonstruktion der negativen Herme-

neutik derGottebenbildlichkeit aus denAnerkennungstheorien Judith Butlers undAxelHon-

neths und der Theologie Edward Schillebeeckx’, Würzburg: 2017; Leidinger, Miriam: Verletz-

barkeit gestalten. Eine Auseinandersetzung mit ›Verletzbarkeit‹ anhand der Christologien

von Jürgen Moltmann, Jon Sobrino und Graham Ward, Regensburg: 2018, S. 246-326. Vgl.

auch die Ausführungen in G. Werner: 2018, S. 189-193.

18 Vgl. etwa J. Butler: 2005, S. 45ff.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


224 Saskia Wendel

»Verletzbarkeit, diemit demLeben selbst entsteht«19, sowie als ein Leben, dasHerr-

schaftsverhältnissen unterworfen ist. Diese Erfahrung ist die Wurzel der diagnos-

tizierten Furcht und Trauer: »Es ist keineswegs so, daß Trauer das Ziel der Politik

ist, doch ohne diese Fähigkeit zu trauern verlieren wir diesen geschärften Blick«20.

Die Vulnerabilität wird so zu einer Art Existenzial verkörperter Existenz:

»Der Körper impliziert Sterblichkeit, Verwundbarkeit, Handlungsfähigkeit: Die

Haut und das Fleisch setzen uns dem Blick anderer aus, aber auch der Berührung

und der Gewalt; und Körper bergen die Möglichkeit, daß auch wir selbst zur

Handlungsinstanz und zum Instrument alles dessen werden. […] Der Körper

hat unweigerlich seine öffentliche Dimension. Als in der öffentlichen Sphäre

geschaffenes soziales Phänomen gehört mein Körper mir und doch nicht mir«21.

Zu dieser »Verletzlichkeit allen Lebens« gehört auch eine besondere Erfahrung mit

hinzu, nämlich die, niemals vollständig Rechenschaft über mich selbst und mei-

ne Entstehungsbedingungen ablegen zu können, und die Anerkenntnis, dass ich

Teil eines Diskurses bin, der mich überdauern wird; man kann sein eigenes Leben

durch den Diskurs nicht erlösen und nicht verlängern: »Noch während ich Antwort

gebe, sindmir meineWorte genommen; insWort fällt mir die Zeit eines Diskurses,

die nicht dieselbe ist wie die Zeit meines Lebens«22. Dies kennzeichnet Butler als

eine Erfahrung der Unterbrechung – und damit als eine Erfahrung, die Sinndeu-

tungen zu evozieren vermag, auch religiöse.

Butler zieht nun in kritischer Auseinandersetzung mit Sigmund Freuds Un-

terscheidung zwischen (positiver) Trauer und (negativer) Melancholie eine Linie

zur Melancholie. Beides, Trauer wie eine aus der puren Sorge um sich und aus

der verdrängten Trauer um einen Verlust herausgetretenen und auf den Anderen

bezogene Haltung der Melancholie sind nicht nur Grunddispositionen des gefähr-

deten Lebens, sondern ein wichtiges Potenzial für das ethische und politische Han-

deln, in dessen Zentrumdie Verantwortung, das Besorgtsein umdie Anderen steht.

Die Erfahrung der »allen gemeinsamen Verletzbarkeit«23 und die damit verknüpfte

Trauer bei gleichzeitiger Sehnsucht nach Integrität und Selbstbestimmung – eine

Spannung, die auch das Melancholische kennzeichnet – wird zur Möglichkeitsbe-

dingung der Anerkennung der Anderen und zur Wurzel der Ethik.24

19 Ebd., S. 48.

20 Ebd., S. 14.

21 Ebd., S. 43.

22 J. Butler: 2007, S 51. Butler zitiert hier auch Foucault: »Der Diskurs ist nicht das Leben; seine

Zeit ist nicht eure […]« (Ebd.).

23 J. Butler: 2005, S. 47.

24 Vgl. ebd., S. 60f. Vgl. auch Butlers Bezug auf Lévinas’ Überlegungen zur ethischen Auffor-

derung, die an mich in dem und durch das Antlitz des anderen Menschen ergeht, in: ebd.,

S. 154-178. Butler erweist sich darin erneut als engmit demdurchausmelancholisch getönten

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das gefährdete Leben und sein Hoffnungsversprechen auf Erlösung 225

Die von Butler beschriebene Grunddisposition des gefährdeten Lebens und die

damit verbundene Erfahrung von Furcht und Trauer ist nun aber nicht nur Aus-

gangspunkt für die Kantische Frage »Was soll ich tun?«, sondern auch für die von

Kant als dem Bereich der Religion zugewiesene Frage »Was darf ich hoffen?« und

damit für die in den Kontext der praktischen Vernunft eingebettete und sich an die

ethische Frage anschließende Frage der Religion. Die Verletzlichkeit allen Lebens

lässt dann religiöse Selbst- und Weltdeutungen aufkommen, wenn die nichtreli-

giösen Hoffnungsversprechen die melancholische Sehnsucht nach kontrafaktisch

anmutendemHeil nicht erfüllen können, zugleich aber entweder der Verzweiflung

zu entkommen versucht oder es nicht vermocht wird, das Leben und mit ihm das

Schicksal nicht nur anzunehmen, sondern – wie etwa Nietzsche formulierte – zu

lieben.25

Auf diese Art und Weise lässt sich im Rekurs auf Butlers Überlegungen zum

gefährdeten Leben zeigen, weshalb religiöse Sinn- und Weltdeutungen überhaupt

entstehen, und dass sie nicht auf eine anthropologische Grundkonstante zurück-

zuführen sind. Religionen sind Sinndeutungssysteme, die zwar im erstpersönli-

chen Vollzug bewussten Lebens, seiner Vermögen und seiner Erfahrungen grün-

den, die aber wesentlich sozialer Natur sind. Hinzu kommt hier eine Bestimmung

des Vollzuges von Religion, die über das rein kognitive Überzeugt-sein von etwas

oder jemandem hinausgeht. Denn wenn das gleichsam bewusste wie gefährdete

Leben stets verkörpert ist, dann kommt dies auch auf dem Feld seiner Selbst- und

Weltdeutungen zum Tragen, folglich auch auf dem Feld des Religiösen. Religio-

sität ist Haltung, Einstellung und Praxis, und das je eigene religiöse Überzeugt-

sein ist mit konkreten Körperpraxen und Haltungen verbunden bzw. kommt in

und durch sie aller erst auf. Religionen sind wesentlich sozial konstruierte, ver-

mittelte Körperpraxen.26 Als solche kann man sie mit Butler auch als performative

Denken Kritischer Theorie in den Bahnen Benjamins und Adornos verwandt, aber auch mit

anderen »melancholisch affinen« Philosophen wie Albert Camus oder Sören Kierkegaard.

25 Vgl. zum Konnex von Melancholie und Religion aus religionsphilosophischer Perspektive

auch Wendel, Saskia: »…die allem endlichen Leben anklebende Traurigkeit …«. Melancholie

und religiöse (Un)Musikalität bei Kierkegaard und Camus«, in: C. Hell u.a. (Hg.): Glaube und

Skepsis. Beiträge zurReligionsphilosophieHeinzRobert Schlettes,Ostfildern: 2011, S. 159-171;

vgl. zur spezifischen Bedeutung des Melancholischen für den christlichen Glauben in theo-

logischer Hinsicht auch Striet, Magnus: »Warum ich immer noch Camus lese. Auch künftig«,

in: C. Hell u.a. (Hg.): Glaube und Skepsis, S. 172-181; ders.: In der Gottesschleife. Von religiöser

Sehnsucht in der Moderne, Freiburg i.Br.: 2014.

26 Man könnte einwenden, dass Religion doch auch auf eine unmittelbare erstpersönliche re-

ligiöse Erfahrung zurückgehen, wie dies etwa William James betont hatte. Doch genau be-

sehen ist diese Erfahrung nicht unmittelbar, denn Erfahrung ist im Unterschied zum Erleben

immer schon durch Zeichen vermittelt, und dies gilt auch für die religiöse Erfahrung. Sie ist

Teil undMoment, nicht aberUrsprung religiöser Praxen und Sinndeutungen. Vgl. hierzu auch

Wendel, Saskia: Religionsphilosophie, Stuttgart: 2010, S. 27-31.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226 Saskia Wendel

Vollzüge begreifen: Sie bilden nicht nur Wirklichkeit ab, sondern sie bringen auch

neueWirklichkeit hervor, in diesem Fall nicht nur dieWirklichkeit eines sich religi-

ös verstehenden und entwerfenden Daseins, dessen Habitus und Körperpraxen27,

sondern auch die religiöse Deutungspraxis selbst, die in den Akten der Performanz

aufkommt. An diesem Punkt wird auch für die religionsphilosophische Reflexion

das Geschlechterthema virulent. Denn performativ hervorgebracht wird kein abs-

traktes religiöses Subjekt, sondern ein konkret verkörpertes Selbst und damit auch

Konstruktionen religiös gedeuteter wie auch in religiöse Praxen eingebetteter und

in ihnen agierender Körper. Dies ist, worauf etwa Foucault aufmerksam gemacht

hatte, immer auch mit Machtdispositiven verbunden, die die Körper und deren

Praxen, insbesondere auch das Begehren, zu regulieren suchen.28 Davonwiederum

sind auch Konstruktionen von »Geschlecht« unter Maßgabe einer komplementär

verstandenen sexuellen Differenz von »männlich« und »weiblich« nebst entspre-

chender Regulierungen und Normierungen betroffen, die vor allem auch im Feld

des Religiösen wirkmächtig geworden sind.

Allerdings gibt es meiner Ansicht nach in Butlers philosophischem Denken ei-

ne Lücke, die mit ihrer Kritik des Subjektbegriffs zusammenhängt, und die auch

hinsichtlich der Frage nach dem Aufkommen von Religion zum Tragen kommt.

Es handelt sich um die Reflexion der Möglichkeitsbedingungen eines unbeschadet

seiner sozialen Konstitution erstpersönlichen Vollzuges.29 Hier ist über die »Erste-

27 Das Aufkommen eines religiösen Habitus lässt sich so nicht nur allgemein auf sozial konsti-

tuierte Körperpraxen zurückführen,wie dies schonPierre Bourdieu getanhatte, sondern kon-

kret auf performative Vollzüge. Auf diesen Unterschied zu Bourdieus Habituskonzept weist

auch Butler selbst am Beispiel des performativen Aktes der Anrufung und Anrede hin, vgl. J.

Butler: 2006b, S. 221-248.

28 Vgl. etwa Foucault, Michel: Die Geständnisse des Fleisches. Sexualität undWahrheit Band 4,

Berlin: 2019.

29 Vgl. hierzu auchmeineAnmerkungen zuButlers Subjektverständnis inWendel, Saskia: »Sub-

jekt statt Substanz. Entwurf einer gender-sensiblen Anthropologie«, in: H. Landweer u.a.

(Hg.): Philosophie und die Potenziale der Gender Studies. Peripherie und Zentrum im Feld

der Theorie, Bielefeld: 2012, S. 315-335; Dies.: »Sexualethik undGenderperspektive«, in: K.Hil-

pert (Hg.): Zukunftshorizonte katholischer Sexualethik, Freiburg i.Br.: 2011, S. 36-56. Anders

bewerten aus theologischer Perspektive etwa Gunda Werner und Anna Maria Riedl Butlers

Philosophie und würdigen sie explizit auch als Subjektphilosophie etwa in anerkennungs-

theoretischer Perspektive (vgl. z.B. Werner, Gunda: Die Freiheit der Vergebung. Eine frei-

heitstheoretische Reflexion auf die Prärogative Gottes im sakramentalen Freiheitsgesche-

hen, Regensburg: 2016, S. 41-45; Riedl, Anna Maria: Ethik an der Grenze der Souveränität.

Christliche Sozialethik im Dialog mit Judith Butler unter Berücksichtigung des Kindeswohl-

begriffs, Paderborn: 2017, S. 18f. und S. 115ff.). Das Butler’sche Subjekt, so etwa Werner, sei

handlungsfähig und ermächtigt zum Widerstand (vgl. G. Werner: 2018, S. 184). Dieser Ein-

schätzung stimme ich vollkommen zu, allerdings fällt meines Erachtens bei Butler die Fra-

ge danach aus, was das Prinzip dieser Handlungsfähigkeit und der Anerkennungspraxis ist,

denn diese entstehen ja nicht einfach aus sich selbst heraus. Weil Butler darüber nicht re-

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das gefährdete Leben und sein Hoffnungsversprechen auf Erlösung 227

Person-Perspektive« sowie über die Vermögen bewussten Lebens zu reflektieren,

die es ihm überhaupt erst ermöglichen, in kreativer Art und Weise Sinndeutungen

und damit auchReligionen hervorzubringen und auf erstpersönliche Art undWeise

zu vollziehen, und hier ist dann auch über das Prinzip »Freiheit« im Sinne der von

Hannah Arendt so bezeichneten Kreativität zu reflektieren, über das Vermögen, ei-

nen Anfang zu setzen und neu beginnen zu können.Denn obschon religiöse Praxen

nicht nur hinsichtlich ihrer Gehalte, sondern auch hinsichtlich ihres Aufkommens

sozialer, diskursiver Natur sind, so ist das Prinzip ihres Aufkommens doch nicht

allein im Diskursiven zu sehen. Diskurse entstehen ja nicht ex nihilo, sondern aus

den Vermögen bewussten Lebens. Ein Grund für diese Lücke scheint mir in Butlers

Verständnis des Subjektbegriffs zu liegen, das sie mit vielen teilt, die ihm kritisch

gegenüberstehen. Butler setzt »Subjekt« mit dem gleichsam empirischen Selbst

bzw. dem konkreten Dasein, der konkreten verkörperten Existenz gleich, »Sub-

jekt« ist so eine ontologische Kategorie. Entsprechend kann dieses so verstandene

Subjekt auch »werden«, entstehen und vergehen, und es kann auch unterworfen

werden. »Subjekt« wird zum Synonym für das gefährdete, verletzliche Leben. Doch

der Subjektbegriff bezeichnet in der Subjekt- und Bewusstseinsphilosophie nicht

das Dasein bzw. verkörperte Selbst – das wäre der alltagssprachliche Gebrauch

von »Subjekt« und entspräche philosophisch dem Begriff »Individuum«30 –, son-

dern eine bestimmte Perspektive des Selbstvollzuges: die »Ich«- bzw. Erste-Person-

Perspektive und die damit verbundene Singularität, »Jemeinigkeit« des Selbstvoll-

zuges.31 So gesehen kann wohl das Selbst bzw. Dasein »werden« und sich diskur-

siv konstituieren, nicht aber »Subjekt«. Die treffend diagnostizierte Dialektik der

»Subjektivierung« von Selbstwerdung und Unterwerfung des Daseins bezieht sich

folglich meines Erachtens gerade nicht auf den Subjektbegriff, sondern auf denje-

nigen des Selbst. Allerdings gibt es einen Anknüpfungspunkt an Butlers Theorie,

denn auch sie betont in Bezug auf Überlegungen Adriana Cavareros die Einzigar-

tigkeit, die Singularität des Anderen wie meiner selbst, was zwar Butler zufolge

keine Gleichheit bedeute, jedoch eine wechselseitige Gebundenheit32; diese Sin-

gularität ist in der »Irreduzibilität des Ausgesetztseins, gerade dieser Körper zu

flektiert, formuliert sie meiner Ansicht nach auch keine Subjektphilosophie im eigentlichen

Sinn.

30 Vgl. hierzu ausführlich Frank,Manfred: »Subjekt, Person, Individuum«, in: ders. u.a. (Hg.): Die

Frage nach demSubjekt, Frankfurt a.M.: 1988, S. 7-28; ders.: »Subjektivität und Individualität:

Überblick über eine Problemlage«, in: ders (Hg.).: Selbstbewußtsein und Selbsterkenntnis.

Essays zur analytischen Philosophie der Subjektivität, Stuttgart: 1991, S. 9-49.

31 Vgl. dazu etwaprägnantNagel, Thomas: Der Blick vonNirgendwo, Frankfurt a.M.: 1992; ders.:

»Wie es ist, eine Fledermaus zu sein«, in: M. Frank (Hg.): Analytische Theorien des Selbstbe-

wusstseins, Frankfurt a.M.: 1994, S. 135-152.

32 Vgl. J. Butler: 2007, S. 49.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228 Saskia Wendel

sein«33, markiert. Genau hier kommt meiner Ansicht nach das zum Ausdruck, was

ich unter »Subjektivität« verstehe: die Singularität des Selbstvollzuges verkörperter

Existenz. Doch diese ist eben – und das ist die Differenz zwischen Butlers Positi-

on und meinen Überlegungen – nicht einfach nur darin gegeben, dieser und kein

anderer Körper zu sein, denn das wäre gleichbedeutend mit Individualität, Einzel-

heit, nicht aber Einzigartigkeit. Die Einzigartigkeit entspringt der Irreduzibilität

des Selbstvollzuges dieses und keines anderen verkörperten Daseins, gegeben im

»wie es sich für mich und keine anderen anfühlt« der Erste-Person-Perspektive, die

alle meine Vermögen, Erfahrungen, Erkenntnisse, Handlungen begleitet.

Markiert »Subjekt« gemeinsam mit der als Kreativität verstandenen Freiheit

das Prinzip aller Vermögen des verkörperten Selbst und seines Selbstvollzuges, so

bleibt doch offen, worin dieses Prinzip sich gründet: der Grund von Subjektivität

und Freiheit ist dem Erkenntnisvermögen endlicher Existenz entzogen, unverfüg-

bar. Hier entspringen denn auch vielfältige Selbst- und Weltdeutungen, die diesen

Grund unterschiedlich interpretieren und bestimmen, religiöse wie nichtreligiöse.

An diesem Punkt gibt es eine erneute Gemeinsamkeit wie einen Unterschied mei-

ner Überlegungen mit bzw. zu Butler, denn auch sie stellt heraus, dass das »Ich«

sich selbst unverfügbar, enteignet ist, und dies aufgrund seiner gesellschaftlichen

Entstehungsbedingungen, die sich niemals vollständig erklären und aufklären las-

sen.34 Grund der Unverfügbarkeit ist Butler zufolge die Relationalität des Selbst.35

Ich denke dagegen, dass über diesen Aspekt hinaus die Unverfügbarkeit meiner

selbst auch darin zu sehen ist, dass mir der Grund meiner Subjektivität, also der

Möglichkeit des Vollzuges meiner Existenz unter der Perspektive der Ersten Per-

son, letztlich entzogen ist. In dieser Hinsicht bin »ich« mir einerseits in formaler

Hinsicht darin, dass meine verkörperte Existenz eben »je meine« ist, ganz zu ei-

gen, andererseits aber bin »ich« darin immer auch schon über »mich« hinaus und

»mir« unverfügbar,meinemDenken,Wollen undHandeln entzogen. Das singuläre

Moment des Selbstvollzuges ist unverfügbar und unverlierbar zugleich, bis in die

Augenblicke des mir selbst Entrissen-werdens, des Ekstatischen, der Selbsttran-

szendierung hinein. Und auch die stärkste und endgültige Form der Enteignung

meiner selbst, der Tod, ist genau im Moment des mir Enteignet-werdens durch

den Tod »je meines«, denn es kann niemand anderes an meine Stelle treten, und

niemand anderes weiß, wie es sich anfühlt, zu sterben.

Wichtig erscheint es mir also, im Rekurs auf die Prinzipien Subjektivität, ver-

standen als »Jemeinigkeit« des Vollzuges verkörperter Existenz, und Freiheit, ver-

standen als Vermögen zum Neubeginn, gerade auch im Feld des Religiösen einen

»Spielraum des Verhaltens« imDiskurs und dessen Subjektivierungsmechanismen

33 Ebd.

34 Vgl. ebd., S. 15, S. 30 und S. 57.

35 Vgl. ebd., S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das gefährdete Leben und sein Hoffnungsversprechen auf Erlösung 229

bestimmen zu können, der religiöse Einstellungen und Praxen deutlich von einer

rein heteronomen Haltung der Unterwerfung unter göttliche wie menschliche Au-

toritäten abgrenzt.36 Hier kommt der Aspekt einer Handlungsmacht zum Tragen,

die auch das Potenzial der Gegenmacht in sich trägt, eine Handlungsmacht, die

auf performative Art und Weise wirkt und sich so auch subversiv, widerständig

auswirken kann, und dies dann, wenn sie nicht lediglich auf der Ebene des Indi-

viduellen verbleibt, sondern vergesellschaftet ist. Es zeigt sich, dass Butler selbst

in ihrem Performativitätsverständnis von solch einem Verständnis der Freiheit als

»Macht zu handeln« und als Kreativität zehrt, das Hannah Arendt entworfen hat-

te.37 Nicht von ungefähr wird Arendt ja auch von Butler häufig zitiert, ohne dann

aber selbst nochmals Freiheit als Prinzip eigens zu bestimmen.

3. »Einen Menschen lieben heißt sagen: Du wirst nicht sterben!«38 –
Das spezifische Hoffnungsversprechen religiöser Selbst- und
Weltdeutungen

Religionsphilosophisches Denken fragt nun aber nicht nur nach der Möglichkeit

des Aufkommens religiöser Selbst- und Weltdeutungen, sondern auch nach de-

ren Bestimmungen, nach ihrer spezifischen Differenz im Vergleich zu nichtreli-

giösen Sinndeutungspraxen. Es gibt Stimmen, die diese Unterscheidung zwischen

religiösen und nichtreligiösen Deutungen hinterfragen39, und auch Butler deutet

Skepsis an dieser Unterscheidung an, allerdings, so wie ich es verstehe, weniger

aus der Perspektive »religiös Musikalischer«, die auf die Bedeutung ihrer religiö-

sen Überzeugungen im Feld der Öffentlichkeit dringen, sondern aus der Perspekti-

ve derjenigen, die sich wohl kulturell einer religiös geprägten Tradition zurechnen,

ohne aber selbst gläubig zu sein:

36 Aus diesem Grund sehe ich nur eine begrenzte Möglichkeit der Anknüpfung an eine alteri-

tätstheoretische Position, wie sie etwa Lévinas vorgelegt hat, auf den sich Butler des Öfteren

affirmativ bezieht. Denn in dieser Position wirdmeines Erachtens die Freiheit sowohl im Sin-

ne kreativer Handlungsmacht jenseits von Souveränität als auch im Sinne einer von purer

Autarkie sich unterscheidenden Autonomie unterbestimmt. Vgl. zum Freiheitsverständnis

im Kontext religiöser Selbst- und Weltdeutung ausführlich Wendel, Saskia: »Göttliche und

menschliche Freiheit – (wie) geht das zusammen?«, in: K. v. Stosch u.a. (Hg.): Streit um die

Freiheit. Philosophische und theologische Perspektiven, Paderborn: 2019, S. 225-251.

37 Vgl. etwa Arendt, Hannah: Vita activa oder Vom tätigen Leben, München: 112013.

38 Marcel, Gabriel: Geheimnis des Seins, Wien: 1952, S. 472.

39 Vgl. etwa Charles Taylor, der von einer tiefen Amalgamierung von säkularen und religiösen

Traditionen ausgeht und die strikte Unterscheidung beider als »Aufklärungsmythos« kriti-

siert, in dessen Zentrumdie »Fixierung auf Religion« als Spezialfall stehe (vgl. Taylor, Charles:

»Für eine grundlegende Neubestimmung des Säkularismus«, in: E. Mendieta/J. VanAntwer-

pen (Hg.): 2012, S. 53-88).

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


230 Saskia Wendel

»Wir machen […] einen Fehler, wenn wir Religion mit Glauben gleichsetzen und

den Glauben dann an bestimmte Arten spekulativer Behauptungen über Gott

knüpfen – eine theologische Annahme, die nicht immer funktioniert, wenn es

darum geht, religiöse Praktiken zu beschreiben. Ein solcher Versuch, zwischen

dem kognitiven Status von religiösen und nichtreligiösen Überzeugungen zu

unterscheiden, übersieht den Umstand, daß Religion sehr oft als Matrix der

Subjektbildung fungiert, als eingebettetes Bezugssystem von Wertungen sowie

als Form der Zugehörigkeit und der verkörperten sozialen Praxis«40.

Butler weist meines Erachtens zu Recht darauf hin, dass religiöse Traditionen auch

auf diejenigen subjektkonstituierend einwirken, die keinen Glauben besitzen, also

vorderhand als säkulare Existenz gelten, jedoch sublim religiös geprägt sind. Sie

beschreibt quasi das Phänomen einer biographisch, durchaus auch konventionell

begründeten kulturellen Gebundenheit an Religionen, bezieht sich dabei auf ihre

eigene jüdische Herkunft und die kulturelle, gesellschaftliche und soziale Funktion

und Bedeutung des Judentums.Wer dieses Phänomen negiert oder stillschweigend

übergeht, exkludiert nicht nur diejenigen, die sich so verstehen wie geschildert,

sondern blendet eine wichtige Facette des konkreten Auftretens von Religion aus.

Es ist aber zu fragen, ob es nicht trotz des genannten Aspekts der Zugehö-

rigkeit zu religiösen Traditionen wichtig ist, zwischen religiösen und nichtreligiö-

sen Selbst- und Weltdeutungen zu unterscheiden und dabei Kriterien für diese

Unterscheidung zu nennen. Denn wenn diese Unterscheidung unterbleibt, wird

erstens gar nicht deutlich, welche Phänomene wir aus welchen Gründen als »reli-

giös« bezeichnen; letztlich ist dann alles und nichts religiös, die Bezeichnung »re-

ligiös« wird arbiträr, und die Reflexion über Religion eigentlich überflüssig, weil

der Reflexionsgegenstand und die unterscheidenden Analysekategorien verduns-

ten.41 Zweitens ist vor dem Hintergrund unterschiedlicher empirischer Studien zu

religiösen wie säkularen Einstellungen nicht zu bestreiten, dass es nicht wenige

Menschen gibt, die sich als religionslos und in diesem Sinne als säkular verstehen,

und im Blick auf sie hat die Unterscheidung zwischen religiöser und nichtreligiö-

ser Selbst- und Weltdeutung ihre tiefe Berechtigung.42 Die von Butler beschriebe-

40 J. Butler: 2012, S. 105. Vgl. zu Butlers Verhältnisbestimmung von »säkular« und »religiös« auch

G. Werner: 2018, S. 184f.

41 Vgl. hierzu auch Höhn, Hans-Joachim: Zeit und Sinn. Religionsphilosophie postsäkular, Pa-

derborn: 2010, S. 150-155.

42 Vgl. hierzu etwa am Beispiel der Schweiz und Deutschlands die Studien von Stolz, Jörg/Kö-

nemann, Judith u.a.: Religion und Spiritualität in der Ich-Gesellschaft. Vier Gestalten des

(Un)Glaubens, Zürich: 2014; Pickel, Gert/Jaeckel, Yvonne/Yendell, Alexander: »Konfessions-

lose – Kirchenfern, indifferent, religionslos oder atheistisch?«, in: P. Siegers u.a. (Hg.): Einstel-

lungen und Verhalten der deutschen Bevölkerung. Analysen mit dem ALLBUS, Wiesbaden:

2019, S. 123-153; ders.: »Konfessionslose – das ›Residual‹ des Christentums oder Stütze des

neuen Atheismus?«, in: Theo-Web, Zeitschrift für Religionspädagogik 12 (2013), S. 12-31.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das gefährdete Leben und sein Hoffnungsversprechen auf Erlösung 231

nen »Kulturreligiösen« besitzen unbeschadet ihrer persönlichen Nichtgläubigkeit

noch eine Offenheit gegenüber religiösen Traditionen, die die Areligiösen nicht

mehr haben, weil ihnen jegliche Kenntnis und Bezogenheit zu diesen Traditionen

fehlt, auch aufgrund sozialer, diskursiver Prägung durch ein areligiöses familiäres

und/oder gesellschaftliches Umfeld. Nur weil also die »Kulturreligiösen« den bi-

nären Code religiös/säkular produktiv unterlaufen, und nur weil es zweifelsohne

individuelle wie (zivil-) gesellschaftliche Amalgamierungen und Dispersionen im

Bereich religiös/säkular gibt, folgt daraus nicht, dass dieser Code seinen Sinn ver-

liert. Drittens schließlich ist die Differenzierung religiös/nichtreligiös nicht nur ei-

ne auf der kognitiven Ebene wirksame Unterscheidung; sie betrifft in umfassender

Art und Weise die ganze Existenzweise und Lebensführung, schließt also gerade

auch habituelle Einstellungen und sozial eingebettete Körperpraxen mit ein.

Geht es dann aber um die Bestimmung der spezifischen Differenz des Religiö-

sen, so wird man hier zum einen darauf verweisen können, dass religiösen Praxen

»glauben« zugrunde liegt, und dies in der Doppelstruktur von einer erstpersön-

lichen formalen Einstellung, die man mit »vertrauen« kennzeichnen kann (faith),

und materialen Überzeugungen und Handlungen (belief ), auf die sich das Vertrau-

en bezieht, und die wiederum die vertrauensvolle Haltung material bestimmen.

»Glauben« ist keineswegs mit Religion deckungsgleich, es kann auch nichtreligiö-

seHaltungen und Einstellungen geben, denen kein sicheresWissen zugrunde liegt,

und die auf Glauben im Sinne von Vertrauen basieren: Nicht jeder Glaube ist schon

religiös, doch jede religiöse Einstellung ist mit »glauben« verknüpft.43 Was aber

kennzeichnet dann den spezifisch religiösen Glauben?

Unbeschadet des unhintergehbaren Auftretens von Religion im Plural – es gibt

keine »Religion an sich« in oder hinter den mannigfaltigen religiösen Praxen –

lassen sich doch einige Momente nennen, die religiöse Praxen charakterisieren

– und dabei lässt sich an einige Gedanken Butlers anknüpfen. Ich gehe davon

aus, dass religiöse Selbst- und Weltdeutungen auf ein Unbedingtes bezogen sind,

auf das man sich in unterschiedlicher Art und Weise ontologisch, kosmologisch,

epistemologisch, ethisch bezieht, und das wiederum unterschiedlich inhaltlich be-

stimmt wird, theistisch, nichttheistisch oder in einer Verknüpfung theistischer

und nichttheistischer Beschreibung. Zur spezifischen Differenz des Religiösen ge-

hört also keineswegs der Glaube an Gott oder an Götter, wohl aber der Bezug auf

Unbedingtes.44

43 Vgl. hierzu etwa S. Wendel: 2010, S. 74-85.

44 Vgl. ebd., S. 49-63. Häufig wird als zentrales Charakteristikum von Religion der Bezug auf

Transzendenz genannt. Dieser Begriff erscheint mir allerdings zu unspezifisch, da auch an-

dere Menschen, ein anderer geschichtlicher Zustand, ja dieWelt überhaupt ein »Mehr« bzw.

»Darüber hinaus« des Selbstvollzuges sein können, und diese sind dadurch, dass sie solcher-

art eine Transzendenz darstellen, noch nicht religiös qualifiziert. Wenn man den Transzen-

denzbegriff ins Spiel bringenmöchte,wärewohl Thomas LuckmannsBegriffsprägung »große

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232 Saskia Wendel

In jenem religiösen Bezug auf Unbedingtes kommen nun zwei Aspekte zum

Tragen, die auch Butler starkmacht: die Verletzlichkeit, Ausgesetztheit und Enteig-

nung des Daseins und die performativen Vollzüge seiner verkörperten Existenz.45

Das sich religiös entwerfende Selbst deutet sein gefährdetes Leben nicht nur per

se als endlich, verletzlich und darin unbeschadet seiner Freiheit als von anderen

abhängig, auf die es bezogen ist, sondern als – mit Friedrich Schleiermacher ge-

sprochen – »schlechthinnig abhängig« von einemUnbedingten, dem es sich sowohl

in seinemAufkommenwie in seinemVollzug verdankt. Zwar kommt jenes religiöse

Gefühl »schlechthinniger Abhängigkeit« anders als von Schleiermacher behauptet

nicht unmittelbar im Vollzug des Selbstbewusstseins auf, sondern ist Teil diskursi-

ver Deutungsprozesse in Bezug auf konkrete Erfahrungen des gefährdeten Lebens.

Dennoch aber charakterisiert die »schlechthinnige Abhängigkeit« das Verhältnis,

in das sich ein Dasein zu einem Unbedingten stellt, das es als Grund seiner selbst

und des ganzen Universums deutet; eine Abhängigkeit, die seine Freiheit keines-

wegs leugnet oder minimiert, aber diese ebenso wenig als selbstursprünglich an-

sieht wie seine gesamte Existenz. Und darin begreift es sich als nicht-souverän. Es

kommt hier aber auch noch ein anderer Aspekt der Vulnerabilität zum Tragen, den

Butler auch herausstellt: die Offenheit, Empfänglichkeit bzw. die Fähigkeit, sich ei-

nem Anderen gegenüber zu öffnen.46 Religiös wird dies dann virulent, wenn sich

dieses Sich-Öffnen-können gegenüber einem Unbedingten ereignet, zu dem man

sich in Relation setzt; wenn das »Außer sich sein« und das »Sich in einem Anderen

Verlieren-können« eine Bewegung der Selbsttranszendierung auf ein »Mehr« hin

darstellt, das den Charakter des Unbedingten trägt.47

Transzendenz« am ehesten mit dem Begriff des Unbedingten vergleichbar und dazu geeig-

net, die spezifische Differenz des Religiösen zu qualifizieren.

45 Vgl. hierzu auch Jacobs, Brianne: Embodying Solidarity. Subjectivity in a Political Ecclesiology

after Johann Baptist Metz and Judith Butler, Fordham: 2017.

46 Butler verweist darauf, dass Vulnerabilität keinesfalls nur einseitig als Verletzlichkeit ver-

standen werden darf. Vgl. hierzu Butler, Judith: Anmerkungen zu einer performativenMacht

der Versammlung, Berlin: 2016, S. 195.

47 »Dass wir uns in einem anderen verlieren können, dass uns unsere taktilen, motilen, visuel-

len, olfaktorischenoder auditiven Fähigkeitenüber uns selbst hinausführen, liegt daran, dass

der Körper nicht an seinem Platz bleibt und dass derlei Enteignung den Körpersinn ganz all-

gemein kennzeichnet« (Ebd.). Das Sich-Öffnen Unbedingtem gegenüber kann so einerseits

in der konkreten Lust und imBegehren sich ereignen, die sich in der Begegnungmit anderem

verkörperten Dasein vollzieht bzw. durch dieses ausgelöst wird. Es kann aber andererseits

auch in bestimmten spirituellen »Techniken des Selbst« und der Selbsttranszendierung sich

vollziehen, die man gemeinhin mit mystischen Erfahrungen affektiver Art, mit ekstasis und

raptus verbindet. Man könnte hier eine Linie zu Butlers an Althusser anknüpfende Überle-

gungen zur Konstitution des Subjekts durch die göttliche Macht der Benennung und durch

den göttlichen Ruf und die souveräne Macht der göttlichen Stimme ziehen (vgl. J. Butler:

2006, S. 56f.), und so das Verhältnis zu Gott bzw. zum Unbedingten als Unterwerfungsver-

hältnis, als strikt heteronomes Verhältnis von Anruf und Entsprechung, Aufforderung und

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das gefährdete Leben und sein Hoffnungsversprechen auf Erlösung 233

Die Dialektik der Subjektivierung wird solcherart der religiösen Selbst- und

Weltdeutung eingeschrieben: Einerseits verdankt sich Dasein einem Unbedingten

und ist von ihm abhängig. Andererseits vermag sich das religiöse Selbst gerade

auch in Relation zu jenem Unbedingten, das es als Wovonher wie Woraufhin sei-

ner Existenz auffasst, zu entwerfen. Dies geschieht wiederum im Blick auf herr-

schende religiöse Diskurse, denn Religiosität vollzieht sich nicht in diskurs- und

machtfreien Räumen, kann sich aber zu dem, was ihr vorgegeben ist, frei verhal-

ten, d.h. auch: performativ agieren: zustimmend, ablehnend, verändernd – und

dies in Form vielfacher, unterschiedlicher Körperpraxen, die das gefährdete Leben

unter eine religiöse Deutung stellen bzw. solche Deutungen hervorbringen.

Der Aspekt der »schlechthinnigen Abhängigkeit« aller Existenz ist allerdings

nur die eine Seite religiöser Selbst- und Weltdeutungen, die andere stellt sich mit

Blick auf den Existenzvollzug ein, in concretomit dem skizziertenmelancholisch ge-

tönten Blick auf die Spannung dieses Vollzuges zwischen Glück und Trauer, Lust

und Leid, Natalität und Mortalität. Das erinnerte wie erfahrene Leid der Opfer der

Geschichte motiviert religiös Gestimmte einerseits zu Klage und Anklage, zu Ver-

zweiflung, Furcht und Trauer, andererseits aber auch zum Vertrauen auf das Ver-

sprechen auf Heil und Erlösung. Zur religiösen Disposition gehört der Glaube an

ein Heilsversprechen hinzu, auch wenn dessen Verständnis höchst unterschiedlich

ausfällt. Das Unbedingte wird eben nicht nur als Grund des Aufkommens allen Le-

bens verstanden, sondern auch als dessen Ziel. Hier scheint sich eine Differenz zu

Butler anzudeuten, die ja wie erwähnt die teleologische Vorstellung von Erlösung

kritisiert hatte. Doch genau besehen wird meiner Ansicht nach von Butler primär

die Vorstellung kritisiert, dass das Ziel der Geschichte die ununterbrochen fort-

schreitende Verlängerung des Bestehenden ist. Dieser »Fortschritt« der Geschich-

te, womöglich verknüpft mit der Hegelianischen Idee der Selbstvervollkommnung

des Absoluten in der Geschichte, negiert, worauf ja schon Benjamin in seinen Ge-

danken zum »Engel der Geschichte« hingewiesen hatte48, das vergangene Leid; die

Toten blieben tot, und Vollendung geschähe auf ihre Kosten. Was aber, wenn die

erhoffte Erlösung nicht im Modus der sich vollendenden »fragwürdigen Kontinui-

tät der Gegenwart zusammen mit ihrem Gedächtnisverlust«49 geschähe, sondern

Gehorsam zeichnen – undGottes Anruf als verletzendeHandlung. Doch hier handelte es sich

um die Projektion des »souveränen Selbst« auf Gott und das Missverständnis des göttlichen

Rufs als Befehl eines zu Gott hypostasierten Souveräns, zu dem das Narrativ des Anrufs und

der Aufforderung verführt, abgesehen von der Konstruktion Gottes als verletzender, Gewalt

ausübender Herrscher, die das Problemder Theodizee aufwirft. Sich abhängig, verletzlich zu

fühlen, und sich einem anderen hin zu öffnen, impliziert dagegen weder notwendigerweise

ein Herrschaftsverhältnis von Zwang und Gehorsam noch die Preisgabe eigener Autonomie.

48 Vgl. W. Benjamin: 1977, S. 255.

49 J. Butler: 2012, S. 121.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234 Saskia Wendel

in einem performativen Akt der Unterbrechung? Und nicht in der Intervention ei-

nes göttlichen Souveräns, sondern in den vielfachen performativen Vollzügen des

gefährdeten Lebens selbst, das eine neue Wirklichkeit ins Leben ruft? Denn per-

formativ zu handeln heißt ja, wie Butler selbst schreibt, machtvoll zu handeln,

bedeutet »die Macht, eine neue Situation zu erzeugen oder eine Reihe von Wir-

kungen in Gang zu setzen«50. Was, wenn das erhoffte Heil nicht erst am Ende

der Zeit anbräche, sondern schon jetzt, »mitten unter uns«, anfänglich als Wirk-

lichkeit gesetzt würde, und so alles andere darstellt als billige Jenseitsvertröstung?

Wenn es nicht als notwendiger Geschichtsverlauf vorgestellt würde, sondern als

Moment des freien Vollzugs des Daseins? Wäre Erlösung dann nicht auch im en-

geren Sinn als nichtteleologisch verstanden und so das Motiv des Messianischen

hineingenommen, das Butler in Bezug auf Benjamin und Arendt stark macht? Und

entspräche sie dann nicht dem,was Butler als eine »Offenbarung, die demGeheim-

nis gerecht wird«51 bestimmte: »Sie versucht […], der Fragmente der Vergangen-

heit, die in die Gegenwart einbrechen und dort vorläufig greifbar werden, habhaft

zu werden und mit ihr zu arbeiten«52? Dem entsprechend wären auch im Erlö-

sungsgeschehen die Wunden nicht unsichtbar gemacht, das Fragment keineswegs

zu harmonischer Ganzheit zusammengefügt, das Leid nicht einfach aufgehoben

im »Werden zu sich« eines Absoluten, sondern bliebe im versöhnten Zustand im

Modus der Erinnerung präsent und entspräche dennoch der »[…] Idee einer Ver-

fassung der Welt, in der nicht nur bestehendes Leid abgeschafft, sondern noch das

unwiderruflich vergangene widerrufen wäre«53.

ImBlick darauf lässt sich nochmals an den hermeneutischenHorizont von Poli-

tik und Ethik anknüpfen: Das religiöse Hoffnungsversprechen besitzt unweigerlich

ethische und vor allem auch politische Implikationen, ebenweil es für das Hier und

Jetzt einen Trost ohne Vertröstungsideologie zu geben sucht. Dann aber kommt

für diejenigen, die ihr Leben religiös deuten, jenes Hoffnungsversprechen auch im

Feld des Politischen zum Ausdruck, und es wird dann gerade auch in denjenigen

Handlungen antizipiert, die Butler »die performative Macht der Versammlung«54

nennt.55 In der gemeinsamen körperlichen Inszenierung, der pluralen Form von

Performativität56, wird etwas kundgetan – in unserem Fall die Hoffnung auf die

erlösende Unterbrechung des Bestehenden –, und zugleichmitten imBestehenden

etwas neu begonnen,momenthaft neueWirklichkeit gesetzt.Dies geschieht jedoch

nicht in Bezug auf allgemeine Vorstellungen von »Heil«, »Versöhnung« usw., und

50 J. Butler: 2016, S. 42.

51 J. Butler: 2012, S. 120.

52 Ebd.

53 T. W. Adorno: 51988, S. 395.

54 J. Butler: 2016.

55 Vgl. hierzu auch G. Werner: 2018, S. 198-202.

56 Vgl. J. Butler: 2016, S. 16.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das gefährdete Leben und sein Hoffnungsversprechen auf Erlösung 235

auch nicht in einem separierten Bereich des vom »Profanen« getrennten »Sakra-

len«, nicht allein in kultischen oder liturgischen Körperpraxen, zumal diese ohne

Bezug zum Politischen und den gesellschaftlich wirksamen Machtdiskursen, de-

nen sie immer schon zugehören, entleerte, ausschließlich selbstreferentielle Hand-

lungen wären. Das Hoffnungsversprechen wird vielmehr in einem Geschehen per-

formativer Versammlung ins Leben gerufen, das »den Körper in die Mitte des po-

litischen Feldes rückt und das in seiner expressiven und bezeichnenden Funktion

eine leibliche Forderung nach lebenswerteren wirtschaftlichen, gesellschaftlichen

und politischen Bedingungen darstellt, die nicht mehr durch von außen auferlegte

Formen der Prekarität erschwert werden«57. Darin wird erneut deutlich, dass die

»Verletzlichkeit allen Lebens«, die den hermeneutischen Horizont auch religiöser

Selbst- und Weltdeutung darstellt, nie nur rein individuell, sondern universal und

darin auch politischer Natur ist, und auch die Performanz ist kein nur auf das ein-

zelne verkörperte bewusste Leben begrenztes Geschehen. Dabei ist es wichtig zu

sehen, dass die Körperpraxen derjenigen, die sich versammeln, in der Regel nicht

explizit religiös codiert sind; nicht die Handlung der Körper, die sich entsprechend

o.g. leiblicher Forderung im öffentlichen Raum versammeln, ist per se schon re-

ligiös, sondern die Motivation derjenigen, die sie ausüben. Die Handlungen der

Religiösen unterscheiden sich hier allerdings in keiner Weise von denjenigen der

Nichtreligiösen, die sich in der Mitte des politischen Feldes »widerständig« ver-

sammeln.

Ist also das Hoffnungsversprechen auf Erlösung zwar ein spezifisch Religiö-

ses, so sprengt die von Butler entworfene »Performativität der Versammlung der

Körper« den Unterschied zwischen religiöser und nichtreligiöser Selbst- undWelt-

deutung auf. Die Unterscheidung zwischen säkular und religiös wird keineswegs

aufgelöst, und sie tritt auch weiterhin auf der Ebene der Handlungsmotivationen

zutage, aber sie spielt auf der konkreten politischen Handlungsebene keine Rol-

le.58 Die religiöse Konnotation der Hoffnung führt daher keineswegs zur Separie-

rung religiös Eingestellter von säkular Eingestellten, imGegenteil versammeln sich

beide in der ›leiblichen Forderung nach lebenswerten Bedingungen‹ und schlie-

ßen sich nicht wechselseitig aus. Denn beide eint die »Sehnsucht danach, daß es

bei dem Unrecht, durch das die Welt gekennzeichnet ist, nicht bleiben soll«59, er-

wachsen aus der Erfahrung des gefährdeten und in so vielfacher Weise verletzli-

chen Lebens, die Judith Butler so nachdrücklich ins Zentrum ihres philosophischen

57 Ebd., S. 19.

58 Vgl. zu dieser Bestimmung der Bedeutung religiöser Überzeugungen in Feld der Öffentlich-

keit auch ausführlich Breul,Martin: Religion in der politischenÖffentlichkeit. ZumVerhältnis

von religiösen Überzeugungen und öffentlicher Rechtfertigung, Paderborn: 2015.

59 Horkheimer, Max: Gesammelte Schriften 7, Frankfurt a.M.: 1985, S. 350ff.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236 Saskia Wendel

Denkens stellt. Max Horkheimer zufolge begründet diese Sehnsucht eine Solida-

rität, die in undogmatischer Weise auch theologische Momente enthält.60 In die-

ser Perspektive kann man sich auch über Unterschiede hinweg gemeinsam einer

(Religions-)Philosophie widmen, die sich so versteht, wie Adorno es für eine »Phi-

losophie nach Auschwitz« einforderte:

»Philosophie, wie sie im Angesicht der Verzweiflung einzig noch zu verantworten

ist, wäre der Versuch, alle Dinge so zu betrachten, wie sie vom Standpunkt der

Erlösung aus sich darstellten. Erkenntnis hat kein Licht, als das von der Erlösung

her auf die Welt scheint: alles andere erschöpft sich in der Nachkonstruktion und

bleibt ein Stück Technik. Perspektiven müßten hergestellt werden, in denen die

Welt ähnlich sich versetzt, verfremdet, ihre Risse und Schründe offenbart, wie sie

einmal als bedürftig und entstellt im Messianischen Lichte daliegen wird. Ohne

Willkür und Gewalt, ganz aus der Fühlung mit den Gegenständen heraus solche

Perspektive zu gewinnen, darauf allein kommt es dem Denken an«61.

60 Vgl. ebd., S. 231f.

61 Adorno, Theodor W.: Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben, Frankfurt

a.M.: 221994, S. 333f.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»We Are Undone by each other«1

Interkulturell-theologische Perspektiven auf Judith Butler

Claudia Jahnel

1. Macht und Widerstand im Raum der Ambivalenz: Knotenpunkte
der Begegnung von Interkultureller Theologie und Judith Butler

»Speaking to the postcolonial Other«! So überschreibt »The Discourse Studies Re-

ader« einen Beitrag, den Judith Butler unter dem Titel »Violence, Nonviolence.

Sartre on Fanon«2 ursprünglich für den Aufsatzband »Race after Sartre« verfasst

hat. Explizit setzt sich Butler in dieser Analyse des Vorworts, das Jean-Paul Sart-

re zu Frantz Fanons antikolonialer Schrift »Die Verdammten dieser Erde«3 ver-

fasst hat, mit kolonialer Gewalt auseinander. Bezeichnenderweise stehen dabei

allerdings nicht der algerische Psychologe Fanon, die Inhalte dieses berühmten

exhortativen Werks oder gar die »Verdammten« selbst im Zentrum. Ihre Aufmerk-

samkeit richtet sich vielmehr auf den französischen Philosophen Sartre und sein

ebenfalls exhortatives, aber an die Europäer gerichtetes Vorwort, an dem Butler

die ganze performative Macht des kolonialen Diskurses aufzeigt. Auch Sartre ge-

linge es nicht, so die Diskurstheoretikerin, koloniale Konventionen zu überwinden.

Zwar führe er den europäischen Lesern vor Augen, dass Fanons Schrift sie, die Eu-

ropäer, mitsamt ihren humanistisch-kolonialisierenden Idealen dezentriere und

sie nun diejenigen seien, die aus der Ferne – »displaced« – zuhören und verstehen

müssten. Abermit seiner direkten Anrede der europäischen Leser – Sartre verwen-

det die 2. Person Plural – bewirke er das genaue Gegenteil: Er stelle die Europäer

zurück ins Zentrum und spreche ihnen den mit Anerkennung verbundenen Status

des »Du« zu, den Fanon ihnen entzogen habe. Sartre wiederhole somit die kolonia-

le dichotomisierende Ordnung, die die Europäer im Zentrum von Wissen, Macht

und Kommunikation verortet, den Kolonisierten aber die Fähigkeit zum Sprechen

1 Butler, Judith: Undoing Gender, New York: 2004, S. 19.

2 Butler, Judith: »Violence, Nonviolence. Sartre on Fanon«, in: Johannes Angermuller/Do-

minique Maingueneau/Ruth Wodak (Hg.): The Discourse Studies Reader. Main currents in

theory and analysis, Amsterdam/Philadelphia: 2014, S. 127-132.

3 Fanon, Frantz: Die Verdammten dieser Erde, Reinbek bei Hamburg: 1969.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


238 Claudia Jahnel

und Handeln abspricht, den Status des Angesprochenen, des »Du«, verweigert und

ihnen so die Grundlagen für ein lebbares Leben entziehe. Wer aber, so fragt Butler

gegen Ende ihres Essays, spricht eigentlich mit dem Kolonisierten?:

»Who will speak to the colonized? For Fanon, the colonizer is not the ›you‹, or

so Sartre tells us, but for Sartre, the colonized is not the ›you‹. So Sartre continues

the very tradition of nonaddress that he seeks to indict«4.

Aber auch Butler sucht nicht das Gespräch mit den »Verdammten«, sondern

stellt den Europäer Sartre ins Zentrum. Kann dies einen Hinweis darauf geben,

warum Butlers Einsichten in vielen Studien interkultureller TheologInnen5 nicht

oder überwiegend kritisch bis ablehnend rezipiert werden? Auch die poststruktu-

ralistische Analyse steht vor dem Dilemma, so scheint es, dass sie mit der Dekon-

struktion und intendierten Destabilisierung hegemonialer diskursiver Ordnungen

eben diese wieder ins Zentrum stellt und den kolonialen Diskurs fortsetzt. Offen-

sichtlich können auch bei Butler die Subalternen – die »Verdammten dieser Erde«

– nicht sprechen, sondern bedürfen der Repräsentation durch andere.6

Diese Schlussfolgerungen verharmlosen freilich die Macht des Diskurses und

verkennen die Ambivalenzen und Dynamiken des Widerstands. Butlers Analyse

und die Fragen, die sich daran anschließen, führen eben deshalb mitten ins Zen-

trum jener Herausforderungen, mit denen sich viele interkulturell-theologische

Studien beschäftigen: Repräsentation und Deutungsmacht in interkulturellen und

interreligiösen Aushandlungsprozessen,Widerstand, die Spannung zwischen Uni-

versalität und Partikularität, »Verstehen« des »Anderen« und Othering-Prozesse.

Dabei offenbart sich häufig dasselbe Dilemma und dieselbe Ambivalenz: Gerade

dort, wo – bspw. in kontextueller, Befreiungs- oder postkolonialer Theologie – Ge-

gendiskurse konstruiert werden, um den »Verdammten«, »Unterdrückten« und

»Marginalisierten« eine Stimme zu geben, werden dominante Diskurse wieder-

holt. Gleichzeitig können Wiederholungen – manchmal unerwartet – machtvolle

Ordnungen subversiv unterlaufen.

Butler geht in »Gender Is Burning«7 ausführlich auf diese Ambivalenz des Wi-

derstands ein.Widerstand sei, so konstatiert sie, kein heroischer Akt eines autono-

4 J. Butler: 2014, S. 131.

5 Die Fachbezeichnung »Interkulturelle Theologie« ist eine erst vor etwa 20 Jahren eingeführte

Neuschöpfung, die sich weder im globalen Norden, wo sie ihren Ursprung hat, vollständig

durchgesetzt hat, noch erst recht im globalen Süden, wo sie kaum bekannt ist. Ich werde

sie im Folgenden gleichwohl umfassend verwenden, auch wenn die hier vorgestellten Theo-

logInnen sehr unterschiedliche Zugänge vertreten. Was diese gleichwohl verbindet, ist die

Auseinandersetzungmit den verschiedenen Hybridformen des Christentums, ihren partiku-

laren Besonderheiten und ihren globalen Verflechtungen.

6 Vgl. Spivak, Gayatri Chakravorty: Can the Subaltern Speak? Postkolonialität und subalterne

Artikulation, Wien: 2007.

7 Butler, Judith: »Gender Is Burning: Fragen der Aneignung und Subversion«, in: Dies.: Körper

von Gewicht, Frankfurt a.M.: 9 2017, S. 171-197.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»We Are Undone by each other« 239

men Subjekts. Er entstehe vielmehr am »Knotenpunkt kultureller und politischer

Kräfte«, am »Nexus« eines »kulturellen Zusammenstoßens, in dem die Forderun-

gen, die gleichen Bestimmungen zu wiederholen oder zu resignifizieren, die das

›Wir‹ konstituieren, nicht kurz und bündig abgelehnt werden können, in dem sie

aber auch nicht mit striktem Gehorsam befolgt werden können. Es ist der Raum

dieser Ambivalenz, der die Möglichkeit eröffnet, die gleichen Bestimmungen um-

zuarbeiten, in denen sich die Subjektivierung vollzieht – und in ihrem Vollzug

scheitert«8.

In den Vorarbeiten zum vorliegenden Beitrag bin ich immer wieder auf diese

Ambivalenzen von Macht und Widerstand gestoßen. Sie begegneten mir wie ein

roter Faden sowohl in konstruktiv-positiven und kritisch-ablehnenden Aufnahmen

Butlerscher Einsichten als auch im Nachdenken über fehlende Bezugnahmen und

Ignoranz an Punkten, wo die Anknüpfung an Butler in meinen Augen nahegelegen

hätte. Der Grund für die kontinuierliche Präsenz von Macht und Widerstand in

den aufgesuchten Studien liegt, so meine ich, zum einen im Gegenstand des Fachs

selbst – sehr verkürzt formuliert geht es hier um die weltweiten Hybridformen

des Christentums als Produkte globaler, transkultureller und transreligiöser Aus-

handlungsprozesse. Zum anderen regen die verschiedenen Methoden und theore-

tischen Zugänge des Fachs einen kritischen Umgang mit Macht an. Erst mit dem

wachsenden Einfluss der sogenannten cultural turns9 in Interkultureller Theologie

rücken aber auch – weniger binär – die Ambivalenzen, Risse und Zwischenräu-

me und das Oszillieren von Macht und Widerstand verstärkt in den Blick – und

gerade hier zeigen sich inspirierende Knotenpunkte zu Butlers inhaltlichen und

methodischen Überlegungen.

Der vorliegende Beitrag entwickelt daher aus der Innenperspektive des Faches

und seiner besonderen Prägung durch die cultural, postcolonial und material/body

turns ein Panorama fruchtbarer – genutzter und ungenutzter –Anknüpfungspunk-

te zu Butlers Theorien. Das geschieht exemplarisch und ohne Anspruch auf Voll-

ständigkeit. Da sowohl die turns nicht klar voneinander abgegrenzt sind, als auch

Butlers Theorien und Inhalte ein großes vernetztes Gesamtsystem mit zahlreichen

Überlappungen darstellt, bildet die hier gewählte Gliederung zwar den Versuch ei-

ner groben Systematisierung der Rezeptionen und Impulse Butlers, aber die Gren-

zen zwischen den einzelnen Unterkapiteln sind fließend. Im Anschluss daran wer-

den anhand der Rezeption Butlers durch Kwok Pui Lan und Heike Walz zentrale

und wiederkehrende Irritationen und Widerstände interkultureller TheologInnen

gegenüber den Einsichten Butlers skizziert, die gleichzeitig Herausforderungen an

8 Ebd., S. 177.

9 Zuden verschiedenen »turns« vgl.: Bachmann-Medick, Doris: Cultural Turns.Neuorientierun-

gen in den Kulturwissenschaften, Reinbek bei Hamburg: 2006.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


240 Claudia Jahnel

die Interkulturelle Theologie selbst offenbaren. Der Beitrag endet mit einem kur-

zen nicht-abschließenden Ausblick.

Erwähnt sei noch, dass der Beitrag nicht eigens auf den religious turn eingeht.

Dieser spielt zwar eine wichtige Rolle innerhalb der InterkulturellenTheologie, die

Rezeption von Butlers jüngeren Veröffentlichungen zu Religion, Öffentlichkeit, Re-

ligionskritik, Islam oder Zionismus ist jedoch gering. Daher kann an dieser Stelle

nur das Desiderat einer intensiveren Auseinandersetzung mit Butler zu Religion

formuliert werden.

2. Die Interkulturelle Theologie und ihre »turns«
als Anschlusspotential an Judith Butler

2.1 Judith Butler und der cultural turn in der Interkulturellen Theologie:

Von konstruktiven Rissen, epistemologischer Ungewissheit und

der Wahrheit Gottes im Zwischenraum

Der cultural turn hat sich Anfang der 2000er Jahre schon in der Nomination des zu-

vor als Religions-, Missions- und Ökumenewissenschaft bezeichneten Fachs nie-

dergeschlagen. Von ihm angeregt konzentrieren sich viele Forschungen im wei-

ten Feld der Hybridformen der Christentümer und Religionen auf »contact zo-

nes«,10 d.h. auf Zonen des Aushandelns von Unterschieden und Deutungsmacht,

der Assimilation und Integration, des Ausschlusses undWiderstandes. Interkultu-

relle Theologie ist schon von ihrem Namen her dem »Inter«, dem Dazwischen und

den liminalen Übergangsprozessen, den Rissen und Bruchstellen, den Dissonan-

zen und Ambivalenzen verpflichtet.

Butlers Infragestellung eindeutiger Identitäten, essentialistisch-ontologischer

Annahmen und epistemologischer Gewissheiten steht daher in großer Nähe zu

dieser Ausrichtung Interkultureller Theologie. Zwar konzentriert sie sich primär

auf die diskursive Ordnung von gender und sex,11 wie einer ihrer vielzitierten Sät-

ze veranschaulicht: »There is no gender identity behind the expressions of gender;

[…] identity is performatively constituted by the very ›expressions‹ that are said to

be its results«12. Gleichwohl lässt sich diese Dekonstruktion geschlechtlicher Iden-

tität auch auf Identitätskonstruktionen übertragen, die im Feld der Interkulturel-

lenTheologie besondere Relevanz haben: auf die Konstruktion des Flüchtlings oder

10 Vgl. Pratt, Mary Louise: »Scratches on the Face of the Country; or, What Mr. Barrow saw in the

Land of the Bushmen«, in: Henry Louis Gates (Hg.): »Race«, Writing and Difference, Chicago:

1985, S. 139.

11 Vgl. Butler, Judith: Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a.M.: 1991.

12 Butler, Judith: Gender Trouble. Feminism and the Subversion of Identity, New York: 1990,

S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»We Are Undone by each other« 241

Migranten zumBeispiel,13 dessen vermeintliche ontologisch-essentielle Andersheit

mitunter strategisch zu einem »object of belief«14 gemacht wird.

Interkulturellen TheologInnen, die diese und andere kritische kulturwissen-

schaftliche Perspektiven in ihre Studien integrieren,15 geht es wie Butler darum,

die »machtförmigen Vorgänge« sichtbar zumachen, »die dazu beitragen, dass His-

torie als Natur erscheint«16. Sie teilen Butlers Interesse an Rissen und Brüchen, die

Kategorien wie »Frau«, aber auch »Religion« oder »Kultur« zur Bezeichnung eines

»unbezeichnete[n] Feld[es] von Differenzen« und zu »einem Schauplatz ständiger

Offenheit und Umdeutbarkeit (resignifiability)« machen.17 Ja, es geht geradezu um

den Schutz und die Aufwertung der Risse und der »ständigen Spaltung«, damit

»bislang unvorhergesehene Bedeutungen zum Tragen kommen können«18.

Dieses Interesse an der Dekonstruktion von Deutungsmacht und der Verviel-

fältigung von Bedeutungen zeigt sich in einer wachsenden Zahl von Veröffentli-

chungen in der Interkulturellen Theologie. Ich nenne nur exemplarisch den von

Klaus Hock herausgegebenen Band zur Deutungsmacht in transkulturellen reli-

giösen Prozessen »The Power of Interpretation«19 sowie seinen Aufsatz »Religi-

on als transkulturelles System«20, Michael Bergunders Dekonstruktion des Reli-

gionsbegriffs in »Was ist Religion?«21 und den von Daniel Cyranka und Henning

13 Vgl. etwa: Kim-Cragg, HyeRan: »A Postcolonial Portrait of Migrants as Vulnerable and Resis-

tant«, in: Practical Matters Journal 11 (2018), S. 167-180; Jahnel, Claudia: »Migration and Jus-

tice: Postcolonial discourses onmigration as challenge and partner for theology«, in: Andrea

Bieler et al. (Hg.): Religion and Migration: Negotiating hospitality, agency and vulnerability,

Leipzig: 2019, S. 41-60.

14 Butler, Judith: »Performative Acts and Gender Constitution. An Essay in Phenomenology and

Feminist Theory«, in: Theatre Journal 40 (1988), S. 519-531, hier S. 520.

15 Exemplarisch genannt seien: Nehring, Andreas: Orientalismus undMission. Die Repräsenta-

tion der tamilischen Gesellschaft und Religion durch Leipziger Missionare 1840-1940, Wies-

baden: 2003; Wiesgickl, Simon: Das Alte Testament als deutsche Kolonie. Die Neuerfindung

des Alten Testaments um 1800 (= Beiträge zur Wissenschaft vom Alten und Neuen Testa-

ment, Band 214), Stuttgart: 2018; Gruber, Judith: Theologie nach dem Cultural Turn. Interkul-

turalität als theologische Ressource, Stuttgart: 2013.

16 Bublitz, Hannelore: Judith Butler zur Einführung, Hamburg: 2002, S. 45.

17 Butler, Judith, »Kontingente Grundlagen. Der Feminismus und die Frage der »Postmoderne«,

in: Seyla Benhabib et al. (Hg.): Der Streit umDifferenz. Feminismus und Postmoderne in der

Gegenwart, Frankfurt a.M.: 1993, S. 31-58, hier S. 49.

18 Ebd. S. 50.

19 Hock, Klaus (Hg.): The Power of Interpretation. Imagined Authenticity – Appropriated Iden-

tity, Wiesbaden: 2016.

20 Hock, Klaus: »Religion als transkulturelles Phänomen. Implikation eines kulturwissenschaft-

lichen Paradigmas für die Religionsforschung«, in: Berliner Theologische Zeitschrift 19

(2002), S. 64-82.

21 Bergunder, Michael: Was ist Religion? Kulturwissenschaftliche Überlegungen zum Gegen-

stand der Religionswissenschaft, in: ZfR 19 (2012), S. 3-55.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


242 Claudia Jahnel

Wrogemann veröffentlichten Band »Religion – Macht – Raum«22, der zahlreiche

Fallstudien zu Verschiebungen und Umdeutungen von Religion im (öffentlichen)

Raum enthält. Auch die Diskussion um Partikularismus und Universalismus etwa

in der weltweiten Ökumene, in der die Dezentrierung westlich-universalistischer

Einheitsmodelle eine zentrale Rolle spielt,23 zeigt deutliche Anknüpfungspunkte

an Butlers Kritik an universalisierenden Setzungen, die partikulare Interessen ka-

schieren.24

Hinsichtlich der dezidiert theologischen Ausrichtung des Fachs weicht Inter-

kulturelleTheologie aber auch von Butlers inhaltlichen Setzungen ab und geht auch

über die Bedeutung von Rissen und Brüchen im cultural turn hinaus: denn das, was

in den Zwischenräumen und Rissen gesucht wird – oder vielmehr sich ereignet in

ständiger Offenheit und Umdeutbarkeit – , ist, so Robert Schreiter, die Wahrheit

Gottes:

»Interkulturelle Theologie ist mehr als eine Beschreibung von Beziehungen zwi-

schen Kulturen, sie muss dieWahrheit von Gottes Gegenwart in unsererWelt auf-

zeigen und bezeugen. Die bezeugteWahrheit wirdwahrscheinlich eher narrativer

als propositioneller Form sein. Sie wird sichmehr in den Zwischenräumen zeigen,

in den Momenten der Schwäche und des Leidens innerhalb einer Kultur mehr als

in den Momenten ihrer Stärke«25.

Es wäre inspirierend, an diesem Punkt die Auseinandersetzung mit Butlers

Vulnerabilitäts- und Widerstandsvorstellung zu vertiefen, wie sie etwa Miri-

am Leidinger unter Einbeziehung lateinamerikanischer Befreiungstheologie,26

Kim-Cragg in Anknüpfung an postkoloniale Perspektiven auf die vulnerable

22 Cyranka, Daniel/Wrogemann, Henning (Hg.): Religion – Macht – Raum. Religiöse Macht-

ansprüche und ihre medialen Repräsentationen (= Veröffentlichungen der Wissenschaftli-

chen Gesellschaft für Theologie 56), Leipzig: 2018. Weitere exemplarische Veröffentlichun-

gen: Bergunder, Michael: »Der »Cultural Turn« und die Erforschung der weltweiten Pfingst-

bewegung«, in: Evangelische Theologie 69 (2009), S. 245-269. Jahnel, Claudia: Interkulturelle

Theologie und Kulturwissenschaft. Untersucht am Beispiel afrikanischer Theologie, Stutt-

gart: 2015.

23 Vgl. etwa: Nehring, Andreas: Partikularismus und Universalismus in der Ökumene, in: Clau-

dia Jahnel/Hans Helmut Schneider (Hg.): Dein Reich komme in alleWelt. Interkulturelle Per-

spektiven auf das Reich Gottes, Erlangen: 2011, S. 83-116.

24 Vgl. Butler, Judith: »Restaging the Universal: Hegemony and the Limits of Formalism«, in:

Dies./Ernesto Laclau/Slavoj Žižek (Hg.): Contingency, Hegemony, Universality. Contemporary

Dialogues on the Left, London/New York: 2000, S. 11-43.

25 Schreiter, Robert, »VerbreitungderWahrheit oder interkulturelle Theologie.Wasmeinenwir,

wenn wir heute von Mission sprechen«, in: Interkulturelle Theologie/Zeitschrift für Missi-

on 36, 1 (2010), S. 13-31, hier S. 30.

26 Vgl. Leidinger, Miriam: Verletzbarkeit gestalten. Eine Auseinandersetzung mit »Verletzbar-

keit« anhand der Christologien von JürgenMoltmann, Jon Sobrino und GrahamWard (= ratio

fidei. Beiträge zur philosophischen Rechenschaft der Theologie 66), Regensburg: 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»We Are Undone by each other« 243

Situation von MigrantInnen27 oder Brandy Daniels im Bemühen um eine »post-

strukturalistische Befreiungstheologie«28 begonnen haben. Alle drei betonen den

Zusammenhang von Vulnerabilität, Handlungsmacht und Widerstand – mit un-

terschiedlichen Schwerpunkten. Kim-Cragg geht es primär darum, die politischen

und öffentlichen Aspekte der Butlerschen Vulnerabilitätstheorie im Blick auf

MigrantInnen zu reflektieren. Es gelte, MigrantInnen nicht nur als Opfer und

Hilfsempfänger darzustellen, sondern wahrzunehmen, dass sie gerade in ihrer

Verletzbarkeit über ein hohes Maß an Widerstandspotential verfügen. Leidinger

hingegen stellt die Passivität und Empfänglichkeit des Menschen in seiner Verletz-

barkeit in den Fokus. Bei Butler, so Leidinger, »handelt der Mensch nicht aus und

im Angesicht seiner Verletzbarkeit, sondern als verletzbarer ist er empfänglich für

Veränderungen und Widerstand und erfährt sich dadurch als darauf reagierender

wiederum als widerständiger«29. Leidinger sieht hier Parallelen zur christlich-

theologischen Vorstellung der »Hingabe« wie zum Inkarnationsglauben. Daniels

schließlich verbindet die Passivität von Verletzlichkeit und Widerstand mit apo-

phatischen Theologien einer Via Negativa von Pseudo-Dionisios und Thomas von

Aquin und kommt darin dem von Schreiter aufgeworfenen Gedanken nahe, dass

sich dieWahrheit Gottes im Zwischenraum ereignet.Wie Butler denkt Daniels den

Zwischenraum als Raum der Begegnung zutiefst materiell und körperlich. Laut

Butler sind die Begegnung und die Beziehung zum Anderen ursächlich dafür, dass

der Mensch nie fertig ist: »Let’s face it«, so Butler. »We’re undone by each other […]

One does not always stay intact. It may be that one wants to, or does, but it may

also be that despite one’s best efforts, one is undone, in the face of the other, by the

touch, by the scent, by the feel, by the prospect of the touch, by the memory of the

feel«30. Daniels verbindet diesen Zwischenraum des Undone-Seins mit Enteignung

von Wissen. Er ist ein Ort des Nicht-Wissens, aber auch der Befreiung und des

Widerstands.

Wenn man die drei RezipientInnen Butlerscher Vulnerabilitätsüberlegungen

ins Gespräch mit Schreiters Impuls bringt, dann zeichnet sich die Wahrheit Got-

tes also durch Verletzlichkeit, Ereignischarakter, Nicht-Wissen – d.h. Verzicht auf

epistemologische Gewissheit – und durch politisch prophetisches Transformati-

onspotential aus.

27 Vgl. H. Kim-Cragg: 2018.

28 Daniels, Brandy: A Poststructuralist Liberation Theology?: Queer Theory and Apophaticism,

in: Union Seminary Quarterly Review 64 (2013), S. 108-117.

29 M. Leidinger: 2018, S. 321.

30 Butler, Judith: Undoing Gender, New York: 2004, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


244 Claudia Jahnel

2.2 Judith Butler und der postcolonial turn in Interkultureller Theologie:

Dekonstruktionen epistemischer Gewalt als politische Praxis

Unter dem Einfluss des postcolonial turn konzentrieren sich Studien innerhalb der

Interkulturellen Theologie auf Formen epistemischer Gewalt, anhaltende kolonia-

lisierende Prozesse, Strategien des Othering wie des Widerstands und der Hand-

lungsmacht.31 Postkoloniale Theologien reagieren darauf, so Ulrike Auga32, dass

die seit den 1960er Jahren entstandenen kritischen Theologien – lateinamerika-

nische, feministische, schwarze und andere Befreiungstheologien, Womanist und

ChicanaTheologien u.a. – keine hinreichenden analytischen Perspektiven zur Ver-

fügung stellen, um die Komplexität anhaltender ungerechter Ungleichheitsverhält-

nisse wie Rassismus, Nationalismus oder den neo-liberalenWirtschaftsimperialis-

mus zu verstehen und zu hinterfragen. Mit ihren binären Vorannahmen verstärk-

ten sie zudem imperialistisch-neo-koloniale Strategien. So habe etwa,wieMarcella

Althaus-Reid33 oder Diego Irrarázaval34 kritisieren, die Gegenüberstellung vonma-

terieller vs. kulturell-symbolischer Unterdrückung – auf der einen Seite steht die

auf die »primären« Bedürfnisse »der Armen« eingehende BefreiungstheologIn, auf

der anderen die »proper North-Atlantic theologian made of books and university

research«35 – das Bild der armen, hilfsbedürftigen »Anderen«, das der Westen ge-

schaffen habe, verstärkt, anstatt die westliche Epistemologie aufzubrechen.

Ähnlich urteilen Althaus-Reid und Lisa Isherwood, wenn sie konstatieren, dass

sich die verschiedenen Befreiungstheologien in der Vergangenheit oft gegenseitig

ausgeschlossen haben:

31 Vgl. Nehring, Andreas/Tielesch, Simon (Hg.): Postkoloniale Theologien. Bibelhermeneuti-

sche und kulturwissenschaftliche Beiträge (= Religionskulturen 11), Stuttgart: 2013; Nehring,

Andreas/Wiesgickl, Simon (Hg.): Postkoloniale Theologien II: Perspektiven aus demdeutsch-

sprachigen Raum, Stuttgart: 2017; Pittl, Sebastian (Hg.): Theologie und Postkolonialismus.

Ansätze – Herausforderungen – Perspektiven (= Weltkirche und Mission 10), Regensburg:

2018.

32 Auga, Ulrike: »Resistance and the Radical Social Imaginary: A Genealogy from Eastern Euro-

pean Dissidence to New Social Movements: Connecting the Debates between Activism and

Postcolonial, Post-secular and Queer Epistemology and Theology«, in: Dies. et al. (Hg.): Re-

sistance and Visions – Postcolonial, Post-secular and Queer Contributions to Theology and

the Study of Religions (= Journal of the European Society of Women in Theological Research

22), Leuven/Paris/Walpole: 2014, S. 5-30.

33 Althaus-Reid, Marcella María: »Gustavo Gutiérrez goes to Disneyland. Theme Park Theolo-

gies and the Diaspora of the Discourse of the Popular Theologian in Liberation Theology«,

in: Dies.: From Feminist Theology to Indecent Theology. Readings on Poverty, Sexual Identity

and God, London: 2004, S. 124-142, hier S. 127.

34 Irrarázaval, Diego: »Kultur und Geschlecht in Lateinamerika«, in: Freddy Dutz/Bärbel Fünf-

sinn/Sabine Plonz (Hg.): Wir tragen die Farbe der Erde. Neue theologische Beiträge aus La-

teinamerika, Hamburg: 2004, S. 126-137.

35 M. M. Althaus-Reid: 2004, S. 126.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»We Are Undone by each other« 245

»To be a liberationist and engage in a praxis of political and economic transfor-

mation could not coexist with a feminist pursuit of gender equality. In a similar

fashion, to be committed to an environmental theology was seen as separated

with the struggle of for instance, Hispana women in the States, or with Black The-

ology«36.

Diese Kritik an den identitären Dynamiken der verschiedenen Befreiungstheolo-

gien, die letztlich in einer westlich-dichotomisierenden Logik verharren, weil sie

die Andersheit »des Schwarzen«,37 »des Armen«,38 »der Frau« usw. fortführen, hat

die Einsicht in die Notwendigkeit eines transversalen Zugangs wachsen lassen,

der verschiedene neuere kritische Theorien zusammenführt. Häufig werden dabei

poststrukturalistische und queere Ansätze aufgegriffen. Aus diesem Grund ist die

Rezeption Butlers in postkolonialenTheologien relativ hoch – zumal wenn sich die

jeweiligenTheologInnen ohnehin zudem im Feld der Queer-Theologie verorten wie

etwa Marcella Althaus-Reid39, Lisa Isherwood, HyeRan Kim-Cragg40, Ulrike Auga,

Jeremy Punt41 u.v.m.

Auch wenn Butler, wie Punt anmerkt, Begriffe der postkolonialen Theorie wie

etwa den Ausdruck »Mimikry« nicht verwendet, lassen sich in der Sache deut-

lich gemeinsame Stoßrichtungen zwischen ihr und postkolonialen Theorien er-

kennen.42 Dazu zählt Punt das Anliegen, Möglichkeiten der Handlungsmacht und

des Widerstands innerhalb gesellschaftlich normierter Grenzen neu zu bestim-

men: »Both Queer theory and Postcolonial theory are revolutionary, challenging

and pushing against the boundaries of and within society, occupying the liminal

spaces of human existence«43. PostkolonialeTheorie und Butlers Konstruktivismus

sind also hochgradig politisch und betrachten die Dekonstruktion normierter und

normalisierter Identitäten als politische Praxis, wie Butler konstatiert: »The decon-

36 Althaus-Reid, Marcella María/Isherwood, Lisa: »Thinking Theology and Queer Theory«, in:

Feminist Theology 15 (2007), S. 302-314, hier S. 303.

37 Vgl. etwa: Anderson, Victor: Beyond Ontological Blackness. An Essay on African American

Religious and Cultural Criticism, London u.a.: 2016.

38 M. M. Althaus-Reid: 2004, S. 126.

39 Althaus-Reid,MarcellaMaría: Indecent Theology. Theological Perversions in Sex, Gender and

Politics, London/NewYork: 2000; Dies.: »Queer I Stand. Doing Feminist TheologyOutside the

Borders of Colonial Decency«, in: Charlotte Methuen/Angela Berlis (Hg.): The End of Libera-

tion? Liberation in the End! Feminist Theory, Feminist Theology and their Political Implica-

tions, Leuven: 2002, S. 23-36.

40 Kim-Cragg, HyeRan: Interdependence. A Postcolonial Feminist Practical Theology, Eugene:

2018.

41 Punt, Jeremy: »Intersections in Queer Theory and Postcolonial Theory, and Hermeneutical

Spin-Offs«, in: The Bible and Critical Theory 4 (2008), S. 24.1-24.16, hier S. 24.6.

42 Vgl. ebd., S. 24.6.

43 Ebd., S. 24.6.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246 Claudia Jahnel

struction of identity is not the deconstruction of politics; rather, it establishes as

political the very terms through which identity is articulated«44.

Ich werde weiter unten am Beispiel Kwok Pui Lans noch auf postkolonial-theo-

logische Widerstände gegenüber Butler eingehen.

2.3 Judith Butler und der material-body turn in Interkultureller Theologie:

vulnerabel-lebensspendende Qualitäten des Fleisches statt Körper

als Text ohne Unterleib

Auch mit dem material turn und insbesondere dem hier einzuordnenden body turn

innerhalb der Interkulturellen Theologie und einer ihrer wichtigen Bezugsdiszi-

plinen, der Religionswissenschaft, verbinden sich Anknüpfungspunkte zu Butlers

Arbeiten. In den letzten 30 Jahren zeigt sich in Interkultureller Theologie und Reli-

gionswissenschaft eine verstärkte Hinwendung zum Körper. Neben anthologisch-

vergleichenden Werken wie Sarah Coakleys »Religion and the Body«45 und syste-

matisierenden Studien wie Talal Asads »Genealogies of Religion«46, die Fragen des

Zugangs zum Körper und des Körperwissens ins Zentrum stellen, konzentrieren

sich wiederum andere wie etwa Anne Koch47 auf die Entwicklung einer erneuerten,

an verschiedenen Körperkonzepten orientierten Religionsaisthetik.

Studien, die die Materialität des Körpers in den Mittelpunkt stellen, kritisieren

oftmals, dass Butlers poststrukturalistisches Verständnis des Körpers zu sprach-

und textlastig sei und sich für das Verstehen verkörperten Wissens, verkörper-

ter Religion und verkörperter Kosmologien nicht eigne.48 TheologInnen, die an

der Schnittstelle von Interkultureller, Befreiungs-, Feministischer, Postkolonialer,

Queerer und Körpertheologien arbeiten, unterziehen Butler hingegen oftmals ei-

ner kritisch-konstruktiven Relektüre und suchen nach Möglichkeiten der Zusam-

menführung von diskursiven und anderen – etwa leibphänomenologischen, aber

auch befreiungstheologischen – Zugängen zum Verstehen von Körperpraktiken

und Körperwissen.

44 J. Butler: 1990, S. 148, s. auch J. Punt: 2008, S. 24.8.

45 Coakley, Sarah: Religion and the Body, Cambridge: 1997.

46 Asad, Talal: Genealogies of Religon: Disciplines and Reasons of Power in Christianity and Is-

lam, Baltimore: 1993.

47 Koch, Anne: Körperwissen. Grundlegung einer Religionsaisthetik (Reihe: Perspektiven der

Religionswissenschaft, Open-access-Publikation der Universität München, http://epub.ub.

uni-muenchen.de/12438/, Abruf: Dez. 2019).

48 So z.B. Narayanan, Vasudha: »Embodied Cosmologies. Sights of Piety, Sights of Power«, in:

Journal of the American Academy of Religion 71 (2003) 3, S. 495-520, hier S. 516: »The privileg-

ing of the written text and beliefs by dominant, hegemonic cultures has led to the marginal-

ization of other ways of knowing, other sources of knowledge«; vgl. auch Vásquez, Manuel

A.: More than Belief. A Materialist Theory of Religion, Oxford: 2011, hier S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://epub.ub.uni-muenchen.de/12438/
http://epub.ub.uni-muenchen.de/12438/
http://epub.ub.uni-muenchen.de/12438/
http://epub.ub.uni-muenchen.de/12438/
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://epub.ub.uni-muenchen.de/12438/
http://epub.ub.uni-muenchen.de/12438/
http://epub.ub.uni-muenchen.de/12438/
http://epub.ub.uni-muenchen.de/12438/


»We Are Undone by each other« 247

Mayra Rivera etwa entwickelt in der Verbindung von (feministischer) Befrei-

ungstheologie, poststrukturalistischer und postkolonialer Theorie einen Ansatz,

der mit dem Begriff »Fleisch« der Materialität des Körpers mehr Ausdruck

verleihen will.49 Sie nimmt darin den Grundgedanken Butlers ernst, dass »Mate-

rialität […] etwas Irreduzibles«50 ist, das nicht zu negieren, wohl aber von seinen

»metaphysischen Behausungen [zu] befreien«51 ist. Rivera geht es nicht um ein

Entweder-Oder von Einsichten in das diskursive Konstruiertsein des Körpers

einerseits und körpereigenem Wissen andererseits. Denn beide sind miteinander

verflochten: »Discursive practices incite passions, create and negate identities,

entice our interest in theologizing the body. In this sense, poststructuralist ap-

proaches already consider words as intricately connected to the experiences of

bodies«52.

Im Kontext einer zunehmend technisierten Welt, die Körperwahrnehmung

und Körperpraktiken – etwa über Reproduktionstechnologien, genetische Verfah-

ren, Klonen – zutiefst beeinflusst, aber auch gesellschaftliche und wirtschaftliche

Verhältnisse und Interdependenzen verändert, betrachtet Rivera es als dringlich,

die Produktivität körperlicher Materialität und die Beziehung des Körpers zur

und in der Welt ins Zentrum zu rücken. Dabei rezipiert sie Butlers Betonung der

Bedeutung des vulnerablen Körpers ausführlich:

»[…] Ifwe are tomakebroader social andpolitical claims about the rights of protec-

tion and entitlements to persistence and flourishing, we will first have to be sup-

ported by a new bodily ontology, one that implies the rethinking of precariousness,

vulnerability, injurability, interdependency, exposure, bodily persistence and de-

sire, work and the claims of language and social belonging«53.

In der Entwicklung ihrer »Theologisierung des Fleisches« knüpft Rivera unter an-

derem an das Konzept der »Carnal Anthropology« des lateinamerikanischen Be-

freiungsphilosophen EnriqueDussel an, der demwestlichen Ratio-Zentrismus und

seiner Unterscheidung von Körper und autonomer Seele das Modell der Interde-

pendenz von Fleisch undGeist entgegenhält.DiesesModell betrachte die Befreiung

49 Vgl. Rivera,Mayra: »A Labyrinth of Incarnations: The SocialMateriality of Bodies«, in: U. Auga:

2014, S. 187-198.

50 Butler, Judith: Körper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts, Berlin: 1995,

S. 57.

51 Ebd., S. 54. Vgl. zur Materialität des Körpers bei Butler auch: Villa, Paula-Irene: Judith Butler,

Frankfurt a.M.: 2003, S. 77-101.

52 M. Rivera: 2014, S. 193.

53 Butler, Judith: »On This Occasion…«, in: Roland Faber/Michael Halewood/Decena Lin (Hg.):

Butler on Whitehead: On the Occasion, Lanham u.a.: 2012, S. 3-18, hier S. 12, zitiert nach M.

Rivera: 2014, S. 195 (Hervorhebung: MR).

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248 Claudia Jahnel

von materieller Not und Unterdrückung nicht als posteriore Aufgabe, sondern ver-

knüpfe sie unmittelbar mit geistiger und spiritueller Befreiung. Mit Bezug auf den

Befreiungstheologen Rubem Alves, der Inkarnation als zutiefst schöpferischen Akt

versteht – »My flesh overflows and fertilizes the world; the world overflows and my

body receives it«54 – zeichnet sich Riveras Ansatz dadurch aus, dass er auf die ak-

tuellen Herausforderungen einer technisierten Welt mit einem körperbezogenen

ethischen Modell reagiert, in dem die diskursive Verfasstheit des Körpers, seine

Vulnerabilität und die lebensspendenden Qualitäten des Fleisches zusammen ge-

sehen werden. Riveras In-Beziehung-Setzung von Butlers Körper- und Vulnerabi-

litätstheorien mit befreiungstheologischen Ansätzen schafft also das Gegenteil des

»Gespenstes« von der »Frau ohne Unterleib« oder dem »Körper ohne Text«, das die

Debatten in der deutschsprachigen Rezeption Butlers in den 1990er Jahren – also

vor Butlers intensiveren Einlassungen auf das Thema Vulnerabilität – prägten.55

3. Widerstände, Irritationen, Herausforderungen – Ambivalenzen
der Butler-Rezeption

3.1 Zwischen symbolisch-kulturalistischem Imperialismus und

Anregung zum widerständigen Denken: Kwok Pui Lan

Butlers inhaltliche Setzungen und v.a. ihr Sprachstil und ihre Sprachlastigkeit ru-

fen immer wieder »Verärgerungen«56 hervor. Auch TheologInnen des globalen Sü-

dens stoßen sich an ihrer Fokussierung auf Sprechakte und diskursive Zuschrei-

bungen als Strategien der Unterdrückung. So kritisiert die postkoloniale Theolo-

gin Kwok Pui Lan, dass FeministischeTheologinnen desWestens ebenso wie Judith

Butler »unverhältnismäßig viel Zeit und Energie auf inklusive Sprache und das Ge-

schlecht Gottes verwenden«57. Das verbinde diese beiden Zugänge, die im Blick auf

die binäre bzw. als solche kritisierte Konstruktion von Identität und Geschlecht

so entgegengesetzt seien. Für Frauen der »Dritten Welt« jedoch sei die Ausein-

andersetzung mit sprachlichen Einschreibungen nicht prioritär: Der »Kampf für

Gender-Gerechtigkeit kann für jene, die keinen Zugang zu sauberemWasser haben

und unterMangelernährung leiden, nicht primär auf kulturell-symbolischer Ebene

und ohne Einbeziehung soziopolitischer Kämpfe ausgefochten werden«58. Außer-

dem würde sowohl der Begriff »feministisch« als auch der Begriff »postkolonial«

54 Alves, Rubem: I Believe in the Resurrection of the Body, Eugene: 1986, S. 8.

55 Vgl. P.-I. Villa: 2003, S. 78.

56 Ebd., S. 11.

57 Pui Lan, Kwok: Postcolonial Imagination and Feminist Theology, Louisville 2005: S. 129.

58 Ebd., S. 130.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»We Are Undone by each other« 249

von TheologInnen des globalen Südens abgelehnt – ersterer, weil er mit imperia-

listisch-universalistisch agierenden und reflektierenden Feministinnen der westli-

chen Mittelklasse assoziiert würde, und zweiterer, weil er mit dem Verdacht belegt

sei, dass eine postkolonialeTheorie nur den Interessen einer in der westlichen Dia-

spora lebenden Elite des globalen Südens diene.

Letztlich impliziert Pui Lans Argumentation, dass die Zentrierung auf sprach-

lich-diskursive Festschreibungen und auf genderbezogene Unterdrückungsstrate-

gien Fortsetzungen westlich-imperialer Strategien sind. Andersherum kann ge-

fragt werden, ob Pui Lan nicht jene in 2.2 angesprochene dichotome Gegenüber-

stellung von globalem Süden und »demWesten« wiederholt, die Althaus-Reid, Irr-

arázaval, Rivera oder Isherwood schon im Blick auf die traditionellen Befreiungs-

theologien kritisierten.

Bezeichnenderweise bringt Pui Lan die westliche Philosophin Butler erst dort

positiv ein, wo Butler Anregungen für einen Bruch mit dem »kolonialen, rassisti-

schen, maskulinistischen und heterosexistischen« Diskurs und für die »Inversion,

Subversion und Verschiebung dieser regulierenden Praktiken« gibt:

»[…] After troubling gender, she turns to alternative performances of gender, espe-

cially homosexual practices such as drag and butch-femme roles, as instances that

counteract gender normativity and open up ways for resignification. She says the

task is to ›redescribe those possibilities that already exist but which exist within

cultural domains designated as culturally unintelligible and impossible.‹ Herwork

prompts us to ask, which are those critical sites of resistance that requeer sexual-

ity, subvert colonial desire, and refuse to naturalize race?«59

Diese ausführlich zitierte Passage weist auf vielfache Ambivalenzen hin, mit de-

nen die Rezeption Butlers durch Pui Lan und andere TheologInnen des globalen

Südens verknüpft ist: Einerseits werden Butlers Theorien als westliche Konstrukte

und darin Fortsetzung eines imperial-phallischen Diskurses betrachtet. Anderer-

seits werden sie dort genutzt, wo sie Widerstandsdiskurse und Handlungsmacht

unterstreichen. Hier zeigt sich die eingangs erwähnte Ambivalenz, die die Dyna-

miken von Widerstand immer begleiten.

3.2 Zwischen realitätsfernem Sprachoptimismus und realitätsnahem

Widerstand der kleinen Schritte: Heike Walz

Ambivalenzen und Reibungspunkte stehen auch im Mittelpunkt der Studie von

HeikeWalz »… nicht mehr männlich und weiblich…?«60, die wohl die umfassendste

59 Ebd., S. 143, mit Verweis auf J. Butler: 1990, S. 148f. (Hervorhebung JB).

60 Walz, Heike: »… nicht mehr männlich und weiblich…«? Ekklesiologie und Geschlecht in öku-

menischem Horizont, Frankfurt a.M.: 2006.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250 Claudia Jahnel

interkulturell-theologische Auseinandersetzung mit Gendertheorie, Befreiungs-

theologie und Ökumene im deutschsprachigen Raum darstellt. Walz, die sich

ebenfalls auf das Verhältnis zwischen Feministischer (Befreiungs-)Theologie und

Butlers Diskurstheorie konzentriert, konstatiert – wie Pui Lan –, dass ein zen-

traler Grund für die geringe Rezeption Butlers durch »Theologinnen aus Afrika

und Lateinamerika«61 im »Sprachoptimismus«62 der Diskurstheoretikerin und der

damit einhergehenden Vernachlässigung der notwendigen Veränderung soziopo-

litischer Bedingungen liege: »Im Horizont der theologischen Texte beispielsweise

der afrikanischen Theologinnen […] zeigt sich aber deutlich, das Kultur- und

Sprachkritik nur dann erfolgreich sein können, wenn sie mit einer Veränderung

von Gesellschaftsstrukturen kombiniert werden«63.

Einen anderen, im Kontext des oben genanntenmaterial und body turn interkul-

turell-theologisch besonders relevanten Grund für die geringe Rezeption Butlers,

siehtWalz in dem erfahrungs- und praxisbetonendenAnsatz der Befreiungstheolo-

gien. Das zutiefst körperbezogene befreiungstheologische Erfahrungskonzept ste-

he dem diskurstheoretischen Zugang Butlers kontrovers gegenüber. Schon in den

1980er Jahren hätten Theologen wie Jaci Maraschin, Rubem Alves und Leonardo

Boff den Körper als Ort der Erfahrung von Unterdrückung, Gewalt, Schmerzen

undBefreiung theologisch reflektiert und diese körperlichen Erfahrungenmit ethi-

schemEngagement verbunden.Walz fasst die Einsichten der genanntenTheologen

wie folgt zusammen: »Als Gegendiskurs zur hierarchisch-repressiven Gesellschaft

ist die Zuwendung zum Körper für marginalisierte Menschen identitätsbildend

und enthält emanzipatorisches Potential. […] durch den Bezug zu Schmerz und

Leiden des Körpers [wird] Ungerechtigkeit nicht verdeckt«64. Das befreiungstheo-

logische Diktum der Option Gottes für die Armen materialisiert sich hier also in

der Option Gottes für den leidenden Körper.

Diese Konzentration auf den Körper werde in jüngerer Zeit, so Walz, in Auf-

nahme von Mary Judith Ress,65 in ökofeministischen Theologien fortgesetzt. So

entwickle besonders Ivonne Gebara eine »corporale Epistemologie«66. Die konkre-

ten Körper von Frauen – »der Mapuche Frauen, der Einwohnerinnen, der Bäuerin-

61 Ebd., S. 75.

62 Ebd., S. 401. Walz zitiert hier eine Formulierung von Ladner, Gertraud: »Befreiung ohne Sub-

jekt? Judith Butler feministisch-theologisch gegengelesen«, in: Schlangenbrut 22 (2004),

S. 15-19, hier S. 16.

63 H. Walz: 2006, S. 401.

64 Ebd., S. 303, mit Verweis auf Kriesel, Stephan: Der Körper als Paradigma. Leibesdiskurse in

Kultur, Volksreligiosität und Theologie Brasiliens, Luzern: 2001.

65 Vgl. Ress, Mary Judith: »Without a Vision the People Perish« (Proverbs 29:18). Reflections on

Latin American Ecofeminist Theology, Santiago: 2003.

66 H. Walz: 2006, S. 297.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»We Are Undone by each other« 251

nen, der Lehrerinnen«67 – würden hier nicht nur deshalb zum »neuen Locus der

Theologie«68, weil Erfahrungen der Unterdrückung wie der Befreiung körperliche

Erfahrungen seien und somit, so Gebara, der »oftmals geschundene und verachte-

te, ebenso wie der genießende und Lust empfindende Körper von Frauen […] mitt-

lerweile für viele der Ausgangspunkt ihrer Theologie und Hermeneutik«69. Gebara

geht in ihrem Verständnis des Körpers vielmehr noch einen Schritt weiter und be-

trachtet den Körper als wissenden Körper. Als solcher steht er der Vernunft nicht

mehr gegenüber – als das Andere der Vernunft. Gebara folgt eher einer monis-

tischen Vorstellung, wenn sie schreibt: »Die Vernunft ist nichts anderes als dass

sich unser Körper über sich und über die Welt bewusst ist. Deshalb drückt sich die

verkörperlichte Vernunft über vielfältige Aktivitäten und Kreativitäten aus«70.

In der abschließenden, kritisch auswertenden Gegenüberstellung »Befreiungs-

theologie und Butlers poststrukturalistische Geschlechterkonstruktion in produk-

tiver Spannung«71 nimmt Walz die divergenten Körperkonzeptionen – den »dis-

kursiven« Ansatz Butlers und die »subjektive« Perspektive der Befreiungstheologi-

en – unter der Fragestellung auf:

»Wie also können die subjektiven, als authentisch empfundenen, existentiellen

Erfahrungenmit demKörper [wie sie die Befreiungstheologien betonen] ernst ge-

nommen werden, ohne aus der Reflexion auszublenden, dass diese Erfahrungen

[dem Butlerschen Ansatz folgend] durch gesellschaftliche und kirchliche Diskur-

se bestimmt und geformt sind? Was bedeutet dies für die Körpertheologie und

ihren Anspruch auf Widerständigkeit? Wie viel Spielraum für eigene, diskursiv

nicht einholbare Erfahrungen bleibt vorhanden? Sind Körper wirklich der Aus-

gangspunkt für eine politisch widerständige Theologie oder sind sie der Ort, an

dem sich gesellschaftliche und kirchliche Körperpolitiken einschreiben?«72

In diesen Fragen eröffnet Walz das gesamte Panorama der Kritik und Fragen, die

die Veröffentlichung von Butlers »Das Unbehagen der Geschlechter« auch und ge-

rade in Deutschland ausgelöst hat.73 Die interkulturell-theologisch besonders rele-

vante Pointe vonWalz’ Rezeption dieser Debatte liegt jedochweniger darin, dass sie

mit dem von Ulla Jäger, Gesa Lindemann und anderen entwickelten Konzept des

doppelten Körpers bzw. des Leib-Körpers eine spannungsreiche Versöhnung der

67 Gebara, Ivonne: »10 Años de Con-spirando«, in: Con-spirando 40 (2002), S. 3-13, hier S. 7, zi-

tiert aus: H. Walz: 2006, S. 297.

68 M. J. Ress: 2003, S. 19.

69 Gebara, Ivonne: Art. »Ökofeminismus«, in: Elisabeth Gössmann et al. (Hg.): Wörterbuch der

Feministischen Theologie, Gütersloh: 2002, S. 422-424, S. 422.

70 I. Gebara: 2002 (10 Años), S. 7, zitiert aus: H. Walz: 2006, S. 297.

71 H. Walz: 2006, S. 394.

72 Ebd., S. 427.

73 Vgl. dazu auch P.-I. Villa: 2003, S. 77-101.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


252 Claudia Jahnel

verschiedenen Zugänge vorschlägt und auf die Vermittlung von befreiungstheo-

logisch-subjektiv »authentischer« Körpererfahrung und Butlers diskursiver Per-

spektive überträgt. Der besondere und weiterführende Impuls liegt vielmehr dar-

in, dass aus eben dieser Verbindung heraus die höchst politische Bedeutung des

Körpers unterstrichen wird. »Butlers Politisierung ›privater‹ Themen, namentlich

Geschlechtsidentität, sexuelle Orientierung und Lebensformen« und ihr »subver-

sives Verschieben der Geschlechternormen« bilde, so resümiert Walz, anders als

frühere utopische Projekte der Befreiungstheologie oder der FeministischenTheo-

logie einen realistischen Weg, um »im Kleinen Veränderungen« zu bewirken.74 Es

geht um den »kleinräumigen Widerstand gegen die Geschlechterordnung«75, des-

sen umso größere politische Bedeutung Walz in Übertragung der Einsichten auf

das Feld der weltweiten Ökumene plausibilisiert. Angesichts der hier anhaltenden

Kontroversen über körperbezogeneThemen, die oftmals theologisiert oder kultura-

lisiert und damit vermeintlich immun gegen dekonstruierende Anfragen gemacht

werden, bleiben weitere mehrperspektivische körperbezogene Studien im inter-

kulturell-theologischen und ökumenischen Kontext ein dringendes Desiderat.

4. Die Risse offen lassen und lernen zu verlernen, um neu zu lernen –
ein nicht-abschließender Ausblick

Ich habe den Beitrag mit dem Dilemma des Nicht-Hörens des Anderen und der

Nicht-Kommunikation mit dem Anderen eröffnet sowie auf die Entstehung von

Widerstand im Raum des Ambivalenten, in den liminalen Zwischenräumen und

Knotenpunkten verwiesen. Die dargestellten Anknüpfungen an Judith Butler spie-

geln sowohl das Ringen um Kommunikation wider – sowohl mit Butler, als auch

mit anderen theologischen Entwürfen oder in der Vermittlung zwischen diesen.

Sie zeigen aber auch, wie sich im Raum der Ambivalenz und am Knotenpunkt

der Begegnung kontinuierlich Bedeutungen verschieben, Identitätskonstruktionen

aufbrechen und sich neu formieren. Der Zwischenraum der Aushandlung und Be-

gegnung ist der höchst kreative Raum der Differenzen, aber auch ein höchst ver-

letzlicher Raum.

Ein wichtiger Impuls Butlers für die Interkulturelle Theologie liegt in der Erin-

nerung daran, die Risse und den Raum für die Brüche und den Widerstand, aber

auch für das Hören des Anderen, für Vielfalt und Kreativität, offenzuhalten. Es gilt

– noch radikaler, subversiver undmehrperspektivischer –Konventionen undGren-

zen zu überschreiten, statt durch Deutungen Differenzen zu glätten und theologi-

sche oder kulturelle Harmonien und universale Einheitsvorstellungen zu erzeugen.

74 Vgl. H. Walz: 2006, S. 405.

75 Ebd., S. 431.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»We Are Undone by each other« 253

Jüngere Arbeiten Butlers zeigen, dass die Diskurstheoretikerin den Raum der Öf-

fentlichkeit und den Zwischenraum der Begegnung auch höchst materiell denkt

und die leibliche Präsenz – einschließlich der der Akademikerin – in diesen Räu-

men für eminent wichtig erachtet. Sie erinnert die Interkulturelle Theologie damit

an das befreiungstheologische Diktum des Zuhörens und der Präsenz an der Basis.

Nur so bleiben die Risse dauerhaft offen, werden Gewissheiten dekonstruiert und

dezentriert und vollzieht sich ein »Lernen zu verlernen, um wieder zu erlernen«76.

76 Mignolo, Walter D.: Epistemischer Ungehorsam. Rhetorik der Moderne, Logik der Koloniali-

tät und Grammatik der Dekolonialität, Wien: 2012, S. 169.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Theology, Science, and Sexual Diversity

Judith Butler and Rabbinical Judaism

Yiftach Fehige

Bernhard Grümme and Gunda Werner asked for contributions to their edited vol-

ume that look at the work of Judith Butler in relation to theology. In what follows,

I enthusiastically accept their invitation. It provides me with the unique opportu-

nity to argue that Rabbinic Judaism has every reason to welcome the kind of plu-

ralism regarding human sexuality that, in past work, I have demonstrated Butler

to promote.1 Pluralism regarding human sexuality means the affirmation of sexual

diversity for various kinds of benefits—scientific, moral, theological, political, etc.

Such a pluralism is committed to three basic principles:

“First, nature/nurture is indivisible. Second, organisms—human and other-

wise—are active processes, moving targets, from fertilization until death. Third,

no single academic or clinical discipline provides us with the true or best way to

understand human sexuality.”2

Butler’s theory of human sexuality satisfies all three principles. In what follows I

will zoom in mainly on the third principle.

To that effect, I will first define sexual diversity as a theological topic at the

interface of science and religion. This point of entry into the discussion primar-

ily reflects my own interests. Interests, however, are often guided by convictions

about the necessary priorities of contemporary theological discourse. It seems in-

disputable that the sciences exercise a largely uncontested cultural authority today,

and this is of enormous consequences for religion.3 The sciences also come into

focus insofar as scientific facts are often cited to challenge Butler’s critique of a

“heterosexual ontology” of bodies. I will largely focus on transgender identities in

1 See Fehige, Yiftach: Die Geschlechtererosion des Semantischen Realismus. Eine Logisch-

Semantische Untersuchung zum Begriff des Biologischen Geschlechts, Paderborn: 2006.

2 Fausto-Sterling, Anne: Sexing the Body: Gender Politics and the Construction of Sexuality,

New York: 2000, p. 235.

3 See Scruton, Roger: The Soul of the World, Princeton: 2014, p. 55-75.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


256 Yiftach Fehige

my discussion here, and therefore it is important to consider Butler’s contention

that the

“‘real’ and the ‘sexually factic’ are phantasmatic constructions—illusions of sub-

stance—that bodies are compelled to approximate but never can […] this failure

to become ‘real’ and to embody ‘the natural’ is, [I] would argue, a constitutive fail-

ure of all gender enactments for the very reason that these ontological locales are

fundamentally uninhabitable.”4

Nature and Culture are abstractions of a more primordial reality of human exis-

tence, I take Butler to argue, and each expresses the other in a qualified sense—a

very romantic idea.5 When I look at Butler’s work in a second step, I will pro-

vide reasons in support of her view that the “sexually factic” is “uninhabitable.” I

will transition into a discussion of her work on sexual diversity by considering the

most intriguing debate over reforms to the UK Gender Recognition Act of 2004 (GRA).

The GRA was among the most pioneering legal frameworks to guide gender transi-

tions. Even so, problems remained and in 2018 the UK government entered public

consultation about its resolution proposals. The nature of the debate that ensued

likely surprised many, and not only government officials. In comparison, and con-

sidering the extent of physical and verbal assaults that occurred in that debate,

the Brexit negotiations look like a walk in the park, as they say.6 I will argue that

Butler’s position against a “matrix” of “compulsory heterosexuality” and in favor of

sexual diversity is committed to scientific pluralism. This will raise the important

question as to the compatibility of scientific pluralism and theology. Considering

Butler’s Jewish origins,7 I will relate to the tradition of Rabbinic Judaism, and to

that effect draw on the work of Menachem Fisch to make a case for a pluralist

theology of human sexuality.

4 Butler, Judith: Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity, New York: ²1999, p.

186.

5 See Fehige, Yiftach: »Poems of Productive Imagination. Thought Experiments, Christian-

ity, and Science in Novalis«, in: Neue Zeitschrift für Systematische Theologie und Religion-

sphilosophie (2013), p. 54-83.

6 See Baggs, Michael: »Gender Recognition Act: Why We Want Identity Rules Changed«, in:

BBC News, October, 17, 2018. https://www.bbc.com/news/newsbeat-45838021 [06.04.2020].

7 See Aloni, Udi: »Judith Butler: As a Jew, I Was Taught It Was Ethically Imperative to Speak

Up«, in: Haaretz, February 24, 2010. https://www.haaretz.com/1.5052023 [12.02.2020].

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bbc.com/news/newsbeat-45838021
https://www.bbc.com/news/newsbeat-45838021
https://www.bbc.com/news/newsbeat-45838021
https://www.bbc.com/news/newsbeat-45838021
https://www.bbc.com/news/newsbeat-45838021
https://www.bbc.com/news/newsbeat-45838021
https://www.bbc.com/news/newsbeat-45838021
https://www.haaretz.com/1.5052023
https://www.haaretz.com/1.5052023
https://www.haaretz.com/1.5052023
https://www.haaretz.com/1.5052023
https://www.haaretz.com/1.5052023
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.bbc.com/news/newsbeat-45838021
https://www.bbc.com/news/newsbeat-45838021
https://www.bbc.com/news/newsbeat-45838021
https://www.bbc.com/news/newsbeat-45838021
https://www.bbc.com/news/newsbeat-45838021
https://www.bbc.com/news/newsbeat-45838021
https://www.bbc.com/news/newsbeat-45838021
https://www.haaretz.com/1.5052023
https://www.haaretz.com/1.5052023
https://www.haaretz.com/1.5052023
https://www.haaretz.com/1.5052023
https://www.haaretz.com/1.5052023


Theology, Science, and Sexual Diversity 257

1. Sexual Diversity in Theological Perspective

Theology “struggles with the contested and different definitions of gender, sex,

and sexuality.”8 Advocates of—what I label for reasons of convenience—traditional

theologies are less inclined to engage seriously with the results of “sexual diversity

studies”9 (SDS). This comes as little surprise if one knows a little bit about the

history of each, and yet, both have something in common and that should be reason

enough for mutual engagement. Both are questioned in their academic credibility

today: only ideology—no substance!10Moreover, the “fact is that wemust find a way

to talk […] about sexual and gender diversity as a shared human reality and not

merely a product of individual choices or cultural construction.”11 And, theology

is at risk of becoming irrelevant in this respect. Even in the most Christian of all

so-called “first-world” nations sexual standards and activities have changed at a

breathtaking pace since World War II:

“In a remarkable short period of time, views of normal and abnormal sexual prac-

tices underwent a revolutionary transformation: Sex shifted from a tabooed to an

omnipresent topic. Cultural norms no longer confined approved sexual activity to

married partners but came to accept a farwider variety of practices, identities, and

objects of desires. Indeed, not to be having sex might be one of the last sources of

sexual shame.”12

There is much work to be done, and theology has every reason to engage with SDS,

including Butler, unless it rests content with a position of cultural insignificance.

Every theory of human sexuality must answer the following three questions13:

8 Jung, Patricia B./Vigen AanaM.: »Introduction«, in: Patricia B. Jung, Patricia B/AanaM. Vigen

(Hg), God, Science, Sex, Gender: An Interdisciplinary Approach to Christian Ethics, Urbana:

2010, p. 1-19, hier p. 5.

9 Sexual Diversity Studies is the exploration, analysis, and challenge of the ways in which sex-

uality is shaped in diverse contexts and the diverse impacts those contexts in turn have on

people’s lives. My university is home to theMark S. Bonham Centre for Sexual Diversity Stud-

ies: http://sds.utoronto.ca.See, for example Congregation for Catholic Education: »‘Male and

Female He Created Them.’ Towards a Path of Dialogue on the Question of Gender Theory in

Education«, Vatican City: 2019.

10 See Evans, Jennifer: »Are Gender Studies Under Assault Globally?«, in: Social Science

Space: January 10, 2019. https://www.socialsciencespace.com/2019/01/are-gender-studies-

under-assault-globally/; Kubitza, Heinz-Werner: »Ist Theologie eineWissenschaft? Lehre un-

ter Denkmalschutz«, in: Der Tagesspiegel, April 4, 2015. https://www.tagesspiegel.de/wissen/

ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html

11 P. B. Jung/A. M. Vigen: 2010, p. 9.

12 Horwitz, Alan V.: What’s Normal: Reconciling Biology & Culture, Oxford: 2016, p. 169.

13 See for a defense of that explanatory threshold: Roughgarden, Joan: The Genial Gene. De-

constructing Darwinian Selfishness, Berkeley: 2009.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://sds.utoronto.ca.
http://sds.utoronto.ca.
http://sds.utoronto.ca.
https://www.socialsciencespace.com/2019/01/are-gender-studies-under-assault-globally/
https://www.socialsciencespace.com/2019/01/are-gender-studies-under-assault-globally/
https://www.socialsciencespace.com/2019/01/are-gender-studies-under-assault-globally/
https://www.socialsciencespace.com/2019/01/are-gender-studies-under-assault-globally/
https://www.socialsciencespace.com/2019/01/are-gender-studies-under-assault-globally/
https://www.socialsciencespace.com/2019/01/are-gender-studies-under-assault-globally/
https://www.socialsciencespace.com/2019/01/are-gender-studies-under-assault-globally/
https://www.socialsciencespace.com/2019/01/are-gender-studies-under-assault-globally/
https://www.socialsciencespace.com/2019/01/are-gender-studies-under-assault-globally/
https://www.tagesspiegel.de/wissen/ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html
https://www.tagesspiegel.de/wissen/ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html
https://www.tagesspiegel.de/wissen/ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html
https://www.tagesspiegel.de/wissen/ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html
https://www.tagesspiegel.de/wissen/ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html
https://www.tagesspiegel.de/wissen/ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html
https://www.tagesspiegel.de/wissen/ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html
https://www.tagesspiegel.de/wissen/ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html
https://www.tagesspiegel.de/wissen/ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html
https://www.tagesspiegel.de/wissen/ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://sds.utoronto.ca.
http://sds.utoronto.ca.
http://sds.utoronto.ca.
https://www.socialsciencespace.com/2019/01/are-gender-studies-under-assault-globally/
https://www.socialsciencespace.com/2019/01/are-gender-studies-under-assault-globally/
https://www.socialsciencespace.com/2019/01/are-gender-studies-under-assault-globally/
https://www.socialsciencespace.com/2019/01/are-gender-studies-under-assault-globally/
https://www.socialsciencespace.com/2019/01/are-gender-studies-under-assault-globally/
https://www.socialsciencespace.com/2019/01/are-gender-studies-under-assault-globally/
https://www.socialsciencespace.com/2019/01/are-gender-studies-under-assault-globally/
https://www.socialsciencespace.com/2019/01/are-gender-studies-under-assault-globally/
https://www.socialsciencespace.com/2019/01/are-gender-studies-under-assault-globally/
https://www.tagesspiegel.de/wissen/ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html
https://www.tagesspiegel.de/wissen/ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html
https://www.tagesspiegel.de/wissen/ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html
https://www.tagesspiegel.de/wissen/ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html
https://www.tagesspiegel.de/wissen/ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html
https://www.tagesspiegel.de/wissen/ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html
https://www.tagesspiegel.de/wissen/ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html
https://www.tagesspiegel.de/wissen/ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html
https://www.tagesspiegel.de/wissen/ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html
https://www.tagesspiegel.de/wissen/ist-theologie-eine-wissenschaft-lehre-unter-denkmalschutz/11588538.html


258 Yiftach Fehige

(1)Why sexual reproduction?

(2)Why sexual dimorphism?

(3)Why sexual diversity?

These are meaningful questions because neither sexual reproduction, sexual di-

morphism, nor sexual diversity are self-evident in their existence. Sexual reproduc-

tion (procreation by means of recombination of hereditary material) raises ques-

tions because in nature we also find asexual reproduction (by means of budding,

fragmentation). Why are there two kinds of reproduction in nature? Similarly, the

phenomenon of “hermaphrodism” (production of eggs and sperm by a single body)

motivates inquiries into the nature of sexual dimorphism (a single body produces

exclusively either eggs or sperm). Which came first, and how to relate both? And,

insofar as reproduction is to be essential to sexuality, variety in sexual behavior

requires an explanation. Only certain kinds of hetero-sexual behavior are procre-

ative.

Traditional theologies provide the following answers to questions (1), (2), and

(3)14:

(A) Sexual reproduction is a blessing and means participation in the creative work

of God.

(B) Sexual dimorphism symbolizes complementarity in procreativity.

(C) Sexual diversity is the result of natural or moral deviation.

In the encounter with Darwinian evolutionary theory, these answers were only de-

prived of their supernatural character, but not challenged any further than that15:

(A’) Sexual reproduction is a mechanism of evolution.

(B’) Sexual dimorphism is a universal template in nature and a function of efficient

gamete allocation.

(C’) Sexual diversity is a natural deviation.

The dichotomy of facts and values allowed the delegation of moral and political

questions concerning sexual diversity to other disciplines,16 as the “scientific com-

14 See for a defense of such a traditional theology in the idiom of analytic philosophy: Swin-

burne, Richard: Revelation. From Metaphor to Analogy, Oxford: ²2007, p. 298-317 and pp.

361-363.

15 See for a defense of this view: Roughgarden, Joan: Evolution’s Rainbow. Diversity, Gender,

and Sexuality in Nature and People, Berkeley: ²2009.

16 See for a succinct characterization, and a historical and philosophical critique of the

fact/value dichotomy: Putnam, Hilary: The Collapse of the Fact/Value Dichotomy and Other

Essays, Cambridge MA: 2002.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Theology, Science, and Sexual Diversity 259

munity was best understood as distinct from the surrounding society.”17 The sci-

ences were claimed to discover only the facts. Matters of value are for philosophers

and policy makers to address, and they form a radically different set of issues. And,

given the relegation of theology to the non-scientific realm exclusively, insofar as

theology has any meaningful contribution to make to discussions about human

sexuality in modern societies, it must be in the moral and political arena. Accord-

ingly, a very common response, as a concession to calls for greater LGBTQ equity

from the standpoint of traditional theologies, is to employ the ethical principle of

toleration in order to uphold (A), (B), and (C):

(T) If not the result of individual moral failure, sexual diversity reflects genetic

defects or brain dysfunctionalities. Like every other sick person, the sexually de-

viant has a right not to be discriminated on grounds of a naturally occurring pathol-

ogy.18

But how are we to relate (A), (B), and (C) and (A’), (B’), and (C’)? If theology is

interested in relating meaningfully to what the sciences have to say—and not just

blindly follow them—it will have to exercise a more critical role in receiving scien-

tific claims.19 And, advocates of traditional theologies do know how to be extremely

critical when the sciences are not supportive of their positions. A most prominent,

and in the present context very instructive, example is Alvin Plantinga’s objection

to Darwinian evolutionary theory insofar as it is meant to be of absolute explanatory

scope.20 He is happy to concede that the theory may serve us well to understand

much of the animate world. But when it comes to human nature, the theory runs

into trouble, according to Plantinga. In other words, Plantinga argues that the na-

ture of humanity reveals the explanatory limits of the theory. Whatever the merits

of (A’), (B’), and (C’)may be, if Plantinga is right, they won’t be sufficient to answer

(1), (2), and (3).What he basically argues is that we are confronted with a paralyzing

conflict of two cognitive values, namely the values of explanatory power and truth.

Behavior that is conducive to success as defined by Darwinian evolutionary the-

ory does not require true beliefs—maybe not even beliefs altogether! It really does

not matter if a tiger or a lion is in front of you, what matters is that you run in

response to triggers which you instinctively perceive as dangerous. If that is true,

then—Plantinga contends—the probability is very low that the beliefs that human

minds produce are true. And, if that is true, then we have no reason to believe that

17 Douglas, Heather: Science, Policy, and the Value-Free Ideal, Pittsburgh: 2009, p. 60.

18 See for a detailed reconstruction and critique of that line of reasoning: Fehige, Yiftach: »The

Role of the Imagination in Transsexual Crossing«, in: Gerhard Schreiber (Ed.): Transsexuality

in Theology and Neuroscience, Berlin/New York: 2016, pp. 577-595.

19 See for detailed defense of this contention: Fehige, Yiftach: »Transsexuality: Reconciling

Christianity and Science«, in: Toronto Journal of Theology (2011), p. 51-71.

20 See Plantinga, Alvin: Where the Conflict Really Lies. Science, Religion, & Naturalism, New

York: 2012.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


260 Yiftach Fehige

Darwinian theory itself is true, because it is assumed here that a theory is a set

of beliefs deemed to be true. Since we believe that the theory is probably true, we

have reason to look for alternative explanations, argues Plantinga, in order to un-

derstand why our minds are capable of such great discoveries as Darwin’s theory

of evolution by natural selection. According to Plantinga, theism offers an explana-

tion, and in the absence of naturalism, such an explanation is a serious contender

for the best explanation. A benevolent, rational God created the human mind by

means of Darwinian evolution, Plantinga contends, and that is why the human

mind can discover deep truths about itself and the world. The choice before us,

Plantinga claims is either universal explanatory scope or truth. If we choose truth,

then we have reason to limit the explanatory scope of Darwinism.

Plantinga’s critique of Darwinism impressed even some deeply committed

atheists, such as Thomas Nagel.21 This remarkable alliance is understandable

because both are committed to a monolithic metaphysics. There is one truth, and

diversity in explanations and theories ought to be overcome. This metaphysical

commitment is accompanied by an epistemological confidence in our abilities to

select competing explanations and theories in a methodologically controlled way

for the sake of a single unified account of everything there is. Such a position

is called “scientific monism” when it is assumed with respect to the scientific

domain, and when assumed for the sake of an integration of science and religion

I label it “theological monism.”22

Insofar as traditional theologies are committed to theological monism, their

position on sexual diversity, is therefore “diversity-avoidant” in two respects.

Firstly, sexual diversity is tolerated on grounds of ethical considerations but

not accepted as part of God’s creation. Secondly, theology and the sciences are

integrated such that their explanations and theories for the same phenomenon are

arranged as being complementary. Considering Plantinga’s theistic Darwinism in

light of (1), (2), (3), and (A), (B), (C), as well as (A’), (B’), (C’), the following position

emerges:

(T’) Sexual diversity is not part of God’s creation and may be tolerated only on

grounds of ethical considerations.

(T’) engages with the sciences. It argues for integration. Furthermore, it rightly

overcomes the fact/value dichotomy, and highlights an important way in which

21 See Fehige, Yiftach: »Moving Further Beyond Secularism. A 'Lutheran' Reading of the Cos-

mology of Thomas Nagel«, in: Neue Zeitschrift für Systematische Theologie und Religion-

sphilosophie (2018), p. 229-254.

22 See Fehige, Yiftach: »The Opposite of Rationality is Rationality: On Science, Religion, and

Pluralism«, in: Gerhard Schreiber (Ed.): Interesse am Anderen, Berlin/Boston: 2019, pp. 557-

579.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Theology, Science, and Sexual Diversity 261

facts and values are entangled to a significant degree.23 These characteristics could

be viewed as strengths of (T’). Plantinga’s theistic Darwinism has merits in these

respects. It is important to note, however, that (T’) leads to numerous incoherent

claims once spelled out in more theological detail.24 More important in the present

context, however, is that (T’) limits the scope of its value-considerations to cogni-

tive values. But there is another value judgment on the path to (T’). The argument

is that there is a conflict in the relevant set of cognitive values and thus theistic

Darwinism is argued to become a viable option. This is the value-judgment that is

made explicit. What is not made explicit is the judgment against diversity as a value!

Sexual diversity is not to be part of nature.This means in the perspective of theistic

Darwinism that sexual diversity is not to be part of God’s creation. But, why not

to widen the scope of value considerations? There is certainly theological warrant

to do so. For example, in discussions about transgender identities, Gen. 1:26-28 is

often “taken as a strong endorsement of sexual dimorphism, if not a normative

heterosexuality.”25 But things are a bit more complicated here—as it is so often the

case. Even “if the introduction of sexual distinction is related here to procreation as

its necessary presupposition, this does not of itself mean that Gen. 1:26-28 thereby

limits the ends of human sexuality […] solely to procreation.”26 Such a reading mis-

understands entirely the linguistic situation of Gen. 1:27:

“While the ‘image of God’ asserts the resemblance of humanity to God and war-

rants humanity’s special status in the created order, the addition of the ‘male and

female He created them’ looks forward to the command and blessing to ‘fill the

earth,’ asserting humanity’s placement among the creatures of the earth.”27

In doing so, the stated sexual dimorphism is simply assumed, and not given any

theological weight in and of itself. The sexual dimorphism that the text assumes

has its roots in the characteristic Israelite extended family under harsh agricultural

conditions,which necessitated a large supply of labor. I doubt theology is interested

in arguing for the revival of ancient Israelite society in response to contemporary

calls for greater LGBTQ equity.

23 See Larry Laudan: Science andValues: TheAims of Science and Their Role in ScientificDebate,

Berkeley: 1984.

24 See for a defense of this view: Fehige, Yiftach: »Towards a Theology of Sexual Diversity: A

TightropeWalk between Christianity and Science«, in: Zygon. Journal of Religion and Science

(2013), pp. 35-59.

25 Di Vito, Robert: »‘In God’s Image’ and ‘Male and Female’: Howa Little PunctuationMightHave

Helped«, in: P. B. Jung/A. M. Vigen: 2010, pp. 167-183, p. 175.

26 Di Vito: 2010, p. 175-176.

27 Ibid., p. 174.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


262 Yiftach Fehige

2. The UK’s GRA and Butler on Diversity

On July 3, 2018, the UK Government Equities Office released its proposal to im-

plement revisions to the GRA of 2004 and thereby initiated a process of public

consultation.28 The Reform of the Gender Recognition Act – Government Consultation29

that was presented to parliament by the Minister for Women and Equalities states

as the goal of the proposed reform the following: “The Government wants to make

the legal recognition process less intrusive and bureaucratic for trans people.” (p.

11) The goal was not to revisit one of the most remarkable stipulations of the GRA

of 2004, which can be found in section 9(1) of the act: “

Where a full gender recognition certificate is issued to a person, the person’s gen-

der becomes for all purposes the acquired sex (so that, if the acquired gender is

the male gender, the person’s sex becomes that of a man and, if it is the female

gender, the person’s sex becomes that of a woman).”30

Gender determines sex, according to GRA.The reforms that were proposed to GRA

concerned exclusively the process of obtaining a Gender Recognition Certificate (GRC).

The process is deemed to be too costly and unnecessarily medicalized, among other

things. And, yet, discussions about procedural matters turned quickly into a de-

bate about the ontology that guides the GRA. In a way this was foreseeable because

the law continues to operate with a binary model of human sexuality in its char-

acterization of the relationship between sex and gender.31 This permitted discus-

sions about the relationship between biological facts and social realities consid-

ering imagined scenarios where “male-body” women enter space reserved for “fe-

male-body” women. Some of those opposing the reforms used the opportunity af-

forded by such discussions to argue for limitations to the toleration in the recogni-

tion of transgender identities. Among those were also some who objected “strongly

on religious grounds.”32

What is remarkable is the unintended alliance that emerged between the Rosh

Beis Din of the Federation of Synagogues in the UK, Rabbi Dayan Yisroel Yaakov

Lichtenstein, and some feminist critics of the proposed reforms. In targeting the

GRA ontology, some feminists found themselves siding with Lichtenstein, arguing

28 https://www.gov.uk/government/consultations/reform-of-the-gender-recognition-act-2004

[06.04.2020].

29 https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_

data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf [06.04.2020].

30 http://www.legislation.gov.uk/ukpga/2004/7/section/9 [06.04.2020].

31 See Sharpe, Andrew: »A Critique of the Gender Recognition Act of 2004«, in: Bioethical In-

quiry (2007), pp. 33-42.

32 https://www.gires.org.uk/the-gender-recognition-act-discussion-july-2019/ [06.04.2020].

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.gov.uk/government/consultations/reform-of-the-gender-recognition-act-2004
https://www.gov.uk/government/consultations/reform-of-the-gender-recognition-act-2004
https://www.gov.uk/government/consultations/reform-of-the-gender-recognition-act-2004
https://www.gov.uk/government/consultations/reform-of-the-gender-recognition-act-2004
https://www.gov.uk/government/consultations/reform-of-the-gender-recognition-act-2004
https://www.gov.uk/government/consultations/reform-of-the-gender-recognition-act-2004
https://www.gov.uk/government/consultations/reform-of-the-gender-recognition-act-2004
https://www.gov.uk/government/consultations/reform-of-the-gender-recognition-act-2004
https://www.gov.uk/government/consultations/reform-of-the-gender-recognition-act-2004
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
http://www.legislation.gov.uk/ukpga/2004/7/section/9
http://www.legislation.gov.uk/ukpga/2004/7/section/9
http://www.legislation.gov.uk/ukpga/2004/7/section/9
http://www.legislation.gov.uk/ukpga/2004/7/section/9
http://www.legislation.gov.uk/ukpga/2004/7/section/9
http://www.legislation.gov.uk/ukpga/2004/7/section/9
http://www.legislation.gov.uk/ukpga/2004/7/section/9
https://www.gires.org.uk/the-gender-recognition-act-discussion-july-2019/
https://www.gires.org.uk/the-gender-recognition-act-discussion-july-2019/
https://www.gires.org.uk/the-gender-recognition-act-discussion-july-2019/
https://www.gires.org.uk/the-gender-recognition-act-discussion-july-2019/
https://www.gires.org.uk/the-gender-recognition-act-discussion-july-2019/
https://www.gires.org.uk/the-gender-recognition-act-discussion-july-2019/
https://www.gires.org.uk/the-gender-recognition-act-discussion-july-2019/
https://www.gires.org.uk/the-gender-recognition-act-discussion-july-2019/
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.gov.uk/government/consultations/reform-of-the-gender-recognition-act-2004
https://www.gov.uk/government/consultations/reform-of-the-gender-recognition-act-2004
https://www.gov.uk/government/consultations/reform-of-the-gender-recognition-act-2004
https://www.gov.uk/government/consultations/reform-of-the-gender-recognition-act-2004
https://www.gov.uk/government/consultations/reform-of-the-gender-recognition-act-2004
https://www.gov.uk/government/consultations/reform-of-the-gender-recognition-act-2004
https://www.gov.uk/government/consultations/reform-of-the-gender-recognition-act-2004
https://www.gov.uk/government/consultations/reform-of-the-gender-recognition-act-2004
https://www.gov.uk/government/consultations/reform-of-the-gender-recognition-act-2004
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
https://assets.publishing.service.gov.uk/government/uploads/system/uploads/attachment_data/file/721725/G-RA-Consultation-document.pdf
http://www.legislation.gov.uk/ukpga/2004/7/section/9
http://www.legislation.gov.uk/ukpga/2004/7/section/9
http://www.legislation.gov.uk/ukpga/2004/7/section/9
http://www.legislation.gov.uk/ukpga/2004/7/section/9
http://www.legislation.gov.uk/ukpga/2004/7/section/9
http://www.legislation.gov.uk/ukpga/2004/7/section/9
http://www.legislation.gov.uk/ukpga/2004/7/section/9
https://www.gires.org.uk/the-gender-recognition-act-discussion-july-2019/
https://www.gires.org.uk/the-gender-recognition-act-discussion-july-2019/
https://www.gires.org.uk/the-gender-recognition-act-discussion-july-2019/
https://www.gires.org.uk/the-gender-recognition-act-discussion-july-2019/
https://www.gires.org.uk/the-gender-recognition-act-discussion-july-2019/
https://www.gires.org.uk/the-gender-recognition-act-discussion-july-2019/
https://www.gires.org.uk/the-gender-recognition-act-discussion-july-2019/
https://www.gires.org.uk/the-gender-recognition-act-discussion-july-2019/


Theology, Science, and Sexual Diversity 263

that transgender women are not women:33 “Some people believe apparently that

transwomen can be biologically female because they take hormones. And, that’s

not true. And, it doesn’t matter how much Judith Butler you read, that is not go-

ing to become true.”34 This is a reading of Butler more common among feminist

philosophers than one would expect to find given the principle of charitable inter-

pretation. Butler’s work is challenging because of her prose and the eclecticism it

exhibits. It does require a great deal of analytic work. But it is nevertheless difficult

to follow a reading of her work such that Butler is taken to suggest that biological

femaleness is defined by a certain level of hormones in a human body.What is true

is that Butler calls such definitions into question, and for reasons that will lead us

to a skeptical position regarding (T’).35

Butler’s notion of intelligible gender is central here. With that, she endorses

the view that science not only produces information, “but it also produces mean-

ings. Indeed, as even some conventional philosophers of science realize, the results

of scientific research are information only if they have meaning for us: an undeci-

pherable string of numbers of nonsense syllables is not yet information.”36 In my

reading, Butler presents gender as a cluster concept—a concept that is defined by

several concepts. Each of those concepts is indispensable to retain the intelligibility

of “gender,” and none of them is more foundational than the other concepts. She

identifies four concepts: biological sex, social expression of sex, sexual practice,

and sexual desire.37 Following Foucault, she is interested in the power relations

that drive established notions of gender, and she is interested in understanding

what exclusions they create. And, like Foucault she rejects the idea of a sovereign

subject—one that transcends those power relations—to bring about change for the

sake of inclusion. “For Foucault, […] prohibitions are invariably and inadvertently

productive in the sense that ‘the subject’ who is supposed to be founded and pro-

duced in and through those prohibitions does not have access to a sexuality that

33 Lichtenstein’s position: “I can state categorically that Jewish law does not recognise any

change in sex of male to female or female to male under any circumstances.” (Jacobs, El-

lie: »Could Transgender Rights infringe upon Religious Rights?«, in: Jewish Chronicle, Octo-

ber 11, 2018. https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-reli-

gious-rights-1.470798

34 See »A Woman’'s Place is Turning the Tide (Kathleen Stock, Brighton, 16th July 2018)«, Ac-

cessed April 6, 2020,Minutes 10:30-10:42. https://www.youtube.com/watch?v=bg4_E6Y4POc

Accessed April 6, 2020, Minutes 10:30-10:42.

35 I am basing the reading of Butler that I am presenting here on four of her books: Gender

Trouble, New York: ²1999; Bodies That Matter: On the Discursive Limits of ‘Sex’, New York:

1993; The Psychic Lifer of Power: Theories in Subjection, Stanford: 1997a; Excitable Speech: A

Politics of the Performative, New York: 1997b.

36 Harding, Sandra: Whose Science? Whose Knowledge: Thinking fromWomen’s Lives, Ithaca:

1992.

37 See J. Butler: 1999, p. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.youtube.com/watch?v=bg4_E6Y4POc
https://www.youtube.com/watch?v=bg4_E6Y4POc
https://www.youtube.com/watch?v=bg4_E6Y4POc
https://www.youtube.com/watch?v=bg4_E6Y4POc
https://www.youtube.com/watch?v=bg4_E6Y4POc
https://www.youtube.com/watch?v=bg4_E6Y4POc
https://www.youtube.com/watch?v=bg4_E6Y4POc
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.thejc.com/news/news-features/transgender-rights-clash-with-religious-rights-1.470798
https://www.youtube.com/watch?v=bg4_E6Y4POc
https://www.youtube.com/watch?v=bg4_E6Y4POc
https://www.youtube.com/watch?v=bg4_E6Y4POc
https://www.youtube.com/watch?v=bg4_E6Y4POc
https://www.youtube.com/watch?v=bg4_E6Y4POc
https://www.youtube.com/watch?v=bg4_E6Y4POc
https://www.youtube.com/watch?v=bg4_E6Y4POc


264 Yiftach Fehige

is in some sense ‘outside,’ ‘before,’ or ‘after’ power itself.”38 Exclusion and inclusion

always go hand in hand. Individuals assume a position not by an intentional act but

following a grid that gives meaning to their embodied sexual desires and practices

in specific social settings.

Following Derrida, Butler conceives of social change as a function of the in-

stability that is inherent in the reiteration of the unstable signification processes

that accompany any such positioning. As a consequence, sexual diversity is not

the result of an assertion that would reflect the inner core of true sexual identi-

ties in intentional deviation of established norms. It is the instability inherent in

the “iterability that governs the possibility of social transformations.”39 Iterability’s

government reaches the inner realm of the “formation of the subject,” a formation

that is not merely a mechanistic appropriation of norms, nor is it a voluntaristic

appropriation.”40

The central point of Foucault’s notion of power is that power “doesn’t only weigh

on us a force that says no; it also traverses and produces things, it induces pleasure,

forms of knowledge, produces discourses.”41 Butler’s critique of the “heterosexual

matrix” is primarily genealogical in that she does not reference “a subject that is ei-

ther transcendental in relation to the field of events or runs in its empty sameness

throughout the course of history.”42 She is less interested in history than Foucault.

Instead her focus is on the linguistic character of human existence and its substan-

tializing effects, especially insofar as the materiality of embodiment is concerned:

“To return to matter requires that we return to matter as a sign, which in its redou-

blings and contradictions enacts an inchoate drama of sexual difference.”43

Such a position is not committed to idealism or social constructivism. Its on-

tological commitment can be captured in terms of a cognitive pragmatism: “There

are ‘external facts’, and we can say what they are.What we cannot say—because it

makes no sense—iswhat the facts are independent of all conceptual choices.”44 In con-

sequence, the “replication of heterosexual constructs in non-heterosexual frames

brings into relief the utterly constructed status of the so-called heterosexual orig-

inal. Thus, gay is to straight not as copy to original, but, rather, as copy to copy.”45

Similarly revealing is the sociological phenomenon of the firm assertion of sexual

dimorphism in the “trans-sexual” crossing from perceived incorrect to assumed

38 Ibid., p. 39.

39 J. Butler: 1997b, p. 147.

40 J. Butler: 1997a, p. 119.

41 Chomsky, Noam/Foucault, Michel: The Chomsky-Foucault Debate on Human Nature, New

York: 2006, p. 153.

42 N. Chomsky/M. Foucault: 2006, p. 150.

43 J. Butler: 1993, p. 49.

44 Putnam, Hilary: The Many Faces of Realism, LaSalle: 1987, p. 33 (emphasis in the original).

45 J. Butler: 1999, p. 41.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Theology, Science, and Sexual Diversity 265

correct embodiment of sexual identity.46 Butler has therefore a point in maintain-

ing “a non-causal and non-reductive connection between sexuality and gender […],

as it seems crucial to retain a theoretical apparatus that will account for how sex-

uality is regulated through the policing and the shaming of gender norms.”47

Considering Butler’s critique of a dominant ontological matrix of compulsory

heterosexuality, (T’) becomes questionable in both its naturalization of sexual di-

morphism and its moralization of sexual diversity. The heteronormative integra-

tion of science and theology in theistic Darwinism is rendered meaningless if it is

true “that the language of biology participates in other kinds of languages and re-

produces [a] cultural sedimentation in the objects it purports to discover and neu-

trally describe.” The cultural sedimentation consists of the “assumptions regarding

the relative status ofmen andwomen and the binary relation of gender itself […].”48

Those assumptions have come into critical focus with respect to Darwin’s theory of

sex selection, and beyond.49

Science is a social institution.50 The diversity of social factors impacting the

sciences partly explains diversity within the sciences. In effect, employing Butler’s

critique against (T’) leads us to diversity of two different kinds: a material kind

that concerns sexual diversity and a formal kind that is about diversity within the

sciences that inquire into the nature of human sexuality. And this raises important

questions about (T’). For example, actual explanatory practice appears very diverse,

and that diversity can be explained in terms of the diversity of the interests and

values that guide explanatory practice in science.51 And, if that diversity is indeed

irreducible then diversity in scientific explanatory practice seems impossible to

overcome. Pluralists about diversity argue that such diversity is a good thing—it

is beneficial for various reasons.52 I read Butler as a pluralist in this sense. I take her

work to acknowledge an inescapable double relativity of all our knowledge.53 It is

relative to interests and values in its production. And, it is relative to interests and

values in its application.

46 Vgl. Hirschauer, Stefan: Die soziale Konstruktion der Transsexualität. Über die Medizin und

den Geschlechtswechsel, Frankfurt a. M.: 52015.

47 J. Butler: 1993, p. 238.

48 J. Butler: 1999, p. 139.

49 See Richards, Eveleen: Darwin and the Making of Sexual Selection, Chicago: 2017.

50 See Longino, Helen: Science as Social Knowledge. Values and Objectivity in Scientific Inquiry,

Princeton: 1990.

51 See Fox-Keller, Evelyn:Making Sense of Life. Explaining Biological DevelopmentwithModels,

Metaphors, and Machines, Cambridge MA: 2002.

52 See Chang, Hasok: Is Water H2O? Evidence, Realism, and Pluralism, Boston: 2012.

53 See Ruphy, Stéphanie: Scientific Pluralism Reconsidered. A New Approach to the (Dis)Unity

of Science, Pittsburgh: 2016, p. 78.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


266 Yiftach Fehige

An excellent case in point are evolutionary explanations for sexual reproduc-

tion.54 About twenty accounts exist today as to why sexual reproduction evolved

in addition to asexual reproduction. Not even one has commanded wide assent in

the scientific community.55 And, very good reasons can be offered to make sense of

that situation. One compelling way to look at it is that there are diverse interests

and values to be considered that drive the descriptions and models of the various

relevant aspects—ranging from population genetics56 to biochemical mechanisms

involved in cell division in the production of gametes.57 Each of those aspects are

indispensable when accounting for the evolution of sex in its entirety.58 Unification

in terms of scientific monism can only be achieved bymeans of a significant degree

of abstraction from those values and interests. But it is exactly those values and in-

terests that imbue the accounts of the various individual aspects with explanatory

power in the first place. Many of the existing accounts are indispensable because

they touch on highly relevant aspects to be considered in order to make sense of

the evolution of sexual reproduction in its full reality. What follows is a significant

synchronic diversity of scientific explanations regarding one and the same natural

phenomenon, namely the evolution of sexual reproduction.59 Moreover, there are

models available to account for evolution of sexual reproduction such that sexual

diversity becomes an integral part of nature.60

There is good reason, obviously, to render sexual binarism and scientific

monism dubitable. Insofar as theological monism depends on scientific monism

it becomes untenable in its formal position. And so is the situation with respect

to (T’) insofar as it depends on theological monism. Moreover, questions arise as

to the sexual binarism that (T’) declares to be factually true. The “sexually factic”

is “uninhabitable,” and serious conceptual alternatives are possible. This leaves the

question as to what to make of the emerging pluralism from a religious point of

view, such as that of Rabbinic Judaism.

54 See Fehr, Carla: »Explanations of the Evolution of Sex: A Plurality of Local Mechanisms«, in:

Stephen Kellert et al. (Ed.), Scientific Pluralism, Minnesota: 2006, pp. 167-189.

55 See Ruse, Michael: 2012. The Philosophy of Human Evolution, Cambridge: 2012, p. 186.

56 See J. Roughgarden: 2009.

57 Bernstein, Harry/Bernstein, Carol/Michod Richard E.: »Meiosis as an Evolutionary Adaptation

for DNA Repair«, in: IntechOpen, November 7, 2011. https://www.intechopen.com/books/

dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair

58 See Longino, Helen E.: Studying Human Behaviour. How Scientists Investigate Aggression &

Sexuality, Chicago: 2013.

59 Meirmans, Stephanie/Strand, Roger: »Why are there so many theories for sex, and what do

we do with them?«, in: Journal of Heredity (2010), pp. 3-12.

60 See J. Roughgarden: 2009.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.intechopen.com/books/dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair
https://www.intechopen.com/books/dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair
https://www.intechopen.com/books/dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair
https://www.intechopen.com/books/dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair
https://www.intechopen.com/books/dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair
https://www.intechopen.com/books/dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair
https://www.intechopen.com/books/dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair
https://www.intechopen.com/books/dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair
https://www.intechopen.com/books/dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair
https://www.intechopen.com/books/dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.intechopen.com/books/dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair
https://www.intechopen.com/books/dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair
https://www.intechopen.com/books/dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair
https://www.intechopen.com/books/dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair
https://www.intechopen.com/books/dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair
https://www.intechopen.com/books/dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair
https://www.intechopen.com/books/dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair
https://www.intechopen.com/books/dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair
https://www.intechopen.com/books/dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair
https://www.intechopen.com/books/dna-repair/meiosis-as-an-evolutionary-adaptation-for-dna-repair


Theology, Science, and Sexual Diversity 267

3. Eilu v’Eilu

“JQY” stands for Jewish Queer Youth and it is the name of “a nonprofit organization

supporting and empowering LGBTQ youth in the Jewish community.” It states as

its “philosophy”:

“Eilu v’Eilu literally translated means both ‘these and those.’ The origin story of

this phrase is symbolic of a fundamental Jewish value: the notion that conflicting

ideas can simultaneously be true. We learn that Hillel and Shamai (two of the

most notorious debaters in the history of the Talmud) disagreed on a legal statute,

and fiercely argued over their opinions—each of which they held as deeply true.

Just then, a booming voice came forth and proclaimed, ‘both these and those are

the living words of God.’ (Eruvin 13b) Both ideas, though seemingly in conflict,

were true at the same time. Eilu v’Eilu. Eilu v’Eilu affirms both Jewish and queer

values.”61

There is considerable diversity indeed that characterizes the “Bavli” (the Babylonian

Talmud). But does it support pluralism? To be clear aboutmy terminology, diversity

means difference that results in variety that is of significance. Pluralism means

the affirmation of such diversity for reasons of benefit of various kinds (cognitive,

political, moral, social, etc.). Is there reason to think that such pluralism has merits

from the Talmudic point of view? According to Menachem Fisch, the answer is in

the positive.62

While Fisch mistakenly assumes that the Talmud is the only “formative canon”

that is “self-consciously dialogical,”63 he is correct that “the Bavli resembles […] a

series of protocols of an extremely keen and diverse set of disputes regarding the

good and the true, debates that are hardly ever decided even with respect to the

details of ritual law—Halacha.”64 But Fisch wonders about the theological meaning

of this and his attention goes to the passage of Eruvin to which JQY alludes in the

statement of its philosophy. It tells us of a “Heavenly Pluralism”, because by divine

intervention, the Bavli reports, God establishes both the “House of Shammai” and

the “House of Hillel” as legitimate approaches to Halacha, although each leads to

positions that are obviously incompatible with those reached bymeans of the other.

61 https://www.jqyouth.org/our-philosophy/ [15.03.2020].

62 See Fisch, Menachem: »Deciding by Argument versus Proving by Miracle: The Myth-History

of Talmudic Judaism’s Coming of Age«, in: Toronto Journal of Theology (2017), pp. 103-127.

63 The Christian Bible is no less self-consciously dialogical, in my view. Vgl. Zenger, Erich: »Der

Pentateuch als Tora und Kanon«, in: Erich Zenger (Ed.): Die Tora als Kanon fuer Juden und

Christen, Freiburg: 1996, pp. 5-34. Significant in this respect is the phenomenon of intra-bib-

lical critique: Vgl. Buttig, Klara: Die Buchstaben werden sich noch wundern. Innerbiblische

Kritik als Wegweisung feministischer Hermeneutik, Berlin: 1994.

64 M. Fisch 2017, p. 104.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.jqyouth.org/our-philosophy/
https://www.jqyouth.org/our-philosophy/
https://www.jqyouth.org/our-philosophy/
https://www.jqyouth.org/our-philosophy/
https://www.jqyouth.org/our-philosophy/
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.jqyouth.org/our-philosophy/
https://www.jqyouth.org/our-philosophy/
https://www.jqyouth.org/our-philosophy/
https://www.jqyouth.org/our-philosophy/
https://www.jqyouth.org/our-philosophy/


268 Yiftach Fehige

Even more confusing is that final divine approval is given to the “House of Hillel”!

Here the text in Fisch’s translation:

“R. Abba stated in the name of Samuel: For three years the House of Shammai

and that of Hillel disputed one another, the former claiming ‘Halacha follows us’

and the latter contending, ‘Halacha follows us.’ Then a heavenly voice issued forth

announcing, ‘these and these are the words of the living God, yet Halacha is in

accord with the House of Hillel’”.65

This seems utterly absurd. If God wanted to side with the “House of Hillel,” why

lend credibility to the “House of Shammai”? The halachic positions of both houses

are said to be the words of the living God! And yet, “Halacha” is to be “in accord

with the House of Hillel.” How to make sense of this? Fisch argues that we must

look at this passage as a “second-order” statement—a “meta-Halachic” principle is

expressed here. The passage does not refer to Hillel’s “first-order Halachic conclu-

sions, but to their method of deliberating and deciding them.”66 What is the role then

of the “House of Shammai” in all of this? Fisch argues that it is the Shammaites

firm commitment to their positions that finds divine support. Hillelite halachic

deliberation is shallow if it only entertains alternative positions by dialogical or di-

alectical method. It requires the committed Other. But why the need of the Other

to begin with? Fisch claims that this is so because of our inability to exercise nor-

mative self-criticism. It needs the Other from within, as it were. And, this requires

openness for such Otherness. The Hillelite approach displays such openness. It is

the Hillelites balancing of firm commitment to their position, on the one hand,

and openness to critique, on the other hand, that the Bavli endorses, argues Fisch.

Hillelites are capable of “changing their minds,” unlike the Shammaites:

“The Hillelites are favoured […] because, unlike, the Shammaites, they were the

true pluralists. […] To side with the Hillelites, against the Shammaites, is to real-

ize, contrary to the latter, the real limitations of self-criticism, especially norma-

tive self-criticism, and to recognize the need, therefore, for the kind of potentially

transformative challenge, only a real and keen opponent can provide […].”67

But is God instrumentalizing the Shammaites? Why would the Bavli say that their

rulings are “the words of the living God”? Fisch argues that an instrumentalist

reading of the divine endorsement of the Shammatites misses the nature of the

“Heavenly Pluralism.” Halachic diversity must be substantial: “Halachic diversity

of opinion is not enough…the Shammaites represent the ultimate rabbinic oppo-

65 Ibid., p. 105.

66 Ibid., p. 106, emphasis in the original.

67 Ibid., pp. 107-108.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Theology, Science, and Sexual Diversity 269

sition imaginable.”68 What matters is not diversity of rulings, but diversity of ha-

lachic existence. This concludes Fisch’s characterization of the “horizontal axis” of

the “Heavenly Pluralism” he sees the Talmud to advance.

As for the “vertical axis,” Fisch is eager to point out that the Hillelites openness

extends beyond the intrareligious realm of Judaism: “The issue is in this sense not

epistemic. It is not a question of getting the GoodWord right, but of seriously asking

whether the GoodWord is right.This is a different dispute entirely […] It is a dispute

about Judaism’s very norms of religious disposition—or, if you wish, a dispute of

religiosity itself.”69 In the words of Fisch from a different place:

“When wary of the quality of their understanding of God’s Word, true adherents of

revealed religion take the moral perfection of both the Word and its author for

granted. God is not found to be all-good but is presupposed necessarily to be so […]

Judaism’s formative canon […] is sorely divided [,however,] on the very question of

the moral perfection, not only of God, but of all of Judaism’s sources of religious

authority, and is hence sorely divided on the very notion of religiosity itself.”70

Fisch himself sides with the position that sees God’s moral imperfection and re-

jects the notion that religiosity is essentially submission to God and the sources of

religious authority. Such a generalized Hillelism brings the dramatic theological

dimension of the “Heavenly Pluralism” to the fore:

“[…] one’s religious world outlook, and very self-identity are vitally enriched and

strengthened by maximal exposure to the criticism of one’s significant others, […]

the only way to achieve a genuinely reflective grip one one’s religious normative

framework is by prudently exposing oneself to the external critical eyes of those

committed otherwise.”71

What the Shammaites are for Judaism, the non-Jews are for the religious com-

mitment in general, at least from a Jewish point of view: committed critics from

within.

The pluralist theology that ultimately emerges from Fisch’s reading of the Tal-

mud’s diversity has merits: “It is an affirmation of the reality of a truth communi-

cated by God combined with a humble admission that we may not be in possession

of all of it.”72 An absolute religious truth about human sexuality seems as implau-

sible as a value-free realm of objective facts of nature.

68 Ibid., pp. 108.

69 Ibid., p. 110, emphasis in the original.

70 Fisch,Menachem: »Science, Religion, andRationality. ANeo-HegelianApproach«, in: Toronto

Journal of Theology (2013), pp. 319-336, pp. 327-328.

71 M. Fisch: 2017, p. 113.

72 Kogan, Michael S.: Opening the Covenant: A Jewish Theology of Christianity, Oxford: 2008.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


270 Yiftach Fehige

4. Conclusion

Butler’s theory of sexual diversity challenges (T’), and not only from a material

perspective. She argues for more than irreducible sexual diversity. We also find a

challenge to the idea that diversity of views about human sexuality is not neces-

sarily a matter of ignorance. From the point of view of Rabbinic Judaism, there are

good reasons to think that her challenge provides a great opportunity—the oppor-

tunity to reaffirm Judaism’s intimate relationship with diversity. Butler is right in

urging theology “that there has to be a cultural movement that overcomes hatred

and paranoia and that actually draws on questions of cohabitation. Living in mix-

ity and in diversity, accepting your neighbor, finding modes of living together.”73

Toleration of sexual diversity along the lines of (T’) is not enough.

73 Aloni, Butler: 2010. https://www.haaretz.com/1.5052023 [23.03.2020].

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.haaretz.com/1.5052023
https://www.haaretz.com/1.5052023
https://www.haaretz.com/1.5052023
https://www.haaretz.com/1.5052023
https://www.haaretz.com/1.5052023
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.haaretz.com/1.5052023
https://www.haaretz.com/1.5052023
https://www.haaretz.com/1.5052023
https://www.haaretz.com/1.5052023
https://www.haaretz.com/1.5052023


Theologiegeschichtliche Perspektiven

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler und

die (protestantische) Kirchengeschichte

Benedikt Bauer/Ute Gause

1. Sources That Matter

»Consider that religion is not simply a set

of beliefs or a set of dogmatic views, but

a matrix for subject formation whose fi-

nal form is not determined in advance, a

discursive matrix for the articulation and

disputation of values and a field of con-

testations«1.

Mit dem vorangestellten Zitat ist ein Zugang für theologische oder religions-

interessierte Forschung zu den Überlegungen von Judith Butler gegeben, der

so anschlussfähig ist, dass wohl jede theologische Disziplin einen Ansatzpunkt

finden könnte. Ist ein poststrukturalistischer und queertheoretischer Ansatz auf

den ersten Blick besonders leicht zugänglich für gegenwartsbezogene Disziplinen

der Theologie(n) – z.B. die Dogmatik, Ethik oder Praktische Theologie –, so kann

Judith Butler jedoch auch für die historisch-theologische Forschung fruchtbar

gemacht werden. Wir folgen hier grundsätzlich der methodologischen Einsicht

der Gender- und Buddhismusexpertin Susanne Mrozik, die zu bedenken gibt:

»Given the temporal, cultural, and conceptual distances between Butler’s sources

and my own, this chapter is not intended as a direct application of Butler’s theo-

ries to a premodern […] context. Rather I read Butler selectively in order to explore

the possibilities for a resignification of […] ideals in […] [Christian] traditions […].

1 Butler, Judith: »Sexual politics, torture and secular time«, in: The British Journal of Sociology

59/1 (2008), S. 1-23, hier S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


274 Benedikt Bauer/Ute Gause

My paper is an example of what Butler calls an ›unanticipated reappropriation of

a given work in areas for which it was never consciously intended‹ (BTM, p. 19)«2.

Speziell Butlers Ausführungen zur Performativität, dem diskursiven, unab-

geschlossenen Subjekt, Zitation und (subversiver) Reiteration sind für unsere

Disziplin auf mehrfache Weise von Interesse. Zunächst können eine tendenzielle

Unabgeschlossenheit und der performative Akt der (subversiven) Reiteration

u.E. exemplarisch für eine historische Wissenschaft gelesen werden, die mit

vermeintlich harten historischen Fakten und Begebenheiten arbeitet, jedoch je

nach Forschungsvorhaben und Design sowohl in die Reiteration von (Kirchen-

)Geschichte, aber in der Interpretation auch in die subversive Reiteration – also

die Neu- oder Andersperspektivierung – von historischen Faktizitäten münden

kann. Fernerhin kann Kirchengeschichte an sich in ihren Normierungen und Re-

form(ul)ierungen als performativer Prozess der Zitation und Reiteration gelesen

werden. Denn »viewing performativity as a citational process accounts for the

productive and regulative affects of norms as well as their failures. Norms are

able to compel a citation because they establish the guidelines for what is socially

acceptable and workable«3. Wird Kirchengeschichte in diesem Sinne mit Butler als

performativer Prozess, als »at once a bodily act and a speech act«4, gelesen, ließe

sich folgende Überlegung transferieren: Die Reformation als epochale Zäsur sowie

in ihrer tiefen Einbettung in mittelalterliche Traditionsstränge ist ein Prozess der

Zitation und subversiven Reiteration sowie der Normierung. Als primäre Reaktion

auf die kontemporäre kirchliche Situation entstehen Martin Luthers Monita und

Schriften, die den Prozess der Reformation auslösen, eben nicht in einem luftlee-

ren, ahistorischen Raum, sondern sind einerseits eine Zitation vorangegangener

Diskurse – sowohl von z.B. als negativ empfundener Topoi wie Ablass, Simonie

oder Zölibat, als auch zuvor geäußerter Reformbestrebungen – und anderseits

auch eine subversive Reiteration, indem neue Schwerpunkte gesetzt werden oder

sich mit derselben Plausibilisierungs- und Legitimationsstruktur des biblischen

Fundaments gegen dogmatische Setzungen gewandt wird. Nicht zuletzt ver-

schreibt sich die entstehende protestantische Konfession mit dem immer noch

2 Mrozik, Susanne: »Materialization of Virtue. Buddhist Discourses on Bodies«, in: Ellen T. Ar-

mour/Susan M. St. Ville (Hg.): Bodily Citations. Religion and Judith Butler (= Gender, Theory,

and Religion), New York: 2006, S. 15-47, hier S. 16.

3 Armour, Ellen T./St. Ville, Susan M.: »Judith Butler – In Theory«, in: Ellen T. Armour/Susan M.

St. Ville (Hg.): Bodily Citations. Religion and Judith Butler (= Gender, Theory, and Religion),

New York: 2006, S. 1-12, hier S. 4.

4 Butler, Judith: »Afterword«, in: Ellen T. Armour/Susan M. St. Ville (Hg.): Bodily Citations. Re-

ligion and Judith Butler (= Gender, Theory, and Religion), New York: 2006, S. 276-291, hier

S. 286.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler und die (protestantische) Kirchengeschichte 275

viel zitierten Leitsatz der »ecclesia semper reformanda«5, der selbst eine augusti-

nische Zitation darstellt, der immerwährenden prinzipiellen Performativität und

Unabgeschlossenheit. So gelesen werden Reformation und Protestantismus in

Anlehnung an das performativ-interrelationale und unabgeschlossene Subjekt von

Butler zu einer Art performativen Entität. Das von diesem als performative Entität

markierten Prozess konstituierte Subjekt wiederum ist ebenso interrelational.

Das »reformatorische Subjekt« lässt sich als ein solches beschreiben, das in der

Oszillation zwischen einem normativen und einem »abject« (sexed/gendered) body

existiert. Als Abjekt wird hier mit Butler eine dem (hetero)normativen und nor-

mierenden Konstituens des Subjekts diametral entgegenstehende Determinante

bezeichnet, ohne die jedoch das Subjekt auch nicht existieren kann, denn:

»The abject designates here precisely those ›unlivable‹ and ›uninhabitable‹ zones

of social life which are nevertheless densely populated by those who do not enjoy

the status of the subject, but whose living under the sign of the ›unlivable‹ is

required to circumscribe the domain of the subject. This zone of uninhabitability

will constitute the defining limit of the subjet’s domain; it will constitute that site

of dreaded identification against which – and by virtue of which – the domain of

the subject will circumscribe its own claim to autonomy and to life«6.

In der Annahme, ein religiöser Mensch sei immer »simul iustus et peccator«, wird

u.E. die Oszillation des reformatorischen Subjekts zwischen den Polen des Nor-

mativen und Abjekten ausgedrückt, sodass dieses vermeintlich abgeschlossen wir-

kende Subjekt in seiner Anlage grundlegend unabgeschlossen und hochperforma-

tiv ist. Denn das reformatorische Subjekt ist zugleich durch die höchste Legitima-

tionsinstanz normiert – sprich gerechtfertigt und das mit allen daraus resultie-

renden ethischen Implikationen – und dennoch fortwährend von der abjektifizie-

renden Macht der Sünde betroffen. Dass Sünde als abjektifizierende Kraft gelesen

werden kann wird z.B. in Luthers Genesisvorlesung offenbar, wenn Martin Luther

die Diskrepanz des sexed und gendered body an den Idealmenschen und SünderIn-

nen Adam und Eva sowohl ante als auch post lapsus beschreibt. Zu Adam und seinem

Verhältnis zu Eva führt Luther beispielsweise aus:

»Das Bild Gottes, nach dem Adam geschaffen ist, war nun der mit Abstand herr-

lichste und edelste Sachverhalt, weil in ihm weder hinsichtlich des Denkens noch

des Wollens der Aussatz der Sünde steckte. Sowohl die nach innen als auch die

5 Vgl. zu einer historischen Diskussion dessen Mahlmann, Theodor »Ecclesia semper refor-

manda«. Eine historische Aufarbeitung. Neue Bearbeitung«, in: Torbjörn Johansson/Robert

Kolb/Johann Anselm Steiger (Hg.): Hermeneutica Sacra. Studien zur Auslegung der Heiligen

Schrift im 16. und 17. Jahrhundert (= Historia hermeneutica 9), Berlin/New York: 2010, S. 382-

441.

6 Butler, Judith: Bodies That Matter. On the Discursive Limits of »Sex«, New York: 1993, S. 3.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


276 Benedikt Bauer/Ute Gause

nach außen gerichteten Sinne waren völlig rein. Der Verstand war ungetrübt,

das Gedächtnis hervorragend, derWille zuversichtlich in bester Selbstgewissheit,

ohne jede Sorge und Todesfurcht. Neben diese innere Vollkommenheit trat die

schönste und herausragendste Kraft des Leibes und aller Glieder, an der Adam

alle anderen Geschöpfe übertraf. Ich selbst bin ja der Ansicht, dass Adams Augen

vor dem Fall so scharf und hellsichtig waren, dass er besser als Luchse und Adler

sehen konnte. Mit Löwen und Bären, die bekanntlich besonders gefährlich sind,

konnte er so umgehen, wie wir es heute mit einem Schoßhündchen tun. Und

überhaupt waren die Früchte, die er damals aß, viel schmackhafter und sättigen-

der als heute. Nach dem Fall aber hat sich der Tod in alle Sinne geschlichen wie

der Aussatz […], so dass wir diesen ursprünglichen Zustand weder bildlich noch

intellektuell wirklich erfassen können. Adam erkannte seine Eva innerlich ganz

ruhig, als ein Werk Gottes und im Gehorsam gegenüber Gott, ohne jede sünd-

hafte Regung. Jetzt aber, nach der Sünde, wissen und fühlen wir es alle, wie tief

die Raserei der Lust […] im Fleische steckt, das nicht nur im Begehren rasend ist,

sondern auch im Ekel, sobald das Begehrte erreicht ist«7.

Luther beschreibt hier einen imaginierten prädiskursiven und prälapsarischen Zu-

standmenschlichen –genauermännlichen –Seins, in demder sexed und gendered

body Adams im Licht der Transzendenz noch nicht der Diskursivität und Perfor-

mativität unterworfen ist – dass das fromme und reformatorische Subjekt dem

nicht entsprechen kann, weil es unabgeschlossen zwischen iustus und peccator

verweilt, deutet Luther in seiner Bemerkung an, man könne »diesen ursprüngli-

chen Zustand weder bildlich noch intellektuell wirklich erfassen«. Aufgrund dieser

Grundkonstante setzt im reformatorischen Diskurs ein regulierendes Schrifttum

ein, das »Männern« und »Frauen« als »Ehemann« und »Ehefrau« die neu insti-

tuierten Normierungen des sexed/gendered body einschreiben möchte: die Haus-

väterliteratur. Hier wird dem lesenden reformatorischen Subjekt das heteronor-

mative Gesellschaftsmodell auf Basis der Oeconomia, also des Hausstandes, er-

läutert, hier wird reguliert, wie ein »guter« frommer Ehemann und wie eine »gu-

te« fromme Ehefrau sich zu verhalten haben.8 Eben diese Regulierungen waren

nicht nur nötig, um die interne (hetero)normative Stabilisierung der reformato-

rischen Subjekte zu gewährleisten, sondern gerade wegen reformatorisch inspi-

rierter religiöser Ausläufer. Denn durch die subversiven reformatorischen Reitera-

tionen und die dadurch angefachte Euphorie zur Re-Lektüre, Re-Formation und

7 Bauer, Benedikt/Gause, Ute (Hg.): Sündige Sexualität und reformatorische Regulierungen (=

Studienreihe Luther 20), Bielefeld: 2020, S. 97.

8 Vgl. hierzu Gause, Ute/Scholz, Stephanie (Hg.): Ehe und Familie imGeist des Luthertums. Die

Oeconomia Christiana (1529) des Justus Menius (= Historisch-theologische Genderforschung

6), Leipzig: 2012.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler und die (protestantische) Kirchengeschichte 277

Re-Vision wurde eine Kettenreaktion der (Bestrebungen zur) subversiven Reitera-

tion ausgelöst, die dann vom vormals primär Subversiven, das zur neuen (hete-

ro)normativen Grundkonstante avancierte, als Abjekt klassifiziert wurde – zu nen-

nen sind hier Täufer, Spiritualisten und alle Gruppierungen, die mit der Katego-

rie »Schwärmer« versehen wurden. Der Protestantismus konstituiert sich somit

zwischen mehreren selbst konstruierten Abjektpolen: Den »Altgläubigen« und den

»Schwarmgeistern« – beide Pole sind auf ihre Art und Weise markiert durch die

abjektivizierende Kraft der Sünde. Dass Sexualität und Gender bei der Diskreditie-

rung oder Desavouierung des jeweils »Anderen«, des Abjekten, immer im direkten

Konnex mit dem »falschen« religiösen und sozialen Verhalten gedacht wurden, ist

dabei nicht verwunderlich, denn »[d]ie ›heterosexuelle Matrix‹ [auch die religiö-

se, BB/UG] produziert zu ihrer eigenen Stabilisierung ständig ›unechte‹ Varian-

ten von Geschlecht, die abgewertet und mit dem sozialen Tod bedroht werden«9.

Sind es z.B. bei den »Altgläubigen« die vermehrt aufgetretenen Zölibatsbrüche

und -missachtungen, die moniert werden, werden »schwärmerischen« Gruppie-

rungen Polygynie, eine abweichende Sexualmoral und generelle Unsittlichkeiten

vorgeworfen – »die« (kern)protestantischen Identitäten sind hier die Kontrastfolie,

sie sind die konfessionell legitimierten intelligiblen »Geschlechter«: »›Intelligible‹

Geschlechtsidentitäten sind solche, die in einem bestimmten Sinne Beziehungen

der Kohärenz und Kontinuität zwischen dem anatomischen Geschlecht (sex), der

Geschlechtsidentität (gender), der sexuellen Praxis und dem Begehren stiften und

aufrechterhalten«10.

 

Abseits der Reformationsgeschichte lassen sich Abjektifizierungsmuster auch in

anderen Phänomenen der Kirchengeschichte beschreiben. So wird in der Sich-

tungszeit der Herrnhuter Brüdergemeine ein abject sexed/gendered body inmehr-

facher Hinsicht zum Kernideal: In den passions- und brautmystischen Konzeptio-

nen wird das Subjekt in Relation zu Jesus Christus in demütigen Diminutiven als

Würmlein, Stäublein oder Made – also als absolut abjektes Wesen konstituiert –,

in der Annahme durch ihn jedoch in überschwänglichen Liebestermini beschrie-

ben.11 Aufgrund dieser doppelten Struktur – hier könnte man grundlegend wie-

9 Redecker, Eva von: Zur Aktualität von Judith Butler. Einleitung in ihr Werk, Wiesbaden: 2011,

S. 57.

10 Butler, Judith: Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a.M.: 1991, S. 38. Vgl. als sehr

instruktiv zu intelligiblen Geschlechtern Villa, Paula-Irene: Judith Butler. Eine Einführung,

Frankfurt a.M./New York: ²2012, S. 59-78.

11 Vgl. Bauer, Benedikt: »Bridal mysticism, virtual marriage, and masculinity in the Moravian

hymnbook Kleines Brüdergesangbuch«, in: Journal for religion, film and media 4/2 (2018),

S. 87-79; Bauer, Benedikt: »›du hast gebrannt, den Bräutgam zu umfassen‹. Brautmystik und

Wundenkult sowie deren Implikationen für die Männlichkeitskonstruktionen in der Herrn-

huter Brüdergemeine«, in: Benedikt Bauer/Kristina Goethling-Zimpel/Anna-Katharina Hö-

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


278 Benedikt Bauer/Ute Gause

derum das protestantische Leitmotiv des simul iustus et peccator wiederfinden

–wird der innergemeindlichen hegemonialen Subjektkonstitution von der außen-

liegenden »Gesamtgesellschaft« einemit Homosexualität konnotierte Abjektpositi-

on zugewiesen. Hier wird die Interrelationalität des unabgeschlossenen frommen

Subjekts offensichtlich, auf die interdependente Relata auf mehreren Ebenen Ein-

fluss haben, deren stete Varianzen zum fragilen und ephemeren Charakter dieses

frommen Subjekts beitragen. Was hier zunächst zwecks Anschaulichkeit der Ein-

bettung von Judith Butlers theoretischen Ausführungen im kirchengeschichtlichen

Forschungskontext gezeigt wurde, wird im Folgenden vertiefend exemplifiziert.

2. As if Sources don’t Matter…

»Die Kirchengeschichte als theologische Disziplin mag sich fragen lassen, warum

bis heute keine einzige Monographie über die seit der Jahrhundertwende ent-

standenen großen Frauenverbände – Ev. Frauenhilfe, Deutsch-Ev. Frauenbund,

1918 dann die Vereinigung evangelischer Frauen Deutschlands etc. – hervorge-

bracht hat«12.

Die vorherigen Ausführungen haben gezeigt, dass mit Hilfe von Judith Butlers me-

thodischen Überlegungen Entwicklungen der Kirchengeschichte präziser gefasst

und historischeDefinitionen der auch religiös stets binär vergeschlechtlichten Kör-

per von »Männern« und »Frauen« genauer als potentiell wandelbare Rekonfigura-

tionen gefasst werden können, die durch Instantiierungen, Inszenierungen und

Identifikationen stabilisiert werden.

Die Normativität solcher Konstruktionen spiegelt sich in der kirchenhistori-

schen Forschung vergangener Jahrzehnte, die sich dem Bereich des performativ-

interrelationalen Subjekts und des Abjekten – als einer Kategorie, die jenseits

des Aufsuchens von historischen Frauen auch die Fluktualität, das Changieren

in Genderkonstruktionen akzentuiert – bislang verschlossen hat. Hatte Lyndal

Roper schon in den 1990er Jahren nach den Neuverhandlungen der Geschlech-

ternormen in der Reformation gefragt und deren Verunsicherung durch die

Täuferbewegungen, der die Reformation mit verstärkter Regulierung der Ehenor-

plinger (Hg.): Opening Pandora’s Box. Gender, Macht und Religion, Göttingen: 2020, S. 181-

206.

12 Kaiser, Jochen-Christoph: »Einführung«, in: ders., Frauen in der Kirche. Evangelische Frauen-

verbände im Spannungsfeld von Kirchen und Gesellschaft 1890-1945. Quellen und Materia-

lien (= Studien – Materialien, Band 27 Geschichtsdidaktik), Düsseldorf: 1985, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler und die (protestantische) Kirchengeschichte 279

men begegnete, mit dem Prädikat »taming the beast of sexuality«13 belegt und

zeigte unlängst Katharina Reinhardt mit ihrer Studie zu Ehe und Sexualität im

Täufertum, dass eine (Dis-)Qualifizierung täuferischer Praktiken als Devianz und

damit die Definition als Abjekt verhindert haben, das Täufertum in den Kanon

akzeptierter christlicher Konfessionen aufzunehmen, so wies sie das Gewicht auf,

das religiös aufgeladene Geschlechterstereotypen für die Beurteilung religiöser

Gruppierungen hatten.14 Die entstehende »Hausväterliteratur« auf lutherischer

Seite diente unter anderem der Abgrenzung von in Thüringen wahrnehmbarer

täuferischer Devianz im Hinblick auf die Geschlechterbeziehungen.15 Dies ließe

sich – wie schon anhand der Herrnhuter gezeigt wurde – als Phänomen innerhalb

der Kirchengeschichte weiter plausibilisieren. Wie rigoros gerade in der Reforma-

tionszeit Gendernormen und Sexualität die Wahrnehmung beeinträchtigt haben,

wird an der massiven Kritik an Luthers Aufgabe des Mönchtumsmehr als sichtbar.

Mit Butler formuliert könnte man der Reformation ein subversives Unterlaufen

bisheriger Gendernormen attestieren, die von der bisherigen normativen Instanz

sanktioniert und als Abjekt identifiziert wurde: 1522 dichteteThomas Murner »Von

dem großen Lutherischen Narren«, in dem er Luther nicht nur für Aufstände und

Unruhe anklagte, sondern die Forderung nach der Aufgabe von Klostergelübden

als Movens der reformatorischen Bewegung und dem Drang nach ungehemmter

Sexualität identifizierte. Unter der Überschrift »Eine Ermahnung aller Christen,

daß sie sich der Klosterfrauen erbarmen« wird das drastisch konkretisiert:

»Ich bin der dritte, der hier diesen Narrenreigen

fein ziert und aufführt.

Ich bin eigens da, braucht euch nicht zu bekreuzigen,

wegen all der Nonnen.

Denn das Herumbumsen bringt

mehr als eine jungfräuliche Haltung.

Was sollen sie gefangen liegen

wie eine Sau in einem Stall,

13 Übersetzt ins Deutsche als: »das Sexuelle zu domestizieren« (Roper, Lyndal: »Sexualutopien

in der deutschen Reformation«, in: dies., Ödipus und der Teufel. Körper und Psyche in der

Frühen Neuzeit, Frankfurt a.M.: 1995, S. 106).

14 Vgl. Reinhard, Katharina: Ein Leib in Christo werden. Ehe und Sexualität im Täufertum der

FrühenNeuzeit (= Veröffentlichungen des Instituts für Europäische GeschichteMainz. Abtei-

lung für Abendländische Religionsgeschichte 227), Göttingen: 2012, S. 11-18.

15 So war der Thüringer Reformator Justus Menius nicht nur der erste Verfasser einer Hausvä-

terschrift, sondern verhörte in seinem Territorium auch die sog. Blutsfreunde aus der Wie-

dertaufe, die gängige Ehenormen zugunsten promiskuitiver Sexualität im Namen Christi in

Frage stellten. Die Thüringer Blutsfreunde sahen den Geschlechtsakt als einziges Sakrament

undGnadenmittel an, der ihnen die sexuelle Vereinigungmit allen ihrenMitgliedern erlaub-

te (vgl. L. Roper: 1995, S. 87).

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


280 Benedikt Bauer/Ute Gause

so in eigenem Fett zugrundegehen?

Viel besser wärs, man ließe sie durchrammeln.

Was muß man sie so einschließen,

das Leder will doch gegerbt sein«16.

Der Prozess der Konfessionalisierung führt zu neuen Normierungen der hetero-

sexuellen Zweigeschlechterordnung. Während mit dem Tridentinum der Zölibat

und asketischeMännlichkeit den besonderen Status des Priesters qualifizieren, in-

tegriert der Protestantismus Sexualität innerhalb der Ehe in den Berufsstand des

Pfarrers, dem die Pfarrfrau als »Gehilfin« an die Seite gestellt wird. Neben der bi-

nären Codierung, in der Frausein im Protestantismus ebenfalls als untergeordnet

erscheint, zeigen diese Entwicklungen, wie stark Vorstellungen von Sexualität in

die Diskurse um die Lebensform des Priesters/des Pfarrers eingeflossen sind und

dass Luthers Infragestellung des zölibatären Lebens zu vehementen Abwehrbewe-

gungen auf der Seite des konfessionellen Gegenübers geführt haben.

Die katholische Lutherforschung hat bis ins 20. Jahrhundert diese Fokussie-

rung in der Beurteilung Luthers aufrechterhalten. Um das an einem plakativen

Beispiel zu illustrieren: Von demDominikanermönchHeinrich Denifle stammt der

von ihm erdachte Ausdruck »Sarcologie« für Luthers Theologie, die er monokausal

als Ausdruck seines unbedingten Aufbegehrens gegen die Mönchsgelübde und das

Keuschheitsgelübde im Besonderen verstand.17 Der Ausdruck, der auf die pauli-

nische Dichotomie von »sarx« (Fleisch) und »pneuma« (Geist) zurückgeht, qualifi-

ziert damit Luthers Theologie implizit als antipaulinisch. Ebenfalls in diese Rich-

tung weist Denifles Rede von Luther und seinen Uristen – diese Bezeichnung ist

wiederum aus Paulus abgeleitet, nämlich direkt von 1. Kor. 7,9 in der Vulgatafas-

sung: »Melius est nubere quam uri« (Besser ist es zu heiraten als zu ›brennen‹).18

D.h. an dieser Stelle wird deutlich, dass »Männlichkeit« in katholischer Perspektive

nichtmit »Virilität« – hier verstanden als männliche Zeugungskraft – gleichgesetzt

wird, und Sexualität in der Korrelation mit dahinter stehenden Reinheitskonzep-

ten negativ konnotiert ist. Denifles Kategorisierung des Protestantismus und die

Pathologisierung Luthers verweisen – noch bevor die Öffnung der Konfessionen

füreinander in der Ökumenischen Bewegung eine gegenseitige Neubewertung an-

visierte – beide erneut in die Zone des Abjekten. Die Pathologisierungen Denifles

16 Murner, Thomas: Von dem grossen Lutherischen Narren (1522). Herausgegeben, übersetzt

und kommentiert von Thomas Neukirchen, Heidelberg: 2014, S. 75 – Hier ist die hochdeut-

sche Übersetzung durch Thomas Neukirchen zitiert.

17 Vgl. Denifle, Heinrich: Luther und Luthertum in der ersten Entwicklung quellenmäßig dar-

gestellt. Erster Band, Mainz: 1904 (1. Auflage), S. 230.

18 Vgl. Sleumer, Albrecht: Kirchenlateinischen Wörterbuch [Limburg: 2 1926] Reprint Hildes-

heim: 21996 – hier findet sich für ›uri‹ die Übersetzung: »vor Leidenschaft glühen« (ebd.,

S. 804).

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler und die (protestantische) Kirchengeschichte 281

sind mehr als eine Umsemantisierung der Sündhaftigkeitsdiskurse vorangegan-

gener Jahrhunderte. Indem er sich kontemporärer Wissenschaftssprache bedient

– wobei beide Ausdrücke zwar naturwissenschaftlich klingen, aber von ihm selbst

erdacht wurden –, suggeriert er eine Verobjektivierung seiner Position und suchte

mit einer Ausdeutung der Physiognomie Luthers den Anschluss an die moderne

Wissenschaft.19

In der Kirchengeschichtsschreibung – so jedenfalls die These – wurde und

wird das binäre System der Zweigeschlechtlichkeit reiterierend diskursiv erzeugt.

Bis heute kultiviert die Kirchengeschichtsschreibung ihre Perspektive, in der zwar

als randständig »Frauen« (die Eindeutigkeit von Geschlechtsidentitäten ist bislang

nicht bezweifelt worden) vorkommen dürfen, jedoch jeweils in der Singularität

der Betrachtung immer schon markiert als »neben« und eigentlich verzichtbare,

gleichsam additive Komponente erforscht werden, die eine Relevanz für die »allge-

meine« Kirchengeschichtsschreibung bislang nicht erlangt haben. Relevante For-

schungsergebnisse gelangen nicht in den Mainstream.20

Hier wirken jahrhundertealte, durch die Genesiserzählungen des Alten Testa-

ments zementierte Vorstellungen einer Unterschiedenheit der Geschlechter weiter,

die als vermeintlich göttliche Schöpfungsordnung normierend wirk(t)en. Eine na-

turalisierte Ontologie des Geschlechts, die Subordination vorschrieb, war die Fol-

ge. Cornelia Schlarb konstatiert im Hinblick auf die Gleichstellung von Frauen im

Pfarramt:

»Einer der Meilensteine auf demWeg zur gleichberechtigten und gleichwertigen

Teilhabe von Frauen an Bildung, Arbeit und Ressourcen und zur Gleichstellung

von Frauen und Männern im geistlichen Amt war die Überwindung der jahrhun-

dertelang gepredigten, gelehrten und internalisierten Minderwertigkeit und Un-

terordnung der Frauen«21.

Strukturierend wirkte und wirkt die Festlegung auf Binarität und Differenz der

Geschlechter und deren vermeintliche Komplementarität. Eine solche Fortschrei-

bung, die Zweigeschlechtlichkeit perpetuiert oder reiteriert, geschieht innerhalb

der protestantischen Kirchengeschichtsschreibung. Subversive Anderperspektivie-

rungen wie die Forderung einer geschichtswissenschaftlichen Dissertation zur re-

formatorischen Theologie in Texten von Frauen, die die »Zementierung der ge-

19 Vgl. H. Denifle: 1904, S. 815-828.

20 So werden in der jüngst erschienenen Überblicksdarstellung von Kaufmann, Thomas: Die

Täufer, München: 2019, weder die Arbeit Katharina Reinholds (vgl. Anm. 14) noch die For-

schungen Nicole Grochowinas (vgl. Anm. 24) zu den Täuferinnen rezipiert.

21 Schlarb, Cornelia: »Von der Pfarrgehilfin zur Bischöfin. Geschlechterrollenwandel und die Or-

dination von Frauen in den evangelischen Kirchen«, in: Eva Labouvie (Hg.): Glaube und Ge-

schlecht. Gender Reformation, Wien/Köln/Weimar: 2019, S. 267-281, hier S. 273.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


282 Benedikt Bauer/Ute Gause

schlechtsspezifischen Dichotomisierungen aufweichen«22 wollten, werden nicht

registriert.Weder die Reformationsgeschichtsschreibung, noch die kirchliche Zeit-

geschichte haben die Berücksichtigung von »Frauen« wie die Dekonstruktion von

Zweigeschlechtlichkeit, die Performativität der Geschlechter oder das subversive

Changieren der Geschlechter als Fragestellung integriert.

Mit Genderforschung befasste Autorinnen konstatieren dagegen, dass publi-

zierende, reformatorisch gesinnte Frauen selbst mit Hilfe prophetischer Legitimie-

rung oder der Argumentation der Gleichheit der Geschlechter durch die Taufe (=

Priestertum aller Gläubigen/aller Getauften) diese Ordnungsprinzipien unterlau-

fen.23 Dieses »Undoing Gender« lässt sich auch bei Täuferinnen feststellen.24 Erst

die Rezeption täuferischer Martyrien – so Nicole Grochowina – etabliert erneut

eine nicht egalisierende Sicht: »Die Parität im Tod, die deutlich auch in den Zeug-

nissen einzelner Frauen betont worden ist, trat also hinter die Unterscheidung und

Hierarchisierung des Geschlechterverhältnisses in der Erinnerung zurück«25.

Innerhalb der kirchlichen Zeitgeschichte wird im Jahr 2005 die Genderfor-

schung »gleichsam nebenbei« erläutert, als die »Erhellung der geschlechtsspezi-

fischen [sic!] Weise von Wahrnehmungen«26. Die sich wandelnden, mit Butler for-

muliert, performativ hergestellten Konstruktionen von Geschlecht(errollen) wer-

den damit weiterhin undweithin naturalisiert.Während die evangelischen Kirchen

sichmit neuen Lebensformen und der Ambiguität von Geschlecht und Sexualitäten

22 Rademacher-Braick, Wilma: Reformatorische Theologie in Texten von Frauen (1523-1558),

Diss. phil. Koblenz: 2001, S. 21. Die Dissertation wurde 2017 gedruckt (vgl. Rademacher-

Braick, Wilma: Frei und selbstbewusst. Reformatorische Theologie in Texten von Frauen

[1523-1558], St. Ingbert: 2017) und bildet einen Bestandteil reformatorischer Erinnerungskul-

tur. Während des Reformationsjubiläums wurden dem Thema der »Frauen der Reformati-

on« Aufmerksamkeit von Gleichstellungsbeauftragten (vgl. Evangelische Kirche im Rhein-

land, Reformatorinnen. Seit 1517. Ausstellungskatalog, Düsseldorf: o.J.), und von der Kunst-

geschichte (vgl. Schellenberger, Simona/Thieme, André/Welich, Dirk (Hg.): Eine STARKE

FRAUENgeschichte-500 Jahre Reformation. Begleitband zur Sonderausstellung im Auftrag der

Staatlichen Schlösser, Burgen und Gärten Sachsen GmbH, Markkleeberg: 2014) sowie der

Historikerin Eva Labouvie (vgl. Labouvie, Eva (Hg.): Glaube und Geschlecht. Gender Reforma-

tion, Wien/Köln/Weimar: 2019), aber nicht von der reformationsgeschichtlichen Forschung

gezollt.

23 Vgl. Kommer, Dorothee: Reformatorische Flugschriften der frühen Reformation und ihre

Sicht von Geistlichkeit (= Arbeiten zur Kirchen- und Theologiegeschichte 40), Leipzig: 2013,

S. 326-329.

24 Vgl. Grochowina, Nicole: »Geschlechterunordnung durch neue Lebensformen? Weiblichkeit

undMännlichkeit in täuferischen Martyrologien«, in: E. Labouvie (Hg.): 2019, S. 216-234, hier

S. 225.

25 Ebd., S. 234.

26 Greschat, Martin: Kirchliche Zeitgeschichte. Versuch einer Orientierung (= Forum Theologi-

sche Literaturzeitung 16), Leipzig: 2005, S. 62f.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler und die (protestantische) Kirchengeschichte 283

auseinandersetzen, wird die historische Aufarbeitung kaum im Feld der Kirchen-

geschichte geleistet.27

Das Dilemma, das mit der Rekonstruktion von »Weiblichkeitsidealen« (durch

Männer)28 bzw. Frauen in der Kirchengeschichte vermeintlich wieder einem es-

sentialistischen Frauenbild aufgesessen wird – so jüngst der (nicht neue) Vorwurf

von Veronika Albrecht-Birkner29 – verkennt, dass zwar vergangene Jahrhunder-

te diese Kategorien immer wieder performiert und reiteriert haben, d.h. indem

solche Entwürfe und innerhalb der Kirchengeschichte agierende Frauen sichtbar

gemacht werden, wird die heterosexuelle Matrix durch ihr Aufsuchen in der Ver-

gangenheit wiederum instantiiert. Darauf zu verzichten, würde aber letztlich be-

deuten, die bisherige Dominanz »männlicher« Akteure zu bestätigen. Die Kritik an

einer »Frauengeschichte« überlässt so einer »Männergeschichte« – wobei »Männ-

lichkeit« bislang selten explizit thematisiert wird30 –, die sich als Allgemeinge-

schichte geriert, das Forschungsfeld.31 Mit Ulrike Strasser, die sich auf Poovey be-

27 Vgl. aber z.B. Jäger, Sarah: Bundesdeutscher ProtestantismusundGeschlechterdiskurse 1949-

1971. Eine Revolution auf leisen Sohlen (= Religion in der Bundesrepublik Deutschland 6), Tü-

bingen: 2019; Söderblom, Kerstin: »Geschlechtsidentitäten und Lebensformen. Evangelische

Kontroversen«, in: E. Labouvie (Hg.): 2019, S. 283-302.

28 Vgl. z.B. Gause, Ute: »›Aufbruch der Frauen‹ – Das vermeintlich ›Weibliche‹ der Weiblichen

Diakonie«, in: Jochen-Christoph Kaiser/Rajah Scheepers (Hg.): Dienerinnen des Herrn. Bei-

träge zur weiblichenDiakonie im 19. und 20. Jahrhundert (= Historisch-theologische Gender-

forschung 5), Leipzig: 2010, S. 57-71.

29 Albrecht-Birkner, Veronika: »Gender Studies zu den Erweckungsbewegungen des 19. Jahrhun-

derts. Forschungsstand und Perspektiven«, in: Thomas K. Kuhn/Veronika Albrecht-Birkner

(Hg.): Zwischen Aufklärung und Moderne. Erweckungsbewegungen als historiographische

Herausforderung (= Religion – Kultur – Gesellschaft 5), Münster: 2017, S. 63-100, hier S. 68f.

30 Vgl. jedoch: Gause, Ute: »Durchsetzung neuerMännlichkeit? Ehe und Reformation«, in: Evan-

gelische Theologie 73 (5/2013), S. 326-338; Häusler,Michael: »›KönnenMänner pflegen?‹ –Das

Berufsbild des Diakons und der soziale Frauenberuf«, in: J. C. Kaiser/R. Scheepers (Hg.): 2010,

S. 72-82; Julia Schmidt-Funke: »Buben, Hausväter und neueMönche. ReformatorischeMänn-

lichkeiten«, in: E. Labouvie: 2019, S. 109-129; Gause, Ute: »Geschlechterkonstruktionen der

Reformationszeit. Wandel, Konstanz, Interdependenzen«, in: E. Labouvie: 2019, S. 75-86 und

Hendrix, Scott H./Karant-Nunn, Susan (Hg.): Masculinity in the Reformation Era, Kirksvil-

le/Missouri: 2008; Faull, Katherine M.: »Temporal Men and the Eternal Bridegroom. Mora-

vianMasculinity in the Eighteenth Century«, in: KatherineM. Faull (Hg.):Masculinity, Senses,

Spirit, Lewisburg: 2011, S. 55-79, Peucker, Paul: »Wives of the Lamb. Moravian Brothers and

Gender around 1750«, in: Katherine M. Faull (Hg.): Masculinity, Senses, Spirit, Lewisburg:

2011, S. 39-54; Krondorfer, Björn (Hg.): Men and Masculinities in Christianity and Judaism.

A Critical Reader, London: 2009; Gerster, Daniel/Krüger, Michael (Hg.): God’s Own Gender?

Masculinities inWorldReligions, Baden-Baden: 2018; König, Christopher: »InszenierteMänn-

lichkeit – Maskulinität und männliche Rollenbilder in den Reformationsdramen«, in: Klaus

Fitschen/Marianne Schröter et al. (Hg.): Kulturelle Wirkungen der Reformation/Cultural Im-

pact of the Reformation. Band 2, Leipzig: 2019, S. 173-182.

31 Vgl. die Abwertung von »Frauenstudien« bei V. Albrecht-Birkner: 2017, S. 67.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


284 Benedikt Bauer/Ute Gause

zieht, bleibt eine Forschung über »concrete historical women« notwendig. Auch

wenn es »die Frauen« und »dieMänner« in einer poststrukturalistischen Sicht nicht

gibt, bleiben Untersuchungen derer Vorfindlichkeit, und hier besonders der As-

pekte gelebten Lebens unverzichtbar, um »Frauen nicht auf bloße Platzhalter einer

ahistorischenDiskurslogik zu reduzieren«32.Dies gilt ebenfalls für die Sichtbarma-

chung von »Männlichkeiten«, die im Christentum aufgrund des unterschiedlichen

Verhältnisses zu Zölibat und Ehe nicht nur in den Konfessionen unterschiedlich

definiert wurden, sondern auch Spiegel gesellschaftlicher Entwicklungen sind. So

rechtfertigte die männliche Diakonie während der Zeit des Nationalsozialismus

ihren Dienst in ihrer Lebens- und Berufsordnung folgendermaßen: »Diakonissen-

dienst ist wie der Dienst einer Mutter, die sich über ihr krankes Kind beugt, Dia-

konendienst ist wie der Dienst des Christophorus, der auszog, dem Stärksten zu

dienen und im Dienst Jesu Heil und Frieden fand. […] Männliche Diakonie erfor-

dert ganzes Mannestum«33.

Selbst wenn solche Forschungen die Binarität rekonstruieren, die sie letztlich

auflösen wollen, erhellen und ergänzen sie die sich objektiv gerierende positivisti-

sche Sicht auf die Kirchengeschichte. Die generelle Reifizierungsproblematik von

Genderforschung ist auch oder gerade in der Kirchengeschichte schwerlich zu lö-

sen, da sich in der detaillierten Betrachtung von Phänomenen zunächst immer

Reifizierungen in der Benennung von Gegebenheiten zur besseren Operationali-

sierbarkeit ergeben. Die Reifizierung von binären Geschlechterstereotypen, kann

somit erst im Nachgang relativiert und versucht umgangen zu werden.

Durch solche Forschungen wird es möglich Ambiguitäten und Brüche der Han-

delnden jenseits offizieller Geschlechterrollen und -normen zu markieren und so

eigensinnige und konträre Aneignungen aufzuzeigen. Insofern werden Essentia-

lisierungen gerade nicht vorgenommen. An dieser Stelle zeigen sich aber auch

Chancen von Butlers Thesen: Eine kirchenhistorische Genderforschung darf sich

gerade nicht in der Rekonstruktion von »Konstruktionen« erschöpfen, sondern

muss historisch vorfindlichen Geschlechternormierungen zunächst eruieren, auf

ein mögliches Unterlaufen hin befragen und nach dem Abjekten suchen. Konkre-

te Untersuchungen zu »Frauen« können zeigen, inwiefern binäre Konstruktionen,

in der »Frauen« immer nur als das »Andere« zur Subjektposition »Mann« erschei-

nen, gleichwohl in ihren sozialen und gesellschaftlichen Vollzügen differieren, d.h.

die »Illusion einer gemeinsamen Weiblichkeit« unterlaufen, sie aufbrechen oder

modifizieren.

32 Strasser, Ulrike: »Jenseits von Essenzialismus und Dekonstruktion: feministische Geschichts-

wissenschaft nach der LinguistischenWende«, in: L’Homme 11/1 (2000), S. 124-129, hier S. 128.

33 Nicol, Karl: Diakonische Leben- und Berufsordnung, Berlin o.J. [1936], S. 3f. Zitiert nach M.

Häusler: 2010, 80.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler und die (protestantische) Kirchengeschichte 285

Oder anders formuliert: Die Rekonstruktion historischer Geschlechterdif-

ferenzen soll nicht deren Status als fraglos zementieren oder essentialisieren,

sondern die sozial und symbolisch konstruierten Spezifika sichtbar machen,

die »Männlichkeit« und »Weiblichkeit« in einer bestimmten Zeit ausmachen.

In dieser Rekonstruktion vermeintlich essentialistisch erscheinender Typen von

Geschlecht(lichkeit) liegt das subversive Potential kirchenhistorischen Arbei-

tens: Die historische Pluralität der essentialisierten Annahmen von »Frau« und

»Mann« unterläuft zwangsläufig die Naturalisierung eines »schon immer« von

Geschlecht(sstereotypen). In anderen Worten: Indem der Annahme, es gäbe zwei

– und nur zwei – Geschlechter, die eben so sind, wie es rezente Stereotypen

formulieren, eine historische Pluralität ebensolcher essentialisierter Geschlechts-

annahmen entgegengestellt wird, kann die Vorstellung einer ahistorischen

Unveränderlichkeit von »Mann« und »Frau« als Absurdität markiert werden.

Jenseits des Aufbrechens binärer Codierungen mit entsprechend werten-

den, dualistischen Zuordnungen wie Macht/Ohnmacht, Reinheit/Unreinheit,

stark/schwach bietet die kirchenhistorische Forschung zwei Besonderheiten, die

sie als Forschungsfeld einer poststrukturalistischen Sicht prädestinieren: Kirche

und Theologie dien(t)en einerseits einer Festschreibung binärer Codierungen, die

Sexualität (wobei hier die Frage nach einer Dekonstruktion von sex unerheblich

bleibt) diskriminier(t)en. Insofern sind sie als AkteurInnen im Hinblick auf eine

regulierte Sexualmoral zu analysieren, die sich jedenfalls in den protestantischen

Kirchen innerhalb weniger Jahrhunderte gravierend verändert hat. Von höherem

Gewicht, jedenfalls aus der Perspektive der Kirchengeschichte, scheint uns jedoch

andererseits zu sein, dass durch den Transzendenzbezug und egalisierende Ele-

mente der Christentumspraxis (Taufe und Abendmahl als Sakrament für beide/alle

Geschlechter, sog. Priestertum aller Gläubigen/aller Getauften, Aufhebung von

Ethnie, Geschlecht, Klasse durch das Einswerden mit Christus [Gal. 3,28]) eine

»Entgenderung« der Geschlechter punktuell möglich war.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der lange Schatten des 19. Jahrhunderts

Gender-Rezeption in der römisch-katholischen Kirche

seit 1994/1995. Eine theologische Diskursanalyse

Gunda Werner

Die Jahre 1994/1995 können als Symboldaten in der feministischen theologischen

Forschung angesichts philosophischer Entwicklungen in der Frauenforschung ei-

nerseits, der immer weiter zunehmenden Schärfe lehramtlicher Reaktionen ande-

rerseits beschrieben werden. Mit diesen Symboldaten lassen sich theologisch in-

teressante diskursanalytische Beobachtungen anhand der Veröffentlichungen als

auch der internationalen Interventionen des Vatikan herausarbeiten, die – so die

Kirchenhistorikerin Hildegard König – vonMacht undMarginalisierung von Frau-

en durch die Betonung der spezifischen Würde der Frau sprechen.1 Wie aktuell

dies ist, zeigt die im Juni 2019 veröffentlichte Verlautbarung der Kongregation

für katholische Bildung zu einem Dialog mit der Gender-Theorie, die sich auf ein

Gender-Verständnis bezieht, das seit 1995 diskutiert wird.2 Ebenso schreibt auch

das nachsynodale Schreiben von Papst Franziskus, »Querida Amazonia« diese Tradi-

1 Ich verdanke Hildegard König die dreigliedrige Strategieanalyse zur Marginalisierung und

Exklusion von Frauen. Ihre Arbeiten dazu werden 2020 veröffentlicht. Hildegard König,Wür-

de nur im Konjunktiv? Diskursanalytische Beobachtungen zurWürde der Frau in ausgewähl-

ten lehramtlichenDokumenten im Licht vonMacht undMarginalisierung, in: Christine Büch-

ner/Nathalie Giele (Hg.): Theologie von Frauen. ImHorizont des Genderdiskurses, Ostfildern

2020. Allerdings zeigt sich gerade die Kontinuität, die sich durch die Veröffentlichungen, be-

sonders des Pontifkats Johannes Paul II., zieht; Case, Mary Anne: »Trans Formations in the

Vatican’s War on ›Gender Ideology‹«, in: Signs. Journal of Women in Culture and Society 44/3

(2019), S. 640, S. 645, S. 638; Garbagnoli, Sara: »Against the Heresy of Immanence: Vatican’s

›Gender‹ as a New Rhetorical Device Against the Denaturalization of the Sexual Order«, in:

Religion & Gender 6/2 (2016), S. 187-204, S. 190; Case, Mary Anne: »The Role of the Popes In-

tervention of Complementarity and the Vatican’s Anathematization of Gender«, in: Religion

& Gender 6/2 (2016), S. 157-161; Marschütz, Gerhard: »Erstaunlich schlecht – die katholische

Gender-Kritik«, in: Thomas Laubach (Hg.): Gender – Theorie oder Ideologie? Streit um das

christliche Menschenbild (= Theologie kontorvers), Freiburg: 2017, S. 99-115, S. 109-110.

2 Vgl. www.educatio.va/content/dam/cec/Documenti/19_0997_INGLESE.pdf [11.06.2019]; htt-

ps://www.tagesschau.de/ausland/vatikan-gendertheorie-101.html[11.06.2019].

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.tagesschau.de/ausland/vatikan-gendertheorie-101.html
https://www.tagesschau.de/ausland/vatikan-gendertheorie-101.html
https://www.tagesschau.de/ausland/vatikan-gendertheorie-101.html
https://www.tagesschau.de/ausland/vatikan-gendertheorie-101.html
https://www.tagesschau.de/ausland/vatikan-gendertheorie-101.html
https://www.tagesschau.de/ausland/vatikan-gendertheorie-101.html
https://www.tagesschau.de/ausland/vatikan-gendertheorie-101.html
https://www.tagesschau.de/ausland/vatikan-gendertheorie-101.html
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.tagesschau.de/ausland/vatikan-gendertheorie-101.html
https://www.tagesschau.de/ausland/vatikan-gendertheorie-101.html
https://www.tagesschau.de/ausland/vatikan-gendertheorie-101.html
https://www.tagesschau.de/ausland/vatikan-gendertheorie-101.html
https://www.tagesschau.de/ausland/vatikan-gendertheorie-101.html
https://www.tagesschau.de/ausland/vatikan-gendertheorie-101.html
https://www.tagesschau.de/ausland/vatikan-gendertheorie-101.html
https://www.tagesschau.de/ausland/vatikan-gendertheorie-101.html


288 Gunda Werner

tion fort.3 In diesen Veröffentlichungen werden jene zwei prominenten Streitfra-

gen unverändert weitergereicht, an denen sich lehramtliche Verlautbarungen seit

dem II. Vatikanum und verstärkt seit Mitte der 90er Jahre abarbeiten4: Erstens die

Sorge um eine geschlechts-differenzlose Gesellschaft und zweitens das Festhalten

an der ontologischen Komplementarität von Mann und Frau mit ihren kirchlichen

wie sozialen Konsequenzen. Dass ausgerechnet die Frauenbewegung und femi-

nistische Forschung und ihre Forderungen in den Fokus vatikanischen Misstrau-

ens und Ablehnung geraten5, überrascht dabei nicht. Ist es doch insbesondere die

Geschlechter-Theorie, die römisch-katholische Problematiken offenlegt, vor deren

zerstörerische Wucht und Gewalt die Augen nicht mehr geschlossen werden kön-

nen.6

3 Vgl. https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-

papst-franziskus-synode-wortlaut.html (Zugriff am 22.02.2020); dazu auch: Werner, Gunda,

»Die marginalisierte Frau in der katholischen Kirche«. Gastkommentar zu »Querida Amazo-

nia«, in: Der Standard, 19. Februar 2020: https://www.derstandard.de/story/2000114728129/

die-marginalisierte-frau-in-der-katholischen-kirche (Zugriff am 22.02.2020).

4 Angesichts der mannigfaltigen Literaturlage habe ich mich entschieden, die Fragestellung

über die lehramtlichen Reaktionen auf die feministische Bewegung, die sich vermehrt zu

einem Diskurs über Gender und Gender-Gerechtigkeit entwickelt hat, zu untersuchen. Auf-

fällig ist die lehramtliche Produktivität und öffentliche Intervention im Zusammenhang der

UN-Konferenzen in den 90er Jahren des letzten Jahrhunderts, die für die bereits vorhande-

nen Interpretamente der Geschlechterverhältnisse eine neue Schärfe bekommen. Diese Zu-

sammenhänge werden vor allem in der englisch-sprachigen nicht-theologischen Literatur

debattiert. Deswegenmöchte ich diese Debatte hier abbilden und in den deutschsprachigen

Diskurs einbringen. Vgl. dazu: Saez, Macarena/Faúndes, José Morán: »Introduction: Chris-

tianity, Gender, Sexuality and the Law in Latin America«, in: Religion & Gender 8/1 (2018),

S. 4-13; Buss, Doris E.: »Robes, Relics and Rights: The Vatican and the Beijing Conference on

Women«, in: Social & Legal Studies 7/3 (1998), S. 339-363; S. Garbagnoli: 2016, S. 187-204; M.

A. Case: 2016, S. 155-172; M. A. Case: 2019, S. 639-654; Case, Mary Anne: »After Gender the De-

struction of Man – The Vatican’s Nightmare Vision of the ›Gender Agenda‹ for Law«, in: Pace

Law Review 31/3 (2011), S. 802-817; Abdullah, Yasmin: »The Holy Sea at the United Nations

Conference: State or Church?«, in: Columbia Law Review 96/7 (1996), S. 1835-1875.

5 Vgl. dazu: Lenz, Ilse: »Geschlechterkonflikte um Gender und Gleichstellung«, in: T. Laubach

(Hg.): Gender (2017), S. 27-47, S. 30-34.

6 Vgl. dazu ausführlicher: Werner, Gunda: »It’s over? Power in Confession and Sexual Harass-

ment in the Roman-Catholic Church – AnAnalysis of powerwithMichel Foucault«, in: ESWTR

Yearbook 27 (2019), S. 151-178; dies.: »Doing intersectionality – Perspektiven für Systemati-

sche Theologie aus der intersektionalen Analyse von Macht«, in: Johanna Rahner/Thomas

Söding (Hg.): Kirche und Welt – ein notwendiger Dialog. Stimmen katholischer Theologie

(= Quaestiones disputatae 300), Freiburg: 2019, S. 296-308; Dies.: »Bildung und Kontrolle.

Historische Rückführung des Narrativ eines »gesunden« Sündenbewusstseins in exemplari-

schen lehramtlichen Verlautbarungen nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil«, in: Magnus

Striet/Rita Werden (Hg.): Unheilige Theologie! Analysen angesichts sexueller Gewalt gegen

Minderjährige durch Priester, Freiburg: 2019, S. 139-173.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.derstandard.de/story/2000114728129/die-marginalisierte-frau-in-der-katholischen-kirche
https://www.derstandard.de/story/2000114728129/die-marginalisierte-frau-in-der-katholischen-kirche
https://www.derstandard.de/story/2000114728129/die-marginalisierte-frau-in-der-katholischen-kirche
https://www.derstandard.de/story/2000114728129/die-marginalisierte-frau-in-der-katholischen-kirche
https://www.derstandard.de/story/2000114728129/die-marginalisierte-frau-in-der-katholischen-kirche
https://www.derstandard.de/story/2000114728129/die-marginalisierte-frau-in-der-katholischen-kirche
https://www.derstandard.de/story/2000114728129/die-marginalisierte-frau-in-der-katholischen-kirche
https://www.derstandard.de/story/2000114728129/die-marginalisierte-frau-in-der-katholischen-kirche
https://www.derstandard.de/story/2000114728129/die-marginalisierte-frau-in-der-katholischen-kirche
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2020-02/exhortation-querida-amazonia-papst-franziskus-synode-wortlaut.html
https://www.derstandard.de/story/2000114728129/die-marginalisierte-frau-in-der-katholischen-kirche
https://www.derstandard.de/story/2000114728129/die-marginalisierte-frau-in-der-katholischen-kirche
https://www.derstandard.de/story/2000114728129/die-marginalisierte-frau-in-der-katholischen-kirche
https://www.derstandard.de/story/2000114728129/die-marginalisierte-frau-in-der-katholischen-kirche
https://www.derstandard.de/story/2000114728129/die-marginalisierte-frau-in-der-katholischen-kirche
https://www.derstandard.de/story/2000114728129/die-marginalisierte-frau-in-der-katholischen-kirche
https://www.derstandard.de/story/2000114728129/die-marginalisierte-frau-in-der-katholischen-kirche
https://www.derstandard.de/story/2000114728129/die-marginalisierte-frau-in-der-katholischen-kirche
https://www.derstandard.de/story/2000114728129/die-marginalisierte-frau-in-der-katholischen-kirche


Der lange Schatten des 19. Jahrhunderts 289

Ich möchte im Folgenden erstens den Gender-Begriff, wie er in lehramtlichen

Aussagen verwendet wird7, hermeneutisch und dogmenhistorisch problematisie-

ren und darin die lehramtliche Nicht-Rezeption von Judith Butler dokumentieren;

zweitens werde ich die Notwendigkeit betonen, sich dogmatisch zu dieser Nicht-

Rezeption durch eigene Rezeption zu verhalten. Die Kernthese dabei ist, dass eine

im gegenmodernen Diskurs des 19. Jahrhunderts entstandene Marienfrömmigkeit

und lehramtliche Differenzhermeneutik die Einstellungen des Vatikan zum Femi-

nismus seit dem Vatikanum II und den heutigen Genderdiskurs bestimmt. Ab-

schließend bearbeite ich die Frage der Rezeption Judith Butlers im Sinne einer

produktiven Irritation als auch einer irritativen Produktivität durch Judith Butlers

Theorien8.

7 Vgl. Ammicht, Quinn Regina: »Gender. Zur »Grammatik« der Geschlechtsverhältnisse«, in:

Margit Eckholt (Hg.): Gender studieren. Lernprozess für Theologie und Kirche, Ostfildern:

2017, S. 23-38, S. 36-38; I. Lenz: 2017, S. 34-36.

8 Vgl. Butler, Judith: Die Macht der Geschlechternormen und die Grenzen des Menschlichen,

Frankfurt: 2009, S. 329; Armour, Ellen T./St. Ville, Susan M.: »Judith Butler – in Theory«, in:

dies., Bodily Citations. Religion and Judith Butler (= Gender, Theory and Religion), New York:

2006, S. 1-12, S. 8; vgl. u.a. Leicht, Imke: Wer findet Gehör? Kritische Reformulierung des

menschlichenrechtlichen Universalismus (= Politik und Geschlecht 29), Opladen/Berlin/To-

ronto: 2016, S. 211; Meißner, Hanna: Jenseits des autonomen Subjekts. Zur gesellschaftlichen

Konstitution von Handlungsfähigkeit im Anschluss an Butler, Foucault und Marx, Bielefeld:

2010, S. 303; Schippers, Birgit: The Political Philosophy of Judith Butler (= Routledge Inno-

vations in Political Theory 57), London: 2014, S. 150; Schütt, Mariana: Anrufung und Unter-

werfung. Althusser, Lacan, Butler und Žižek, Wien: 2015, S. 179; Smith, David L.: Theologies

of the 21st Century. Trends in Contemporary Theology, Eugene/Oregon: 2014, S. 401; Ahern,

Kevin J. (Hg.): Visions of Hope. Emerging Theologians and the Future of the Church, Mary-

knoll: 2012, S. 261; Distelhorst, Lars (Hg.): Staat, Politik, Ethik. Zum Staatsverständnis Judith

Butlers (= Staatsverständnisse 85), Baden-Baden: 2016, S. 211; Thiem, Annika: Unbecoming

Subjects. Judith Butler, Moral Philosophy and Critical Responsibility, New York: 2008; Brown,

Wendy/Butler, Judith et al. (Hg.): AsadIs Critique Secular? Blasphemy, Injury, and Free Speech

(= TownsendPapers in theHumanities 2), Berkeley: 2009;Mendieta, Eduardo/VanAntwerpen

(Hg.): Religion und Öffentlichkeit, Berlin: 2012; Butler, Judith/Habemas, Jürgen et al.: The

Power of Religion in the Public Sphere, hg. v. Eduardo Mendieta/Jonathan VanAntwerpen,

New York: 2011; Werner, Gunda: »›Ins Wort fällt mir die Zeit‹ – Judith Butlers Subjekttheo-

rie als Herausforderung pastoraler Praxis«, in: Andreas Henkelmann/Graciela Sonntag (Hg.):

Zeiten der pastoralen Wende? Studien zur Rezeption des Zweiten Vatikanums – Deutsch-

land und die USA im Vergleich, Münster: 2015, S. 41-73; dies.: »Differenz als theologischer

Begriff – subjekttheoretische Überlegungen und theologische Materialproben«, in: Stefan

Alkier/Michael Schneider/ChristianWiese (Hg.): Diversität – Differenz – Dialogizität. Religi-

on in pluralen Kontexten, Berlin: 2017, S. 117-141; Dies.: »Die Macht der Lücke – eine kritische

Relekture von Judith Butlers Subjekttheorie für kirchliche Tradierung«, in: Gunter Prüller-

Jagenteufel/Rita Perintfalvi/Hans Schelkshorn (Hg.): Macht und Machtkritik. Beiträge aus

feministisch-theologischer und befreiungstheologischer Perspektive. Dokumentation des 4.

internationalenWorkshops »Kontextuelle befreiende Theologien« (= Concordia 70), Aachen:

2017, S. 71-88; Dies.: Die Freiheit der Vergebung. Eine freiheitstheoretische Reflexion auf die

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


290 Gunda Werner

1. Die UN-Konferenzen und ihre lehramtlichen Folgen

1.1 Kairo 1994 und Beijing 1995: Gender Gerechtigkeit und

Vatikanische Interventionen

Die UN-Konferenzen in Kairo 1994 und in Beijing 1995 stellen einenWendepunkt in

der religionspolitischen Landschaft dar, denn auf ihnen nutzte der Vatikan seinen

Status als »Non member state«, um seine eigene lehramtliche Linie durchzusetzen

und von dieser divergierendeMeinungen zu verhindern. Als Nonmember state hat

er Stimm- als auch Veto-Recht in der Versammlung. Die Konferenzen stellten die

Plattform dar, auf der und mit der sich feministische Gruppen und Frauenrecht-

lerInnen vernetzen und für ihre Rechte und Interessen einstehen konnten.9 Die

Interventionen des Vatikan können in drei Phasen beschrieben werden10: erstens in

diplomatischen Versuchen, andere Staaten von der eigenen Position zu überzeu-

gen; zweitens an den drei Vorkonferenzen aktiv teilzunehmen und strittige Punkte

in »square brackets« zu setzen, was ein konsensuales Papier im Vorfeld bereits

verhinderte.11 Zu dieser Arbeit im Vorfeld gehörte auch das, was als »fiery crusa-

de« empfunden wurde, nämlich die öffentlichkeitswirksame Rhetorik des Vatikan,

die darauf abzielte, die UN-Konferenz als Zerstörerin der Familie darzustellen.12

Drittens nutze der Vatikan seine Position auf der Konferenz, um wirkungsvoll die-

jenigen Positionen zu blockieren, die mit der eigene Lehre nicht übereinstimmten.

Schließlich gab der Vatikan dem Druck nach; er stimmte nicht jedem Kapitel des

Abschlussdokumente in Kairo zu, blockierte aber auch nicht mehr länger die Ver-

abschiedung des Papiers.13

Die Vorbereitung für die 1995 stattfindende FourthWorld Conference onWomen in

Beijing bereitete der Vatikan deutlich eskalationssensibler vor, auch um seine in

Kritik geratene internationale Reputation wiederzuerlangen.14 Gleichwohl waren

die Strategien dieselben, wenngleich zwei neue hinzukommen: Der Papst über-

raschte im Vorfeld der Konferenz durch einen Brief an alle Frauen als auch durch

die Ernennung der Jura-Professorin Mary Ann Glendon als Leiterin der vatikani-

Prärogative Gottes im sakramentalen Freiheitsgeschehen, Regensburg: 2016, hier v.a. S. 41-

46.

9 Vgl. D. Buss: 1998, S. 342; M. A. Case: 2019, S. 642.

10 Vgl. Y. Abdullah: 1996, S. 1845-1847, auch: D. Buss: 1998, S. 343.

11 Vgl. Y. Abdullah: 1996, 1848-1849.

12 Vgl. auch hier zusammenfassend: Y. Abdullah: 1996, S. 1845-1847; D. Buss: 1998, S. 343.

www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1994 [11.06.2019],

leider ist der Text nicht mehr aufrufbar.

13 Vgl. D. Buss: 1998, S. 343; M. A. Case: 2019, S. 642; Y. Abdullah: 1996, S. 1851-1852.

14 Vgl. D. Buss: 1998, S. 350-351; Y. Abdullah: 1996, S. 1852.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der lange Schatten des 19. Jahrhunderts 291

schen Delegation.15 Während der Konferenz in Beijing wurde die Auseinanderset-

zung um den Genderbegriff öffentlich.16 Das Interesse lag dabei stärker auf den ju-

ristischen Zugängen als auf den philosophisch-dekonstruktiven, so dass von einer

Rezeption Judith Butlers in diesem Kontext nicht zu sprechen ist.17 Auch wenn der

Vatikan der Erklärung formal beitrat, wurdenwiederumEinschränkungen und Ab-

lehnungen dem Dokument beigefügt18, welche insbesondere die Verwendung des

Begriffs ›Gender‹ und die Forderung nach einer ›Gender-Gerechtigkeit‹ hervorhe-

ben.19

Auf der Konferenz in Beijing wurde nämlich die lehramtliche Vorstellung ent-

wickelt, es gäbe eine neue Kolonialisierung durch feministische Gendertheorien,

die für die armen Länder so nicht verstehbar und lebbar seien.20 Dementsprechend

stellt sich nun die Frage, mit welchem Frauenbild Papst Johannes Paul II. und mit

ihm Kardinal Joseph Ratzinger als Präfekt der Glaubenskongregation die Delega-

tion in Beijing in die Verhandlungen schickte?

15 Vgl. www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995 [11.06.

2019]; http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290

61995_women.html [11.06.2019]; Y. Abdullah: 1996, S. 1853; D. Buss: 1998, S. 345.

16 ZumGender-Begriff gibt es unzählige Veröffentlichungen. Auffallend ist, dass die dritte Auf-

lage des LThK diesen Begriff nicht führt. Eingeführt wurde er bereits Ende der 1960er Jahre

als Unterscheidungskategorie von sex/gender (Stoller, Robert: Sex and Gender. The Deve-

lopment of Masculinity and Femininity, London: 1968), als diese wird er weitestgehend ver-

wendet, wenngleich es immer wieder zu einer synonymen Verwendung kommt, worauf Ca-

se (M. A. Case: 2016, S. 157) aufmerksam macht. Sehr grundlegend: Scheer, Monique: »Das

Medium hat ein Geschlecht. Fünf Thesen zum besonderen Verhältnis zwischen Frauen und

›angemaßter Heiligkeit‹ aus kulturwissenschaftlicher Sicht«, in: Hubert Wolf (Hg.): »Wah-

re« und »falsche« Heiligkeit. Mystik, Macht und Geschlechterrollen im Katholizismus des 19.

Jahrhunderts, München: 2013, S. 169-192, S. 173-176, S. 185-186.

17 Vgl. M. A. Case: 2019, S. 642, S. 654-655; S. Garbagnoli: 2016, S. 192. In Beijing Report unter

Annex IV ist die Definition des auf der Konferenz verwendeten Begriffs zu finden.

18 Vgl. https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing %20full %20report %

20E.pdf [11.06.2019].

19 Vgl. Y. Abdullah: 1996, S. 1854; D. Buss: 1998, S. 345, S. 348; M. A. Case: 2019, S. 643; I. Lenz:

2017, S. 32-33.

20 Vgl. u. v. S. Garbagnoli: 2016, S. 190-193, S. 200;M. A. Case: 2011, S. 803, S. 807, S. 811-813; auch:

M. A. Case: 2019, S. 643; https://www.firstthings.com/article/1996/01/005-what-happened-

at-beijing[11.06.2019]. Diese Vorstellung einer Beliebigkeit ist seitdem fester Bestandteil ka-

tholischenNarrativs. Vgl. auchM. A. Case: 2016, S. 155-156; Ammicht Quinn, Regina: »Gender.

Aufregung um eine Analysekategorie (die meiner Großmutter vielleicht gefallen hätte)«, in:

Thomas Laubach (Hg.): Gender – Theorie oder Ideologie? (= Theologie kontrovers), Freiburg:

2017, S. 75-76; uvm.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing
https://www.firstthings.com/article/1996/01/005-what-happened-at-beijing
https://www.firstthings.com/article/1996/01/005-what-happened-at-beijing
https://www.firstthings.com/article/1996/01/005-what-happened-at-beijing
https://www.firstthings.com/article/1996/01/005-what-happened-at-beijing
https://www.firstthings.com/article/1996/01/005-what-happened-at-beijing
https://www.firstthings.com/article/1996/01/005-what-happened-at-beijing
https://www.firstthings.com/article/1996/01/005-what-happened-at-beijing
https://www.firstthings.com/article/1996/01/005-what-happened-at-beijing
https://www.firstthings.com/article/1996/01/005-what-happened-at-beijing
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing
https://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/Beijing
https://www.firstthings.com/article/1996/01/005-what-happened-at-beijing
https://www.firstthings.com/article/1996/01/005-what-happened-at-beijing
https://www.firstthings.com/article/1996/01/005-what-happened-at-beijing
https://www.firstthings.com/article/1996/01/005-what-happened-at-beijing
https://www.firstthings.com/article/1996/01/005-what-happened-at-beijing
https://www.firstthings.com/article/1996/01/005-what-happened-at-beijing
https://www.firstthings.com/article/1996/01/005-what-happened-at-beijing
https://www.firstthings.com/article/1996/01/005-what-happened-at-beijing
https://www.firstthings.com/article/1996/01/005-what-happened-at-beijing


292 Gunda Werner

1.2 Eine dogmatische Analyse der Texte: marianisch argumentiert und

amtstheologisch funktionalisiert

Bei der Lektüre der lehramtlichen Texte, die Frauen und später Gender betreffen –

dies sind Inter Insegniores von 1976, Mulieris Dignitatem von 1988, Brief an die

Frauen von 1995, der Brief der Glaubenskongregation zur Zusammenarbeit von

Männern und Frauen von 2004 und Amoris Laetitia von 2016 – fällt vor allem auf,

dass dieWürde und die Besonderheit der Frau einerseits, die Gleichheit derWürde

von Mann und Frau andererseits betont wird. In den lehramtlichen Dokumenten

mündet die Rede von der gleichen Würde der Frau nun allerdings gerade nicht in

die gleichen Rechte, sondern in Ungleichheit, denn die Würde verwirklicht sich

»als physische, psychologische und ontologische Komplementarität, die eine auf

Beziehung angelegte harmonische ›Einheit in der Zweiheit‹ schafft«21. Mannsein

und Frausein seien von Schöpfungsbeginn an verschieden und gehörten als solche

ontologisch verschieden zur Schöpfung. Dies bedeute zugleich, dass sich von dort

aus und nur von dort aus ein »tieferes Verständnis der Frau« in ihrer Rolle in der

Gesellschaft und Kirche ergibt.22 Ihre Rolle in der Gesellschaft fände die Frau vor

allem als Mutter – dies entspräche ihrem biologischen und psychologischenWesen

in einem Maße, dass auch die der Arbeit nachgehende Frau sich dieser ontologi-

schen Grundlage nicht entziehen könne. Im Papier der Glaubenskongregation ist

zu lesen:

»Man darf aber in diesem Zusammenhang nicht vergessen, dass die Überschnei-

dung von zwei Tätigkeiten – Familie und Arbeit – bei der Frau andere Merkmale

annimmt als beim Mann. Deshalb stellt sich die Aufgabe, die Gesetzgebung und

die Organisation der Arbeit mit den Anforderungen der Sendung der Frau inner-

halb der Familie zu harmonisieren«23.

Das frauliche Wesen sei vor allem ein Dasein-für-andere, etwas das bei den Men-

schen als Abbild Gottes wohl auch bei Männern vorfindbar sei, allerdings würden

Frauen, weil sie »spontaner« mit diesen Werten übereinstimmen, für diese Wer-

te in besonderer Weise ein Zeichen sein.24 Die Rolle der Frau in der Kirche sei

mariologisch zentriert. Denn – so das Papier weiter – Maria in ihrer annehmen-

den und hingebenden Haltung werde zum allumfassenden Vorbild für das Bild der

Kirche als Braut wie auch für die Antwort der Gläubigen auf den Ruf Gottes und

Christi. »Auch wenn es sich dabei um Einstellungen handelt, die jeden Getauf-

ten prägen sollten, zeichnet sich die Frau dadurch aus, dass sie diese Haltungen

21 Vgl. www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents-/rc_con_cfaith_doc_

20040731_collaboration_ge.html, Nr. 8 [12.06.2019].

22 Vgl. ebd., Nr. 11.

23 Ebd., Nr. 13.

24 Vgl. ebd., Nr. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der lange Schatten des 19. Jahrhunderts 293

mit besonderer Intensität und Natürlichkeit lebt. So erfüllen die Frauen eine Rolle

von größter Wichtigkeit im kirchlichen Leben«25. Deswegen nehmen Frauen einen

wesentlichen – eben ihren – Raum in der Kirche ein, auch wenn die Priesterwei-

he ausschließlich Männern vorbehalten sein werde.26 Die gleiche Würde mündet

aufgrund der Besonderheit – sowohl gesellschaftlich als auch kirchlich in unter-

schiedliche Rechtslagen.27 Der Text der Glaubenskongregation reflektiert dabei die

besondere, ontologisch begründete Würde der Frau, wie es Johannes Paul II. in

Mulieris Dignitatem ausgedrückt hat.28 Um nun wirklich angemessen über den

Menschen als Mann und Frau nachdenken zu können, müsse der Horizont des

Wesens und Handelns von Maria als Grundlage genommen werden, denn wesent-

liche Aussagen über die Würde könnten nur in Verbundenheit mit Gott ausgesagt

werden und Maria sei der Inbegriff dieser Verbundenheit. Deswegen ist sie der al-

les umfassende Horizont für Aussagen über den Menschen an sich und die Frau

im Besonderen29, denn – so in Mulieris Dignitatem – bei Maria befinden »wir […]

uns hier gewissermaßen am Höhepunkt und beim Urbild der personalen Würde

der Frau«30. Das Frausein habe andere Möglichkeiten als das Mannsein, deswe-

gen könne die Frau sich nur auf dieser Grundlage verwirklichen, vor allen anderen

Möglichkeiten warnt der Papst ausdrücklich. Nur so, und dies ist eine Steigerung

in der Ausdeutung von Genesis, kann »auch jene Erbschaft der Sünde überwun-

den werden, die von den Worten der Bibel angedeutet wird: »Dennoch verlangt

dich nach dem Mann, doch er wird über dich herrschen«. Die Überwindung die-

ses schlimmen Erbes ist von Generation zu Generation Aufgabe jedes Menschen,

sowohl der Frau wie des Mannes«31. Die Unmöglichkeit der Weihe von Frauen zum

priesterlichen Amt wird auch in diesem Text wiederholt und betont. In Mulieris

Dignitatem betont Papst Johannes Paul II., dass das Zueinander von Christus als

Bräutigam und Kirche als seine Braut, besonders in der Eucharistie betont werde.

Dies werde als ein und dasselbe Schöpfungs- und Erlösungshandeln Gottes ver-

standen. Doch solle das Schöpfungs- und Erlösungshandeln Gottes im Zueinander

von Mann und Frau sich entsprechen, daher könne die Frau keine priesterliche

Rolle oder eine andere Rolle einnehmen, weder in der Kirche noch gegenüber den

25 Ebd., Nr. 16.

26 Vgl. ebd.; diese Argumentation wiederholt sich in »Querdia Amazonia« in den Nummern 99-

104.

27 Hierfür besonders Anuth, Bernhard Sven: »Gottes Plan für Frau und Mann. Beobachtungen

zur lehramtlichen Geschlechteranthropologie«, in: Eckholt (Hg.): Gender studieren (2017),

S. 171-188.

28 Vgl. https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_

apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf[12.06.2019].

29 Vgl. https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_

apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf, Nr. 5 [12.06.2019].

30 Ebd.

31 Ebd., Nr. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf


294 Gunda Werner

Mann.32 Die sei die gegenwärtige Herausforderung, die unter dem Vorzeichen der

Liebe zu verstehen sei, denn auch in dieser sei die gleiche Würde von Mann und

Frau unterschiedlich ausgedrückt. »Der Bräutigam ist der Liebende.Die Brautwird

geliebt«, so der Papst im Anlehnung an den Epheserbrief, nur könne die Wahrheit

der Frau als Braut umfassend ausgedrückt werden: »Die Würde der Frau wird von

der Ordnung der Liebe bestimmt, die im wesentlichen eine Ordnung von Gerech-

tigkeit und Nächstenliebe ist«33. Diese Ordnung sei nun nicht nur auf die Ehe an-

zuwenden, sondern sei eine universale Aussage über dasWesen und dieWürde der

Frau, denn so

»stellt die Frau einen Eigenwert dar als menschliche Person und gleichzeitig als

jene konkrete Person in ihrem Frausein. Das trifft auf alle Frauen und auf jede

einzelne von ihnen zu, unabhängig von dem kulturellen Rahmen, in dem jede

sich befindet, und unabhängig von ihren geistigen, psychischen und körperlichen

Merkmalen, wie zum Beispiel Alter, Bildung, Gesundheit, Arbeit, verheiratet oder

ledig«34.

Der »Genius« der Frau sei die besondere Fürsorge für das Leben.35 Der die Ver-

sammlung in Beijing 1995 begleitende Brief von Papst Johannes Paul II.36 betont die

Würde der Frau in mehreren Abschnitten, bevor er in einer spezifischen Deutung

der zwei Schöpfungsnarrationen die Frauen daran erinnert, dass sie, weil Gott den

Menschen als Mann und Frau geschaffen habe, in eine grundlegende schöpfungs-

gewollte ontologische Komplementarität geschaffen worden seien, deren Ausge-

staltung ihrer Würde entspräche. »Frau und Mann ergänzen sich gegenseitig. Die

Weiblichkeit verwirklicht das ›Menschliche‹ ebenso wie die Männlichkeit, aber mit

einer andersgearteten und ergänzenden Ausgestaltung«.37 Die Frauen werden ge-

beten, über den Genius der Frau nachzudenken und diesen zu meditieren. Die

Argumentation ist auch hier wieder marianisch: »Die Kirche sieht in Maria den

erhabensten Ausdruck des »Genius der Frau« und findet in ihr eine Quelle nicht

versiegender Inspiration«38. Dabei sei der Dienst Mariens als Herrschaft und ihre

Herrschaft als Dienst zu verstehen und in diesem Sinne mögen sich die Frauen in

ihre Rolle einfügen, denn die »mütterliche Herrschaft Mariens« geschehe im Die-

nen und der Unterwerfung unter den Heilsplan Gottes. Die eschatologische Pro-

32 Vgl. ebd., Nr. 26.

33 Ebd., Nr. 29.

34 https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_

19880815_mulieris-dignitatem.pdf, Nr. 29 [12.06.2019].

35 Vgl. ebd., Nr. 30.

36 Vgl. http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290

61995_women.html [12.06.2019].

37 Ebd., Nr. 7.

38 Ebd., Nr. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_290


Der lange Schatten des 19. Jahrhunderts 295

longierung dieses Dienstes sei durchMariaMännern wie Frauen vor Augen gestellt

und auf je unterschiedlichen Berufungen erreichbar. Weil es um die eschatologi-

sche Perspektive gehe, dürfe es für Frauen auch kein Nachteil sein, »auch einen

gewissen Rollenunterschied anzunehmen, insofern dieser Unterschied nicht das

Ergebnis willkürlicher Auflagen ist, sondern sich aus der besonderen Eigenart des

Mann- und Frauseins ergibt«39. Wenn Christus nur Männer ausgewählt habe für

den amtspriesterlichen »Dienst«, dann sei das keine Benachteiligung von Frau-

en, sondern die Möglichkeit, den Weg des Heiles in und durch die Kirche als un-

terschiedlich-ergänzend darzustellen, nämlich durch »das ›marianische‹ und das

›apostolisch-petrinische‹ Prinzip«40. Papst Franziskus stellt sich in diese Traditi-

on, wenn er in Amoris Laetitia die Aussagen aus Mulieris Dignitatem wiederholt.41

Erneut ist in diesem Dokument die Auseinandersetzung mit der Gender Theorie

erkennbar, die hier wiederum als Ideologie bezeichnet wird. »Eine weitere Heraus-

forderung ergibt sich aus verschiedenen Formen einer Ideologie, die gemeinhin

Gender genannt wird und die den Unterschied und die natürliche Aufeinander-

Verwiesenheit von Mann und Frau leugnet«42. Diese Ideologie sei bereits in die

Erziehung der Kinder eingegangen und würde die Trennung von sex und gender

so propagieren, dass eine komplette Beliebigkeit die Folge sei, die eine Gesellschaft

ohne jede Unterschiede zum Ziel habe. Zugleich sind diese Aussagen logisch ver-

knüpft mit den Hinweisen auf die neuen Möglichkeiten der Reproduktion, die die

Generativität ebenfalls vonMann und Frau als Ehepaar abkoppelten. »Verfallen wir

nicht der Sünde, den Schöpfer ersetzen zu wollen! Wir sind Geschöpfe, wir sind

nicht allmächtig«43. Die Schöpfungsordnung sei von Gott gegeben und einzuhal-

ten, so das Papier vom Juni 2019.44 Diese Argumentation der Komplementarität,

der marianischen Zuspitzung als auch die Begründungsfigur der gottgewollten in-

neren Struktur der Kirche werden in Querida Amazonia wiederholt. (99-104)

Die grundlegende Argumentation, so fällt auf, besteht in der Betonung der

Würde und der Andersheit der Frau. Zwei Argumente, die jedoch – so Hildegard

König sehr deutlich – in der tieferen Dimension eine Marginalisierungsstrategie

der Frau bedeuten, die durch zwei weitere – so meine ich – ergänzt werden kön-

39 Ebd., Nr. 11.

40 Ebd., mit Bezug auf Mulieris Dignitatem Nr. 27.

41 Vgl. http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-

francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf [12.06.2019], Nr. 173.

42 http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-

francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf, Nr. 56 [12.06.2019].

43 Ebd.

44  Vgl. www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_

20040731_collaboration_ge.html, Nr. 2 [12.06.2019]. Diese Argumentation kehrt in Querida

Amazonia ebenfalls wieder.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf


296 Gunda Werner

nen, nämlich durch die Heiligkeit der Kirche und die Hermeneutik der Differenz

von Kirche und Welt.45

2. Und im Kern liegt der lange Schatten des 19. Jahrhunderts –
hermeneutische und dogmenhistorische Analyse

2.1 Marginalisierungsstrategien durch Selbst- und Fremdidealisierungen

In einer ersten Analyseebene möchte ich auf die Marginalisierungsstrategien ein-

gehen, die in den lehramtlichen Texten zu finden sind, wenn sie genderkritisch

gelesen werden. Sie verstecken sich in den Formulierungen zur Würde der Frau

und zur Heiligkeit der Kirche: Die Marginalisierung durch Selbstidealisierung und

Ausblendung sowie durch Überhöhung und Limitierung der Frau.

Erstens: Die Selbstidealisierung des Lehramtes und die Ausblendung eigener

Fehlurteile und der eigenen Unterdrückungsgeschichte betonen die Sendung

und die Verantwortung der Kirche – gemäß Christi Auftrag, nur Männer zum

Priesteramt zuzulassen und – ungeachtet der Kritik und Anfragen – durch die

Zeiten zu tragen. Die Kirche könne dies nicht ändern, weil sie den Auftrag, den

sie durch Christus selbst bekommen habe, gewissenhaft wahren solle.46 Theolo-

gisch begründet sie dies durch ein Ineinander von biblischen Interpretationen,

Traditionsargumenten sowie durch die Codierung des Zueinander von Christus

und Kirche in der Bräutigam-Braut-Metaphorik. Gewissermaßen können hier

»Hierarchie-Sicherungen«47 herausgelesen werden, denn selbst wenn es denkbar

wäre, dass Frauen zum Priestertum zugelassen werden könnten, weil in der

Tradition und in der Bibel hinreichende Argumente gefunden würden, entspräche

dies nicht dem Schöpfungs- und Erlösungsplan Gottes für die Frau. Der Vatikan

versteht sich als der einzig wahre Vertreter der Frauensache. Hier ist zugleich die

zweite Marginalisierungsstrategie zu finden.

Zweitens: Die Überhöhung und Limitierung der Frau mit Maria als Ursprungs-

argument bedeutet zugleich eben auch ihre Marginalisierung. Denn der Genius

der Frau sei eine ontologische Prädestination, wenn auch nicht biologische De-

45 Vgl. König: 2020. Ich verdanke Hildegard König die Anregungen für die Perspektive der

Marginalisierungsstrategien als auch kritische Anmerkungen und Veränderungsvorschläge

durch ihre sorgsame Korrektur des Textes.

46 Vgl. https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_

apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf, Nr. 11 [12.06.2019].

47 Lüdecke, Norbert/Bier, Georg: Das römisch-katholische Kirchenrecht. Eine Einleitung, Stutt-

gart: 2012, S. 101.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf


Der lange Schatten des 19. Jahrhunderts 297

terminierung.48 Weil das Frausein sich ontologisch und vom Schöpfer gewollt in

den genuin femininen Bestimmungen von Mutterschaft als Aufnahme, Hingabe,

Zurücknehmen und Nähren auszeichne, sei dem alles unterzuordnen.49 Weiterhin

bestehe im marianischen Prinzip die biblisch und essentialistisch begründete Li-

mitierung innerhalb der Kirche, denn – so Inter Insigniores – »nicht einmal seine

Mutter, die so eng mit seinem Geheimnis verbunden ist und deren erhabene Funk-

tion in den Evangelien von Lukas und Johannes hervorgehoben ist, war mit dem

apostolischen Amt betraut«50. Die besondere Gabe der Frauenmünde – erneut – in

besondere Rechte und Pflichten, nicht aber in die gleichen Rechte. »Was im Staat

Diskriminierung wäre, gilt in der Kirche als Konsequenz der lehramtlichen Ge-

schlechteranthropologie, die nach kirchlichem Selbstverständnis nicht bloße Mei-

nung oder gar ›Erfindung‹ von Papst und Bischöfen ist, sondern deren geistbegabte

Auslegung von Gottes Plan für Frau und Mann«51.

Die lehramtlichen Texte, die aus einem Zeitraum von 1988-2020 exemplarisch

genommen wurden, deuten auf eine Kontinuität hin, die weit vor das II. Vatika-

nische Konzil reicht. Denn die Idee einer eindeutigen Wesensbeschreibung der

Frau sowie der lebenspraktischen Konsequenz alsMutter und Jungfrau als auch der

Vorstellung einer Komplementarität, die aufgrund biologischer Differenz essentiell

ist, sind Vorstellungen, wie sie im neuentdeckten Diskurs der Zweigeschlechtlich-

keit zu Beginn des 19. Jahrhunderts und in der Philosophie Edith Steins zu finden

sind. Vor allem aber lässt die marianische Perspektive aufhorchen, denn auch sie

ist in dieser Form für das 19. Jahrhundert stilbildend geworden.

2.2 Dogmenhistorische Tiefenbohrung: Kontinuität

seit dem 19. Jahrhundert

Die Theologie in den lehramtlichen Schreiben konzentriert sich einerseits auf Ma-

ria als Sinn- und Urbild des Menschseins und im Besonderen des Frauseins. Ande-

rerseits wird aber eine argumentative Gegenwelt im Blick auf das Amt aufgebaut,

die als eine Form einer Differenzhermeneutik fungiert; diese beiden können als

Merkmale des langen 19. Jahrhunderts angesehen werden52, welches sich in der als

48 Vgl. https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_

apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf, Nr. 18 [12.06.2019].

49  Vgl. www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_200

40731_collaboration_ge.html, Nr. 13 [12.06.2019].

50 www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19761015_

inter-insigniores_ge.html, Nr. 2 [12.06.2019].

51 B. S. Anuth: 2017, S. 172.

52 Vgl. Striet, Magnus: »Sexueller Missbrauch im Raum der Katholischen Kirche. Versuch einer

Ursachenforschung«, in: Striet/Werden: 2019, S. 15-40.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf


298 Gunda Werner

Gegenwelt und von der weltlichen Logik nicht zu erfassenden heiligen Welt ausge-

staltete.53 Um diese beiden Analyseperspektiven soll es im Folgenden gehen.

Erstens: Die Konzentration auf Maria an den neuralgischen Punkten der An-

thropologie und der Amtstheologie erinnert an die Frömmigkeit und Theologie

des ›Marianischen Zeitalters‹, welches von 1854 bis 1950 ziemlich exakt das lange

19. Jahrhundert beschreiben.54 Im Marianischen Zeitalter erlebte die Marienfröm-

migkeit nach der Aufklärung, die vor allem in ihrer Kombination aus »staatlicher

Modernisierung und Bürokratisierungmit Elementen der religiösen Aufklärung«55

wahrgenommen wurde, eine neue Blüte.56 Dieser Aufschwung war auf die Durch-

dringung durch ultramontane Frömmigkeit in breiten Teilen der katholischen Be-

völkerung zurückzuführen.57 Nicht nur wurde die Marienfrömmigkeit wiederbe-

lebt – vor allem durch neue Formen der Volksfrömmigkeit, so die Maiandacht,

die Andacht zur wundersamen Medaille – sondern auch durch die Marienerschei-

nungen beschleunigt, denn diese intensivierten den Prozess des »Marianischen

Wunders«58. Maria stand nun für eine Vielzahl von existenziellen Erfahrungen,

die religiös gedeutet und römisch verordnet wurden. Es handelte sich also gerade,

so Andreas Holzem, um keine Grassroot-Religiosität, sondern um eine von oben

verordnete!59Maria stand für den engen Christus- und Passionsbezug und verhieß

umfassenden Schutz; dieser erwies sich als Zufluchtsort aus einer sich wandelnden

Welt. Maria wurde als rein und jungfräulich sowie zugleich mütterlich und opfer-

bereit stilisiert, zudem stets gehorsam; wodurch sie so zum Innbegriff des Weib-

lichen überhaupt wurde. Als solche konnte Maria zum »Vorbild biedermeierlichen

Ideals vonWeiblichkeit« konstruiert werden, welches die Standards setzte und den

Bewegungsraum von Frauen im privat-öffentlichen Raum fortan bestimmte.60 Das

Mariendogma 1854 selbst erlangte deswegen eine mehrfache kirchenpolitische Be-

deutung, weil es die »implizite Verurteilung nicht nur aller Irrlehren im einzelnen

[…], sondern auch des glaubensfeindlichen Zeitgeistes«61 überhaupt bedeutete.Ma-

rienfrömmigkeit funktionierte weiterhin als Abgrenzungsdiskurs gegenüber einer

als feindlich verstandenen Welt, gegenüber protestantischer und anderer Glau-

53 Vgl. ebd.

54 Vgl. exemplarisch Schneider, Bernhard: »Marienerscheinungen im 19. Jahrhundert. Ein Phä-

nomen und seine Charakteristika«, in: Wolf (2013), S. 87-110; Holzem, Andreas: Christentum

in Deutschland 1550-1850. Konfessionalisierung – Aufklärung – Pluralisierung Bd. 2, Pader-

born: 2015, bes. S. 992-1000.

55 A. Holzem: 2015, S. 996.

56 Vgl. ebd., S. 996-998; auch B. Schneider: 2013.

57 Vgl. B. Schneider: 2013, S. 88; ebenso A. Holzem: 2015, S. 997.

58 A. Holzem: 2015, S. 997; auch B. Schneider: 2013, S. 91-102.

59 Vgl. A. Holzem: 2015, S. 997.

60 Vgl. ebd.

61 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der lange Schatten des 19. Jahrhunderts 299

bensüberzeugungen sowie gegenüber derModerne, die Freiheitskonzeptionen und

Wissenschaftlichkeitskonzepte vertrat, welche die Kirche grundlegend ablehnte.62

Zweitens: Der marianische Abgrenzungsdiskurs beschreibt im Kern die Diffe-

renzhermeneutik, die m.E. gerade in der amtstheologischen Überhöhung der In-

terpretation von Offenbarung und Tradition zum Ausdruck kommt. In dieser Her-

meneutik wirkt ein prävalent dogmatischer, d.h. mariologischer Rahmen derart,

dass die Zeichen der Zeit und die Informationen und Konzepte, die sie generieren,

auf der Basis einer ontologischen Differenz zwischen Kirche und Welt selektiert,

eingepasst oder ausgrenzt werden. In dieser differenzhermeneutischen Logik wird

also ausgesagt, dass nur der von Gott erleuchtete und begnadete Verstand das Ge-

heimnis erfassen kann, was lehramtlich im Genius der Frau und der Unmöglich-

keit derWeihe ausgedrückt wird.63 Diese lässt insbesondere aufhorchen,weil diese

Logik die lehramtliche Argumentation aus der weltlichen herausnimmt und damit

eine Differenz in die Deutung vonMann, Frau undWelt einzieht, die nicht nur un-

terschiedliche Verständnisse bedeutet, sondern von einer grundlegendenDifferenz

von Kirche und Welt getragen ist.

»Die menschlichen Wissenschaften, so wertvoll ihr Beitrag in ihrem jeweiligen

Bereich auch sein mag, können hier [in der Frage der Zulassung zum Priestertum,

GW] nicht genügen, denn sie vermögen die Wirklichkeit des Glaubens nicht zu

erfassen: was hiervon im eigentlichen Sinn übernatürlich ist, entzieht sich ihrer

Zuständigkeit«64.

In Mulieris Dignitatem wird diese Argumentation aufgenommen und weiterge-

führt, denn alle seien berufen an dem einen Opfer teilzunehmen und so an der

priesterlichen, prophetischen und königlichen Sendung Christi, denn darin sei zu-

gleich die Verbundenheit des Bräutigammit seiner Braut ausgedrückt. Weil alle in

dieser Form teilnehmen könnten, beträfe es alle Glieder der Kirche, von den Frauen

bis zu den Amtspriestern. Das hier wesentliche Argument wird nun angeschlos-

sen, denn dieses der Kirche eigentliche Wesen müsse als solches begriffen wer-

den und für dieses Begreifen müsse gerade vermieden werden, dass »Verständnis-

und Bewertungskriterien, die nichts mit ihr zu tun haben, auf diese Kirche – auch

als eine aus Menschen bestehende und in die Geschichte eingegliederte ›Institu-

tion‹«65 übertragen würden. Diese Geheimnishaftigkeit wird stets auf Maria als

Sinnbild und Höchstform zurückgeführt. Der nicht erleuchtete Verstand wird mit

62 Vgl. das Rundschreiben Mirari Vos von Gregor XVI. am 15. August 1832 und der Syllabus vom

08. Dezember 1864, der zusammen mit der Enzyklika Quanta cura Pius’ IX. erschien.

63 Vgl. B. S. Anuth: 2017, S. 178-180.

64 www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19761015_

inter-insigniores_ge.html, Nr. 6 [26.06.2019].

65 https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_

19880815_mulieris-dignitatem.pdf, Nr. 27 [12.06.2019].

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf


300 Gunda Werner

moderner, demokratischer oder rechtsstaatlicher Logik dieses Verständnis als Un-

terdrückung und Diskriminierung bezeichnen, damit aber den Heilsplan Gottes

verfehlen. Die amtstheologische Überhöhung schließt sich dieser Argumentation

an, weil sie aus dem Priester den in persona Christi Handelnden macht, dessen

ontologische Prädisposition qua biologischem Geschlecht durch die Weihe zudem

verwandelt und ihn auch von anderenMänner verschieden erscheinen lässt.66 Die-

se wesenhafte Verschiedenheit wird dann, wie im Jahr des Priesters geschehen67,

spirituell überhöht inMetaphern, die die kultische Reinheit undGottesnähemaria-

nisch-analog oder direkt ausdrücken.68 Damit ist innerhalb der bereits bestehen-

den Differenzhermeneutik der Kirche als solcher ein weiterer differenzhermeneu-

tischer Bereich eingerichtet, der seine Begründung und Logik aus dem ersten be-

kommt und diesen zugleich rückwirkend sowohl begründet als auch erhält. Über

dieNicht-Zuständigkeit außerkirchlicher Einsichten undKategorien aberwird jeg-

liche Möglichkeit eines Dialogs und einer Weiterentwicklung von vorneherein ver-

hindert. Es findet eine Hermetik statt, welche die kirchliche Logik der Logik der

›Welt‹ gegenübersetzt und nur so die Marginalisierung von Frauen als binnenlo-

gisch ausgeben kann.

Dies könnte aber auch besser erklären, wieso sich in lehramtlichen Texten kei-

nerlei Erkenntnisfortschritt z.B. im Kontext der Gender-Theorie und ihrer impli-

ziten Themen (der Gleichheit, der Gleichberechtigung, der Vielfalt) zeitigt. Wird

von vorneherein für den Kernbereich eine Erkenntnis außerhalb der eigenen Er-

kenntnis abgelehnt, kann es auch zu keiner Weiterentwicklung oder zu keinem

Fortschritt kommen. Deswegen kann bis heute von einer Gender-Ideologie gespro-

chen werden. Das jüngste Papier ist das beste Beispiel dafür: in einem als Dialog

mit den aktuellen Gender-Theorien selbst bezeichneten Dokument tritt es an und

zitiert im Dialogteil aber nur Amoris Laetitia zur Gefahr der Gender-Ideologie und

weitere römische Dokumente! Was es aber genau mit der Gender-Ideologie auf

sich hat, darum geht es im nächsten Schritt.

66 Vgl. B. S. Anuth: 2017, S. 184-186; auch Essen, Georg: »Das kirchliche Amt zwischen Sakrali-

sierung und Auratisierung. Dogmatische Überlegungen zu unheilvollen Verquickungen«, in:

Striet/Werden: 2019, S. 78-105.

67 Vgl. http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_

20090616_anno-sacerdotale.html [02.07.2019]; vgl. G. Essen: 2019, S. 78-84, S. 90-100.

68 Vgl. Lutterbach, Hubertus: »Die kultische Reinheit – Bedingung der Möglichkeit für sexuelle

Gewalt von Klerikern gegenüber Kindern?«, in: Striet/Werden: 2019, S. 175-195.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/letters/2009/documents/hf_ben-xvi_let_20090616_anno-sacerdotale.html


Der lange Schatten des 19. Jahrhunderts 301

3. Von der Gender-Theorie zur Ideologie und zurück?
Dogmenhermeneutische Interventionen

3.1 Die Gender-Ideologie

Die Jahre 1994/1995 werden zu Symboldaten, die eine Scharnierfunktion zwischen

einer feministischen Bewegung vor und nach der Gender-Theorie erhalten. In die-

ser Zeit entwickeln sich lehramtlich die Argumentation und das Schlagwort, mit

denen bestehendes vatikanisches Unwohlsein gegenüber feministischer Forschung

und Frauenrechten in ein Wort gefasst werden können. Dies ist zugleich kampa-

gnenfähig und eröffnet die Möglichkeit, transkonfessioneller, interreligiöser und

politischer Allianzen.

Seit 2000 floriert die Kritik an der Gender-Theorie als »Gender-Ideologie«69,

dem alten Feminismus wird der neue Feminismus gegenüber gestellt70, der

schlechten Gender-Definition eine eigene gute Definition71. 2003 wird vom

päpstlichen Rat für die Familie das Lexikon zu Familie und ethischen Fragen

herausgegeben72, 2004 kommt das »Schreiben an die Bischöfe der katholischen

Kirche über die Zusammenarbeit von Mann und Frau in der Kirche und in der

Welt«73. Unter den vielen Reden fällt die Ansprache Benedikts XVI. an die Kurie

200874 insofern auf, als dass dort Gender verstanden wird als die Möglichkeit,

Schöpfer seiner selbst zu sein und daraus die Notwendigkeit entsteht, den Men-

schen vor sich selbst zu bewahren, sowie die Schöpfung vor dem Menschen zu

bewahren ist.75 Im März 2011 wird in dem Abschlussstatement zur 55th Session

of the Commission on the State of Women of the United Nations Economic and

Social Council wieder vor der radikalen Gender-Theorie gewarnt.76 2014 findet

69 Vgl. Laubach, Thomas: »Zwischen »Weltkrieg« und Wirklichkeit. Gender in der Diskussion«,

in: Laubach: 2017, S. 9-24, S. 14; Päpstlicher Rat für die Familie: Ehe, Familie und »faktische

Lebensgemeinschaften« (16.07.2000) www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/

family/documents/rc_pc_family_doc_20001109_de-facto-unions_ge.html [26.08.2019]; aber

auch hier ist kein direkter Bezug zu Judith Butler, sondern zum Marxismus und zu Simone

de Beauvoir als die diese Ideologie befördernde Denkmuster (Fußnote 7); auch: M.A. Case:

2019, S. 648-649.

70 Vgl. die Darstellung bei S. Garbagnoli: 2016, S. 190.

71 Vgl. ebd., S. 191.

72  Vgl. www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/family/documents/rc_pc_family_

doc_20021208_lexicon-trujillo_it.html [11.06.2019].

73  www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20040

731_collaboration_ge.html [11.06.2019].

74 http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_

ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html [11.06.2019].

75 Vgl. auch M. A. Case: 2011, S. 811-813.

76 Vgl. https://holyseemission.org/contents/statements/55e34d327fa5b2.61221779.php[02.07.

2019].

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
https://holyseemission.org/contents/statements/55e34d327fa5b2.61221779.php
https://holyseemission.org/contents/statements/55e34d327fa5b2.61221779.php
https://holyseemission.org/contents/statements/55e34d327fa5b2.61221779.php
https://holyseemission.org/contents/statements/55e34d327fa5b2.61221779.php
https://holyseemission.org/contents/statements/55e34d327fa5b2.61221779.php
https://holyseemission.org/contents/statements/55e34d327fa5b2.61221779.php
https://holyseemission.org/contents/statements/55e34d327fa5b2.61221779.php
https://holyseemission.org/contents/statements/55e34d327fa5b2.61221779.php
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20081222_curia-romana.html
https://holyseemission.org/contents/statements/55e34d327fa5b2.61221779.php
https://holyseemission.org/contents/statements/55e34d327fa5b2.61221779.php
https://holyseemission.org/contents/statements/55e34d327fa5b2.61221779.php
https://holyseemission.org/contents/statements/55e34d327fa5b2.61221779.php
https://holyseemission.org/contents/statements/55e34d327fa5b2.61221779.php
https://holyseemission.org/contents/statements/55e34d327fa5b2.61221779.php
https://holyseemission.org/contents/statements/55e34d327fa5b2.61221779.php
https://holyseemission.org/contents/statements/55e34d327fa5b2.61221779.php


302 Gunda Werner

die von der Glaubenskongregation vorbereitete ›Humanum Conference‹ statt77,

ein »International Colloquium on the Complementarity between Man and Wo-

man«.78 Die aktuellen Schreiben reihen sich ein in diese Ausfaltung einer globalen

Gefahr, die von einem geeinten und gemeinsam agierenden Feind ausgeht, der

die bestehende Ordnung zerstören will. Die Notwendigkeit, sich theologisch

zum Thema Gender zu verhalten, ist umso dringlicher als dass der inhaltliche

Rückbezug lehramtlicher Texte auf aktuelle Gender-Theorien oder sogar auf Judith

Butler nicht erkennbar ist, sondern in einem überzeichneten Bild die theoretische

Grundlage gefunden hat.

3.2 Produktive Irritation und irritative Produktivität – Gender Theorien

in systematischer Theologie

Wie stark diese Wirkungsmacht des 19. Jahrhunderts in der Wucht gegenwärtiger

lehramtlicher Gender-Kritik anzusetzen ist, bedarf weiterer Tiefenbohrungen und

Erforschungen.79 Produktiv irritiert werden kann die Argumentationslinie lehr-

amtlicher Gender-Kritik durch Theoreme Judith Butlers an mindestens drei Punk-

ten, was dann zugleich zu einer irritativen Produktivität dogmatischer Theologie

führen kann.80

Erstens: Die Spiritualisierung,Ontologisierung und Essentialisierung eines vor-

und überzeitlichenWeiblichen in der Idealbesetzung durch die Gottesmutter wür-

de eine diskursanalytisch-dekonstruktive Genealogie nicht überstehen, denn diese

würde die den Bildern immanente Macht- und Geschlechterordnung unmittelbar

einschreiben und in den Texten einfordern.81 Aber auch die Vorstellung, es könne

von einem Frau-Sein zu sprechen sein, das auf »alle Frauen und auf jede einzelne

77 Dies wird von Case beschrieben als: »international ›who‹ is ›who‹ of selfdescribed propo-

nents of traditional marriage and opponents of same-sex marriage from diverse faith tra-

ditions and continents« (M. A. Case: 2019, S. 565); diese Konferenz führt zumWiederbeleben

des »World Congress of Families« (http://profam.org/index.php[11.06.2019]), 2019 in Verona

abgehalten https://www.wcfverona.org/ [29.06.2019].

78 Vgl. M. A. Case: 2019, S. 656-659. http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/

2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html

[11.06.2019].

79 Vgl. Werner, Gunda: Judith Butler und eine Theologie der Freiheit, Bielefeld 2021.

80 Vgl. Werner, Gunda: »Relational und vulnerabel. Die Subjektphilosophie Judith Butlers im

theologischen Diskurs«, in: Theologische Revue 3 (2018), S. 179-202.

81 Vgl. Ingiosi, Gina: »Mystical ›Body‹: An Ecclesiology Informed by Judith Butler«, in: K. J. Ahern:

Vision of Hope, Maryknoll: 2013, S. 39-48; Trimble Alliaume, Karen: »Disturbingly Catholic.

Thinking the Inordinate Body«, in: Armour/St. Ville: Bodily Citations: 2006, S. 93-119; Distel-

horst, Lars: »Sprungbreite Emotionsnormen«, in: ders.: Staat, Politik, Ethik: 2016, S. 171-172;

Mahmood, Saba: »Agency, Performativity, and the Feminist Subject«, in: Armour/St. Ville: Bo-

dily Citations: 2006, S. 177-224; D. L. Smith: 2014, S. 164ff.; Kohl, Bernhard: Die Anerkennung

des Verletzbaren (= Erfurter Theologische Studien 110), Würzburg: 2017, S. 178-180; Engel,

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
http://profam.org/index.php
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
https://www.wcfverona.org/
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141117_congregazione-dottrina-fede.html


Der lange Schatten des 19. Jahrhunderts 303

von ihnen zu[trifft], unabhängig von dem kulturellen Rahmen, in dem jede sich be-

findet, und unabhängig von ihren geistigen, psychischen und körperlichen Merk-

malen, wie zum Beispiel Alter, Bildung, Gesundheit, Arbeit, verheiratet oder le-

dig«82, wäre einer Revision zu unterziehen. Denn die zugrundeliegende Argumen-

tation geht davon aus, dass feststeht, was die Frau zur Fraumacht: ihre biologische

Konstruktion hat ontologische und essentielle Konsequenzen. Judith Butler kriti-

siert diese Vorstellung als »identity-politics«, die nur durch Ausgrenzungen funk-

tionieren. Butler stellt damit durchaus die bisher auch im Feminismus geltende

Grundlage in Frage, die von einem Kollektivbegriff ausgeht. Aber was die Identität

»Frau« bedeuten solle, ist für Butler ebenso fragwürdig wie die Vorstellung, von

einem »Subjekt Frau« oder des weiblichen Geschlechts zu sprechen.83 Butlers An-

liegen ist es gerade aber nicht, dem Feminismus die Grundlage zu entziehen oder

das Subjekt abzuschaffen, sondern sie möchte die Denkmöglichkeit eröffnen, dass

ihre dekonstruktive Vorgehensweise dem Feminismus gerade den Horizont eröff-

ne, in der Vielfalt der Bedeutungen von den Vorstellungen wegzukommen, die am

Ende doch wieder durch radikale und sogar rassistische Ontologien geprägt sind.

Die irritative Produktivität dogmatischer Theologie besteht nun darin, gegen die

Ontologiesierung einer ewigen biologisch fundierten essentialisierten Weiblich-

keit die pluriformen Frauenerfahrungen und Selbstbeschreibungen zu setzen, die

zu einer differenzierten, kontextuellen und geschichtlichen Anthropologie führt.

Zu dieser Produktivität gehört unerlässlich, mit der intersektionalen Analyse je-

ne Machtdiskurse zu entlarven, die immer schon wissen können wollen, was das

wahre Frausein ist.

Zweitens: Die Gender-Theorie ist unbestritten das Herzstück Butlerischer

Macht- und Geschlechteranalysen. Diese Analysen sind in sich bedingende Macht-

figuren eingebettet, die der Diskurs, die Norm und die Performativität sind. Der

Diskurs ist als Träger der Norm das Medium der Macht. Die Normen sind sowohl

als Voraussetzung als auch als Begrenzung des Diskurses zu verstehen. Produktiv

ist der Diskurs erst durch die Performativität, die sie als wirklichkeitserzeugende

Äußerung versteht.84 Damit generiert die Performativität ihre Macht aus der Ri-

tualisierung85 und lebt durch ihre Wiederholung. In der Diskurstheorie Butlers ist

Antke: »Von gouvernementaler Hegemonie zur postsouveränen Staatlichkeit der Diaspora«,

in: Distelhorst: Staat, Politik, Ethik: 2016, S. 45.

82 https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_

19880815_mulieris-dignitatem.pdf, Nr. 29 [12.06.2019].

83 Vgl. Butler, Judith: »Contingent Foundations«, in: Seyla Benhabib/Judith Butler et al. (Hg.):

Feminist Contentions. A philosophical exchange (Thinking Gender), New York u.a.: 1995,

S. 35-57, S. 50.

84 Vgl. E. T. Armour/A. M. St. Ville: 2006, S. 4.

85 Vgl. Mills, Catherine: »Efficacy and Vulnerability. Judith Butler on Reiteration and Resis-

tance«, in: Australian Feminist Studies 15/32 (2000), S. 265-275, S. 266.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf


304 Gunda Werner

also die binäre, heteronormative Geschlechterdifferenz als ein gegebener Diskurs

und damit als soziale Bedingung eines intelligiblen Subjekts zu verstehen. Erst

die ständige Wiederholung zementiert und reglementiert diesen als Ordnung und

seine Kategorien aktualisieren sich durch das je neue performative Zitat.86 Die

produktive Irritation dieser strukturellen Analyse der Macht im Diskurs besteht

in der Möglichkeit, diese auf die Geschlechterordnung anzuwenden. Wenn Judith

Butler dies tut, dann löst sie nicht die Differenz der Geschlechter auf, wie vom

Vatikan behauptet, sondern stellt die vordiskursive Annahme in Frage, immer

schon zu wissen, wie Frausein ist. Irritativ produktiv reagiert eine Dogmatik, die

Gender – so Regina Amnicht Quinn87 – als eine Analysekategorie, die zu einer

Verunsicherungskategorie und zu einer Gerechtigkeitskategorie wird, versteht.

Drittens: Die grundlegende Annahme der Komplementarität, die auf einer on-

tologischen Differenz beruht, ist zu hinterfragen.88 Diese postulierte Komplemen-

tarität funktioniert nur auf der Grundlage zweier Geschlechter89, die über ihr bio-

logisches und soziales Geschlecht in einer zugeordneten Identität komplementär

sind. Um diese These kreist auch die Veröffentlichung zur Bildung, die auch die

Frage des Transgender behandelt.90 Der Clou katholischer Argumentation ist al-

lerdings nicht die Verschiedenheit, die der Komplementarität zugrunde liegt, son-

dern ihre ihr inhärente Ungleichheit bei gleicher Würde.91 Das Ziel von Judith

Butler wiederum, nämlich einen verbindenden anthropologischen Kern zu den-

ken, wird in ihren jüngsten Arbeiten über den Begriff der Verletztlichkeit und der

Trauer erreicht.92 In der Untersuchung der Trauer, die nicht für alle Menschen

86 Vgl. H. Meißner: 2010, S. 30, S. 35, S. 37.

87 Vgl. R. Ammicht Quinn: »Gender: Aufregung um eine Analysekategorie, (die meiner Groß-

mutter vielleicht gefallen hätte)«, in: Laubach: 2017, S. 65-82, S. 77-79.

88 Vgl. kritisch hierzu u.a.Wendel, Saskia: »Jesus war einMann… – na und? Ein funktionales und

nicht-sexualisiertes Amtsverständnis in anthropologischer Hinsicht«, in: Margit Eckholt/An-

drea Strübind et al. (Hg.): Frauen in kirchlichen Ämtern. Reformbewegung in der Ökumene,

Freiburg/Göttingen: 2018, S. 330-341, S. 335-338; Hogan, Linda: »Conflicts within the Roman

Catholic Church«, in: Adrian Thatcher (Hg.): The Oxford Handbook of Theology, Sexuality

and Gender, Oxford: 2015, S. 323-339, S. 325, S. 334-336.

89 So besonders Mulieris Dignitatem und Familiaris Consortio http://w2.vatican.va/content/

john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.

html [12.06.2019]; Amoris Laetitia hat dies wörtlich nur im Blick auf die verschiedenen

Berufungen der Kirche (Nr. 203).

90 Vgl. www.educatio.va/content/dam/cec/Documenti/19_0997_INGLESE.pdf, Nr. 11, Nr. 25

[12.06.2019].

91 Der grundlegende »Dreischritt der lehramtlichen Geschlechteranthropologie lautet«, so B.S.

Anuth: 2017, S. 178: »›Mann und Frau sind gleich als Person‹; ›Männer und Frauen sind in der

Ausprägung ihresMenschseins verschieden‹; ›Frauen undMänner sind auf gegenseitige Part-

nerschaft angewiesen‹«.

92 Vgl. Dazu vor allem den Beitrag von Ilse Müllner in diesem Band.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html


Der lange Schatten des 19. Jahrhunderts 305

denkbar ist93, geht es Butler darum, die implizite Machtstruktur in der Narration

des Menschlichen zu erkennen und deren wirksame »Hierarchie der Trauer«.94 Es

scheint dann so, als seienmanche von einem konstruierten »Wir« ausgenommen.95

Butler will also prüfen, wie belastbar das »Wir« angesichts der Verletzbarkeit und

Trauer ist.96 Trauer konstruiert eine politische Gemeinschaft, »indem sie die Be-

ziehungsbande zum Vorschein bringt, deren Folgen für die theoretische Fassung

der grundlegenden Abhängigkeit und ethischen Verantwortung nicht unerheblich

sind«97. Trauer macht die Verbundenheit und Einbindung in Beziehungen deut-

lich:98 Butler möchte eine »primäre[n] Sozialität aufdeck[en]«99. Irritativ produk-

tiv versteht dogmatische Theologie die Komplementarität des Menschen in dieser

primären Sozialität, welche die Subjektivität gleichursprünglich zu seiner Inter-

subjektivität denkt und daher die Komplementarität aus jeder ontologischen Ge-

schlechtlichkeit herausholt. Komplementär ist der Mensch als soziales Wesen, weil

jedes andere soziale Wesen in einem komplementären Anders-Sein der primären

Sozietät des Subjekts als Individuum entspricht.

Zusammenfassend kann gesagt werden, dass Dogmatik irritativ produktiv ist,

wenn sie die in lehramtlichen Verlautbarungen eingeschriebenen Vorannahmen als

Machtdiskurse analysiert und ihnen geschichtlich informierte, kontextuell ausge-

arbeitete und interdisziplinär anschlussfähige Einsichten hinzugesellt. Allerdings

dekonstruiert sie dann an jener hermetisch gehaltenen Triade von Geschlecht-

Macht-Amt deren postulierte überzeitliche Begründbarkeit.

93 Vgl. dazu ausführlich Butler, Judith.: Notes towards a performative Theory of Assembly, Cam-

bridge: 2015, S. 119, S. 139, S. 197ff., S. 210ff., S. 218.

94 Vgl. B. Kohl: 2017, S. 177, S. 263-264.

95 Vgl. Butler, Judith: Die Macht der Geschlechternormen und die Grenzen des Menschlichen,

Frankfurt: 2009, S. 352.

96 Vgl. ebd., S. 36-37; vgl. L. Imke: 2016, S. 85, S. 91-92.

97 Butler, Judith: Gefährdetes Leben. Politische Essays, Frankfurt: 2005, S. 39.

98 Vgl. J. Butler: 2009, S. 45.

99 J. Butler: 2005, S. 45.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Konklusion

Bernhard Grümme/Gunda Werner

Und nun? Nach all den unterschiedlichen Anläufen, das hoch komplexe, vielschich-

tige und genealogisch durchaus differenzierte Werk Judith Butlers jeweils aus un-

terschiedlichen Perspektiven der Theologie zu besichtigen, sich anzueignen, dis-

kursiv zu bearbeiten, sich ihm gegenüber lern- und dialogbereit zu halten, was

bleibt? Über die gängigen Anfragen und kritischen Perspektiven auf Judith Butlers

hinaus, die vor allem ihre Konzeption des Subjekts und seiner Handlungsmacht

wie auch -freiheit berühren, zeigt sich in den vorliegenden Beiträgen eindrucks-

voll, welche kritischen und weiterführenden Horizonte sich für theologisches Ar-

beiten aus einer Auseinandersetzung und Rezeption Butlers ergeben. Ebenso wird

aber auch deutlich, dass sich die theologischen Anfragen an Judith Butlers umfang-

reiche Theorieentwürfe dazu eignen, diese selber zu einer kritischen Fortschrei-

bung anzuregen.Wir konzentrieren uns auf dreimaßgebliche Perspektiven: Erstens

die Frage des Subjekts, zweitens die Frage vorreflexiver, durch Iteration performativ

realisierter hidden patterns und schließlich drittens die Frage nach einer geheimen

Dialektik des Dekonstruktionsbegriffs selber.

 

1. Besonders virulent in der Butler-Diskussion ist die Frage des Subjekts. Denn

an ihr entscheidet sich, ob sich für ethisches Handeln, aber auch für die religiöse

Selbstbestimmung des Subjekts noch eine Instanz ausmachen lässt, so dass von

einer eigenen Handlung in der 1. Person Singular zu sprechen ist. Dies gilt sowohl

für die Theologie als auch, so die mannigfaltigen Anfragen in den Texten, für die

Überzeugungen Butlers von Widerständigkeit und ethischem Handeln. Die Un-

terscheidung von Subjekt und Person kann dabei ebenso hilfreich sein wie eine

weitergehende Reflexion der Körperlichkeit. Könnten Körperlichkeit wie körper-

liche Erfahrung nicht doch mehr sein als die Einschreibefläche subjektivierender

Diskurse und performativer Normen? Könnte der Körper nicht auch ein Moment

der vordiskursiven Erfahrung sein, der Unmittelbarkeit? Schlussendlich hängt die

Kraft fürmoralischesHandeln und ethischeUrteilskraft daran, dass es eine Instanz

gibt, der Freiheit zurechenbar ist. Butlers Theorie der Subjektivierung hat genau

darin ihre Pointe, zeigt diese doch zugleich einerseits die Wirksamkeit hegemo-

nialer Strukturen wie die subjektgenerierende Kraft dieser Prozesse für Freiheit

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


308 Bernhard Grümme/Gunda Werner

und Selbstwirksamkeit des Subjekts andererseits. Ob dies nun (auf der Linie eines

in durch Geschichte und Gesellschaft gebrochenen transzendentalen Denkens) als

ein hinter dem durch Diskurse unterworfenen Subjekt und seinem Körper situier-

tes Ich gedacht wird, ob dies (handlungstheoretisch) als ein in intersubjektiv-ge-

schichtlichen Interkommunikationszusammenhängen konstituiertes Ich oder eher

(alteritätstheoretisch) als ein sich vom Anderen her enteignetes Ich gedacht wird:

der Rang einer solchen Instanz wird umso deutlicher, wenn dies im theologischen

Kontext der Sünde diskutiert wird, die per definitionem eine willentliche Hand-

lung vor Gott ist. Diese ist von einer Ich-Handlung in einem doppelten Sinne ab-

hängig: von der Fähigkeit der willentlichen und damit freien Entscheidung und der

Fähigkeit einer Beziehung zu einem personal geglaubten Gott.

Jedoch eröffnet Butlers Subjektivierungstheorem zugleich weiterführende Per-

spektiven für die traditionell hoch komplexen wie intrikaten Zusammenhänge von

Strukturen und Freiheit, diemit unterschiedlichemGewicht erbsündentheologisch

wie soteriologisch traktiert werden. Das Theologumenon der strukturellen Sünde,

gefasst als strukturelle Verfangenheit in vorfindbaren Diskursen, scheint von der

willentlichen Zustimmung zu dispensieren. Hier beharrt Butler aber auf dem ethi-

schen Anruf des Unrechts, der zum verändernden Handeln motiviert und damit

aber doch wieder die Fähigkeit des Sich-Verhaltens und damit der Zurechenbarkeit

voraussetzt. Dieser Anruf durch Unrecht, der als eine präreflexive Verflochtenheit

in die Ausgesetztheit dem anderen gegenüber und in einer primären Vulnerabilität

und Abhängigkeit resultiert, ist eine Denkfigur, die in einer ganz überraschenden

Parallelität sein Pendant im scholastischen Naturrecht findet. Die vonThomas von

Aquin als inclinationes naturales bezeichneten Neigungen bringen den Menschen zu

Handlungen, die zu ethischenVerbindlichkeiten durch die praktische Vernunft ver-

mittelt werden. Während dort aber diese Vermittlungsinstanz wiederum auf die

Leerstelle des ungeklärten Subjektbegriffs verweist, können Aporien dort vermie-

den werden, wo zwischen Subjekt (als Individuum oder Selbst) und Person (Iden-

tität) als empirische Gestalt unterschieden wird. Dann ist die Instanz gedacht, mit

der körperlicheDiskurse als auch subjektive Körperpraktiken politisch, ethisch und

religiös vermittelbar werden. Identitäten finden sich in normierenden Diskursen

vor, in denen bestimmte Körperpraxen, geschlechtliche Selbstverständnisse oder

religiöse Identifikationen nicht mehr intelligibel sind. Mit der Subjektivierungs-

theorie öffnet Butler zugleich den Grenzgedanken für eine die Angewiesenheit als

auch die subjektivierende Interpersonalität noch einmal übersteigende Dimensi-

on des Menschlichen: Gibt es etwas, auf das Menschen bauen, das sie aber selber

weder herstellen noch garantieren können? Weswegen würden sie sonst ethisch

handeln, vertrauen, lieben, kämpfen?Theologisch würde sich hier eine Grenzrefle-

xion auf die Denkbarkeit eines Gottes und von Gnade anschließen, ohne dazu eine

Wesens- oder Realitätsaussage machen zu müssen oder zu wollen.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Konklusion 309

 2. Die Intelligibilität transportiert freilich nicht nur versprachlichte Normen, son-

dern auch hidden patterns. Diese können kulturell, religiös, gender-theoretisch oder

rassistisch geprägt sein. Sie bestimmen, wer wie öffentlich sein darf. Die prekäre

Situation wird in der Versammlung von prekären Körpern deutlich. Was aber – so

lauten viele Anfragen – sagen diese hidden patterns in religiösen und theologischen

Kontext aus? Wie werden Pathologien zweiter Ordnung konstituiert, wie verän-

dert? Was sagen Räume und Gegenstände in Ritualorten über Machtpraxen und

geschlechtliche Zuordnungen aus? Nicht nur kognitive Muster, auch Anordnungen

im Raum sind intelligibel und wirken in ihrer Performanz normativ.

Zudem zeigen sich an diesen Themen die wissenschaftstheoretischen Voran-

nahmen. Von welchem Wissenschaftsverständnis her erarbeitet Theologie die ei-

genen Themen? Gerade aber in dem Versuch, sich kritisch gegenüber der binären

Struktur oder der vermachteten Diskurse zu verhalten, könnte sich eine abgewan-

delte Form eines wissenschaftlichenMonismus einschleichen,weil die Abgrenzung

selbst Setzungen evoziert, die eine andere Perspektive verneinen könnte.Theologie

scheint im Anschluss an Judith Butler eine differenzierte Methodik und ein ver-

ändertes Wissenschaftsverständnis zu brauchen, um nicht zu wiederholen, was

theologisch kritisiert wird, nämlich der Ausgang von der einen Wahrheit. Diese

wissenschaftstheoretische Schärfung zieht sich durch alle Disziplinen und würde

eine Meta-Diskussion erfordern, die einzelne Themen, zum Beispiel die Körper-

Raum-Performanz anschärfen würde.

Was als »spatial turn« kulturwissenschaftlich diskutiert wird, gewinnt etwa in

der Anordnung von liturgischen Räumen oder in praxeologischen Konstellatio-

nen von Körpern durch Butler an Schärfe. Dazu kommt eine weitere Einsicht:

Die zunächst selbstverständliche Solidarität mit Menschen in prekären Situatio-

nen und auch die Konstruktion von Gegendiskursen perpetuieren jedoch ande-

rerseits den marginalisierenden Mehrheitsdiskurs, solange diese Machtkonstruk-

tionen und Dynamiken nicht benannt werden. Denn auf verschiedenen Feldern,

sei es praktisch-theologisch, sei es ethisch, wird deutlich, inwieweit in diversen

Praktiken performativ kontraintentionale Exklusionen vollzogen werden, die frei-

lich dem Sinn und der Logik der jeweiligen Praxis widersprechen. Das bezieht sich

auf kognitiv rationale wie performativ-körperliche Praktiken bis in Gesten hin-

ein. Das Othering wird für theologische Diskurse damit zu einem Lackmus Test

– und dies umso mehr, weil für die Theologie die hochrelevante Frage der Wahr-

heit und des Gottesbegriffes nicht verabschiedet werden kann. Die virulente Nor-

mendebatte wirft dann freilich die intrikate Frage auf, nach welchen Kategorien,

Normen, Wahrheiten welcher Diskurs wie gedeutet wird. Wie fruchtbar das ist,

zeigt sich einerseits in der Unterbrechung von gängiger Geschichtsrekonstruktion

durch die Suche nach Abjekten als auch in der genealogischen Methode. Mit bei-

den werden die Risse, das Nicht-Sein, die Ambivalenzen zur gängigen Erzählung

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


310 Bernhard Grümme/Gunda Werner

hinzugefügt und gegenwärtige Narrative entlarvt. Allerdings hat dieser Zugang

noch eine weitere Konnotation: die der politischen Bedeutung der Trauer. Könnte

Trauer als Signifikant für die Frage, wer als Mensch oder als Gruppe betrauerbar

ist, anerkennungstheoretisch eine Kategorie zweiter Ordnung sein? Dann würde

Trauer eine andere Bedeutung als Empathie haben und zwischen Opfer und Tä-

ter stehen sowie Trauer zwischen Verwandtschaft und Staat oder Regierung ste-

hen kann. Zugleich bleiben im Begriff der Trauer unabschließbare Prozesse übrig,

denn manches ist nicht zu heilen, Ambivalenzen der Anerkennung sind nicht zu

schließen. Zuletzt steht in diesem Zusammenhang die ethischeTheorie Judith But-

lers, die aus der Subjektivation heraus weitreichende Konsequenzen der Gewalt-

losigkeit erhebt. Dadurch kann diese nicht als ein friedlicher Zustand, sondern

als eine persönliche Praxis der Anerkennung der je eigenen und fremden Gren-

zen der Selbsterkenntnis, des Selbst-Wissens und damit der Selbstdurchsichtigkeit

verstanden werden. Diese steht durchaus diametral zu dem philosophischen und

theologischen Prinzip der Selbsterkenntnis und der Selbstrechenschaft.Wie ist An-

erkennung dann zu denken? Es bleibt eine Dialektik zwischen Anerkennung und

Anerkennbarkeit, die die Emphase eines jeden philosophischen wie theologischen

Anerkennungsdiskurses grundlegend herausfordert.

 

3. Letztlich stellt sich für die Theologie aber auch die Frage, wie und was in einer

Dekonstruktion übrigbleibt und ob es Grenzen geben muss oder geben kann? Wo-

her soll die Kraft zum Widerstand kommen, die über jene zarten Möglichkeiten

hinausgehen, die durch die Risse in der Iteration oder der vordiskursiven Erfah-

rung eröffnet werden? Deutet nicht schon die intuitive Insistenz darauf, dass Folter

und Mord nicht sein dürfen, auf einen normativen Anspruch hin, der die Totali-

tät vermachter Strukturen unterläuft? Bleibt nicht eine Perspektive auf Universa-

lisierung, sei es des Leidens, der Gerechtigkeit, die eine Dekonstruktion unter-

höhlt? Lässt sich, geschichtstheoretisch gedacht, Geschichte vollends in Konstruk-

tionen fassen, ohne die faktische Erfahrung geschehenen Leidens zu delegitimie-

ren? Müsste es nicht im Gefälle der Vulnerabilitätstheorie Butlers selber liegen,

noch stärker eine solche Instanz ins Feld zu führen?

Gleichwohl könnte wiederum auch andersherum gefragt werden, ob nämlich

die Grundannahme eines dekonstruktiven Zugangs für den Begriff theologischer

Tradition weiterführend ist? Geschieht nicht Tradition gerade in jenen Rissen, Ab-

brüchen undUnterbrechungen der Überlieferung, die durch die Differenz von Zitat

und Zitation gesetzt wird? Wenn dies traditionskonstituierend ist, wenn demnach

in der Weitergabe einer Norm die Veränderung unhintergehbares Strukturprinzip

ist, was bedeutet dies für theologische Rezeption und katholische Traditionsbil-

dung? Dann stellt sich auf der einen Seite erneut die Machtfrage, insofern damit

relevant wird, wer eigentlich über die Gestaltung, die normierenden Instanzen wie

die praxeologischen Formen in deren Legitimität entscheidet? Es wird anderer-

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Konklusion 311

seits hoch brisant, inwieweit Machtinstanzen undmachtvolle Inhalte Macht haben

können, wenn diese Macht nicht mehr anerkannt oder abgerufen wird. Zugleich

wird die Übersetzungsproblematik traditionstheoretisch wie bildungstheoretisch

relevant. Gibt es keine ungebrochene Weitergabe von Inhalten, dann ist die Frage

nach dem Wie, nach der Vermittlung und der Übersetzung hochrelevant. Letzt-

lich hängt die Sozialität einer Überzeugungsgemeinschaft an geteilten Überzeu-

gungen. Dass diese Überzeugung nicht nur rein sprachlich, sondern auch perfor-

mativ und zwar auch in Gruppen gelebt werden, kann überdies für Theologie in

ihren Theoremen des Kirchenbegriffs äußerst weiterführend sein. Denn den of-

fenen Flanken eines Vereindeutigungsbedürfnisses kann mit dem Wissen um die

Abjektifizierungspraktiken, die hidden patternswie um die Verfestigungen von herr-

schenden Diskursen durch genealogische Forschungen ebenso kritisch wie selbst-

reflexiv begegnet werden wie mit dem Wissen, dass der Dissens und die eigene

performative Handlung, auch die arbiträre, zur Vermittlung gehört.

Wir brechen hier ab. Immerhin, so kann ausblickend gesagt werden, eröff-

net eine theologische Auseinandersetzung mit Judith Butler für theologische For-

schung neue Einsichten und veränderte Zugänge in wesentlichen Themen. Aller-

dings gilt auch: Butlers Theorieangebote sind theologisch im Blick auf ihren Sub-

jektbegriff, ihre Handlungsfreiheit als auch ihren Körperbegriff nur bedingt zu

übernehmen, hier gilt esmit Butler über Butler hinauszudenken.Von derTheologie

her in der Ausdifferenziertheit ihrer Zugänge könnte Butler sich gerade im Blick

auf markierte Leerstellen ihrer eigenen Theorie zu denken geben lassen. Dennoch

ist subjekt- und anerkennungstheoretisch von Butler theologisch vor allem zu ler-

nen, dass hegemeoniale Strukturen tiefer gehen als diese wahrnehmbar sind und

alle Bereiche betreffen. Auch wenn es theologisch das ›Mehr‹ eines Transzendenz-

bezuges gibt, erinnert Butler auch hier an die – bis in die Symbolordnung hinein

ablesbare – Denkvoraussetzungen, die wiederum hegemonial geprägt sind.

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Verzeichnis der Autorinnen und Autoren

Bauer, Benedikt, Wissenschaftlicher Mitarbeiter am Lehrstuhl für Reformati-

on und Neuere Kirchengeschichte der Evangelisch-Theologischen Fakultät der

Ruhr-Universität Bochum

Böntert, Stefan, Univ.-Prof. Dr., Universitätsprofessor für Liturgiewissenschaft an

der Katholisch-Theologischen Fakultät der Ruhr-Universität Bochum

Fehige, Yiftach, Ass.-Prof. Dr., Associate Professor at the Institute for the History

and Philosophy of Science and Technology at the University of Toronto

Gause, Ute, Univ.-Prof.in Dr., Universitätsprofessorin für Reformation und Neuere

Kirchengeschichte an der Evangelisch-Theologischen Fakultät der Ruhr-Universität

Bochum

Grümme, Bernhard, Univ.-Prof. Dr., Universitätsprofessor für Religionspädagogik

und Katechetik an der Katholisch-Theologischen Fakultät der Ruhr-Universität Bo-

chum

Hahn, Judith, Univ.-Prof.in Dr., Universitätsprofessorin für Kirchenrecht an der

Katholisch-Theologischen Fakultät der Ruhr-Universität Bochum

Jacobs, Brianne, PhD., Assistant Professor of Theology and Religious Studies at Em-

manuel College in Boston, Massachusetts

Jahnel, Claudia, Univ.-Prof.in Dr., Universitätsprofessorin für Interkulturelle

Theologie und Körperlichkeit an der Evangelisch-Theologischen Fakultät der

Ruhr-Universität Bochum

Leimgruber, Ute, Univ.-Prof.in Dr., Universitätsprofessorin für Pastoraltheolo-

gie und Homiletik an der Fakultät für Katholische Theologie der Universität

Regensburg

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


314 Judith Butler und die Theologie

Müllner, Ilse, Univ.-Prof.in Dr., Universitätsprofessorin für Biblische Theologie/Al-

tes Testament am Institut für KatholischeTheologie des Fachbereichs Geistes- und

Kulturwissenschaften der Universität Kassel

Poplutz, Uta, Univ.-Prof.in Dr., Universitätsprofessorin für Biblische Theologie mit

dem Schwerpunkt Exegese und Theologie des Neuen Testaments am Institut für

Katholische Theologie der Bergischen Universität Wuppertal

Riedl, Anna Maria, Dr., Lehr- und Forschungsbeauftragte für Theologische Ethik an

der Katholisch-Theologischen Fakultät der Universität Luzern

Schaupp, Walter, Univ.-Prof. i.R. DDr., Universitätsprofessor für Moraltheologie an

der Katholisch-Theologischen Fakultät der Karl-Franzens-Universität Graz

Striet, Magnus, Univ.-Prof. Dr., Universitätsprofessor für Fundamentaltheologie

und Philosophische Anthropologie an der Katholisch-Theologischen Fakultät der

Albert-Ludwigs-Universität Freiburg

Wendel, Saskia, Univ.-Prof.in Dr., Universitätsprofessorin für Systematische Theo-

logie am Institut für Katholische Theologie der Universität zu Köln

Werner, Gunda, Univ.-Prof.in Dr., Universitätsprofessorin für Dogmatik an der

Katholisch-Theologischen Fakultät der Karl-Franzens-Universität Graz

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Religionswissenschaft
 Bernhard Grümme 

 Aufbruch in die Öffentlichkeit?  
Reflexionen zum ›public turn‹ in der Religionspädagogik  

2018, 254 S., kart.
29,99 € (DE), 978-3-8376-4227-8
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation, 
ISBN 978-3-8394-4227-2 

 Nora Kim Kurzewitz 

 Gender und Heilung  
Die Bedeutung des Pentekostalismus 
für Frauen in Costa Rica  

März 2020, 272 S., kart., 2 Farbabbildungen
40,00 € (DE), 978-3-8376-5175-1
E-Book: 39,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5175-5 

 Thomas Klie, Jakob Kühn (Hg.) 

 Das Jenseits der Darstellung  
Postdramatische Performanzen in Kirche und Theater  

März 2020, 214 S., kart., 13 SW-Abbildungen
35,00 € (DE), 978-3-8376-5162-1
E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5162-5 

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Religionswissenschaft
 Isabella Schwaderer, Katharina Waldner (Hg.) 

 Annäherungen an das Unaussprechliche  
Ästhetische Erfahrung in kollektiven religiösen Praktiken  

Februar 2020, 272 S., kart., 23 SW-Abbildungen
34,99 € (DE), 978-3-8376-4725-9
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation, 
ISBN 978-3-8394-4725-3 

 Martin Tulaszewski, Klaus Hock, Thomas Klie (Hg.) 

 Was Heilung bringt  
Krankheitsdeutung zwischen Religion, Medizin 
und Heilkunde  

2019, 218 S., kart., 4 Farbabbildungen
34,99 € (DE), 978-3-8376-5042-6
E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5042-0 

 Oliver Wäckerlig 

 Vernetzte Islamfeindlichkeit  
Die transatlantische Bewegung gegen »Islamisierung«. 
Events – Organisationen – Medien  

2019, 432 S., kart., 9 SW-Abbildungen
44,99 € (DE), 978-3-8376-4973-4
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation, 
ISBN 978-3-8394-4973-8 

https://doi.org/10.14361/9783839447420 - am 14.02.2026, 19:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Einleitung
	Praktisch-Theologische Erkundungen
	Halbierte Rezeption
	»Unsere Chance … menschlich zu werden«
	Judith Butler und das Recht
	Performanz. Macht. Gottesdienst.

	Biblische Perspektiven
	Empathie, Betrauerbarkeit und Verwandtschaft
	Gefährdetes Leben

	Systematisch-Theologische Zugänge
	Fragiles Subjekt und Gnade
	Judith Butler – Herausforderungen aus der Sichteiner theologischen Ethik
	Das Gegebene als Maß des Möglichen zurückweisen
	Moral Accountability and Nonvoluntary Participation in Social Sin
	Die normative Kraft der Lücke

	Religionsphilosophische und interkulturelle Perspektiven
	Das gefährdete Leben und sein Hoffnungsversprechen auf Erlösung
	»We Are Undone by each other«
	Theology, Science, and Sexual Diversity

	Theologiegeschichtliche Perspektiven
	Judith Butler und die (protestantische) Kirchengeschichte
	Der lange Schatten des 19. Jahrhunderts
	Konklusion

	Verzeichnis der Autorinnen und Autoren

