IV. Kultur als materielles normatives Argument
1. Der simple kulturalistische Fehlschluss

Die einfachste und direkteste Verwendungsweise der Kultur als mate-
riclles normatives Argument ist dic Reduktion des normativen An-
spruchs des Rechts auf ein vorfindliches Ethos. Kulturrelativistische
Stromungen haben schon seit dem Ende des 18. Jahrhunderts in Pfad-
abhingigkeiten gedacht; bereits bei Herder findet sich die gegen den
Universalismus der Aufkldrung gerichtete Vorstellung des Eigenwerts
von Kulturen als organisch entstandene, in sich geschlossene und ho-
mogene Einheiten.!%® Spitestens mit Savignys Historischer Rechts-
schule taucht diese Idee auch in der Rechtstheorie auf, wenngleich der
Vorwurf eines ,,naiven Kulturalismus*“!%? gegen sein Konzept nicht er-
hoben werden kann. Zwar hat Savigny die Emanation des Rechts aus
Kultur, ndmlich aus einem im Kern stabilen, sich nur organisch entwi-
ckelnden ,Volksgeist‘, betont und deshalb die politische Setzung von
Recht durch Kodifikation ebenso zuriickgewiesen wie die Dynamik
vernunftrechtlicher Forderungen; weil er dabei zugleich jedoch das so-
zial ausdifferenzierte Recht als ,,Wissenschaft in den Hidnden der Ju-
risten“!7? verstand und der Verwaltung durch eine européische akade-
mische Elite unterstellt wissen wollte, blieb der beschworene Geist
des Volkes dogmatisch weitgehend folgenlos. Auf andere Ansitze
trifft dies nicht zu. Was nach dem Ende des historischen Vernunftbe-
griffs der Hegel’schen Tradition und der rechtsphilosophischen Wiiste
der zweiten Hélfte des 19. Jahrhunderts noch iibriggeblieben war!”!,

168 Johann Gottfried Herder, Auch eine Philosophie der Geschichte zur Bildung der
Menschheit [1774], 1967.

169 Zum Begriff Gephart, Recht als Kultur (Fn. 10), 22.

170 Friedrich Carl von Savigny, Vom Beruf unserer Zeit fiir Gesetzgebung und
Rechtswissenschaft, 1814, 14. Hierzu Joachim Riickert, Idealismus, Jurisprudenz
und Politik bei Friedrich Carl von Savigny, 1984, 312 ff., 335 ff.

171 Vgl. auch Herbert Schnddelbach, Philosophie in Deutschland 1831-1933, 1983
sowie Michael Quante/David P. Schweikard, Weltdeutungen und Ideologien, in
Walter Demel/Hans-Ulrich Thamer (Hg.), WBG Weltgeschichte. Eine globale
Geschichte von den Anféingen bis ins 21. Jahrhundert, Band V: Entstehung der

45

17.01,2026, 14:44:43, Access - () rmm—


https://doi.org/10.5771/9783845271262-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

duBerte sich nicht selten in Spielarten einer Geltungstheorie, die nicht
nur die faktische Anerkennung der Rechtsnormen durch die Einzel-
nen, sondern auch die Legitimitit des objektiven Rechts an einen
schwammigen normativen Kulturbegriff band. So ist in dem 1903 er-
schienenen Buch Max Ernst Mayers mit dem Titel ,,Rechtsnormen
und Kulturnormen® zu lesen: ,,Die Rechtfertigung des Rechts und in
Sonderheit die Verbindlichkeit der Gesetze beruht darauf, dal} die
Rechtsnormen iibereinstimmen mit den Kulturnormen, deren Verbind-
lichkeit das Individuum kennt und anerkennt.“!7?> Diese These zielt
keineswegs nur auf die tatsdchliche Anerkennungschance des Rechts,
sondern will Kriterien fiir die Rechtfertigung juridischer Normen be-
nennen. Solchen theoretischen ,,Sackgasse[n], die in ihrem Rekurs
auf einen unterbestimmten Kulturbegriff weder Griinde fiir die Recht-
fertigung des Rechts noch Perspektiven fiir seine Entwicklung und
Gestaltung bieten konnen!”3, liegt eine holistische und essentialisti-
sche Vorstellung von Kultur zugrunde, die mit diesem Begriff ganze
Lebensweisen bezeichnet — die wirksamen Gebrauche, Sitten, Wert-
und Glaubensvorstellungen eines Kollektivs. Die Pointe der Verwen-
dung eines solchen holistischen Kulturbegriffs ist, dass Kultur fiir die
Mitglieder eines solchen Kollektivs iiber Habitualisierung, Institutio-
nalisierung und Traditionsbildung den Charakter einer zweiten Natur
annimmt, der gegeniiber es kaum Moglichkeiten individueller Wahl
und intentionaler Verinderung geben soll.!7*  Kultur in diesem Sinn
meint ,,die nicht gestaltbaren Differenzen.!” Entsprechend soll auch
das Recht normativ darauf verpflichtet werden, das jeweils vorgefun-
dene Ethos nur abzubilden und zu stabilisieren, es jedoch nicht zu ver-

Moderne, 1700-1914, 2010, 209-63 (auch zu der These, dass um 1900 ein histo-
rischer und kultureller Relativismus zu einer umfassenden Weltanschauung und
einem weitgeteilten Lebensgefiihl wird).

172 Max Ernst Mayer, Rechtsnormen und Kulturnormen (Strafrechtliche Abhandlun-
gen, Bd. 50), 1903, 16 f.

173 Hofmann, Recht und Kultur (Fn. 99), 41.

174 Ebd.

175 So (kritisch) Christoph Mollers, Pluralitit der Kulturen als Herausforderung des
Verfassungsrechts, in: Horst Dreier/Eric Hilgendorf (Hg.), Kulturelle Identitit als
Grund und Grenze des Rechts, 2008, 223-244, 230.

46

17.01.2026, 14:44:43. ‘Access - [{c) Exa—


https://doi.org/10.5771/9783845271262-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dndern. Auf diese Weise werden die Vorstellungen einer reflexiven
Kritik von Lebensformen und des Rechts als Mittel gesellschaftlicher
Verdnderung, ja letztlich auch die Idee des kollektiven demokratischen
Freiheitsgebrauchs als solche delegitimiert. Selbstbestimmung hat in
dieser Perspektive weder als 6ffentliche noch als private Autonomie!7¢
eine Begriindungsfunktion fiir das Recht. Man wird dieses Argument,
dem zufolge schon aus dem faktischen Bestehen einer bestimmten
Tradition oder kulturellen Identitét folge, dass sie weiterbestehen und
mit den Mitteln des Rechts stabilisiert, fortgesetzt und verteidigt wer-
den sollte, als den simplen kulturalistischen Fehlschluss bezeichnen
konnen.

2. Harte Kommunitarismen

Dieser Fehlschluss hat seit den 1980er Jahren in der ,,integrationisti-
schen® Spielart kommunitaristischen Denkens, wie sie in den 1980er
und 1990er Jahren u.a. bei Charles Taylor, Alasdair MaclIntyre oder
Michael Sandel (vor allem in kritischer Auseinandersetzung mit John
Rawls) zu finden ist, eine weit komplexere Formulierung gefunden
und neue Schubkraft erlangt. Stark verdichtet und zugespitzt'7’
schlieft sich dieses Denken zu folgenden Thesen zusammen, die von
sozialontologischen Pramissen vermittels eines spezifischen Begriffs
kultureller Lebensformen zu normativen Folgerungen fithren: Die li-
berale politische Philosophie, die nicht zuletzt dem normativen Indivi-
dualismus der Tradition der Menschenrechte zugrunde liegt, miisse
den Einzelnen als radikal ,,ungebundenes®, ,,atomistisches* und ,,ent-
bettetes™ Selbst begreifen, das seine Interessen, Bediirfnisse und Bin-
dungen, ja seine Identitit ohne Vorgaben frei wéhlen konne und in die-
sem Sinn immer schon ,,vor® seinen Zwecken und Zielen existent sei.

176 Zur These der Gleichurspriinglichkeit dieser beiden Momente vgl. Habermas,
Faktizitit und Geltung (Fn. 12), 135 ff.

177 Fiur eine differenziertere Darstellung und Kritik sowie zu den Einzelnachweisen
sieche Thomas Gutmann, Keeping ‘em down on the farm after they’ve seen Paree.
Aporien des kommunitaristischen Rechtsbegrifts, ARSP 83 (1997), 37-66.

47

17.01,2026, 14:44:43, Access - () rmm—


https://doi.org/10.5771/9783845271262-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dies sei jedoch bereits deshalb zum Scheitern verurteilt, weil Men-
schen sich schon auf einer phdnomenologischen Ebene nicht als sol-
che Wesen erfahren und begreifen konnten. Unsere Welt werde viel-
mehr schlechthin durch unsere jeweilige kulturelle Lebensform und
deren Geschichte geprigt, die fiir unser Selbstverstdndnis einen nor-
mativen und kognitiven Hintergrund bilde, den wir weder ganz verste-
hen noch wesentlich verdandern konnten. Die fiir uns konstitutiven so-
zialen Bindungen seien allesamt keine gewihlten, sondern vorgefun-
dene. Unsere Selbsterkenntnis als moralisch Handelnde miisse immer
nach unserer Identitdt schlechthin fragen und kdnne dabei nicht an-
ders, als in ,,starken Wertungen® die je fiir diese Identitét schon konsti-
tutive Gemeinschaft mit ihrem je spezifischen Werthorizont aufzufin-
den. Solche Gemeinschaften wiirden durch ein ,,gemeinsames Gut*,
durch ein gemeinsames Vokabular, durch ,,gemeinsame Identititen
und geteilte Zwecke™ bzw. durch einen gemeinsamen ,,Hintergrund
impliziter Praktiken und Einverstindnisse® zusammengehalten. Zu-
gleich wiirden diese Gemeinschaften wesentlich ,,durch ihre Vergan-
genheit konstituiert™, sie seien ,,Erinnerungsgemeinschaften, deren
Loyalitéts- und Verpflichtungsmuster in erster Linie durch die tradier-
ten ,,Gemeinschaftsgebrauche definiert werden und die idealiter eine
Interpretation der Welt im Ganzen liefern. Kurz, soziale Integration er-
folge (allein) auf der Grundlage einer gemeinsamen Kultur.

Weil nun die Erfahrung unserer je eigenen moralischen Identitét
immer konstitutiv auf konkrete Gemeinschaften bezogen bleiben miis-
se, seien die Individuen auBlerhalb ihrer durch die Gemeinschaft be-
reits konstituierten Identitdt nur zur Verfolgung defizienter und ent-
fremdeter, weil willkiirlicher Vorstellungen des ,,richtigen” Lebens in
der Lage. Eben weil die Standards praktischer Rationalitdt Weltbildern
und Traditionen verhaftet bleiben miissten, seien universalisierbare
moralische und rechtliche Normen, anhand derer die faktisch gelten-
den, kontextgebundenen Geflechte von Normen und Werten je parti-
kularer Gemeinschaften einer (,,externen®) Kritik unterworfen werden
konnten, letztlich nicht begriindbar. Deshalb miisse die herrschende
,,Politik der Rechte* durch eine ,,Politik des gemeinsamen Guten® er-
setzt werden; das Recht habe im Wesentlichen die ,,gelebte Sozialmo-
ral“ der jeweiligen kulturellen und politischen Gemeinschaft zum

48

17.01.2026, 14:44:43. ‘Access - [{c) Exa—


https://doi.org/10.5771/9783845271262-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ausdruck zu bringen. Der integrationistische Kommunitarismus for-
dert damit die liberale Grundiiberzeugung des Vorrangs des Rechten
vor dem Guten!”® heraus — genauer: die Uberzeugung, dass individu-
elle Grundfreiheiten und Grundsétze der politischen Gerechtigkeit der
individuellen wie der kollektiven Suche nach dem ,richtigen” Leben
Grenzen setzen.

Die kommunitarismuskritische Diskussion der vergangenen drei
Jahrzehnte, die an dieser Stelle nicht zu rekapitulieren ist, hat auf die-
ses Thesenkonglomerat intensiv reagiert. Fiir die Argumentation des
vorliegenden Textes scheinen vor allem drei Aspekte dieser Kritik we-
sentlich. Der erste ldsst sich mit dem Begriff einer ,,Kolonisierung des
Rechts durch die Lebenswelt“!”® bezeichnen: Am Horizont der Re-
duktion des normativen Anspruchs des Rechts auf ein vorfindliches
Ethos steht entweder die kulturelle Homogenisierung der Rechtsge-
meinschaft oder ihr Zerfall in ihrerseits homogenisierte Einheiten, in
keinem Fall aber eine Antwort auf die von John Rawls aufgeworfene
Frage, wie es denn iiberhaupt noch gelingen kdnne, ,,eine Gesellschaft
freier und gleicher Biirger, die durch inkompatible religidse, philoso-
phische und moralische Lehren getrennt™ sind, in einer stabilen kon-
stitutionellen Ordnung zu integrieren.!80 Zugleich stellt sich das Prob-
lem, wie sich Kulturen, die als einzige moralische Ressource ihre par-
tikulare Tradition haben, noch untereinander normativ verstindigen
konnen. Da der integrationistische Kommunitarismus die normative
Binnenstruktur konkreter Gesellschaften von der Uberpriifung durch
mit Griinden operierende Diskurse freihalten will, wére mit ihm zwei-
tens die Idee eines ,,verniinftigen Rechtssystems® verabschiedet, in
dem rechtliche Ideale in Gestalt von Prinzipien Forderungen der prak-

178 Vgl. Rawls, Vorrang (Fn. 40).

179  Gutmann, Aporien (Fn. 177), 60.

180 Rawls, Politischer Liberalismus (Fn. 40), 14. Zu einem Uberblick iiber die Theo-
rie des Politischen Liberalismus siehe z.B. Thomas Gutmann, Religioser Pluralis-
mus und liberaler Verfassungsstaat, in: Karl Gabriel/Christian Spiefl/Katja Wink-
ler (Hg.), Modelle des religiosen Pluralismus. Historische, religionssoziologische
und religionspolitische Perspektiven, 2012, 291-315.

49

17.01,2026, 14:44:43, Access - () rmm—


https://doi.org/10.5771/9783845271262-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tischen Vernunft auszudriicken vermogen.!®! Drittens schlieBlich gibt
der kommunitaristische Diskurs Anlass, an die Pathologien des Kul-
turbegriffs zu erinnern. Der Begriff der ,.kollektiven Identitit*!82 lasst
sich nach Lutz Niethammers ideologiekritischer Begriffsgeschichte,
die die ,,Vermittlung zwischen Kultur und Gewalt durch kollektive
Identitétsbestimmungen*!83 herausgearbeitet hat, nicht mehr naiv ver-
wenden — weder in seinen konstruktivistischen Spielarten als imagined
communities'®* noch gar in seinen essentialistischen Formen. ,,Kultur*
und ,,Identitdt™ waren — gerade weil Kulturen ,.fiir die Menschen Ge-
genstand ihrer umfassendsten Identifikation*!8> sind bzw. sein sollen —
immer auch Hegemonitétskonzepte, immer auch Kampfbegriffe, die
der ,,Abgrenzung gegen die andere Kultur” dienten, durch distinktive
Symbolik nach auBen Xenophobie forderten!8¢ und nach innen diskri-

181 Vgl. Robert Alexy, Idee und Struktur eines verniinftigen Rechtssystems, in: ders./
Ralf Dreier/Ulfrid Neumann (Hg.), Rechts- und Sozialphilosophie in Deutschland
heute (ARSP Beiheft 44), 1991, 30ff.; Habermas, Faktizitit und Geltung (Fn. 12),
134 ff., 188ff., 343 f. sowie Bernhard Peters, Rationalitit, Recht und Gesell-
schaft, 1991, 272 ff,, 314.

182 Lutz Niethammer, Kollektive Identitdt. Heimliche Quellen einer unheimlichen
Konjunktur, 2000. Siche dazu auch Jiirgen Straub, ldentitit, in: Handbuch der
Kulturwissenschaften (Fn. 17), Band 1, 277-303, 290 ff. (dort auch zu einem Vor-
schlag rekonstruktiver Begriffsbestimmung, 298 ff.) und Burkhard Liebsch, Kul-
turelle Lebensformen — zwischen Widerstreit und Gewalt, in: Handbuch der Kul-
turwissenschaften (Fn. 17), Band 1, 190-206, 192 ft.

183  Niethammer, 1dentitéit (Fn. 182), 625.

184 Der Begriff geht zuriick auf Benedict Anderson, Imagined Communities. Reflec-
tions on the Origin and Spread of Nationalism, 1983. Hierin liegt zugleich die
Problematik einer ,,totalitdtsorientierten* Vorstellung von sozialer Integration zu
einer tberindividuellen Kollektiv-Identitit begriindet, die die Verfassung in
Smend’scher Tradition leisten soll, siehe hierzu Dreier, Integration (Fn. 141).

185 Samuel P. Huntington, Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpolitik im
21. Jahrhundert, 1996, 49.

186 Aleida Assman/Jan Assmann, Kultur und Konflikt: Aspekte einer Theorie unkom-
munikativen Handelns, in: Jan Assmann/Dietrich Harth (Hg.), Kultur und Kon-
flikt, 1990, 11-48, 29, 39.

50

17.01.2026, 14:44:43. ‘Access - [{c) Exa—


https://doi.org/10.5771/9783845271262-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

minierten!87; in beiden Dimensionen stehen sie der Idee einer Integra-
tion durch Recht entgegen.

3. Das Recht des Multikulturalismus

Auf andere Weise tritt ein kultureller Identitatsbegriff in der Semantik
von ,.identity politics” und der theoretischen Reflexion der Kdmpfe
marginalisierter (oder sich als marginalisiert empfindender) Minder-
heiten um Anerkennung!®® hervor, die in der Politischen Theorie und
Rechtsphilosophie unter der Uberschrift des Multikulturalismus!8?
verhandelt werden.!0 Der Hauptstrom der Multikulturalismus-Diskus-

187

188

189

190

Dass die Vorstellung, das Recht miisse der Sicherstellung sozialer Kohdsion und
HIntegritat dienen, welche unmittelbar von einer gemeinsamen Moral und einer
einheitlichen Kultur abhingen, rechtspolitisch zu Diskriminierung des ,,Anderen*
(hier: von homosexuellen Menschen) fiihren muss, belegt das klassische Beispiel
Lord Devlins, The Enforcement of Morals, 1959. Zu einer theoretischen Einord-
nung siehe Robert Post, Law and Cultural Conflict, Chicago-Kent Law Review
78 (2003), 485-508.

Dazu Iris Marion Young, Justice and the Politics of Difference, 1990; Amy Gut-
mann, Identity in Democracy, 2003 und Nancy Fraser/Axel Honneth, Umvertei-
lung oder Anerkennung? Eine politisch-philosophische Kontoverse, 2003.

Zum Uberblick: Sarah Song, Multiculturalism, The Stanford Encyclopedia of
Philosophy (Spring 2014 Edition), Edward N. Zalta (ed.), http:/plato.stan-
ford.edu/archives/spr2014/entries/multiculturalism [9.8.2015] sowie die Beitrage
von Jeff Spinner-Halev, Multiculturalism and its Critics, und Chandran Kukathas,
Moral Universalism and Cultural Difference, in: John S. Dryzek/Bonnie Honig/
Anne Phillips (Eds.), The Oxford Handbook of Political Theory, 2006, 546-563
bzw. 582-597.

Der Begriff von ,,Kulturen und kultureller Gruppen, die die rechtliche Sicherung
ihrer Bewahrung, Ausdrucksmoglichkeiten und Selbstregulierung verlangen,
dient hier als Sammelbegriff fiir Identititszuschreibungen, die den Kategorien von
Religion, Herkunft, Ethnizitit, Sprache, Rasse oder sexueller Orientierung folgen,
vgl. Sarah Song, The Subject of Multiculturalism: Culture, Religion, Language,
Ethnicity, Nationality, and Race?, in: Boudewijn Paul de Bruin/Christopher F.
Zurn (Eds.), New Waves in Political Philosophy, 2008, 177-197. Zur Soziologie
des Charakters kultureller Differenzen in heutigen Gesellschaften siche Bernhard
Peters, ,,Multikulturalismus* und ,,Differenz”. Zu einigen Kategorien der Zeitdia-
gnose, in: Herfried Miinkler/Bernd Ladwig (Hg.), Furcht und Faszination.
Facetten der Fremdheit, 1997, 223-253.

51

5771/ 4 17.01,2026, 14:44:43, Access - ) Com—


https://doi.org/10.5771/9783845271262-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sion, der sich aus sehr unterschiedlichen philosophischen Quellen
nihrt!®1, unterscheidet sich von den meisten anderen der in dem vor-
liegenden Beitrag diskutierten Phénomene zunéchst dadurch, dass in
ihm das Verhaltnis von ,,Kultur(en)* und ,,Recht* von vornherein Ge-
genstand normativer theoretischer Analysen und Debatten ist.

Fiir das Recht wirft die Problematik von Minderheitskulturen tech-
nische Probleme und solche praktischer Abwigung auf, aber auch
theoretisch intrikate Fragen nach gruppendifferenzierten'®? Rechten
oder Kollektiv- bzw. Gruppen-Rechten.!?> Hierbei steht nicht zuletzt
die Frage im Vordergrund, inwieweit die institutionelle Stiarkung von
Minderheitskulturen und ihrer jeweiligen ,,Gruppenautonomie™ mit
den Mitteln des Rechts hergebrachte Herrschaftsverhaltnisse innerhalb
dieser Gruppen aufrecht halten und damit auf Kosten einzelner Mit-
glieder oder Untergruppen erfolgen wiirde'** — ein Aspekt, den Susan
Moller Okin mit ihrer Frage, ob ,,Multikulturalismus schlecht fiir
Frauen ist“19%, auf den Punkt gebracht hat.

Im Zusammenhang mit der hier interessierenden Frage nach den
Grenzen des Kulturbegriffs als normatives Argument erscheinen zwei
Kristallisationspunkte der Diskussion von besonderem Interesse. Ein
erster, der gerne als Einwand des Kosmopolitismus bezeichnet wird,
betrifft die Frage nach einem deskriptiv wie normativ addquaten Be-

191 Fir eine liberal-egalitire Version siche Will Kymlicka, Liberalism, Community,
and Culture, 1989; ders., Multicultural Citizenship. A Liberal Theory of Minority
Rights, 1995 sowie ders., Multicultural Odysseys, 2007, 61 ff.

192 Dazu differenziert Will Kymlicka (Ed.), The Rights of Minority Cultures, 1995.

193 Ablehnend Chandran Kukathas, Are There Any Cultural Rights?, Political Theo-
ry 20 (1995), 105-139 und ders., The Liberal Archipelago. A Theory of Diversity
and Freedom, 2003; vermittelnd auf individualistischer Grundlage Steven Wall,
Collective Rights and Individual Autonomy, Ethics 117 (2007), 234-264.

194 Zum ,problem of internal minorities” siehe Abigail Eisenberg/Jeff Spinner-Halev
(Eds.), Minorities within Minorities: Equality, Rights, and Diversity, 2005 und
Daniel M. Weinstock, Liberalism, Multiculturalism, and the Problem of Internal
Minorities, in: Anthony Simon Laden/David Owen (Eds.), Multiculturalism and
Political Theory, 2007, 245-264.

195 Susan Moller Okin, Is Multiculturalism Bad for Women? in: Joshua Cohen/
Matthew Howard/Martha Nussbaum (eds.), Is Multiculturalism Bad for Women?
1999, 7-24.

52

17.01.2026, 14:44:43. ‘Access - [{c) Exa—


https://doi.org/10.5771/9783845271262-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

griff der Kultur. Autoren wie Amartya Sen'%, Jeremy Waldron'®” und
Seyla Benhabib!® haben — im Anschluss an den bereits dargelegten
Befund der kulturellen Hybriditdt und Komplexitdt moderner Gesell-
schaften!®® — nicht zuletzt darauf abgestellt, dass die These, wir hiitten
eine klare, homogene Identitit, eine Illusion darstellt und dass die Vor-
stellung, das Menschsein mit seinen pluralen Zugehorigkeiten und sei-
nen ganz unterschiedlichen identititsvermittelnden sozialen Kontexten
lieBe sich auf ein einziges, angeblich dominierendes Klassifikations-
schema verkiirzen, unterkomplex und falsch sei. In diesem Sinn wire
bereits die deskriptive Unangemessenheit des multikulturalistischen
Kulturbegriffs ein Argument dafiir, ihn auch filir das Recht fiir verfehlt
zu halten.

Der Kern des normativen Streits?% liegt in der Frage, ob das Fak-
tum des Multikulturalismus tatséchlich Formen des Rechts nahe legt,
die die identitétspolitische Anerkennung kultureller Minderheiten re-
geln und die Integritdt und Differenz bestehender Kulturen um ihrer
selbst willen garantieren. So hat Jiirgen Habermas gegen Charles Tay-
lor eingewandt, dass anstelle eines solchen ,,administrativen Arten-
schutzes*“20! die konsequente Verwirklichung des individualistischen
Systems der Freiheits- und Gleichheitsgrundrechte reiche, um die In-
tegritdt des Einzelnen auch in seinen identitdtsbildenden Lebenszu-
sammenhéngen, Gruppenzugehorigkeiten und Assoziationen zu schiit-
zen. Gehort die politische Theorie des Multikulturalismus und ihrer

196 Amartya Sen, Die Identititsfalle. Warum es keinen Krieg der Kulturen gibt, 2007.

197 Jeremy Waldron, Minority Cultures and the Cosmopolitan Alternative, in: Will
Kymlicka (Ed.), Multicultural Citizenship. A Liberal Theory of Minority Rights,
1995, 93-119; ders., What is Cosmopolitan?, The Journal of Political Philosophy
8 (2000), 227-243.

198 Seyla Benhabib, The Claims of Culture: Equality and Diversity in the Global Era,
2002.

199 Siehe Fn. 125f.

200 Siehe dazu auch die Sammlung kontroverser Beitrdge in: Omid A. Payrow Shaba-
ni (Ed.), Multiculturalism and Law: A Critical Debate, 2007.

201 Jiirgen Habermas, Anerkennungskdmpfe im demokratischen Rechtsstaat, in:
Charles Taylor/Amy Gutmann/Steven C. Rockefeller/Michael Walzer/Susan
Wolf/Jiirgen Habermas, Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung,
1997, 147-196, 154, 173.

53

5771/ 4 17.01,2026, 14:44:43, Access - ) Com—


https://doi.org/10.5771/9783845271262-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,,Politik der Differenz*, wie Timothy Garton Ash2%2 meint, also auf
den konzeptionellen Miillhaufen der Geschichte, weil ihr berechtigtes
Anliegen und die verniinftige Antwort des Rechts auf das Phdnomen
religidser und kultureller Pluralisierung in den klassischen Formen des
inklusiven, liberalen und begriindungsneutralen?’> Rechtsstaats weit
besser aufgehoben seien, als in ,,eine[r] alles relativierende[n] Koexis-
tenz unverbundener und von auflen unantastbarer Minderheitskultu-
ren“?204 Jedenfalls fiir die deutsche Rechtsordnung scheint Stefan
Husters Befund zuzutreffen, dass ,,der moderne Verfassungsstaat da-
von [lebt], dass bestimmte Zusammenhénge normativ entkoppelt sind*
und deshalb ,,der Status des Biirgers mit gleichen Freiheits- und Mit-
wirkungsrechten von seiner kulturellen — insbesondere religios-welt-
anschaulichen — Orientierung gerade unabhingig und dadurch von
kulturellen Homogenititsanspriichen entlastet* ist.29

4. Die ,Kultur des Abendlands’

Ungeachtet des Stands dieser Debatte finden sich Spielarten eines nor-
mativ aufgeladenen holistischen Kulturbegriffs auch in der gegenwiér-
tigen deutschen Rechtswissenschaft, namentlich dort, wo mit der Be-

202 Timothy Garton Ash, Freedom & Diversity: A Liberal Pentagram for Living To-
gether, The New York Review of Books, November 22, 2012.

203 Zu Begriindung und Leistungsfahigkeit des Prinzips: Stefan Huster, Die ethische
Neutralitdt des Staates. Eine liberale Interpretation der Verfassung, 2002; Dreier,
Sékularisierung (Fn. 68), 25 ff. und nunmehr Bijan Fateh-Moghadam, Die religi-
6s-weltanschauliche Neutralitdt des Strafrechts. Zur strafrechtlichen Beobachtung
religioser Pluralitét, 2015.

204 So (kritisch) Claus Leggewie, Zugehorigkeit und Mitgliedschaft. Die politische
Kultur der Weltgesellschaft, in: Handbuch der Kulturwissenschaften (Fn.17),
Band 1, 316-33, 323.

205 Stefan Huster, Kultur im Verfassungsstaat, VVDStRL 65 (2006), 51-82, 77. Zu-
gunsten einer Beschriankung des Ausbaus kultureller Rechte auf rein individual-
rechtliche Positionen, die um der individuellen Freiheit willen gewéhrt werden,
argumentieren auch Gabriele Britz, Kulturelle Rechte und Verfassung. Uber den
rechtlichen Umgang mit kultureller Differenz, 2000, 174 ff., 303, 306 und Moi-
lers, Pluralitét (Fn. 175), 237 ft., 243.

54

17.01.2026, 14:44:43. ‘Access - [{c) Exa—


https://doi.org/10.5771/9783845271262-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hauptung, die ,,christliche Kultur” liege der Verfassung voraus und
iiberforme sie, die Privilegien des organisierten Christentums vertei-
digt werden — etwa wenn Arnd Uhle das Christentum als ,,Entste-
hungs- und Geltungsbedingung® der Verfassung bezeichnet.2% Dassel-
be gilt fiir die verbreitete These, dass der Wiirdesatz des Grundgeset-
zes (Art. 1 Abs. 1 GG) als oberstes Konstitutionsprinzip der Verfas-
sung ohne seine spezifisch christliche Interpretation bodenlos bleibe
und mit den Mitteln der profanen Vernunft allein, d.h. unter Verzicht
auf ihre theologische Begriindung, nicht einsichtig gemacht werden
konne.2%7 Diese Behauptung muss geistesgeschichtlich ebenso schei-
tern wie rechtstheoretisch; die Ordnung des Grundgesetzes lésst sich
vor dem Hintergrund der Sakularisierung der Normenbegriindung?8
mit den Mitteln christlicher Theorie nicht einmal rekonstruieren. An

206 Arnd Uhle, Freiheitlicher Verfassungsstaat und kulturelle Identitdt, 2005, 25 ff.,
353 ff., 454 ff. Zu kritisieren ist hier nicht der Hinweis auf die historische Bedeu-
tung des Christentums fiir die Rechtsentwicklung in Europa (siche etwa Harold J.
Berman, Law and Revolution: The Formation of the Western Legal Tradition,
1983; ders., Law and Revolution II. The Impact of the Protestant Reformations on
the Western Legal Tradition, 1993; daneben in der vorliegenden Reihe: Wolfgang
Huber, Rechtfertigung und Recht. Uber die christlichen Wurzeln der europi-
ischen Rechtskultur, 2001), sondern der Kurzschluss von der Genese eines christ-
lichen Rechtsverstindnisses auf seine anhaltende Geltung. Diesen begehen auch
z.B. Christian Hillgruber, Staat und Religion — Uberlegungen zur Sikularitit, zur
Neutralitdt und zum religios-weltanschaulichen Fundament des modernen Staates,
2007, 52 ff. (ebendort, 89, gegen ,,christophobe Neutralititsskrupel®); ders., Der
deutsche Kulturstaat und der muslimische Kulturimport, in: JZ 54 (1999),
538-547, 547; Paul Kirchhof, Die Freiheit der Religionen und ihr unterschiedli-
cher Beitrag zu einem freien Gemeinwesen, Essener Gespriche zum Thema Staat
und Kirche 39 (2005), 105-122, 114 ff. sowie Udo di Fabio, Christentum und
Rechtskultur als Grundlage des Staatskirchenrechts, Essener Gesprache zum The-
ma Staat und Kirche 42 (2008), 129-144, 137, 142 ff.

207 Nachweise und Kritik bei Thomas Gutmann, Sékularisierung und Normenbegriin-
dung, in: Nils Jansen/Peter Oestmann (Hg.), Gewohnheit, Gebot, Gesetz. Norma-
tivitdt in Geschichte und Gegenwart — Eine Einfiihrung, 2011, 221-248 und Drei-
er, Sékularisierung (Fn. 68), 25 ff.

208 Dreier, Siakularisierung (Fn.68), 25ff.; Gutmann, Sékularisierung (Fn.207);
Thomas Gutmann/Ludwig Siep/Bernhard Jakl/Michael Stddtler (Hg.), Von der re-
ligiosen zur sdkularen Begriindung staatlicher Normen. Zum Verhiltnis von Reli-
gion und Politik in der Philosophie der Neuzeit und in rechtssystematischen Fra-
gen der Gegenwart, 2012.

55

5771/ 4 17.01,2026, 14:44:43, Access - ) Com—


https://doi.org/10.5771/9783845271262-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dieser Stelle muss indes vor allem die exkludierende Anmafung inter-
essieren, die die Rede von den ,,christlich-abendlédndischen® Funda-
menten des Rechtsstaats enthdlt, behauptet sie doch letztlich nicht we-
niger, als dass nur derjenige moglicher demokratischer Mit-Autor des
Rechts und damit citoyen sein kdnne, der sich selbst in die christliche
Tradition einschreibe und zu ihrer ,Kultur’ gehdre. Auch an dieser
Stelle ist deshalb jener Doppelbefund festzuhalten, den der vorliegen-
de Beitrag herausarbeiten mochte. Erstens: Die Homogenisierung ge-
sellschaftlicher Erwartungshorizonte, der holistische Kulturbegriffe
dienen, ist auf Exklusion angelegt. Sie unterscheiden notwendigerwei-
se die Biirger, die zur Leitkultur bzw. zur hegemonialen Tradition ge-
horen von jenen, auf die dies nicht zutrifft. Mit anderen Worten: Sie
diskriminieren.? Zweitens: Jede Bezugnahme auf eine ,,gemein-
schaftliche Identitét™ als Quelle der Rechtsordnung kann nur dazu die-
nen, Begriindungsanforderungen fiir rechtliche Normen zu tibersprin-
gen.210 Mit ihrer Hilfe lassen sich auBergesetzliche, ideologisch be-
griindete Werturteile in die bestehende Rechtsordnung einschleusen,
ohne dass dieser Vorgang methodisch kontrolliert werden konnte.?!!

209 Das Bundesverfassungsgericht ist in seinem Urteil zur Verfassungswidrigkeit ei-
nes pauschalen Kopftuchverbots fiir Lehrkrifte an offentlichen Schulen vom
27.1.2015 (1 BVR 471/10 und 1 BvR 1181/10; NJW 2015, 1359, Tz. 78) dem Ver-
such entgegengetreten, eine Diskriminierung aus religiosen Griinden dadurch zu
maskieren, dass sie (wie dies der fiir nichtig erkldrte § 57 Abs.4 Satz3 NRW-
SchulG tat) als scheinbar harmlose Privilegierung ,.christlich-abendléndischer
Bildungs- und Kulturwerte oder Traditionen® auftritt.

210 Vgl. auch Mallers, Pluralitit (Fn. 175), 232. Siehe zum Ganzen nun auch: Bijan
Fateh-Moghadam/Thomas Gutmann/Michael Neumann/Thomas Weitin, Sikulare
Tabus. Die Begriindung von Unverfiigbarkeit, 2015.

211 In zugespitzter Form konnen beide Mechanismen an einem extremen Fall studiert
werden, ndmlich an dem Aufsatz ,,Verfassungshorizont und Taburaum® des ehe-
maligen Bonner Staatsrechtlers Stefan Haack, der im Jahr 2011 im Archiv des 6f-
fentlichen Rechts (Band 136, 365-401) erschienen ist. Haack verortet den Ur-
sprung der Rechtsordnung in einer ,,gemeinschaftliche[n] Identitét* der Rechtsge-
nossen. Auf dieser Grundlage entfaltet er die These, ,,dass jede rechtliche Ord-
nung der verfassten Gemeinschaft einen gedanklichen Horizont aufweist [...],
hinter welchem ein Raum des ordnungsfremden Verhaltens, sprich: des Tabus
liegt.” (371) Wie die rechtliche Ordnung selbst sei auch der Taburaum ein unmit-
telbares ,,Resultat der gemeinschaftlichen Identitét” (374). Dabei soll die Pointe

56

17.01.2026, 14:44:43. ‘Access - [{c) Exa—


https://doi.org/10.5771/9783845271262-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Poststrukturalistische Phantasmagorien

Worauf abschlieBend noch hinzuweisen ist, ist ein evaluativ aufgela-
dener Kulturbegriff, der in verdeckter Form und aus einer génzlich an-
deren Richtung kommend auftritt. Die kulturtheoretische Kritik an der
liberalen Selbstbeschreibung der Politik und des Rechts nimmt nicht
nur die Form von Verweisen auf die Dignitét kollektiver Identititen
und die von ihnen angeblich bereit gestellten vorrechtlichen Sinnhori-
zonte des Rechts an. Diese gleichsam hermeneutisch verfahrenden
normativen Kulturtheorien werden durch eine zweite Gruppe ergénzt
(und zugleich kritisiert), die in ihrer Mehrheit auf den Familiennamen
des Poststrukturalismus oder der Dekonstruktion horen?'? und deren

212

des Begriffs des ,,Ordnungsfremden® darin liegen, dass ein Verbot dessen, was
ihm unterféllt, keiner verfassungsrechtlichen Rechtfertigung bediirfe: Verhalten,
das im ,,Taburaum* liegt, soll ohne Weiteres auch dann verboten werden konnen,
wenn sich kein Rechtsgut benennen lasse, das geschiitzt werden soll (392); ,,Ver-
botstatbesténde, die das untersagen, was zum Taburaum gehort, konnen nicht als
unverhiltnismiBig erscheinen (389). Haack geht so weit, zu behaupten, dass Un-
recht, das auflerhalb des durch unsere ,,Identitdt™ gepragten Verfassungshorizonts
liege, von den Organen der rechtlichen Ordnung lediglich deklaratorisch zum Un-
recht erklart werde (375), ohne dass es hierfiir einer Entscheidung oder gar einer
Begriindung bediirfe. Auf diese Weise wird die Deduktion von Rechtssétzen voll-
standig von den Prinzipien rationaler Begriindung oder prozeduraler Legitimation
entkoppelt. Was im ,,Taburaum* liegt, soll nach Haack gewissermaBen natur-
wiichsig aus dem Wesen der ,.konkreten Ordnung* (372 ff.) der Gemeinschaft fol-
gen. Der Haack’sche Identitdts-Diskurs zeigt so zweierlei: Erstens eine aggressive
Form der Unterscheidung zwischen dem ,,Wir* und den ,,Anderen‘. Holistischen
Kulturbegriffen, wohnt, wenn sie in normativer Absicht gebraucht werden, eine
Tendenz zur autoritdren Homogenisierung inne. Zweitens verbirgt sich hinter der
substantialistischen und zugleich keiner Begriindung bediirftigen konkreten Sol-
lensordnung des ,,Taburaums* doch nur die Kontingenz der ideologischen Res-
sentiments und Entscheidungen ihres Autors; sein Inhalt ist willkirlich. Der Be-
griff kultureller Identitét ist theoretisch vollig unterbestimmt, und darin, dass er
dies ist, liegt gerade seine Attraktivitiat und seine rechts- und theoriepolitische
Funktion. Zu lernen ist aus dem Beispiel auch, dass der Kulturbegriff fiir die Si-
cherung rechtsstaatlicher Mindestgarantien jedenfalls die falsche Ressource ist.
Siehe hierzu auch Fateh-Moghadam et al., Sakulare Tabus (Fn. 210).

Siehe hierzu Andreas Reckwitz, Die Politik der Moderne aus kulturtheoretischer
Perspektive: Vorpolitische Sinnhorizonte des Politischen, symbolische Antagonis-
men und das Regime der Gouvernementalitdt, in: Birgit Schwelling (Hg.), Politik-

57

5771/ 4 17.01,2026, 14:44:43, Access - ) Com—


https://doi.org/10.5771/9783845271262-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Selbstbeschreibung als ,,Kulturtheorien” dem eher kontingenten Um-
stand geschuldet ist, dass die anglo-amerikanische Richtung der Cul-
tural Studies (in teilweiser Uberschneidung mit dem Critical Legal
Studies Movement*13) sich diesen Ansitzen frith gedffnet hat.214
Dieser zweiten Theoriefamilie geht es um den Aufweis der nicht
bewussten oder invisibilisierten Strukturen der modernen Politik, der
widerspriichlichen und agonalen Verfasstheit herrschender kultureller
Codes und der machtvermittelten Produktionsweisen spezifisch mo-
derner Subjektivitét. Sie zielen auf eine Dekonstruktion und Delegiti-
mation der ,,groen* — namentlich der liberalen — Erzdhlungen iiber
die Moderne, die modernen Subjekte und das moderne Recht?!® und
nicht zuletzt darauf, die Unmdglichkeit oder jedenfalls die Irrelevanz
gelingender normativer Begriindung zu erweisen. Es besteht kein
Mangel an Ansitzen, die die immanente Widerspriichlichkeit und Un-
bestimmtheit des rechtlichen Regelsystems im Allgemeinen und der
Rechtsanwendung im Besonderen betonen?!¢ oder die paradoxe Natur
»des Rechts* bzw. zentraler dogmatischer Begriffe behaupten?!’, die
auf einen infiniten Regress alternativer Interpretationsmdglichkeiten
rechtlicher Normen verweisen?!8 oder den Versuch unternehmen, den

wissenschaft als Kulturwissenschaft. Theorien — Methoden — Forschungsperspek-
tiven, 2004, 33-56.

213 Exemplarisch Rosemary J. Coombe, Critical Cultural Legal Studies, Yale Journal
of Law & the Humanities 10 (1998), 463-486.

214 Vgl. Heidrun Friese, Cultural studies — Forschungsfelder und Begriffe, in: Hand-
buch der Kulturwissenschaften (Fn. 17), Band 2, 467-485 sowie Fn. 29.

215 Vgl. Reckwitz, Politik (Fn. 212).

216 Vgl. etwa Duncan Kennedy, Form and Substance in Private Law Adjudication,
Harvard Law Review 89 (1976), 1685-1778 und ders., A Critique of Adjudication
[fin de siécle], 1997.

217 Vgl. etwa Mark Kelman, A Guide to Critical Legal Studies, 1987, 3 ff.; Stanley
Fish, Doing What Comes Naturally. Change, Rhetoric, and the Practice of Theory
in Literary and Legal Studies, 1989; Costas Douzinas/Adam Gearey, Critical Ju-
risprudence. The Political Philosophy of Justice, 2005.

218 Vgl. etwa Jacques Derrida, Gesetzeskraft. Der ,,mystische Grund der Autoritét®,
1991; Stanley Fish, Doing What Comes Naturally (Fn. 217) und ders., The Trou-
ble with Principle, 1999. Zu einer (fast) systemtheoretischen Spielart siche die
frohliche Paradoxologie Gunther Teubners, ,,And God Laughed...”: Indetermina-
cy, Self-Reference and Paradox in Law [1989], in: David M. Trubek/Christian Jo-

58

17.01.2026, 14:44:43. ‘Access - [{c) Exa—


https://doi.org/10.5771/9783845271262-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anspruch, dass Rechtstexte als Teil einer kohdrenten Ordnung inter-
pretiert und normative Geltungsanspriiche eingeldst werden konnen,
zu dekonstruieren und zu suspendieren.?!® Theorien dieses Typs sehen
sich allerdings der — am Beispiel Michel Foucaults schon in den
1980er Jahren etwa von Nancy Fraser, Jiirgen Habermas, Charles Tay-
lor und Michael Walzer??? intensiv debattierten — Frage gegeniiber, ob
sie infolge ihrer Prdmissen nicht von vornherein auerstande sind, die
von ihnen selbst (zumindest implizit) erhobenen normativen Geltungs-
anspriiche einzuldsen.

Aus der Sicht einer an Begriindung interessierten Theorie des
Rechts konnen die Vertreter/innen dieser Theoriefamilie nur eine von
drei Karten spielen: Man kann entweder alle normativen Relationen
auf Machtverhiltnisse (oder Relationen der Kontingenz) reduzieren,
sodass in ihnen nur noch faktisch, aber eben nicht mehr mit Griinden,
Partei ergriffen werden kann.22! Dies ist die nihilistische Option. Oder
aber man versucht, das eigene normative Anliegen als berechtigt zu

erges/Peer Zumbansen (Eds.), Critical Legal Thought: An American-German De-
bate. Republication [with a New Introduction] Twenty-Five Years Later, German
Law Journal 12 (2011) Nr. 1, 376-406.

219 Peter Goodrich, Law and Modernity, The Modern Law Review 49 (1986),
545-559; Anthony Carty, Postmodern Law: Enlightenment, Revolution and the
Death of Man 1990; Costas Douzinas/Ronnie Warrington/Shaun McVeigh, Post-
modern Jurisprudence: The Law of Text in the Texts of Law, 1991.

220 Vgl. Nancy Fraser, Foucault on Modern Power: Empirical Insights and Norma-
tive Confusions, Praxis International 1 (1981), 272-287; Michael Walzer, The Po-
litics of Michel Foucault, in: David C. Hoym (Ed.), Foucault: A Critical Reader,
1986, 51-68; Charles Taylor, Foucault iiber Freiheit und Wahrheit [1984], in:
ders., Negative Freiheit? Zur Kritik des neuzeitlichen Individualismus, 1992,
188-234; Jiirgen Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwolf Vor-
lesungen, 1985, 327 ff. und Richard J. Bernstein, Foucault: Critique as a Philoso-
phic Ethos, in: Axel Honneth et al. (Hg.), Zwischenbetrachtungen im Prozef der
Aufklarung. Jiirgen Habermas zum 60. Geburtstag, 1989, 395-425.

221 Zur nietzscheanischen Lesart der These, der zufolge alle Geltungsanspriiche nur
perspektivische Funktionen eines agonalen Machtstrebens darstellen und es ohne-
hin ,keine Erkenntnis gibt, die nicht auf Ungerechtigkeit beruht®, siche Michel
Foucault, Nietzsche, la généalogie, I’histoire [1971], in: Dits et écrits 1954—-1988
par Michel Foucault, éd. Daniel Defert et Francois Ewald, tome II, 1994,
136-156, 155 und hierzu Thomas Gutmann, Nietzsches ,Wille zur Macht® im
Werk Michel Foucaults, in: Nietzsche-Studien 27 (1998), 377-419, 397 ff.

59

5771/ 4 17.01,2026, 14:44:43, Access - ) Com—


https://doi.org/10.5771/9783845271262-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erweisen, obwohl dieser Anspruch nach den eigenen Pramissen kein
Fundament besitzen kann. Das ist die Option des performativen Wi-
derspruchs.??2 Von keiner dieser beiden Optionen fiihrt ein Weg zu
rechtswissenschaftlicher Begriindung, und hierin diirfte der Grund fiir
den ennui liegen, den dieses theoretische Spiel hervorruft. Eine dritte
Option scheint nun darin zu bestehen, das ,,Andere” des liberalen,
rechtsstaatlichen Mainstreams, anstatt es durch Griinde auszuweisen,
raunend zu beschworen. Sie ldsst sich exemplarisch an der sich selbst
als philosophisch verstehenden??? , Kulturtheorie des Rechts* Ulrich
Halterns erldutern. An dieser ist nun keineswegs zu kritisieren, dass
Haltern, meist in starker Ndhe zu seinem Gewédhrsmann Paul W.
Kahn?24, die Wissenschaft vom Recht in jenem ,kritischen Raum*
sucht, der von allen Anwendungskontexten der Arbeit am Recht be-
freit ist?2>, wohl aber, wie er diesen Raum versteht.

Haltern wird nicht miide, zu behaupten, seine Analyse sei nur ein
Unternehmen politisch-rechtlicher Ontologie, die das von ihr Be-
schriebene keinesfalls rechtfertigen wolle.?2° In der Tat wire auch
nicht zu sehen, wie sich mit den theoretischen Werkzeugen, die er ein-
setzt — einer symbolischen Formanalyse, verbunden mit einer Genea-
logie ungefahr Foucault’schen Typs — ein normatives Argument for-
men lieBe. Die einschldgigen Texte sind freilich mit Kryptonormativi-
tat vollgesogen wie ein nasser Schwamm: Haltern macht deutlich,

222 Vgl. zu letzterer auch die Kritik Giinther Frankenbergs, Partisanen der Rechtskri-
tik: Critical Legal Studies etc., in: Sonja Buckel/Ralph Christensen/Andreas
Fischer-Lescano (Hg.), Neue Theorien des Rechts, 22009, 94-111, 107.

223 Haltern, Notwendigkeit (Fn. 18), 193.

224 Paul W. Kahn, The Cultural Study of Law. Reconstructing Legal Scholarship,
1999; ders., Putting Liberalism in its Place, 2004; ders., Freedom, Autonomy, and
the Cultural Study of Law, Yale Journal of Law and the Humanities 13 (2001),
141-171. Die Néhe zeigt sich auch im methodischen Zugriff, vgl. Ulrich Haltern,
Recht und soziale Imagination, in Werner Gephart (Hg.), Rechtsanalyse als Kul-
turforschung, 2012, 89-102, 96 f. und Kahn, The Cultural Study of Law, 40 ff.,
71t 91 ff.

225 Kahn, Cultural Study (Fn. 224), 1; Haltern, Notwendigkeit (Fn. 18), 204, 206 ff.

226 Haltern, Notwendigkeit (Fn. 18), 209, 218 f. ders., Recht und soziale Imagination
(Fn. 224), 89-102, 100. Ganz anders freilich ders., Europarecht und das Politische
(Fn. 18), 13.

60

17.01.2026, 14:44:43. ‘Access - [{c) Exa—


https://doi.org/10.5771/9783845271262-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dass er auf eine Kritik des Begriindungsunternehmens der Idee des li-
beralen Rechtsstaats??’ und seines Versuchs zielt, eine Grenze zwi-
schen legitimer und illegitimer Ordnung zu bestimmen. Er will hierfiir
die These, Recht konne eine legitime Quelle von Autoritdt sein, ,,an-
greifen und Stiick fiir Stiick widerlegen*.228 Unfihig, dies direkt zu
tun, konfrontiert er das Unternehmen des Rechts, die Differenz zwi-
schen legitimer (oder wenigstens legitimierbarer) und illegitimer Ge-
walt zu benennen, mit der Feier einer Metapyhsik des ,,Willens* und
des nackt ,,Politischen“.22® Dabei liegt die Pointe des Haltern’schen
Ansatzes darin, die ,,um religidses und mythisches Denken herum or-
ganisiert[e]“?Y Tiefenstruktur des demokratischen Rechtsstaats als
aufklarungsresistent zu prisentieren. Die ,,konzeptionellen Bedingun-
gen einer sozialen Praxis, welche wir die Herrschaft des Rechts oder
Rule of Law nennen“?3! werden in der Unausweichlichkeit eines nys-
terium tremendum, in der ,Kategorie des Heiligen* verortet, das sich
weiterhin im ,Souverin® als corpus mysticum offenbare.?3? In all dem
bietet Haltern eine nur scheinbare Kritik der sakralen Aufladung der
Politik und des Rechts — eine Kritik, die ihren eigenen Schauwert aus
eben dieser Aufladung zieht?33 und deshalb umso kriftiger an ihrer
Beschworung mitwirkt. Auch die sich eigenartig windende Sprecher-
position der Haltern’schen ,,Kulturtheorie des Rechts® findet so, quod

227 Ulrich Haltern, Erklarungsnotstand des Liberalismus: Warum Rechtswissenschaft
keine Wissenschaft der Politik ist, in: Marcel Senn/Daniel Puskas (Hg.), Rechts-
wissenschaft als Kulturwissenschaft?, 2007, 145-166.

228 Haltern, Notwendigkeit (Fn. 18), 204; ders., Recht und soziale Imagination
(Fn.224),91.

229 Haltern, Erklarungsnotstand (Fn.227), 156, 164, ders., Europarecht (Fn. 18),
44ff.

230 Haltern, Notwendigkeit (Fn. 18), 219.

231 Haltern, Recht und soziale Imagination (Fn. 224), 96.

232 Vgl. Haltern, Notwendigkeit (Fn. 18) 210ff., im Anschluss an Agamben; ders.,
Was bedeutet Souverinitit?, 2007; ders., Europarecht (Fn. 18), 64 ff., 85 ff. sowie
Kahn, Liberalism (Fn. 224), 159 ff.

233 ,Haltern gibt den Anschein, er wolle die Biichse der Pandora 6ffnen, um sie
griindlich zu reinigen®, wie Fabian Steinhauer, Non Plus Ultra. Zu Formen der
Kulturwissenschaft im Recht, Der Staat 47 (2008), 63-84, 67, dies auf den Punkt
bringt.

61

5771/ 4 17.01,2026, 14:44:43, Access - ) Com—


https://doi.org/10.5771/9783845271262-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erat demonstrandum, einen Weg, evaluative Effekte zu erzielen und
dabei Begriindungsanforderungen im Recht zu iiberspringen. Nur in
zweiter Linie wiére zu kritisieren, dass ihre inhaltlichen Phantasmago-
rien — der ,,Raum der Gewalt, der sich durch Recht nicht einfangen
ldsst“234, der ,,Raum der Souverinitit jenseits des Rechts*?33, das ,,Po-
litische*“?3¢, das ,,Heilige*??’, das ,,Opfer*?3® und die ,,Opferbereit-
schaft“?3° — dhnlich wie manche Wendungen bei Carl Schmitt, Giorgio
Agamben und Alain Badiou?*°, ungeachtet ihrer theologisch-sakralen
Konnotationen zu jenem Begriffsnetz zihlen, das man als die gewalt-
pornographische Tradition der politischen Philosophie bezeichnen
kann. Am Ende gilt auch hier, dass die Arbeit am Recht durch den Be-
griff der Kultur keine Aufkliarung zu erwarten hat.

234 Haltern, Notwendigkeit (Fn. 18), 201, 217.

235 Ebd., 217.

236 Siehe Fn. 229.

237 Siche Fn. 232.

238 Ulrich Haltern, Pathos and Patina. The Failure and Promise of Constitutionalism
in the European Imagination, European Law Journal 9 (2003), 14-44, 23; ders.,
Europarecht und das Politische (Fn. 18), 87, 93.

239 Haltern, Notwendigkeit (Fn. 18), 219.

240 Hierzu Mark Lilla, A New, Political Saint Paul? The New York Review of Books
55 (Nr. 16 vom 23.10.2008).

62

17.01.2026, 14:44:43. ‘Access - [{c) Exa—


https://doi.org/10.5771/9783845271262-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Der simple kulturalistische Fehlschluss
	2. Harte Kommunitarismen
	3. Das Recht des Multikulturalismus
	4. Die ‚Kultur des Abendlands’
	5. Poststrukturalistische Phantasmagorien

