»Alle Anthropologie, auch die philosophische,
hat den Menschen schon als Menschen gesetzt«!
Die Anthropologiekritik Martin Heideggers

Christoph Hubig

Martin Heidegger zdhlt zu den radikalsten Kritikern philosophischer Anthro-
pologie iiberhaupt; seine Fundamentalontologie als »Metaphysik des Daseins«
gilt als »Anti-Anthropologie«.? Beginnend mit der Anthropologiekritik in sei-
nem frithen Hauptwerk Sein und Zeit (SuZ), zentral ausgearbeitet im Rahmen
seiner Kant-Rezeption in Kant und das Problem der Metaphysik (KPM), weiter-
gefithrt in Auseinandersetzung mit Ernst Cassirer und Helmuth Plessner, im
Brief Uber den Humanismus bis hin zu den Spitschriften, in denen er an-
thropologische Deutungen insbesondere der Technik verwirft, durchzieht die
Anthropologiekritik sein gesamtes Werk.

1. DAS CHAMALEON »PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE«

Unabhingig von Heidegger stellt sich zunichst die Frage nach seinem Gegner,
welche sogleich in Irritationen fithrt: Das Titelwort »Philosophische Anthropo-
logie«< erscheint auf den ersten Blick seltsam. Wir kennen aus dem Spektrum
der Fachdisziplinen biologische Anthropologie, psychologische Anthropologie,
ethnologische Anthropologie, Sozial- und Kulturanthropologie, die aus ihrer
jeweiligen Fachperspektive die Verfasstheit >des<« Menschen in ontogenetischer
und phylogenetischer Hinsicht untersuchen. Als erfahrende und deutende
Wissenschaften gehen sie in registrierender, klassifizierender, bilanzierender,
strukturierender, rekonstruierender, modellierender, erklirender, prognosti-
zierender etc. Absicht mit Erscheinungen des Menschen um. Nach gingiger

1 | Martin Heidegger, Kant und das Problem der Metaphysik. Frankfurt a.M. 1998
(seitengleich mit HGA 3, Frankfurt a.M. 1991), im Folgenden zitiert als KPM.

2 | Vgl. Andreas Luckner, Heidegger und das Denken der Technik, Bielefeld 2008, Kap.
4.1.

hittps://dol.org/10.14361/9783830428563-007 - am 14.02.2028, 07:57:03. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=R


https://doi.org/10.14361/9783839429563-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102

Christoph Hubig

Ansicht bliebe dann die Frage nach dem >Wesen< des Menschen der Philoso-
phie vorbehalten. Wiirde aber eine entsprechende Philosophie hiermit zur phi-
losophischen Anthropologie? Dass eine solche Architektonik doch seltsam ist,
mag im Vergleich mit analogen Konstellationen deutlich werden: Wir sprechen
zwar durchaus von einer >Philosophie der Natur, >Philosophie der Geschich-
te/Geschichtsphilosophie¢, >Philosophie der Gesellschaft/Sozialphilosophies,
>Philosophie der Kunst/Asthetik« etc., nicht aber von >philosophischer Natur-
wissenschafts, >philosophischer Geschichtswissenschaft, »philosophischer So-
ziologie« oder »philosophischer Kunstwissenschaft«. Entsprechend ist eine Phi-
losophie des Menschen/des Menschlichen als solche in der philosophischen
Tradition nicht blofl verankert, sondern auch und gerade hier von zentraler
Bedeutung, wenngleich — wie auch in den anderen Konstellationen — nach der
Ausgliederung und Ausdifferenzierung der Fachdisziplinen aus der Philoso-
phie die Frage nach der Beziehung einer wie auch immer gearteten >Wesens-
philosophie« zu den Fachwissenschaften und ihren Ertrigen virulent bleibt.
Derartige Beziehungen als Generalisierung oder Abstraktion kénnen in den
Fachwissenschaften entsprechend der jeweiligen Modellierungsabsicht in
unterschiedlichster Richtung vorgenommen und vorangetrieben werden. Die
entsprechenden Kriterien und Standards resultieren aus der Pragmatik dieser
Wissenschaften, ohne dass der Philosophie hier eine Schiedsrichterfunktion
zufiele. Wenn diese jenseits der Fachwissenschaften iiber Natur, Geschichte,
Gesellschaft, Kunst (oder Technik...) nachdenkt, bewegt sie sich — latent oder
explizit — unversehens in den normativen Bereich: sie stellt die Frage nach dem
»Sinn« von x, bewertet Vollziige und Entwicklungen, entwirft Utopien oder
Dystopien, kurz: sie reflektiert unser Verhdltnis zu den entsprechenden Gegen-
standsbereichen sowie den diese erfassenden Fachwissenschaften im Raum
rechtfertigender Griinde. So wenig Sozialphilosophie allgemeine Soziologie
oder Technikphilosophie allgemeine Technologie ist, kann eine Philosophie
des Menschen als allgemeine Anthropologie auftreten. Gleichwohl sprechen
wir aber von philosophischer Anthropologie (auch wenn diese problematisiert
werden soll).

Sehen wir einmal von der problemgeschichtlichen Verfasstheit ab, in der
die jetzt von den Fachwissenschaften verhandelten Fragen noch innerhalb der
Philosophie aufgehoben und in diese eingebettet waren, und fragen mit Blick
auf unser Thema, wie und als was >philosophische Anthropologie< heute auf-
treten mag, so treffen wir auf ein uniibersichtliches Feld unterschiedlichster
Auffassungen, hinter denen keineswegs eine wie auch immer fundierende Ba-
sis fiir eine philosophische Teildisziplin ersichtlich wird, sehr wohl aber — wie
mit Heidegger zu zeigen sein wird — Griinde fiir eben diese Divergenz. Ex-
emplarisch mag die Situation sein, in der etwa in den Goer Jahren des letzten
Jahrhunderts ein an Erstorientierung Interessierter prominente Artikel zum
Thema in philosophischen Lexika und Enzyklopadien durchmustert: Er oder

hittps://dol.org/10.14361/9783830428563-007 - am 14.02.2028, 07:57:03. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=R


https://doi.org/10.14361/9783839429563-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anthropologiekritik Martin Heideggers

sie findet z.B. den frithen, viel beachteten Aufsatz von Jiirgen Habermas im
Fischer Lexikon Philosophie’, der dann in der Neuausgabe desselben Lexikons
durch denjenigen des Herausgebers Alwin Diemer ersetzt wurde*, daneben den
einschligigen Artikel von Odo Marquard im Historischen Worterbuch der Phi-
losophie.’ Habermas reflektiert die klassischen Positionen in deutlicher Orien-
tierung an Plessner, der die Anthropologie »aus der metaphysischen Klam-
mer«® gelost habe und der natiirlichen Kiinstlichkeit des Menschen gerecht
werde. Der »wirkliche Bruch der menschlichen Natur«’ diirfe jedoch nicht wie
bei Gehlen nur als Mangel mit einem entsprechenden Bedarf nach Entlastung
gesehen werden; vielmehr durchbrichen die Schépfungen des Geistes »den
Kreis der bloRen Reproduktion des Lebens«.® Der abstrakten Rede von einer
Weltoffenheit des Menschen indes sei mit der genaueren Frage zu begegnen,
inwieweit der Mensch, der sein Leben fithren muss, dies in konkreten sozialen
Lebenswelten vollzieht, die nicht auf anthropologische Konstanten reduzierbar
sind.’ So weit die Anthropologie eine philosophische ist, miisse sie die Ver-
schrinkung von Umweltgebundenheit und Weltoffenheit auch auf sich selber
anwenden: sie konne nicht als Grundlagenwissenschaft Mafstibe vorgeben,
z.B. in der Bemessung der gesellschaftlichen Verhiltnisse nach dem Grade
ihrer Stabilitit. Vielmehr miisse sie in ein »Wechselgesprich« mit der Theorie
der Gesellschaft treten, die den Menschen als handelndes und arbeitendes We-
sen begreift; indem die Anthropologie das »Material der Wissenschaften phi-
losophisch deutets, sei nicht nur der »Zusammenhang« mit einer Theorie der
Natur zu verfolgen, sondern die »kaum begonnene« Verbindung von Anthro-
pologie und Theorie der Gesellschaft zu entwickeln, von der sich »die Anthro-
pologie grundsitzlich ihren Begriff vom Menschen erldutern lassen [muf3]«."
Ganz anders sieht Alwin Diemer die philosophische Anthropologie als syste-
matische Wissenschaft, die »Elemente, Strukturen und Gesetzlichkeiten« auf-
zeigt, »die den Menschen als Menschen auszeichnen«.! Sie habe hierbei die
Ertrige des neuzeitlichen Philosophierens zum »theoretischen, emotionalen

3 | Jirgen Habermas, »Anthropologie, philosophische«, in: Alwin Diemer, Ivo Frenzel
(Hg.), Philosophie. Frankfurt a.M. 1953, 18-35.

4 | Alwin Diemer, »Anthropologie, philosophische, in: Alwin Diemer, Ivo Frenzel (Hg.),
Philosophie. Neuausgabe, Frankfurt a.M. 1967, 9-14.

5 | Odo Marquard, »Anthropologie«, in: Joachim Ritter (Hg.), Historisches Worterbuch
der Philosophie, Bd. 1, Basel/Stuttgart 1971, 362-374.

6 | Habermas, Anthropologie, a.a.0., 24.

7 | Ebd., 25.
8 | Ebd., 27 (mit Theodor Litt).
9 | Ebd., 32.
10 | Ebd., 34.

11 | Diemer, Anthropologie, a.a.0., 13.

hittps://dol.org/10.14361/9783830428563-007 - am 14.02.2028, 07:57:03. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=R

103


https://doi.org/10.14361/9783839429563-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104

Christoph Hubig

und praktischen Vermégen« zu integrieren, was in Kreuzklassifikation zu den
»Bereichen« des Geistigen und der Sinnessphire sechs »Funktionsbereiche«
ergibt, deren Modell »implizit heute allgemein verbindlich ist«: im »Geisti-
gen« Denken, Gemiit, Wollen; im »Sinnlichen« Empfindung, Gefiihl, Trieb.
Deren Wesensziige jeweils freizulegen, sei Aufgabe der philosophischen An-
thropologie. Diese erscheint mithin als Fundamentaldisziplin der Philosophie,
die in »Sonderdiziplinen« diese Funktionsbereiche behandele, wobei jeweils
»Privalenzen« fiir die theoretische Seite, die emotionale oder die praktisch-
pragmatische die jeweiligen Ausprigungen charakterisiere.” Odo Marquard
hingegen sieht die anthropologische Gegenwartsphilosophie als Arbeit am Le-
bensweltproblem, wobei die »Konkurrenz«'"® der Lebensweltphilosophien als
Konkurrenz von Geschichtsphilosophie und Anthropologie gesehen wird. Als
Geschichtsphilosophie werde sie Anthropologiekritik. Gegen diese Hegelsche
Denkfigur, die in seiner Philosophie des Geistes die blofle Naturbestimmtheit
als »Unmittelbarkeit«, »Naturgeist«, mithin als eine sieht, in der der Mensch
sich als geschichtliche Wirklichkeit noch nicht gefasst hat", wendet die An-
thropologie als »Lehre vom Menschen am Leitfaden seiner Bezweifelbarkeit«
ein, dass im Gange der »Weltgeschichte des Verdachts gegen jede Autoritit«
die »nattirliche Daseinsbasis am Ende allein tibriggelassen« sei (so Marquard,
Plessner zitierend).” Mit Blick auf die »Ohnmacht« des Geistes und die »Un-
verniinftigkeit« der Geschichte, wie sie Scheler und Gehlen betonen und als
»Instanz der Geschichte eine den Menschen zwingende Natur« bzw. Naturpro-
bleme reklamieren, attestiert Marquard der »anthropologischen Geschichts-
diskussion, dass sie »bemerkenswert reduziert« sei. Sie schlief3e »Biindnisse«
mit den Einzelwissenschaften, »verarbeite« deren Ergebnisse in ihrem »Trend
zum Natiirlichen«.'® Die Durchsicht der Ansitze von der Kulturanthropologie
bis zur strukturalen Anthropologie fiihrt ihn zum Fazit, dass »der Versuch zur
Versshnung von Anthropologie und Geschichtsphilosophie |...] einstweilen ne-
gativ [endet].«” Wir haben hier also den Kontrapost zur Synthese Alwin Die-
mers: Philosophische Anthropologie mit ihrer Gemengelage von Allianzen,
Sezessionen und Konkurrenzen erscheint als philosophische Baustelle fir die
Suche nach anthropologischen Konstanten zwischen Naturwiichsigkeit und
Kultiirlichkeit.

12 | Ebd., 14f.

13 | Marquard, Anthropologie, a.a.0., 370.

14 | Hegel, Encyclopédie (1817) §307, (1830) §§388-412, s. Marquard a.a.0., 368.
15 | Ebd., 371.

16 | Ebd., 372.

17 | Ebd., 374.

hittps://dol.org/10.14361/9783830428563-007 - am 14.02.2028, 07:57:03. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=R


https://doi.org/10.14361/9783839429563-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anthropologiekritik Martin Heideggers

2. Im AUSGANG VON SEIN UND ZEIT*®

Dass der Zustand philosophischer Anthropologie, wie er die geistige Situation
Heideggers prigte, sich in den gegenwirtigen Ausdifferenzierungen perpe-
tuiert, hitte Heidegger wohl kaum tiberrascht. Von seiner Warte aus hitte es
fur diesen Befund keiner besonderen Voraussicht bedurft — vielmehr ist diese
Verfasstheit einem grundlegenden Mangel jeglicher philosophischer Anthro-
pologie geschuldet. Er besteht darin, dass die Theoriegebdude der unterschied-
lichen philosophischen Anthropologien wie alle Theorien auf basalen Setzun-
gen beruhen. Menschliches Dasein jedoch ist dem Menschen — so Heidegger
— nicht im Modus der Vorhandenheit zuginglich bzw. wird verfehlt, wenn so
etwas unterstellt wird.

Die Frage »Was ist der Mensch?« sei von vornherein verfehlt, sofern sie
eine »theoretisch sachhaft erfasste Gegenstandsart unterstellt« (SuZ, 41). Sol-
cherlei gelte fiir Dinge, nicht aber fiir den Menschen, der eben nicht so oder so
»zu setzen« ist. Der Sinn des »ist« ist also fiir den Menschen in anderer Weise
freizulegen, und zwar in einer Weise, die seinem spezifischen Weltverhdltnis
gerecht wird. Die Frage ist entsprechend zu transformieren in >Wie ist der
Mensch?< oder >Wer ist der Mensch?<. Sie wird damit zu einer phinomeno-
logischen Frage, die untersucht, wie sich etwas als etwas ihm zeigt. Sie sucht
nicht mehr »hinter« vorhandenen Erscheinungen nach einem »Wesen, von
dem eben die Erscheinungen Erscheinungen sind. Ansonsten wiirde ihr »We-
senskern« im Horizont einer Theorie bestimmt (»gesetzt«), ggf. wiirden sie
als »blofle« oder »triigerische« Erscheinungen abgewertet. Phinomene hin-
gegen sind »selbststindig«; was sie offenbaren, ist das »Sich-an-ihnen-selbst-
zeigende« (SuZ, 28). Im Unterschied zu Phinomenen, die in dieser Hinsicht
»selbststindig« sind, ist ein blofes Erscheinen gerade ein »Sich-nicht-Zei-
gen« (SuZ, 29), weil ein »Wesen«, das hinter einer Erscheinung steht, sich
eben nicht selbst zeigt. Erscheinungen zeigen transitiv (etwas), das Phino-
men zeigt reflexiv (sich). Wenn nun alle philosophische Anthropologie dar-
auf beruht, dass Erscheinungen des Menschen in ihrer Zeigefunktion fiir ein
Wesen des Menschen in Anspruch genommen werden (als Ausgangspunkt
fur Abstraktionen, Generalisierungen, Plausibilisierungen), dann wird deut-
lich, dass Heideggers Ontologie des (menschlichen) Daseins, weil sie phino-
menologisch verfasst ist, als Alternative zur philosophischen Anthropologie
auftreten muss.

Die Notwendigkeit einer solchen Alternative begriindet Heidegger in den
einleitenden Passagen zu Sein und Zeit ex negativo aus einer ersten Kritik an
der philosophischen Anthropologie. Anthropologie, Psychologie, Biologie und

18 | Martin Heidegger, Sein und Zeit [Sonderdruck aus dem Jahrbuch fiir phd&nomeno-
logische Forschung 1927], Tiibingen 111967, im Folgenden zit. als SuZ.

hittps://dol.org/10.14361/9783830428563-007 - am 14.02.2028, 07:57:03. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=R

105


https://doi.org/10.14361/9783839429563-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106

Christoph Hubig

ethnologische Forschung (dies mit Blick auf Ernst Cassirers zweiten Band der
Philosophie der symbolischen Formen') »verfehlen« das »eigentliche, philosophi-
sche Problem« (SuZ, 45). So wie Descartes in seinem »cogito sum« das sum
»vollig unerortert« gelassen habe, so mache jede Idee vom »Subjekt« den »An-
satz des subjectum« mit, auch wenn man sich gegen eine »Verdinglichung
des Bewuftseins« dabei »zur Wehr setzen mag«. Denn auch die Dinglichkeit
bedarf erst einer Ausweisung ihrer ontologischen Herkunft, »damit gefragt
werden kann, was positiv denn nun unter dem nichtverdinglichten Sein des
Subjekts« zu verstehen sei. Gleiches gelte fiir Ausdriicke wie »Leben« und
»Mensch« (SuZ, 46). Selbst bei Dilthey, Bergson, Husserl und Scheler sei
bei aller Ubereinstimmung »im Negativen« (SuZ, 47) — nach der Personsein
nicht mehr als Ding oder eine Substanz gedacht werden kann — deren Dasein
nicht hinreichend thematisiert. Positiv ontologisch sei die Seinsart der Person
nicht bestimmt (SuZ, 48). Die Frage danach sei »verbaut oder missgeleitet«
durch die Definition des Menschen als animal rationale, wobei die Seinsart
des animal eben im Sinne des Vorhandenseins und Vorkommens verstanden
sei. Alternativ finde sich der Leitfaden fiir die Bestimmung des Wesens des
Menschen in der Theologie, deren Ontologie eines Seins Gottes sich in der-
jenigen des ens finitum des Menschen und seiner »Transzendenz« als etwas,
was uber sich »hinauslangt«, fortschreibt. Auch hier werde der Mensch im
Sinne des Vorhandenseins der iibrigen geschaffenen Dinge begriffen (SuZ,
49). Auch in der Psychologie, die wie die Anthropologie in eine allgemeine
Biologie eingebaut wiirde, gelte, dass sie als »Wissenschaft vom Leben« al-
lererst beziiglich ihrer Ordnung des moglichen Erfassens und Auslegens in
einer Ontologie des Daseins zu fundieren wire. Eine Ontologie des Lebens
»vollzieht sich auf dem Wege einer privativen Interpretation; sie bestimmt
das, was sein muf}, dal so etwas wie Nur-noch-leben sein kann. Leben ist
weder pures Vorhandensein, noch aber auch Dasein. Das Dasein wiederum
ist ontologisch nie so zu bestimmen, dafl man es ansetzt als Leben« (SuZ, 50).
Die Alltaglichkeit des Daseins wiederum, an der die phinomenologische Ana-
lytik ansetzt, »deckt sich nicht mit Primitivitit« (ebd.). Zwar seien die »primi-
tiven Phinomene« der ethnologischen Forschung oft weniger verdeckt und
kompliziert. Ethnologie setze selbst aber schon eine zureichende Analytik des
Daseins als Leitfaden voraus (SuZ, 51) Mit Blick auf Ernst Cassirers Ansatz,
der die Architektonik von Kants Kritik der reinen Vernunft als moglichen Auf-
riss zur Bewiltigung einer solchen Aufgabe erachtet, bezweifelt Heidegger,
dass man hier ohne einen neuen und urspriinglicheren Ansatz auskomme. Er
stellt sich dieser Aufgabe in Kant und das Problem der Metaphysik und pointiert
vor diesem Hintergrund seine Kritik an Cassirer. Hier jedenfalls betont er

19 | Ernst Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 2, Das mythische Den-
ken, Berlin 1925.

hittps://dol.org/10.14361/9783830428563-007 - am 14.02.2028, 07:57:03. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=R


https://doi.org/10.14361/9783839429563-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anthropologiekritik Martin Heideggers

noch eine » Ubereinstimmung in der Forderung einer existenzialen Analytik«, die
einer Interpretation der ethnologischen Befunde vorauszugehen hitte (ebd.).

Fiir das Dasein gilt, dass es sich selbst zu seinem Sein verhdlt (Suz, 41),
als Seiendes sei es diesem Sein (als Verhiltnis zum Sein) »iiberantwortet«.
Diese Verfasstheit bezeichnet Heidegger als Existenz, die als Seinsbestim-
mung allein dem Dasein zuzuweisen ist (im Unterschied zur klassischen
Verwendung von »Existenz« als Vorhandensein). In dieser Existenz, deren
Wesensziige als »Existenzialien« freigelegt werden, liege sein Wesen, seine
Essenz. Diese driicke eben nicht ein »Was« aus, sondern »mdagliche Weisen
zu sein« (SuZ, 42). Insofern kann sich das Dasein als Seiendes je aus einer
Moglichkeit, die es ist, bestimmen; das Dasein sei je seine Mdglichkeit, die
es nicht etwa »hat«, »nur eigenschaftlich als ein Vorhandenes«. »Und weil
Dasein wesenhaft je seine Moglichkeit ist, kann dieses Seiende in seinem
Sein sich selbst >wihlen« (ebd.). Entsprechend lisst es sich nicht katego-
risieren wie Vorhandenes (wie es die Anthropologie versucht), sondern in
seinen Existenzialien zeigt sich das Wie seines Sich-Wihlens. Erst wenn
dieses freigelegt ist, kann hieraus ein Leitfaden fiir die mit dem Menschen
befassten Fachwissenschaften gewonnen werden. Die Ertrige ihrer For-
schungen werden, so Heidegger, auf dieser Basis allererst »verstindlich«. Es
kénne dann eine »ontologisch durchsichtigere Reinigung des ontisch Ent-
deckten« erfolgen (SuZ, 51). Diese Reinigung bezeichnet Heidegger (ebd.)
als Wiederholung (im wortlichen Sinne eines Wieder-Einholens — wie auch
spiter in KPM) — eine Struktur, die nun in seinem Kant-Buch ausgearbeitet
wird: Nach seiner (gegen die Neukantianer gerichteten) Deutung der Kritik
der reinen Vernunft als Fundamentalontologie (nicht: Erkenntnistheorie) wird
diese Grundlegung der Metaphysik in einer »Wiederholung« auf die Anth-
ropologie gerichtet. Diese bediirfe einer urspriinglichen Ausarbeitung der
Seinsfrage als Weg zum Problem der Endlichkeit im Menschen, soll sie ihre
strukturellen Defizite hinter sich lassen.

3. ANTI-ANTHROPOLOGIE UND ANTHROPOLOGIEKRITIK
IN KANT UND DAS PROBLEM DER METAPHYSIK

Nachdem Heidegger Kants Kritik der reinen Vernunft als »Metaphysik der Meta-
physik« (Kant, zit. bei Heidegger, KPM, 230) in der Absicht, »dem Ungesagten
nachzudenken« (KPM, 249), ausgelegt und als Aufweis der »Endlichkeit im
Menschen« rekonstruiert hat, konturiert er dies in noch schirferer Weise zum
Kontrapost der philosophischen Anthropologie. Heidegger begreift die Kan-
tische Kritik als Grundlegung der Metaphysik, als »Aufhellung des Wesens
eines Verhaltens zum Seienden« (KPM, 10). Ontische Erkenntnis (Erfahrung)
ist nur moglich, wenn deren »Seiendes« (Gegenstand) »zuvor schon offenbar,

hittps://dol.org/10.14361/9783830428563-007 - am 14.02.2028, 07:57:03. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=R

107


https://doi.org/10.14361/9783839429563-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108

Christoph Hubig

d.h. in seiner Seinsverfassung erkannt ist« (KPM 13). »Quellgrund« und »Kern
dieser Grundlegungsproblematik« ist die »Menschlichkeit der Vernunft, d.h.
ihre Endlichkeit«, die hier »wesentlich wird« (KPM, 21). »Schirfster Index« der
Endlichkeit des Verstandes ist, dass er beim Vor-stellen eines »Umweges« der
»Hinblicknahme auf ein Allgemeines« bedarf, der »Form des Begriffes« (KPM,
30). Aber iiber die Begrifflichkeit scheint er doch frei zu verfiigen. Jedoch eig-
net ihm hier eine hoherstufige Endlichkeit, die in seiner Angewiesenheit auf
die Anschauung »am schirfsten ans Licht« kommt (ebd.). Nur als »Knecht der
reinen Anschauung« mit ihrer inneren Temporalitit kann er »Herr der empi-
rischen Anschauung« werden (KPM, 76). Entsprechend sucht Heidegger (auch
und gerade mit Blick auf das Schematismus-Kapitel der Kritik der reinen Ver-
nunft) den privilegierten Status der Einbildungskraft (gegentiber Sinnlichkeit
und Verstand) freizulegen, und zwar als inneren Sinn fiir Zeitlichkeit/»Tem-
poralitit«. Als »unentbehrliche Funktion der Seele« (Kant KrV, A 78) muss sie,
wenn sie »nach Kants eigenen Worten zur >Natur des Menschen« gehort«, zum
zentralen Thema seiner Anthropologie werden (KPM, 127f). Allerdings blei-
be der Versuch, von der Kantischen Anthropologie Urspriinglicheres iiber die
Einbildungskraft als den gelegten Grund der Ontologie zu erfahren, »in jeder
Weise erfolglos« (KPM 132). Denn die Kantische Anthropologie ist empirisch
und stellt »iiberhaupt nicht die Frage nach der Transzendenz« (KPM, 133). Die-
ses Merkmal teilt sie mit den Anthropologien, die Heidegger spiter behandelt.
Freilich darf Kants Anthropologie nicht auf die gleichnamigen Abhandlungen
und Vorlesungen reduziert werden. Denn seine eigentlich philosophische An-
thropologie zeigt sich in seiner Riickfithrung der drei Grundfragen der meta-
physica specialis (Was kann ich wissen? Was soll ich tun? Was darf ich hoffen?)
auf die Frage »Was ist der Mensch?«, was Kant dahingehend kommentiert,
dass »alles dieses zur Anthropologie [zu] rechnen [ist], weil sich die drei ersten
Fragen auf die letzte beziehen« (von Heidegger zit. in KPM, 207). Das bedeutet
fur Heidegger: Eine Grundlegung philosophischer Anthropologie habe sich
der Geworfenheit des Menschen in die Zeitlichkeit und der damit phdnomenal
gegebenen Existenzialien, insbesondere der Sorge, als Wesens- und Ordnungs-
grund fiir alle empirischen Befunde und die darauf aufruhenden Generali-
sierungen allererst zu vergewissern. Jenseits einer Systematisierung von »als
vorhanden feststellbaren Eigenschaften des Menschen als dieser bestimmten
Spezies im Unterschied von Tier und Pflanze, [...] auch seine[r] verborgenen
Anlagen, [der] Unterschiede nach Charakter, Rasse und Geschlecht« miisse
die Anthropologie eben das zu erfassen suchen, »was der Mensch als Handeln-
der aus sich macht, machen kann und soll« (KPM, 208) — eben mit Blick auf
die drei Grundfragen. Wenn hingegen die Anthropologie als Sammelsurium
von Fachwissenschaften, als somatische, biologische, psychologische, ethno-
logische Betrachtung des Menschen, als Kulturmorphologie oder Typologie
von Weltanschauungen auftritt und ihre Ertrige »zusammenflielen«, sinke

hittps://dol.org/10.14361/9783830428563-007 - am 14.02.2028, 07:57:03. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=R


https://doi.org/10.14361/9783839429563-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anthropologiekritik Martin Heideggers

ihre Idee »zur vélligen Unbestimmtheit« herab. Deshalb gilt: »Keiner Zeit ist
der Mensch so fragwiirdig geworden wie der unsrigen.« (Scheler, zit. in KPM,
209) Versuche der klassischen Anthropologien, die Heidegger vor Augen hat,
erscheinen ihm als Verallgemeinerungen, die in »regionale Ontologien des
Menschen« miinden und die Frage offen lassen, bei welchem Grade der All-
gemeinheit die empirische Erkenntnis in eine philosophische tibergeht (KPM,
210f.). Denn sie blenden die grundlegende Frage nach dem >Wesen«< des Men-
schen aus, weil sie die drei Kantischen Fragen nicht hinreichend reflektieren —
denn das hiefle, sie als Fragen nach einem Verhdltnis (Kénnen, Sollen, Diirfen),
nicht nach einem Gegenstand/»Was?« begreifen. Kénnen, Sollen und Diirfen
in ihrer gemeinsamen Fraglichkeit bekunden nimlich die Fraglichkeit eben
der Endlichkeit des Menschen, die der menschlichen Vernunft nicht einfach
nur »anhinge«, sondern in ihrer Fraglichkeit »Sorge« um das Endlich-sein-
kénnen sei (KPM, 217). Wenn die Grundlegung der Metaphysik fiir Kant ein
»Studium der inneren Natur« ist, kann ihm Heidegger hierin nur beipflichten
— entsprechend seiner Lesart der Kritik der reinen Vernunft und dem damit ver-
bundenen Aufweis des privilegierten Status der Zeitlichkeit. Erst von dieser
aus und in Ansehung des hiermit verbundenen Verhiltnisses des Menschen
zu seiner Endlichkeit »ist dergleichen wie Sein, und zwar mit dem ganzen
Reichtum der in ihm beschlossenen Gliederungen und Beziige, iiberhaupt zu
begreifen« (KPM, 224). Diese Seinsart des Menschen nennt Heidegger eben
»Existenz«, die nur »auf dem Grunde des Seinsverstindnisses« als Verstind-
nis der Zeitlichkeit und ihrer Existenzialien »mdglich ist« (KPM, 227). Als
Seinsart in sich ist Existenz Endlichkeit, »urspriinglicher als der Mensch ist
die Endlichkeit des Daseins in ihm« (KPM, 229). Entsprechend »kann die Fra-
ge nach dem, was urspriinglicher ist als der Mensch, grundsitzlich keine an-
thropologische sein« (KPM, 230). Die Grundlegung der »Metaphysik in einer
Metaphysik« des Daseins ist somit Metaphysik von der Metaphysik (s.0.), sie
geht allen philosophisch-anthropologischen Setzungen des Menschen voraus.

Heidegger liest nun Metaphysik des Daseins als genitivus subiectivus. Es
handele sich um eine »als Dasein notwendig geschehende Metaphysik« (KPM,
231). Dieses Geschehen kann im phinomenologischen Sinne nur »enthiillt«
werden (KPM, 232): Sorge und Angst als phinomenale Grundbefindlichkei-
ten sind nicht Thema einer eigenen philosophischen Disziplin; vielmehr be-
kundet sich in einer Metaphysik des Daseins »der Wille zur Erweckung der
Einsicht, daR das Philosophieren als ausdriickliche Transzendenz des Daseins
geschieht« (KPM, 242).

hittps://dol.org/10.14361/9783830428563-007 - am 14.02.2028, 07:57:03. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=R

109


https://doi.org/10.14361/9783839429563-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

Christoph Hubig

4. HEIDEGGER VERSUS CASSIRER (UND PLESSNER)

Es ist klar, dass diese Kant-Auslegung zur Kontroverse mit Ernst Cassirer
fuihren musste, nicht nur, was die Kant-Auslegung betrifft, sondern auch be-
zliglich der Positionierung philosophischer Anthropologie. In seiner Rezen-
sion des zweiten Bandes Das mythische Denken von Cassirers Philosophie der
symbolischen Formen (1925)*° wiirdigt Heidegger zwar diese von Cassirer so
konzipierte »Phinomenologie des mythischen Bewufitseins«, die die Einheit
der Kultur als Denkform, Anschauungsform und Lebensform freilegen will,
als wertvolle Leistung, die sich von naturalistischen und soziologischen Er-
klarungsversuchen anderer Anthropologien abhebe. Indem sie »ihrerseits auf
die vorgreifende Bestimmung des Mythos als einer eigengesetzlichen Funk-
tionsform des Geistes« griinde, sei durchaus »ein sicherer Leitfaden« fiir die
»verarbeitende Durchdringung der bisherigen Ergebnisse« gewonnen (KPM,
2064). Damit scheint Cassirers Ansatz zunichst dem Heideggerschen Verdikt
gegeniiber der Anthropologie zu entgehen, wird hier doch eine Grundlegung
genuin philosophischer Natur vorgenommen, die nicht als philosophische
Anthropologie auftritt, sondern fiir die Fachanthropologien die vorgreifende
Bestimmung der Seinsform des fiir diese thematisch Seienden liefert. Aber:
Sie liefert dies im Rahmen einer vorgreifenden Bestimmung, also letztlich
doch einer Setzung. Heidegger sieht sie dahingehend gegeben, dass Cassirer
die Begriindung seiner leitenden Vorbestimmung des Mythos als bildender
Kraft des Geistes von Kant in einer reduziert erkenntnistheoretischen Les-
art iibernimmt, wonach alle »Wirklichkeit< als Gebilde des gestaltenden
Bewufdtseins gelten soll« (KPM, 265). Denn: »Die Wesensinterpretation des
Mythos als einer Moglichkeit des menschlichen Daseins bleibt so lange zu-
tallig und richtungslos, als sie nicht auf eine radikale Ontologie des Daseins
im Lichte des Seinsproblems tiberhaupt gegriindet werden kann.« (Ebd.)
Wenn im Ausgang von einer erkenntnistheoretischen Lesart Kants und in
Erweiterung dieser die Vorbestimmung des Mythos als Funktionsform des
bildenden Bewusstseins von Cassirer »gesetzt« ist, so stellt Heidegger die
»Forderlichkeit« einer solchen Orientierung an der neukantischen Bewusst-
seinsproblematik infrage, weil Cassirer mit einer Analyse des mythischen
Gegenstandsbewusstseins beginne, statt mit einer zentralen Charakteristik
der Seinsverfassung dieses Seienden als Lebensform. Zwar erfasse Cassirer
das »Mana« nicht als ein Seiendes unter anderem Seienden, sondern sehe
darin (phinomenologisch) das »Wie« alles mythisch Wirklichen (KPM, 2606).
Warum aber ist die Mana-Vorstellung das fithrende und erhellende Seinsver-
stindnis der mythischen Lebensform? Hier verweist Heidegger wieder auf
seine Daseinsanalytik mit ihrem ontologischen Verstindnis von »Sorge« und

20 | KPM, Anhang, 256-270.

hittps://dol.org/10.14361/9783830428563-007 - am 14.02.2028, 07:57:03. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=R


https://doi.org/10.14361/9783839429563-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anthropologiekritik Martin Heideggers

»Geworfenheit«. Ausgehend von einer solchen Daseinsanalytik hitte dem
Mana als »Verklammerung« von Lebensform, Anschauungs- und Denkform
ein anderer Status eingerdumt werden miissen. Ahnliches gelte fiir die im
mythischen Dasein verortete Kraft des Wunsches, in der sich »die Transzen-
denz des Daseins zu seiner Welt enthiillt« (KPM, 268), ferner fiir die Phan-
tasie als Fundamentalvermogen, die bei Cassirer ungekliart bleibe und mit
der dem Neukantianismus »allerdings fernliegenden Orientierung an dem
Phinomen der transzendentalen Einbildungskraft und seiner ontologischen
Funktion« (KPM, 269) verstindlich geworden wire (jenseits der Einteilungen
in Denkform und Anschauungsform, denen sie sich entzieht).

Im Rahmen der Davoser Vortrige und der Davoser Disputation zwischen
Ernst Cassirer und Martin Heidegger wird diese Kritik wieder aufgenom-
men.?! Habe Kant sich selbst durch seinen Radikalismus in eine Position ge-
bracht, vor der er zuriickschrecken musste, so verlange eine radikale erneute
Enthiillung des Grundes der Méglichkeit der Metaphysik als Naturanlage des
Menschen, d.h. eine auf die Moglichkeit der Metaphysik als solche gerichtete
Metaphysik des Daseins die Beantwortung der Frage nach dem Wesen des
Menschen »in einer Weise, die vor aller philosophischen Anthropologie und
Kulturphilosophie liegt« (KPM, 273). Cassirer konzediert seinerseits durch-
aus, dass die Einbildungskraft als Beziehung alles Denkens auf die Anschau-
ung zentrale Bedeutung hat. Wenn sich aber Heidegger ganz auf das endliche
Wesen des Menschen zuriickziehe, wie gelinge ihm dann der »Durchbruch«
zu einer »Sphire« der Objektivitit und Absolutheit, wie sie Kant an der Ma-
thematik exemplifiziert? (KPM, 278) Heidegger repliziert, dass fiir Kant die
Natur als eine Region des Seienden nicht als Gegenstand der mathematischen
Naturwissenschaft gedacht sei (KPM, 278). Die Frage, wie Naturwissenschaft
moglich ist, sei nicht sein zentrales Motiv gewesen. In dem Konstitutivum der
Endlichkeit komme der Charakter der Unendlichkeit selbst zum Vorschein,
in gewisser Weise als ein schopferisches Vermogen, freilich als eines der
Darstellung, »worin eine Angewiesenheit auf ein Hinnehmen liegt« (KPM,
280). Wenn »das ontologische Verstindnis des Seins nur méglich ist in der
inneren [zeitlichen] Erfahrung des Seienden, ist diese Unendlichkeit des On-
tologischen wesensmiflig gebunden an die ontische Erfahrung« — dies sei
das schirfste Argument fiir die Endlichkeit (ebd.). Wahrheit selbst sei damit
»einig«, dass »das Dasein ein Seiendes ist, das offen ist zu Anderem und zu
sich selbst« (KPM, 281). Der Mensch sei ein »Seiendes, das sich in der Unver-
borgenheit von Seiendem hilt« (ebd.). Insofern halte es sich in der Wahrheit
(z.B. durch eine recht verstandene Technik, s.u.) und — aufgrund seiner End-
lichkeit — zugleich in der Unwahrheit, wofiir Kant das Titelwort »metaphysi-
scher Schein« einsetze (ebd.). Wenn wir vom Ewigen sprechen, einem Aprio-

21 | KPM, Anhang 271-296.

hittps://dol.org/10.14361/9783830428563-007 - am 14.02.2028, 07:57:03. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=R

11


https://doi.org/10.14361/9783839429563-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12

Christoph Hubig

ri, so sei dies nur dadurch méglich, dass im Wesen der Zeit selbst eine innere
Transzendenz liege, in der »im Zukiinftigen, erinnernden Verhalten« der
Horizont aufgespannt sei, innerhalb dessen sich so etwas »wie die Bestidndig-
keit der Substanz« konstituiere (KPM, 282). Eine Untersuchung der Moglich-
keit des gestaltenden Verhaltens zum Seienden sei eben keine philosophische
Anthropologie. Cassirer beharrt hingegen darauf, dass der Mensch den Weg
zur Unendlichkeit »durch das Medium der Form« habe. Deren Funktion sei
gerade, dass »der Mensch, indem er sein Dasein in Form verwandelt, [...] die
Endlichkeit in etwas Neues« hinausfithre (KPM, 286). Indem die Philosophie
den Menschen habe frei werden lassen, habe sie ihn auch in einem gewissen
Sinne »radikal von der Angst als blofer Befindlichkeit« befreit (KPM, 287).
Heidegger verwahrt sich gegen diese Lésung, die »von einem Begriff des Lo-
gos« ausgehe und beharrt darauf, dass die Frage, »was der Mensch sei, nicht
so sehr beantwortet werden muf} im Sinne eines anthropologischen Systems,
sondern [...] hinsichtlich der Perspektive, in der sie gestellt sein will« (KPM,
288). Der eigentliche Sinn der Befreiung liege nicht darin, frei zu werden »fiir
das Reich der Form, sondern frei zu werden fiir die Endlichkeit des Daseins«,
die Geworfenheit als »eigentliches Grundgeschehen«, welches sich darin ma-
nifestiert, dass der Mensch »in der Gefesseltheit in den Leib in einer eigenen
Gebundenheit mit dem Seienden steht. Nur in ganz wenigen Augenblicken
existiere er auf der Spitze seiner eigenen Mdoglichkeit [in Ansehung des To-
des], sofern sein Dasein als freies einen Einbruch in das Seiende vollzieht,
der immer geschichtlich und in einem letzten Sinne zufillig ist« (KPM, 290).
Dadurch, dass der Mensch in dieser Offenheit lebe, sei er durch diesen »ex-
zentrischen Charakter« zugleich auch hineingestellt in das Ganze des Seien-
den iiberhaupt — nur so habe die Frage und die Idee einer philosophischen
Anthropologie Sinn (KPM, 291). Mit Blick auf Helmuth Plessner, dessen Titel-
worte Heidegger hier ausborgt, bemerkt er freilich, dass man den Menschen
in dieser Hinsicht eben gerade nicht empirisch als gegebenes Objekt unter-
suchen konne, und er deshalb auf dieser Basis auch nicht eine Anthropologie
des Menschen entwerfe. Plessner habe, so Heidegger an anderer Stelle??, sein
Buch (SuZ) »recht vielfach in seiner oberflichlichen Art ausgeschriebenc,
wogegen Plessner einwandte, dass bei Heidegger »freilich die Strukturen in
einer Schicht« erscheinen, wihrend nach seiner Auffassung »der Mensch
(Dasein) die Schichten in sich enthilt«, auf die »sich die verschiedenen Struk-
turen verteilen«. Dies sei Heidegger verborgen geblieben. Cassirer sieht zwar
die Gemeinsamkeit in der Auffassung, dass die Stellung des Menschen »nicht

22 | Vgl. hierzu die vorziigliche Abhandlung von Joachim Fischer, »Exzentrische Posi-
tionalitat. Plessners Grundkategorie der Philosophischen Anthropologie«, in: DZPhil,
Berlin 48 (2000) 2, 265-288, in der Fischer auf das Verhéltnis Heidegger - Plessner
eingeht und die nachfolgenden Belegstellen (zit. ebd., 274-275) versammelt.

hittps://dol.org/10.14361/9783830428563-007 - am 14.02.2028, 07:57:03. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=R


https://doi.org/10.14361/9783839429563-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anthropologiekritik Martin Heideggers

anthropozentrisch sein« kann (KPM, 292). Er beharrt jedoch darauf, dass sich
die Objektivitit der symbolischen Formen tiberhaupt im Urmedium der Spra-
che manifestiere und erst durch diese Welt der Formen sich der »Weg von Da-
sein zu Dasein« ergebe. Im Ausgang von diesem »Faktum« ist dann nach der
Maglichkeit dieses Faktums zu fragen. Auf diese Weise konne man sich den
Zugang zu der Fragestellung Heideggers freimachen; hierauf hebt Heidegger
in seinem vers6hnlichen Schlusswort ab, in dem er betont, dass beide wieder
»Ernst machen mit der zentralen Frage der Metaphysik« (KPM, 296). Wenn
Heidegger spiter von der »Sprache« als »Haus des Seins« spricht, scheint er,
wenn auch in anderer Fokussierung als Cassirer, grundsitzlich diesen Weg
zu beschreiten.

Auch in seinem Brief Uber den Humanismus®® werden in anti-anthropo-
logischer Absicht Humanititskonzepte verworfen, die den Menschen als ge-
sellschaftlichen (Marx), Kind Gottes, animal rationale oder im Sinne des Sar-
treschen Existenzialismus begreifen. Hier werde ein Wesen des Menschen
vorausgesetzt, entweder, indem der Humanismus in einer Metaphysik griinde
oder sich selbst zum Grund einer solchen mache (PH, 13). Dabei verschliele
man sich dem »einfachen Wesensbestand, dafl der Mensch nur in seinem We-
sen west« (abgelauscht der aktivischen Konnotation, wie sie sich etwa in >Haus-
verweser« findet), in dem er vom Sein »angesprochen wird« (PH, 15). Hier habe
er »Sprache« als die Behausung, in der sich sein Sein »lichtet«. Daher diirfe
der Mensch sich nicht (wie bei Sartre) aus seiner Subjektivitit begreifen, son-
dern aus der Objektivitit seiner Geworfenheit; ein Denken dieser Ek-sistenz
lege »mit seinem Sagen unscheinbare Furchen in die Sprache« (PH, 54). Der
Unterschied zu Cassirer wird hier vollends klar: Wo Cassirer die Formen als
faktische Exemplifikationen der Sprache und geschichtlich basale Instanzen
der Metaphysik erachtet, die als gegebene freizulegen sind, sieht Heidegger
die Sprache, die der Dichter Hélderlin als Haus, als Moglichkeit des Wohnens
vorstellt, als eine, in der das Denken die sich wiederholenden Akte des Woh-
nens in seiner Endlichkeit und Zufilligkeit vollzieht, somit das »Feld« (PH, 54)
fruchtbar werden lisst, indem es seine Furchen zieht, und nicht etwa schopfe-
risch ihm als »Herr« bestimmte Formen gibt. Insofern erscheint fiir Heideg-
ger der Mensch als Landwirt (der Sprache), als Hiiter des Seins, dessen Haus
diese Sprache ist.

23 | Martin Heidegger, Uber den Humanismus [1947], Frankfurt a.M. 1981, zit. als PH.

hittps://dol.org/10.14361/9783830428563-007 - am 14.02.2028, 07:57:03. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=R

13


https://doi.org/10.14361/9783839429563-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114

Christoph Hubig

5. PARADIGMA TECHNIK?*

Diese gleichnishaft-dunklen Wendungen mogen sich erhellen am Beispiel der
Heideggerschen Philosophie der Technik. Zunichst weist Heidegger — wie
zu erwarten — jegliche »anthropologische Deutung« der Technik zuriick.”
Eine solche Deutung (er mag die Technikphilosophie Ernst Kapps oder Ar-
nold Gehlens vor Augen gehabt haben) setzt den Menschen als animal, als
mingelbehaftetes (Gehlen) oder stirkstes (Kapp) Tier. Beide (kontriren)
Eigenschaftszuweisungen sind funktionalistisch bezogen auf die Fihigkeit
des Menschen, zu iiberleben. Deshalb weist Heidegger in einem Atemzug mit
der anthropologischen auch die instrumentalistische Deutung der Technik
zuriick. Diese instrumentalistische Deutung der Technik begreift Technik als
Mittel zum Zweck. Zweck ist die technische Losung des fiir den Menschen so
gedachten technischen Problems seines Uberlebens. Beide Setzungen sind
insofern technomorph: Technik wird auf der Basis einer technischen Model-
lierung des Menschen »erklirt«. Erklirungskompetenz {iberhaupt hatte Hei-
degger der Anthropologie abgesprochen. Dass der Mensch das »stirkste Tier«
sei, begriindet Kapp mit Hinweis auf seine evolutionire Selbstermichtigung
und sein Ubetleben in der Konkurrenz mit den anderen Spezies. Dass der
Mensch das schwichste Tier sei, begriindet Gehlen mit dem Verweis auf die
— relativ zu anderen Spezies — mangelhafte Ausstattung des Menschen mit
organischen Fihigkeiten, die fiir sein Uberleben erforderlich seien und durch
technische Organentlastung, Organverstirkung und Organsubstitution zu
kompensieren seien, was unter dem Titelwort >Entlastung« dann weiter ver-
handelt wird. Beide fokussieren unterschiedliche Merkmale menschlicher
Ausstattung und generalisieren im Ausgang von ihren empirischen Befun-
den, was Heidegger (in KPM, s.0.) nicht als seriéses Philosophieren gelten
lassen will. Gleiches gilt fiir die »Setzung« des Menschen relativ zur Evo-
lution, sofern sie ihrerseits unter dem Vorbild eines technischen Subjektes
modelliert wird: Mal erscheint der Mensch als »Krone der Evolution« (Kapp),
weil sich hier die Evolution in ihrer hochsten Entwicklungsstufe und vollkom-
mensten technischen Ausprigung manifestiere; mal erscheint der Mensch
mit Blick auf seinen Umgang mit Ressourcen und die selbstzerstorerischen
Folgen seines technischen Agierens als »Katastrophe der Evolution« (Franz
Wuketits), je nachdem, unter welches funktionale Erfordernis man die Evolu-
tion als technisches Uber-Subjekt stellt — ebenfalls jene Setzungen, die Hei-

24 | Der folgende Abschnitt resiimiert Uberlegungen, die ich in Christoph Hubig, Die
Kunst des Méglichen |. Technikphilosophie als Reflexion der Medialitat, Bielefeld 2006,
Kap. 2.2-2.4 dargestellt habe. Dort finden sich auch die Belegstellen, auf die ich nach-
folgend Bezug nehme.

25 | Martin Heidegger, Die Technik und die Kehre, Pfullingen 1962, 5.

hittps://dol.org/10.14361/9783830428563-007 - am 14.02.2028, 07:57:03. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=R


https://doi.org/10.14361/9783839429563-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anthropologiekritik Martin Heideggers

degger verurteilt. Heidegger selbst hingegen sucht ein Technikverstindnis zu
gewinnen, welches in der Sprache (als Acker) die Furchen zieht, in denen
Technik sich artikulieren konnen soll. Fiir die Technik des Handwerkers, in
deren Wirkursache sich die gedachte Form, der Stoff und die Zweckursache
entbergen, verwirklichte Gestalt annehmen, wird dann dieses Entbergen bzw.
a-letheia als Wahrheit greifbar, weil diese eben nichts anderes sei als das Ent-
borgene. Ein Denken der Technik hebt mithin ihren Wesenszug als denjeni-
gen des Entbergens hervor (»Furche«) und denkt ihr Wesen eben nicht als
»technisches« (im Sinne einer anthropologisch-instrumentellen Deutung als
Setzung). In der modernen Technik erfahren wir — so Heidegger — ein ande-
res Kundtun des Wesens der Technik als Seinsgeschick: Sie tritt als Ge-stell,
als das Versammelnde (analog zu Ge-birg oder Ge-miit) des Stellens auf, und
zwar nicht nur im neutralen Sinne von Sys-tem, sondern in der Konnotation
von Stellen als Erlegen oder Herausfordern. In diesem Gestell werden sowohl
die Natur als auch der Mensch »gestellt«, indem sie als Ressourcen des Be-
standes flir die »Sicherung« des Steuerns im Rahmen technischer Vollziige
herangezogen und eingesetzt werden. Insofern ist das Wesen (also die Art,
wie die Technik »west« als Subjekt eines Vollzuges) der modernen Technik
das Ge-stell. Hierin sieht Heidegger eine Gefahr, zugleich aber auch ein »Ret-
tendes«insofern, als die Er-fahrung dieses Seinsgeschicks uns auf die Wurzel
dieser Entwicklung verweist, den »Willen zum Willen« einer (vergeblichen)
Beherrschung unseres Daseins. Diesem Willen zum Willen sei nur zu begeg-
nen in der Haltung der »Gelassenheit«, in der der Mensch sich eben nicht
mehr zum scheiternden Herrn seines Daseins aufschwingt, sondern als »Hii-
ter« dieses Seins mit der Verfasstheit seiner Endlichkeit versshnt und sich auf
diese Endlichkeit hin entwirft.

6. HEIDEGGERS »SETZUNGEN<¢ BEIM VERSUCH,
KONKRET ZU WERDEN

Die Anti-Anthropologie Heideggers muss sich daraufhin befragen lassen, ob
sie ohne Setzungen auskommt. Genau dies ist zundchst mit Blick auf diejeni-
gen Passagen und Argumentationslinien zu bezweifeln, in denen Heidegger
konkret wird. Sein Technikbild — dies ist hier polemisch gemeint, weil Heideg-
ger ein bildhaft-vorstellendes Denken immerfort als Denken des Vorhandenen
verwirft?® — nimmt seinen Ausgang von exempla (Silberschale oder Kraftwerk
im Rhein), die ihn zu Verallgemeinerungen veranlassen, die anders ausgefal-
len wiren, hitte er andere Entwicklungslinien der Technik in ihren histori-

26 | Martin Heidegger, »Die Zeit des Weltbildes«, in: ders., Holzwege, Frankfurt a.M.
1950, 73-110.

hittps://dol.org/10.14361/9783830428563-007 - am 14.02.2028, 07:57:03. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=R

115


https://doi.org/10.14361/9783839429563-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

u6

Christoph Hubig

schen Kontexten reflektiert. Mit Blick auf die antike Maschinentechnik oder
technische Infrastrukturen seit der neolithischen Revolution wire sein Bild
der Handwerkstechnik mit ihrer notwendigen Einbettung in technische Syste-
me anders zu akzentuieren. Sind Ackerbau und Viehzucht, Hafenanlagen oder
die antike Wassermiihle mit reguliertem Wasserzulauf aus einem Miihlteich
nicht schon etwas »Gestellhaftes<? Ist die Ausbeutung von Bodenschitzen seit
der Antike nicht eine Art »Herausforderung« der Natur, wihrend die Spezifik
moderner Technik eher wohl im Ubergang von einer bloRen Umlenkung me-
chanischer Krifte zur Wandlung von Kriften als Voraussetzung fiir die Spei-
cherung und den Transport von Kriften/Energien, Stoffen und Informationen
liegt? Analoges gilt fiir bestimmte Setzungen der Bedeutung auf der Basis pro-
blematischer (deutscher) Etymologien, die jeweils auch anders zu fokussieren
waren.

Abgesehen von solchen objektstufigen Setzungen finden sich aber auch
und problematischer Setzungen dort, wo es um die phinomenologische Frei-
legung der Existenzialien des Dasein geht. Die unstrittige Fixierung auf die
Endlichkeit in Ansehung des Todes als letzter und uniiberbietbarer Méglich-
keit, die nicht iiber die Hilfsvorstellung zukiinftiger Wirklichkeit zuginglich
ist, mithin nicht vorgestellt werden kann, findet ihr Kontrapost im von Hannah
Arendt vorgebrachten Verweis auf das Existenzial der Natalitit als in gleicher
Weise zu beriicksichtigender Geworfenheit in eine gestaltbare Unbestimmt-
heit, die erst nach und nach in ihrer Ausfiillung Konturen der Endlichkeit
erhilt. Und zwar einer jeweils selbst geschaffenen Endlichkeit (wie sie etwa
Seren Kierkegaard gedacht hat). Schlieflich ist zu fragen, ob auf der hochs-
ten Stufe der Analytik des Daseins iiber die Leitdifferenz zwischen vorhan-
den-gegenstindlichem Seienden und dem Sein des Menschen als Dasein nicht
doch wieder eine differentia specifica eingezogen wird, wie sie Heidegger den
Konzepten des animal sociale, des animal rationale, des alter deus vorhilt: Die
Grundsetzung ist diejenige von Seiendem (als Relatum einer Erfahrung im
weitesten Sinne), von dem sich der seiende Mensch (durch die Spezifik seiner
Geworfenheit in die Endlichkeit) in einer bestimmten Weise abhebt, welche
Heidegger in einer Hinsicht durchaus zutreffend charakterisiert, aber eben
nur in einer Hinsicht (s. Hannah Arendts Gegenposition).” Wir scheinen also
ohne Setzungen nicht auszukommen, und genau dies zu verfolgen war das
Anliegen Ernst Cassirers in einer Reflexion solcher Setzungen und der Be-
dingungen ihrer Moglichkeit. Diese kantische Denkfigur im allgemeinsten
Sinne ist also durch Heideggers Anti-Anthropologie offensichtlich keineswegs
revidiert.

27 | Hannah Arendt, Vita activa oder vom tatigen Leben [1958], Miinchen 1981, 243.

hittps://dol.org/10.14361/9783830428563-007 - am 14.02.2028, 07:57:03. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=R


https://doi.org/10.14361/9783839429563-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anthropologiekritik Martin Heideggers

Ein weiteres kommt hinzu: In geradezu fataler Weise machen sich bei
Heidegger anthropologische Setzungen bemerkbar, wo er in einem anderen
Felde, demjenigen der Politik und dem Denken politischer Geschichtlichkeit,
konkret zu werden versucht. Es zeichnet sich hier eine problematische Ana-
logie zu Kants Uberlegungen im Rahmen einer empirischen Anthropologie
ab. Kant lisst seine physiologische Anthropologie von dem handeln, was die
Natur aus dem Menschen macht, im Unterschied zu einer pragmatischen, die
sich mit dem befasst, was der Mensch als frei handelndes Wesen aus sich sel-
ber macht oder machen kann und soll.?® Fiir letztere dienen die drei Kritiken
als Leitfaden fiir eine Kenntnis des Menschen und fundieren eine solche
Anthropologie in einer Weise, die einer philosophischen Befragung standhilt,
ohne selbst Philosophie zu sein. Seine anthropologische Charakteristik, die
personliches Naturell und Temperament, Geschlecht, Volk und Rasse unter-
sucht und mit Bemerkungen zum »Charakter der Gattung« endet, weist Kate-
gorisierungen, Klassifizierungen und Werturteile auf, die dulerst fragwiirdig
sind, ihre Abhingigkeit vom Common Sense und dem empirischen Wissens-
stand der Zeit nicht verleugnen kénnen und durchaus unter Heideggers Ver-
dikt der Anthropologie fallen. Hier scheint Kant seine Reflexion der Natur als
»als-ob-Natur«, wie er sie u.a. in der ersten Einleitung zur Kritik der Urteils-
kraft biindig gefasst hat®, zugunsten eines quasi naturalistischen Naturver-
stindnisses in den Hintergrund treten zu lassen. Ahnliches nun widerfihrt
auch Heidegger, insbesondere im Rahmen der Schwarzen Hefte®, als letzter
Edition seiner Gesamtausgabe. Was sich hier als Charakterisierung von Volk
und Rasse, von Charakter und Geschick in concreto findet, sind willkiirliche
Vereinseitigungen, hilflose Verallgemeinerungen und fragwiirdige Plausibili-
sierungen jenseits umfassender historischer oder politiktheoretischer Kennt-
nis. Unter der fatalen Denkfigur der Plausibilisierung wird etwa ein seins-
vergessenes, kalkulierendes, rechnend vorstellendes und auf der Steuerung
und Regelung abzurechnendes Denken fiir das Judentum zum Spezifikum
erhoben, wihrend »das« Volk als »Behtitung und Ausfithrung der Ermich-
tigung des Seins« im Deutschen instanziiert wird (GA 94, 98). Eine solche
pseudokonkrete »Philosophie des Dasein« (GA 94, 281), die er vom »unge-
schichtlichen« Denken »der Historiker« abgrenzt (GA 94, 407), bejubelt den
»Untergang, der als Augenblick der Seinsgeschichte nur den Starken gehére
(GA 94, 481). Er beschwort, dass der Mensch nicht als subjectum gedacht

28 | Immanuel Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. AA Bd. 7, Berlin 1917,
117-333, hierzu Marc Rolli, Kritik der anthropologischen Vernunft, Berlin 2011, 60-107.
29 | Immanuel Kant, »Erste Fassung in die Einleitung zur Kritik der Urteilskrafte, in:
Werke in sechs Banden, hg. von Wilhelm Weischedel, Darmstadt 1964, 173-232.

30 | Martin Heidegger, Uberlegungen I1-VI (Schwarze Hefte 1931-1938), GA 94, Frank-
furta.M. 2014, im Folgenden zit. als GA 94.

hittps://dol.org/10.14361/9783830428563-007 - am 14.02.2028, 07:57:03. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=R

17


https://doi.org/10.14361/9783839429563-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

u8  Christoph Hubig

werden diirfe (GA 94, 491), vollzieht aber genau dies, indem er aus seiner Da-
seinsanalytik eine »Metapolitik« gewinnen will (GA 94, 124), die als geistige
Fiihrerschaft der Politik soll auftreten kénnen.

Ein solch fataler Versuch, konkret zu werden, zeugt riickwirkend doch
von einer schlechten Allgemeinheit und Abstraktheit eines Denkens, die weit
entfernt ist vom Hegelschen Konzept »konkreter Allgemeinheit«, an welches
auch und gerade mit Blick auf die Anthropologie zu erinnern ist: Eine un-
vermeidliche Auffassung des Menschen in seiner natiirlichen Unmittelbarkeit
ist nur der Ausgangspunkt eines An-sich, das in seiner Geschichtlichkeit als
Gestaltung von Verhiltnissen zur Natur seine konkrete Gestalt, sein Fiir-sich
gewinnt und erst hierdurch Thema einer bestimmenden Reflexion in sich (jen-
seits einer »setzenden« oder »dufleren« Reflexion) werden kann.*!

31 | Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Wissenschaft der Logik Il, Werke in 20 Béanden,
Bd. 6, Frankfurt a.M. 2003, 24-34.

hittps://dol.org/10.14361/9783830428563-007 - am 14.02.2028, 07:57:03. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=R


https://doi.org/10.14361/9783839429563-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

