
»Alle Anthropologie, auch die philosophische, 
hat den Menschen schon als Menschen gesetzt«1 
Die Anthropologiekritik Mar tin Heideggers

Christoph Hubig

Martin Heidegger zählt zu den radikalsten Kritikern philosophischer Anthro-
pologie überhaupt; seine Fundamentalontologie als »Metaphysik des Daseins« 
gilt als »Anti-Anthropologie«.2 Beginnend mit der Anthropologiekritik in sei-
nem frühen Hauptwerk Sein und Zeit (SuZ), zentral ausgearbeitet im Rahmen 
seiner Kant-Rezeption in Kant und das Problem der Metaphysik (KPM), weiter-
geführt in Auseinandersetzung mit Ernst Cassirer und Helmuth Plessner, im 
Brief Über den Humanismus bis hin zu den Spätschriften, in denen er an-
thropologische Deutungen insbesondere der Technik verwirft, durchzieht die 
Anthropologiekritik sein gesamtes Werk. 

1. Das Chamäleon »Philosophische Anthropologie«

Unabhängig von Heidegger stellt sich zunächst die Frage nach seinem Gegner, 
welche sogleich in Irritationen führt: Das Titelwort ›Philosophische Anthropo-
logie‹ erscheint auf den ersten Blick seltsam. Wir kennen aus dem Spektrum 
der Fachdisziplinen biologische Anthropologie, psychologische Anthropologie, 
ethnologische Anthropologie, Sozial- und Kulturanthropologie, die aus ihrer 
jeweiligen Fachperspektive die Verfasstheit ›des‹ Menschen in ontogenetischer 
und phylogenetischer Hinsicht untersuchen. Als erfahrende und deutende 
Wissenschaften gehen sie in registrierender, klassifizierender, bilanzierender, 
strukturierender, rekonstruierender, modellierender, erklärender, prognosti-
zierender etc. Absicht mit Erscheinungen des Menschen um. Nach gängiger 

1  |  Martin Heidegger, Kant und das Problem der Metaphysik. Frankfur t a.M. 61998 

(seitengleich mit HGA 3, Frankfur t a.M. 1991), im Folgenden zitier t als KPM.

2  |  Vgl. Andreas Luckner, Heidegger und das Denken der Technik, Bielefeld 2008, Kap. 

4.1.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-007 - am 14.02.2026, 07:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Christoph Hubig102

Ansicht bliebe dann die Frage nach dem ›Wesen‹ des Menschen der Philoso-
phie vorbehalten. Würde aber eine entsprechende Philosophie hiermit zur phi-
losophischen Anthropologie? Dass eine solche Architektonik doch seltsam ist, 
mag im Vergleich mit analogen Konstellationen deutlich werden: Wir sprechen 
zwar durchaus von einer ›Philosophie der Natur‹, ›Philosophie der Geschich-
te/Geschichtsphilosophie‹, ›Philosophie der Gesellschaft/Sozialphilosophie‹, 
›Philosophie der Kunst/Ästhetik‹ etc., nicht aber von ›philosophischer Natur-
wissenschaft‹, ›philosophischer Geschichtswissenschaft‹, ›philosophischer So-
ziologie‹ oder ›philosophischer Kunstwissenschaft‹. Entsprechend ist eine Phi-
losophie des Menschen/des Menschlichen als solche in der philosophischen 
Tradition nicht bloß verankert, sondern auch und gerade hier von zentraler 
Bedeutung, wenngleich − wie auch in den anderen Konstellationen − nach der 
Ausgliederung und Ausdifferenzierung der Fachdisziplinen aus der Philoso-
phie die Frage nach der Beziehung einer wie auch immer gearteten ›Wesens-
philosophie‹ zu den Fachwissenschaften und ihren Erträgen virulent bleibt. 
Derartige Beziehungen als Generalisierung oder Abstraktion können in den 
Fachwissenschaften entsprechend der jeweiligen Modellierungsabsicht in 
unterschiedlichster Richtung vorgenommen und vorangetrieben werden. Die 
entsprechenden Kriterien und Standards resultieren aus der Pragmatik dieser 
Wissenschaften, ohne dass der Philosophie hier eine Schiedsrichterfunktion 
zufiele. Wenn diese jenseits der Fachwissenschaften über Natur, Geschichte, 
Gesellschaft, Kunst (oder Technik…) nachdenkt, bewegt sie sich − latent oder 
explizit − unversehens in den normativen Bereich: sie stellt die Frage nach dem 
›Sinn‹ von x, bewertet Vollzüge und Entwicklungen, entwirft Utopien oder 
Dystopien, kurz: sie reflektiert unser Verhältnis zu den entsprechenden Gegen-
standsbereichen sowie den diese erfassenden Fachwissenschaften im Raum 
rechtfertigender Gründe. So wenig Sozialphilosophie allgemeine Soziologie 
oder Technikphilosophie allgemeine Technologie ist, kann eine Philosophie 
des Menschen als allgemeine Anthropologie auftreten. Gleichwohl sprechen 
wir aber von philosophischer Anthropologie (auch wenn diese problematisiert 
werden soll). 

Sehen wir einmal von der problemgeschichtlichen Verfasstheit ab, in der 
die jetzt von den Fachwissenschaften verhandelten Fragen noch innerhalb der 
Philosophie aufgehoben und in diese eingebettet waren, und fragen mit Blick 
auf unser Thema, wie und als was ›philosophische Anthropologie‹ heute auf-
treten mag, so treffen wir auf ein unübersichtliches Feld unterschiedlichster 
Auffassungen, hinter denen keineswegs eine wie auch immer fundierende Ba-
sis für eine philosophische Teildisziplin ersichtlich wird, sehr wohl aber − wie 
mit Heidegger zu zeigen sein wird − Gründe für eben diese Divergenz. Ex-
emplarisch mag die Situation sein, in der etwa in den 60er Jahren des letzten 
Jahrhunderts ein an Erstorientierung Interessierter prominente Artikel zum 
Thema in philosophischen Lexika und Enzyklopädien durchmustert: Er oder 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-007 - am 14.02.2026, 07:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Anthropologiekrit ik Mar tin Heideggers 103

sie findet z.B. den frühen, viel beachteten Aufsatz von Jürgen Habermas im 
Fischer Lexikon Philosophie3, der dann in der Neuausgabe desselben Lexikons 
durch denjenigen des Herausgebers Alwin Diemer ersetzt wurde4, daneben den 
einschlägigen Artikel von Odo Marquard im Historischen Wörterbuch der Phi-
losophie.5 Habermas reflektiert die klassischen Positionen in deutlicher Orien-
tierung an Plessner, der die Anthropologie »aus der metaphysischen Klam-
mer«6 gelöst habe und der natürlichen Künstlichkeit des Menschen gerecht 
werde. Der »wirkliche Bruch der menschlichen Natur«7 dürfe jedoch nicht wie 
bei Gehlen nur als Mangel mit einem entsprechenden Bedarf nach Entlastung 
gesehen werden; vielmehr durchbrächen die Schöpfungen des Geistes »den 
Kreis der bloßen Reproduktion des Lebens«.8 Der abstrakten Rede von einer 
Weltoffenheit des Menschen indes sei mit der genaueren Frage zu begegnen, 
inwieweit der Mensch, der sein Leben führen muss, dies in konkreten sozialen 
Lebenswelten vollzieht, die nicht auf anthropologische Konstanten reduzierbar 
sind.9 So weit die Anthropologie eine philosophische ist, müsse sie die Ver-
schränkung von Umweltgebundenheit und Weltoffenheit auch auf sich selber 
anwenden: sie könne nicht als Grundlagenwissenschaft Maßstäbe vorgeben, 
z.B. in der Bemessung der gesellschaftlichen Verhältnisse nach dem Grade 
ihrer Stabilität. Vielmehr müsse sie in ein »Wechselgespräch« mit der Theorie 
der Gesellschaft treten, die den Menschen als handelndes und arbeitendes We-
sen begreift; indem die Anthropologie das »Material der Wissenschaften phi-
losophisch deutet«, sei nicht nur der »Zusammenhang« mit einer Theorie der 
Natur zu verfolgen, sondern die »kaum begonnene« Verbindung von Anthro-
pologie und Theorie der Gesellschaft zu entwickeln, von der sich »die Anthro-
pologie grundsätzlich ihren Begriff vom Menschen erläutern lassen [muß]«.10 
Ganz anders sieht Alwin Diemer die philosophische Anthropologie als syste-
matische Wissenschaft, die »Elemente, Strukturen und Gesetzlichkeiten« auf-
zeigt, »die den Menschen als Menschen auszeichnen«.11 Sie habe hierbei die 
Erträge des neuzeitlichen Philosophierens zum »theoretischen, emotionalen 

3  |  Jürgen Habermas, »Anthropologie, philosophische«, in: Alwin Diemer, Ivo Frenzel 

(Hg.), Philosophie. Frankfur t a.M. 1953, 18-35.

4  |  Alwin Diemer, »Anthropologie, philosophische«, in: Alwin Diemer, Ivo Frenzel (Hg.), 

Philosophie. Neuausgabe, Frankfur t a.M. 1967, 9-14.

5  |  Odo Marquard, »Anthropologie«, in: Joachim Ritter (Hg.), Historisches Wörterbuch 

der Philosophie, Bd. 1, Basel/Stuttgart 1971, 362-374.

6  |  Habermas, Anthropologie, a.a.O., 24.

7  |  Ebd., 25.

8  |  Ebd., 27 (mit Theodor Litt).

9  |  Ebd., 32.

10  |  Ebd., 34.

11  |  Diemer, Anthropologie, a.a.O., 13.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-007 - am 14.02.2026, 07:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Christoph Hubig104

und praktischen Vermögen« zu integrieren, was in Kreuzklassifikation zu den 
»Bereichen« des Geistigen und der Sinnessphäre sechs »Funktionsbereiche« 
ergibt, deren Modell »implizit heute allgemein verbindlich ist«: im »Geisti-
gen« Denken, Gemüt, Wollen; im »Sinnlichen« Empfindung, Gefühl, Trieb. 
Deren Wesenszüge jeweils freizulegen, sei Aufgabe der philosophischen An-
thropologie. Diese erscheint mithin als Fundamentaldisziplin der Philosophie, 
die in »Sonderdiziplinen« diese Funktionsbereiche behandele, wobei jeweils 
»Prävalenzen« für die theoretische Seite, die emotionale oder die praktisch-
pragmatische die jeweiligen Ausprägungen charakterisiere.12 Odo Marquard 
hingegen sieht die anthropologische Gegenwartsphilosophie als Arbeit am Le-
bensweltproblem, wobei die »Konkurrenz«13 der Lebensweltphilosophien als 
Konkurrenz von Geschichtsphilosophie und Anthropologie gesehen wird. Als 
Geschichtsphilosophie werde sie Anthropologiekritik. Gegen diese Hegelsche 
Denkfigur, die in seiner Philosophie des Geistes die bloße Naturbestimmtheit 
als »Unmittelbarkeit«, »Naturgeist«, mithin als eine sieht, in der der Mensch 
sich als geschichtliche Wirklichkeit noch nicht gefasst hat14, wendet die An-
thropologie als »Lehre vom Menschen am Leitfaden seiner Bezweifelbarkeit« 
ein, dass im Gange der »Weltgeschichte des Verdachts gegen jede Autorität« 
die »natürliche Daseinsbasis am Ende allein übriggelassen« sei (so Marquard, 
Plessner zitierend).15 Mit Blick auf die »Ohnmacht« des Geistes und die »Un-
vernünftigkeit« der Geschichte, wie sie Scheler und Gehlen betonen und als 
»Instanz der Geschichte eine den Menschen zwingende Natur« bzw. Naturpro-
bleme reklamieren, attestiert Marquard der »anthropologischen Geschichts-
diskussion«, dass sie »bemerkenswert reduziert« sei. Sie schließe »Bündnisse« 
mit den Einzelwissenschaften, »verarbeite« deren Ergebnisse in ihrem »Trend 
zum Natürlichen«.16 Die Durchsicht der Ansätze von der Kulturanthropologie 
bis zur strukturalen Anthropologie führt ihn zum Fazit, dass »der Versuch zur 
Versöhnung von Anthropologie und Geschichtsphilosophie […] einstweilen ne-
gativ [endet].«17 Wir haben hier also den Kontrapost zur Synthese Alwin Die-
mers: Philosophische Anthropologie mit ihrer Gemengelage von Allianzen, 
Sezessionen und Konkurrenzen erscheint als philosophische Baustelle für die 
Suche nach anthropologischen Konstanten zwischen Naturwüchsigkeit und 
Kultürlichkeit.

12  |  Ebd., 14f.

13  |  Marquard, Anthropologie, a.a.O., 370.

14  |  Hegel, Encyclopädie (1817) §307, (1830) §§388-412, s. Marquard a.a.O., 368.

15  |  Ebd., 371.

16  |  Ebd., 372.

17  |  Ebd., 374.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-007 - am 14.02.2026, 07:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Anthropologiekrit ik Mar tin Heideggers 105

2. Im Ausgang von Sein und Zeit18

Dass der Zustand philosophischer Anthropologie, wie er die geistige Situation 
Heideggers prägte, sich in den gegenwärtigen Ausdifferenzierungen perpe-
tuiert, hätte Heidegger wohl kaum überrascht. Von seiner Warte aus hätte es 
für diesen Befund keiner besonderen Voraussicht bedurft − vielmehr ist diese 
Verfasstheit einem grundlegenden Mangel jeglicher philosophischer Anthro-
pologie geschuldet. Er besteht darin, dass die Theoriegebäude der unterschied-
lichen philosophischen Anthropologien wie alle Theorien auf basalen Setzun-
gen beruhen. Menschliches Dasein jedoch ist dem Menschen − so Heidegger 
− nicht im Modus der Vorhandenheit zugänglich bzw. wird verfehlt, wenn so 
etwas unterstellt wird. 

Die Frage »Was ist der Mensch?« sei von vornherein verfehlt, sofern sie 
eine »theoretisch sachhaft erfasste Gegenstandsart unterstellt« (SuZ, 41). Sol-
cherlei gelte für Dinge, nicht aber für den Menschen, der eben nicht so oder so 
»zu setzen« ist. Der Sinn des ›ist‹ ist also für den Menschen in anderer Weise 
freizulegen, und zwar in einer Weise, die seinem spezifischen Weltverhältnis 
gerecht wird. Die Frage ist entsprechend zu transformieren in ›Wie ist der 
Mensch?‹ oder ›Wer ist der Mensch?‹. Sie wird damit zu einer phänomeno-
logischen Frage, die untersucht, wie sich etwas als etwas ihm zeigt. Sie sucht 
nicht mehr »hinter« vorhandenen Erscheinungen nach einem »Wesen«, von 
dem eben die Erscheinungen Erscheinungen sind. Ansonsten würde ihr »We-
senskern« im Horizont einer Theorie bestimmt (»gesetzt«), ggf. würden sie 
als »bloße« oder »trügerische« Erscheinungen abgewertet. Phänomene hin-
gegen sind »selbstständig«; was sie offenbaren, ist das »Sich-an-ihnen-selbst-
zeigende« (SuZ, 28). Im Unterschied zu Phänomenen, die in dieser Hinsicht 
»selbstständig« sind, ist ein bloßes Erscheinen gerade ein »Sich-nicht-Zei-
gen« (SuZ, 29), weil ein »Wesen«, das hinter einer Erscheinung steht, sich 
eben nicht selbst zeigt. Erscheinungen zeigen transitiv (etwas), das Phäno-
men zeigt reflexiv (sich). Wenn nun alle philosophische Anthropologie dar-
auf beruht, dass Erscheinungen des Menschen in ihrer Zeigefunktion für ein 
Wesen des Menschen in Anspruch genommen werden (als Ausgangspunkt 
für Abstraktionen, Generalisierungen, Plausibilisierungen), dann wird deut-
lich, dass Heideggers Ontologie des (menschlichen) Daseins, weil sie phäno-
menologisch verfasst ist, als Alternative zur philosophischen Anthropologie 
auftreten muss. 

Die Notwendigkeit einer solchen Alternative begründet Heidegger in den 
einleitenden Passagen zu Sein und Zeit ex negativo aus einer ersten Kritik an 
der philosophischen Anthropologie. Anthropologie, Psychologie, Biologie und 

18  |  Martin Heidegger, Sein und Zeit [Sonderdruck aus dem Jahrbuch für phänomeno-

logische Forschung 1927], Tübingen 111967, im Folgenden zit. als SuZ.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-007 - am 14.02.2026, 07:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Christoph Hubig106

ethnologische Forschung (dies mit Blick auf Ernst Cassirers zweiten Band der 
Philosophie der symbolischen Formen19) »verfehlen« das »eigentliche, philosophi-
sche Problem« (SuZ, 45). So wie Descartes in seinem »cogito sum« das sum 
»völlig unerörtert« gelassen habe, so mache jede Idee vom »Subjekt« den »An-
satz des subjectum« mit, auch wenn man sich gegen eine »Verdinglichung 
des Bewußtseins« dabei »zur Wehr setzen mag«. Denn auch die Dinglichkeit 
bedarf erst einer Ausweisung ihrer ontologischen Herkunft, »damit gefragt 
werden kann, was positiv denn nun unter dem nichtverdinglichten Sein des 
Subjekts« zu verstehen sei. Gleiches gelte für Ausdrücke wie »Leben« und 
»Mensch« (SuZ, 46). Selbst bei Dilthey, Bergson, Husserl und Scheler sei 
bei aller Übereinstimmung »im Negativen« (SuZ, 47) – nach der Personsein 
nicht mehr als Ding oder eine Substanz gedacht werden kann – deren Dasein 
nicht hinreichend thematisiert. Positiv ontologisch sei die Seinsart der Person 
nicht bestimmt (SuZ, 48). Die Frage danach sei »verbaut oder missgeleitet« 
durch die Definition des Menschen als animal rationale, wobei die Seinsart 
des animal eben im Sinne des Vorhandenseins und Vorkommens verstanden 
sei. Alternativ finde sich der Leitfaden für die Bestimmung des Wesens des 
Menschen in der Theologie, deren Ontologie eines Seins Gottes sich in der-
jenigen des ens finitum des Menschen und seiner »Transzendenz« als etwas, 
was über sich »hinauslangt«, fortschreibt. Auch hier werde der Mensch im 
Sinne des Vorhandenseins der übrigen geschaffenen Dinge begriffen (SuZ, 
49). Auch in der Psychologie, die wie die Anthropologie in eine allgemeine 
Biologie eingebaut würde, gelte, dass sie als »Wissenschaft vom Leben« al-
lererst bezüglich ihrer Ordnung des möglichen Erfassens und Auslegens in 
einer Ontologie des Daseins zu fundieren wäre. Eine Ontologie des Lebens 
»vollzieht sich auf dem Wege einer privativen Interpretation; sie bestimmt 
das, was sein muß, daß so etwas wie Nur-noch-leben sein kann. Leben ist 
weder pures Vorhandensein, noch aber auch Dasein. Das Dasein wiederum 
ist ontologisch nie so zu bestimmen, daß man es ansetzt als Leben« (SuZ, 50). 
Die Alltäglichkeit des Daseins wiederum, an der die phänomenologische Ana-
lytik ansetzt, »deckt sich nicht mit Primitivität« (ebd.). Zwar seien die »primi-
tiven Phänomene« der ethnologischen Forschung oft weniger verdeckt und 
kompliziert. Ethnologie setze selbst aber schon eine zureichende Analytik des 
Daseins als Leitfaden voraus (SuZ, 51) Mit Blick auf Ernst Cassirers Ansatz, 
der die Architektonik von Kants Kritik der reinen Vernunft als möglichen Auf-
riss zur Bewältigung einer solchen Aufgabe erachtet, bezweifelt Heidegger, 
dass man hier ohne einen neuen und ursprünglicheren Ansatz auskomme. Er 
stellt sich dieser Aufgabe in Kant und das Problem der Metaphysik und pointiert 
vor diesem Hintergrund seine Kritik an Cassirer. Hier jedenfalls betont er 

19  |  Ernst Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 2, Das mythische Den-

ken, Berlin 1925.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-007 - am 14.02.2026, 07:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Anthropologiekrit ik Mar tin Heideggers 107

noch eine »Übereinstimmung in der Forderung einer existenzialen Analytik«, die 
einer Interpretation der ethnologischen Befunde vorauszugehen hätte (ebd.). 

Für das Dasein gilt, dass es sich selbst zu seinem Sein verhält (SuZ, 41), 
als Seiendes sei es diesem Sein (als Verhältnis zum Sein) »überantwortet«. 
Diese Verfasstheit bezeichnet Heidegger als Existenz, die als Seinsbestim-
mung allein dem Dasein zuzuweisen ist (im Unterschied zur klassischen 
Verwendung von »Existenz« als Vorhandensein). In dieser Existenz, deren 
Wesenszüge als »Existenzialien« freigelegt werden, liege sein Wesen, seine 
Essenz. Diese drücke eben nicht ein »Was« aus, sondern »mögliche Weisen 
zu sein« (SuZ, 42). Insofern kann sich das Dasein als Seiendes je aus einer 
Möglichkeit, die es ist, bestimmen; das Dasein sei je seine Möglichkeit, die 
es nicht etwa »hat«, »nur eigenschaftlich als ein Vorhandenes«. »Und weil 
Dasein wesenhaft je seine Möglichkeit ist, kann dieses Seiende in seinem 
Sein sich selbst ›wählen‹« (ebd.). Entsprechend lässt es sich nicht katego-
risieren wie Vorhandenes (wie es die Anthropologie versucht), sondern in 
seinen Existenzialien zeigt sich das Wie seines Sich-Wählens. Erst wenn 
dieses freigelegt ist, kann hieraus ein Leitfaden für die mit dem Menschen 
befassten Fachwissenschaften gewonnen werden. Die Erträge ihrer For-
schungen werden, so Heidegger, auf dieser Basis allererst »verständlich«. Es 
könne dann eine »ontologisch durchsichtigere Reinigung des ontisch Ent-
deckten« erfolgen (SuZ, 51). Diese Reinigung bezeichnet Heidegger (ebd.) 
als Wiederholung (im wörtlichen Sinne eines Wieder-Einholens – wie auch 
später in KPM) − eine Struktur, die nun in seinem Kant-Buch ausgearbeitet 
wird: Nach seiner (gegen die Neukantianer gerichteten) Deutung der Kritik 
der reinen Vernunft als Fundamentalontologie (nicht: Erkenntnistheorie) wird 
diese Grundlegung der Metaphysik in einer »Wiederholung« auf die Anth-
ropologie gerichtet. Diese bedürfe einer ursprünglichen Ausarbeitung der 
Seinsfrage als Weg zum Problem der Endlichkeit im Menschen, soll sie ihre 
strukturellen Defizite hinter sich lassen.

3.	Anti-Anthropologie und Anthropologiekritik			 
	 in Kant und das Problem der Metaphysik

Nachdem Heidegger Kants Kritik der reinen Vernunft als »Metaphysik der Meta-
physik« (Kant, zit. bei Heidegger, KPM, 230) in der Absicht, »dem Ungesagten 
nachzudenken« (KPM, 249), ausgelegt und als Aufweis der »Endlichkeit im 
Menschen« rekonstruiert hat, konturiert er dies in noch schärferer Weise zum 
Kontrapost der philosophischen Anthropologie. Heidegger begreift die Kan-
tische Kritik als Grundlegung der Metaphysik, als »Aufhellung des Wesens 
eines Verhaltens zum Seienden« (KPM, 10). Ontische Erkenntnis (Erfahrung) 
ist nur möglich, wenn deren »Seiendes« (Gegenstand) »zuvor schon offenbar, 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-007 - am 14.02.2026, 07:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Christoph Hubig108

d.h. in seiner Seinsverfassung erkannt ist« (KPM 13). »Quellgrund« und »Kern 
dieser Grundlegungsproblematik« ist die »Menschlichkeit der Vernunft, d.h. 
ihre Endlichkeit«, die hier »wesentlich wird« (KPM, 21). »Schärfster Index« der 
Endlichkeit des Verstandes ist, dass er beim Vor-stellen eines »Umweges« der 
»Hinblicknahme auf ein Allgemeines« bedarf, der »Form des Begriffes« (KPM, 
30). Aber über die Begrifflichkeit scheint er doch frei zu verfügen. Jedoch eig-
net ihm hier eine höherstufige Endlichkeit, die in seiner Angewiesenheit auf 
die Anschauung »am schärfsten ans Licht« kommt (ebd.). Nur als »Knecht der 
reinen Anschauung« mit ihrer inneren Temporalität kann er »Herr der empi-
rischen Anschauung« werden (KPM, 76). Entsprechend sucht Heidegger (auch 
und gerade mit Blick auf das Schematismus-Kapitel der Kritik der reinen Ver-
nunft) den privilegierten Status der Einbildungskraft (gegenüber Sinnlichkeit 
und Verstand) freizulegen, und zwar als inneren Sinn für Zeitlichkeit/»Tem-
poralität«. Als »unentbehrliche Funktion der Seele« (Kant KrV, A 78) muss sie, 
wenn sie »nach Kants eigenen Worten zur ›Natur des Menschen‹ gehört«, zum 
zentralen Thema seiner Anthropologie werden (KPM, 127f.). Allerdings blei-
be der Versuch, von der Kantischen Anthropologie Ursprünglicheres über die 
Einbildungskraft als den gelegten Grund der Ontologie zu erfahren, »in jeder 
Weise erfolglos« (KPM 132). Denn die Kantische Anthropologie ist empirisch 
und stellt »überhaupt nicht die Frage nach der Transzendenz« (KPM, 133). Die-
ses Merkmal teilt sie mit den Anthropologien, die Heidegger später behandelt. 
Freilich darf Kants Anthropologie nicht auf die gleichnamigen Abhandlungen 
und Vorlesungen reduziert werden. Denn seine eigentlich philosophische An-
thropologie zeigt sich in seiner Rückführung der drei Grundfragen der meta-
physica specialis (Was kann ich wissen? Was soll ich tun? Was darf ich hoffen?) 
auf die Frage »Was ist der Mensch?«, was Kant dahingehend kommentiert, 
dass »alles dieses zur Anthropologie [zu] rechnen [ist], weil sich die drei ersten 
Fragen auf die letzte beziehen« (von Heidegger zit. in KPM, 207). Das bedeutet 
für Heidegger: Eine Grundlegung philosophischer Anthropologie habe sich 
der Geworfenheit des Menschen in die Zeitlichkeit und der damit phänomenal 
gegebenen Existenzialien, insbesondere der Sorge, als Wesens- und Ordnungs-
grund für alle empirischen Befunde und die darauf aufruhenden Generali-
sierungen allererst zu vergewissern. Jenseits einer Systematisierung von »als 
vorhanden feststellbaren Eigenschaften des Menschen als dieser bestimmten 
Spezies im Unterschied von Tier und Pflanze, […] auch seine[r] verborgenen 
Anlagen, [der] Unterschiede nach Charakter, Rasse und Geschlecht« müsse 
die Anthropologie eben das zu erfassen suchen, »was der Mensch als Handeln-
der aus sich macht, machen kann und soll« (KPM, 208) − eben mit Blick auf 
die drei Grundfragen. Wenn hingegen die Anthropologie als Sammelsurium 
von Fachwissenschaften, als somatische, biologische, psychologische, ethno-
logische Betrachtung des Menschen, als Kulturmorphologie oder Typologie 
von Weltanschauungen auftritt und ihre Erträge »zusammenfließen«, sinke 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-007 - am 14.02.2026, 07:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Anthropologiekrit ik Mar tin Heideggers 109

ihre Idee »zur völligen Unbestimmtheit« herab. Deshalb gilt: »Keiner Zeit ist 
der Mensch so fragwürdig geworden wie der unsrigen.« (Scheler, zit. in KPM, 
209) Versuche der klassischen Anthropologien, die Heidegger vor Augen hat, 
erscheinen ihm als Verallgemeinerungen, die in »regionale Ontologien des 
Menschen« münden und die Frage offen lassen, bei welchem Grade der All-
gemeinheit die empirische Erkenntnis in eine philosophische übergeht (KPM, 
210f.). Denn sie blenden die grundlegende Frage nach dem ›Wesen‹ des Men-
schen aus, weil sie die drei Kantischen Fragen nicht hinreichend reflektieren – 
denn das hieße, sie als Fragen nach einem Verhältnis (Können, Sollen, Dürfen), 
nicht nach einem Gegenstand/»Was?« begreifen. Können, Sollen und Dürfen 
in ihrer gemeinsamen Fraglichkeit bekunden nämlich die Fraglichkeit eben 
der Endlichkeit des Menschen, die der menschlichen Vernunft nicht einfach 
nur »anhänge«, sondern in ihrer Fraglichkeit »Sorge« um das Endlich-sein-
können sei (KPM, 217). Wenn die Grundlegung der Metaphysik für Kant ein 
»Studium der inneren Natur« ist, kann ihm Heidegger hierin nur beipflichten 
− entsprechend seiner Lesart der Kritik der reinen Vernunft und dem damit ver-
bundenen Aufweis des privilegierten Status der Zeitlichkeit. Erst von dieser 
aus und in Ansehung des hiermit verbundenen Verhältnisses des Menschen 
zu seiner Endlichkeit »ist dergleichen wie Sein, und zwar mit dem ganzen 
Reichtum der in ihm beschlossenen Gliederungen und Bezüge, überhaupt zu 
begreifen« (KPM, 224). Diese Seinsart des Menschen nennt Heidegger eben 
»Existenz«, die nur »auf dem Grunde des Seinsverständnisses« als Verständ-
nis der Zeitlichkeit und ihrer Existenzialien »möglich ist« (KPM, 227). Als 
Seinsart in sich ist Existenz Endlichkeit, »ursprünglicher als der Mensch ist 
die Endlichkeit des Daseins in ihm« (KPM, 229). Entsprechend »kann die Fra-
ge nach dem, was ursprünglicher ist als der Mensch, grundsätzlich keine an-
thropologische sein« (KPM, 230). Die Grundlegung der »Metaphysik in einer 
Metaphysik« des Daseins ist somit Metaphysik von der Metaphysik (s.o.), sie 
geht allen philosophisch-anthropologischen Setzungen des Menschen voraus.

Heidegger liest nun Metaphysik des Daseins als genitivus subiectivus. Es 
handele sich um eine »als Dasein notwendig geschehende Metaphysik« (KPM, 
231). Dieses Geschehen kann im phänomenologischen Sinne nur »enthüllt« 
werden (KPM, 232): Sorge und Angst als phänomenale Grundbefindlichkei-
ten sind nicht Thema einer eigenen philosophischen Disziplin; vielmehr be-
kundet sich in einer Metaphysik des Daseins »der Wille zur Erweckung der 
Einsicht, daß das Philosophieren als ausdrückliche Transzendenz des Daseins 
geschieht« (KPM, 242).

https://doi.org/10.14361/9783839429563-007 - am 14.02.2026, 07:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Christoph Hubig110

4. Heidegger versus Cassirer (und Plessner)

Es ist klar, dass diese Kant-Auslegung zur Kontroverse mit Ernst Cassirer 
führen musste, nicht nur, was die Kant-Auslegung betrifft, sondern auch be-
züglich der Positionierung philosophischer Anthropologie. In seiner Rezen-
sion des zweiten Bandes Das mythische Denken von Cassirers Philosophie der 
symbolischen Formen (1925)20 würdigt Heidegger zwar diese von Cassirer so 
konzipierte »Phänomenologie des mythischen Bewußtseins«, die die Einheit 
der Kultur als Denkform, Anschauungsform und Lebensform freilegen will, 
als wertvolle Leistung, die sich von naturalistischen und soziologischen Er-
klärungsversuchen anderer Anthropologien abhebe. Indem sie »ihrerseits auf 
die vorgreifende Bestimmung des Mythos als einer eigengesetzlichen Funk-
tionsform des Geistes« gründe, sei durchaus »ein sicherer Leitfaden« für die 
»verarbeitende Durchdringung der bisherigen Ergebnisse« gewonnen (KPM, 
264). Damit scheint Cassirers Ansatz zunächst dem Heideggerschen Verdikt 
gegenüber der Anthropologie zu entgehen, wird hier doch eine Grundlegung 
genuin philosophischer Natur vorgenommen, die nicht als philosophische 
Anthropologie auftritt, sondern für die Fachanthropologien die vorgreifende 
Bestimmung der Seinsform des für diese thematisch Seienden liefert. Aber: 
Sie liefert dies im Rahmen einer vorgreifenden Bestimmung, also letztlich 
doch einer Setzung. Heidegger sieht sie dahingehend gegeben, dass Cassirer 
die Begründung seiner leitenden Vorbestimmung des Mythos als bildender 
Kraft des Geistes von Kant in einer reduziert erkenntnistheoretischen Les-
art übernimmt, wonach alle »›Wirklichkeit‹ als Gebilde des gestaltenden 
Bewußtseins gelten soll« (KPM, 265). Denn: »Die Wesensinterpretation des 
Mythos als einer Möglichkeit des menschlichen Daseins bleibt so lange zu-
fällig und richtungslos, als sie nicht auf eine radikale Ontologie des Daseins 
im Lichte des Seinsproblems überhaupt gegründet werden kann.« (Ebd.) 
Wenn im Ausgang von einer erkenntnistheoretischen Lesart Kants und in 
Erweiterung dieser die Vorbestimmung des Mythos als Funktionsform des 
bildenden Bewusstseins von Cassirer »gesetzt« ist, so stellt Heidegger die 
»Förderlichkeit« einer solchen Orientierung an der neukantischen Bewusst-
seinsproblematik infrage, weil Cassirer mit einer Analyse des mythischen 
Gegenstandsbewusstseins beginne, statt mit einer zentralen Charakteristik 
der Seinsverfassung dieses Seienden als Lebensform. Zwar erfasse Cassirer 
das »Mana« nicht als ein Seiendes unter anderem Seienden, sondern sehe 
darin (phänomenologisch) das »Wie« alles mythisch Wirklichen (KPM, 266). 
Warum aber ist die Mana-Vorstellung das führende und erhellende Seinsver-
ständnis der mythischen Lebensform? Hier verweist Heidegger wieder auf 
seine Daseinsanalytik mit ihrem ontologischen Verständnis von »Sorge« und 

20  |  KPM, Anhang, 256-270.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-007 - am 14.02.2026, 07:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Anthropologiekrit ik Mar tin Heideggers 111

»Geworfenheit«. Ausgehend von einer solchen Daseinsanalytik hätte dem 
Mana als »Verklammerung« von Lebensform, Anschauungs- und Denkform 
ein anderer Status eingeräumt werden müssen. Ähnliches gelte für die im 
mythischen Dasein verortete Kraft des Wunsches, in der sich »die Transzen-
denz des Daseins zu seiner Welt enthüllt« (KPM, 268), ferner für die Phan-
tasie als Fundamentalvermögen, die bei Cassirer ungeklärt bleibe und mit 
der dem Neukantianismus »allerdings fernliegenden Orientierung an dem 
Phänomen der transzendentalen Einbildungskraft und seiner ontologischen 
Funktion« (KPM, 269) verständlich geworden wäre (jenseits der Einteilungen 
in Denkform und Anschauungsform, denen sie sich entzieht).

Im Rahmen der Davoser Vorträge und der Davoser Disputation zwischen 
Ernst Cassirer und Martin Heidegger wird diese Kritik wieder aufgenom-
men.21 Habe Kant sich selbst durch seinen Radikalismus in eine Position ge-
bracht, vor der er zurückschrecken musste, so verlange eine radikale erneute 
Enthüllung des Grundes der Möglichkeit der Metaphysik als Naturanlage des 
Menschen, d.h. eine auf die Möglichkeit der Metaphysik als solche gerichtete 
Metaphysik des Daseins die Beantwortung der Frage nach dem Wesen des 
Menschen »in einer Weise, die vor aller philosophischen Anthropologie und 
Kulturphilosophie liegt« (KPM, 273). Cassirer konzediert seinerseits durch-
aus, dass die Einbildungskraft als Beziehung alles Denkens auf die Anschau-
ung zentrale Bedeutung hat. Wenn sich aber Heidegger ganz auf das endliche 
Wesen des Menschen zurückziehe, wie gelinge ihm dann der »Durchbruch« 
zu einer »Sphäre« der Objektivität und Absolutheit, wie sie Kant an der Ma-
thematik exemplifiziert? (KPM, 278) Heidegger repliziert, dass für Kant die 
Natur als eine Region des Seienden nicht als Gegenstand der mathematischen 
Naturwissenschaft gedacht sei (KPM, 278). Die Frage, wie Naturwissenschaft 
möglich ist, sei nicht sein zentrales Motiv gewesen. In dem Konstitutivum der 
Endlichkeit komme der Charakter der Unendlichkeit selbst zum Vorschein, 
in gewisser Weise als ein schöpferisches Vermögen, freilich als eines der 
Darstellung, »worin eine Angewiesenheit auf ein Hinnehmen liegt« (KPM, 
280). Wenn »das ontologische Verständnis des Seins nur möglich ist in der 
inneren [zeitlichen] Erfahrung des Seienden, ist diese Unendlichkeit des On-
tologischen wesensmäßig gebunden an die ontische Erfahrung« − dies sei 
das schärfste Argument für die Endlichkeit (ebd.). Wahrheit selbst sei damit 
»einig«, dass »das Dasein ein Seiendes ist, das offen ist zu Anderem und zu 
sich selbst« (KPM, 281). Der Mensch sei ein »Seiendes, das sich in der Unver-
borgenheit von Seiendem hält« (ebd.). Insofern halte es sich in der Wahrheit 
(z.B. durch eine recht verstandene Technik, s.u.) und − aufgrund seiner End-
lichkeit − zugleich in der Unwahrheit, wofür Kant das Titelwort »metaphysi-
scher Schein« einsetze (ebd.). Wenn wir vom Ewigen sprechen, einem Aprio-

21  |  KPM, Anhang 271-296.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-007 - am 14.02.2026, 07:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Christoph Hubig112

ri, so sei dies nur dadurch möglich, dass im Wesen der Zeit selbst eine innere 
Transzendenz liege, in der »im Zukünftigen, erinnernden Verhalten« der 
Horizont aufgespannt sei, innerhalb dessen sich so etwas »wie die Beständig-
keit der Substanz« konstituiere (KPM, 282). Eine Untersuchung der Möglich-
keit des gestaltenden Verhaltens zum Seienden sei eben keine philosophische 
Anthropologie. Cassirer beharrt hingegen darauf, dass der Mensch den Weg 
zur Unendlichkeit »durch das Medium der Form« habe. Deren Funktion sei 
gerade, dass »der Mensch, indem er sein Dasein in Form verwandelt, […] die 
Endlichkeit in etwas Neues« hinausführe (KPM, 286). Indem die Philosophie 
den Menschen habe frei werden lassen, habe sie ihn auch in einem gewissen 
Sinne »radikal von der Angst als bloßer Befindlichkeit« befreit (KPM, 287). 
Heidegger verwahrt sich gegen diese Lösung, die »von einem Begriff des Lo-
gos« ausgehe und beharrt darauf, dass die Frage, »was der Mensch sei, nicht 
so sehr beantwortet werden muß im Sinne eines anthropologischen Systems, 
sondern […] hinsichtlich der Perspektive, in der sie gestellt sein will« (KPM, 
288). Der eigentliche Sinn der Befreiung liege nicht darin, frei zu werden »für 
das Reich der Form, sondern frei zu werden für die Endlichkeit des Daseins«, 
die Geworfenheit als »eigentliches Grundgeschehen«, welches sich darin ma-
nifestiert, dass der Mensch »in der Gefesseltheit in den Leib in einer eigenen 
Gebundenheit mit dem Seienden steht. Nur in ganz wenigen Augenblicken 
existiere er auf der Spitze seiner eigenen Möglichkeit [in Ansehung des To-
des], sofern sein Dasein als freies einen Einbruch in das Seiende vollzieht, 
der immer geschichtlich und in einem letzten Sinne zufällig ist« (KPM, 290). 
Dadurch, dass der Mensch in dieser Offenheit lebe, sei er durch diesen »ex-
zentrischen Charakter« zugleich auch hineingestellt in das Ganze des Seien-
den überhaupt − nur so habe die Frage und die Idee einer philosophischen 
Anthropologie Sinn (KPM, 291). Mit Blick auf Helmuth Plessner, dessen Titel-
worte Heidegger hier ausborgt, bemerkt er freilich, dass man den Menschen 
in dieser Hinsicht eben gerade nicht empirisch als gegebenes Objekt unter-
suchen könne, und er deshalb auf dieser Basis auch nicht eine Anthropologie 
des Menschen entwerfe. Plessner habe, so Heidegger an anderer Stelle22, sein 
Buch (SuZ) »recht vielfach in seiner oberflächlichen Art ausgeschrieben«, 
wogegen Plessner einwandte, dass bei Heidegger »freilich die Strukturen in 
einer Schicht« erscheinen, während nach seiner Auffassung »der Mensch 
(Dasein) die Schichten in sich enthält«, auf die »sich die verschiedenen Struk-
turen verteilen«. Dies sei Heidegger verborgen geblieben. Cassirer sieht zwar 
die Gemeinsamkeit in der Auffassung, dass die Stellung des Menschen »nicht 

22  |  Vgl. hierzu die vorzügliche Abhandlung von Joachim Fischer, »Exzentrische Posi-

tionalität. Plessners Grundkategorie der Philosophischen Anthropologie«, in: DZPhil, 

Berlin 48 (2000) 2, 265-288, in der Fischer auf das Verhältnis Heidegger – Plessner 

eingeht und die nachfolgenden Belegstellen (zit. ebd., 274-275) versammelt.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-007 - am 14.02.2026, 07:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Anthropologiekrit ik Mar tin Heideggers 113

anthropozentrisch sein« kann (KPM, 292). Er beharrt jedoch darauf, dass sich 
die Objektivität der symbolischen Formen überhaupt im Urmedium der Spra-
che manifestiere und erst durch diese Welt der Formen sich der »Weg von Da-
sein zu Dasein« ergebe. Im Ausgang von diesem »Faktum« ist dann nach der 
Möglichkeit dieses Faktums zu fragen. Auf diese Weise könne man sich den 
Zugang zu der Fragestellung Heideggers freimachen; hierauf hebt Heidegger 
in seinem versöhnlichen Schlusswort ab, in dem er betont, dass beide wieder 
»Ernst machen mit der zentralen Frage der Metaphysik« (KPM, 296). Wenn 
Heidegger später von der »Sprache« als »Haus des Seins« spricht, scheint er, 
wenn auch in anderer Fokussierung als Cassirer, grundsätzlich diesen Weg 
zu beschreiten.

Auch in seinem Brief Über den Humanismus23 werden in anti-anthropo-
logischer Absicht Humanitätskonzepte verworfen, die den Menschen als ge-
sellschaftlichen (Marx), Kind Gottes, animal rationale oder im Sinne des Sar-
treschen Existenzialismus begreifen. Hier werde ein Wesen des Menschen 
vorausgesetzt, entweder, indem der Humanismus in einer Metaphysik gründe 
oder sich selbst zum Grund einer solchen mache (PH, 13). Dabei verschließe 
man sich dem »einfachen Wesensbestand, daß der Mensch nur in seinem We-
sen west« (abgelauscht der aktivischen Konnotation, wie sie sich etwa in ›Haus-
verweser‹ findet), in dem er vom Sein »angesprochen wird« (PH, 15). Hier habe 
er »Sprache« als die Behausung, in der sich sein Sein »lichtet«. Daher dürfe 
der Mensch sich nicht (wie bei Sartre) aus seiner Subjektivität begreifen, son-
dern aus der Objektivität seiner Geworfenheit; ein Denken dieser Ek-sistenz 
lege »mit seinem Sagen unscheinbare Furchen in die Sprache« (PH, 54). Der 
Unterschied zu Cassirer wird hier vollends klar: Wo Cassirer die Formen als 
faktische Exemplifikationen der Sprache und geschichtlich basale Instanzen 
der Metaphysik erachtet, die als gegebene freizulegen sind, sieht Heidegger 
die Sprache, die der Dichter Hölderlin als Haus, als Möglichkeit des Wohnens 
vorstellt, als eine, in der das Denken die sich wiederholenden Akte des Woh-
nens in seiner Endlichkeit und Zufälligkeit vollzieht, somit das »Feld« (PH, 54) 
fruchtbar werden lässt, indem es seine Furchen zieht, und nicht etwa schöpfe-
risch ihm als »Herr« bestimmte Formen gibt. Insofern erscheint für Heideg-
ger der Mensch als Landwirt (der Sprache), als Hüter des Seins, dessen Haus 
diese Sprache ist.

23  |  Martin Heidegger, Über den Humanismus [1947], Frankfur t a.M. 1981, zit. als PH.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-007 - am 14.02.2026, 07:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Christoph Hubig114

5. Par adigma Technik 24

Diese gleichnishaft-dunklen Wendungen mögen sich erhellen am Beispiel der 
Heideggerschen Philosophie der Technik. Zunächst weist Heidegger − wie 
zu erwarten − jegliche »anthropologische Deutung« der Technik zurück.25 
Eine solche Deutung (er mag die Technikphilosophie Ernst Kapps oder Ar-
nold Gehlens vor Augen gehabt haben) setzt den Menschen als animal, als 
mängelbehaftetes (Gehlen) oder stärkstes (Kapp) Tier. Beide (konträren) 
Eigenschaftszuweisungen sind funktionalistisch bezogen auf die Fähigkeit 
des Menschen, zu überleben. Deshalb weist Heidegger in einem Atemzug mit 
der anthropologischen auch die instrumentalistische Deutung der Technik 
zurück. Diese instrumentalistische Deutung der Technik begreift Technik als 
Mittel zum Zweck. Zweck ist die technische Lösung des für den Menschen so 
gedachten technischen Problems seines Überlebens. Beide Setzungen sind 
insofern technomorph: Technik wird auf der Basis einer technischen Model-
lierung des Menschen »erklärt«. Erklärungskompetenz überhaupt hatte Hei-
degger der Anthropologie abgesprochen. Dass der Mensch das »stärkste Tier« 
sei, begründet Kapp mit Hinweis auf seine evolutionäre Selbstermächtigung 
und sein Überleben in der Konkurrenz mit den anderen Spezies. Dass der 
Mensch das schwächste Tier sei, begründet Gehlen mit dem Verweis auf die 
− relativ zu anderen Spezies − mangelhafte Ausstattung des Menschen mit 
organischen Fähigkeiten, die für sein Überleben erforderlich seien und durch 
technische Organentlastung, Organverstärkung und Organsubstitution zu 
kompensieren seien, was unter dem Titelwort ›Entlastung‹ dann weiter ver-
handelt wird. Beide fokussieren unterschiedliche Merkmale menschlicher 
Ausstattung und generalisieren im Ausgang von ihren empirischen Befun-
den, was Heidegger (in KPM, s.o.) nicht als seriöses Philosophieren gelten 
lassen will. Gleiches gilt für die »Setzung« des Menschen relativ zur Evo-
lution, sofern sie ihrerseits unter dem Vorbild eines technischen Subjektes 
modelliert wird: Mal erscheint der Mensch als »Krone der Evolution« (Kapp), 
weil sich hier die Evolution in ihrer höchsten Entwicklungsstufe und vollkom-
mensten technischen Ausprägung manifestiere; mal erscheint der Mensch 
mit Blick auf seinen Umgang mit Ressourcen und die selbstzerstörerischen 
Folgen seines technischen Agierens als »Katastrophe der Evolution« (Franz 
Wuketits), je nachdem, unter welches funktionale Erfordernis man die Evolu-
tion als technisches Über-Subjekt stellt − ebenfalls jene Setzungen, die Hei-

24  |  Der folgende Abschnitt resümiert Überlegungen, die ich in Christoph Hubig, Die 

Kunst des Möglichen I. Technikphilosophie als Reflexion der Medialität, Bielefeld 2006, 

Kap. 2.2-2.4 dargestellt habe. Dort finden sich auch die Belegstellen, auf die ich nach-

folgend Bezug nehme.

25  |  Martin Heidegger, Die Technik und die Kehre, Pfullingen 1962, 5.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-007 - am 14.02.2026, 07:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Anthropologiekrit ik Mar tin Heideggers 115

degger verurteilt. Heidegger selbst hingegen sucht ein Technikverständnis zu 
gewinnen, welches in der Sprache (als Acker) die Furchen zieht, in denen 
Technik sich artikulieren können soll. Für die Technik des Handwerkers, in 
deren Wirkursache sich die gedachte Form, der Stoff und die Zweckursache 
entbergen, verwirklichte Gestalt annehmen, wird dann dieses Entbergen bzw. 
a-letheia als Wahrheit greifbar, weil diese eben nichts anderes sei als das Ent-
borgene. Ein Denken der Technik hebt mithin ihren Wesenszug als denjeni-
gen des Entbergens hervor (»Furche«) und denkt ihr Wesen eben nicht als 
»technisches« (im Sinne einer anthropologisch-instrumentellen Deutung als 
Setzung). In der modernen Technik erfahren wir − so Heidegger − ein ande-
res Kundtun des Wesens der Technik als Seinsgeschick: Sie tritt als Ge-stell, 
als das Versammelnde (analog zu Ge-birg oder Ge-müt) des Stellens auf, und 
zwar nicht nur im neutralen Sinne von Sys-tem, sondern in der Konnotation 
von Stellen als Erlegen oder Herausfordern. In diesem Gestell werden sowohl 
die Natur als auch der Mensch »gestellt«, indem sie als Ressourcen des Be-
standes für die »Sicherung« des Steuerns im Rahmen technischer Vollzüge 
herangezogen und eingesetzt werden. Insofern ist das Wesen (also die Art, 
wie die Technik »west« als Subjekt eines Vollzuges) der modernen Technik 
das Ge-stell. Hierin sieht Heidegger eine Gefahr, zugleich aber auch ein »Ret-
tendes« insofern, als die Er-fahrung dieses Seinsgeschicks uns auf die Wurzel 
dieser Entwicklung verweist, den »Willen zum Willen« einer (vergeblichen) 
Beherrschung unseres Daseins. Diesem Willen zum Willen sei nur zu begeg-
nen in der Haltung der »Gelassenheit«, in der der Mensch sich eben nicht 
mehr zum scheiternden Herrn seines Daseins aufschwingt, sondern als »Hü-
ter« dieses Seins mit der Verfasstheit seiner Endlichkeit versöhnt und sich auf 
diese Endlichkeit hin entwirft.

6.	Heideggers ›Se t zungen‹ beim Versuch,				  
	 konkre t zu werden

Die Anti-Anthropologie Heideggers muss sich daraufhin befragen lassen, ob 
sie ohne Setzungen auskommt. Genau dies ist zunächst mit Blick auf diejeni-
gen Passagen und Argumentationslinien zu bezweifeln, in denen Heidegger 
konkret wird. Sein Technikbild − dies ist hier polemisch gemeint, weil Heideg-
ger ein bildhaft-vorstellendes Denken immerfort als Denken des Vorhandenen 
verwirft26 − nimmt seinen Ausgang von exempla (Silberschale oder Kraftwerk 
im Rhein), die ihn zu Verallgemeinerungen veranlassen, die anders ausgefal-
len wären, hätte er andere Entwicklungslinien der Technik in ihren histori-

26  |  Martin Heidegger, »Die Zeit des Weltbildes«, in: ders., Holzwege, Frankfur t a.M. 

1950, 73-110.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-007 - am 14.02.2026, 07:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Christoph Hubig116

schen Kontexten reflektiert. Mit Blick auf die antike Maschinentechnik oder 
technische Infrastrukturen seit der neolithischen Revolution wäre sein Bild 
der Handwerkstechnik mit ihrer notwendigen Einbettung in technische Syste-
me anders zu akzentuieren. Sind Ackerbau und Viehzucht, Hafenanlagen oder 
die antike Wassermühle mit reguliertem Wasserzulauf aus einem Mühlteich 
nicht schon etwas ›Gestellhaftes‹? Ist die Ausbeutung von Bodenschätzen seit 
der Antike nicht eine Art »Herausforderung« der Natur, während die Spezifik 
moderner Technik eher wohl im Übergang von einer bloßen Umlenkung me-
chanischer Kräfte zur Wandlung von Kräften als Voraussetzung für die Spei-
cherung und den Transport von Kräften/Energien, Stoffen und Informationen 
liegt? Analoges gilt für bestimmte Setzungen der Bedeutung auf der Basis pro-
blematischer (deutscher) Etymologien, die jeweils auch anders zu fokussieren 
wären.

Abgesehen von solchen objektstufigen Setzungen finden sich aber auch 
und problematischer Setzungen dort, wo es um die phänomenologische Frei-
legung der Existenzialien des Dasein geht. Die unstrittige Fixierung auf die 
Endlichkeit in Ansehung des Todes als letzter und unüberbietbarer Möglich-
keit, die nicht über die Hilfsvorstellung zukünftiger Wirklichkeit zugänglich 
ist, mithin nicht vorgestellt werden kann, findet ihr Kontrapost im von Hannah 
Arendt vorgebrachten Verweis auf das Existenzial der Natalität als in gleicher 
Weise zu berücksichtigender Geworfenheit in eine gestaltbare Unbestimmt-
heit, die erst nach und nach in ihrer Ausfüllung Konturen der Endlichkeit 
erhält. Und zwar einer jeweils selbst geschaffenen Endlichkeit (wie sie etwa 
Søren Kierkegaard gedacht hat). Schließlich ist zu fragen, ob auf der höchs-
ten Stufe der Analytik des Daseins über die Leitdifferenz zwischen vorhan-
den-gegenständlichem Seienden und dem Sein des Menschen als Dasein nicht 
doch wieder eine differentia specifica eingezogen wird, wie sie Heidegger den 
Konzepten des animal sociale, des animal rationale, des alter deus vorhält: Die 
Grundsetzung ist diejenige von Seiendem (als Relatum einer Erfahrung im 
weitesten Sinne), von dem sich der seiende Mensch (durch die Spezifik seiner 
Geworfenheit in die Endlichkeit) in einer bestimmten Weise abhebt, welche 
Heidegger in einer Hinsicht durchaus zutreffend charakterisiert, aber eben 
nur in einer Hinsicht (s. Hannah Arendts Gegenposition).27 Wir scheinen also 
ohne Setzungen nicht auszukommen, und genau dies zu verfolgen war das 
Anliegen Ernst Cassirers in einer Reflexion solcher Setzungen und der Be-
dingungen ihrer Möglichkeit. Diese kantische Denkfigur im allgemeinsten 
Sinne ist also durch Heideggers Anti-Anthropologie offensichtlich keineswegs 
revidiert.

27  |  Hannah Arendt, Vita activa oder vom tätigen Leben [1958], München 1981, 243.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-007 - am 14.02.2026, 07:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Anthropologiekrit ik Mar tin Heideggers 117

Ein weiteres kommt hinzu: In geradezu fataler Weise machen sich bei 
Heidegger anthropologische Setzungen bemerkbar, wo er in einem anderen 
Felde, demjenigen der Politik und dem Denken politischer Geschichtlichkeit, 
konkret zu werden versucht. Es zeichnet sich hier eine problematische Ana-
logie zu Kants Überlegungen im Rahmen einer empirischen Anthropologie 
ab. Kant lässt seine physiologische Anthropologie von dem handeln, was die 
Natur aus dem Menschen macht, im Unterschied zu einer pragmatischen, die 
sich mit dem befasst, was der Mensch als frei handelndes Wesen aus sich sel-
ber macht oder machen kann und soll.28 Für letztere dienen die drei Kritiken 
als Leitfaden für eine Kenntnis des Menschen und fundieren eine solche 
Anthropologie in einer Weise, die einer philosophischen Befragung standhält, 
ohne selbst Philosophie zu sein. Seine anthropologische Charakteristik, die 
persönliches Naturell und Temperament, Geschlecht, Volk und Rasse unter-
sucht und mit Bemerkungen zum »Charakter der Gattung« endet, weist Kate-
gorisierungen, Klassifizierungen und Werturteile auf, die äußerst fragwürdig 
sind, ihre Abhängigkeit vom Common Sense und dem empirischen Wissens-
stand der Zeit nicht verleugnen können und durchaus unter Heideggers Ver-
dikt der Anthropologie fallen. Hier scheint Kant seine Reflexion der Natur als 
»als-ob-Natur«, wie er sie u.a. in der ersten Einleitung zur Kritik der Urteils-
kraft bündig gefasst hat29, zugunsten eines quasi naturalistischen Naturver-
ständnisses in den Hintergrund treten zu lassen. Ähnliches nun widerfährt 
auch Heidegger, insbesondere im Rahmen der Schwarzen Hefte30, als letzter 
Edition seiner Gesamtausgabe. Was sich hier als Charakterisierung von Volk 
und Rasse, von Charakter und Geschick in concreto findet, sind willkürliche 
Vereinseitigungen, hilflose Verallgemeinerungen und fragwürdige Plausibili-
sierungen jenseits umfassender historischer oder politiktheoretischer Kennt-
nis. Unter der fatalen Denkfigur der Plausibilisierung wird etwa ein seins-
vergessenes, kalkulierendes, rechnend vorstellendes und auf der Steuerung 
und Regelung abzurechnendes Denken für das Judentum zum Spezifikum 
erhoben, während »das« Volk als »Behütung und Ausführung der Ermäch-
tigung des Seins« im Deutschen instanziiert wird (GA 94, 98). Eine solche 
pseudokonkrete »Philosophie des Dasein« (GA 94, 281), die er vom »unge-
schichtlichen« Denken »der Historiker« abgrenzt (GA 94, 407), bejubelt den 
»Untergang«, der als Augenblick der Seinsgeschichte nur den Starken gehöre 
(GA 94, 481). Er beschwört, dass der Mensch nicht als subjectum gedacht 

28  |  Immanuel Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. AA Bd. 7, Berlin 1917, 

117-333, hierzu Marc Rölli, Kritik der anthropologischen Vernunft, Berlin 2011, 60-107.

29  |  Immanuel Kant, »Erste Fassung in die Einleitung zur Kritik der Urteilskraft«, in: 

Werke in sechs Bänden, hg. von Wilhelm Weischedel, Darmstadt 1964, 173-232.

30  |  Martin Heidegger, Überlegungen II-VI (Schwarze Hefte 1931-1938), GA 94, Frank-

fur t a.M. 2014, im Folgenden zit. als GA 94.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-007 - am 14.02.2026, 07:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Christoph Hubig118

werden dürfe (GA 94, 491), vollzieht aber genau dies, indem er aus seiner Da-
seinsanalytik eine »Metapolitik« gewinnen will (GA 94, 124), die als geistige 
Führerschaft der Politik soll auftreten können. 

Ein solch fataler Versuch, konkret zu werden, zeugt rückwirkend doch 
von einer schlechten Allgemeinheit und Abstraktheit eines Denkens, die weit 
entfernt ist vom Hegelschen Konzept »konkreter Allgemeinheit«, an welches 
auch und gerade mit Blick auf die Anthropologie zu erinnern ist: Eine un-
vermeidliche Auffassung des Menschen in seiner natürlichen Unmittelbarkeit 
ist nur der Ausgangspunkt eines An-sich, das in seiner Geschichtlichkeit als 
Gestaltung von Verhältnissen zur Natur seine konkrete Gestalt, sein Für-sich 
gewinnt und erst hierdurch Thema einer bestimmenden Reflexion in sich (jen-
seits einer »setzenden« oder »äußeren« Reflexion) werden kann.31

31  |  Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Wissenschaft der Logik II, Werke in 20 Bänden, 

Bd. 6, Frankfur t a.M. 2003, 24-34.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-007 - am 14.02.2026, 07:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

