
Gerechtigkeitstheorien

Vorüberlegungen

Aussagegehalte einer Gerechtigkeitstheorie

Begründung vs. Strategie der Gerechtigkeit

Der Begriff der Gerechtigkeitstheorie bedeutet zumindest zweierlei647:
– Gerechtigkeitstheorien im engeren Sinn begründen, wodurch sich Ge-

rechtigkeit auszeichnet. Sie beantworten nicht direkt die Frage, wie
man Gerechtigkeit unter realen Bedingungen fördert, sondern die Fra-
ge, wodurch sich etwas als gerecht kennzeichnet. Es geht somit um
die abstrakte Definition der Gerechtigkeit und ihrer Wesensmerkmale,
mithin um die Konzeption der Gerechtigkeit.

– Gerechtigkeitsstrategien (auch dies i.w.S. Gerechtigkeitstheorien) geht
es dagegen mehr um die Konfektion der Gerechtigkeit; sie beschreiben,
wie man sich unter realen Umständen der Gerechtigkeit in der Er-
kenntnis und im Handeln annähern kann. Sie sind folglich bemüht,
ein vernünftiges, vermutungsbasiertes Verständnis der Gerechtigkeit
(das mit Blick auf die tiefere abstrakte Definition der Gerechtigkeit zu-
mindest plausibel ist) in Erfahrung zu bringen und Wege aufzuzeigen,
sich dieser anzunähern. Die Gerechtigkeitsstrategie arbeitet dazu mit
Heuristiken648 und anderen effizienten Simplifizierungen.

Vorab ist zu bemerken, dass die Gerechtigkeitsstrategie widerspruchsfrei
anders strukturiert sein kann als die sie legitimierende Gerechtigkeitstheo-
rie. So können Utilitaristen Gerechtigkeit als grössten Nutzen der grössten
Zahl im relevanten Kreis Gerechtigkeitssubjekte definieren649; das zwingt

Teil 3:

A.

I

1.

647 Vgl. die Unterscheidung zwischen Gerechtigkeitsbegründung und Gerechtig-
keitserzeugung bei Dreier, Recht und Gerechtigkeit, 107 sowie 111 ff. und
Tschentscher, Prozedurale Theorien, 88.

648 Dazu hiernach, Teil 3, A.I.2.
649 Bentham, Principles of Morals and Legislation, 20: „the greatest happiness of

all those whose interest is in question, as being the right and proper, and only
right and proper and universally desirable, end of human action“; Helvétius,
De l’Esprit, pos. 133/7510: „et que cet homme sache encore qu’une action est

192

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sie keineswegs, alle praktischen Probleme mithilfe minutiöser Nutzenrech-
nung zu lösen. Utilitaristen können ohne Weiteres beispielsweise auf dis-
kursethische Strategien650 oder auf die Entwicklung von Tugenden durch
eine allen zugängliche, hochwertige Erziehung setzen651, solange sie darin
einen folgenoptimierenden Weg sehen.

Heuristiken der Gerechtigkeit

Heuristiken sind Denkabkürzungen, die an die Stelle der praktisch nicht
realisierbaren Überlegungen treten, die zur fehlerfreien Ermittlung der
Antwort auf eine Frage nötig wären.652 Heuristiken können folglich auch
praktische Hilfsgriffe einer Gerechtigkeitsstrategie sein: Weil die für jeden
Fall optimale Gerechtigkeit kaum je fehlerfrei errechnet werden könnte,
sind Heuristiken hilfreich, um auf effiziente Weise eine Lösung zu ermit-
teln, die mit angemessener Wahrscheinlichkeit hinreichend gerecht ist.
Im vorliegenden Verständnis sind Ergebnisse heuristischer Erwägungen
insoweit plausibel, als dabei wenigstens indirekt Erfahrungswissen zur An-
wendung kommt: Wer eine Traditionsheuristik befolgt, löst ein Problem
im Zweifelsfall so, wie es in seinem kulturellen oder sozialen Umfeld seit
längerer Zeit gelöst zu werden pflegt; wer sein Handeln im Sinne einer
Konsensheuristik am Willen einer Mehrheit ausrichtet, knüpft indirekt
an erfahrungsgeprägte Präferenzen; wer sich an der Empfehlung von Fach-

2.

plus ou moins mauvaise, selon qu’elle nuit plus ou moins au bonheur de la
société.“

650 Die Utilitaristen der französischen Aufklärung übten sich in Helvétius’ und
Holbachs Salons im engagierten philosophischen Diskurs (dazu ausführlich:
Blom, Böse Philosophen; Onfray, Les ultras); sie kamen dem Ideal der Diskurs-
ethik nahe. Diderots Dialoge muten bisweilen an wie das Produkt idealer
Diskurse – siehe ders., Entretien d'un père avec ses enfants ou Du danger de
se mettre au-dessus des lois (1771); Le Neveu de Rameau (1805); Le Rêve de
D'Alembert (1830).

651 So Helvétius, De L’Esprit, Kap. III.1, pos. 2878/7511 ff., pos. 2937/7511: „Je
pourrois donc conclure que l’inégalité d’estprit des hommes peut être indiffé-
remment regardée comme l’effet de la nature ou de l’éducation.“; Helvétius,
De l’homme, Kap. I 10, 587/9853: „Quel peut être ce but [de l’éducation]? Le
plus grand avantage public, c’est-à-dire, le plus grand plaisir et le plus grand
bonheur du plus grand nombre des citoyens.“; siehe auch Dubois, Selbsterzie-
hung, passim.

652 Silver, Signal, 267; siehe zudem: Kahneman, Thinking, Teil II; Kahneman/
Tversky, Judgement Under Uncertainty, 1124–1131.

A. Vorüberlegungen

193

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


personen orientiert (Expertenheuristik), setzt auf deren Qualifikation und
Erfahrung. Hinten werden einige Heuristiken dargelegt.653

Komponenten einer Gerechtigkeitsaussage

Gerechtigkeitsaussagen setzen folgende Bezüge voraus: einen Bezug zum
Gehalt oder materiellen Gegenstand der Gerechtigkeit (was?); die zumin-
dest implizite Festlegung des Kreises jener, die Anspruch auf Gerechtigkeit
haben (für wen?); Annahmen über das relative Mass der Ansprüche (wie
viel im Verhältnis zu?):654

– Der erste Bezug betrifft den materialen (substanziellen) Gegenstand
der Gerechtigkeit. Dass die Gerechtigkeitsbegründung stets materialer
Anknüpfungspunkte bedarf, räumen auch Anhänger prozeduraler Ge-
rechtigkeitstheorien ein.655 Inhaltlich kann es um vieles gehen, nicht
zuletzt um grundrechtlich geschützte Güter (z.B. Nahrung, Kleider
und ein Dach über dem Kopf; körperliche Unversehrtheit; Zugang zu
wertvollen Gesundheitsdienstleistungen; Raum zur Ausübung diverser
Freiheitsrechte [z.B. der Bewegungs- oder der Niederlassungsfreiheit];
alltägliche Sicherheit [z.B. der Kinder auf dem Schulweg]; Informati-
onszugang; politische Partizipation).

– Im zweiten Bezug geht es um die Frage, wem die zur Rede stehende
Gerechtigkeit zukommt; wer also Gerechtigkeitssubjekt ist und vom
relevanten Kreis der Gleichheit (dazu sogleich) umschlossen ist.656

– Im dritten Bezug fragt sich, wie viel vom Gegenstand der Gerechtigkeit
einer Person in relativer Hinsicht, also im Vergleich zum verfügbaren
Ganzen und zur Summe aller Berechtigten, gewährt werden soll. Der
Unterschied zwischen dem zweiten und dem dritten Bezug rührt da-
her, dass nicht zwingend alle Berechtigten stets im gleichen Verhältnis

3.

653 Teil 3, F.IV.
654 In weitere Bezüge aufgefächert dagegen bei: Tschentscher, Prozedurale Theo-

rien, 50: Die fünf begriffsnotwendigen Bezüge des Gerechtigkeitsprädikats sind
der Handlungs-, Richtigkeits-, Sollens-, Sozial- und der Gleichheitsbezug.

655 Siehe etwa die Diskussion zu Rawls und Habermas in: Horster, Postchristliche
Moral, 246 f.; vgl. Tschentscher, Prozedurale Theorien, 140: „Schwieriger wird
die Abgrenzung zwischen materialen und prozeduralen Gerechtigkeitstheorien
dort, wo die materialen Gehalte nicht nur im Ergebnis, sondern schon in der
Begründung eine Rolle spielen. Das ist bis zu einem gewissen Grad unausweich-
lich.“

656 Siehe unten, Teil 3, A.I.II.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

194

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


am Guten teilhaben: Tiere oder künftige Menschen können als Gerech-
tigkeitssubjekte anerkannt werden, ohne dass man ihnen den Umfang
der Rechte gewährte, die lebende Menschen geniessen.

Diese Gehalte oder Bezüge genügen, um sich in rational nachvollziehbarer
Weise zum Wert von Handlungen oder Situationen zu äussern. Wäre eine
der Fragen nicht zumindest implizit beantwortet, hätte die Aussage keinen
fassbaren Gehalt.

Kreise der Gleichheit

Wer Gleichheitsforderungen aufstellt (also ein Recht auf gleiche Berück-
sichtigung einfordert), der muss von einem Kreis Subjekte ausgehen, auf
die es überhaupt ankommt. Die Gleichheitsforderung, die den Grundver-
teilschlüssel für Gerechtigkeitsanliegen angesichts begrenzter Ressourcen
darstellt, setzt somit eine Antwort auf sehr grundlegende Fragen der Ethik
voraus: Wessen Interessen sind von Belang? Man könnte meinen, die Frage
sei einfach, und auf die Relevanz der Interessen aller Menschen weisen.
Doch selbst dies wäre als Minimum nicht völlig unanfechtbar: Sind nicht
Freunde, Familienangehörige und andere Schicksalsverwandte im Notfall
„gleicher“ als andere? Bedeutet die Billigung der Abtreibung, dass der
Embryo noch nicht Mensch ist? Warum soll man sich mit den Interessen
der Menschen begnügen? Ist nicht jedes empfindungsfähige Tier, vielleicht
jedes Leben schlechthin von Belang? Wie auch immer die Antworten auf
solche Fragen ausfallen: Der Kreis der Gleichheit setzt die Definition vor-
aus, auf welche Wesen es überhaupt ankommt.

Solange keine zwingende Antwort auf solche Fragen in Sicht ist, sind
m.E. alle intuitiv plausiblen, nicht klar unhaltbaren Prämissen denkbar.
Die Prämisse, von der konkret ausgegangen wird, ist der (hier so bezeich-
nete) Kreis der Gleichheit; wo parallel (etwa wegen der divergierenden
Positionen der Urteilenden) mehrere Kreise konkurrieren, kann es auch
im Konkreten zu konkurrierenden Gerechtigkeitsaussagen kommen.657

II

657 Vgl. Sen, On Ethics and Economics, 76: „It is a matter of internal structure of an
ethical approach to insist, or not to insist, that different persons, irrespective of
their positions, must evaluate the same state of affair in exactly the same way.“

A. Vorüberlegungen

195

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gerechtigkeit als Perspektive

Gerechtigkeitstheorien können von einer von der Perspektive abhängen-
den Bewertung ausgehen.658 Der Erlebnishorizont oder die Position des
Urteilenden im Gefüge der zu beurteilenden Ereignisse prägen die Bewer-
tung.659 Ein Ereignis kann von Grün glaubwürdig als gerecht und von
Grau ebenso plausibel als ungerecht bewertet werden: Die Rettungskräfte,
die nach einer Schneelawine nur die Zeit haben, eine Person zu bergen,
und in der Folge Grün befreien, weil sie Mutter eines kleinen Sohnes
ist, agieren aus Sicht von Grün und wohl auch aus der Sicht der Rettungs-
kräfte gerecht, da dabei dem Kind der Verlust eines Elternteils erspart
wird. Doch Grau irrt nicht, wenn er die Sache anders bewertet und etwa
einwendet, er habe noch nicht einmal das Glück gehabt, Vater zu werden;
sein Tod sei grausamer, weil er nicht einmal in seinen Nachfahren weiter-
lebe. Hierin liegt kein Widerspruch, da die divergierenden Wertungen auf
unterschiedliche Prämissen des persönlichen Urteils (hinsichtlich der Ant-
wort auf die Frage: für wen?) zurückzuführen sind. Die wenigstens implizi-
te Klärung der Frage, für wen (und damit: aus wessen Sicht) Gerechtigkeit
zu beurteilen ist, geht jeder Auseinandersetzung mit Gerechtigkeitsfragen
logisch voraus.660

Gerechtigkeit aus Sicht des Grundrechtsgaranten

Angenommen, die Polizei will Leben retten, indem sie auf einen bewaffne-
ten Angreifer schiesst. Dessen Tod wird in Kauf genommen, weil der finale
Rettungsschuss die einzig hinreichend sichere Rettungsmassnahme und
damit eine gerechte Kollisionslösung ist. Wäre diese Tötung aus Sicht der
tatunbeteiligten Tochter des Störers gerecht? Womöglich nicht. Sie hätte
aufgrund der für sie relevanten Kreise der Gleichheit rationale Gründe,
die staatliche Intervention als ungerecht zu erleben. Das aber ist nicht
die dem Staat obliegende Bewertungsperspektive: Er darf als Garant der
Grundrechte aller die Tötung nicht etwa bloss unterlassen, bloss weil sie
aus Sicht einer Person ungerecht ist. Er ist zu Neutralität verpflichtet

1.

2.

658 Vgl. Sen, Justice, 215 ff. (insb. 220).
659 Vgl. Dubois, Selbsterziehung, 118; Sen, Justice, 155 ff. und 214.
660 Ausführlich zu diesen Fragen: MacIntyre, Whose Justice? Which Rationality?

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

196

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


und darf sich nicht auf die Position eines Individuums zurückziehen.661

Er muss allgemein urteilen. Das heisst auch, zur Rechtfertigung darf er
sich nur bedingt auf die Notstands- und Notwehrnormen berufen, die bei
privatem Handeln strafrechtliche Sanktionen ausschliessen.662

Dies hat für die Grundrechtsdogmatik eine bedeutende Konsequenz:
Der Grundrechtssubjektivismus, der den Grundrechtsträgern die Freiheit
zuerkennt, die in Anspruch genommenen Grundrechte massgebend selber
zu definieren, ist abzulehnen.663 Gerade bei Grundrechtskollisionen wäre
die subjektivierende Betrachtungsweise schlechthin unangemessen.664

Im Bereich der Grundrechte geht der Staat als deren Garant von einem
weiten, alle Menschen umfassenden Kreis der Gleichheit aus.665 Das ist in
gerechtigkeitstheoretischer Hinsicht plausibel: Wegen der Interdependenz
des menschlichen Lebens in der globalen Welt ist eine solche Perspektive
nahezu notwendig.666 Denn das Handeln in der globalisierten Welt wirkt
sich auf den eigenen Lebensraum aus. Zugleich kann der Einbezug des An-

661 Schlaich, Neutralität, 259; vgl. Isensee, Abwehrrecht und Schutzpflicht, N.
74: Richtete „sich der Schutzbereich nach dem Selbstverständnis des einzelnen
Grundrechtsträgers […], verlöre er seinen normativen Charakter als das verfas-
sungsrechtliche Maß der allgemeinen und gleichen Freiheit; er würde abgelöst
durch subjektive Willkür.“; ders., Grundrechtsvoraussetzungen, N. 141 und
N. 302; Sen, Justice, 214: „Relational obligations linked with […] personal
affection […] may be rightly excluded in some ethical contexts, for example in
the making of social policy by public officials, but they call for accommodation
within the broader reach of moral and political philosophy“.

662 Vgl. Vogel, Zulässigkeit des Abschusses, 99.
663 Massgeblich für diese Lehre: Morlok, Selbstverständnis, 283 ff. und 393 ff.;

ablehnend Isensee, Grundrechtsvoraussetzungen, N. 139–141; ders., Abwehr-
recht und Schutzpflicht, N. 73–75; kritisch auch Teifke, Menschenwürde, 60–
62; für eine eingeschränkte Berücksichtigung im Rahmen der Prüfung der Ein-
griffsintensität: Borowski, Glaubens- und Gewissensfreiheit, 289. Siehe dazu
auch vorne, Teil 2, B.II.3.

664 Isensee, Grundrechtsvoraussetzungen, N. 141; vgl. aus gerechtigkeitstheoreti-
scher Sicht etwa Parfit, On What Matters, Vol. I, 58 ff. und 65 ff.; vgl. Singer,
Praktische Ethik, 31–33, u.d.Ü.: „Ethik ist nicht bloß subjektive Geschmacks-
oder Meinungssache“.

665 Vgl. vorne, Teil 2, B.I.1.
666 Russell, Ideas, 160: „There will have to be a realization at once intellectual and

moral that we are all one family, and that the happiness of no one branch of
this family can be built securely upon the ruin of another.“; vgl. MacIntyre,
Dependent Rational Animals, 1: „It is most often to others that we owe our
survival, let alone our flourishing, as we encounter bodily illness and injury,
inadequate nutrition, mental defect and disturbance, and human aggression
and neglect.“, ebd. allg. Kap. 1, 1 ff., und Kap. 7, 63 ff.

A. Vorüberlegungen

197

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


deren in die eigene Betrachtungsweise das eigene Weltbild bereichern.667

Die Menschheit, die heute quasi in einer globalen Nachbarschaft lebt668,
ist daher der logische primäre Kreis der Gleichheit. Eine Konsequenz hier-
von ist, dass man von der Pflicht aller Staaten ausgehen kann, an der Be-
kämpfung der Weltarmut mitzuwirken.669

Auch der alle Menschen umschliessende Kreis der Gleichheit ist ein
positionsabhängiger Ausgangspunkt der Wertung: Die Perspektive des Be-
wertenden löst sich nicht von der Natur des Bewertenden; der (weltweite)
Mensch bleibt die Mitte des Kreises.670 Wichtig ist die Einsicht, dass mit
dem Kreis der Gleichheit aller Menschen der Diskurs der Gerechtigkeit
nicht plötzlich seinen perspektivischen Charakter verliert; Gerechtigkeits-
aussagen bleiben in dieser Hinsicht stets Geiseln einer letzten Grundan-
nahme, die auch anders lauten könnte und gegenüber welcher sie ihre
Relativität offenbaren. Logisch zwingend ist daher selbst die global-anthro-
pozentrische Perspektive nicht, obwohl sie per Definition im Interesse
vieler Menschen ist (bei Ausblendung der menschlichen Perspektive liesse
sich auch ein Gerechtigkeitsentwurf vertreten, bei dem es darum ginge,
das Wohl, die Freiheit und die Zahl Menschen radikal zugunsten anderer
Lebewesen einzuschränken).

Verengung der Kreise der Gleichheit

Der Kreis der Gleichheit ist eine Annahme, die der strikt objektiven
Beurteilung der Gerechtigkeit denknotwendig vorgelagert ist. Wie weit
Kreise der Gleichheit reichen, hängt von den Umständen ab. Bei der Beur-
teilung individuellen Verhaltens können neben dem massgeblichen Kreis
aller Menschen andere Kreise die Wertung des Einzelnen auf eine (im
jeweiligen Erlebnishorizont) objektive Weise prägen. Zur Bestimmung der
weiteren massgeblichen Kreise und damit letztlich zur Beurteilung des

3.

667 Sen, Justice, 71.
668 Vgl. Sen, Justice, 173.
669 Vgl. Horster, Angewandte Ethik, 69 (Einleitung zu Pogge, Weltarmut, 7).
670 Dubois, Selbsterziehung, 118: „Das unauslöschliche Verlangen nach Glück

nimmt erst dann einen altruistischen Charakter an, wenn der Mensch die Ver-
wirklichung seiner Wünsche in einer wahren Liebe für die Andern sucht, wenn
er den Kreis seines Wohlwollens um die gesamte Menschheit zieht. Er selbst
kann nicht ausserhalb dieses Kreises bleiben; er wird notwendigerweise mit davon
umschlossen, und in dem Erkennen dieser Tatsache liegt noch kein Egoismus.“
(Hervorhebung ergänzt).

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

198

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Verhaltens des Menschen ist der Blick auf die realen Lebensbedingungen
erforderlich. Es wäre aufgrund des nemo-obligatur-Satzes671 wenig schlüssig,
ein Verhalten als ungerecht einzustufen, das Folge schwieriger Rahmenbe-
dingungen ist. Solche Rahmenbedingungen können dazu führen, dass sich
die Kreise der Gleichheit aus Sicht bestimmter Personen stark verengen
und ein Klima herrscht, in welchem die sprichwörtliche Not kaum ein
Gebot kennt.

Wie sehr bei grösster Not die zwischenmenschliche Solidarität sogar
innerhalb engster Bindungen leidet, schilderte eindrücklich Boccaccio,
ein Zeitzeuge des grossen Schwarzen Todes in Florenz (1348):

„Wir wollen davon schweigen, daß ein Mitbürger den andern mied,
daß der Nachbar fast nie den Nachbarn pflegte und die Verwandten
einander selten oder nie besuchten; aber mit solchem Schrecken hatte
dieses Elend die Brust der Männer wie der Frauen erfüllt, daß ein Bru-
der den andern im Stich ließ, der Oheim seinen Neffen, die Schwester
den Bruder und oft die Frau den Mann, ja, was das schrecklichste ist
und kaum glaublich scheint: Vater und Mutter weigerten sich, ihre
Kinder zu besuchen und zu pflegen, als wären es nicht die ihrigen.“672

Zur Zeit dieser Pestpandemie, die einem Drittel der Bevölkerung Konti-
nentaleuropas das Leben kostete, waren solidarische Hilfeleistungen we-
gen der Ansteckungsgefahr gefährlich; der Überlebenstrieb führte hier
zum Rückzug auf engste Kreise der Gleichheit.673 Daraus folgt nicht,
Handlungen aus Nächstenliebe seien in der Not irrational oder gar unge-
recht. Entsprechend einer verbreiteten Überzeugung verpflichtet Gerech-
tigkeit jedoch nicht dazu, sich selbst aufzuopfern.674 Wenn Selbstaufopfe-
rung als Supererogation675 nicht geboten ist, sondern lediglich löblich,
dann muss der Kreis der Gleichheit, der die Grundannahme für die Er-

671 Vorne, Teil 2, B.V.
672 Boccaccio, Das Decameron, Erster Tag, Einleitung.
673 Vgl. Kamber, Schwarzer Tod, 6–7; vertiefend zur grossen Pestpandemie im 14.

Jhdt.: Tuchmann, Calamitous Fourteenth Century, passim.
674 Siehe dazu Kagan, The Limits of Morality, passim, mit seltener Opposition

gegen diese Annahme, etwa pos. 82/5697: „On this view, the demands of moral-
ity pervade every aspect and moment of our lives – and we all fail to meet its
standards. This is why I suggested that few of us believe the claim, and that
none of us live in accordance with it. It strikes us as outrageously extreme in its
demands – so much so that I shall call ist defender the extremist. The claim is
deeply counterintuitive. But it is true.“

675 Dazu Singer, Praktische Ethik, 346: Die radikale Befolgung der Regel, die
befiehlt, alle Menschenleben, die wir retten können, zu retten, wobei man nur

A. Vorüberlegungen

199

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


mittlung von Gerechtigkeitsgeboten bildet, zur Zeit des Schwarzen Todes
eng gewesen sein.

Die Frage, von welchem Kreis der Gleichheit man jeweils ausgehen soll-
te, hängt folglich von denselben Kriterien ab, mithilfe derer man beurteilt,
ob eine moralische Handlung eine Pflicht oder bloss Supererogation sei.
Um zu prüfen, ob ein Verhalten ungerecht ist, durch die der sich entspre-
chend Verhaltende auf Kosten anderer einen Vorteil erlangt, kann die
Frage gestellt werden: Wäre es ihm zumutbar gewesen, auf den Vorteil zu
verzichten? Wenn wir intuitiv der Ansicht sind, der Verzicht liesse sich nur
von einem heldenhaften und besonders selbstlosen Menschen erwarten,
dann ist dies ein Indiz darauf, dass in der gegebenen Situation ein eher
enger Kreis der Gleichheit vorliegt.

Ausweitung der Kreise der Gleichheit

Der weltweite Mensch markiert nicht die äusserste Grenze aller möglichen
Kreise der Gleichheit. Ein darüber hinausgehender Kreis der Gleichheit
könnte Interessen der Tiere mitumfassen.676 Die radikale Ausweitung auf
tierethische Anliegen könnte etwa bedeuten, dass allem Leben möglichst
mit strenger Ehrfurcht zu begegnen wäre, woraus man etwa mit Schweit-
zer ableiten könnte, der Mensch dürfe kein Blatt vom Baume abreissen,
keine Blume brechen und müsse streng darauf achten, kein Insekt zu
zertreten.677 Auf weniger radikale Weise kann man den Wert des Lebens
der Tiere graduell würdigen, indem man sich auf sachliche Kriterien stützt
(etwa der Leidfähigkeit, der Bedrohung und Systemrelevanz der Art, der
kognitiven Kapazität etc.).678 Diese graduelle Art der Berücksichtigung
der Interessen der Tiere ist m.E. im Rahmen der Berücksichtigung öffentli-
cher Interessen (die mit Grundrechten kollidieren können; Art. 36 Abs. 2
BV), durchaus geboten; sie eröffnet eine Ebene anspruchsvoller Dilemma-
ta (z.B.: Darf auf Wilderer geschossen werden, um Grosssäugetiere zu
schützen, denen die Auslöschung droht?), deren Behandlung leider den
Rahmen dieser Arbeit spränge.

4.

das Notwendigste für sich selbst behielte, bedeutete „moralischen Heroismus“;
vgl. vorne, Teil 1, C.III.

676 Panikkar, Western Concept, 89: „We speak of the laws of nature; why not also
of her rights?”.

677 Schweitzer, Ehrfurcht vor dem Leben, pos. 358/2132 ff.; vgl. ebd., pos.
1136/2132 ff.

678 Vgl. Shermer, Good and Evil, 166 ff.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

200

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ein anderer erweiterter Kreis der Gleichheit könnte künftiges Leben
umfassen.679 Der Mensch, der in 10, 50 oder 250 Jahren lebt, ist nicht we-
niger wert als der heute lebende Mensch. Verletzlich ist er aber, denn nie-
mand lobbyiert für ihn, und unserem affektiven Mitgefühl ist sein Leid
fern, wohingegen Bilder gegenwärtig Leidender durch zahlreiche uns zu-
gängliche Medien zirkulieren und unser Mitleid entfachen.680 Die Ursa-
chen künftigen Leids sprechen unsere Affekte nur bedingt an, selbst wo sie
sichtbar wären; so etwa die Plastik-„Kontinente“ in den Ozeanen, deren
Folgen dramatischer sein dürften als die Folgen der meisten gegenwärti-
gen Katastrophen. Fotos künftiger Menschen, die am Abfall der Gegen-
wart vergiften, gibt es nicht; deshalb empfinden wir für diese Menschen
weniger (zu wenig) Mitleid. Dies illustriert, wie der Mensch in intuitiven
Urteilen und in seinem Gerechtigkeitsgefühl zu Mitgefühlslücken neigt.681

Diese sind im Rahmen sachlicher Folgenerwägungen zu überbrücken; in
grundrechtlichen Fragen können die mit genügender Gewissheit betroffe-
nen Interessen künftiger Menschen als „Grundrechte Dritter“ (Art. 36
Abs. 2 BV) selbst bei fehlender unmittelbarer Justiziabilität in der Abwä-
gung berücksichtigt werden.

Gleichheit und Determinismus

Gleichheit als Kern aller Gerechtigkeit?

Ist Gleichheit ein Grundprinzip der Gerechtigkeit? Das wird oft angenom-
men.682 Doch der Mensch strebt unabhängig von den Verteilverhältnissen
nach Wohlbefinden. Ist er krank, will er genesen, weil Gesundheit Teil der
Lebensqualität ist – nicht, weil seine Mitmenschen gesund sind. Leidet er
an Hunger und versäumt es der Staat, diese Lage zu überwinden, besteht

III

1.

679 Hierzu oben, Teil 2, B.I.4.b.
680 Vgl. BGE 133 II 136 E.6.4, 148: „Das Bild ist konkret, wirkt emotional unmittel-

barer, ganzheitlicher und unentrinnbarer als das Wort.“
681 Vgl. Soares, Mitgefühl: „Unser inneres Empathometer ist defekt. Es funktio-

niert nicht bei großen Zahlen. Niemand hat ein Empathometer, welches dazu
in der Lage ist, das Ausmaß der Probleme dieser Welt maßstabsgetreu zu reprä-
sentieren. Aber nur weil man die Sorge nicht fühlen kann, bedeutet das nicht,
dass man sie nicht ausüben kann.“

682 Vgl. Mahlmann, in: Staatsrecht, § 5 N. 6; Mona, in: NZZ, Gerechtigkeit sei
ein „Zustand von Gleichberechtigung, der erzielt wird durch ein Verfahren der
Fairness.“

A. Vorüberlegungen

201

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


nicht nur insoweit ein Gerechtigkeitsproblem, als andere nicht Hunger lei-
den. Hinreichend Nahrung zu haben ist ein fundamentales Gerechtigkeits-
anliegen, weil es Ausdruck eines existenziellen Bedürfnisses ist (der Des-
pot, der die Bevölkerung verhungern lässt, handelt selbst dann ungerecht,
wenn er am Ende selbst hungert). Was der Mensch grundlegend begehrt,
begehrt er unabhängig davon, wie viel im Vergleich andere haben; nur in
Bezug auf die weniger grundlegenden nachrangigen Bedürfnisse nach An-
sehen oder Selbstverwirklichung dürfte auch das Anliegen eine Rolle spie-
len, mehr zu haben oder besser zu reüssieren.683

So lässt sich m.E. schliessen, dass die Gleichsetzung der Idee der Ge-
rechtigkeit mit jener der Gleichheit das aus dem Blick zu verdrängen
droht, was dem Menschen wirklich wichtig und existenziell notwendig
ist. Aus diesem Grund ist es falsch, im Gleichheitsprinzip den Kern oder
höchsten Zweck der Gerechtigkeit zu sehen. Für die objektive Beurteilung
der Gerechtigkeit angesichts knapper Ressourcen ist Gleichheit aber eine
denknotwendige Prämisse.

Ansätze der Gleichheitsbegründung

Gleichberechtigung aufgrund ontologischer Gleichheit?

Die Geistesgeschichte kennt einige Versuche, ein Recht auf Gleichheit
aus einer Form vorgegebener (ontologischer) Gleichheit herzuleiten: „Der
Mensch ist frei geboren und überall liegt er in Ketten“, lautet es einleitend
in Rousseaus Contrat Social.684 Locke meinte, da die Menschen von Natur
aus alle frei, gleich und unabhängig seien, könne „niemand ohne seine
Einwilligung aus diesem Zustand verstoßen und der politischen Gewalt
eines anderen unterworfen werden.“685

Solche Sätze wirken, aber sie begründen keine normative oder evaluati-
ve (kurz: moralische) Gleichheit; aus natürlicher Freiheit folgt nicht, jeder
Mensch müsse gleich behandelt werden. Wenn man Schlüsse dieser Art
versucht, drohen heikle Umkehrschlüsse, wie sie die Frage illustriert: Wäre
der Mensch nicht gleichberechtigt, wenn er in „Ketten“ (z.B. jenen einer

2.

a.

683 Vgl. Maslow, Human Motivation, 20; ders., Critique, 26–32; dazu hinten,
Teil 3, E.I.4.

684 Rousseau, Gesellschaftsvertrag, 162; vgl. ders., Discours, 79: „l’égalité que la
nature a mise entre les hommes et […] l’inégalité qu’ils ont instituée“.

685 Locke, Ursprung, 260.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

202

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Behinderung) geboren wäre? Der Versuch, die moralische Gleichheit aus
approximativer Gleichheit bestehender Fähigkeiten herzuleiten, ist heikel,
weil damit implizit von einem besseren Recht der „normalen“, nichtbe-
nachteiligten Menschen ausgegangen wird.686

Gleichberechtigung aus dem Postulat der Wertgleichheit?

Man kann die Wertgleichheit der Menschen postulieren und aus ihr eine
Form der Gleichberechtigung herleiten. Das blosse Postulat der Gleich-
wertigkeit mit Folge der Gleichberechtigung mag zwar in gewissen Zeiten
politisch wirksam sein, reicht aber als Begründung nicht aus.687 Denn
Postulate ergründen die Antwort auf die zu klärende Frage nicht, sondern
geben sie nur vor.

Gleichberechtigung aus Eigeninteresse?

Plausibler ist die Idee, dass eine Gesellschaft ihre Mitglieder als gleichbe-
rechtigt behandeln sollte, weil dies letztlich im Eigeninteresse aller ist; die
staatlich verbürgte Rechtsgleichheit und die Anerkennung der Gleichwer-
tigkeit aller Menschen wären somit das Produkt der rationalen Verfolgung
von Eigeninteressen auf gesellschaftlicher Ebene. Eine solche normative
und evaluative Gleichheit der Menschen lässt sich zumindest teilweise
als Konsequenz vernünftiger Eigeninteressiertheit ausweisen: Reziproke
Verhaltensmuster zählen zu den psychologisch tief verankerten Verhal-
tensmustern der Menschen; dieser ist von Natur aus geneigt, Gleiches
mit Gleichem zu vergelten.688 Die Wahrnehmung von Mitverantwortung
für das allgemeine Wohl und faires oder gar grosszügiges Verhalten im
zwischenmenschlichen Alltag dürften im Resultat auch in egoistischer
Hinsicht oft sinnvoll sein. Die nicht seltene Koinzidenz von Selbstinteresse

b.

c.

686 Heikel die Formulierung in: Nussbaum, Grenzen, 55: „Wenn Menschen wirk-
lich über in etwa die gleichen Kräfte und Fähigkeiten verfügen, dann erscheint
es als ziemlich willkürlich, wenn einigen von ihnen ein viel größeres Maß an
Autorität und Möglichkeiten zukommt als anderen.“

687 Vgl. Nussbaum, Grenzen, 55; siehe auch ebd., 64.
688 Vgl. Cialdini, Influence, Kap. 2, 17 ff.

A. Vorüberlegungen

203

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


und Gerechtigkeit689 hat nicht wenige Philosophen veranlasst, im Eigenin-
teresse den Grund der Gerechtigkeit zu sehen.690

Doch liegt moralisches Handeln nicht immer im Eigeninteresse des
Handelnden. Manchmal trifft zu, worauf Nietzsche und Diderot hinwie-
sen; manchmal ist Handeln nach moralischen Prinzipien nur wertvoll,
weil der moralisch Handelnde damit anderen Personen dient, sei es auch
zu eigenen Lasten.691

Hinter der Frage, warum sich einzelne Menschen auch dann moralisch
verhalten sollten, wenn sie hiervon nichts haben, verrät sich der Mangel
der überdies eher plausiblen Begründung der Gerechtigkeit auf Basis der
Interessen der einzelnen Menschen: Für bestimmte Personen kann das
für die grösste Zahl optimale Verhalten – das auch im Eigeninteresse
der meisten Einzelnen liegen mag – zutiefst ungünstig sein. So lässt sich
das den Interessen der grössten Zahl dienende Verhalten jenem Despoten
nicht als in seinem Sinne liegend darlegen, dem das so definierte Richtige
nur schadet – weil er etwa bereits so weit gegangen ist, dass er es sich
nicht leisten kann, Macht aus der Hand zu geben. Ähnliches gilt für den
potenziellen Triebtäter, der nur auf Kosten der Befriedigung perverser,
nicht sozialverträglicher Neigungen „moralisch“ leben könnte.

Kurz: Die Begründung der Gleichberechtigung auf Basis der Eigeninter-
essen der Menschen gelingt nicht überall, wenngleich sie für die Mehrheit
aller ordinären Fälle – und Personen – eine glaubwürdige Basis bildet.

689 Höffe, Kategorische Rechtsprinzipien, 290–294.
690 So etwa Hobbes, Helvétius und besonders Holbach (zu Letzterem vgl.:

Schweitzer, Kultur, 164 f.); aus jüngerer Zeit etwa: Gauthier, Morals by Agree-
ment; vertiefend zu Theorien dieser Art: Tschentscher, Prozedurale Theorien,
167–197.

691 Nietzsche, FW, 21: „Die Erziehung […] sucht den Einzelnen durch eine Reihe
von Reizen und Vortheilen zu einer Denk- und Handlungsweise zu bestimmen,
welche, wenn sie Gewohnheit, Trieb und Leidenschaft geworden ist, wider
seinen letzten Vortheil, aber ‘zum allgemeinen Besten’ in ihm und über ihn
herrscht.“; Diderot, Jacques le Fataliste, 546, dort Jacques: „Je ne sais ce que c’est
que des principes, sinon des règles qu’on prescrit aux autres pour soi. […] Tous
les sermons ressemblent aux préambules des édits du roi; tous les prédicateurs
voudraient qu’on pratiquât leurs leçons, parce que nous nous en trouverions
mieux peut-être; mais eux à coup sûr“.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

204

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Willensfreiheit als Bedingung der Moral?

Autonomie (Selbstbestimmung auf Basis der Vernunft) ist bei Kant das
Grundprinzip aller Pflichten, während jede Heteronomie der Willkür mit
Moral unvereinbar sein soll.692 Der Wille des Menschen ist laut Kant in
Fragen betreffend Gut und Böse nicht den Gesetzen der determinierten
Natur unterworfen.693

Der Mensch soll sich sittlich verhalten können, ohne dass ihn naturwis-
senschaftlich determinierbare innere oder äussere Vorgänge dazu zwingen.
Die Fähigkeit des Menschen, nicht nur Glied in der Kette der Kausalitäten
zu sein, sondern die Dinge in Gang zu bringen (Arendt: ein Anfang zu
sein694), ist gemäss verbreiteter Meinung eine Voraussetzung der Existenz
der moralischen Ordnung.695 Weil es ohne freien Willen keine Moral
geben soll, müsse man folglich von der Wirklichkeit des freien Willens
ausgehen.

Dies überzeugt nicht, aus einem logischen und einem moralischen
Grund:

Der logische Einwand: Das Argument, man müsse von der Existenz frei-
en Willens ausgehen, weil es ohne freien Willen keine Moral geben soll,
will die Natur der Welt implizit vom menschlichen Glauben abhängig
machen. Ob Willensfreiheit existiert, ist allerdings nicht eine Funktion
unseres Glaubens an diese Freiheit; folglich ist es auch nicht Funktion
unseres Glaubens an diese Freiheit, ob es jene Moral geben kann, die
von der Existenz des freien Willens abhängen soll. Der Glaube an die
Willensfreiheit produziert keine Willensfreiheit; genauso wird der Zweifel

d.

692 Kant, KpV, AA V, 33 f., 36 und 39.
693 Kant, Verkündigung, AA VIII, 415: „In Ansehung des Wohlseins und der Übel

(der Schmerzen) steht der Mensch […] unter dem Gesetz der Natur und ist bloß
leidend; in Ansehung des Bösen (und Guten) unter dem Gesetz der Freiheit.
Jenes enthält das, was der Mensch leidet; dieses, was er freiwillig thut.“; siehe
aber auch: ders., Idee, AA VIII, 17: „Was man sich auch in metaphysischer
Absicht für einen Begriff von der Freiheit des Willens machen mag: so sind
doch […] die menschlichen Handlungen […] nach allgemeinen Naturgesetzen
bestimmt.“; ders., KpV, AA V, 50, die Annahme der Willensfreiheit wäre im
Lichte der Kritik der reinen Vernunft eine nichtige „Anmaßung“.

694 Arendt, Between Past and Future, 167–169.
695 Kritisch Schopenhauer, Grundprobleme, 18 (Vorrede); ders., Über die Frei-

heit, 50–52: Die Frage, ob man wollen könne, was man will, führe, wenn
dem so wäre, zum infiniten Regress, sodass man fragen müsste: „Kannst du
auch wollen, was du wollen willst?“; Schopenhauer folgert, der Mensch könne
Veränderungen nicht selbst anfangen.

A. Vorüberlegungen

205

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


an dieser Freiheit, wenn er denn irrt, die Willensfreiheit nicht aufheben.
Wenn es keine Willensfreiheit gibt und dies die Unmöglichkeit der Moral
bedeuten sollte, dann ändert das Postulat des freien Willens hieran nichts.

Wenn es aber Willensfreiheit und (ihretwegen) Moral gibt, dann fällt
die Moral nicht bloss deshalb dahin, weil Denker wie Hobbes, Spinoza,
Diderot, Holbach, Schopenhauer oder Nietzsche am freien Willen
zweifelten.696 Kurz: Wenn Verfechter der Willensfreiheit mit ihren Prämis-
sen – der freie Wille existiere und sei notwendige Bedingung der Moral
– Recht haben, scheitern sie gerade deswegen (weil sie Recht haben) mit
der Forderung, man müsse die Gerechtigkeitstheorie auf dem Konzept des
freien Willens aufbauen.

Weil es keine Notwendigkeit gibt, zwecks Ermöglichung von Moral
vom freien Willen auszugehen, kann es nun auch auf die Frage ankom-
men, welche Annahme moralisch vorzugswürdig ist. Das (moralische) Ar-
gument gegen die Annahme des freien Willens ist alt. Es lautet, der Glaube
an die Willensfreiheit schüre zwischenmenschlichen Hass und schenke
Vergeltungsbedürfnissen jene scheinbare Legitimität, die es zu überwin-

696 Spinoza, Ethik, Teil 3; Diderot, Jacques le Fataliste, 499: „Nous croyons condu-
ire le destin; mais c’est toujours lui qui nous mène“, ebd., passim, finden sich
die wichtigsten deterministischen Argumente, vorgebracht durch die Hauptfi-
gur Jacques. Dieser geht davon aus, dass es keinen freien Willen gibt, wirkt aber
in seinem Denken und Handeln sehr frei; der andere Protagonist, der Maître,
glaubt an die Freiheit des Willens, lebt aber weit weniger frei (vgl. 494: „il
se laisse exister: c’est ça fonction habituelle“); Nietzsche, Morgenröthe, 220:
„[Du tust nicht,] du wirst getan! […] Die Menschheit hat zu allen Zeiten das
Aktivum und das Passivum verwechselt, es ist ihr ewiger grammatikalischer
Schnitzer.“; Holbach, Traité, 12–15 und 20.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

206

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


den gilt. So oder ähnlich argumentierten etwa Spinoza697, Diderot698,
Holbach699, Nietzsche700 und gar de Sade701.

Geht der Mensch vom freien Willen aus, ist er konsequenterweise eher
geneigt, Verantwortliche für jedes menschliche Unglück auszumachen;
denn wer von der Fähigkeit der Menschen ausgeht, sich zu steuern und
bei Bedarf zurückzuhalten, muss hinter jeder bösen Wirkung bösen Willen
sehen. Solch ein Rückschluss auf die Absicht animiert den Vergeltungs-
wunsch.702 Deshalb trägt das Konzept des freien Willens zum Überleben
der Idee bei, Gerechtigkeit verlange unabhängig von ihrem Nutzen nach

697 Spinoza, Ethik, Teil 3, Lehrsatz 49 mit Anm., 172: „Liebe und Haß gegen einen
Gegenstand, den wir uns als frei vorstellen, müssen bei gleicher Ursache größer
sein als gegen einen notwendigen“, woraus folge: „daß die Menschen, weil sie
sich für frei halten, größere Liebe oder größeren Haß gegeneinander hegen
als gegen andere Dinge.“; ebd., Teil 4, Lehrsatz 37, Anm. 2, 248: „Sünde und
Verdienst [sind] äußerliche Begriffe“.

698 Diderot, Jacques le Fataliste, 479, Jacques, auf die Frage, ob man ohne freien
Willen noch Verbrechen begehen könne, die man bereuen müsste: „Puis-je
n’être pas moi? Et étant moi, puis-je faire autrement que moi? Puis-je être moi et
un autre? Et depuis que je suis au monde, y a-t-il eu un seul instant où cela n’ait
été vrai?“, ebd., 620 f.: „Selon lui la récompense était l’encouragement des bons;
le châtiment, l’effroi des méchants.“

699 Holbach, Traité des trois imposteurs, 12–15, 20; vgl. Onfray, Les ultras, 238.
700 Nietzsche, FW, N. 250: „Obschon die scharfsinnigsten Richter der Hexen und

sogar die Hexen selber von der Schuld der Hexerei überzeugt waren, war die
Schuld trotzdem nicht vorhanden. So steht es mit aller Schuld.“; ebd., N. 294:
Die „Verleumder der Natur“ hätten uns zur Meinung verführt, die Triebe des
Menschen seien böse; so sei eine „rankunöse“ Moralkonzeption begründet wor-
den; vgl. ebd., N. 321.

701 Sade, Dialogue, 12: „[Mon] âme [est], ce qu'il a plu à la nature qu'elle soit,
c'est-à-dire le résultat des organes qu'elle s'est plu de me former en raison de
ses vues et de ses besoins; et comme elle a un égal besoin de vices et de vertus,
quand il lui a plu de me porter aux premiers, elle m'en a inspiré les désirs, et
je m'y suis livré tout de même. Ne cherche que ses lois pour unique cause à
notre inconséquence humaine, et ne cherche à ses lois d'autres principes que
ses volontés et ses besoins.“ ; ders., Aline et Valcour, 331: „[La loi sage] ne doit
[jamais] infliger de peine que celle qui tend à la correction du coupable en le
conservant à l’État.“; vgl. ders., La philosophie, 506.

702 Vgl. Ask/Pina, On Being Angry and Punitive, in: Social Psychological and
Personality Science 2(5), 2011, 499: „[A]nger indirectly influenced punitiveness
by altering perceptions of the perpetrator’s volitional control over the event“;
Nguyen, Tech Times 5.8.2014, Crime and punishment: How does your brain
respond to intention?

A. Vorüberlegungen

207

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strafe; dies sei ein Recht der Opfer.703 Hier offenbart sich der „Teufel des
freien Willens“704 mit seinem archaischen Potenzial.

Der Schluss in Bezug auf die Relevanz der These der Willensfreiheit für
die Gerechtigkeitstheorie lautet damit: Selbst wenn Willensfreiheit existier-
te, wäre es mit Blick auf die Begründung und Förderung der Gleichheit
und Gerechtigkeit vernünftiger, nicht von ihr auszugehen. Wovon statt-
dessen?

Gleichberechtigung aufgrund gleicher Verdienste

Vorstellungen von Schuld und Verdienst sind verbreitet: Einer Person
steht zu, was sie verdient. Während sich auf Basis der Schuldidee die Rela-
tivierung der Rechte der Verbrecher aufdrängt, legitimieren unterschiedli-
che Verdienste weitreichende Privilegien. Dazu bietet der Determinismus
einen Ausweg; ausgehend von deterministischen Prämissen lässt sich kohä-
rent für grundlegende Gleichberechtigung argumentieren:

Deterministen denken, der Mensch entscheide nicht selbst, was er wol-
le.705 Sein Wollen und Wirken sind den Naturgesetzen unterworfene,
kausale Ereignisse.706 Alles hat eine Ursache. Was ist, hätte anders nicht
sein können. Folglich hat niemand sein glückliches Los verdient oder sein
hartes Los verschuldet. Einige deterministische Annahmen sind kaum an-
fechtbar: Niemand behauptet ernsthaft (ohne von konstruierten metaphy-
sischen Annahmen auszugehen), man habe sich den eigenen Geburtsort,

e.

703 Vgl. Dubois, Selbsterziehung, 70; zur Illustration etwa: Kant, MdS, Rechtsleh-
re, 333: „Selbst wenn sich die bürgerliche Gesellschaft mit allen Gliedern in
Einstimmung auflöste […], müsste der letzte im Gefängnis befindliche Mörder
vorher hingerichtet werden, damit Jedermann das widerfahre, was seine Taten
wert sind, und die Blutschuld nicht auf dem Volke hafte, das auf die Bestrafung
nicht gedrungen hat: weil es als Teilnehmer an dieser öffentlichen Verletzung
der Gerechtigkeit betrachtet werden kann.“

704 Onfray, Les ultras, 255.
705 So definiert etwa bei: Lay, Dialektik, 34; eindrückliche Begründungen des De-

terminismus bei Schopenhauer, Über die Freiheit, passim (50: „Kannst du
auch wollen, was du wollen willst?“); bei: Dubois, Selbsterziehung, 66–72;
zudem in literarischer, nicht minder tiefgründiger Form: Diderot, Jacques le
Fataliste, passim.

706 So im Prinzip auch: Kant, Idee, AA VIII, 17: „Was man sich auch in metaphysi-
scher Absicht für einen Begriff von der Freiheit des Willens machen mag: so
sind doch […] die menschlichen Handlungen […] nach allgemeinen Naturge-
setzen bestimmt.“

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

208

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


die Gene oder die Talente verdient.707 Aber die meisten Menschen gehen
davon aus, dass es Resträume gibt, in denen sich der freie Wille manifestie-
ren kann. Im Gespräch sind Verfechter des freien Willens oft der Ansicht,
Fleiss und hartes Arbeiten seien Bastionen des freien Willens. Es soll,
wenn auch sonst niemand, wenigstens der Tüchtige seinen Erfolg verdient
haben. Doch ist dieser nicht einfach nur ein zum Fleiss Talentierter? Oder
sozial, wenn nicht gar klimatisch dazu Veranlasster? Nichts erklärt, warum
die Inklination zur Arbeitsamkeit nicht auch ein Produkt persönlicher,
kultureller und klimatischer (kurz: natürlicher) Ursachen sein sollte.708

Die Folge hieraus lautet: Alle Menschen sind gleich an Verdiensten.
Sie bleiben es ein Leben lang. Statt die Verdienstidee zum elitären Ana-
chronismus zu erklären, kann man sie zu egalitären Zwecken nutzen und
sagen: Weil die Verdienste aller Menschen gleich sind, müssen es auch
ihre Rechte sein. Diese Folgerung ist auch dann möglich, wenn man die
Annahmen des strikten Determinismus für unplausibel hält und jedenfalls
nicht ganz ans Fehlen eines sich selbst in Bewegung bringenden Willens
glauben will (kann): Selbst wenn man von einem eher geringen Freiheits-
raum und überdies von der Determiniertheit des Lebens durch nicht kon-
trollierbare Faktoren (Gene, Erziehung, Umwelteinwirkungen aller Art)
ausgeht, ist klar, dass nahezu alle Unterschiede im Wohlbefinden der Men-
schen nichts mit Verdienst zu tun haben.709 Auch auf dieser Basis kann
man ein starkes Plädoyer für die Gleichberechtigung und weite Kreise der
Gleichheit aufbauen.

Relevanz eigener und fremder Interessen

Probleme einer Ethik des Einzelmenschlichen

Bestimmt sich die Gerechtigkeit an kollektiven oder an individuellen In-
teressen? In der Tradition der westlichen Philosophie steht oft der Einzel-
ne im Zentrum und ist der Ausgangspunkt der Bewertung.710 Utilitarier
definieren das erstrebte Gesamtwohl als eine Summe des Glücks aller Ein-

IV

1.

707 Harris, Free Will, 41; ebd., passim, zum Nachfolgenden; vgl. Dubois, Selbster-
ziehung, 60 ff.; ferner Singer, Praktische Ethik, 77–81.

708 Vgl. Harris, Free Will, 38.
709 Vgl. Dubois, Selbsterziehung, 70.
710 Wesel, Weltkunde, 37: „Jeder muss zunächst für sich allein entscheiden, was

gut und böse ist. Anders in frühen Gesellschaften. Ihre Moral ist kollektivis-
tisch, konformistisch.“; Gächter, Grundrechtslehren, N. 1.

A. Vorüberlegungen

209

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


zelnen; für Kantianer entzieht sich die Würde des Einzelnen als Höchst-
wert selbst dem abwägenden Vergleich mit der Würde vieler Personen;
Kontraktualisten suchen den Geltungsgrund der Gerechtigkeit im (sich ei-
nigenden) Willen einzelner Menschen.

Woran liegt der Individualfokus „westlicher“ Moral? Eine Antwort
könnte lauten, der Westen habe aus Erfahrungen gelernt:

Gefährlichkeit gewisser Ganzheitsideale und -diskurse

Ein Konzept des Gemeinwillens à la Rousseau, der in Wirklichkeit we-
nig mit dem realen Willen der Einzelnen zu tun haben kann, weil ihn
erstens jemand für alle deuten muss und zweitens der Einzelne sich dem
Willen des Ganzen, den er vermeintlich legitimiert, gänzlich entäussert
und unterordnet711, ist nachweislich gefährlich: Rousseau wurde nicht
nur von Robespierre und Saint-Just verehrt712, sondern auch danach von
einigen Despoten, die sich dabei auf die Fiktion des „Volkes“713 und eine

a.

711 Rousseau, Contrat social, Buch I Kap. 6, 243 f. und 246 (ders., Gesellschaftsver-
trag, 169: „Diese Bestimmungen lassen sich bei richtigem Verständnis sämtlich
auf eine einzige zurückführen, nämlich die völlige Entäußerung jedes Mitglieds
mit allen seinen Rechten an das Gemeinwesen als Ganzes. […] Darüber hinaus
ist die Vereinigung, da die Entäußerung ohne Vorbehalt geschah, so vollkom-
men, wie sie nur sein kann, und kein Mitglied kann mehr etwas fordern“ ; ebd.,
171: „Da nun der Souverän nur aus den Einzelnen besteht, aus denen er sich
zusammensetzt, hat er kein und kann auch kein dem ihren widersprechendes
Interesse haben; folglich braucht sich die souveräne Macht gegenüber den Un-
tertanen nicht zu verbürgen, weil es unmöglich ist, dass die Körperschaft allen
ihren Gliedern schaden will“); ferner ebd., Buch III, Kap. 2, 277; Buch II, Kap.
1–4; vgl. aber Buch I Kap. 5, 242; vgl. ders., Discours, 83: „[J]’aurais désiré que
pour arrêter les projets intéressés et mal conçus, […] chacun n’eût pas le pou-
voir de proposer de nouvelles lois à sa fantaisie; que ce droit appartînt aux seuls
magistrats“; ebd.: „J’aurais fui surtout […] une république où le peuple, croyant
pouvoir se passer de ces magistrats ou ne leur laisser qu’une autorité précaire,
aurait imprudemment gardé l’administration des affaires civiles et l’exécution
de ses propres lois“ ; siehe dazu auch Mairet, Rousseau, Introduction, 16 f.:
„Or, le récit rousseauiste […] reste dépendant des axiomes du droit naturel“, mit
der Folge des Primats des Gesetzes vor dem Recht und der Unterordnung des
Einzelnen: „L’homme démocratique est soumis à la loi, donc à la volonté, non
au juste. Il est soumis à la potestas – le souverain en personne.“

712 Sturma, Rousseau, 185 f.
713 Mairet, Rousseau, Introduction, 32.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

210

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


(selbst interpretierte) Volonté générale berufen konnten.714 Auch Hegels
Überhöhung des Staates als Grundlage und Fluchtpunkt des Sittlichen
nährte politische Ideologien jener Art, die in der ersten Hälfte des 20.
Jahrhunderts Hochkonjunktur feierten.715

Vordenker der Nationalsozialisten schwärmten vom Ganzheitsideal, er-
hoben die Unterordnung des Einzelnen unters Ganze zur Tugend716, grif-
fen die Logik und Empirie717 sowie den Skeptizismus der Aufklärung

714 Vgl. Blom, Böse Philosophen, 18, 247 ff.; Haller, Die Ungläubigen, 85 ff.; Levy,
Idiocy of Idealism, 87–112; Constant, De la liberté religieuse, in: Écrits, 462:
„Je ne connais aucun système de servitude qui ait consacré des erreurs plus
funestes que l’éternelle métaphysique du Contrat social.“; siehe auch Mairet,
Rousseau, Introduction, 18 ff.; Salomon B. Kritschewsky, J. J. Rousseau und
Saint-Just: Ein Beitrag zur Entwicklungsgeschichte der socialpolitischen Ideen
der Montagnards, Bern 1895.

715 Hegel, Grundlinien, § 258, 217 (nachfolgend ohne Hervorhebungen zitiert)
erhob den Staat zum sittlichen Ideal und Sinn des Daseins der Einzelnen,
deren „höchste Pflicht es ist, Mitglieder des Staates“ zu sein; der Staat sei „als
Wirklichkeit des substantiellen Willens, die er in dem zu seiner Allgemeinheit
erhobenen besonderen Selbstbewußtsein hat, das an und für sich Vernünftige“;
das Vorzitierte ist nur intelligibel, wenn man berücksichtigt, was Hegel im
vorausgehenden Paragraphen sagt (ebd., § 257, 216): „Der Staat ist die Wirklich-
keit der sittlichen Idee“ – er ist der sittliche Geist, der weiss und der das,
was er weiss, vollführt. Kurz: Der Staat gebietet, weil er weiss, was gut ist;
er habe an der Sitte seine unmittelbare Existenz, sagt Hegel, während er „an
dem Selbstbewußtsein des Einzelnen, dem Wissen und Tätigkeit desselben seine
vermittelte Existenz“ haben soll. Der Einzelne dagegen hat nur im Staat, dem
er aus höchster Pflicht angehört, seine ganze Freiheit: Das „Selbstbewußtsein
des Einzelnen“ habe „durch die Gesinnung in ihm, als seinem Wesen, Zweck
und Produkte seiner Tätigkeit, seine substantielle Freiheit“. Rousseau, Contrat
Social, Kap. VI, 243 verfuhr sprachlich wenigstens transparent, als er von der
„aliénation totale de chaque associé avec tous ses droits à toute la communauté“,
also der völligen Entäusserung des Einzelnen an das Gemeinwesen als Ganzes
sprach (so übersetzt in: ders., Vom Gesellschaftsvertrag, 169 f.)

716 Alfred Baeumler sah im politischen Soldaten das studentische Ideal, siehe
ders., Der politische Student, in: Der Deutsche Student, Heft 1, 3–9; ders.,
Bildung und Gemeinschaft, Berlin 1942; vgl. Chamberlain, Grundlagen I, pas-
sim; zum Einfluss Chamberlains: G. Field, The Evangelist of Race, New York
1981, 452; siehe hierzu R. J. Evans, The Coming of the Third Reich, London
2005, 204, wonach die Lektüre Chamberlains massgeblich zum Antisemitismus
Goebbels beigetragen habe. Siehe dazu auch Russell, Faschismus, 118 ff.

717 Chamberlain, Grundlagen I, N. 87 und N. 98, gegen die „aristotelisierenden
Naturforscher“, deren „alleinseligmachende Induktion“ (N. 87) sowie „logisie-
rende Freidenker“ (John Stuart Mill und andere „Feinde der Metaphysik“) anre-
dend (N. 98).

A. Vorüberlegungen

211

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


an718, forderten, die Wissenschaft müsse dem Wohl des Ganzheitsstaates
dienen (sonst sei sie volksfeindlich und abzulehnen)719 und faselten vom
Einheitsleben, in dem der völkisch erlebende Einzelne aufgehen würde,
„erfüllt von einer inneren Unendlichkeit“720.

Was solche metaphysische Poesie zu politischen Zwecken in der Realität
bedeutete (und herbeizuführen half), ist hinlänglich bekannt. Ergänzt sei
nur, dass es im anderen Totalitarismus des 20. Jahrhunderts ähnlich war:
Kommunistische Ideale mündeten unter Stalin in eine Maschinerie der
totalen Unterordnung des Einzelnen unter das vermeintlich Ganze.721

Vorbehalte gegen die Verengung auf das Individuum

Trotz des Vorgesagten griffe es zu kurz, nur auf das Einzelmenschliche zu
setzen, aus zumindest drei Gründen:

Erstens, der Mensch interessiert sich nicht nur für das eigene Wohl;
er ist von Natur oder Kultur aus gesellig und oft liegt ihm etwas am
Wohl des Nächsten.722 Jeder Mannschaftssport demonstriert die Wechsel-
wirkung des Einsatzes für eine Gemeinschaft mit dem Erfolgsempfinden
und Wohlergehen des individuellen Ichs.

Zweitens: Dass manche Grausamkeit im Namen kollektiver Ideale ver-
übt wurde, heisst nicht, das Ganzheitsideal trage die Schuld daran. Bei
Robbespierre, Hitler, Stalin und bei zeitgenössischen Konsorten (Fanatiker
eingeschlossen, die sich von der eigenen Religion zum Töten berufen

b.

718 Chamberlain, Grundlagen I, N. 85; siehe auch ebd., N. 100, die Kritik der
rationalistischen Philosophie und der „vernünftelnde[n] Kausalitätsjägerei“; vgl.
ders., Kant, 734.

719 Fischer, Kongressbericht 1933, 3: „Die Wissenschaft […] darf sich an keiner
Stelle mit dem Wohle des Ganzheitsstaates stoßen oder gar feindlich berühren.
Wissenschaft, die sich den Interessen des Ganzheitsstaates entgegenstellt, ist […]
volksfeindlich.“

720 Schwarz, Grundlegung des Nationalsozialismus, 6: „Unser [nordisches] Blut
[…] rinnt getrennt in vielen Adern […] und es ist vergänglich in diesen Adern.
Aber nun stellen wir uns die Einheit der Menschen dieses Blutes nicht etwa
gedanklich vor, wir addieren uns nicht miteinander, sondern wir fühlen uns
erfüllt von einer inneren Unendlichkeit, wenn wir in der Gleichheit unseres
Blutes unsere seelische Gemeinschaft bejahen. Ein überindividuelles Einheitsle-
ben wird da in jedem von uns existent, das ebenso in allen anderen, die völkisch
erleben, existent wird.“

721 So nachgewiesen insb. durch: Arendt, Totale Herrschaft, passim.
722 Nussbaum, Grenzen, 63.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

212

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


wähnen) war und ist das kollektive „Ideal“, in dessen Namen Grauenhaftes
geschieht, oft von Beginn an eine blosse Illusion oder Lüge. Sie dient etwa
dazu, die breite Masse und „nützliche Idioten“ für die Interessen weniger
(nicht selten narzisstisch gestörter723) Individualisten zu begeistern, hat
aber nichts mit dem Bemühen ums Wohl des Kollektivs und einer grösse-
ren Zahl von Menschen zu tun.724 Daraus folgt, dass man aus den Gräueln
des 20. Jahrhunderts, die oft im Namen kollektiver Ideale realisiert wur-
den, nicht bloss pro-individualistische Schlüsse ziehen sollte. Wir sollten
uns nicht so sehr vor Forderungen fürchten, etwas solle im Interesse aller
oder des Ganzen getan werden, als vielmehr vor dem Diskurs der Unter-
ordnung unter ein irgendwie von oben diktiertes Gemeininteresse.

Drittens, auch der Individualismus hat eine ambivalente Geschichte. Zu
den prägendsten Ereignissen des letzten Jahrtausends zählen der bereits
erwähnte Schwarze Tod: die Pestpandemie, die Europa zwischen 1347
bis 1353 mit besonderer Wucht traf und die in den Jahrhunderten danach
immer wieder wie ein Fluch zurückkehrte. Ein Drittel aller Europäer starb
an den unmittelbaren Folgen der grossen Pandemie im 14. Jahrhundert;
das ist ein prozentual weit grösserer Anteil der Gesamtbevölkerung des
Kontinents als jener, der dem Zweiten Weltkrieg zum Opfer fiel. Man
kann sich ausmalen, wie die Pest Kultur und Natur des europäischen Men-
schen erschütterte. In der Zeit des Schwarzen Todes, der Europa in unver-
gleichbarer Härte traf, kann man paradoxerweise eine Geburtsstunde des
Humanismus und Individualismus erblicken.725 Die Möglichkeit des Ent-
stehens des „westlichen“ Individualismus unter der Last der Pest erscheint
plausibel, wenn man sich fragt, wer in der Zeit am ehesten überlebte:
Jene, die den sozialen Austausch auf ein Minimum reduzierten und sich
Kranken und Hilfsbedürftigen (seien es auch die eigenen Angehörigen)
nur selten näherten. Aufgrund kultureller wie auch biologischer Selekti-
on könnte der Schwarze Tod in Europa eine Evolution zulasten sozialer,
hilfsbereiter Menschen bewirkt haben. Die Ethik des Einzelmenschlichen
könnte daher ein ambivalentes Erbe dieser Zeit sein. Trifft dies zu, ist

723 Der Hang narzisstisch veranlagter Menschen zum totalitären Denken ist heute
mit Blick auf das Gehabe des 45. Präsidenten der USA notorisch; siehe allg.:
Hans-Jürgen Wirth, Narzissmus und Macht, 5. Aufl., Gießen 2015.

724 Vgl. dazu Alexandra Offermanns, Die wussten, was uns gefällt: ästhetische Ma-
nipulation und Verführung im dritten Reich, 2004.

725 Kamber, Schwarzer Tod, 6: „Welch eine finstere Fügung, dass die grosse Pest
sowohl Szenerie für die Entstehung des Humanismus wie Kulisse für Schau-
prozesse und Massaker wurde“; ausführlich dazu: Tuchmann, Calamitous Four-
teenth Century, passim.

A. Vorüberlegungen

213

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


die westliche Inklination zum Individuellen nicht nur das Produkt der
Aufklärung, sondern auch der Anpassung an unvorstellbare Not, wie sie
sich in diesem Ausmass in absehbarer Zukunft eher nicht wiederholen
dürfte.

Die drei Gründe legen es nahe, unser individualistisches Verständnis des
Guten um Gesichtspunkte des Gemeinwohls zu erweitern. Dafür spricht
auch, dass es sich gerade im Grundrechtsbereich nicht ziemt, soweit wir
überzeugend Gerechtigkeitskriterien darlegen wollen, vom Westen auf die
Welt zu schliessen.

Überindividuelle Rationalität der Gerechtigkeit

Geht man allein von egoistischen Beweggründen des Menschen aus, misst
sich die Rationalität seines Verhaltens bloss am Eigennutzen. Das Wohl
der Mitmenschen spielte dann in einer rational verstandenen Moral nur
mittelbar eine Rolle, namentlich aufgrund von Reziprozitätserwägungen.
Ob solch eine Rationalität, bei der das Ziel allen Handelns stets das Wohl
des eigenen Ichs wäre, überhaupt Rationalität für sich beanspruchen kann,
ist zu bezweifeln.726 Schon wegen der abhängigen Natur und sozialen Le-
bensform des Menschen wäre es erstaunlich, wenn das Streben nach Eigen-
nutzen dessen einziger Antrieb wäre.727 Obwohl altruistisches Verhalten
oft indirekt dem eigenen Wohl dient und dies bisweilen die Intention sein
mag, kann der Mensch durchaus auch genuine Freude und ein Bedürfnis
am Wohl seines Nächstens empfinden.728 Die Raison d’être des Menschen
reicht somit weiter als sein körperliches „Ich“.729

2.

726 Sen, On Ethics and Economics, 4 und 16; ausführlich in: ders., Justice, 174–
193; siehe auch Dubois, Selbsterziehung, 107 ff.

727 Kierkegaard, provocations, 148: „A person must be content to be as he is; a
dependent being, as little capable of sustaining himself as of creating himself.“;
vgl. MacIntyre, Dependent Rational Animals, 127; Singer, Praktische Ethik,
351: Wir müssen uns von der Illusion der Unabhängigkeit des Menschen befrei-
en und uns darauf besinnen, dass unsere Vorfahren, lange bevor sie Menschen
wurden, bereits soziale Wesen waren.

728 Vgl. Dubois, Selbsterziehung, 110: „Der Altruismus […] lehrt uns an die An-
dern, an die ganze Menschheit, wir selbst inbegriffen, denken. Wir können
nicht das Wohl aller anstreben, ohne für uns selbst das Glück zu schaffen.“; Sen,
Justice, 188; Laut Nietzsche, Ecce Homo, 60, gibt es weder egoistische noch
unegoistische Handlungen; beide Begriffe seien psychologischer Widersinn.

729 Siehe auch: Arbeitsgruppe Wahlen, Totalrevision, 67: „Der Mensch als Träger
der Rechte ist beides zugleich, Individualperson und Sozialperson.“

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

214

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dementsprechend sollte Rationalität im Verhalten nicht nur an den
Folgen des Verhaltens für das Selbst, sondern auch an jenen für andere
Menschen gemessen werden können.730 Nichts zwingt dazu, Rationalität
so eng zu definieren, dass wir es als irrational bemängeln müssten, wenn
eine Person grosse Risiken für das Wohl anderer in Kauf nimmt (etwa
wenn jemand sich im Versuch, einen Ertrinkenden zu retten, in den star-
ken Strom wirft).731 Zwischen blosser Eigenliebe und weltumfassender
Nächstenliebe gibt es unterschiedliche Arten der von der Prädisposition
des Einzelnen her plausiblen (dem Selbst treuen) Rationalität.732

Die Folge des weiten Rationalitätsbegriffs ist, dass Handlungen als ratio-
nal eingestuft werden können, die sich nicht mit den engen (egoistischen)
Eigeninteressen vereinbaren liessen.733 Dieser Rationalitätsbegriff lässt sich
zur Beurteilung der Gerechtigkeit nutzbar machen. Anders als im Falle
eines (zu) engen Rationalitätsbegriffs ist dadurch ausgeschlossen, dass
Gerechtigkeit etwas Irrationales forderte. Denn bei weitem Verständnis
menschlicher Interessen ist jedes Verhalten rational, das den individuellen
oder überindividuellen Interessen des Menschen, auf die es ankommt,
vernünftig dient.

Auf welche überindividuellen Interessen es in Gerechtigkeitsfragen an-
kommen soll, bestimmt der Kreis der Gleichheit, für dessen Enge oder
Weite in den Umständen des Daseins Anhaltspunkte bestehen können
(im Zweifelsfall umfasst er alle bereits und noch lebenden Menschen).734

Schon weil Grundrechtskollisionen aus der Perspektive des Grundrechts-
garanten und nicht bloss eines Individuums zu lösen sind, kommt es in
Grundrechtsfragen ohnehin auf die Interessen aller Menschen an.735 Mög-
lichst gerecht und rational ist jene Handlung, die optimal den Interessen
aller Personen innerhalb des massgeblichen Kreises der Gleichheit dient.

730 Sen, Justice, 191: „[T]here is nothing […] contrary to reason, for a person to
choose to pursue a goal that is not exclusively confined to his or her own self-
interest.“; ders., On Ethics and Economics, 19; vgl. Maslow, Peak-Experiences,
passim.

731 Sen, On Ethics and Economics, 15 f.: „It may not, of course, be at all absurd to
claim that maximization of self-interest is not irrational, at least not necessarily
so, but to argue that anything other than maximizing self-interest must be
irrational seems altogether extraordinary.“; ders., Justice, 195.

732 Vgl. Dubois, Selbsterziehung, 109; Sen, Justice, 195.
733 Sen, Justice, 188–190.
734 Dazu vorne, Teil 3, A.II.
735 Vorne, Teil 2, B.I.1 sowie vorne, Teil 3, D.II.5.d.

A. Vorüberlegungen

215

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gradualität der Gerechtigkeit

Vorzug eines graduellen Gerechtigkeitsverständnisses

Wenn dem Gerechtigkeitsdiskurs die pragmatische Vernunft abhanden
kommt, ist nur noch von der perfekten (also: anderen) Welt die Rede,
statt von dem, was sich konkret erreichen und verändern lässt.736 Die
Beachtung der Tatsache – wie es das Bundesgericht zumindest implizit
regelmässig tut737 –, dass es Grade des Richtigen gibt, ist m.E. regelmässig
eine Voraussetzung lebensrelevanter, rationaler Antworten auf Fragen der
Gerechtigkeit.

V

1.

736 Sen in: R. Sehgal, Getting the sense of ‘perfect justice’ from Amartya Sen,
27.8.2009: „All practical debates on justice speak about enhancing justice so
there must be degrees of justice. But it is a strange irony that while practical
debates about justice stress the need to enhance it, the theory of it is all about
perfect justice. The two seem to belong to two different universes.“, abrufbar
auf <http://southasia.oneworld.net/>, => Home => People Speak (zuletzt am 17.
Juli 2017).

737 Vgl. BGE 142 III 263 E. 2.2.2, 269: „[Ein allgemeines Interesse] an der Verhin-
derung von Vandalenakten und Einbrüchen [rechtfertigt] nicht ohne Weiteres
jede Videoüberwachung im Innern eines Wohnhauses. Ebenso wenig geht je-
doch der Schutz der Privatsphäre (Art. 13 BV) der verfassungsrechtlichen Eigen-
tumsgarantie (Art. 26 BV), geschweige denn dem Schutz auf körperliche Unver-
sehrtheit (Art. 10 Abs. 2 BV) in der Weise vor, dass eine Videoüberwachung
[…] stets als unzulässig zu erachten wäre.“; so auch in BGE 136 V 395 E. 7.4,
408 (Myozyme-Entscheid): „Es können somit weder die hohe therapeutische
Wirksamkeit noch die Wirtschaftlichkeit je getrennt voneinander betrachtet
werden in dem Sinne, dass die Frage nach dem hohen therapeutischen Nutzen
mit einem kategorialen Ja oder Nein beantwortet werden könnte und bejahen-
denfalls die Kosten in beliebiger Höhe zu übernehmen wären. Vielmehr ist die
Frage nach dem hohen therapeutischen Nutzen graduell und in Relation zu den
Behandlungskosten zu beurteilen: Je höher der Nutzen ist, desto höhere Kosten
sind gerechtfertigt.“; betreffend die Aufklärung des Patienten sodann: BGE 117
Ib 197 E. 3b, 203: „Der Patient soll […] soweit unterrichtet sein, dass er seine
Einwilligung in Kenntnis der Sachlage geben kann. Die Aufklärung darf jedoch
keinen für seine Gesundheit schädlichen Angstzustand hervorrufen“; ferner die
Betonung der notwendigen Realitätsbezüge bei Auslegungsfragen in: BGE 131
II 13 E. 7.1, 31: „Zu ermitteln ist das aktuell geltende Recht, das ohne Realitäts-
bezüge nicht verstanden werden kann“; BGE 134 V 131 E. 5.1, 134 und 133
III 175 E. 3.3.1, 178: Die Gesetzesauslegung müsse sich vom Gedanken leiten
lassen, dass nicht schon der Wortlaut die Norm darstellt, sondern erst „das an
Sachverhalten verstandene und konkretisierte Gesetz“; sodann etwa BGE 136
III 490 E. 4.4, 494 durch die Berücksichtigung von „Rechtssicherheits- und
Praktikabilitätserwägungen“.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

216

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://southasia.oneworld.net
https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://southasia.oneworld.net


Veranschaulichen lässt sich dies durch die Tatsache, dass sich der Wert
grundrechtlicher Schutzgüter oft nur graduell sinnvoll begreifen lässt: Das
Bedürfnis nach Selbstbestimmung besteht in unterschiedlichsten Graden;
es ist beim Neugeborenen und bei kleinen Kindern eher gering (sie bedür-
fen mehr des Schutzes als der Freiheit), nimmt dann aber auf dem Weg ins
Erwachsenenalter zu, um allenfalls gegen Ende des Lebens wieder abzu-
nehmen (bei erneut verstärkter Schutzbedürftigkeit). Auch bei Gleichheits-
fragen spielt die Gradualität eine Rolle. Wo vergleichbare Interessen nach
Massgabe ihrer Gleichheit gleich zu berücksichtigen sind, ist Gleichbe-
handlung graduell geboten; wo totale Gleichheit der Chancen (da uner-
reichbar oder nicht wünschenswert738) ausbleiben muss, ist ein graduelles
Mass an Angleichung der Chancen geboten.

Gradualität am Lebensanfang

Das Konzept der Gradualität wirft unweigerlich Fragen im Bereich des
Lebensanfangs und des Lebensendes auf. Für Kritiker der Gradualität
dürften die Implikationen des Konzepts für Fragen in diesem Bereich
hinreichende Gründe liefern, es abzulehnen – denn ist nicht jedes Men-
schenleben absolut gleich an Werten und führt die Idee der Gradualität
nicht zu einer Unterwanderung dieser grundlegenden Einsicht? Solche
Bedenken sind m.E. schon deshalb unbegründet, weil die Annahme der
Gleichwertigkeit aller Menschen kaum durch den Versuch bedroht wird,
nuancierte Gerechtigkeitsvorstellungen zu entwickeln, mithilfe derer man
Streitfragen sachlich lösen kann. Zur Illustration:

Rettung im Labor: Im biotechnischen Labor bricht Feuer aus. Wen ret-
tet man: Zehn Embryonen in vitro oder einen bewusstlosen Säugling?
739

Mit Recht meint Merkel, es sei unbestreitbar, dass der Säugling zu ret-
ten sei. Dies impliziert die Annahme, dass zumindest am Anfang des
Lebens nicht alles Leben gleichermassen schutzwürdig ist. Merkel un-
tersucht gängige Argumente zur Begründung eines umfassenden Schutz-

2.

738 Gründe hierfür: Singer, Praktische Ethik, 77: „Sie belohnt die Glücklichen, die
solche Fähigkeiten erben, die es ihnen erlauben, interessante und einträgliche
Berufswege zu beschreiten. Sie bestraft die Unglücklichen, deren genetische
Konstellation ihnen einen ähnlichen Erfolg sehr erschwert.“

739 Merkel, Vier Theorien, 37.

A. Vorüberlegungen

217

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


rechts ungeborenen Lebens; folgende Argumente erweisen sich dabei als
schwach:740

– Das Speziesargument, das den Schutz von der Zugehörigkeit zur Men-
schengattung abhängig macht, leidet an Beliebigkeit und an der
Schwierigkeit einer klaren Gattungsdefinition.741

– Das Kontinuumsargument, das dem Embryo ein Lebensrecht zuspricht,
weil er und der erwachsene Mensch durch ein Kontinuum ohne klaren
Einschnitt verbunden sind, verdrängt, dass künstliche Einschnitte im
Recht vielerorts notwendig sind.742 Aus der Schwierigkeit, die Grenze
festzulegen, folgt nicht, dass es keine Grenze gibt oder geben sollte.743

– Das Potentialitätsargument, das den Schutz ans Potenzial des Embryos
bindet, ein erwachsener Mensch zu werden, leidet daran, dass weit
mehr als nur Embryonen nach dieser Logik Schutz verdienten (z.B.
Spermien, Eizellen).744

– Das Identitätsargument, das darauf abstellt, dass der Embryo in seinem
Wesen bereits ganz ein Mensch sei745, geht entweder von einer viel zu
engen und statischen Definition des Wesens des Menschen (Abstellen
auf die Gene) oder von metaphysischen Annahmen (betr. das Vorhan-
densein der Seele) aus.

Trotz der Zurückweisung dieser Argumente gibt es eine Möglichkeit zur
sachgerechten Begründung pränataler Rechte: Statt einen klaren Schnitt
im Kontinuum vom ungeborenen zum erwachsenen Leben zu suchen, ab
dem das Lebensrecht beginnt, kann dem pränatalen Leben ein graduell
abgestuftes Recht auf Schutz des Lebens und der Würde gewährt werden.

Das Gewicht dieser Rechte sollte nicht jenem geborener Menschen ent-
sprechen. Denn dies stiesse sich, wie das Beispiel mit dem Feuer im Labor
zeigt, wo die meisten Menschen zur Rettung des Säuglings neigen dürften,
an starken Intuitionen und wäre a fortiori auch kaum einigungsfähig.
Vielmehr würde die Tatsache berücksichtigt, dass zwischen einem Embryo
und einem Erwachsenen nur ein Unterschied besteht, der nicht kategori-
scher, sondern nur gradueller Natur ist. Daher ist es m.E. sachgerecht,
von der Grundrechtsträgerschaft des Embryos auszugehen, dessen Rechte

740 Merkel, Vier Theorien, 35 ff.
741 Merkel, Vier Theorien, 35–38.
742 Merkel, Vier Theorien, 38 f.;
743 Isensee, Wann beginnt das Recht auf Leben?, 11.
744 Merkel, Vier Theorien, 39 f.; vgl. Kuhse/Singer, Neugeborene, 183 ff.
745 Merkel, Vier Theorien, 40 ff.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

218

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


aber graduell zu beurteilen.746 Für konkrete rechtliche Fragen (z.B. im Ab-
treibungsrecht) kann zudem ein Zeitpunkt (z.B. drei Monate nach der
Zeugung, im Sinne der Fristenlösung) festgelegt werden, ab dem man
dem Embryo die Bedeutsamkeit eines Rechtsgutes zumisst, das mit Grund-
rechten erwachsener Menschen kollidieren und diesen Grundrechten vor-
gehen kann.

Aus ähnlichen Gründen – weil auch das Ende des Lebens oft von einem
graduellen Dahinscheiden geprägt ist – ist es m.E. unproblematisch, einer-
seits einen in medizinischer Hinsicht relevanten Zeitpunkt des Sterbens,
etwa den Hirntod, als Todeszeitpunkt rechtlich festzulegen, und anderseits
allgemein graduelle Erwägungen einfliessen zu lassen. So lässt sich etwa
bei der Verteilung von Ressourcen die Dauer des bereits gelebten Lebens
und die Dauer des erwartbaren weiteren Lebens in einem gewissen Mass
(mit-)berücksichtigen.

Probleme des binären Verständnisses der Gerechtigkeit

Die einem graduellen Ansatz entgegengesetzte binäre Perspektive begreift
und beschreibt ethische Sachverhalte bloss mit Gegensatzpaaren: Was
nicht richtig ist, ist falsch; was nicht gerecht ist, ist ungerecht; was nicht
gut ist, ist schlecht (oder böse). Zwischenräume gibt es nicht – vielleicht
nicht einmal Zweifelsfälle.

Die binäre Sichtweise geht von der Irrelevanz der Graubereiche des Le-
bens für die ethische Bewertung aus. Zur Illustration: Von drei erwogenen
Regulierungsstrategien im Bereich der Drogenpolitik wären deren zwei
(M1, M2) der geltenden repressiven Drogenpolitik (M0) vorzuziehen. Die
dritte, in gewissen Kreisen sehr populäre und daher oft diskutierte Strate-
gie (M3) – die fast schrankenlose Legalisierung aller Betäubungsmittel –
wäre aufgrund der hieraus resultierenden Folgen schlechter als M0. Wer
mit binären Richtigkeitsbegriffen operiert, wird, wenn dem Status quo nur
M3 gegenüberstünde (weil sie etwa politisch als erste in Stellung gebracht
wurde), zum Schluss kommen müssen, der Status quo sei richtig. Die-
ses erdachte Dilemma zeigt, wie das binäre Richtigkeitsverständnis einer

3.

746 Vgl. Vogel, 101: Dem Recht auf Leben sei ein geringer Dienst erwiesen, wenn
man den Nasciturus einzig deshalb zum Nichtmenschen deklassiere, um das
Dogma des absoluten Tötungsverbots zu schützen.

A. Vorüberlegungen

219

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


höchst problematischen Lösung (z.B. einer repressiven Drogenpolitik) den
Schein der Legitimität verleihen kann.747

Auf ein Feld binärer Richtigkeitskonzepte sei hingeweisen: Gerichtsur-
teile sind systembedingt weitgehend binär definiert. Der Richter muss
Recht und Unrecht festlegen und hierbei Klarheit schaffen. Im Strafrecht
ist dies besonders wichtig, weil die Unschuldsvermutung greift. Hier sind
erhebliche Sicherheiten notwendig. Über Schuld und Strafe kann nur sehr
begrenzt nach probabilistischen Kriterien gesprochen werden: Ein Mann,
dessen Unschuld auf 75 % Wahrscheinlichkeit eingeschätzt würde, darf
nicht dazu verurteilt werden, ein Viertel der Haftstrafe abzusitzen, zu der
man ihn verurteilte, wäre er nachweislich schuldig.

Die Notwendigkeit der binären Urteilsstruktur betrifft aber nicht die
Urteilsbegründung. Hier wären etwas mehr Nuancen möglich. Dass Urteile
trotzdem oft so begründet werden, als wäre alles eindeutig, liegt wohl
daran, dass man die Glaubwürdigkeit der Gerichtsautorität schützen will.
Das ist legitim (soweit es nicht darum geht, potenzielle Beschwerdeführer
zu entmutigen): Mit Blick auf den Rechtsfrieden wäre es kaum hilfreich,
wenn der Richter stets Vagheiten betonte und den Eindruck erweckte, er
hätte genauso gut auch umgekehrt entscheiden können – mag es auch in
Realität so sein.

Gebot nachvollziehbarer Begründungen

Bedeutung der Begründungspflicht

Begründungen sind die Brücke von der theoretischen Optimallösung
zur Akzeptanz und Zieltauglichkeit dieser Lösung. Aus pragmatischer
Sicht liegt massgeblich darin die Bedeutung der allseits aufgestellten For-
derung748, Gerechtigkeitsaussagen argumentativ zu untermauern. Es ist
zwar nicht so, dass die Leistung der Begründung automatisch zu wahren
Erkenntnissen führte; aber sie ist ein Anlass zur Sorgfalt und Selbstdiszipli-
nierung beim Urteilen in kritischen Fällen und ein Faktor der Nachvoll-

VI

1.

747 Kritisch zum Fehlen gradueller Perspektiven in Grundrechtsfragen auch: Di
Fabio, GG-Komm. Art. 2 Abs. 1, N. 44: „bipolares Grundrechtsdenken“.

748 Siehe etwa zum für die Diskursethik typischen Bestehen auf gute Gründe: Ale-
xy, Juristische Argumentation, 399 ff.; Tschentscher, Prozedurale Theorien,
227 f., 248 („Das transzendentale Argument besagt nur, daß jede Person, die
einen Richtigkeitsanspruch einlösen will, dazu die Geltung der Diskursregeln
anerkennen muß – sie muß argumentieren.“).

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

220

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ziehbarkeit von Aussagen und Entscheiden.749 Zu Recht zählt daher der
Anspruch auf nachvollziehbare Begründungen zur Garantie rechtlichen
Gehörs (Art. 29 Abs. 2 BV).750

Kriterien und Merkmale der Nachvollziehbarkeit

Nachvollziehbare Begründungen zeichnen in der Regel aus: eine von Am-
biguitäten möglichst freie Sprache751; die Falsifizierbarkeit ihrer Behaup-
tungen752; die zumindest innere Kohärenz ihrer Wertungen753; die welt-
bild- und glaubensneutrale Struktur ihrer Prämissen, auf denen sie beruht
(sie dürfen nicht einfach Schlüsse aus partikularen Weltbildern enthalten,
die Andersgesinnte erst nachvollziehen können, wenn sie das ganze Welt-
bild übernehmen).754

2.

749 Vgl. Tschannen/Zimmerli/Müller, Allgemeines Verwaltungsrecht, § 29 N. 12.
750 BGE 133 I 270 E. 3.1, 277: „Die Begründung soll verhindern, dass sich die

Behörde von unsachlichen Motiven leiten lässt, und dem Betroffenen ermögli-
chen, die Verfügung gegebenenfalls sachgerecht anzufechten.“; sehr treffend
auch: BVGE A-5276/2013 vom 11. Februar 2014, E. 3.1: „Ob im konkreten
Fall die Äusserung einer Partei zur Kenntnis genommen worden ist, lässt sich
regelmässig nur anhand der Verfügungsbegründung beurteilen, weshalb sich
eine allfällige Missachtung von Art. 32 VwVG häufig in einer Verletzung der
Begründungspflicht gemäss Art. 35 VwVG äussert“.

751 Hobbes, Leviathan, V: „To conclude, the light of humane minds is perspicuous
words, but by exact definitions first snuffed, and purged from ambiguity; reason
is the pace; increase of science, the way; and the benefit of mankind, the end.“

752 Siehe insb. Popper, Zwei Bedeutungen von Falsifizierbarkeit, 82–85; Albert,
Traktat, 36: „Alle Sicherheiten in der Erkenntnis sind selbstfabriziert und damit
für die Erfassung der Wirklichkeit wertlos“; ferner Silver, Signal, 266 ff.

753 So auch Mahlmann, Konkrete Gerechtigkeit, § 12, N. 11.
754 Rawls, Political Liberalism, 10: „Political liberalism, then, aims for a political

conception of justice as a freestanding view. It offers no specific metaphysical
or epistemological doctrine beyond what is implied by the political concepti-
on itself.“; vgl. Nida-Rümelin, Über menschliche Freiheit, 129 f.; mit Blick
auf die Grundrechtsdogmatik: Isensee, Grundrechtsvoraussetzungen, § 190, N.
136: „Der normative Zuschnitt der Grundrechte ergibt nur Sinn, wenn die
staatlichen Institutionen unabhängig sind von den partikularen politischen,
wirtschaftlichen und ideologischen Mächten und sich ihnen gegenüber behaup-
ten können.“ Die Verfassung drückt dies zumindest im Rahmen der negativen
Glaubensfreiheit (Art. 15 Abs. 1 und 4 BV) und m.E. auch der politischen Rech-
te aus (Art. 34 Abs. 2 BV).

A. Vorüberlegungen

221

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kein Indiz einer starken Begründung ist die Festigkeit einer Überzeu-
gung.755 Es verhält sich da m.E. gerade umgekehrt: Je unerschütterlicher
eine Überzeugung, desto eher wurde sie nicht mit wohlerwogenen Argu-
menten, sondern durch geistige Einmauerung und Verdrängung erkennt-
nistreibender Zweifel verteidigt.756

Verunmöglicht wird eine nachvollziehbare Begründung durch jeden
radikalen Relativismus, der die Möglichkeit objektiver Erkenntnis oder
die Existenz von Fakten überhaupt leugnet.757 Wo alles relativ und jede
Hypothese gleichermassen plausibel ist, ist Wissenschaft wertlos. Solch ein
Relativismus besiegelt die Belanglosigkeit jeglicher Begründung (manch-
mal mündet er, sich selbst fremd, in Kulturabsolutismus758). Im Resultat
ist er gar gefährlich. Mit Nietzsche: „Nichts ist wahr, Alles ist erlaubt“.759

755 Vgl. Kahneman, Thinking, 239–240.
756 Vgl. Russell, The Problems of Philosophy, 98: „Philosophy, though unable to

tell us with certainty what is the true answer to the doubts which it raises, is
able to suggest many possibilities which enlarge our thoughts and free them
from the tyranny of custom. Thus, while diminishing our feeling of certainty as
to what things are, it greatly increases our knowledge as to what they may be;
it removes the somewhat arrogant dogmatism of those who have never travelled
into the region of liberating doubt“.

757 In die Richtigung: American Anthropological Association, Statement on
Human Rigths (1947), 542: „Standards and values are relative to the culture
from which they derive so that any attempt to formulate postulates that grow
out of the beliefs or moral codes of one culture must to that extent detract
from the applicability of any Declaration of Human Rigths to mankind as
a whole“ (Hervorhebung unterdrückt) und 543: „man is free only when he
lives as his society defines freedom“; dazu auch Kälin/Künzli, Universeller
Menschenrechtsschutz, 28 (Fundort der vorher zit. Stelle). Zur Illustration der
problematischen Art von Relativismus siehe das Urteil der kleinen Kammer
des EGMR betr. Kriminalisierung der Leugnung des Armeniergenozids, zur
Frage der Objektivität historischer Fakten: EGMR, Perinçek c. Schweiz (2013),
27510/08, § 117: „il est même douteux qu’il puisse y avoir un ‘consensus géné-
ral’, en particulier scientifique, sur des événements tels que ceux qui sont en
cause ici, étant donné que la recherche historique est par définition controversée
et discutable et ne se prête guère à des conclusions définitives ou à des vérités
objectives et absolues.“; für harmlosen, aber klischeehaften Relativismus: BGE
131 II 393 E. 6.4, 402: „Indessen sind Werte zwangsläufig subjektiv. Jedes Be-
soldungssystem beruht notwendigerweise auf bestimmten Werthierarchien, die
nicht nach wissenschaftlichen Kriterien richtig oder falsch sein können.“

758 Hierzu Howard, Cultural Absolutism, 315 ff.
759 Nietzsche, Also sprach Zarathustra, Kap. 81 (Der Schatten).

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

222

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Eine Verletzung der Begründungspflicht ist der prätentiöse Jargon.760 Je
weniger zugänglich die Sprache ist, desto eher begründet die Furcht, dass
versucht wird, eine Überzeugung nicht mit Gründen, sondern mit der Au-
ra des Erhabenen und damit durch Verhinderung kritischer Partizipation
zu vermitteln.

Tabuisierung und das „Argument der Vereinsamung“

Tabus sind im Rahmen der Diskussion schwieriger ethischer Dilemmata
verbreitet. Jeder, der etwas über die „Rettungsfolter“ liest, begegnet ihnen.
Immer wieder wird man Zeuge des Ansinnens, Denkverbote aufzustellen,
indem etwa das absolute Verbot der Folter zur „absolute[n] Grenze der
Diskussion“761 gemacht wird; oder kurzerhand das „Räsonnieren darüber,
ob nicht in bestimmten Ausnahmesituationen aufgrund höherer Interes-
sen die Anwendung der Folter ethisch gerechtfertigt“ sei, zur Menschen-
würdeverletzung definiert.762

3.

760 Vgl. Mahlmann, Konkrete Gerechtigkeit, § 5, N. 116: „Die rechtliche Sprache
ist nicht frei von der Gefahr in einen prätentiösen Rechtsjargon zu verfallen,
der aber vermieden werden sollte, da in rechtlichen Argumentationen Gründe
und nichts anderes zählen (sollten)“; Maslow, Peak-Experiences, Vorwort: „Not
only must the experimental be stressed and brought back into psychology and
philosophy as an opponent of the merely abstract and abstruse, of the a priori,
of what I have called ‘helium-filled words’. It must then also be integrated
with the abstract and the verbal, i.e., we must make a place for […] an experi-
ence-based rationality“; vgl. die Empörung bei Schopenhauer, Grundlage, § 6,
205 zur „unmittelbar nach Kants Lehre eintretenden philosophischen Methode,
die [u.a.] im Mystificiren, […] Sand in die Augen streuen, und Windbeuteln
besteht, deren Zeitraum die Geschichte der Philosophie einst unter dem Ti-
tel ‘Periode der Unredlichkeit’ anführen wird.“

761 Krasmann, Folter im Recht, 232: „Insofern, so lässt sich vorläufig schlussfol-
gern, markiert das absolute Verbot tatsächlich die absolute Grenze der Diskus-
sion“; vgl. Weßlau, Verbot der Folter, 390–410. Kritisch gegen Tabuisierungs-
bemühungen: Trapp, Folter oder selbstverschuldete Rettungsbefragung, 2006,
221: „Entrüstung ganz ohne Begründung“ und 223: „Tabuisieren im argument-
freien Raum“.

762 Fischer, Menschenwürde und Staatsnotstand, 244; vgl. Fonk, Christentum 46,
der von unzulässigen Grundsatzfragen auszugehen scheint: „Diese Argumentati-
on ist nicht ungefährlich. Wer ihr folgt, muss auch ihre Konsequenzen mittra-
gen wollen. Sie legitimieren nämlich unvermeidlich die Grundsatzfrage, die
sich sofort im Anschluss stellt: Wie weit will man im Notfall gehen?“

A. Vorüberlegungen

223

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der Sinn solcher Bemühungen ist unklar. Soll die absolute Grenze der
Diskussion Schutz vor dem argumentativen Barbareneinfall leisten? Wer
das Räsonnieren verbietet, erweckt den Eindruck, er habe Angst vor Ar-
gumenten (eine Angst, die totalitäre Züge trägt763). Denn die Kraft des
Tabus hängt nicht von der inhaltlichen Plausibilität der damit geschützten
Thesen ab. Massgeblich ist die Dynamik der sozialen „Bestrafung“ von Ent-
tabuisierungsbemühungen: Es ist im Interesse des Einzelnen, Tabus nicht
zu brechen (ehe er an der Macht ist).764 Weil Andersdenkende sich vor
Ausgrenzungsritualen oder gar Anfeindungen mit der Folge des Verlusts
an Lebensqualität und allenfalls verdunkelter Berufsperspektiven fürchten,
bleiben sie als soziale Wesen, die auf einen Broterwerb angewiesen sind,
stumm.765 Es ist also Nietzsches „Argument der Vereinsamung“766, das
gegen die Hinterfragung des Tabus und das Einverlangen von Begründun-
gen spricht.

Die durch Tabuisierung bewirkte Situation der Unsichtbarkeit gewisser
Meinungen und Informationen im öffentlichen Diskurs lässt sich auch
als Schweigespirale bezeichnen.767 Die öffentliche Meinung wird dabei
von denen, die aktiv den Erhalt der Schweigespirale fördern, nicht als
dynamische Basis der Wissensermittlung begriffen, sondern als Machtfak-
tor. Signale sozialer Intoleranz bringen dabei Abweichler zum Schweigen;
das funktioniert, weil die meisten kritischen Menschen es vorziehen, sich
dem Irrtum anzuschliessen, als die Absonderung zu riskieren.768 Personen,
die als potenzielle Tabubrecher eingestuft werden, werden von Hütern

763 Vgl. Levy, Idiocy of Idealism, 87 ff.
764 Vgl. Isensee, Abwehrrecht und Schutzpflicht, N. 313–314; ders., Grundrechts-

voraussetzungen, N. 287 und 312; Kley, Verfassungsgeschichte, N. 328.
765 Vgl. Cora Stephan, Eros der Freiheit, in: Der Spiegel, 46/2008, 190 ff.; Claudia

Mäder, NZZ 6.11.2018, Lassen wir die Sprache menschlich sein.
766 Nietzsche, FW, N. 50; vgl. Cora Stephan, Eros der Freiheit, in: Der Spiegel,

46/2008, 190: „Keine Debatte kommt mehr ohne den Rekurs auf höchste Werte
aus. Der Grund dafür ist schlicht: Ihnen kann man nicht widersprechen. […]
Im öffentlichen Diskurs geht es nicht um den Diskurs, sondern um die Diskurs-
hoheit; nicht um die Wahrheitsfindung, sondern darum Positionen zu besetzen
und sie sich fürderhin nicht mehr streitig machen zu lassen.“

767 Dazu ausführlich: Noelle-Neumann, Schweigespirale; vgl. Joachim Güntner,
NZZ, 20.1.2015, Das Ende der Schweigespirale.

768 Tocqueville, zit. in Joachim Güntner, NZZ, 20.1.2015, Das Ende der Schwei-
gespirale: „Verschafft sich eine bestimmte Auffassung stärker Gehör, vernimmt
man sie öfter und lauter als eine andere, so flüchten die Vertreter der ins
Hintertreffen geratenen Meinung ins Verstummen, und dies nicht etwa, weil
sie die Überzeugung gewechselt hätten, sondern weil sie sich nicht isolieren
wollen.“

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

224

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


der Schweigespirale auch präventiv ausgegrenzt. Man verhindert, dass sie
sich überhaupt öffentlich äussern; oder verhindert, dass sie sich als glaub-
würdige Menschen äussern. Zielscheibe ist entweder die Möglichkeit der
Äusserung (die Plattform) oder der Ruf des als Unmensch dargestellten
Andersdenkenden. Im Fall der Plattformverweigerung werden private und
öffentliche Institutionen mit der Forderung konfrontiert, bestimmte Per-
sonen nicht einzuladen und nicht auftreten zu lassen; setzt man sich mit
der Forderung nicht durch, kann man das Ziel mit Drohungen zu errei-
chen suchen, welche die Sicherheitskosten in die Höhe treiben, oder des-
sen Vortrag mit Trillerpfeifen und anderen von innerer Leere zeugenden
Kampfmitteln sabotieren; Tätlichkeiten gegen die Vortragenden sind mög-
lich, oft aber nicht nötig, wo sich entsprechende Tendenzen einmal aus-
breiten.769 Für den Angriff auf den Ruf einer Person gibt es mannigfaltige
Wege; einige davon sind subtiler (lästern; öffentliches Zurechtweisen etc.),
andere weniger (Falschbeschuldigungen; böswillige Unterstellungen).

Diese Ausgrenzungsrituale machen die Tabuisierung zur kleinen
Schwester des Bannes, einer grausamen Strafe, durch die etwa im Chris-
tentum und Judentum der Voraufklärung falschglaubende Religionsmit-
glieder (darunter auch namhafte Denker wie Spinoza) vollständig aus der
Gemeinschaft ausgeschlossen wurden. Der Bann wurde im Rahmen einer
unheimlichen Zeremonie ausgesprochen; in der Synagoge verlas man den
Urteilsspruch, blies den Schofar – und alle Anwesenden löschten, als Sym-
bol des Ausschlusses, ihre Kerzen. Jene, über die der Bann fiel, verloren
dadurch die Grundlagen der sozialen (und damit oft auch der physischen)
Existenz – niemand durfte die Betroffenen treffen, mit ihnen Güter austau-
schen, ihnen helfen oder auch nur mit ihnen reden.770

Die Struktur des Tabus ist eigenartig; es ist nur eine einfache Hypothese,
wird aber verteidigt wie ein Glaubensgebot. Illustrativ hierfür ist, dass
bisweilen versucht wird, durch Tabuisierung vor der Verletzung religiöser
Gefühle zu schützen.771 Tabus schränken damit die Gewissensfreiheit ein.
Zudem ist das Tabu oft Zeugnis mangelnden Vertrauens in die Diskursfä-

769 Vgl. dazu Evan Smith, A Policy Widely Abused: The Origins of the „No Plat-
form“ Policy of the National Union of Students, in: History & Policy, 23.
March 2016.

770 Haller, Die Ungläubigen, 85 ff.
771 So: Ombudsstelle SRG Deutschschweiz, Schlussbericht vom 19. April 2016,

Sketch in „Giacobbo/Müller“ über Transmenschen beanstandet: „[G]erade Sati-
riker sollten sich just auch über solche Sprachregelungen lustig machen kön-
nen, aber es gibt ein paar Heiligtümer, die die Satiriker nicht betreten sollten:
Jenes der religiösen Gefühle und jenes von benachteiligten Minderheiten.“

A. Vorüberlegungen

225

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


higkeit des „einfachen“ Volkes; gewisse Sichtweisen will man dem Diskurs
vorenthalten. Zu hoffen ist, die Diskursangst zeuge nicht von Demokratie-
verdruss und Sympathie für Platons Philosophenkönig. In Zeiten, in de-
nen Rufe nach einem „starken Mann“ laut werden, braucht die Demokra-
tie die Loyalität der intellektuellen Elite.

Nützlicher für das friedliche Zusammenleben und die Gerechtigkeitser-
kenntnis als Tabus wäre m.E. eine Kultur des Widerspruchs. Man solle
diesen nicht nur vertragen, so Nietzsche, sondern ihn gar gegen sich
wünschen, um einen Fingerzeig auf eine einem bisher unbekannte Un-
gerechtigkeit zu bekommen; und man solle mit gutem Gewissen das
Gewohnte, Überlieferte, Geheiligte anfechten.772 Das wären rühmliche,
demokratische Qualitäten.

Regelethik (Deontologie)

Grundkonzeption

Kategorisch geltende Regeln

Aus regelethischer Perspektive ist Gerechtigkeit binär kodiert.773 Eine Kon-
fliktlösung ist richtig oder falsch, gerecht oder ungerecht; das Gerechte
lässt sich nicht graduell in Stufen des mehr oder weniger Gerechten auffä-
chern. Es gilt ein Entweder-oder, ungeachtet der Gradualität der im Leben
als gut empfundenen Befindlichkeiten (so ist man etwa mehr oder weniger
gesund, sorgenfrei, glücklich, zufrieden, erleichtert, hoffnungsvoll, dank-
bar usw.).774

B.

I

1.

772 Nietzsche, FW, N. 297.
773 Habermas, Faktizität und Geltung, 284: „Geltungsansprüche sind binär kodiert

und lassen ein Mehr oder Weniger nicht zu“; vgl. Tschentscher, Prozedurale
Theorien, 54, 67 und 124, dort mit der wichtigen Differenzierung in Fn. 393:
„Im Gegensatz zum Gerechtigkeitsprädikat kann dasjenige der prozeduralen
Gerechtigkeit graduell verwirklicht werden […]. Ein Ergebnis kann nur ganz
oder gar nicht ‘gerecht’ sein; das Verfahren, das zur Ermittlung des Ergebnisses
geführt hat, kann hingegen mehr oder weniger ‘fair’ sein. Entsprechend kön-
nen prozedurale Gerechtigkeitstheorien einerseits absolute Aussagen über die
Gerechtigkeit von Ergebnissen treffen und anderseits relative Aussagen darüber,
welche Verfahrensbedingungen gerechtigkeitsförderlich sind“.

774 Vgl. Kant, ZeF, AA VIII, 378 f.: „fiat iustitia, pereat mundus, das heißt zu
deutsch: ‘es herrsche Gerechtigkeit, die Schelme in der Welt mögen auch insge-

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

226

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


In dieser binären Logik kann ein einmal als ungerecht definierter Typ
Handlung nicht einfach unter bestimmten Umständen weniger ungerecht
oder gar zulässig sein. Kategorisch geltende Regeln sind die natürliche
Konsequenz aus dem binären Gerechtigkeitsverständnis. In der Regelethik
bestimmt sich der moralische Wert des Handelns gerade nicht (jedenfalls
nicht massgeblich) mit Blick auf die Handlungsfolgen.775 Auch hängt die
Geltung der Regel nicht von ihrem Einigungspotenzial oder gar realen Ei-
nigungen einer Vielzahl Betroffener ab. Regelkonformes Handeln ist aus
intrinsischen Gründen richtig.

Synonym für Regelethik ist Deontologie. Die Bezeichnung wird hier ge-
legentlich verwendet, aber seltener (weil im französischsprachigen Raum
déontologie [des avocats, des médecins etc.] insb. Berufsethos meint). Als kan-
tische Ethik wird ein Typ Regelethik bezeichnet, bei dem in der Tradition
Kants die Grundlegung der Moral in der Autonomie des Menschen gese-
hen wird. Die Regel, die befolgt wird, ist ein Gesetz, das man sich selbst
gibt – oder vernünftigerweise geben müsste – und dem man insofern frei
gehorcht (so schon Rousseau: „L’obéissance à la loi qu’on s’est préscrite
est la liberté.“).776 Damit verbunden ist die Vorstellung vom Menschen als
Achtung verdienendes Wesen, das Selbstzweck ist und sein Leben freiver-
antwortlich gestalten soll.777

Typische Elemente

Uneinschränkbarkeit und unfalsifizierbare Prämissen

Kategorische Regeln dulden keine Einschränkungen; auch nicht zur Ver-
hinderung eines grösseren Übels. Der pragmatische Gedanke, es sei stets

2.

a.

samt darüber zu Grunde gehen’, ist ein wackerer, alle durch Arglist oder Gewalt
vorgezeichnete krumme Wege abschneidender Rechtsgrundsatz“.

775 Korsgaard, Response, 101: „Kantians believe in […] obligations which are
independent of the value of the outcomes they produce.“; vgl. Russell, History,
644.

776 Rousseau, Contrat Social, Buch I, Kap. 8; dazu Verneaux, Histoire, 137 ff.
und 164.

777 Vgl. Mahlmann, Konkrete Gerechtigkeit, § 14 N. 34; Höffe, Kategorische
Rechtsprinzipien, 80; im Englischen spricht man von agency, was heisst: der
Mensch bewegt sich selbst; er ist Grund der Handlungen, nicht ein von aus-
sen in Bewegung gebrachtes Objekt: Korsgaard, Response, 101 f.: „The questi-
on, ‘what should be done for them?’ is answered, roughly, ‘they should be given
the freedom to make their own choices, and to do things for themselves’“.

B. Regelethik (Deontologie)

227

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


das kleinere Übel vorzuziehen, wird in der Regelethik implizit verwor-
fen.778 Der Rigorismus zeugt von innerer Kohärenz. Er stimmt mit zen-
tralen Annahmen der Regelethik und ihrem epistemologischen Ansatz
überein: Die Regel gilt, weil sie vorliegt (oder als vorliegend gedacht wird)
und sich durch eine bestimmte, formale Qualität als bindend ausweist.779

Materiale Kriterien (etwa Erfahrungswissen) sind nicht entscheidend.
Damit nicht jede Norm sich zum regelethischen Gebot aufschwingen
kann, müssen gewisse Prämissen dem Diskurs entzogen werden; so erklärt
sich, warum die Regelethik ihre Prämissen als unfalsifizierbar definiert780

oder meint, Andersdenkende verdienten kein Gehör.781

Dies führt dazu, dass man zentrale regelethische Postulate nicht per
Abwägung oder Hinterfragung „aufweichen“ darf. Denn wer zentrale re-
gelethische Prämissen anficht, greift die Aussagefähigkeit der Regelethik
an. Sobald diese die Festigkeit ihrer Prämissen verliert, fehlt ihr (da sie on-
tologische Erkenntnisquellen ablehnt) der inhaltliche Anker. Solange sie
aber Grundwerte als uneinschränkbar zu vermitteln weiss, erscheinen die
unter Bezugnahme auf den Grundwert hergeleiteten Postulate als Produkt
logischer Deduktion (z.B. aus dem Instrumentalisierungsverbot ein Ver-
bot, ohne die Gewissheit, dass die Betroffenen konkret schwere Straftaten
planen und sich hierfür per Telefon absprechen, private Telefongespräche
zu Strafpräventionszwecken abzuhören).

778 Siehe aber Höffe, Kategorische Rechtsprinzipien, 196, der hervorhebt, dass
Kant in der Hinsicht nicht immer ganz konsequent war und für gewisse Situa-
tionen ein Prinzip des kleineren Übels aus Nachsicht billigte; sich basierend
auf: Kant, MdS, AA VI, 426: „das etwas an sich zwar Unerlaubtes, doch zur
Verhütung einer noch grösseren Übertretung (gleichsam nachsichtlich) erlaubt
macht“.

779 Vgl. schon Suárez, DBM VII, sect. 1, Z. 24–26: jede Pflicht fliesse aus einem
Gesetz, das gebietet oder verbietet („sed omnis obligatio oritur ex lege extrinseca
praecipiente, vel prohibente; ergo sine hac nulla est malitia“).

780 Kant, KpV, AA V, 31: Reine Vernunft sei für sich allein praktisch und gebe
dem Menschen ein allgemeines Gesetz, welches wir das Sittengesetz nennen,
schreibt Kant, und ergänzt: „Das vorher genannte Factum ist unleugbar.“; für
zeitgenössische Regelethiker gilt typischerweise die Menschenwürde (bzw. ein
bestimmtes Verständnis von ihr) als unfalsifizierbar: Böckenförde, Menschen-
würde, 247: „das unabdingbare Fundament“; ders., unantastbar, 387. Siehe auch
hinten, Teil 3, B.II.3 und B.III.7.

781 Zur Illustration: Kant, ZeF, AA VIII, 378: „Nun mögen dagegen politische Mo-
ralisten noch so viel über den Naturmechanism einer in Gesellschaft tretenden
Menschenmenge, welcher jene Grundsätze entkräftete […], vernünfteln, oder
auch durch Beispiele […] ihre Behauptung dagegen zu beweisen suchen, so
verdienen sie kein Gehör“.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

228

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der kategorische Charakter der Regelethik ergibt sich aus der Annahme
intrinsischer Werte: Was (nur) aus inneren Gründen wertvoll ist, ist es un-
bedingt und unabhängig von den gerade herrschenden Verhältnissen.
Schon der Begriff der „überwiegenden Gegeninteressen“ ergibt in Bezug
auf intrinsische Werte keinen Sinn. Ein intrinsischer Wert wie etwa eine
entsprechend gedeutete menschliche Autonomie kann nicht einfach mit
konfligierenden Werten verglichen und gegen diese Werte gewogen wer-
den; denn das bedeutete, dass der (folglich doch nicht intrinsische) Wert
durch externe Faktoren zu bestimmen sei. Dass die Deontologie ihre wich-
tigsten Annahmen mit dem Siegel der Unwiderlegbarkeit versieht und die
Abwägungsresistenz ihrer Höchstwerte fordert782, ist somit kohärent.

Zwischen Einzelmensch-Fokus und Universalismus

Regel- und Folgenethik783 eint in der Regel der Anspruch, eine universalis-
tische Ethik zu sein.784 Das Eigentümliche an der Regelethik ist, dass sie
den weiten Kreis der Gleichheit im Konfliktfall implizit mit einem engen
Kreis kombiniert. Denn für Regelethiker soll nicht eine Person Mittel zur
Erfüllung der Zwecke vieler sein. In der Grundrechtsdogmatik führt dies
zum rigoristischen Instrumentalisierungsverbot, das in Dürigs Objektfor-
mel prägnant Ausdruck findet und in der deutschen Lehre als Ansatz
zur Konkretisierung der Menschenwürdegarantie des Art. 1 Abs. 1 GG785

viel Zustimmung geniesst: Die Menschenwürde ist getroffen, „wenn der
konkrete Mensch zum Objekt, zu einem bloßen Mittel, zur vertretbaren
Größe herabgewürdigt wird“.786

b.

782 Vgl. bereits Kant, ZeF, AA VIII, 382: „Hier kann nun vieles für und dawider
vernünftelt werden“; heute vgl.: Habermas, Faktizität und Geltung, 309 ff.;
weniger streng indessen: Höffe, Kategorische Rechtsprinzipien, 195: Statt „dog-
matisch“ eine Pflicht für schlechthin „moralischer“ als jede andere Pflicht zu
halten, sei die Pflichtenkollision zuerst einmal wahrzunehmen und dann mit-
tels einer Güterabwägung aufzulösen. Zur Kritik der Abwägungsskepsis siehe
schon vorne, Teil 2, C.V.2.a.

783 Dazu hinten, Teil 3, D.
784 Horster, Postchristliche Moral, 285 ff.
785 Gemäss Art. 1 Abs. 1 GG ist die Menschenwürde auch explizit unantastbar:

„Die Würde des Menschen ist unantastbar. Sie zu achten und zu schützen ist
Verpflichtung aller staatlichen Gewalt.“

786 Dürig, in: Maunz/Dürig, GG-Komm., Art. 1 Abs. 1, N. 28 (vgl. N. 34); vgl.
BVerfGE 45, 187 (227 f.): Es widerspreche der menschlichen Würde, „den Men-
schen zum bloßen Objekt im Staate zu machen“. Vorbild dieser Formel soll

B. Regelethik (Deontologie)

229

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Eine Person darf nicht einfach deshalb benachteiligt werden, weil eine
grössere Schädigung anderer Personen zu verhindern ist. Mit anderen
Worten: Im Konfliktfall wird die asymmetrische Berücksichtigung der In-
teressen der Menschen verlangt.787 Das aus der Rechtsgleichheit fliessende
Symmetriegebot tritt zurück.788 Namentlich die Abwägung von Leben ge-
gen Leben gilt als absolut unzulässig. Im Resultat wird die Perspektive, die
man dem Einzelnen gemeinhin zugesteht (von der man keine altruistische
Selbstaufopferung erwartet), zur auch für den neutralen Staat massgebli-
chen Perspektive.789

Trotz Rigorismus flexible Begründungsmöglichkeiten

Deontologischen Argumenten bieten sich vielfältige und gegensätzliche
Einsatzmöglichkeiten. Insbesondere im Kollisionsfall hängt vieles vom
Blickwinkel des Betrachters ab.790 Der Regelethiker, der für die Legitimität
der Abtreibung argumentiert, kann sagen, ein Verbot der Abtreibung kä-
me einer unzulässigen Instrumentalisierung der Frau gleich, die zum blos-
sen Instrument zum Wohl des ungeborenen Kindes degradiert werde.791

Andere Regelethiker können genauso für Abtreibungsverbote argumentie-
ren, indem sie in der Abtreibung die Tötung eines menschlichen Wesens
zur blossen Befriedigung der Zwecke einer anderen Person sehen.792 In

c.

eine der Fassungen des kategorischen Imperativs bei Kant sein: ders., GMS, AA
IV, 429: „Handle so, dass du die Menschheit sowohl in deiner Person, als in
der Person eines jeden anderen jederzeit zugleich als Zweck, niemals bloß als
Mittel brauchst.“ (zu diesem kategorischen Imperativ siehe auch hinten, Teil 3,
B.II.2.b). Zu Recht aber Kley, Menschenwürde, 261: „Die Menschenwürde ist
ein Kind der Vereinten Nationen, geboren aus der Erfahrung der Geissel des
Krieges“, sie schützt erst aufgrund dieser Erfahrung alle Menschen, wohingegen
es bei Kant gerade keine bedingungslose Menschenwürde gegeben habe.

787 Kritisch auch Hillgruber, Schutzbereich, Ausgestaltung und Eingriff, § 200, N.
25.

788 Zum Symmetriegebot siehe insb. Teil 2, B.IV.1.c; vgl. Teil 2, C.IV.1.e.
789 Zum Gebot der neutralen Beurteilungsperspektive des Staates siehe dagegen

vorne, Teil 3, A.II.2; hinten, Teil 3, D.II.5 und D.III.3.b.
790 Vgl. Scanlon, not a Kantian, 120: „If this interpretation is correct, and this

minimal conclusion is all that Kant’s argument yields, then it is left up to each
person to determine (depending, I suppose, on his or her inclinations) how
much weight to give to these considerations.“

791 Thompson, A Defense of Abortion, 47–66.
792 Ähnlich etwa die Initianten der Volksinitiative für ein „Recht auf Leben“, die

am 9. Juni 1985 vom Stimmvolk verworfen wurde: Botsch. zur VI „Recht auf

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

230

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


beide Richtungen lässt sich mit einem strikten Instrumentalisierungsver-
bot argumentieren.

Ablehnung folgenethischer Erkenntnisse

Die Deontologie lässt sich in vieler Hinsicht als Anti-Utilitarismus defi-
nieren.793 So sehen es einige ihrer Vertreter: „Deontologisch ist eine Auf-
fassung, wenn sie die Richtigkeit einer Entscheidung auf eine folgenun-
abhängige Regel stützt“, erklärt Roxin.794 Der Utilitarismus nehme den
Menschen nicht als Subjekt und als Person ernst, sondern als Objekt mo-
ralischer Bedenken wahr.795 Gemäss Höffe begehrt die Deontologie die
„Depotenzierung jeder eudämonistischen Ethik“.796 Um zwei Fremdwor-
te depotenziert, heisst dies: Die Deontologie will zeigen, dass die Moral
etwas anderes gebieten kann, als das, was dem Wohl der Betroffenen
optimal dient. Während die Folgenethik annimmt, ethische Dilemmata
seien immer lösbar, sind Regelethiker teilweise der Ansicht, eine strikte
Lösungsorientierung sei selbst mit Problemen behaftet, weswegen konkre-
te Lösungsvorschläge für moralische Dilemmata nicht immer geboten sei-
en.797

d.

Leben“, 6: „Nur wenn der Mensch […] in seiner einzigartigen Einmaligkeit,
respektiert und als unantastbar betrachtet wird, kann man eine gesetzgeberische
Leistung erbringen, die den im Spiel stehenden Werten gerecht wird.“ (Zitat
aus der Absichtserklärung des Initiativkomitees); und ebd.: „Was die vorliegen-
de Initiative bezweckt, ist gerade die Statuierung der menschlichen Würde als
fundamentaler Massstab jeglichen staatlichen Handelns“.

793 Schweitzer, Kultur, 197: „Die utilitaristische Ethik soll vor der Ethik der un-
mittelbar und absolut gebietenden Pflicht abdanken. Dies ist der Sinn der Lehre
vom kategorischen Imperativ”; Russell, History, 639, weist auf die vehemente
Ablehnung der utilitaristischen Ethik zugunsten deontologischer, nicht-empiri-
scher Systeme, die sich rein abstrakt beweisen lassen sollen; ders., History, 644:
„As might be expected, Kant will have nothing to do with utilitarianism, or
with any doctrine which gives to morality a purpose outside itself.”.

794 Roxin, Der Abschuss, 557.
795 Korsgaard, A Kantian Response, 102: „[W]e may say that the Utilitarian focus-

es first on persons as objects of moral concern, and asks, ‘what should be done
for them?’, while the Kantian addresses the moral agent, who is asking, ‘what
should I do?’”.

796 Höffe, Kategorische Rechtsprinzipien, 17.
797 Hähnel, Ethos, 10, dort auch: In der Folgenethik würden Felder vernachlässigt,

deren Wirklichkeit „unbestritten“ sei; die Rede ist vom „unbedingt zu Achten-

B. Regelethik (Deontologie)

231

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Tugendethik als Deontologie?

Die Tugendethik kann als Deontologie konzipiert werden.798 Dann ste-
hen folgenunabhängig definierte Charaktereigenschaften der Menschen
im Zentrum der Beurteilung. Die Bewertung der Tugenden flösse nicht
aus erfahrungsbasierten Folgenerwägungen, sondern bezöge sich auf eine
irgendwo in irgendeiner Form (z.B. kultureller Tradition) vorhandene
Annahme bezüglich des Werts gewisser Charakterzüge und Verhaltenswei-
sen.

Dass bestimmte Vorstellungen über Tugenden existieren, besagt noch
nichts über die Qualität dieser Tugenden. Die Bereitschaft, die eigene Ehre
und die der Angehörigen zu verteidigen, galt vielerorts während Jahrhun-
derten als eine der höchsten Tugenden; der Schutz der sich auch an Klei-
nigkeiten entzündenden Ehre konnte dem Leben vorgehen, wie Duelle,
Ehrenmorde oder gewisse Freitode belegen. In Zeiten, in denen kein Staat
vor Übergriffen Dritter schützt, erzielte die Ehre als Ausdruck der Bereit-
schaft, um Respekt bis zum letzten Mittel zu ringen, eine Abschreckungs-
wirkung und erfüllte eine gewisse Schutzfunktion. Die Tatsache allein,
dass heute noch vielerorts archaische Ehrverständnisse herrschen und ent-
sprechende Tugendvorstellungen existieren, kann aber kaum Grundlage
der Anerkennung solcher Tugenden sein. Der Wandel des Werts der Ehre
zeigt, worauf es ankommt – auf die Folgen tugendhaften Verhaltens unter
den jeweiligen Lebensbedingungen.

Kurz: Eine sinnvolle Tugendethik ist gerade keine Deontologie.

Regelethik vor, bei und gestützt auf Kant

Regelethik vor Kant

Um die Regelethik in ihrem Potenzial zu erfassen und sie nicht nur auf
Kant und dessen Tradition zu reduzieren, seien drei frühere Formen bezie-
hungsweise Vertreter der Regelethik skizziert:

e.

II

1.

den und zu Schützenden, von einem Unantastbaren“, das oft der Willkür ausge-
setzt sei.

798 Ein solcher Versuch: Hähnel, Ethos, passim.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

232

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bhagavad Gita

In der Bhagavad Gita (Gesang der Erhabenen) findet sich eine Form der
Deontologie, die von der heute vertretenen im Ergebnis weit entfernt
ist.799 Krishna erstattet dem zaudernden, zweifelnden Feldherrn Arjuna
vor einer entscheidenden Schlacht einen Besuch ab und animiert diesen,
unverzagt den „gerechten“ Krieg fortzusetzen. Ob man das Richtige tue,
dürfe nicht von den Folgen des Handelns abhängig gemacht werden.800

Die als gerecht postulierte, überaus blutige Schlacht ist nicht etwa geboten,
weil sich mit ihr Gutes erreichen liesse, sondern um ihrer selbst willen;
sich ihr entziehen, hiesse, die eigene Ehre (heute sagte man: die Selbstach-
tungsfähigkeit) zu verlieren.801

Francisco Suárez

Eine Entwicklungslinie von der Bhagavad Gita zu Kant gibt es kaum.
Dagegen ist die kantische Ethik zweifellos auch das Erbe der jüdisch-christ-
lichen Moral.802 Bezeichnend für religiös geprägte Ethiken und für die

a.

b.

799 So gefunden und ausführlich dargelegt bei: Sen, Justice, 216: „We cannot […]
understand Immanuel Kant’s deontology on the basis of Krishna’s extremism.
Krishna’s deontology is of a particularly purist form, which goes beyond see-
ing the importance of duty-based reasoning, and denies the relevance of any
concern, particularly any consequential concern, in determining whether some
action should be undertaken or not.“

800 Bhagavad Gita, Kap. 2, 46 (ff.): „Es ist an dir, aktiv zu sein, doch nicht um
der Ergebnisse deines Tuns willen. Beziehe deine Motivation nicht aus den
Früchten deiner Arbeit“; vgl. ebd., Kap. 9, 118: „Sogar ein schlechter Mensch
ist als ein guter zu sehen, wenn er sich mir mit ungeteilter Hingabe zuwendet,
denn er hat sich richtig entschieden. […] Richte deinen Geist vollkommen auf
mich aus.“

801 Bhagavad Gita, Kap. 2, 46, Krishna zu Arjuna: „Für einen Krieger gibt es nichts
Besseres, als einen gerechten Krieg zu kämpfen. […] Für einen Mann wie dich,
den alle verehren, ist die Ehrlosigkeit schlimmer noch als der Tod.“

802 Schopenhauer, Grundlage, 190: „Kant [hat] die imperative Form der Ethik,
also den Begriff des Sollens, des Gesetzes und der Pflicht, ohne Weiteres aus der
theologischen Moral herübergenommen, während er Das, was diesen Begriffen
dort allein Kraft und Bedeutung verleiht, dort zurücklassen mußte.“ – um dann
doch den Pflichtbegriff (ohne den Schöpfer als religiösen Geltungsgrund) zu
begründen, verlange Kant, daß der Begriff der Pflicht selbst auch der Grund
ihrer Erfüllung, also das Verpflichtende sei; vgl. Blom, Böse Philosophen, 23 f.:
„Das intellektuelle Erbe von Romantik und Idealismus lebt weiter, und sein

B. Regelethik (Deontologie)

233

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


kantische Ethik ist das Abstellen auf Regeln, die strikte Verhaltensgebote
begründen und dabei zumindest scheinbar ohne legitimierende Ziele aus-
kommen.803

So finden sich beim spanischen Spätscholastiker Francisco Suárez An-
sätze, die als regelethisch bezeichnet werden können. Dessen Lehre dürfte
die praktische Philosophie Kants zumindest indirekt beeinflusst haben.804

Der Grund der Verpflichtung ist im Rechtsverständnis von Suárez (wie
später bei Kant) formaler Art.805 Was schlecht ist, definiert sich nicht ma-
teriell, sondern ergibt sich aus einem bestehenden Verbot.806 Oder aus der
Vernunft, welche die inhärente Schlechtigkeit der Handlung erkennt.807

Auch bei Suárez setzt die Pflichtigkeit des Rechts den freien Willen vor-
aus:808 Die Pflichtbindung setzt voraus, dass die Adressaten in der Lage
sind, die Verpflichtung zu erkennen und sich ihr unterzuordnen.809 Der
Mensch ist pflichtfähig, weil er nicht nur eine physische Entität ist: Er ist
ens morale (Suárez)810 oder eben homo noumenon (Kant)811. Während bei

Grundprinzip ist […] ein im Wesentlichen christliches Konzept, das lediglich
seiner äußerlichen Zeichen und Rituale entledigt worden ist.“

803 Dazu vgl. Russell, Writings, Kap. 40, 321 und insb. 324: „Popular morality […]
lays down rules of conduct rather than ends of life. The morality that ought to
exist would lay down ends of life rather than rules of conduct. […] The belief in
the importance of rules of conduct is superstitious; what is important is to care
for good ends. A good man is a man who cares for the happiness of his relations
and friends, and, if possible, for that of mankind in general“.

804 Vgl. Walther, Leges-Hierarchie, 137; C. Esposito, The Hidden Influence of
Suárez on Kant's Transcendental Conception of ‘Being’, ‘Essence’, and ‘Exis-
tence’, 117 ff.; ferner Schnepf, Natürliches Gesetz, 179 ff.; Scarbi, Suárez and
Wolff, 227–242; J. F. Mora, Suárez and Modern Philosophy, Journal of the
History of Ideas, 1953 (14), 528 ff.; der Einfluss führte wohl auch über (die
von Suárez geprägten und Kant prägenden) Philosophen Leibnitz und Wolff
(Andre Robinet, Suárez im Werk von Leibnitz, in: Studia Leibnitiana 13, 1981,
76–96; Scarbi, Suárez and Wolff, 227–242).

805 Vgl. Westermann, Suárez, 232; Altwicker, Gesetz und Verpflichtung, 129 f.
806 Vgl. Suárez, DBM VII, sect. 1, Z. 6–8: “actus esse malos solum, quia prohibiti

sunt“; ebd., sect. 1, Z. 16–25.
807 Suárez, DBM VII sect. 1, Z. 174 ff. und 189 ff.
808 Suárez, DBM VII, sect. 1, Z. 207 ff.
809 Brieskorn, Suárez und sein Gesetzesbegriff, 116.
810 Siehe dazu bei: Walther, Leges-Hierarchie, 139 f.
811 Kant, MdS, AA VI, 335.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

234

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Suárez der Wille, Böses zu tun, Voraussetzung der Sünde ist812, sagt Kant,
nur ein guter Wille könne ohne Einschränkung als gut gelten.813

Jean-Jacques Rousseau

Im Gegensatz zum Einfluss der spanischen Spätscholastik auf Kant ist der
Einfluss Rousseaus auf denselben eher bekannt; nicht nur weil Nietzsche
schrieb, Kant sei von der „Moral-Tarantel Rousseau“ gebissen worden und
habe sich dessen moralischen Fanatismus zu eigen gemacht.814 Kant hat
vieles von Rousseau übernommen:815 etwa die Kritik der Orientierung
der Moral am allgemeinen Nutzen816, Elemente des kategorischen Impera-
tivs817 oder die Idee, Freiheit bedeute das Befolgen von Gesetzen, die man

c.

812 Vgl. Suárez, DBM VII, sect. 1, Z. 30–33.
813 Kant, GMS, AA IV, 393, „Es ist überall nichts in der Welt, ja überhaupt auch

außer derselben zu denken möglich, was ohne Einschränkung für gut könnte
gehalten werden, als allein ein guter Wille.“ Für weitere Parallelen siehe die
einigungsethischen Aspekte der Theorien Suárez’ und Kants; vgl. für Ersteren:
Suárez, De Iuramento Fidelitatis, 76; ders., Principatus Politicus, Kap. II, 15–
32; dazu siehe: Daniel Schwartz, Francisco Suárez on Consent and Political
Obligation, Vivarium 2008 (48), 59–81; Saldivia/Caro, Francisco Suárez, 46 f.;
Saldivia/Caro, Francisco Suárez, 41–55, 46; für Kant vgl. hinten, Teil 3, C.II.1.

814 Nietzsche, Morgenröthe, Kap. 1, N. 3.
815 Siehe insb. Verneaux, Histoire de la philosophie moderne, 137 ff.; Sturma,

Rousseau, 187 (f.): „Die bedeutungsvollste Aufnahme der Philosophie Rousse-
aus vollzieht Immanuel Kant. […] Kant sieht in Rousseau den Newton der
Anthropologie und Ethik“.

816 Rousseau, Discours, 97 f. (Préface): „On commence par rechercher les règles
dont, pour l'utilité commune, il serait à propos que les hommes convinssent
entre eux; et puis on donne le nom de loi naturelle à la collection de ces règles,
sans autre preuve que le bien qu'on trouve qui résulterait de leur pratique
universelle. Voilà assurément une manière très commode de composer des
définitions, et d'expliquer la nature des choses par des convenances presque
arbitraires.“; für Kants Position vgl. unten, Teil 3, B.II.2.c-e.

817 Vgl. Rousseau, Discours, 97 (Préface): „qu'une règle prescrite à un être moral,
c'est-à-dire intelligent, libre, et considéré dans ses rapports avec d'autres êtres,
bornent conséquemment au seul animal doué de raison, c'est-à-dire à l'homme,
la compétence de la loi naturelle“ (vgl. Kant, KdU, AA V, 431: Der Mensch
„[a]ls das einzige Wesen auf Erden, welches Verstand, mithin ein Vermögen
hat, sich selbst willkürlich Zwecke zu setzen“; ders., MdS, AA VI, 434: „Allein
der Mensch, als Person betrachtet, d.i. als Subject einer moralisch=praktischen
Vernunft, ist über allen Preis erhaben“); ferner ders., Discours, 98 (Préface):
„Tout ce que nous pouvons voir très clairement au sujet de cette loi [naturelle],
c’est que non seulement pour qu’elle soit loi il faut que la volonté de celui qu’elle

B. Regelethik (Deontologie)

235

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sich selbst gibt.818 Auch hier zeigt sich, dass Kant die „kantische Ethik“
nicht alleine begründete.

Kant: kategorische Geltung und eine „reine“ Vernunft

Autonomie und reiner Wille

Kant geht in seiner Ethik anders als noch in der Kritik der reinen Ver-
nunft819 von der Autonomie vernünftiger Wesen aus: Der freie, reine Wille
avanciert zu einem von der Naturwissenschaft unabhängigen „Faktum“
der reinen praktischen Vernunft.820 Der Mensch soll aus eigenem Antrieb
moralisch handeln können – er ist hierzu nicht zwingenden Kausalgeset-
zen unterworfen, sondern einer „Kausalität mit Freiheit“.821 Dem reinen
Willen, der eine reine praktische Vernunft sei, offenbaren sich die „reinen
praktischen Gesetze a priori“ gemäss Kant als „objektive“ Gesetze.822 Das
ist eine Art zwingende Moraltatsache. Der Mensch erkennt die Gesetze der
Moral und deren Notwendigkeit, soweit er über die richtige Art Vernunft
verfügt, mithilfe seines autonomen Willens.823

2.

a.

oblige puisse s’y soumettre avec connaissance, mais qu’il faut encore pour qu’elle
soit naturelle qu’elle parle immédiatement par la voix de la nature.“ (Hervorhe-
bung ergänzt); für regelethischen Rigorismus: ebd., 80, in der Widmung an die
Stadt Genf: „J’aurais voulu vivre et mourir libre, c’est à dire tellement soumis
aux lois que ni moi ni personne n’en pût secouer l’honorable joug“; für Ansätze
der kantischen Selbstzweckformel: ebd.: „Si j’avais eu à choisir le lieu de ma
naissance, j’aurais choisi une société […] où chacun suffisant à son emploi, nul
n’eût été contraint de commettre à d’autres les fonctions dont il était chargé.“

818 Rousseau, Contrat Social, Buch I, Kap. 8: „L’obéissance à la loi qu’on s’est
préscrite est la liberté.“; vgl. auch Sturma, Rousseau, 188; Verneaux, Histoire
de la philosophie moderne, 137 ff.

819 Kant, KrV, AA III, 170 ff. und 521 f.; vgl. ders., KpV, AA V, 50: Zur Beobach-
tung von Seinstatsachen wäre die Annahme der Willensfreiheit eine nichtige
„Anmaßung“.

820 Kant, KpV, AA V, 55: „Die objektive Realität eines reinen Willens, oder, wel-
ches einerlei ist, einer reinen praktischen Vernunft ist im moralischen Gesetze
a priori gleichsam durch ein Faktum gegeben; denn so kann man eine Willens-
bestimmung nennen, die unvermeidlich ist, ob sie gleich nicht auf empirischen
Prinzipien beruht.“

821 Kant, KpV, AA V, 55.
822 Kant, KpV, AA V, 55; vgl. dazu Nino, Ethics, 82; Korsgaard, Response, 118.
823 Verneaux, Histoire de la philosophie moderne, 164.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

236

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Weil der Wille autonom ist, ist der Mangel in den Intentionen zu su-
chen, wenn er gleichwohl nicht zum Respekt der Gesetze der Moral führt.
Daher rührt, dass die Ethik Kants um Fragen nach Gut und Böse kreist
(weniger um: Glück und Unglück; gut und schlecht; Vorteil und Nach-
teil).824 Der gute Wille ist Gütekriterium der Moral schlechthin. Laut Kant
gibt es ausser dem guten Willen nichts in der Welt, was ohne Einschrän-
kung für gut könnte gehalten werden.825 Freilich in einer besonderen Hin-
sicht: Der gute Wille ist das Vermögen, nach Regeln der praktischen Ver-
nunft zu handeln. Diese Regeln ermittelt man mithilfe des kategorischen
Imperativs:

Kategorische Imperative

Der kategorische Imperativ steht im Zentrum der Ethik („praktischen
Vernunft“) Kants. Es bildet das Kriterium für Legalität sowie Moralität.826

Dabei handelt es sich aber nicht bereits um den obersten Grundsatz827

der Ethik Kants; es ist nicht das Moralprinzip selbst, wie Schopenhauer
treffend anmerkt, sondern nur „eine heuristische Regel dazu, d.h. eine
Anweisung, wo es zu suchen sei“.828

Von dieser Anweisung gibt es unterschiedliche Formeln. Die erste For-
mel, die Universalisierungsformel829, leitet Kant mit der Bemerkung ein, der
kategorische Imperativ sei „nur ein einziger und zwar dieser“:

„handle nur nach derjenigen Maxime, durch die du zugleich wollen
kannst, dass sie ein allgemeines Gesetz werde.“830

Es dürfte die für Kant wichtigste Fassung des kategorischen Imperativs
gewesen sein; sie findet sich in der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten

b.

824 Siehe bereits Kant, KpV, AA V, 58: „Die alleinigen Objecte einer praktischen
Vernunft sind also die vom Guten und Bösen.“

825 Kant, GMS, AA IV, 393.
826 Höffe, Kategorische Rechtsprinzipien, 186; Kants Metaphysik der Sitten be-

handelt einerseits „Metaphysische Anfangsgründe der Rechtslehre“ (Kant, MdS,
AA VI, 203 ff.), anderseits „Metaphysische Anfangsgründe der Tugendlehre
(Kant, MdS, AA VI, 375 ff.

827 Schopenhauer, Grundlage der Moral, § 6, 193: Ein Grundsatz wäre „der kürzes-
te oder bündigste Ausdruck für die Handlungsweise, die [die Ethik] vorschreibt,
oder […] welcher sie eigentlichen moralischen Werth zuschreibt“.

828 Schopenhauer, Grundlage, § 7 214.
829 Heute so bezeichnet, etwa bei Schönecker/Wood, Kants GMS, 125.
830 Kant, GMS, AA IV, 421.

B. Regelethik (Deontologie)

237

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


an erster Stelle, vor den anderen Formeln.831 Es ist überdies die einzige
der vier Formeln, die sich in der Kritik der praktischen Vernunft wieder-
findet.832

Zentral ist das Kriterium der Verallgemeinerungsfähigkeit sittlichen
Handelns: Man soll sich von Maximen leiten lassen, deren allgemeine
Befolgung man sich wünschen kann. Da es hier auf den hypothetischen
Willen vernünftiger Wesen ankommt, kann man diese Formel mit Par-
fit auch als einigungsethisch behandeln.833 Für die sich heute auf Kant
berufende Ethik ist indes eine andere Formel aus der Grundlegung zur
Metaphysik der Sitten besonders bedeutsam:

„Handle so, daß du die Menschheit, sowohl in deiner Person, als in
der Person eines jeden anderen jederzeit zugleich als Zweck, niemals
bloß als Mittel brauchst.“834

Diese Formel wird heute als Selbstzweckformel beschrieben.835 Zur Illus-
tration dieser Formel bedient sich Kant der Frage nach der Zulässigkeit
des Freitods: Der des Lebens Überdrüssige müsse sich fragen, ob seine
Handlung „mit der Idee der Menschheit als eines Zwecks an sich selbst
zusammen bestehen könne. Wenn er, um einem beschwerlichen Zustande
zu entfliehen, sich selbst zerstört, so bedient er sich einer Person bloß als
eines Mittels zu Erhaltung eines erträglichen Zustandes bis zum Ende des
Lebens. Der Mensch aber ist keine Sache, mithin nicht etwas, das bloß
als Mittel gebraucht werden kann, sondern muß bei allen seinen Handlun-

831 Auf derselben Seite, kurz nach der Universalisierungsformel, wird die Naturge-
setzformel eingeführt: Kant, GMS, AA IV, 421; einige Seiten später finden sich
die übrigen Formeln (ebd. 429, 433 für die Selbstzweckformel; ebd. 438 für die
Reich-der-Zwecke-Formel).

832 Kant, KpV, AA V, 30: „Handle so, daß die Maxime deines Willens jederzeit
zugleich als Princip einer allgemeinen Gesetzgebung gelten könne.“

833 Parfit, On What Matters, Vol. I, Kap. 15 § 52, 355 f.; vlg. ebd. Kap. 12 § 41,
284 ff; siehe zudem hinten, Teil 3, C.II.1.

834 Kant, GMS, AA IV, 429; vgl. ebd. 433; gemäss Höffe, Kategorische Rechtsprin-
zipien, 18 ist die Selbstzweckformel die materiale Unterform des kategorischen
Imperativs. Der Gedanke findet sich (weniger prägnant formuliert) bereits bei
Rousseau: Siehe ders., Discours sur l’inégalité, 80 (Widmung der Stadt Genf):
„Si j’avais eu à choisir le lieu de ma naissance, j’aurais choisi une société d’une
grandeur bornée par l’étendue des facultés humaines, c’est-à-dire par la possi-
bilité d’être bien gouvernée, et où chacun suffisant à son emploi, nul n’eût été
contraint de commettre à d’autres les fonctions dont il était chargé.“ (Hervorhebung
ergänzt).

835 Schönecker/Wood, Kants GMS, 140; Höffe, Kategorische Rechtsprinzipien,
18.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

238

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gen jederzeit als Zweck an sich selbst betrachtet werden.“836 Ungeachtet
aller Hoffnungslosigkeit und aller Qualen, die ein sterbewilliger Mensch
erleiden mag837, darf er sich nicht aus dem Leben stehlen. Warum? Weil
der Freitod nicht dem Respekt des Menschen oder der Menschheit in der
eigenen Person entspricht, die stets als Selbstzwecke mitzudenken sind.838

Sinngemäss findet sich die Selbstzweckformel auch in Kants Metaphy-
sik der Sitten: Der vernunftbegabte Mensch (d.h. jener, den man „als
Person betrachtet, d.i. als Subjekt einer moralisch-praktischen Vernunft“)
sei über allen Preis erhaben.839 Als Zweck an sich besitze er den absoluten
inneren Wert der Würde, wodurch er „allen anderen vernünftigen Welt-
wesen Achtung für ihn abnötigt, sich mit jedem anderen dieser Art messen
und auf den Fuß der Gleichheit schätzen kann“.840 Kurz: Der Mensch
verdient wegen der Einzigartigkeit seiner Vernunft (und unter ihrer Bedin-
gung) Achtung.

Ein gegenwärtiges Erbe der Selbstzweckformel ist die These, wonach die
Menschenwürde die Selbstzweckhaftigkeit des Menschen schütze.841

Neben der Universalisierungs- und der Selbstzweckformel gibt es zwei
weitere Formeln des kategorischen Imperativs, die hier von geringem In-
teresse sind.842

836 Kant, GMS, AA IV, 429.
837 Vgl. Kant, GMS, AA IV, 421 f.
838 Vgl. beim kategorischen Lügenverbot: Kant, Lügen, AA VIII, 426: „Die Lüge

also […] bedarf nicht des Zusatzes, daß sie einem anderen schaden müsse;
[…]. Denn sie schadet jederzeit einem anderen, wenn gleich nicht einem an-
dern Menschen, doch der Menschheit überhaupt, indem sie die Rechtsquelle
unbrauchbar macht.“

839 Kant, MdS, AA VI, 434; ausgenommen scheint der „Wilde“; siehe ebd.: „[D]er
Mensch im System der Natur (homo phaenomenon, animal rationale) ist ein
Wesen von geringer Bedeutung und hat mit den übrigen Thieren, als Eruezug-
nissen des Bodens, einen gemeinen Werth (pretium vulgare).“

840 Kant, MdS, AA VI, 434.
841 Mahlmann, Grundrechtstheorie, 196: „Mit der Formulierung, dass der Mensch

immer Zweck an sich selbst bleiben müsse, ist der positive Kerngehalt der Men-
schenwürdegarantie, das Gebot, den einzelnen Menschen als Selbstzweck zu
behandeln, endgültig und ausdrücklich etabliert. Diese Konkretisierung und die
zweite Fassung des kategorischen Imperativs sind dabei inhaltlich kongruent.“

842 Die Naturgesetzformel, die Kant als Umformulierung der Universalisierungsfor-
mel betrachtet: Kant, GMS, AA IV, 437: „[H]andle nach Maximen, die sich
selbst zugleich als allgemeine Naturgesetze zum Gegenstande haben können.“;
ebd., 421: „Handle so, als ob die Maxime deiner Handlung durch deinen Willen
zum allgemeinen Naturgesetze werden sollte.“; dann die Reich-der-Zwecke-For-
mel (Kant, GMS, AA IV, 438): Jedes vernünftige Wesen müsse „so handeln, als

B. Regelethik (Deontologie)

239

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abgesehen vom erwähnten Freitodverbot hat Kant diverse weitere kate-
gorische Verbote und Gebote aus seinen Formeln des kategorischen Impe-
rativs hergeleitet; darunter das Lügenverbot oder das Gebot, Versprechen
einzuhalten.843

Deontologisches am kategorischen Imperativ

Hat der kategorische Imperativ etwas mit Deontologie zu tun? Auf den
ersten Blick nur die Selbstzweckformel.844 In ihr wird ein unfalsifizierbarer
Grundwert (als Zweck behandelt werden845) postuliert. Zudem wird eine
„Menschheit sowohl in deiner Person, als in der Person eines jeden ande-
ren“846 der Formel beigemengt, von der man nur weiss, dass sie moralisch
entscheidend ist, nicht aber, woher sie stammt. Wegen dieser Menschheit
in jedem Einzelnen ist die „Selbstentleibung“ strikt verboten, da jeder, der
sich selbst töte, über sich wie über ein blosses Mittel disponiere und damit
„die Menschheit in seiner Person“ abwürdige.847 Völlig offen bleibt, war-
um es zu einer solchen Herabwürdigung kommen soll. Es hat jedenfalls
den Anschein, als müsste in einem solchen Freitodverbot der sterbewillige
Mensch als Mittel zur Wahrung der metaphysischen „Menschheit in der
eigenen Person“ herhalten. Einer Menschheit, deren Präsenz die Verhält-
nismässigkeit des sittlichen Urteils verfälscht und um deren Anwesenheit
in seiner eigenen Person der des Lebens Überdrüssige nie gebeten hat.
Dass wichtige Elemente der ethischen Erwägung unerklärt bleiben, zeich-
net den deontologischen Charakter der Selbstzweckformel gerade aus.848

c.

ob es durch seine Maximen jederzeit ein gesetzgebendes Glied im allgemeinen
Reiche der Zwecke wäre.“

843 Zum absoluten Verbot der Lüge siehe Kant, MdS, AA VI, 429 ff. und ders.,
Lügen, AA VIII, 427: „Es ist also ein heiliges, unbedingt gebietendes, durch
keine Convenienzen einzuschränkendes Vernunftgebot: in allen Erklärungen
wahrhaft (ehrlich) zu sein.“; zum absoluten Gebot, Versprechen zu halten:
ders., GMS, AA IV, 402 f. und 422.

844 Kant, GMS, AA IV, 434: „Im Reich der Zwecke hat alles entweder einen Preis
oder eine Würde. Was einen Preis hat, an dessen Stelle kann auch etwas anderes
als Äquivalent gesetzt werden; was dagegen über allen Preis erhaben ist, mithin
kein Äquivalent verstattet, das hat eine Würde“.

845 Kant, GMS, AA IV, 433.
846 Kant, GMS, AA IV, 429.
847 Kant, MdS, AA VI, 423.
848 Zu den (typischen) Elementen deontologischer Theorien oben, Teil 3, B.I.1

(bzw. 2.a).

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

240

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sind die übrigen Formeln auch deontologisch strukturiert?
Auf den ersten Blick nicht, denn die Universalisierungsformel erlaubt die

Berücksichtigung folgenethischer und besonders einigungsethischer Krite-
rien; der Mensch dürfte als allgemeines Gesetz vor allem das wollen, was
die besten Folgen – für diejenigen, auf die es ankäme – nach sich zöge. Die
Naturgesetzformel könnte man ebenfalls als einigungsethisches Prinzip be-
greifen, denn der Begriff des Naturgesetzes verwies zu Kants Zeiten oft auf
gesellschaftsvertragliche Erwägungen.849 Die Reich-der-Zwecke-Formel unter-
scheidet sich zuletzt kaum von der Universalisierungsformel, impliziert
aber wohl den Gedanken des Gemeinsinns und lässt Raum für Solidaritäts-
erwägungen.850

Kurz: Diese drei Formeln enthalten auf den ersten Blick kein deonto-
logisches Element. Doch ein solches steht bei jeder der Formeln quasi
vor der Klammer: Der Imperativ ist ein kategorischer. Die aus ihm hergelei-
teten Gebote gelten zwingend und ausnahmslos, denn der kategorische
Imperativ hat apriorischen Charakter; die unbedingte Geltung der durch
ihn begründeten Regeln gilt als denknotwendig und unwiderlegbar.851

Bezeichnend für die Deontologie ist nicht so sehr die Frage, aus welchen
Formeln oder in welchem Verfahren die geltenden Gesetze gewonnen
werden; ihr Wesensmerkmal ist der vorbestimmte, strikte Geltungsmodus
der aus den Formeln hergeleiteten Gebote. Das rigoristische Festhalten
am Unwiderlegbaren in ethischen Fragen macht die kantische Ethik über-
haupt erst zur Regelethik.852

Ablehnung empirischer Erkenntnis

Empirische Aussagen sind naturgemäss graduell, etwa aus Wahrscheinlich-
keitsgründen, und falsifizierbar. Mit einem kategorischen Richtigkeitsbe-
griff lässt sich dies nicht vereinbaren. Daher lehnt Kant zumindest theore-

d.

849 Vgl. Mairet, Rousseau, Introduction, 9 ff.; siehe Hobbes, Leviathan, Kap. XV,
292, der die Pflicht zur Einhaltung von Verträgen als Naturgesetz bezeichnete.

850 Vgl. Coninx, Solidaritätsprinzip, 232 ff.
851 Vgl. Tschentscher, Prozedurale Theorien, 84 Fn. 207.
852 Kant teilt auch dies mit Rousseau: Verneaux, Histoire de la philosophie mo-

derne, 139: „[Ce que Kant retient de Rousseau, c’est l’idée] que la conscience
morale est un absolu, règle unique de l’action et fondement des certitudes méta-
physiques, l’idée aussi que toute la moralité réside dans la pureté d’intention,
sans référence à la matière ou à l’objet des actes humains.“

B. Regelethik (Deontologie)

241

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


tisch (aber nicht immer in der praktischen Darlegung853) jede empirische
Moralerkenntnis ab.854 Der Empirismus rotte die „Sittlichkeit in Gesin-
nungen“ mit der Wurzel aus, um ihr ein empirisches Interesse entgegenzu-
setzen; das führe statt zur Herrschaft der Pflichten zu jener der Neigungen,
welche, „wenn sie zur Würde eines obersten praktischen Princips erhoben
werden, die Menschheit degradieren“.855 Da Neigungen „der Sinnesart al-
ler so günstig“ sind (d.h., man folgt ihnen gerne), dünken sie Kant beson-
ders gefährlich.856

Der Erfahrungsboden der Erkenntnis wird von Kant zugunsten einer
idealisierten, von allem Störpotenzial gereinigten Vernunft aufgegeben;
diese reine praktische Vernunft untersagt es, die Geltung moralischer
Gesetze mit Gründen und Motiven zu erklären, die nicht selbst unmittel-
bar ethischer Natur sind.857 Die reine praktische Vernunft misst sich an
der Pflichtbefolgung, die ihrerseits an der Vernunft gemessen wird: „Aus
Pflicht etwas tun, heißt: der Vernunft gehorchen“.858 Diese Vernunft darf
aber nichts mit dem sinnlichen Erleben des Menschen zu tun haben.

853 So auch Höffe, Kategorische Rechtsprinzipien, 21 f.
854 Kant, KpV, AA V, 31: „Denn reine, an sich praktische Vernunft ist hier unmit-

telbar gesetzgebend. Der Wille wird als unabhängig von empirischen Bedingun-
gen, mithin als reiner Wille, durch die bloße Form des Gesetzes als bestimmt
gedacht, und dieser Bestimmungsgrund als die oberste Bedingung aller Maxi-
men angesehen. Die Sache ist befremdlich genug, und hat ihres gleichen in
der ganzen übrigen praktischen Erkenntnis nicht. Denn der Gedanke a priori
von einer möglichen allgemeinen Gesetzgebung, der also bloß problematisch
ist, wird, ohne von der Erfahrung oder irgend einem äußeren Willen etwas zu
entlehnen, als Gesetz unbedingt geboten.“; vgl. Kant, ZeF, AA VIII, 380 „und
darnach [nach reinen Rechtsprinzipien] müsse auch von seiten des Volks im
Staate und weiterhin von seiten der Staaten gegeneinander gehandelt werden;
die empirische Politik mag auch dagegen einwenden, was sie wolle“.

855 Kant, KpV, AA V, 71.
856 Kant, KpV, AA V, 71.
857 Kant, KpV, AA V, 72: „Das Wesentliche aller Bestimmung des Willens durchs

sittliche Gesetz ist: daß er als freier Wille, mithin nicht bloß ohne Mitwirkung
sinnlicher Antriebe, sondern selbst mit Abweisung aller derselben, und mit
Abbruch aller Neigungen, so fern sie jenem Gesetze zuwider sein könnten, bloß
durchs Gesetz bestimmt werde.“

858 Kant, Über Pädagogik, AA IX, 483.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

242

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Weitere Aspekte der „Reinheit“ der praktischen Vernunft

Kant erachtet „Klugheitslehren“ (Lehren zur Berechnung der Zweckmäs-
sigkeit von Handlungen) als für die Moral unangemessen.859 Moral und
Pragmatismus fallen damit auseinander.860 Der Mensch soll nicht das Ge-
botene daran messen, dass (und es tun, weil) es für ihn, sonst jemanden
oder gar für alle von Vorteil ist. Der Moral darf es nicht ums empirisch
fassbare Optimieren des menschlichen Wohls oder ums Fördern der eige-
nen Glückseligkeit gehen.861 Denn Kant schreibt, die Moral sei nicht die
Lehre, wie wir uns glücklich machen, sondern wie wir „der Glückseligkeit
würdig werden“.862 Moral ist folglich nur möglich, wenn man das Streben
nach Glück als Leitprinzip geradezu suspendiert863, zugunsten der „reinen
praktischen Vernunft“.864 Wer zu ihr gelangen will, muss aber noch die

e.

859 Kant, ZeF, AA VIII, 370: „eine allgemeine Klugheitslehre, d.i. eine Theorie der
Maximen […], zu seinen auf Vorteil berechneten Absichten die tauglichsten
Mittel zu wählen, d.i. leugnen, daß es überhaupt eine Moral gebe.“; vgl. bereits
Rousseau, Contrat social, 238 (ders., Gesellschaftsvertrag, 164: „Der Stärke wei-
chen ist ist ein Akt der Notwendigkeit, nicht des freien Willens; es ist allenfalls
ein Akt der Klugheit. In welchem Sinne könnte es eine Pflicht sein?“).

860 Kant, KrV, AA III, 523: „Das praktische Gesetz aus dem Bewegungsgrunde der
Glückseligkeit nenne ich pragmatisch (Klugheitsregel); dasjenige aber, wofern
ein solches ist, das zum Bewegungsgrunde nichts anderes hat, als die Würdigkeit,
glücklich zu werden, moralisch (Sittengesetz).“; vgl. Kant, ZeF, AA VIII, 372:
„Ich kann mir nun zwar einen moralischen Politiker, […] aber nicht einen politi-
schen Moralisten denken, der sich eine Moral so schmiedet, wie es der Vorteil des
Staatsmanns sich zuträglich findet.“

861 Kant, KpV, AA V, 35: „Das gerade Widerspiel des Prinzips der Sittlichkeit
ist: wenn das der eigenen Glückseligkeit zum Bestimmungsgrunde des Willens
gemacht wird“; ders., Über den Gemeinspruch (1793), AA VIII, 289: „Der
Begriff aber eines äußeren Rechts überhaupt geht gänzlich aus dem Begriffe
der Freiheit im äußeren Verhältnisse der Menschen zu einander hervor und
hat gar nichts mit dem Zwecke, den alle Menschen natürlicher Weise haben
(der Absicht auf Glückseligkeit), und der Vorschrift der Mittel dazu zu gelan-
gen zu thun: so daß auch daher dieser letztere sich in jenes Gesetze schlech-
terdings nicht als Bestimmungsgrund derselben mischen muß.“; zur frühen
Kritik: Schopenhauer, Grundlage, 190: Kants Moral sei eine „Apotheose der
Lieblosigkeit“; vgl. ebd., 200: „die Moral hat es mit dem wirklichen Handeln
des Menschen und nicht mit apriorischem Kartenhäuserbau zu thun“.

862 Kant, KpV, AA V, 130; vgl. auch hier: Rousseau, Discours, 82: „non seulement
libres, mais dignes de l’être“.

863 Vgl. Höffe, Kategorische Rechtsprinzipien, 80 f.
864 Vom Vernunftidealismus Kants (so bezeichnet bei Honneth, Vivisektionen,

59 ff., m.V. auf Dewey) hätten die radikalen französischen Aufklärer, die sich
der Grenzen der allzumenschlichen Vernunft bewusst waren, wenig gehalten;

B. Regelethik (Deontologie)

243

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Neigung aus der Moral verbannen. Eine Handlung müsse es dem Men-
schen wert sein, nicht weil sie mit seiner Neigung stimmt, sondern weil er
dadurch seine Pflicht erfülle.865

Kurz: Moralisches Handeln ist völlig desinteressiert: Auf Folgen und
Erfahrungen, auf motivierende Glücksgefühle beim moralischen Handeln,
auf kalkulierte Reziprozität, auf das eigene Interesse im Wechselspiel mit
den Interessen der ganzen Gesellschaft, auf alle menschliche Inklination,
auf Hoffnung und Mitgefühl; darauf darf es nicht ankommen.866 Das
Gebotene ist nicht geboten, weil es gut ist – es ist gut, weil es geboten
ist. Das ist die Reinheit der praktischen Vernunft. Was an ihr trotz solcher
Reinheit noch praktisch sein soll, bleibt vage.867 Jedenfalls haben die unter
Anleitung der reinen praktischen Vernunft ermittelten Imperative unwei-
gerlich einen metaphysischen Charakter.868

Kantisch inspirierte Regelethik der Gegenwart

Allgemein

Die Deontologie weicht heute oft in vielen Belangen von Kants allgemei-
ner und praktischer Rechts- und Moraltheorie ab.869 Auf der abstrakten

3.

a.

zur Illustration Diderot, Jacques le Fataliste, 482 f.: „C’est que […] on ne sait ni
ce qu’on veut ni ce qu’on fait, et qu’on suit sa fantaisie qu’on appelle raison, ou
sa raison qui n’est souvent qu’une dangereuse fantaisie qui tourne tantôt bien,
tantôt mal.“

865 Kant, Über Pädagogik, AA IX, 499; ders., KpV, AA V, 21: „Alle praktischen
Principien, die ein Object (Materie) des Begehrungsvermögens als Bestim-
mungsgrund des Willens voraussetzen, sind insgesamt empirisch und können
keine praktische Gesetze abgeben.“; hierzu kritisch Onfray, Les ultras, 200–203.

866 Kant, KpV, AA V, 110; kritisch dazu auch: Schott, Aufklärungspredigt, 32;
Schweitzer, Kultur, 200: „Manchmal legt Kant es geradezu darauf an, die na-
türlichen Quellen der Sittlichkeit zu verstopfen. So zum Beispiel will er das un-
mittelbare Mitleid nicht als ethisch angesehen haben.“; gleichwohl substanzielle
Massstäbe in Kants Theorie identifiziert etwa: Mahlmann, in: Staatsrecht, § 5
N. 3: „Kants Rechtsbegriff orientiert sich an bestimmten substantiellen Massstä-
ben“; Höffe, Kategorische Rechtsprinzipien, 186: „Zumindest bei Kant baut
der Test der motivationalen oder formalen Richtigkeit auf der inhaltlichen oder
materialen Richtigkeit auf. Er stellt keine unabhängige Bedingung dar, sondern
verschärft die Legalitätsforderung“.

867 Vgl. Russell, History, 645.
868 Höffe, Kategorische Rechtsprinzipien, 318.
869 Vgl. allg. Korsgaard, Normativity.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

244

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ebene ist vor allem Kants strikt ablehnende Haltung gegenüber der Em-
pirie als Erkenntnismethode relativiert worden; zudem steht die gegenwär-
tige Deontologie typischerweise den Gefühlen und Neigungen weniger
skeptisch gegenüber (die Leidenschaften werden nicht mehr pathologi-
siert870). Zudem ist ein Teil der kantischen Tradition bemüht, darzulegen,
dass die vertretenen Theorien nicht rigoristisch seien.871

Beibehalten werden indessen:872 (i) ein Konzept der Autonomie des
Menschen, das die Forderung umfasst, jeder Mensch (bzw. jedes vernunft-
fähige Wesen) sei immer nur als Zweck an sich zu behandeln873; damit
verbunden ist auch die Ablehnung der „Heteronomie der Willkür“874

(d.h. Fremdbestimmung875); (ii) der Hang zum Kategorischen und Unbe-
dingten in Postulaten und Geboten (z.B. ein rigoristisches Verständnis
grundrechtlicher Kerngehalte)876; (iii) das Voraussetzen unfalsifizierbarer
Werte877 und das Abstellen auf metaphysische Annahmen (d.h. Thesen,

870 So aber noch: Kant, KpV, AA V, 33: „Heteronomie der Willkür, nämlich Ab-
hängigkeit vom Naturgesetze, irgend einem Antriebe oder Neigung zu folgen,
und der Wille gibt sich nicht selbst das Gesetz, sondern nur die Vorschrift zur
vernünftigen Befolgung pathologischer Gesetze“ (Hervorhebung ergänzt).

871 Siehe etwa: Höffe, Kategorische Rechtsprinzipien, 25 f.
872 Allgemein illustrativ hierzu etwa: Korsgaard, Normativity, passim.
873 Siehe Korsgaard, Normativity, 130, zudem 114 Fn. 26; vgl. Tschentscher,

Prozedurale Theorien, 29; zur Frage, ob man jemanden als blosses Mittel behan-
deln dürfe, siehe zudem: Parfit, On What Matters, Vol. 1, Kap. 9 § 30, 212 ff.

874 Kant, KpV, AA V, 33: „Die Autonomie des Willens ist das alleinige Princip aller
moralischen Gesetze und der ihnen gemäßen Pflichten: alle Heteronomie der
Willkür gründet dagegen nicht allein gar keine Verbindlichkeit, sondern ist viel-
mehr dem Princip derselben und der Sittlichkeit des Willens entgegen.“ (Her-
vorhebung ergänzt).

875 Korsgaard, Response, 123: „[T]he weight of this kind of reason [the view of
myself as an agent, as one who chooses and lives a particular life] for future con-
cern is going to bear against extensive paternalistic intervention. If it matters to
me to live my own life, […] then obviously I will not want others to intervene
paternalistically“.

876 Aus der deontologisch inspirierten Rechtsdogmatik (betr. die Problematik des
Flugzeugabschusses als Ultima Ratio) etwa: Roxin, Der Abschuss, passim. Siehe
zur Frage nach der Möglichkeit unantastbarer Werte und Normen insb. oben,
Teil 2, C.V.5.

877 Vor allem bestimmte Konzepte der Menschenwürde werden als Prämissen ge-
setzt und geraten in den Genuss der vermeintlichen Unfalsifizierbarkeit; zur
Illustration vgl. Böckenförde, Menschenwürde, 247: „das unabdingbare Funda-
ment“; ders., unantastbar, 387: die Menschenwürde als „Grundfeste und meta-
positive Verankerung der grundgesetzlichen Ordnung“; Bielefeldt, Ethos, 31;
Michael/Morlok, Grundrechte, 99 ff.

B. Regelethik (Deontologie)

245

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


die mit grösserem Richtigkeitsanspruch verfochten werden, als es die Be-
weislage zuliesse).878

Starke Dichotomie zwischen Tun und Unterlassen

Aus diesen Punkten fliesst überdies die Annahme, das Erwirken schlechter
Folgen durch aktives Handeln unterscheide sich fundamental vom Erwir-
ken solcher Folgen durch Unterlassen.879 Die Pflicht, Tötungen zu unter-
lassen, soll im Kollisionsfall über die Pflicht triumphieren, Leben (durch
Tötung) zu schützen. Das gilt vor allem für den Staat. Postuliert wird
ein (wenig überzeugendes880) Privileg der Abwehransprüche. Die Konse-
quenz für die Grundrechtsdogmatik ist folgenschwer: An den Haken der
Menschenwürde hängt die kantisch inspirierte Dogmatik die Forderung
auf, der Mensch habe ein Recht, nie als blosses Objekt fremder Zwecke
behandelt zu werden.881 Koste es, was es wolle.

Ausschluss privater Bereiche von moralischen Wertungen

Um den Bereich zu markieren, in dem der Mensch autonom ist, wird
bisweilen zwischen privater und öffentlicher Sphäre unterschieden: Be-
stimmte Privatbereiche seien dem staatlichen Zugriff stets entzogen. Zur
Illustration weist Korsgaard darauf hin, dass es ein durchsetzbares Recht
auf Freihalten der privaten Einfahrtsstrasse geben könne, hingegen kein

b.

c.

878 Vgl. die implizite Dualismus-Prämisse bei: Korsgaard, A Kantian Response to
Parfit, 123: „[I]t is qua the occupant of this particular body that I live a life,
have ongoing relationships, realize ambitions, and carry out plans.“; Höffe,
Kategorische Rechtsprinzipien, 90, mit dem Versuch einer „Rehabilitierung
der Metaphysik für das Recht“. Zur grossen Bedeutung des Naturwissenschaft-
Moral-Dualismus Kants: Dewey, German Philosophy, insb. N. 20: „I find that
Kant's decisive contribution is the idea of a dual legislation of reason by which
are marked off two distinct realms – that of science and that of morals.“

879 Vgl. Nagel, Die Grenzen der Objektivität, 81; Fonk, Christentum 48; Norman,
Ethics, Killing and War, 76.

880 Oben, Teil 2, B.IV.4.
881 Fonk, Christentum 48: „Kein noch so hoch stehender Nutzen, den ein Dritter

davon hätte, kann es jemals rechtfertigen, einem Menschen die demütigende
Erfahrung des Ausgeliefertseins, die Ausnutzung seiner Angst und die Erniedri-
gung seiner Würde zuzumuten.“; ausführlich zur Objektformel: Mahlmann,
Grundrechtstheorie, 182 ff.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

246

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Recht, dass einem das Herz nicht gebrochen werde; dies zeige, dass nicht
das Schadensausmass entscheidend sei (der Herzbruch schafft mehr Leid
als das Versperren der Zufahrt), sondern das Gebiet der Moral: Der Herz-
bruch ereigne sich eben im privaten Bereich.882 Das überzeugt nicht. Der
Staat hat andere gute und völlig hinreichende Gründe, das Herzenbrechen
nicht aktiv zu bekämpfen: Diese „Untat“ ist schwer zu definieren und (so-
lange man nicht auf intrusive Mittel setzt und totalitäre Folgen in Kauf
nimmt) praktisch nicht zu unterbinden. Wenn der private Bereich weitge-
hend eingriffsresistent ist, liegt dies wohl primär daran, dass der Staat pri-
vates Ungemach selten verhindern kann, ohne grösseres Ungemach zu
schaffen.883

Kritik der Regelethik

Unwissenschaftlichkeit und Autoritätslastigkeit

Vom Begründungsvakuum zur Metaphysik

Ausgangspunkt des ersten Kritikpunktes ist Kants Verbannung der Na-
turgesetze aus dem Reich der Moral; indem Kant die Orientierung an
Naturgesetzen für pathologisch erklärt884, legitimiert er den Griff zur Me-
taphysik.885

Nietzsche merkt an, Kant habe zuerst ein gutes Stück Sensualismus in
seine Erkenntnistheorie hinübergenommen. Dann, von der „Moral-Taran-
tel Rousseau“ gebissen und mit „Franzosen-Fanatismus im Herzen“ (wobei
er es zugleich „nicht unfranzösischer, nicht tiefer, gründlicher, deutscher“
hätte treiben können), habe Kant sich dazu genötigt gesehen, eine unbe-

III

1.

a.

882 Korsgaard, Response, 123: „We enforce public right even when it is trivial; we
cannot interfere with private vice even when it is as major as the concerns of
human life can be. […] A person has a right to the disposition of his driveway,
but no one has a right not to have his heart broken. This is certainly not because
the latter is a minor wrong, but because of the moral territory we are in.“

883 Vgl. Uffer, Mobilität, passim.
884 Kant, KpV, AA V, 33: „Abhängigkeit vom Naturgesetze, irgend einem Antriebe

oder Neigung zu folgen, und der Wille giebt sich nicht selbst das Gesetz, son-
dern nur die Vorschrift zur vernünftigen Befolgung pathologischer Gesetze“;
vgl. ebd., 56.

885 Vgl. Scanlon, not a Kantian, 121: „Kantian constructivism about reasons“;
Schopenhauer, Grundlage, 190.

B. Regelethik (Deontologie)

247

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


weisbare Welt und ein logisches Jenseits anzusetzen, um Raum für sein
„moralisches Reich“ zu schaffen. Dabei sei ihm wichtiger als alles gewesen,
dieses Reich unangreifbar, lieber noch ungreifbar für die Vernunft zu
machen.886 Nietzsche störte an der Ethik Kants dessen metaphysisches
Element: das Setzen unbeweisbarer Tatsachen ausser Reichweite logischer
und naturwissenschaftlicher Einwände.887 Metaphysische Werte lehnte
Nietzsche ab und stört sich an Philosophen, die an die „metaphysische
Hässlichkeit der Kröte“ glaubten888 und nicht sähen, dass ästhetische und
ethische Werte mit der Perspektive und Identität des Betrachters variieren.
Auch die gegenwärtige Regelethik zeichnet sich durch den Griff zur Me-
taphysik aus.889 Dieser ist erforderlich, weil die Regelethik es bestenfalls
im sehr engen Rahmen zulässt, dass die Beurteilung von Werten von
menschlichen Leidenschaften und Neigungen ausgeht und Erkenntnisse
empirisch begründet werden.890 Durch die erstaunliche Trennung des Gu-

886 Nietzsche, Morgenröthe, Vorrede, N. 3; ähnlich scharfsinnig zur Metaphysik
bei Kant: Dewey, German Philosophy, 25 f.: „The freedom of the moral will
is the answer to the unqualified demand of duty. It is not open to man to
accept or reject this truth as he may see fit. […] Since, however, freedom is an
absolute stranger to the natural and sensible world, man's possession of moral
freedom is the final sign and seal of his membership in a supersensible world.
The existence of an ideal or spiritual realm with its own laws is thus certified
to by the fact of man's own citizenship within it. […] With the doors to the
supersensible world now open, it is but a short step to religion.“

887 Vgl. Nietzsche, FW, 4B, N. 335: Kant habe zwar mit Klugheit und Kraft
die Moral von ihren metaphysischen Prämissen befreit, sich dann zur Metaphy-
sik (durchs blosse Postulieren von „Gott“, „Seele“, „Freiheit“ und „Unsterblich-
keit“) zurückverirrt, dem Fuchse gleich, der sich in den Käfig zurückverirrt;
siehe auch: Onfray, Les ultras, 201: Kant „pourrait faire exploser la métaphysi-
que occidentale, […] mais renonce et se contente de postuler l’existence de Dieu
– avec l’immortalité de l’âme et l’existence de la liberté“; Schweitzer, Kultur,
201: „Der Begriff des rein nach innerlich-geistiger Pflichtgemässheit Sittlichen
ist für Kant die ausziehbare Leiter, […] um auf ihr in die Region des Seins
an sich zu gelangen. […] [Er kann es] nicht apriorisch genug haben, weil er
eine andere Leiter, die des erkenntnistheoretischen Idealismus, ebenso hoch
aufrichtet und eine gegen die andere lehnen will, damit sie sich gegenseitig Halt
geben.“

888 Nietzsche, Morgenröthe, N. 142; hier zielt Nietzsches Bemerkung primär auf
seinen „Erzieher“, Schopenhauer, erzürnt darob, dass dieser die Unbegreiflich-
keit des kategorischen Imperativs gelobt habe.

889 Oben, Teil 3, B.II.3 (vgl. Teil 3, B.II.2.e).
890 Vgl. Schweitzer, Kultur, 197: „Wer die Absolutheit der sittlichen Verpflich-

tung behauptet, muss auch einen absoluten, allgemeinsten Inhalt des Sittlichen
angeben. Er muss ein Prinzip des Verhaltens dartun, das als absolut verbindlich

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

248

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ten vom Gerechten – eine Trennung, an deren versuchter Begründung
sich auch Deontologen die Zähne ausbeissen891 – entsteht viel Raum für
die Metaphysik, ohne die gerade das Kategorische (die rigoristische, totale
Geltung einer Norm) kaum begründbar wäre.892

Der Griff zur Metaphysik füllt das Begründungsvakuum, das im Zusam-
menhang mit diesen Annahmen und der kantschen Trennung von Moral
und Naturwissenschaft unausweichlich entsteht. Die Methodik litte bereits
an Intransparenz: Wer füllt das Vakuum? Womit? Weil es nicht eine,
sondern unzählige Metaphysiken gibt, und jede unfalsifizierbar (nicht
durch unabhängige Kriterien überprüfbar) ist, animierte die Legitimation
der Metaphysik für grundlegende Gerechtigkeitsfragen die Herrschenden
dazu, ihre Präferenzen als unanfechtbare Grundsätze aufzustellen und ent-
sprechend rigoristisch durchzusetzen.893

Autoritätsabhängigkeit

Besonderes für von Kant inspirierte Regelethiker dürfte die Bestimmung
der Moral und der kategorischen Gebote massgeblich auf irgendeiner in-
neren Wissensquelle basieren. Das ist besser als eine unmittelbare Gehor-
samsethik, doch schafft es kaum Sicherheit und Gewissheit, denn was am
Ende den Weg vorgibt und die Materie der Moral bestimmt, bleibt unklar.

b.

und den verschiedenartigsten ethischen Pflichten zugrunde liegend einleuch-
tet.“

891 Korsgaard, Normativity, 114 Fn. 26 (130): „The distinction between the right
and the good is a delicate one which it is a little difficult to articulate clearly.“ –
es folgt ein m.E. erfolgloser Versuch der Illustration des Unterschieds.

892 Das Argument ausführlich entwickelnd: Kagan, Morality, insb. Kap. 2, The Ex-
istence of the Pro Tanto Reason; ebd., Kap. 8, Hypothetical Judges; vgl. vorne,
Teil 2, C.V.

893 Vgl. Dewey, German Philosophy, 42 f.: „History proves what a dangerous thing
it has been for men, when they try to impose their will upon other men, to
think of themselves as special instruments and organs of Deity. The danger is
equally great when an a priori Reason is substituted for a Divine Providence.
Empirically grounded truths do not have a wide scope; they do not inspire such
violent loyalty to themselves as ideas supposed to proceed directly from reason
itself. But they are discussable; they have a humane and social quality, while
truths of pure reason have a paradoxical way, in the end, of escaping from the
arbitrament of reasoning. They evade the logic of experience, only to become,
in the phrase of a recent writer, the spoil of a ’logic of fanaticism.‘ Weapons
forged in the smithy of the Absolute become brutal and cruel when confronted
by merely human resistance.“

B. Regelethik (Deontologie)

249

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Was zeichnet die reine praktische Sondervernunft aus, aus der sich alles
ergibt? Auf welche Begründung ist etwa die Höchstwertigkeit der Autono-
mie vernünftiger Wesen zurückzuführen? Was hält bornierte Despoten,
die ernsthaft denken, ihre Moral allein sei richtig, davon ab, deren Gesetze
nötigenfalls mit etwas Gewalt durchzusetzen?

Inwieweit die Regelethik gehorsamsfreundlich konzipiert ist, hängt da-
von ab, mit welcher Autorität der Mensch die Geltung der Regeln be-
gründet. Eine Möglichkeit ist die, dass die Quelle moralischer Leitsätze
persönliche, innere Autoritäten sein können. Jeder bemühte sich, jenen
Grad und jene Art Vernunft beim moralischen Urteilen zu Rate zu ziehen,
den er nun einmal in sich fände. Moralisch massgebend wäre somit der
eine oder andere dieser inneren Ratgeber, die man Intuition, Gewissen,
Überzeugung, Glaube, Gefühl usw. nennt. Diese Autoritäten sind nicht
hermetisch von der Aussenwelt abgeriegelt, sondern von ihr abhängig
und durch sie geprägt.894 So haben etwa die Sitten einen Einfluss auf das
Schamgefühl. Solche Verbindungen sind es, auf die Arendt die Schwäche
innerer Autoritäten zurückführt: Ändern sich die gesamtgesellschaftlichen
Umstände (wie zurzeit des Naziregimes), können Gewissen, Intuition und
Gerechtigkeitsgefühl ihre Verlässlichkeit einbüssen.895

Man wird einwenden, die Kritik ziele auf Strohmänner; die heutige
Regelethik habe nichts mit Tyrrannei zu tun; es gehe ja gerade darum,
die Individualität des Menschen, seine Subjektqualität und Autonomie
gegenüber allen Anmassungen staatlicher oder privater Macht zu schützen.
Das mag sein – zumindest was den Schutz vor staatlichem Machtmiss-

894 Zur Illustration: Rousseau, Discours, 86, Widmung der Stadt Genf: „Je vous
conjure de rentrer tous au fond de votre coeur et de consulter la voix secrète
de votre conscience. Quelqu’un parmi vous connaît-il dans l’univers un corps
plus intègre, plus éclairé, plus respectable que celui de votre magistrature?“;
illustrativ auch das russische Sprichwort: Gutes Gewissen brauche die üble
Nachrede nicht zu fürchten (Добрая совесть не боится клевет), zit. aus Berthel-
mann/Berthelmann (Hrsg.), Russische Sprichwörter und Redensarten, Stuttgart
2010, 32, N. 68, es zeigt, wie das Gewissen sich am sozialen Umfeld orientiert:
Die üble Nachrede ist bei gutem Gewissen nicht zu fürchten, weil jener ein
gutes Gewissen hat, der die Erwartungen der massgebenden gesellschaftlichen
Kreise erfüllt (und daher keine nennenswerten Feinde hat).

895 Vgl. Arendt, Über das Böse, 26, 95. „Schuldgefühle zum Beispiel können durch
einen Konflikt zwischen alten Gewohnheiten und neuen Befehlen – der alten
Gewohnheit, nicht zu töten, und dem neuen Tötungsbefehl – hervorgerufen
werden; aber sie können genausogut durch einen gegenteiligen Konflikt entste-
hen: Derselbe Mann wird sich schuldig fühlen, wenn er nicht mitmacht, sobald
erst einmal das Töten […] zur Gewohnheit geworden ist und von jedermann
anerkannt wird.“

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

250

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


brauch anbelangt. Privatem Machtmissbrauch kann man im deontologi-
schen System aber durchaus ausgeliefert sein; weil und wenn der Staat vor
Rettungsmitteln zurückschrecken soll, die zwar keine schweren Schäden
nach sich zögen, jedoch irgendeine Form der Instrumentalisierung der
Störer bedeuteten (was gegenwärtig verbreitete Formen der Regelethik oft
für schlimmer halten als die Nichtverhinderung von Tötungen).896

Dass die Regelethik heute oft von Prämissen ausgeht, die zu durchaus
vernünftigen Geboten und Verboten führen, macht die Kritik an der Be-
gründungsstruktur der Regelethik nicht entbehrlich: Eine Gerechtigkeits-
theorie, die Gerechtigkeit begründen und auch in unvertrauten Konstella-
tionen überzeugend erfassen will, kann es sich nicht leisten, darauf ange-
wiesen zu sein, dass die wichtigsten moralischen Erkenntnisse bereits vor-
liegen.897 Wenn für die deontologischen Prämissen alleine spricht, dass sie
sich durchsetzten und zu Dogmen wurden, dann ist diese Moral vielmehr
auch heute noch von reinen Machtfragen abhängig. Ist der Geltungsgrund
ein blosses Postulat, dann lässt sich auf gleicher Basis auch heute noch die
Todesstrafe befürworten.

Selbst wenn wir von der Verlässlichkeit innerer Autoritäten ausgehen,
bleibt ein Problem im Rahmen der Gerechtigkeitsbegründung bestehen.
Die innere Autorität eines einzigen Menschen ist für Fragen des mit-
menschlichen Lebens nicht aussagekräftig. Jeder nicht despotisch gesinnte
Regelethiker müsste sich in Belangen, die nicht nur ihn, sondern auch
seine Mitmenschen angehen, fragen, was deren Bauchgefühl, Gewissen
und Intuition für Leitsätze und Gesetze empfehlen. Er würde Widersprü-
che finden (und dies wohl selbst dann, wenn er nur vernünftige innere
Quellen konsultierte898); was eine Person nach reiflicher Überlegung für
richtig hält, hält die andere nach reiflicher Überlegung für falsch. Will
die Regelethik der Aussageunfähigkeit entkommen, muss sie irgendeinen
„Richter“ finden, der hier autoritativ das Richtige vom Falschen scheidet
und Gebote determiniert.

Doch wer wird als dieser „Richter“ amten? Folgenethiker würden auf
Erfahrung setzen, Einigungsethiker auf den Entscheid der Mehrheit oder
auf Diskurse, an denen eine grosse Zahl Menschen teilnehmen. Mit den

896 Dazu an Beispielen unten, Teil 4, C, D und E.
897 Dieses Angewiesensein auf Vorgegebenes wird aber oft riskiert, wie etwa in

Bezug auf das Folterverbot festgestellt werden kann; vgl. Isensee, Schutzpflicht,
N. 314.

898 Parfit, On What Matters, Vol. I, 472 (Fn. 360): „We should not assume that,
when two people disagree, at least one of these people must be being unreason-
able.“

B. Regelethik (Deontologie)

251

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Prämissen der Regelethik (die Regel muss von sich aus gelten, sonst gölte
sie nicht unbedingt) lassen sich diese Kriterien nicht vereinbaren. Also
bleibt nur die Möglichkeit bestehen, sich gänzlich auf die Autorität be-
stimmter Personen zu verlassen: Was sagt Kant, was der historische Verfas-
sungsgeber, was das höchste Gericht, was die herrschende Lehre? Damit ist
in Realität unweigerlich auch jene Regelethik, die dem Bekunden nach auf
innere Vernunftsquellen setzt, autoritätsabhängig. Das wiederum belegt,
dass auch eine Regelethik wie jene Kants, die nicht als Gehorsamsethik ge-
dacht war, insoweit eine gewisse inhärente Gefährlichkeit aufweist, als sie
in gesellschaftsmoralischen Fragen nur zu entscheidenden Urteilen fähig
ist, wenn eine einflussreiche externe Autorität das Urteil (das man in der
Theorie der „reinen praktischen Vernunft“ entnimmt) vorgibt. Dies ist be-
sonders heikel, weil und soweit die Regelethik sich nicht damit begnügt,
widerlegbare Hypothesen aufzustellen. Sie definiert Kategorisches. Was
einmal erfolgreich diktiert ist, gilt als dem Diskurs gänzlich entzogen.

„Ipse dixit“-Argumente zur Überbrückung fehlender Gewissheit

Das Autoritätsargument ist eine Begründungsform, die sich im Verweis
auf eine bestimmte Autorität und deren Worte erschöpft; die Autorität
selbst kann dabei vieles sein: Prinz, Prophet, Philosoph; Heiliges Buch;
oder ein Volks- oder Gemeinwille, auf den man sich beruft. Es ist selbstver-
ständlich, dass solche Autoritäten nicht den Anfangsgrund der Gerechtig-
keit bilden können.

Andere Autoritäten sind etwas verlässlicher. So wohl die herrschende
Lehre im juristischen Schrifttum. Doch auch der Nachweis einer solchen
Lehre (erst recht, wenn er nur das Auflisten und Zählen der Autoren
umfasst, die sich hinter oder gegen eine bestimmte Meinung stellen) ist
kein wissenschaftlicher Beweis.899 Immerhin nennt man diese akademi-
sche Lehre „herrschend“ und nicht „wahr“. Denn auch die herrschende
Lehre operiert nach subtilen Machtprinzipien und sie ist vor kognitiven

c.

899 Sehr skeptisch gegenüber akademischer Autorität etwa: Onfray, radicalités,
236: „Des professeurs sans pensée […] écrivent de longs articles pour crier au
génie d’un ami médiocre et obscur et pratiquent ainsi une stratégie de l’intimi-
dation: si des professeurs diplômés qui enseignent à l’Université disent du bien
d’un ouvrage auquel on ne comprend rien tant le verbiage y règne, alors on
s’effacera au nom de l’argument d’autorité, et l’on suspectera non pas le mauvais
livre, mais sa propre intelligence.“

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

252

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Verzerrungen im Urteil nicht gefeit.900 Die Geschichte zeigt hinlänglich,
dass sich auch ganze Gruppen von Experten irren (z.B. einem geozentri-
schen Weltbild nachhängen) können, weil sie von falschen Konventionen
und Dogmen ausgehen. Man überschätzt die „h.L.“, wenn man in ihr
selbst bereits eine Art Beweis erblickt. Denn wer zur Begründung auf
Autoritäten verweist, beweist nicht.

Eine besondere Art Autorität der gegenwärtigen Regelethik ist Kant
selbst; es ist verblüffend, wie oft er von Vertretern der kantischen Traditi-
on in einer Weise zitiert wird, die praktisch an die Stelle der Begründung
tritt.901 Bei Utilitaristen sucht man vergeblich nach einer vergleichbaren
Bentham-Fixierung; das liegt auch daran, dass die Folgenethik konzeptio-
nell nicht darauf ausgerichtet ist, ihre Thesen mit Autoritätszitaten nachzu-
weisen.

Autoritätszitate aber sind als Ipse-dixit-Argumente (ipse dixit [lat.]: er
selbst hat es gesagt) stets kritikwürdig. Cicero beschrieb als ipse dixit das
Argumentationsverhalten der Anhänger Pythagoras’, die sich in Begrün-
dungen mit der Affirmation begnügten, ihr Lehrer habe es gesagt.902 Auch
Montesquieu meinte trocken: „ipse dixit est toujours une sotise“903 (ipse

900 Zu kognitiven Verzerrungen siehe insb. Kahneman, Thinking; Cialdini, Influ-
ence, Kap. 2, 17 ff., zum Thema der Reziprozität (der Hang des Menschen
zur Reziprozität manifestiert sich erkenntnishemmend, wenn Autoren ihre The-
sen vor allem durch exzessive gegenseitige Zitate „nachweisen“); ebd., Kap. 4,
114 ff., zur Neigung, das für wahr und richtig zu halten, was das eigene Umfeld
mehrheitlich denkt oder tut („social proof“).

901 Pointiert Kley, Menschenwürde als Rechtsprinzip?, 280: „Die blosse Erwäh-
nung von Immanuel Kant im Zusammenhang mit einen politisch-ethischen
Problem und der Menschenwürde wirkt wie die Anrufung eines philosophi-
schen Gottes: Die politische Diskussion muss angesichts dieser Autorität ehr-
fürchtig abgebrochen werden.“

902 Cicero, De natura deorum, N. 10: „Nec vero probare soleo id, quod de Py-
thagoreis accepimus, quos ferunt, si quid adfirmarent in disputando, cum ex
iis quaereretur, quare ita esset, respondere solitos ‚ipse dixit’; ipse autem erat
Pythagoras: tantum opinio praeiudicata poterat, ut etiam sine ratione valeret
auctoritas.“

903 Montesquieu, Pensées, Vol. I, N. 66: „Les pitagoriciens se cachoient toujours
derriere leur maitre ipse dixit, disoient ils, mais ipse dixit est toujours une
sotise“; sinngemäss ähnlich Spinoza, tractatus, 80 N. 26: „Per se patet, quod ex
auditu, praeterquam quod sit res admodum incerta, nullam percipiamus essenti-
am rei, sicuti ex nostro exemplo apparet […]: hinc clare concludimus omnem certi-
tudinem, quam ex auditu habemus, a scientiis esse secludendam.“ (Hervorhebung
ergänzt).

B. Regelethik (Deontologie)

253

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


dixit sei immer Blödsinn). Schliesslich spottete Bentham über Ipse-dixit-
Argumente:

„Ipse (he, the master, Pythagoras), ipse dixit, – he has said it; the master
has said that it is so; therefore, say the disciples of the illustrious sage,
therefore so it is.“904

Also: Jedes Autoritätsargument ist nur bedingt gültig. Die Plausibilität der
Autoritätsmeinung ist eine Funktion der allgemeinen Verlässlichkeit der
Autorität im betroffenen Wissensbereich und der Abwesenheit besonderer
Gründe, die Unzuverlässigkeit der Autorität im punktuellen Einzelfall
zu vermuten (z.B. Befangenheit im Kontext einer bestimmten Aussage).
Weil selbst die qualifiziertesten Spezialisten irren können905, schafft keine
Autorität Gewissheiten. Zwar stärken Autoritätsnachweise allenfalls die
Prima-facie-Plausibilität einer These; dies gilt etwa für den Nachweis einer
kohärenten Gerichtspraxis. Doch kein Ipse dixit belegt die unbedingte
Richtigkeit eines Postulats. Das ist entscheidend. Indem die Regelethik das
Kategorische sucht, will sie erbringen, was mit autoritätsabhängigen Postu-
laten niemals gelingen kann: den Nachweis der zwingenden Richtigkeit.
Damit scheitert ihr Versuch, die kategorische (rigoristische) Geltung der
Gebote zu rechtfertigen.

Ethik des Nichthinterfragten

Die Probleme des Begründungsvakuums, der damit einhergehenden Au-
toritätsabhängigkeit und der Gefahr der autoritär-metaphysischen Ausfül-
lung der Begründungsfreiräume verraten die Parallele der Regelethik mit
religiös fundierten Moralvorstellungen. Eine religiös fundierte Ethik ist
– wenige Ausnahmen vorbehalten (wohl jene der Bahai, der Sikhs und
der Shintō)906 – in aller Regel von ihrer Struktur her selbst eine Regele-

d.

904 Bentham, Deontology, 323; vgl. Bentham, Works, 192: „it is not a mere ipse
dixit that will warrant us to give credit for utility to institutions, in which not
the least trace of utility is discernible.“

905 Vgl. Salmon, Logik, 24, 185.
906 Die Bahai lehnt Dogmen in ihrer Religion und Philosophie ab, denn sie be-

trachtet die Religion nicht als Selbstzweck, sondern als Mittel zum friedlichen
Zusammenleben unter Menschen: W. Hatcher, in: Manière de Voir, Le Monde
Diplomatique, 2/3 2016, 40; die Lehre der Bahai liesse sich mit der Regelethik
nicht vereinbaren, wie die Worte von Shoghi Effendi, des Urgrossenkels des
Religionsstifters Baha’u’llah, zeigen: „Si des idéaux longtemps chéris, si des in-

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

254

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


thik; am deutlichsten trifft dies auf monotheistische Religionen zu.907 Die
höchsten Grundsätze gelten absolut; sie sind derart schwer zu begreifen,
dass die meisten Menschen im besten Fall indirekt mit der autoritätsverlei-
henden Quelle der Grundsätze in Kontakt treten; sie erfahren, dass es ein
Unbedingtes, Unhinterfragbares und Unabwägbares geben soll, können
aber ohne Hilfe nicht erkennen, was es ist. Kurz: Die Regelethik braucht
wie die institutionalisierte Religion Mittler, die das Unbegreifbare sehen
und einfachen Seelen die Welt erklären.908 Eine religiös inspirierte Ethik
kann zwar auch inhaltlich (etwa weil sie indirekt aus Jahrhunderten an
Erfahrung schöpft) richtig liegen. So ist am Lob der Nächstenliebe oder
des Verzeihens im neuen Testament nichts auszusetzen. Wo religiöse Au-

stitutions vénérées, si certains postulats sociaux et certaines formules religieuses
ont cessé de promouvoir le bien-être de la grande majorité des hommes, s'ils
ne contribuent plus aux besoins d'une humanité en développement continuel,
alors, qu'ils soient balayés et relégués aux oubliettes des doctrines abandonnées
et dépassées.“ (zit. nach W. Hatcher, in: Manière de Voir, Le Monde Diploma-
tique, 2/3 2016, 40). Der Sikhismus verträgt sich nicht mit kategorischen Regeln,
da er wesentlich auf die Erreichung praktischer Gerechtigkeit im Alltag ausge-
richtet ist; im Zentrum steht für Sikhs die verantwortungsvolle Lebensführung
und die Hilfe für die Schwachen und Unterdrückten. Die binären Pole Paradies
und Hölle fehlen (vgl. dazu: Ambalu u.a., Religionen-Buch, 298 ff.). Schliesslich
vertrüge sich die in Japan verbreitete Shintō kaum mit der Regelethik; Shintō
erkennen als gut, was dem Wohl der Gemeinschaft dient, als schlecht, was der
Harmonie abträglich; es gibt keine absolute Moral (vgl. Ambalu e.a., Religio-
nen-Buch, 83; BBC, 16.9.2009, Ethics in Shinto, auf: <www.bbc.co.uk/religion
/religions/shinto/shintoethics/ethics.shtml> (zuletzt abgerufen am 30.7.2017);
ferner die Seite <www.religioustolerance.org/shinto.htm> (zuletzt abgerufen am
2.5.2016).

907 Vgl. Levy, Idiocy of Idealism, für die Spur von der jüdisch-christlichen Theolo-
gie über die deistische Philosophie (u.a. Rousseau), dem deutschen Idealismus
(Kant, Hegel, Fichte) hin zum Gedankengut des Nationalsozialismus und
Stalinismus; Zalten, Pflichtbegriff, 133: „Ein ideengeschichtlicher Hintergrund
für den Rigorismus und die ethischen Forderungen kann […] in der Erbsün-
denlehre Luthers gesehen werden, wonach der Mensch in seiner ‘Natur’ total
verdorben sei.“; ferner Russell, Writings, Kap. 40, 324: „The belief in the
importance of rules of conduct is superstitious; what is important is to care for
good ends.“

908 Siehe schon Rousseau, Discours, 97: „[Il] y a, même parmi nous, bien peu
de gens en état de comprendre ces principes, loin de pouvoir les trouver d'eux-
mêmes. […] il est impossible d'entendre la loi de nature, et par conséquent, d'y
obéir, sans être un très grand raisonneur et un profond métaphysicien. […] les
hommes ont dû employer pour l'établissement de la société des lumières qui
ne se développent qu[e] […] pour fort peu de gens dans le sein de la société
même.“

B. Regelethik (Deontologie)

255

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.bbc.co.uk/religion/religions/shinto/shintoethics/ethics.shtml
http://www.bbc.co.uk/religion/religions/shinto/shintoethics/ethics.shtml
http://www.religioustolerance.org/shinto.htm
https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.bbc.co.uk/religion/religions/shinto/shintoethics/ethics.shtml
http://www.bbc.co.uk/religion/religions/shinto/shintoethics/ethics.shtml
http://www.religioustolerance.org/shinto.htm


toritäten indes Schädliches vorsehen – so die Leviten in Bezug auf die
Homosexualität, die als mit dem Tode zu strafende Sünde gebrandmarkt
wird909 – wiegen die Probleme besonders schwer. Da die problematischen
Wertungen von unanfechtbaren Autoritäten in unfalsifizierbare Form ge-
gossen werden, können Ungerechtigkeiten „verewigt“ werden.

Dass das für unbedingt Gehaltene auch in der kantischen Ethik nicht
immer gut und gerecht ist, zeigen Kants eigene Thesen.910 Er argumentiert
für ein striktes Verbot des Freitods911, die unbedingte Unzulässigkeit der
Lüge (an das man sich nötigenfalls auch auf Kosten des Lebens eines
Freundes halten muss)912 und die Pflicht zur Hinrichtung (oder Deportati-
on) aller Mörder und deren Gehilfen.913 Kant schloss sich dem frischen
Wind der folgenethischen Aufklärung nicht an. Er erteilt vielmehr der
bereits herrschenden Moral seinen Segen – und verschärft sie, indem er
vernünftige Regeln verabsolutiert. Auch Kants Meinung zu Juden, Frauen
und „Negern“ zeichnet ihn nicht als Vorbote einer besseren Ära.914 Zu
seiner Zeit argumentierten einige Utilitaristen gegen die Todesstrafe oder
für mehr Achtung gegenüber Frauen und Fremde.915 Wenn man Kant
keinen bösen Willen unterstellt (wozu es m.E. wenig Anlass gibt), kommt
man nicht umhin, seine Positionen als Folge seiner Theorie anzusehen:
Eine Ethik, die Gegebenes verfestigt, ist nicht geeignet, tradierte Fehler
aufzudecken. Wo die Wissensquelle der Erfahrung, der kreative Prozess
von Versuch und Irrtum und Folgenüberlegungen einer „Klugheitslehre“
weitgehend unzulässig sind, verbleiben kaum Mittel, die herrschende Mo-
ral zu hinterfragen und zu neuen Erkenntnissen zu gelangen. Kurz: An
Kants eigenen Gerechtigkeitsvorstellungen zeigen sich die Probleme, die
mit der Unhinterfragbarkeit seiner Moral verbunden sind. Einmal aner-
kannte Grundsätze und Gebote werden verabsolutiert.

909 Bibel, Leviticus 20:13.
910 Vgl. Blom, Böse Philosophen, 369.
911 Kant, GMS, AA IV, 421 f. und 429.
912 Kant, Lügen, AA VIII, 423 ff.
913 Kant, MdS, AA VI, 334.
914 Vgl. Kant, Anthropologie, 72: „Weiber, Geistliche und Juden betrinken ge-

wöhnlich sich nicht, wenigstens vermeiden sie sorgfältig allen Schein davon,
weil sie bürgerlich schwach sind […]. Denn ihr äußerer Wert beruht bloß
auf dem Glauben anderer an ihre Keuschheit, Frömmigkeit und separatistische
Gesetzlichkeit.“; Kant, Beobachtungen, 4. Abschnitt: „Die Schwarzen sind sehr
eitel, aber auf Negerart und so plauderhaft, daß sie mit Prügeln auseinander
gejagt werden müssen.“; Kant, Physische Geographie, 326: „durch die Ausdüns-
tung des phosphorischen Sauren (wonach alle Neger stinken)“.

915 Vgl. unten, Teil 3, D.II.1; siehe Haller, Die Ungläubigen, 87–96.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

256

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Logik des Fanatismus

Gerade weil Kant die empirische Wirklichkeit von der reinen praktischen
Vernunft trennt, wird die Ausfüllung des Vernunftbegriffs durch alle
vermeintlichen Ideale möglich.916 Theoretisch mag eine reine praktische
Vernunft massgebend sein. Faktisch ist indes die blosse Durchsetzung
entscheidend.

Weil die Prämissen der Regelethik keiner Kontrolle unterliegen, haftet
den hieraus gezogenen Schlüssen etwas Willkürliches an.917 Theoretisch
könnten die Ziele und Gesetze einer totalitären Bewegung regelethisch
„begründet“ werden. Jedenfalls begründet der Charakterzug des Unhin-
terfragbaren zusammen mit der unbedingten Bindung der aus diesem
Unhinterfragten (vermeintlich) hergeleiteten Gebote die Gefahr, dass die
Regelethik in der Praxis zur Gehorsamsethik verkommt. Obschon Kant
(was sich etwa an seinen Werken zur Pädagogie zeigt) keine Gehorsams-
ethik im Sinn hatte, leisten die Empiriefeindlichkeit, die „reine“ Vernunft
und die geforderte kategorische Normgeltung einer gehorsamsethischen
Tendenz im Versuch, seine Ethik umzusetzen, Vorschub.918 Insofern wies
schon Dewey mit Recht darauf hin, dass in der kantischen Ethik wegen
des Wegfalls der moderierenden Funktion empirischer Begründungen und

e.

916 Dewey, German philosophy, 24: „The fact of duty, the existence of a categorical
command to act thus and so, no matter what the pressure of physical surround-
ings or the incitation of animal inclinations, is as much a fact as the existence
of knowledge of the physical world. Such a command cannot proceed from
nature. What is cannot introduce man to what ought to be, and thus impose its
own opposite upon him.“; vgl. Schweitzer, Kultur, 196 ff.

917 Schon Schopenhauer, Grundlage, 204 stiess sich daran, dass Kants Ethik zum
Refugium für Offenbarungsethiker geworden war: „Denn nachdem einmal zu-
gestanden war, dass es in Hinsicht auf das Praktische eine ex tripode diktirende
Vernunft gebe, so lag der Schritt sehr nahe, ihrer Schwester, ja, eigentlich sogar
Konsubstantialin, der theoretischen Vernunft, denselben Vorzug einzuräumen,
und sie für ebenso reichsunmittelbar wie jene zu erklären, wovon der Vortheil
so unermesslich wie augenfällig war. Nun strömten alle Philosophaster und
Phantasten, den Atheisten-Denunzianten J. H. Jacobi an der Spitze, nach diesem
ihnen unerwartet aufgegangenen Pförtlein hin, um ihre Sächelchen zu Markte
zu bringen“; vgl. Dewey, German philosophy, 42 f.

918 Vgl. Honneth, Vivisektionen, 59; siehe auch Ethelbert Stauffer, Die Bot-
schaft Jesu damals und heute, 1959, 17 ff.: eine Linie von Moses, Paulus, Ignati-
us, Kant zu Rudolf Hess ziehend.

B. Regelethik (Deontologie)

257

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


der strikten Loyalität zum a priori Gebotenen eine gewisse „Logik des Fa-
natismus“ angelegt sei.919

Unreine praktische Vernunft (implizite Folgenethik)

Kollisionen gleichrangiger Werte lassen sich rein regelethisch nicht auflö-
sen.920 Verteidiger der Deontologie räumen dies bisweilen (implizit) ein.
Laut Höffe lassen sich mit kategorischen Rechtsimperativen „nur unter
Zuhilfenahme von Fachkenntnissen und der Urteilskraft“ konkrete Pro-
bleme erörtern.921 Wenn aber erst Erfahrungswissen (es ist in Fachkennt-
nissen enthalten) und Abwägung (die bei Zuhilfenahme der Urteilskraft
stattfindet) Kollisionslösungen ermöglichen, fragt sich, ob in Wirklichkeit
nicht diese vermeintlichen Zusatzbedingungen die eigentlichen Prämissen
dieser Regelethik bilden – und ob man es folglich nicht mit einer lediglich
anders ausgedeuteten Folgenethik zu tun hat.

Je überzeugender man die Deontologie konkretisiert, desto mehr ver-
liert sie den kalten Glanz des Unhinterfragbaren, Dogmatischen und

2.

919 Dewey, German Philosophy, 43: „Empirically grounded truths do not have a
wide scope; they do not inspire such violent loyalty to themselves as ideas sup-
posed to proceed directly from reason itself. But they are discussable; they have
a humane and social quality, while truths of pure reason have a paradoxical way,
in the end, of escaping from the arbitrament of reasoning. They evade the logic
of experience, only to become, in the phrase of a recent writer, the spoil of a
‘logic of fanaticism.’“; sich Dewey weitgehend anschliessend: Honneth, Vivisek-
tionen, Kap. 2, 47 ff., insb. 63: „Es ist eine ‘Logik des Fanatismus’, […] die in
Kants ursprünglicher Idee einer apriorischen Vernunft angelegt ist: Sobald sich
nämlich ein hinreichend großes Kollektiv findet, das von einem wachsenden
Widerstand gegen die für unumstößlich gehaltenen Vernunftprinzipien über-
zeugt ist, wird es zu immer gewaltsameren Mitteln greifen, um die vernünftigen
Ideale notfalls mit Gewalt einer als geist- oder kulturlos begriffenen Wirklich-
keit aufzuzwingen.“; vgl. Nietzsche, Morgenröthe, N. 3; zu einer Logik des
Fanatismus bei Rousseau und Hegel vgl. ferner: Levy, Idiocy of Idealism, 87 ff.
und 121 ff.; Russell, Faschismus, 121. Vgl. dazu hinten, Teil 3, B.III.6.

920 Vgl. Sen, Ethics and Economics, Kap. 3, insb. 71 f.: „It is arguable that this
type of deontological structure may not be particularly suitable for focusing
on complex problems of pervasive interdependence involved in social morality
(including normative economics).“; Sen, Justice, insb. Teil 3, „The Materials
of Justice“ und Kap. 17 zu „Human Rights and Global Imperatives“; Church-
land, Braintrust, 168: „Moral theories that leave room for exceptions to rules
have tended to seem incomplete.“

921 Höffe, Kategorische Rechtsprinzipien, 52.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

258

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


nimmt erfahrungsbasierte, folgenethische Gestalten an. So argumentiert
Höffe vorsichtig für die partielle Legitimität des retributionistischen Straf-
zwecks und zeigt, dass man sich vom Vergeltungsprinzip nicht ganz ver-
abschieden sollte. Da zur Begründung auf funktionale, spieltheoretische
Erwägungen zurückgegriffen wird (gewiesen wird auf den sozialen Zweck
einer „Tit for Tat“-Strategie), wird das regelethische Prinzip der Vergeltung
partiell folgenethisch begründet: Vergeltung muss nicht immer falsch sein,
denn sie zeitigt teilweise gute Folgen, lautet implizit das Argument.922

Auch Kant setzte oft auf folgenethische Argumente.923 Er meint, die Be-
wirkung des „höchsten Guts“ in der Welt sei das notwendige Objekt eines
durchs moralische Gesetz bestimmbaren Willens.924 In seiner Schrift Zum
ewigen Frieden will Kant die rigoristische Regelgeltung mit Annahmen
betreffend der Folgen des Rigorismus belegen: Je weniger man zweckori-
entiert vorgehe und je mehr man sich an Rechtsregeln halte, desto eher
erreiche man den Frieden.925 Er wendet sich gegen ein „Mittelding eines
pragmatisch-bedingten Rechts (zwischen Recht und Nutzen)“ und fordert,

922 Höffe, Kategorische Rechtsprinzipien, 215 ff.
923 Zur Illustration: Kant, Über Pädagogik, 33: „Ferner, ob wohl eine Notlüge

erlaubt sei? Nein! Es ist kein einziger Fall gedenkbar, in dem sie Entschuldigung
verdiente, am wenigsten vor Kindern, die sonst jede Kleinigkeit für eine Not
ansehen und sich öfters Lügen erlauben würden.“; Kant, KpV, AA 109 (850):
„In dieser Unterordnung allein ist das höchste Gut das ganze Objekt der reinen
praktischen Vernunft, die es sich notwendig als möglich vorstellen muß, weil
es ein Gebot derselben ist, zu dessen Hervorbringung alles Mögliche beizutra-
gen.“; bereits auf den Widerspruch hinweisend: Mill, Utilitarianism, 249; Par-
fit, On What Matters, Vol. I, 243 und 503 f.; Schweitzer, Kultur, 200 schreibt,
Kant stelle eine vorgefundene utilitaristische Ethik „unter das Protektorat des
kategorischen Imperativs“; vgl. Schönrich, Diskurs, 9–16.

924 Kant, KpV, AA 122 (853). Dazu insb. Parfit, On What Matters, Vol. I, Kap.
13, 240 ff., 248–249: „[Kant claims that:] Everyone ought always to strive to pro-
mote the Greatest Good“, insofern scheine Kants Theorie eine Variante eines
„Value-based Act Consequentialism“ zu sein: „Kant may seem to be claiming
that everyone ought always to try to produce the world that would be the best,
or be the greatest good. And he makes other such remarks, as when he writes, of
every human being, ‘his duty at each instant is to do all the good in his power’.“

925 Kant, ZeF, AA VIII, 378: „Denn das hat die Moral Eigentümliches an sich,
und zwar in Ansehung ihrer Grundsätze des öffentlichen Rechts (mithin in
Beziehung auf eine a priori erkennbare Politik), daß, je weniger sie das Verhal-
ten von dem vorgesetzten Zweck, dem beabsichtigten, es sei physischem oder
sittlichem, Vorteil, abhängig macht, desto mehr sie dennoch zu diesem im
allgemeinen zusammenstimmt; […] diese Vereinigung des Willens aller […]
zugleich die Ursache sein kann, die abgezweckte Wirkung hervorzubringen,
und dem Rechtsbegriffe Effekt zu verschaffen.“

B. Regelethik (Deontologie)

259

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


alle Politik müsse ihre Knie vor dem Recht der Menschen beugen, „kann
aber dafür hoffen, ob zwar langsam, zu der Stufe zu gelangen, wo sie
beharrlich glänzen wird“.926 Was aber ist dieses zur Aussicht gestellte Glän-
zen, wenn nicht eine implizit legitimierende Folge?

Des Weiteren lässt Kant seine Zwecke auch Mittel heiligen: „Erlaubniß-
gesetze der Vernunft“ erlauben es dem Despoten, die autokratische Staats-
form beizubehalten, solange dies der Abwehr von Bedrohungen durch
andere Staaten dient.927 Das Argument ist folgenethisch strukturiert, auch
wenn es in dieser Form nicht überzeugt (ausgeblendet werden Fehlanrei-
ze: die Erlaubnis könnte den Despoten gerade dazu verleiten, dafür zu
sorgen, dass es an äusseren Feinden nicht mangelt, da er damit stets seine
Macht legitimieren kann). Angesichts des Aufwands, den Kant betrieb,
um die Reinheit der praktischen Vernunft zu begründen, ist das beiläufi-
ge Zurückgreifen auf Folgenerwägungen verblüffend. Es zeigt, dass die
Deontologie um die Eigenständigkeit ihrer Begründung fürchten muss:
Da sich ihre Falllösungskriterien nicht aus dem Nichts (oder der reinen
Form) heraus materialisieren können, ist der Rückgriff auf Erfahrungen
und Folgenerwägungen kaum zu vermeiden.

Die kategorische Regelethik bliebe womöglich dann ihrem Wesen treu,
wenn sie die Möglichkeit von Kollisionen höchster Werte bestritte (z.B.
etwa mit Verweis auf die vermeintliche Widerspruchsfreiheit der Normen-
ordnung928). Das Bestreiten der Möglichkeit von Kollisionen ist allerdings
wiederum nichts anderes als ein blosses Postulat und damit das Vorschie-
ben einer scheinbaren Begründung bei gleichzeitigem Verzicht auf die
Nennung echter Gründe.

926 Kant, ZeF, AA VIII, 380: „Das Recht der Menschen muß heilig gehalten wer-
den, der herrschenden Gewalt mag es auch noch so große Aufopferung kosten.
Man kann hier nicht halbieren, und das Mittelding eines pragmatisch-beding-
ten Rechts (zwischen Recht und Nutzen) aussinnen, sondern alle Politik muss
ihre Knie vor dem erstern beugen, kann aber dafür hoffen, ob zwar langsam,
zu der Stufe zu gelangen, wo sie beharrlich glänzen wird.“ – der Lohn der
Regeltreue ist der Glanz der Politik, mithin ihre Effektivität hin zum Frieden.

927 Kant, ZeF, AA VIII, 373: „[S]o lange er Gefahr läuft, von andern Staaten sofort
verschlungen zu werden“.

928 In die Richtung: Heß, Grundrechtskonkurrenzen, 93; kritisch zu einem ande-
ren Versuch, Kollisionen von Grundrechten zu leugnen – durch ein prinzipiel-
les Abwehrprivileg –, vorne: Teil 2, B.IV.4.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

260

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Unverhältnismässigkeit

Problematische Abwägungsskepsis

Die Zurückhaltung der Deontologie, wenn es darum geht, wichtigste Wer-
te wie etwa das Leben oder die Menschenwürde im Konfliktfall relativ zu
beurteilen – also im Rahmen einer Abwägung zu ermitteln, welche Güter
die gewichtigsten sind –, ist der Befürchtung geschuldet, jedes Einbeziehen
unantastbarer Rechtsgüter in die Abwägung zöge deren „Relativierung“
nach sich.929 Verdrängt wird, dass die Tatsache der Kollision (nicht erst
die Abwägung) Ursache der Einschränkung zumindest eines der kollidie-
renden Rechtsgüter ist. Auch drängt sich der Vergleich der involvierten
Werte und ein sorgfältiger Interessenausgleich mit Blick auf die Rechts-
gleichheit der betroffenen Personen jedenfalls prima facie auf.930 Es liegt
zudem ein Widerspruch darin, überall der Differenzierung das Wort zu
reden, zugleich aber bei der Kollision wichtigster Güter für ein striktes Ab-
wägungsverbot einzutreten.931 Die Abwägung ist nie an sich unzulässig932;
sie kann sich aber unter Umständen als unnötig und unverhältnismässig
erweisen.933

Abwägungsmanipulation

Gegen die Regelethik muss man den schwereren Vorwurf erheben, sie
verzichte nicht wirklich auf die Abwägung, sondern verfälsche bisweilen
deren Parameter. Denn der Wert, den die Deontologie als prioritär durch-
setzen will, wird bisweilen auf nicht gänzlich transparente Art erhöht.
Illustrativ hierfür ist die Annahme, eine Menschenwürdeverletzung verlet-
ze nicht nur den konkret betroffenen Menschen, sondern die ganze Gat-
tung.934

3.

a.

b.

929 Vgl. Roxin, Der Abschuss, passim.
930 Vgl. zum hier relevanten Symmetriegebot oben Teil 2, B.IV.1.c; Teil 2, C.IV.1.e.
931 Rücker, Allokation, 130; vgl. Höffe, Kategorische Rechtsprinzipien, 195.
932 Dazu vorne, Teil 2, C.V.4 – 6.
933 Siehe dazu vorne, Teil 2, C.IV.1.d; vgl. ebd. C.II.3.b und C.V.3 – 6.
934 Kant, MdS, AA VI, 418: Der vernünftige Mensch ist „ein der Verpflichtung

fähiges Wesen und zwar gegen sich selbst (die Menschheit in seiner Person)
betrachtet“; damit werden die rigoristischen Verbote des Freitods (Kant, MdS,
AA VI, 423) und der Lüge begründet (Kant, Lügen, AA VIII, 426: „Die Lüge
[…] schadet jederzeit einem anderen, wenn gleich nicht einem andern Men-

B. Regelethik (Deontologie)

261

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Argument der Gattungsbetroffenheit ist ein metaphysischer Brü-
ckenschlag, der die Bedeutung einer konkreten Verletzung ins Unendliche
hinüberführt. Die Heraufbeschwörung der Gattung potenziert die Interes-
sen des Verletzten und schafft die scheinbare Legitimation der Priorisie-
rung seiner Ansprüche vor allem anderen, weil imaginäres kollektives Leid
das Ergebnis der Abwägung prägt (die vielleicht, wegen vermeintlich of-
fensichtlicher Vorrangigkeit der überbewerteten Position, gar gänzlich un-
terlassen wird).

Solche Argumentationsmuster sind abzulehnen: Ihre Billigung bedeute-
te, dass nicht mehr sachlich argumentiert werden müsste. Ist eine Vielzahl
anderer Menschen, die Gattung oder gar alles Leben auf Erden betroffen,
ist dem Rechnung zu tragen; aber man muss die Betroffenheit plausibel
darlegen. Nur nach Massgabe der Plausibilität (und damit Wahrscheinlich-
keit) des drohenden Kollateralschadens lassen sich solche Hypothesen kor-
rekt berücksichtigen.935

Verallgemeinerung subjektiver Werte

Gemäss einer verbreiteten Intuition darf man schwere Selbstaufopferung
unterlassen und regelmässig Angehörigen näher stehen als einem oder
auch mehreren Unbekannten. Heldenhaftigkeit ist keine Pflicht, Familien-
liebe kein Vergehen. So dürfen Eltern etwa zweifellos ihre Kinder auf
Kosten des Lebens einer Mehrzahl anderer Menschen schützen.936 Diese
intuitiv plausible Annahme folgt aus der Relevanz der eigenen Position für

c.

schen, doch der Menschheit überhaupt, indem sie die Rechtsquelle unbrauch-
bar macht.“); vgl. zum Lügenverbot auch MdS, AA VI, 429 ff.; vgl. BVerfGE
87, 209, 228: Mit der Menschenwürde sei „der soziale Wert- und Achtungsan-
spruch des Menschen verbunden, der es verbietet, den Menschen zum bloßen
Objekt des Staates zu machen oder ihn einer Behandlung auszusetzen, die seine
Subjektqualität prinzipiell in Frage stellt. Menschenwürde in diesem Sinne ist
nicht nur die individuelle Würde der jeweiligen Person, sondern die Würde des
Menschen als Gattungswesen.“

935 Vgl. Parfit, On What Matters, Vol. I, 159 ff.
936 Vgl. Parfit, On What Matters, Vol. I, 381: „On the views that seem to me most

plausible, if we could save either our own life or the lives of several strangers, we
would have sufficient reasons to act in either way. In Lifeboat, I could rationally
choose that you save me; but I could also rationally choose instead that you save
the five.“; nur wenige Folgenethiker wagen sich an die Hinterfragung dieser
Positionsrelevanz; eindrücklich etwa: Kagan, The Limits of Morality, passim,
mit der Verteidigung der „extremist position“.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

262

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


jede Wertung und Interpretation; denn mit Nietzsche ist das Perspektivi-
sche die Grundbedingung des Lebens (wie wir es erfassen), inklusive der
Moral.937

Stützt der Perspektivismus regelethische Thesen? Etwa das Argument,
der Staat dürfe fünf Menschen nicht auf Kosten einer Person retten (sog.
Verrechnungsverbot)?938 In meinen Augen ist diese regelethische These das
Produkt der einseitigen Aufwertung des individuellen Erlebnishorizonts
zum allgemeinverbindlichen Beurteilungsmassstab; diese Aufwertung hält
nicht einmal vor dem Verallgemeinerungsprinzip des (ersten) kategori-
schen Imperativs stand.939 Gerade der Staat muss vielen Einzelnen gerecht
werden, was bedingt, dass er sich nicht mit einer subjektiv-individuellen
Perspektive begnügen darf.940 In der Frage der Inkaufnahme des Todes
einer Person zugunsten des Lebens von fünf anderen ist somit ceteris pari-
bus davon auszugehen, dass jeder Einzelne der Fünfergruppe dem Staat
nicht näher oder ferner stehe als die Einzelperson. Folglich kann der Staat
nicht die Rettung der Einzelperson auf Kosten der anderen damit rechtfer-
tigen, dass diese es als ungerecht empfände, nicht gerettet zu werden. Die
subjektive Perspektive ist nicht jene, der sich der Rechtsstaat verschreiben
darf.941 Der Staat ist zu neutralem Verhalten verpflichtet, nicht zu ebenso
selektiver wie sentimentaler Fürsorge.

937 Nietzsche, JGB, Vorrede; vgl. ders., Nachlass (in: KSA 12), 114: „Daß der
Werth der Welt in unserer Interpretation liegt. (– daß vielleicht irgendwo noch
andere Interpretationen möglich sind als bloß menschliche –) daß die bisheri-
gen Interpretationen perspektivische Schätzungen sind, vermöge deren wir uns
im Leben […] erhalten“.

938 Für die weitere Widerlegung des rigoristischen Verrechnungsverbots siehe un-
ten, Teil 3, D.III.3 (insb. b); zudem Teil 4, D.II.1 und insb. Teil 4, D.IV.1.a-b.

939 Kant, KpV, AA V, 30: „Handle so, daß die Maxime deines Willens jederzeit
zugleich als Princip einer allgemeinen Gesetzgebung gelten könne.“

940 Zur Besonderheit der Perspektive des Staates siehe vorne, Teil 3, A.II.2; vgl.
hinten, Teil 3, D.II.6. und D.III.3.b.

941 Ähnlich Parfit, On What Matters, Vol. I, 384–388; kritisch zur analogen Frage,
ob es bei der Auflösung der Grundrechtskollision auf ein subjektivierendes
Verständnis der Schutzgehalte ankommen dürfe: Isensee, Grundrechtsvoraus-
setzungen, N. 141: „Hier [bei Grundrechtskollisionen] kann nur der Staat nach
objektiven, verallgemeinerungsfähigen Kriterien der Grundrechtsauslegung ent-
scheiden. […] Die subjektivierende Betrachtungsweise ist den Grundrechten
schlechthin unangemessen.“; vgl. Höffe, Kategorische Rechtsprinzipien, 79:
Die „Koinzidenz von Selbstinteresse und Moral“ habe moralischen Rang für
den Bereich des Rechts.

B. Regelethik (Deontologie)

263

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Stossende Ergebnisse der Deontologie

Weil die Deontologie nicht fordert, man müsse stets das kleinere Übel
verwirklichen, führt sie zu stossenden Ergebnissen.

Dies illustriert ein Fall, der in einem Dialog Diderots, Entretien d’un
père avec ses enfants ou du danger de se mettre au-dessus des lois, geschildert
wird:

Ein Notar verhilft einem Testament aus streng formalen (um nicht zu
sagen: überspitzt formalistischen) Erwägungen zur Geltung, obwohl er
es als höchst ungerecht empfindet; sein Gewissen rät ihm zwar, das
Testament zu verbrennen, dessen Existenz zu verschweigen und die
Erbschaft stattdessen den bettelarmen Verwandten des Verstorbenen
zukommen zu lassen. Diese sind zur Verlesung des Testaments zu Fuss
hergereist und harren vor der Tür des Notars aus, auf ein besseres
Leben hoffend. Formal sieht das Testament aber vor, dass das Erbe des
Verstorbenen an die u.a. durch Wucher reich gewordenen, geizigen
Inhaber eines Geschäfts gehe, gegenüber dem der Verstorbene sich
wohl verschuldet hatte. Der Notar entscheidet aber, sich nicht übers
„Recht“ zu stellen und gesetzestreu zu handeln. So eröffnet er das
Testament, gemäss welchem die Verwandten des Verstorbenen nichts
erhalten.

Diderots Vater ist der Notar, der dem Sohn (der Ich-Erzähler) und an-
deren Gesprächspartnern kurz vor dem Tod dieses Erlebnis erzählt. Der
Dialog legt einerseits die Ungerechtigkeit einer rigoristischen Regelfokus-
siertheit offen. Vertreter der rigoristischen Sicht ist in der Schilderung
des Notars ein Priester, der, vom Notar konsultiert, diesen anherrscht,
was ihm denn einfalle, die universellen Gesetze in Zweifel zu ziehen.942

Diderot lässt sich selbst im Dialog auftreten (als Sohn des Notars) und
dabei eine höchst regelskeptische, pragmatische Haltung vertreten; als ihm
der Vater das Erlebnis schildert, kritisiert er die Meinung des Priesters.
Am Ende des Dialogs gibt der Philosoph anderseits zu erkennen, dass ihm
die Probleme, die die Annahme der Unverbindlichkeit der Gesetze (für

4.

942 Diderot, Entretien d’un père (Œuvres 729 ff.), 736, Worte des père Bouin: „Qui
est-ce qui vous a autorisé à prononcer sur la justice ou l’injustice de cet acte,
et à regarder le legs universel comme un don illicite, plutôt que comme une
restitution ou telle autre œuvre légitime qu’il vous plaira d’imaginer? […] il
n’est permis à personne d’enfreindre les lois“.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

264

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


jeden, der von Fall zu Fall auf Basis der Vernunft entscheidet)943 nach sich
zöge, bewusst ist: Der Mensch ist nicht unfehlbar; in einer Welt, in der je-
der sich das Recht ausnimmt, selbst zu bestimmen, was gilt, lebte es sich
gefährlich.

Zunächst lässt Diderot sich in der Figur des Sohns des Notars sagen:

„Mon père, c’est qu’à la rigueur il n’y a point de lois pour le sage…
[…] Toutes étant sujettes à des exceptions, c’est à lui qu’il appartient de
juger des cas où il faut s’y soumettre ou s’en affranchir.“

Die genannte Erkenntnis legt er seinem Vater als Antwort in den Mund:
„Je ne serais pas trop fâché, me répondit-il, qu’il y eût dans la ville un
ou deux citoyens comme toi ; mais je n’y habiterais pas, s’ils pensaient
tous de même.“

Während Diderot die Grausamkeit der rigoristischen Ethik durchschaute,
war er sich gleichzeitig des Nutzens gewisser regelethischer Strategien
bewusst.944

Einzigartigkeit und Ausschlussgefahr

Die Deontologie kantischer Tradition geht von der Einzigartigkeit des
Menschen aus. Der Mensch hat Anspruch auf Gerechtigkeit, weil er eine
vernunftbegabte, moralische Person ist945, die als ein „mit innerer Freiheit
begabtes Wesen (homo noumenon) gedacht“946 werden kann. Erst die Wil-

5.

943 Diderot, Entretien d’un père (Œuvres 729 ff.), 751.
944 Zur strategischen Bedeutung regelethischer Argumente siehe hinten, Teil 3,

F.II.1.
945 Die Grundannahme des Menschen als moralische Person ist prominentes Ele-

ment kantischer Deontologie in der (sonst klar einigungsethischen) Gerechtig-
keitstheorie von John Rawls. Siehe beispielsweise: Rawls, A Theory of Justice,
19: „Obviously the purpose of these conditions is to represent equality between
human beings as moral persons, as creatures having a conception of their good
and capable of a sense of justice.“, und ebd., 132: „Next, principles are to be
universal in application. They must hold for everyone in virtue of their being
moral persons.“, zudem etwa 12, 24, 75, 191, 312, 329, 337 f.; zur kritischen
Besprechung einer solchen Grundannahme. Nussbaum, Grenzen, 451.

946 Kant, MdS, AA VI, 418: „Der Mensch nun als vernünftiges Naturwesen (homo
phaenomenon) ist durch seine Vernunft, als Ursache, bestimmbar zu Handlun-
gen in der Sinnenwelt, und hiebei kommt der Begriff einer Verbindlichkeit
noch nicht in Betrachtung. Eben derselbe aber seiner Persönlichkeit nach, d. i.

B. Regelethik (Deontologie)

265

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


lensfreiheit des Menschen soll sittliches Dasein möglich machen; einzig
Menschen (oder nur: vernunftbegabte Wesen) können sich in moralischen
Belangen unabhängig von den Naturgesetzen bewegen.947 Nur der Mensch
hat einen Sinn für Gerechtigkeit.948

In solchen Konzepten hallt das Bild vom Auserwählten der Schöpfung
nach, das nicht nur inhaltlich nicht überzeugt, sondern auch moralisch
heikle Folgen zeitigt.949 Eine der Folgen der Einzigartigkeitsthese ist die

als mit innerer Freiheit begabtes Wesen (homo noumenon) gedacht, ist ein der
Verpflichtung fähiges Wesen und zwar gegen sich selbst (die Menschheit in sei-
ner Person) betrachtet, so: daß der Mensch (in zweierlei Bedeutung betrachtet),
ohne in Widerspruch mit sich zu gerathen (weil der Begriff vom Menschen
nicht in einem und demselben Sinn gedacht wird), eine Pflicht gegen sich selbst
anerkennen kann.“

947 Dewey, German philosophy, 23 (ff.): „Reason is itself supersensible. […] it is in
itself above sense and nature, as a sovereign is above his subjects.“; vgl. ebd. 69.

948 Rawls, A Theory of Justice, 12: „[T]his initial situation is fair between individu-
als as moral persons, that is, as rational beings with their own ends and capable,
I shall assume, of a sense of justice.“; anzumerken ist, dass Rawls die meisten
Probleme verhindert, indem er (ungeniert) den zunächst sehr abstrakten Begriff
der moralischen Person mit substanziellem Gehalt füllt (vgl. ebd. 338: „Thus to
respect another as a moral person is to try to understand his aims and interests
from his standpoint and to present him with considerations that enable him to
accept the constraints on his conduct.“).

949 Im Deutschen Idealismus (also insb. auch bei Fichte, Schelling, Hegel) emp-
fand man viel für Ideen, die den einzelnen Menschen als Individuum oder
als Teil eines schicksalsträchtigen Ganzen überhöhten: Russell, History, 639 ff.
und 666 f.; Levy, Idiocy of Idealism, 113 ff., 117 (vgl. 121): „Her [Germany’s]
philosophers – in truth theologians in disguise – serving now no longer at the
altar of an all-embracing religion, but of a bigoted nationalism“; Letzterer dach-
te dabei namentlich an Fichte und Hegel; zur Illustration der Selbstüberhöhung
siehe: Fichte, Grundlage, 16: „Das Ich setzt sich selbst, und es ist, vermöge
dieses bloßen Setzens durch sich selbst; und umgekehrt: Das Ich ist, und es setzt
sein Sein, vermöge seines bloßen Seins. – Es ist zugleich das Handelnde, und
das Produkt der Handlung; das Tätige, und das, was durch die Tätigkeit her-
vorgebracht wird; Handlung, und Tat sind Eins und ebendasselbe; und daher
ist das: Ich bin Ausdruck einer Tathandlung.“; kritisch zur Selbstüberhöhung
des Menschen dagegen bereits: Montesquieu, Lettres persanes, 126 f. (lettre
59): „Mon cher Usbek, quand je vois des hommes qui rampent sur un atome,
c'est-à-dire la terre, qui n'est qu'un point de l'univers, se proposer directement
pour modèles de la Providence, je ne sais comment accorder tant d'extravagance
avec tant de petitesse.“; vgl. Holbach, Traité, 56: „Il ne faut donc pas croire que
l’Etre universel […] fasse plus de cas d’un homme que d’une fourmi, d’un lion
plus que d’une pierre. Il n’y a rien à son égard de beau ou de laid, de bon ou de
mauvais, de parfait ou d’imparfait. […] Toutes ces distinctions ne sont que des
inventions d’un esprit borné; l’ignorance les imagina et l’intérêt les fomente.“

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

266

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hemmung tierethischer Fortschritte: Der Mensch wird als nicht animali-
sches Wesen von der Natur ausgenommen; was für ihn gilt, muss nicht
für Tiere gelten.950 Aber auch Menschen droht der Ausschluss aus allen
Gerechtigkeitserwägungen. Sobald die Einzigartigkeit des Menschen mit
der kognitiven Kapazität oder der Sprachfähigkeit der Menschen begrün-
det wird, droht der Ausschluss von in dieser Hinsicht benachteiligten
Menschen.951

Abgesehen davon, dass die Einzigartigkeitsthese inhaltlich nicht über-
zeugt952, ist sie von fragwürdigem Nutzen: Das Postulat der Einzigartigkeit
aller Menschen erhöht kaum die Chance, dass jeder Mensch wirklich
Schutz erfahre. Im Gegenteil, die Überhöhung der Menschheit öffnet
Möglichkeiten der Herabsetzung einzelner Mitglieder der Menschheit.953

Auf die Behauptung hin, jeder vernünftige Mensch habe unveräusserliche
Rechte, droht der Einwand, nicht jeder sei vernünftig; oder unumwunden:
nicht jeder sei Mensch.954 Die damit verbundene Gefahr ist real: „Unter-

950 Nussbaum, Grenzen, 223, 450; Singer, Praktische Ethik, 174 ff.; zur Illustrati-
on für die Ausklammerung der Tiere, immerhin mit der Einsicht, die Empfin-
dungsfähigkeit spiele eine Rolle: Rousseau, Discours, 99: „Par ce moyen, on
termine aussi les anciennes disputes sur la participation des animaux à la loi
naturelle. Car il est clair que, dépourvus de lumières et de liberté, ils ne peuvent
reconnaître cette loi […]. Il semble, en effet, que, si je suis obligé de ne faire
aucun mal à mon semblable, c'est moins parce qu'il est un être raisonnable
que parce qu'il est un être sensible; qualité qui, étant commune à la bête et
à l'homme, doit au moins donner à l'une le droit de n'être point maltraitée
inutilement par l'autre.“ (Hervorhebung ergänzt).

951 Nussbaum, Grenzen, 451.
952 Vgl. de Waal, Primates, passim; MacIntyre, Dependent Rational Animals,

81 ff.
953 Vgl. Russell, Ideas, 154 f.: „In order to be happy we require all kinds of sup-

ports to our self-esteem. We are human beings, therefore human beings are
the purpose of creation. We are Americans, therefore America is God's own
country. We are white, and therefore God cursed Ham and his descendants
who were black. […] We are male, and therefore women are unreasonable;
or female, and therefore men are brutes. […] We work with our brains, and
therefore it is the educated classes that are important; or we work with our
hands, and therefore manual labor alone gives dignity. Finally, and above all,
we each have one merit which is entirely unique, we are Ourself. With these
comforting reflections we go out to do battle with the world […]. If we could
feel genuinely that we are the equals of our neighbors, […] perhaps life would
become less of a battle, and we should need less in the way of intoxicating myth
to give us Dutch courage.“

954 Zum Ausschluss einzelner Menschen und Gruppen aus dem Kreis jener, den
die Gerechtigkeit etwas angeht, bei gewissen Aufklärern: J. Smith in NYT

B. Regelethik (Deontologie)

267

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


menschen“ im Vokabular der Nazis und „Kakerlaken“ in jenem der Hetzer
des Ruanda-Genozids illustrieren das Verderben der Entmenschlichungs-
rhetorik.

Kurz: Auf die Rhetorik der menschlichen Einzigartigkeit ist zu verzich-
ten, weil sie nicht begründet (sie ist vielmehr Begründungsersatz) und
Gefahren birgt. Ein Menschenbild, das auf Absolutismen verzichtet und
die Erkenntnis aus der Beobachtung der realen Natur und Auswertung der
Erfahrung gewinnt.955

Gefährlicher Grundsatz: Fiat iustitia, (et) pereat mundus

Der Satz fiat iustitia, (et) pereat mundus956 ist nach Kant ein „wackerer,
alle durch Arglist oder Gewalt vorgezeichneten krummen Wege abschnei-
dender Rechtsgrundsatz“: Gerechtigkeit herrsche, und gehe die Welt dabei
zugrunde.957 Solange es in der Welt Ungerechtigkeit gibt, hat das Leben
keinen Wert.958

Am fiat-iustitia-Satz zeigt sich, wie der antipragmatische Idealismus im
Resultat das Leben entwertet: Wird angenommen, die Welt verdiene nur
Achtung, wenn (ideale) Gerechtigkeit herrscht, dann legitimiert jeder
Mangel an Gerechtigkeit Weltverachtung.959 Eine mit dem Scheitern ihrer
als unhinterfragbar geglaubten Ideale konfrontierte Bewegung kann in
ein zynisches System münden, das ihr Unheil mit der Borniertheit des
sich an seine Lebenslügen klammernden Fanatikers anrichtet; Beispiele
hierfür bot der Kommunismus (nicht nur im 20. Jahrhundert; in dieser
Zeit auch etwa noch in Venezuela).960 Daran ist weniger das ursprüngliche

6.

10.2.2013, The Enlightenment’s ‘Race’ Problem, and Ours: „Equality was only
ever conceived as equality among people presumed in advance to be equal“.

955 Vgl. Russell, History, 654 f.; ähnlich das Menschenbild der radikalen französi-
schen Aufklärung: hinten, Teil 3, D.II.1.c.

956 Siehe dazu auch vorne, Teil 2, B.I.2.e.
957 Kant, ZeF, AA VIII, 378 f.: „fiat iustitia, pereat mundus, das heißt zu deutsch:

‚es herrsche Gerechtigkeit, die Schelme in der Welt mögen auch insgesamt
darüber zu Grunde gehen‘, ist ein wackerer, alle durch Arglist oder Gewalt
vorgezeichnete krumme Wege abschneidender Rechtsgrundsatz“.

958 So interpretiert bei Arendt, Between Past and Future, 224.
959 Für eine weniger fanatische Deutung des Satzes dagegen: Liebs, Fiat iustitia,

138–141.
960 Vgl. Levy, Idiocy of Idealism, 99 f.: „Head erect, [Robespierre] walks before his

Maker, with ears deaf to the entreaties of this world and eyes fixed upon the
vision of his paradise, to which he sacrifices everything: the cultured Girondins,

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

268

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideal schuld als der Glaube an dessen Unwiderlegbarkeit; dieser hat zur
Folge, dass man ein Scheitern (beim Kommunismus etwa jenes zahlreicher
planwirtschaftlicher Politiken) nicht als Folge problematischer Prämissen
der eigenen Ideologie zu begreifen in der Lage ist – und folglich externe
Erklärungen (Feinde) braucht. Der Extremismus der pereat-mundus-Attitü-
de folgt aus der Leugnung der Gradualität der Gerechtigkeit.961 Wer indes
die Notwendigkeit gradueller Wertungen einsieht, der setzt gelegentliche
Ungerechtigkeit nicht der Unerträglichkeit des Daseins schlechthin gleich.

Aufschlussreich ist die Geschichte des Satzes. Papst Hadrian VI hat ihn
wohl als Erster ausgesprochen: zur Begründung seiner Abweisung eines
Gnadengesuchs einer zum Tode verurteilten Person.962 Später berief sich
Friedrich Wilhelm I auf den fiat-iustitia-Satz, als er ein milderes Urteil
in ein Todesurteil wandelte.963 Vor diesem Hintergrund drängt sich die
Frage auf, ob wohl auch Kant strafende Gerechtigkeit im Sinn gehabt
haben könnte, zumal er Befürworter einer retributionistischen Strafdog-
matik und der Todesstrafe war: Diese war laut Kant auch für Komplizen
eines Mörders a priori geboten.964 In Bezug auf den fiat-iustitia-Satz spricht
Kant zwar nicht explizit von der Todesstrafe. Aber er schreibt: Es herrsche
Gerechtigkeit, „die Schelme in der Welt mögen auch insgesamt darüber
zu Grunde gehen“, und betont, niemandem dürfe sein Recht aus Mitlei-
den gegen andere verweigert werden.965 Politische Maximen müssten vom

the genial friend Danton, and his schoolfellow the brave Sansculotte Camille
Desmoulins, and also himself: Pereat mundus, fiat Justitia – fiat kingdom!“

961 Siehe zur Notwendigkeit der Gradualität in Gerechtigkeitswertungen oben,
Teil 2, A.V.

962 Marino Sanuto, I diarii di Marino Sanuto (1466–1536), hrsg. durch Fulin/Stefa-
ni/e.a., 56 Bände, Venedig 1879–1902.

963 Jürgen Kloosterhuis, Katte, Ordre und Kriegsartikel, Aktenanalytische und
militärhistorische Aspekte einer „facheusen“ Geschichte, Berlin 2006, 88, darin
zit. das Schreiben des Königs ans Kriegsgericht zu Koepenick vom 1. November
1730.

964 Kant, MdS, AA VI, 334: „So viel also der Mörder sind, die den Mord verübt,
oder auch befohlen, oder dazu mitgewirkt haben, so viele müssen auch den
Tod leiden; so will es die Gerechtigkeit als Idee der richterlichen Gewalt nach
allgemeinen, a priori begründeten Gesetzen.“ – einzig wenn die Anzahl der
Komplizen zu gross ist und deren Tötung zu einer für den Staat belastenden
Entvölkerung führte, ist laut Kant eine andere Strafe aus Gnade möglich: die
Deportation. Kants retributionistische Strafdogmatik ist weitherum als Schwä-
che anerkannt, so auch seitens gegenwärtiger Vertreter der Regelethik (vgl. z.B.
Höffe, Kategorische Rechtsprinzipien, 26 f.).

965 Kant, ZeF, AA VIII, 379; siehe zudem die (erstaunlicherweise zustimmende)
Deutung der Position Kants bei Arendt, Between Past and Future, 224.

B. Regelethik (Deontologie)

269

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„reinen Begriff der Rechtspflicht“ ausgehen. Auf die physischen Folgen
kommt es nicht an („die mögen auch sein, welche sie wollen“). Die Welt
werde „keinesweges dadurch untergehen, daß der bösen Menschen weni-
ger wird.“966 Die naheliegende Interpretation ist die, Kant habe an eine
Reduktion des Übels auf Erden mittels Todesstrafe gedacht; anders kann
man das Wenigerwerden böser Menschen (und das Zugrundegehen der
Schelme) kaum begreifen.967

Kritik der Objektformel

Laut Objektformel ist die Instrumentalisierung einer Person, deren Be-
handlung als blosses Mittel zu fremden Zwecken, menschenwürdewidrig
und damit immer untersagt. Dies ist in Deutschland herrschende Lehre968;
auch das Bundesverfassungsgericht, das die Objektformel auch schon kri-
tisch beurteilte, stellt öfters auf sie ab.969 Die Schweizer Lehre und Praxis
haben die Objektformel in weiten Teilen nicht in ihr Argumentationsre-
pertoire aufgenommen; die Formel findet selten explizit Erwähnung.970

Die Kritik der Objektformel zielt oft auf das praktische Problem der
Einlösbarkeit der Menschenwürdegarantie im Sinne der Objektformel:
Man hält die Idee einer kategorisch zu bewahrenden Subjektstellung
des Menschen für schlicht uneinlösbar.971 Der Objektformel muss man
m.E. auch Einseitigkeit vorwerfen: Sie privilegiert die Abwehrseite der

7.

966 Kant, ZeF, AA VIII, 379.
967 Vgl. Kant, MdS, AA VI, 333 f., wo Kant ebenfalls einen Verbrecher, dem die

Todesstrafe zustehen soll, als Schelm bezeichnet.
968 Ausführlich: Mahlmann, Grundrechtstheorie, 182 ff., der die Formel verteidigt;

eher kritisch etwa Teifke, 14 f. und 67; vgl. Herdegen, GG-Komm. Art. 1
Abs. 1, N. 36–38.

969 Statt vieler BVerfGE 45, 187, 227 f.: „Es widerspricht […] der menschlichen
Würde, den Menschen zum bloßen Objekt im Staate zu machen“; BVerfGE
115, 320, 358 f.; kritisch v.a.: BVerfGE 30, 1, 25 f.: „Allgemeine Formeln wie die,
der Mensch dürfe nicht zum bloßen Objekt der Staatsgewalt herabgewürdigt
werden, können lediglich die Richtung andeuten, in der Fälle der Verletzung
der Menschenwürde gefunden werden können. Der Mensch ist nicht selten
bloßes Objekt nicht nur der Verhältnisse und der gesellschaftlichen Entwick-
lung, sondern auch des Rechts, insofern er ohne Rücksicht auf seine Interessen
sich fügen muß. Eine Verletzung der Menschenwürde kann darin allein nicht
gefunden werden.“

970 Vgl. Häfelin/Haller/Keller/Thurnherr, Bundesstaatsrecht, N.335c, mit
sinngemäss erwähnter Objektformel; kritisch Kley, Menschenwürde, 272–274.

971 Mahlmann, Grundrechtstheorie, 191.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

270

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Menschenwürde und erweckt damit den Eindruck, diese wäre erst unan-
tastbar, wenn sie vom Staat bedroht wird.972 Zudem ist nicht ersichtlich,
warum die Instrumentalisierung per se verwerflich sein soll.973 Es gibt Aus-
nahmen. Der Schuss auf den Selbstmordattentäter als Ultima Ratio ist eine
solche; dabei wird der Betroffene zum blossen Objekt gemacht. Die Verei-
telung des Anschlags ist nicht Ausdruck des autonomen Willens des An-
greifers.974 Instrumentalisiert werden zudem Menschen, die man wegen
nicht therapierbarer Gefährlichkeit ein Leben lang einsperrt.975 Heisst die
Möglichkeit legitimer lebenslanger Verwahrung, dass der Kerngehalt der
persönlichen Freiheit des Verwahrten vor Sicherheitsansprüchen der Ge-
sellschaft zurückweichen muss? Der Kerngehalt der persönlichen Freiheit
ist m.E. betroffen. Trotzdem gebietet sich nicht die Freilassung; es verletzte
wohl den Kerngehalt der Freiheitsrechte anderer Menschen, wenn diese
genötigt wären, die Freiheit eines triebgesteuerten Mörders in ihrer unmit-
telbaren Nachbarschaft zu dulden.

Daran deutet sich an, dass die Instrumentalisierung nicht für sich selbst
der verwerfliche Kern der vielen instrumentalisierenden Handlungen ist,
die man mit guten Gründen ablehnen sollte.976 Und dass der Vergleich
mit dem, was sonst wäre, eine grosse Rolle spielt.

Exkurs: Erkenntnis- und Beweisprobleme der Deontologie

Irrelevanz-Einwand

Wer eine Kollisionslösung mit deontologischen Wertvorstellungen be-
gründet, kann hierbei immer auf jene Lesart setzen, die zum individu-
ellen Richtigkeitsgefühl passt.977 Wegen dieser Beliebigkeit ist es nicht
möglich, die Lösung rechtsethischer Probleme mit deontologischen Argu-
menten nachvollziehbar zu begründen; so hilft der Bezug auf eine deonto-
logisch begründete Menschenwürde (etwa auf ein absolutes Instrumentali-

8.

a.

972 Siehe hierzu auch oben, Teil 2, C.V.3.c; Teil 2, B.IV.4.c; vgl. Teil 2, B.IV.1.c.
973 Vgl. Herdegen, GG-Komm. Art. 1 Abs. 1, N. 36.
974 Dazu mehr unten, Teil 4, D.III.2; vgl. Teil 4, B.III.1 (zu autonomiebasierten

Kollisionslösungen im Fall des Hungerstreikes).
975 Vgl. unten, Teil 4, C.III.2.a.
976 Vgl. Herdegen, Art. 1 Abs. 1, N. 38; siehe zwischenzeitlich auch das BVerfG in

BVerfGE 30, 1, 26, wo es die Verächtlichkeit (freilich auch ein vages Kriterium)
einer Behandlung als Objekt ergänzend verlangte.

977 Vgl. Nino, Ethics, 52; Borchers, Menschenwürde, 132.

B. Regelethik (Deontologie)

271

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sierungsverbot) nicht weiter.978 Denn die Grundlage der Pflichten bleibt
unbegründet: Sie ist als a priori gegeben, unfalsifizierbar postuliert.979 Die-
se Unfalsifizierbarkeit ist ein Indiz auf fehlende argumentative Tiefe.980

Wenn deontologische Grundsätze und Regeln ohne materialen Filter
direkt auf unfalsifizierbarem Boden postuliert werden, setzt dies diese
Grundsätze und Regeln dem Irrelevanz-Einwand aus. Wenn ein Postulat
per se richtig sein kann, ist mit gleichem Recht die intrinsische Richtigkeit
des Gegenteils postulierbar. Weil die herrschende Form der Deontologie
die Glaubwürdigkeit deontologischer Gegenthesen nie ausschliessen kann,
lässt sich nicht annehmen, geltende Regeln wiesen eine besondere Plausi-
bilität auf.

Keine kategorische Geltung bei ungewissen Seinsprämissen

Weil eine unfalsifizierbare deontologische Ethik irrelevant wäre, ist davon
auszugehen, dass deontologische Postulate einer Widerlegung zumindest
teilweise zugänglich sind. Die normativen Forderungen der Regelethik
hängen denn auch unstreitig von gewissen Seinsprämissen ab.981 Typi-
scherweise fusst ein kategorisches Verbot oder Gebot auf einer syllogisti-
schen Argumentationsstruktur der folgenden Art:

P1: Massnahmen vom Typ M verletzen immer Rechtsgut G.
P2: G ist unantastbar (i.S.v.: darf niemals verletzt werden).
K: Der Staat darf M nicht vornehmen.

Deontologisch strukturiert ist allenfalls die zweite Prämisse (P2), bei wel-
cher die Unfalsifizierbarkeit einfach zur Definition gehören mag. Die erste
Prämisse (P1) enthält eine Aussage über Kausalitäten in der wirklichen
Welt, also eine falsifizierbare Tatsachenbehauptung. Gelingt der Nachweis,

b.

978 Vgl. Borchers, Menschenwürde, 129.
979 Kant, Verkündigung, AA VIII, 418: „Postulat ist ein a priori gegebener, keiner

Erklärung seiner Möglichkeit (mithin auch keines Beweises) fähiger praktischer
Imperativ.“

980 Vgl. Albert, Traktat, 36: „Alle Sicherheiten in der Erkenntnis sind selbstfabri-
ziert und damit für die Erfassung der Wirklichkeit wertlos“.

981 Vgl. Höffe, Kategorische Rechtsprinzipien, 186: „Zumindest bei Kant baut der
Test der motivationalen oder formalen Richtigkeit auf der inhaltlichen oder
materialen Richtigkeit auf. Er stellt keine unabhängige Bedingung dar, sondern
verschärft die Legalitätsforderung“; Schweitzer, Kultur, 203: die Ethik habe
materialistische Instinkte, wolle sich im empirischen Geschehen der Welt betä-
tigen und deren Verhältnisse umgestalten.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

272

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


dass P1 nicht zutrifft (weil etwa M in Wahrheit nicht immer zur Verlet-
zung von G führt), dann ist die Konklusion K widerlegt. Daraus folgt:
Sogar unabhängig vom unbedingten P2 ist die regelethische Forderung K
widerlegbar, weil sie nicht nur von P2 abhängt, sondern auch von der ers-
ten Prämisse. Ihrer Ungewissheit wegen kann K nicht rigoristisch gelten.
Zur Illustration etwas konkreter:

P1: Wenn ein Polizist einem Menschen ins Gesicht schlägt, verletzt er
dabei stets dessen Menschenwürde.
P2: Die Menschenwürde ist unverletzlich und unantastbar.
K: Faustschläge ins Gesicht sind der Polizei immer untersagt.

Ist dies plausibel? Wahrscheinlich nicht. Ob ein Faustschlag die Menschen-
würde verletzt, hängt wohl auch vom jeweiligen Fall ab; Situationen, in
denen nur dadurch oder jedenfalls durch keine milderen Mittel gewich-
tigere Güter gerettet werden können und der Schlag auch nicht eine
menschenunwürdige Behandlung ist, sind denkbar: etwa wenn der Schlag
das Schiessen mit der Dienstwaffe auf eine Person entbehrlich macht,
die anlässlich einer Strassenverkehrskontrolle ein Klappmesser zückt. Die
Unsicherheit der in P1 ausgedrückten Annahmen greift auf die Konklusion
über: Soweit P1 nicht zutrifft, ist folglich K (obschon formal schlüssig)
nicht zutreffend.

Damit eine gewisse Schlussfolgerung aus der Menschenwürde (oder
einer anderen unantastbaren Norm) zutreffen kann, muss das jeweilige
P1 (die Zuordnung eines konkreten Sachverhalts zum Schutzbereich der
Menschenwürde) zutreffen. Und P1 müsste (rigoristisch gesehen) unbe-
dingt und mit Sicherheit zutreffen, nicht nur wahrscheinlich – weil sonst
die unbedingte Konklusion nicht gerechtfertigt ist. Das ist beim Schlag ins
Gesicht nicht der Fall. Nur die kategorische Gewissheit der zwei Prämissen
führt zur kategorischen Geltung der spezifischen Regel (K), mithin zum
Verbot konkreter Verhaltensweisen. Das unbedingte K ist deshalb nicht
bereits begründet, wenn P1 mit einer gewissen Wahrscheinlichkeit (z.B.
66 %) zutrifft, weil aus Ungewissem nichts Unbedingtes folgt. K scheitert
daher, sobald sich herausstellte, dass M nur mit 66 % Wahrscheinlichkeit
(in 66 von 100 Fällen) eine Verletzung von G nach sich zöge.

Mit anderen Worten: Die geringste Ungewissheit aufseiten der Tatsa-
chenprämisse P1 bringt bereits das kategorische Gebot K zu Fall; auch eine
Ungewissheit auf der Ebene der Sprache, denn unbedingte Gebote sind
nur umsetzbar, soweit ihr Inhalt klar ist. Ein kategorisches Tötungsverbot
ist nur dann hinreichend klar (und gezielt umsetzbar), soweit man weiss,
was eine Tötung ist: Tötet der Retter, der einen Menschen auf Kosten

B. Regelethik (Deontologie)

273

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


der Bergung eines anderen im Stich lässt? Tötet er, wenn er hundert im
Stich lässt (die er retten könnte), um einen zu retten? Töten wohlhabende
Staaten, die nichts zur Bekämpfung der Weltarmut unternehmen (z.B.
durch humanitäre Hilfe oder militärische Interventionen zur Beendigung
desaströser Bürgerkriege)? Tötet, wer abtreibt? Tötet ein Staat, der keine
Impfkampagne plant und vulnerable Mitglieder der Gesellschaft schutzlos
einer Epidemie ausliefert (z.B. Kinder mit Immunkrankheiten und Krebs-
leiden, die nicht geimpft werden können982)? Oft zeigt sich an den offenen
Grenzen der Begriffe, dass der deontologische Rigorismus sich gar nicht
in der gewünschten Strenge durchsetzen liesse. Hieraus folgt, dass sich die
deontologische (rigoristische) Unantastbarkeit praktisch relevanter Werte
nicht begründen lässt.983

Eine Art Ausweg bieten: die pragmatische Begründung der Unantast-
barkeit, die auf im Vorfeld getätigten Abwägungen sowie auf der Not-
wendigkeit basiert, im Einzelfall nicht alles erneut zu überprüfen; und
die begriffslogische Unantastbarkeit, die rein formale Aussagen erfassen
kann.984 Beides rettet auf eine eingeschränkte Weise die unbedingte Gel-
tung gewisser Normen, nicht aber die Deontologie; denn die pragmatische
Unantastbarkeit ist folgenethisch, die begriffslogische Unantastbarkeit rein
logisch legitimiert.

Ein Gegeneinwand der Deontologie könnte lauten, man dürfe unantast-
bare Güter nicht nur nicht direkt verletzen; es sei auch strengstens unter-
sagt, die Verletzung zu riskieren. Zwar könne es sein, würde argumentiert,
dass M nicht immer G verletze, doch einzig ein striktes Verbot von M
stelle die effektive Unantastbarkeit von G sicher; schon ein 0,001%-Risiko
der Verletzung von G schränkte das unantastbare Gut bereits ein. Das
überzeugt nicht. Die Folge dieser Annahme wäre eine unüberschaubare
Zahl von Kollisionen höchster Güter. Würde-gegen-Würde-Kollisionen
und Kerngehaltskollisionen wären an der Tagesordnung. Die Folge hier-
von wäre die Entscheidungsunfähigkeit; der Staat wäre regelmässig zu sich

982 Siehe hierzu die Aussage von A. Aguzzi, in: NZZaS 11.6.2017, Bekannter For-
scher fordert Zwang zu Masernimpfung, auf <nzzas.nzz.ch/notizen/bekannter-
forscher-fordert-zwang-zu-masernimpfung-ld.1300242> (zuletzt abgerufen am
12. Juni 2017): Obwohl ein günstiger Impfstoff vorhanden sei, stürben jedes
Jahr mehr als 70’000 Kinder an Masern, woraus folge: Wer Impfungen verhin-
dere, begehe Verbrechen gegen die Menschlichkeit.

983 Ausführlich vorne, Teil 2, C.V.3.
984 Oben, Teil 2, C.V.4 betr. die pragmatische Unantastbarkeit; Teil 2, C.V.5 betr.

die begriffslogische Unantastbarkeit.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

274

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ausschliessenden Verhaltensweisen verpflichtet, die nur dazu dienten, das
blosse Risiko der Antastung zu verhindern.

Flucht ins rein Normative?

Könnte die Deontologie dem Problem ausweichen, indem sie in der ersten
Prämisse M einfach als Verletzung von G definierte und diese Definition
als unfalsifizierbar postulierte? Sie kann, wenn sie ihren letzten Realismus
verlieren will. Kant selbst hätte es wohl nicht getan. Er schrieb, man pos-
tuliere „nicht Sachen, oder überhaupt das Dasein irgendeines Gegenstan-
des, sondern nur eine Maxime (Regel) der Handlung eines Subjects“985.
Er würde P2 als unanfechtbar aufstellen, nicht aber P1. Kurz: Wer die
Annahme, wonach eine spezifische Handlung (z.B. der Faustschlag der
Polizei) die Menschenwürde verletze, als unanfechtbare Tatsachenbehaup-
tung setzt, überbietet Kants Rigorismus. Praktisch sind damit zwei Proble-
me verbunden: Wer beide Prämissen seiner moralischen Wertungen vor
jeglicher Hinterfragung abriegelt, besiegelt die Irrelevanz seiner Thesen.
Tatsachenannahmen, die der Realität keine Rechenschaft schulden, lassen
sich nicht gegenüber konkurrierenden Postulaten als plausibel aufstellen.
Zudem droht die Entwertung des zentralen Werts, weil die herbeidefinier-
te Unanfechtbarkeit von P1 Skeptiker dazu nötigt, die Plausibilität von P2
(Unantastbarkeit der Menschenwürde) anzufechten.

In praktischer Hinsicht drohte ferner der kontraproduktive Effekt der
Ablehnung der fundamentalen Wertprämisse (unser P2): Je mehr man ver-
sucht, ordentliches Polizeihandeln als menschenwürdewidrig zu definie-
ren, desto eher werden kritische Geister folgern, so schlimm (und damit
absolut verboten) könne eine Einschränkung der Menschenwürde doch
nicht sein.986

c.

985 Kant, Verkündigung, AA VIII, 418.
986 Zum Problem der Abwertung der Menschenwürde durch inflationären Ge-

brauch derselben etwa: Teifke, Menschenwürde, 59 m.H.; Tiedemann, Vom
inflationären Gebrauch, DÖV 2009, 606 ff.; ähnliche Bedenken, bezogen auf
den Entführungsfall Metzler (dazu hinten, Teil 4, C): Erb, Nothilfe: „Indem
man dem Volk, das eine Bestrafung von Wolfgang Daschner Umfragen zufolge
mit Mehrheit ablehnt, eben dies als zwingende juristische Wahrheit verkauft,
müssen die Bürger den Eindruck gewinnen, unser Recht (einschließlich des
Folterverbots […]) sei in seiner Starrheit und Unflexibilität etwas ganz Furcht-
bares.“

B. Regelethik (Deontologie)

275

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einigungsethik (Kontraktualismus)

Grundkonzeption

Vereinbarungen und Akzeptabilität

Für die Einigungsethik ist Gerechtigkeit das Einhalten bestimmter Verein-
barungen.987 Das Einigungsprinzip untersagt es, Menschen in einer Weise
zu behandeln, der diese nicht rational zustimmen könnten988; gestattet ist,
was einer realen oder zumindest hypothetischen Übereinkunft entspricht.
Richtigkeitskriterium im mehrere Personen betreffenden Verhalten ist
die Idee des übereinstimmenden freien Willens der Menschen. Die Eini-
gungsethik begründet Gerechtigkeit somit ausgehend vom Willen, der in
einem gedanklichen oder tatsächlichen partizipativen Verfahren zustande
kommt, käme oder sich zumindest aus objektiver Warte als vernünftig
feststellen liesse.989

Die Einigungsethik lotet Werte, Prinzipien, Regeln und spezifische
Handlungsanweisungen aus, die auch im tatsächlichen Leben möglichst
konsensfähig sein sollen. Das unterscheidet sie von der Deontologie, bei
der sich eine Autorität auf den Willen der Menschen oder die Verallge-
meinerungsfähigkeit eines Anliegens bloss im Sinne einer legitimierenden
Fiktion berufen kann. Je stärker eine Theorie den Gedanken der Einigung
bloss als Fiktion oder gar nur als Legitimitätsspender bemüht, desto eher
ist sie keine Einigungsethik.990

C.

I

1.

987 Parfit, On What Matters, Vol. I, Kap. 15 § 50, 343 ff.; vgl. ebd. Kap. 8 § 24,
179 ff.; Gauthier, Morals by Agreement. Für einen regelmässig aktualisierten
Überblick: Stanford Encyclopedia, Contractualism; ebd., Contractarianism.

988 Parfit, On What Matters, Vol. I, Kap. 8 § 24, 181, Consent Principle: „It is wrong
to treat anyone in any way to which this person could not rationally consent.“

989 Daher zeichnet sich die Einigungsethik durch einen starken prozeduralen Cha-
rakter aus: Siehe Tschentscher, Prozedurale Theorien, insb. 118–121, 284 ff.
und 309 ff.

990 Ein Beispiel für eine regelethische Theorie, die sich auf Einigungen beruft,
ist m.E. Rousseaus Gesellschaftsvertrag, wo der Einzelne sich der Gesamtheit
völlig entäussert und der Gemeinwille die Entlegitimisierung individueller
Wünsche bedeutet: Rousseau, Vom Gesellschaftsvertrag, 169: Grundprinzip
des Gesellschaftsvertrags ist die „völlige Entäußerung jedes Mitglieds mit allen
seinen Rechten an das Gemeinwesen als Ganzes […]. […] kein Mitglied kann
mehr etwas fordern“; dazu auch: Blom, Böse Philosophen, 20: Rousseau nebst
Robespierre und Lenin auch Pol Pot inspiriert, der „den wohl grausamsten
Versuch unternahm, Rousseaus Gesellschaft unverdorbener und tugendhafter

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

276

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der Begriff der Einigungsethik bezeichnet vorliegend alle Gerechtig-
keitstheorien, welche irgendeine Form der realen oder hypothetisch plausi-
blen Willensübereinstimmung zum Kriterium moralischer Werte erheben.
Ein Synonym für Einigungsethik ist Kontraktualismus, im Englischen
auch mit der weiteren Unterscheidung in contractarianism und contractua-
lism geläufig.991 Contractarianism begründet die Richtigkeit der Gesell-
schaftsordnung mit dem rationalen Eigeninteresse der einzelnen Men-
schen.992 Contractualism misst dem gemeinsamen Unterfangen einen eige-
nen, nicht nur indirekten Wert bei; der Vertrag gilt unmittelbar auch um
der anderen Menschen willen.993 Vorliegend ist die Unterscheidung obso-
let, da die Lösung der Grundrechtskollision dem Staat obliegt und die
Richtigkeit der Handlung des Staates sich nicht aus der Perspektive der Ei-
geninteressen ausgewählter Einzelner beurteilen lässt.994 Als Überbegriff
vermag zudem die Einigungsethik beides zu umfassen, wenn nur ein hin-
reichend weiter Begriff ethischer Rationalität gewählt wird.995

Typische Elemente

Freie, vernünftige und effektive Selbstbindung

Einigungstheorien gehen meist von einem (realen oder fiktiven) Zustand
aus, in dem hinreichend freie und vernünftige Personen Verträge schlies-

2.

a.

Landbewohner fern von allen Einflüssen einer dekadenten Zivilisation zu ver-
wirklichen, indem er versuchte, sein eigenes Land in die Eisenzeit zurückzu-
morden“; Mairet, Rousseau, 32: „A la fiction rhétorique du contrat dans le
droit naturel monarchique se substitue chez Rousseau la fiction rhétorique du
peuple et de l’Etat républicain.“; Berlin, Enemies of Liberty, 47 ff.

991 Tschentscher, Prozedurale Theorien, 167 ff. und 198 ff.: Auf Deutsch weicht
man dem unglücklichen Begriffspaar eher aus und spricht stattdessen etwa
von Gerechtigkeitstheorien der hobbesianischen Grundposition und solchen der
kantischen Grundposition:

992 Stanford Encyclopedia, Contractarianism; Narveson, Libertarian, 148: „be-
cause we are vulnerable to the depredations of others, and […] because we can
all benefit from cooperation“; für eine der bekanntesten modernen Theorien
dieser Art: Gauthier, Morals by Agreement.

993 Vgl. Stanford Encyclopedia, Contractualism: „[C]ontractualism is grounded
on the equal moral status of persons. It interprets this moral status as based
on their capacity for rational autonomous agency.“; für eine solche Theorie:
Scanlon, What We Owe.

994 Vorne, Teil 3, A.II.2 und A.IV.
995 Vgl. vorne, Teil 3, A.IV.2.

C. Einigungsethik (Kontraktualismus)

277

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sen und Prinzipien des Zusammenlebens vereinbaren.996 Egalitäre Bedin-
gungen stellen oftmals sicher, dass niemand aufgrund einer existenziellen
Abhängigkeit ungebührliche Konzessionen machen muss; doch substanzi-
elle Gleichheit ist keine notwendige Bedingung des Einigungsverfahrens
oder ihrer Ergebnisse; je nach Theorie wird vorausgesetzt, sie stelle sich
(zumindest) im Resultat ein, oder aber sie wird für gänzlich sekundär er-
achtet.997 An die Vereinbarungen, die im Grossen eingehalten werden,
sind die betroffenen Personen gebunden.998 Die Bindungswirkung ist nö-
tig, da sonst die Bereitschaft zum Diskurs unterwandert würde.999

Berücksichtigung variabler Formen und Grade der Einigung

Die Einigungsethik lässt als Typus Gerechtigkeitstheorie unterschiedliche
Anforderungen ans Wesen, an die Qualität und die Form der Einigung
zu: Es gibt explizite und implizite, geschriebene und ungeschriebene Eini-
gungen. Die Nachweisbarkeit der Einigung variiert; es gibt (feststellbare)
tatsächliche Einigungen, mutmassliche (nur indizienhaft erkennbare) tat-
sächliche Einigungen, rein hypothetische Einigungen. Schliesslich ist der
Kreis der Gleichheit1000 mehr oder weniger weit gefasst: Die einigungsethi-
schen Überlegungen können das Wohl einer kleinen Gruppe, die Interes-
sen eines Kollektivs (z.B. alle Bewohner des Staates) oder alle Menschen
ins Zentrum rücken – wenn nicht gar die Interessen der Tiere oder künfti-
ger Menschen im gedanklichen Verfahren der Einigung zumindest berück-
sichtigen.

b.

996 Vgl. Tschentscher, Prozedurale Theorien, 199.
997 Tschentscher, Prozedurale Theorien, 167 ff. und 198 ff.: Substanzielle Gleich-

heit der am Vertrag Beteiligten ist gemäss Tschentscher in der Tradition
der hobbesianischen Einigungsethik nicht erforderlich, gehört aber zu den
Einigungsethiken der kantischen Tradition; etwa ebd., 211.

998 So schon Hobbes, Leviathan, Kap. XV, 296: „So that the nature of Justice
consisteth in keeping of valid Covenants, but the Validity of Covenants begins
not but with the Constitution of a Civill Power sufficient to compell men to
keep them“.

999 J. P. Müller, Demokratische Gerechtigkeit, 185; Tschentscher, Prozedurale
Theorien, 252 f.; vgl. Alexy, Diskurstheorie und Menschenrechte, 152.

1000 Dazu vorne, Teil 3, A.II.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

278

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Prozedurale Ethik mit materiellem Kern

Die Einigungsethik ist typischerweise eine prozedurale Ethik.1001 Das
heisst, die Richtigkeit einer Handlung beurteilt sich nach Entscheidungs-
verfahren.1002 Das Gebotene ist nicht primär die Erwirkung des materi-
al definierten Guten, sondern die Einigungsfindung durch Einhaltung
bestimmter die Qualität und Gerechtigkeit der Einigung verbürgender
Regeln. Hierin zeigt sich oft der materiale Kern der Einigungsethik; das
Verfahren hat einen material zumindest teilweise vordefinierten Zweck,
der mit dem Sinn der Verfahrensregeln übereinstimmt: Es geht etwa um
die Sicherstellung einer gerechten Verteilung der Ressourcen oder um in-
formierte Entscheidfindung. Kurz: Das Verfahren ist kein Selbstzweck.1003

Variationen

Die Einigungsethik lässt sich in drei Untertypen unterteilen: Sozialver-
tragstheorien, Beobachtertheorien und Diskurstheorien.1004 Die Unter-
schiede betreffen die Wahl des Verfahrens im weitesten Sinn (z.B. Diskurs,
Verhandlung, geordnetes Gedankenspiel usw.), das zur Festlegung oder
Feststellung der ethisch relevanten Einigung führen soll.

Sozialvertragstheorien

Sozialvertragstheorien betrachten die gerechte Ordnung als Produkt ei-
nes Vertrages, an den alle, die diesen Vertrag tatsächlich, mutmasslich
oder (viel öfters) hypothetisch vereinbart haben, gebunden sind. Bindungs-
grund ist der im Vertrag ausgedrückte kollektive Wille (im Sinne eines

c.

II

1.

1001 Tschentscher, Prozedurale Theorien, 132 ff.; vgl. ebd., 118–121, 284 ff.
und 309 ff.; zur Abgrenzung von materialen Begründungen siehe ebd., 139:
Weil die Übergänge von materialen zu prozeduralen Begründungen fliessend
seien, bleibe „nur die Lösung, die Abgrenzung danach vorzunehmen, ob der
Schwerpunkt der Begründung auf materialen oder prozeduralen Überlegun-
gen beruht“.

1002 Tschentscher, Prozedurale Theorien, 51.
1003 Hier gilt, was auch für Verfahrensgrundrechte zutrifft: Haller/Kölz/Gäch-

ter, Staatsrecht, N. 1063: „Verfahrensgrundrechte […] sind primär ein Mittel
zum Schutz anderer Rechte und haben keinen eigenen Stellenwert.“

1004 Tschentscher, Prozedurale Theorien, 260.

C. Einigungsethik (Kontraktualismus)

279

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


authentischen Gemeinwillens oder im Sinne kumulierter Einzelwillen).
Dass Verträge überhaupt binden, gilt als Prämisse der Sozialvertragstheo-
rien.1005 In klassischen Konzeptionen galt die Vertragsbindung oft als irre-
versibel; sie fungierte als herrschaftslegitimierendes Gedankenspiel.1006 Das
Vertragsverfahren ermöglicht die Berücksichtigung der Interessen der sich
durch Vertrag bindenden Personen. Wo es nur ein gedanklicher Vorgang
ist, hat es zum Zweck, zu erhellen, welche grundlegenden Regeln, Rechte
und Pflichten das soziale Dasein bedingte.1007 Typisch für Sozialvertrags-
theorien ist die Erwartung, der Mensch sei bereit, seine privaten Vorlieben
zum Teil zurückzunehmen und sich (im indirekten eigenen Interesse oder
jenem der Allgemeinheit) an allgemein vernünftige Regeln zu halten.1008

In Hobbes’ Leviathan entkommt der Mensch durch Vertragsschluss dem
Naturzustand, in dem alle mit allen Mitteln ihre eigenen Interessen vor-
anbringen und stets „Krieg“ herrscht. Entgegen verbreiteter Lesart meint
Hobbes mit Krieg nicht dauerhaftes Schlachten, sondern eine Situation
stets latenter Bedrohungen: „For warre, consisteth not in Battell onely, or
the act of fighting; but in a tract of time, wherein the Will to contend by
Battell is sufficiently known“ und: „So the nature of War, consisteth not in
actuall fighting; but in the known disposition thereto, during all the time
there is no assurance to the contrary.“1009 Durch Vertrag überwindet der
Mensch diesen Zustand. Er tritt darin alle Macht dem Staat ab, dem er sich
unterwirft und der durch die erlangte Machtfülle (Ehr-)Furcht einflösst;
wie das Seeungeheuer Leviathan. Dadurch werden Rechte und „Gerechtig-
keit“ erst möglich.1010 Der Staat muss Sicherheit schaffen und die Gefahr

1005 Hobbes, Leviathan, Kap. XV, 294 bezeichnete die Pflicht zur Einhaltung von
Verträgen als ein für alles Recht ursprüngliches Naturgesetz: „in this law of
Nature, consisteth the Fountain and Originall of Justice“; vgl. Rousseau, Vom
Gesellschaftsvertrag, 162 ff.

1006 Mairet, Rousseau, Introduction, passim.
1007 Vgl. Geier, Aufklärung, 185.
1008 Vgl. Sen, Justice, 200.
1009 Hobbes, Leviathan, Kap. XIII, 254–256 (Hervorhebung ausgelassen).
1010 Hobbes, Leviathan, Kap. XIII, 260: „To this warre of every man against every

man, this also is consequent; that nothing can be Unjust. The notions of Right
and Wrong, Justice and Injustice, have there no place.“; ebd.: „Justice and
Injustice are none of the Faculties neither of the Body, nor Mind. If they were,
they might be in a man that were alone in the world“. Siehe aber: ebd., Kap.
XV, 310: „Distributive Justice, but more properly Equity; which also is a Law
of Nature, as shall be shewn in due place.“ Zu dieser scheinbaren Inkohärenz
siehe auch Nussbaum, Grenzen, 67. Gemeinsamer Nenner der Aussagen ist die
Verankerung der Begründung im Eigennutz; vgl. dazu auch Tschentscher,
Prozedurale Theorien, 154.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

280

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


eines Krieges aller gegen alle beseitigen. Der Einzelne verzichtet auf Selbst-
justiz, weil der Staat ihn schützt und natürliche Rechte verwirklicht.1011

Viel mehr als Schutz schuldet der Staat nicht; aber es sind ihm durchaus
Grenzen gesetzt: Dem strafenden Staat darf es nicht um die Befriedigung
der Vergeltungsbedürfnisse gehen, sondern stets ums künftige Gute, also
um die Besserung des Täters und um Abschreckung.1012 Der Strafende
darf das Strafmass nicht einfach am begangenen Unrecht ablesen oder
à la Saint-Just und Robespierre unrealistische Utopien herbeischlachten
wollen. Relevant ist allein der künftige Frieden, das kommende Gute.1013

Damit finden sich bei Hobbes Überlegungen jener Art, die Beccaria zum
Angriff auf die Todesstrafe nutzte.1014 Dies illustriert, dass der die Gesell-
schaftsordnung regelnde Vertrag kein Selbstzweck ist: Er dient dem Frie-
den, der der Wahrung des Lebens des Einzelnen dient. Das prozedurale
Element der Gerechtigkeitsbegründung ist bei Hobbes eher begrenzt.1015

Auch Kant ist in gewisser Hinsicht Vertragstheoretiker.1016 Die erste
Formulierung des kategorischen Imperativs ist (vom Anspruch auf katego-
rische Geltung abgesehen) eine m.E. hilfreiche Heuristik zur Bestimmung
der Gerechtigkeit: „[H]andle nur nach derjenigen Maxime, durch die du
zugleich wollen kannst, dass sie ein allgemeines Gesetz werde.“1017 Der
darin ausgedrückte Gedanke der Reziprozität ist bei Kant mancherorts

1011 Hobbes, Leviathan, Kap. XIV, 270: „Whensoever a man transferreth his Right,
or Renounceth it, it is either in consideration of some Right reciprocally
transferred to himselfe, or for some other good he hopeth for thereby. For it is
a voluntary act: and of the voluntary acts of every man, the object is some Good
to himselfe.“

1012 Hobbes, Leviathan, Kap. XIV, 314: „That in Revenges […] Men look not at the
greatness of the evil past, but the greatness of the good to follow. Whereby we
are forbidden to inflict punishment with any other design than for correction
of the offender, or direction of others. […] Revenge without respect to the
Example, and profit to come, is a triumph, or glorying in the hurt of another,
tending to no end“ (Hervorhebung entfernt).

1013 Vgl. Hobbes, Leviathan, Kap. XV, 312, zu einem Naturgesetz: „that upon
caution of the Future time, a man ought to pardon the offences past of them
that, repenting, desire it. For Pardon, is nothing but granting of Peace“ (Her-
vorhebung entfernt).

1014 Dazu hinten, Teil 3, D.II.1.c.
1015 Vgl. Tschentscher, Prozedurale Theorien, 23.
1016 Zur Deontologie Kants siehe vorne, Teil 3, B.II-III.
1017 Kant, GMS, AA IV, 421; siehe zum kategorischen Imperativ: oben, Teil 3,

B.II.2.

C. Einigungsethik (Kontraktualismus)

281

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


präsent.1018 Kants Beharren auf die strikte Einhaltung von Versprechen1019

schafft eine wirksame Voraussetzung effektiver Vertragsbindung.1020 Wich-
tig ist bei Kant der für Einigungsethiken typische Gedanke freiverantwort-
lichen Handelns. Der Mensch soll nach Maximen handeln, deren Billigkeit
er selbst einsieht.1021 Geistreich ist überdies die Publizitätsformel: „Alle auf
das Recht anderer Menschen bezogene Handlungen, deren Maxime sich
nicht mit der Publizität verträgt, sind unrecht“.1022 Sie ist in liberalen und
demokratischen Staaten, in denen man keinen Grund hat, seine Motive
zu verbergen, als Gerechtigkeitsheuristik verwertbar. Der Gedanke hallt in
heutigen Erkenntnissen des Staatsrechts nach, wonach es eine informierte
Öffentlichkeit auch deshalb braucht, weil sie Rechtfertigungsdruck schafft
und damit zur Rationalisierung und Korrektur staatlichen Handelns bei-
trägt.1023

John Rawls lässt in A Theory of Justice den Vertrag hinter einem „Schlei-
er des Nichtwissens“ aushandeln.1024 Hinter dem Schleier kennt keiner das
eigene Los. Also ist jeder am Wohl aller interessiert, aus Eigeninteresse.
Niemand ist in der Lage, nur seine egoistischen Interessen voranzutreiben.
Weil jeder Mensch am Wohl jedes anderen, der letztlich er sein könnte,
interessiert ist, führt dies zur Vereinbarung einer liberalen und sozialen
Ordnung.1025 Es ist beeindruckend, wie Rawls das enge Eigeninteresse als
Motiv und Fairness als Ziel zusammenwirken lässt.1026 Weder die Realität

1018 Vgl. Kant, Pädagogik, AA IX, 480: „Gesetzt es wäre […] bei dem Kinde eine
natürliche Anlage zum Eigensinne vorhanden: so ist es am besten, in der Art
zu verfahren, daß, wenn es uns nichts zu Gefallen tut, wir auch ihm wieder
nichts zu Gefallen tun.“

1019 Kant, GMS, AA IV, 402 f. und 422.
1020 Fried, Contract as Promise, 14 ff. bezieht sich in seinem herausragenden Werk

auch auf Kant; siehe auch Höffe, Kategorische Rechtsprinzipien, 179 ff.
1021 Kant, Pädagogik, AA IX, 480: „Man muß dahin sehen, daß das Kind sich

gewöhne, nach Maximen und nicht nach gewissen Triebfedern zu handeln.
Durch Disciplin bleibt nur eine Angewohnheit übrig, die doch auch mit den
Jahren verlöscht. Nach Maximen soll das Kind handeln lernen, deren Billigkeit
es selbst einsieht.“

1022 Kant, ZeF, AA VIII, 381.
1023 Vgl. Isensee, Grundrechtsvoraussetzungen, N. 144; Tschannen, Staatsrecht,

§ 28 N. 5.
1024 Rawls, Theory of Justice, § 24, 136 ff.
1025 Rawls, Justice as Fairness, 6.
1026 Vgl. Sen, Justice, 202, aber kritischer dazu als hier: „So cooperative behaviour

is chosen as a group norm for the benefit of all […]. […] there is a quintessen-
tially advantage-based underpinning to the Rawlsian approach to ‘justice as
fairness’.“

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

282

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


der menschlichen Natur wird idealisiert, noch wird ein moralisch genügsa-
mer Realismus zelebriert. Die Idee, auf diese Weise faire Urteile zu ermög-
lichen, wird vorliegend im Rahmen einer einigungsethischen Heuristik
aufgegriffen (siehe dazu der Risikoausgleich-Test1027). Rawls schafft damit
m.E. keine Gerechtigkeitsbegründung. Denn der erste Schritt zur egalitären
Ordnung hin wird nicht erklärt.1028 Weil von Beginn an gewisse Perso-
nen vom Wissensentzug mehr profitieren als andere (diejenigen, die ein
hartes Los erwartet), ist die Unparteilichkeit – und vor allem: die Akzep-
tabilität – der nach Wissensentzug getroffenen Vereinbarung fraglich: Es
ist, zugespitzt formuliert, als würde man einen wohlhabenden Menschen
bewusstlos knüppeln, ihm Hab und Gut, Anzug und Uhr wegnehmen und
ihm dann alte Kleider anziehen und dafür sorgen, dass er beim Erwachen
keine Erinnerung an seinen Wohlstand hätte; dann würde man fragen, ob
er es als fair empfände, wenn man ihm etwas Geld für Essen und eine
kleine Unterkunft gäbe. Dass er das Angebot annimmt, ist klar; unklar ist,
ob man ihm das relevante Wissen wegnehmen durfte. Das heisst nicht,
der Reichtum sei im Status quo gerecht verteilt (oder jede Umverteilung,
etwa über progressive Steuern und Sozialhilfe, sei ungerecht). Allein, dem
Versuch, solche Gerechtigkeit mithilfe einer willensbasierten Ethik zu be-
gründen, haftet etwas Bemühtes an. Stimmen die Menschen einer fairen
Gesellschaftsordnung nur zu, wenn man ihnen das Wissen ob eigener
Vorteile weggenommen hat, dann drängt sich die Frage auf, ob das Wesen
der identifizierten Gerechtigkeit überhaupt etwas mit dem freien Willen
und der Einigung freier Menschen zu tun haben kann. In Political Libera-
lism verfeinert Rawls die pragmatischen Züge seiner Theorie, während
der fiktive Urzustand an Bedeutung verliert.1029 Die realisierbare gerechte
Gesellschaftsform orientiert sich darin an einem übergreifenden Konsens,
der gemeinsamer Nenner aller hinreichend fairen Gesellschaftsordnungen
ist.1030 Dies ist nur denkbar, wenn die jeweiligen Typen politischer Gerech-
tigkeit nicht der Herrschaft einer Ideologie oder Religion unterliegen, also
„freistehend“ sind.1031

1027 Siehe zur Risikoausgleich-Heuristik hinten, Teil 3, F.IV.3.d.
1028 Vgl. Tschentscher, Prozedurale Theorien, 108 ff., 208: „[I]nhaltlich hing [in

A Theory of Justice] alles davon ab, wie der Urzustand definiert wurde.“
1029 Vgl. Höffe, Kategorische Rechtsprinzipien, 310 f.
1030 Rawls, Political Liberalism, 44: „an overlapping consensus of reasonable com-

prehensive doctrines“; vgl. dazu Tschentscher, Prozedurale Theorien, 205 ff.,
210.

1031 Rawls, Political Liberalism, 10: „Political liberalism, then, aims for a political
conception of justice as a freestanding view. It offers no specific metaphysical

C. Einigungsethik (Kontraktualismus)

283

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Beobachtertheorien

Beobachtertheorien gehen nicht von der Möglichkeit realer Verträge oder
einer anspruchsvollen Prozedur zur Ermittlung hypothethischer Einigun-
gen aus, sondern von der Qualifikation einer echten oder gedachten Per-
son, Sachverhalte fair und unabhängig zu beurteilen. Der Blickwinkel
ist analytisch: Wie kann jemand in der Lage sein, Gerechtigkeitsfragen
sachlich zu beurteilen? Hier tritt der unparteiische Beobachter ins Spiel,
den wir bereits bei Hume und Adam Smith finden.1032 Der Beobachter soll
aufgrund seiner Position faire und allgemeingültige Urteile verbürgen.1033

Was hat der unabhängige Beobachter mit der Einigung zu tun? Um
eine eigentliche Konsenssuche geht es den Beobachtertheorien nicht; man
kann daher die Beobachtertheorien der Untergruppe der Standpunkttheo-
rien zuordnen und diese von Konsenstheorien abgrenzen.1034 Weil echter
Konsens im Kontext existenzieller Dilemmata ohnehin oft unerreichbar ist
und Sozialvertrags- und Diskurstheorien kaum diesen wirklichen Konsens
gewährleisten, wird hier auf diese Unterscheidung verzichtet. Eine Beob-
achtertheorie im vorliegenden Sinn zielt implizit auf die Identifizierung
einer hypothetischen Einigung, die unter verallgemeinerten Bedingungen
zustande käme oder die in pragmatischer Hinsicht für alle am ehesten
einem akzeptablen Kompromiss entspräche.

Gemäss dem beobachtungstheoretischen Ansatz1035 in Thomas Scan-
lons What We Owe to Each Other ist eine Handlung unzulässig, wenn sie
sich aus Gründen untersagen liesse, die niemand, der nach allgemeingülti-

2.

or epistemological doctrine beyond what is implied by the political concep-
tion itself.“

1032 Smith, Moral Sentiments, Teil II, III: „We must view them [opposite interests],
neither from our own place nor yet from his, neither with our own eyes nor
yet with his, but from the place and with the eyes of a third person, who
has no particular connexion with either, and who judges with impartiality
between us.“; Hume, A Treatise of Human Nature, Bd. III, Teil III, I: „[We]
fix on some steady and general points of views; and always, in our thoughts,
place ourselves in them, whatever may be our present situation.“ Vgl. Rawls,
A Theory of Justice, Kap. 30, 183; Tschentscher, Prozedurale Theorien, 211 ff.

1033 Nino, Ethics, 74; Tschentscher, Prozedurale Theorien, 213; MacIntyre, De-
pendent Rational Animals, 81 ff.; Kagan, The Limits of Morality, 279 ff.

1034 So bei Tschentscher, Prozedurale Theorien, 213; vgl. Kaufmann, Prozedurale
Theorien der Gerechtigkeit, 10 f.

1035 Vgl. Sen, Justice, 199: „Scanlon’s approach allows a move in the direction
explored by Adam Smith in his idea of the ‘impartial spectator’”.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

284

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gen Gerechtigkeitsprinzipien sucht, vernünftig zurückweisen könnte.1036

Die Schwelle zum Zulässigen bildet somit die Frage nach der Billigkeit
der Ausübung eines Vetorechts: Hätte eine wohlinformierte und an Macht
nicht unterlegene Einzelperson vernünftige Gründe, eine Regel abzuleh-
nen, die eine infrage stehende Handlung billigte?1037

Vorausgesetzt wird der Wert des respektvollen Zusammenlebens.1038 Ur-
sprünglich forderte Scanlon zudem, die Zurückweisung dürfe nur mit Be-
zugnahme auf die vernünftigen Gründe einzelner Personen und nicht auf
Basis von (aggregierten) Gründen mehrerer Personen legitimiert werden;
auf das aggregierte Gesamtinteresse durfte man also nicht abstellen.1039 Die
Situation einer Person konnte gegenüber derjenigen vieler überproportio-
nal ins Gewicht fallen, was dem Gebot gleicher Berücksichtigung aller
Menschen widerspricht.1040 In jüngerer Zeit hat Scanlon die individualis-
tische Restriktion daher entschärft.1041 Die Aggregation (die Summierung

1036 Scanlon, What We Owe, 4: “An act is wrong if and only if any principle that
permitted it would be one that could reasonably be rejected by people moved
to find principles for the general regulation of behaviour that others, similarly
motivated, could not reasonably reject”; ausführlich hierzu Parfit, On What
Matters, Vol. I, Kap. 15 § 53, 359 ff.;

1037 Vgl. Tschentscher, Prozedurale Theorien, 211.
1038 Scanlon, What We Owe, 162: „[T]he positive value of a way of living with

others“.
1039 Scanlon, What We Owe, 229–230; vgl. ders., not a Kantian, 134: „[W]hat is

to be taken into account in assessing the reasonableness of a person’s rejecting
a principle are only the reasons that each affected person has for wanting that
principle to be accepted. Aggregative considerations are not directly relevant.“;
kritisch Parfit, On What Matters, Vol. I, 472 f., betr. die „Individualist Restric-
tion“.

1040 Vgl. Mannino/Vollmer/Pulver, Stellungnahme: „Ethische Entscheidungsfäl-
le vom Typ ‘Individuum vs. Kollektiv’ sind, klarer formuliert, Fälle vom
Typ ‘ein Individuum vs. mehrere Individuen’. Es ist merkwürdig, dass man
hier offenbar den Impuls verspürt, zu sagen, die Interessen eines Individuums
seien höher zu gewichten als die Interessen mehrerer (!) Individuen – von
denen also jedes weniger zählt bzw. die zusammen weniger zählen als das
eine Individuum? Dieser Impuls scheint mit einem objektiven Blick auf die
Problemlage, d.h. mit dem Prinzip der gleichen Berücksichtigung gleicher
Interessen unvereinbar.“; zur Problematik von Gerechtigkeitsvorstellungen,
die den Einzelnen über alles andere heben, siehe oben, Teil 3, A.IV.

1041 Scanlon, not a Kantian, 134: „[T]he view stated in my book […] seemed
implausible to many because it excluded aggregative arguments and because it
gave no weight to impersonal values in determining what is right or wrong.“;
Scanlons Modifikation ist u.a. auf Parfit zurückzuführen, der die Schwächen
der “Individualistic Restriction” aufzeigte: Parfit, On What Matters, Vol. I,
472 f.; ebd., Vol. II, Kap. 21 § 75.

C. Einigungsethik (Kontraktualismus)

285

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


der Interessen einer Vielzahl von Menschen und deren Verrechnung mit
den Interessen der kleineren Zahl)1042 gilt nicht mehr als Problem:

„There are many cases in which what we should do, and even what it
is permissible to do, seems to depend on the number of people who
would be affected by the courses of action available to us. It seems
that an adequate account of moral argument should make aggregative
considerations relevant in these cases but do this in a way that does not
support implausible aggregative arguments such as ones that would
justify the killing or enslaving of a few people to make a huge number
of people better off, each in a very small way.“1043

Durch das abgeschwächte Aggregationsverbot lassen sich keine tiefgreifen-
den Interventionsverbote mehr legitimieren. Der Abschuss eines entführ-
ten Passagierflugzeugs zur Rettung des Lebens einer deutlich grösseren
Zahl von Menschen hielte Scanlon als Ultima Ratio wohl für zulässig.
Unzulässigkeit soll die Aggregation aber noch dann sein, wenn nur auf
einer Seite einer Kollision Höchstgüter betroffen sind. Die Summe der
Interessen der Vielen soll nicht dazu missbraucht werden, marginale In-
teressen hochzuwerten und damit die Entwertung wirklich existenzieller
Bedürfnisse der Wenigen in Kauf zu nehmen. Scanlons Theorie rückt
damit in die Nähe einer Folgenethik.

Diskursethik und demokratische Gerechtigkeit

Gerechtigkeitskonzept der Diskursethik

Gemäss der Diskursethik sind Prinzipien richtig, die das Ergebnis eines
diskursiven Verfahrens sind.1044 Ein Diskurs im Sinne der Diskursethik
ist ein bestimmtes Ideal der Verständigung (idealer Diskurs) und die
nach den Umständen angemessene Annäherung an dieses Ideal (realer Dis-
kurs).1045 Die rechtsethische Diskurstheorie basiert auf der Konsenstheorie
der Wahrheit (Habermas): Eine Aussage gilt als wahr, wenn sie die Zu-

3.

a.

1042 Siehe zur Thematik der Aggregation insb. Teil 3, D.I.2.b.
1043 Scanlon, not a Kantian, 134 (Hervorhebung ergänzt).
1044 Alexy, Probleme der Diskurstheorie; vgl. ders., Idee und Struktur, 30; aus-

führlich zu den Diskurstheorien: Tschentscher, Prozedurale Theorien, 217 ff.
und 309 ff.; vgl. Tschentscher, Grundkonsens, 31–35 (insb. 34 f.).

1045 Tschentscher, Prozedurale Theorien, 218.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

286

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


stimmung aller Teilnehmer der Kommunikationsgemeinschaft im idealen
Diskurs erhält (erhielte).1046 Im idealen Diskurs herrschen Bedingungen,
die der Erkenntnis zuträglich sind, darunter: absolute Zwangslosigkeit,
sprachliche Klarheit, Informiertheit, die Bereitschaft der Teilnehmer, sich
in die Lage anderer hineinzuversetzen.1047 Diskurserkenntnisse sind gültig,
wenn sie verallgemeinerungsfähig sind, was für Normen (also auch kollisi-
onslösende Regeln) bedeutet: „jede gültige Norm [muss] der Bedingung
genügen, daß die Folgen und Nebenfolgen, die sich aus der allgemeinen
Befolgung der strittigen Norm für die Befriedigung der Interessen eines
jeden Einzelnen voraussichtlich ergeben, von allen zwanglos akzeptiert
werden können.“1048 Im juristischen Diskurs gilt mit Alexy insofern ein
Sonderfall, als nicht nach der schlechthin vernünftigsten Lösung, sondern
nach der innerhalb des Rechtssystems vernünftigsten Lösung gesucht
wird.1049 Diese muss mit den geltenden Rechtsnormen, den Präjudizen der
Justiz und der Dogmatik möglichst verträglich sein.1050 Dieser Sonderfall
lässt sich auch mit dem legalistischen Fehlerkalkül erklären.1051

Diskurstheorien rücken den kantischen Wert der Autonomie ins Zen-
trum, indem die Diskursteilnehmer als freie und gleiche Individuen par-
tizipieren.1052 Hieraus leitet man Diskursregeln wie die Zwangsfreiheit
der Argumentation, die Offenheit des Teilnehmerkreises und die prozedu-
rale Gleichberechtigung beim Argumentieren ab.1053 Die Diskursethik ist
der Archetyp einer prozeduralen Gerechtigkeitstheorie; Gerechtigkeit wird
mehr durch die Einhaltung eines bestimmten Verfahrens als durch die
resultierende Erkenntnis definiert.1054

Ein Problem liegt darin, dass nur im idealen (völlig herrschaftsfreien)
Diskurs, den die Realität nicht kennt, alle Diskursregeln eingehalten wer-
den.1055 Folglich wird angenommen, dass auch ein dem Ideal angenäher-
ter, realer Diskurs hinreichend Gerechtigkeit verbürgt, solange Minimal-

1046 Habermas, Wahrheitstheorien, 211–265; für die rechtstheoretische Applikati-
on: Alexy, Juristische Argumentation, 134; siehe auch: Potacs, Rechtstheorie,
80.

1047 Alexy, Probleme der Diskurstheorie, 84 f.
1048 Habermas, Moralbewußtsein und kommunikatives Handeln, 75 und 103.
1049 Alexy, Juristische Argumentation, 261 ff.; Potacs, Rechtstheorie, 80 f.
1050 Alexy, Ota Weinbergers Kritik, 153 f.
1051 Hierzu vorne, Teil 1, B.III.
1052 Tschentscher, Prozedurale Theorien, 217.
1053 Tschentscher, Prozedurale Theorien, 228.
1054 Potacs, Rechtstheorie, 80 m.H.; Tschentscher, Prozedurale Theorien, 217 ff.,

309 ff.
1055 Potacs, Rechtstheorie, 82; vgl. Tschentscher, Prozedurale Theorien, 231.

C. Einigungsethik (Kontraktualismus)

287

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


bedingungen erfüllt sind. Hierzu zählen die Bereitschaft der Teilnehmer
zur verständigungsorientierten Argumentation und der Verzicht auf Inter-
essenwahrung mittels Zwang und Täuschung.1056

Gefahr fiktiver und elitärer Diskurse

Problematisch ist es, wenn die Durchführung tatsächlicher Diskurse als
entbehrlich erachtet wird.1057 Wo wichtige Gerechtigkeitsprinzipien nur
noch in Gedanken (oder erlesenen intellektuellen Kreisen) ermittelt wer-
den, ist der Diskurs ein elitäres und zugleich sonderbar selbstwidersprüch-
liches Unterfangen. Wird einfach auf ideale Diskurse verwiesen, die nie-
mand überprüfen kann, und spielt die Partizipation der Betroffenen nur
deklaratorisch eine Rolle, hat man es nicht mit einer Form der Einigungs-
ethik, sondern mit blossen Postulaten zu tun. Dazu mit Jaspers: Niemand
spricht im Auftrag der Menschheit, denn „[k]ein Mensch ist der Mensch
überhaupt, und jeder ist Mensch.“1058 Daher ist der Übergang vom Diskur-
sideal zu realen Diskursen und hieraus folgenden Rechten jeweils gründ-
lich darzulegen.1059 Nur dann entgeht der Diskursethiker dem Vorwurf,
er berufe sich auf das, was ihm eine seinen Mitmenschen verschlossene
Quelle offenbarte, und wolle die Offenbarung gleichsam vom Balkon her-
ab dem Volk verlesen.1060

Demokratische Gerechtigkeit

Setzt die Diskursethik auf reale Partizipationsmöglichkeiten im politischen
Meinungsbildungsprozess, kann von demokratischer Gerechtigkeit gespro-

b.

c.

1056 Tschentscher, Prozedurale Theorien, 218 f.
1057 Tschentscher, Prozedurale Theorien, 309 ff.; vgl. Alexy, Diskurstheorie und

Menschenrechte, 146.
1058 Jaspers, Zukunft, 109.
1059 Vgl. Tschentscher, Prozedurale Theorien, 317 f.
1060 Kritisch zum Sichberufen auf innere Quellen schon: Maslow, Peak-Experi-

ences, Vorwort: „The possibility that the inner voices, the ‘revelations’, may be
mistaken, a lesson from history that should come through loud and clear, is
denied, and there is then no way of finding out whether the voices within are
the voices of good or evil“.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

288

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


chen werden.1061 Demokratische Gerechtigkeit bedeutet, dass sich mög-
lichst alle Betroffenen im Problemlösungsverfahren mit ihren Interessen,
Wünschen und Bedenken Gehör verschaffen können.1062

Weil (so die Annahme) keine Gruppe besser als eine andere weiss,
was gut für alle ist, bleibe als letzter Massstab gemeinsamen Wohls nur
die Vermittlung der Äusserungen geschichtlicher Menschen mit ihrem
Empfinden von Freud und Schmerz, von Wohlergehen und Leid.1063

Demokratische Gerechtigkeit setzt ein Verfahren der kollektiven Willens-
findung voraus, durch das jede Person an der Bestimmung der Zwecke
des Gemeinwesens teilnehmen kann.1064 So wird in der Demokratie jeder
(Staatsbürger) zum Autor der Gesetze, denen er unterworfen ist.1065 De-
mokratische Gerechtigkeit äussert sich alsdann im Bemühen, politische
Partizipationsrechte auch in Verfahren abseits periodischer Wahlgänge zu
verwirklichen; sie will gewährleisten, dass alle interessierten Personen ihre
relevanten Argumente (gewaltfrei) einbringen.1066 In der Schweiz dient
nicht zuletzt das gesetzlich geregelte Vernehmlassungsverfahren diesem
Zweck, da es den frühen Einbezug unterschiedlicher Interessen der Zivil-
gesellschaft sichert; so lässt sich frühzeitig die Allgemeinverträglichkeit
des Rechtssetzungsvorhabens prüfen1067 – und damit die Akzeptanz des

1061 Für ein solches Verständnis siehe etwa: J. P. Müller, Demokratische Gerech-
tigkeit; Tschentscher, Prozedurale Theorien, 334 ff.; gründliche und scharf-
sinnige Ansätze in diese Richtung auch bereits bei Arendt, Between Past and
Future, insb. 142 ff., 194 ff. und 223 ff.; siehe ferner Habermas, Faktizität und
Geltung, 349 ff. zur „deliberative Politik“ als „Verfahrensbegriff der Demokra-
tie“.

1062 Vgl. J. P. Müller, Demokratische Gerechtigkeit, 145.
1063 J. P. Müller, Demokratische Gerechtigkeit, 145.
1064 J. P. Müller, Demokratische Gerechtigkeit, 145; siehe auch das richtigerweise

weite Demokratieverständnis bei Sen, Collective Choice, 396: „Voting and bal-
loting are, in this broader understanding of democracy, just one part – though
an important one – of a much larger story. There is need for supporting and
cultivating open and informed discussion, and to help facilitate the responsive-
ness of public decisions to that interactive process. In this perspective, the
democratic obligations must include the commitment to protect as well as
to utilize public reasoning (including fact-checking and other facilities for
helping public understanding and communication).“

1065 Lohmann, Menschenwürde und Staatsbürgerschaft, 156; vgl. Habermas, Fakti-
zität und Geltung, 109 ff.

1066 Vgl. Sen, Collective Choice, 396; J. P. Müller, Demokratische Gerechtigkeit,
145 f.

1067 Vgl. Botsch. Vernehmlassungsgesetz, 546: „Das Vernehmlassungsverfahren hat
demnach informativen und kooperativen Charakter.“; siehe auch Art. 2 Abs. 2
VlG.

C. Einigungsethik (Kontraktualismus)

289

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rechts. Erst der offene Begründungsprozess gibt dem Entscheid jene Qua-
lität, die ihn für Unterlegene akzeptabel macht.1068

Ein Begleiteffekt der funktionierenden Demokratie ist die Befriedung:
Weil sich Institutionen und Strukturen der Demokratie der Lebenswelt
der Menschen anpassen, wird verhindert, dass sich revolutionäre Gewalt
anstaut und irgendwann inhuman entlädt.1069

Goldene Regel als Kerngedanke der Einigungsethik?

Die Goldene Regel ist ein vielen Kulturen und Jahrhunderten bekanntes,
praktisches Verhaltensprinzip:1070 Alles, was ihr wollt, dass es euch die
Leute tun, das tut auch ihr ihnen, sagte Jesus.1071 Zuvor riet schon Konfu-
zius, was du selbst nicht wünschst, das tue anderen nicht an.1072 Auch im
Talmud ist es ein zentrales Gebot: Man tue dem Nächsten nicht an, was
einem selbst verhasst.1073 Schliesslich taucht es im Mahabharata-Epos auf,
wo Bhishma rät: Man solle niemandem antun, was man für das eigene
Selbst als verletzend betrachte; dies sei die Regel der Rechtschaffenheit,
alles Übrige sei Selbstsucht.1074 Weiter findet man diese Goldene Regel bei
Thales1075 und bei Epiktet1076, der die Goldene Regel gegen die Sklaverei

4.

1068 J. P. Müller, Demokratische Gerechtigkeit, 145.
1069 J. P. Müller, Demokratische Gerechtigkeit, 147; es gilt wohl auch für reaktio-

näre Gewalt.
1070 Vgl. Parfit, On What Matters, Vol. I, Kap. 14 § 46, 321; Singer, Praktische

Ethik, 36.
1071 Bibel, Mt. 7, 12.
1072 Konfuzius, Gespräche, N. XV.23.
1073 H.-P. Mathys, Goldene Regel, in: TRE 13 (1984), 571.
1074 Mahābhārata. Die Grosse Erzählung von den Bhāratas, Buch 13: Anushāsana-

parva. Die letzten Instruktionen von Bhisma, Berlin 2011 (übersetzt und kom-
mentiert durch G. von Simon), 476.

1075 Thales meinte, wir würden am edelsten und gerechtesten leben, indem wir,
was wir an anderen tadeln, selbst nicht tun (überliefert gemäss Diogenes
Laertius, The Lives and Opinions of Eminent Philosophers, hrsg. durch Tizia-
no Dorandi, Cambridge 2013, I:36).

1076 Epiktet riet: Was du für dich selbst vermeidest, das versuche nicht, andere
erleiden zu lassen. Du vermeidest Versklavung: Sorge dafür, dass andere nicht
deine Sklaven sind. (nach Jeffrey Wattles, The Golden Rule, New York
1996, 40).

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

290

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


richtete, später bei Hobbes1077, Spinoza1078 und More, der sinngemäss den
wichtigen Vorbehalt ergänzt, man dürfe die Goldene Regel nicht auf eine
Weise auslegen, durch die Dritte zu Schaden kämen.1079 Für eine gelunge-
ne Formulierung aus jüngerer Zeit, siehe Kropotkin: „Fais aux autres ce
que tu voudrais qu'ils te fassent dans les mêmes circonstances.”1080

Die Goldene Regel ist in gewisser Hinsicht die Quintessenz der Eini-
gungsethik. Die zuvor dargelegten Varianten der Einigungsethik verleihen
dem in ihr enthaltenen Gedanken der Reziprozität in unterschiedlicher
Form Ausdruck: Wer nicht will, dass der in einer Situation gerade Stär-
kere Hab und Gut des Schwächeren an sich reisst, der will einen den
Interessen aller dienenden Gesellschaftsvertrag. Wer sich Gehör verschaffen
will, der muss anderen zuhören, im offenen und freien demokratischen
Diskurs, und in Erwägung ziehen, er möge selbst irren. Doch darf sich der
Mensch nicht damit begnügen, anderen anzutun, was er für sich selbst
erhoffte; er muss die Unterschiedlichkeit der Menschen berücksichtigen
(ein Stalker darf nicht von seiner „Liebe“ auf die Wünsche der Betroffenen
schliessen).1081 Hier hat die richtig verstandene Goldene Regel einiges mit
Beobachtertheorien der Gerechtigkeit zu tun.

1077 Hobbes, Leviathan, Kap. XIV, 266: „That a man be willing, when others are so
too, […] to lay down this right to all things; and be contented with so much
liberty against other men, as he would allow other men against himselfe.“
(Hervorhebung unterdrückt).

1078 Spinoza, Ethik, Teil 4, Lehrsatz 37: „Das Gut, welches jeder, der der Tugend
nachwandelt, für sich begehrt, wird er auch den übrigen Menschen wün-
schen“.

1079 More Henry, Enchiridion Ethicum (1667), Kap. 4, XV: „Quod malum tibi
fieri nolles, à faciendo illud alteri ipse debes abstinere, quo ad fieri potest
absque tertii alicujus injuria.“ (Welch Übel du nicht erleiden willst, das tue
auch keinem andern an, solange dies möglich ist, ohne dass damit ein Dritter
geschädigt wird.)

1080 Kropotkin, Oeuvres, IV.
1081 Vgl. die Bemerkung zur Goldenen Regel bei: George B. Shaw, Man and Su-

perman, in: Collected Works of George Bernard Shaw, 1930, 217: „Do not do
unto others as you would that they should do unto you. Their tastes may not
be the same.”; ferner Popper, Grundprobleme der Erkenntnistheorie, 480 f.,
der die Goldene Regel für gutheisst, aber anregt, man solle, wo möglich, mit
anderen Menschen so umgehen, wie sie es wünschten (nicht so, wie man es
selbst wünschte).

C. Einigungsethik (Kontraktualismus)

291

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hat sie überdies etwas mit dem kategorischen Imperativ Kants zu tun?
1082 Kant selbst wollte sein Grundprinzip nicht als Modell der Goldenen
Regel verstanden wissen, denn diese begründe erstens keine Pflichten ge-
gen sich selbst1083, zweitens begründe sie keine Pflichten zu aktivem Tun
(nur Nichtschädigungspflichten1084) und drittens: sie tauge nicht zum Ge-
setz der Moral, da es ihr um wechselseitige Vorteilsbeziehungen gehe.1085

Dieser Einstufung kann man trotzdem nur bedingt folgen: Richtig ist,
dass es die früheren Varianten der Goldenen Regel wohl nicht so sehr
darauf abgesehen hatten, den Menschen gegen sich selbst zu verpflichten:
Aus der Goldenen Regel folgt wohl nur mittelbar, dass man etwa die
eigenen Talente nicht verschwenden dürfe, wie Kant es fordert.1086 Falsch
ist hingegen die These, die Goldene Regel erlaube es, von Wohltaten und
Hilfeleistungen abzusehen, sobald man nur selbst hierauf nicht angewie-
sen sei.1087 Dass die Goldene Regel überdies nicht nur auf eine Regel

1082 Pro memoria, Kant, GMS, AA IV, 421: „[H]andle nur nach derjenigen Ma-
xime, durch die du zugleich wollen kannst, dass sie ein allgemeines Gesetz
werde.“

1083 Kant, GMS, AA IV, 430: „Man denke ja nicht, daß hier das triviale: quod
tibi non vis fieri etc. zur Richtschnur oder Princip dienen könne. Denn es
[…] kann kein allgemeines Gesetz sein, denn es enthält nicht den Grund der
Pflichten gegen sich selbst“.

1084 Kant, GMS, AA IV, 430: Es „enthält […] nicht [den Grund] der Liebespflich-
ten gegen andere (denn mancher würde es gerne eingehen, daß andere ihm
nicht wohlthun sollen, wenn er es nur überhoben sein dürfte, ihnen Wohlthat
zu erzeigen)“.

1085 Vgl. Kant, GMS, AA IV, 430: Es „kann kein allgemeines Gesetz sein, denn
es enthält nicht den Grund […] der schuldigen Pflichten gegen einander“;
ähnlich Chamberlain, Kant, 732 f.: Die Goldene Regel sei eudämonistisch,
wogegen „jener Imperativ, wie ihn Kant so nüchtern genau und zugleich so
ergreifend erhaben formuliert, etwas einführt, was ich wiederum nur durch
ein eigenes Wort von ihm genau zu bezeichnen weiss; er schreibt nämlich
einmal: ‘Die Moral ist nicht eigentlich die Lehre, wie wir uns glücklich ma-
chen, sondern wie wir der Glückseligkeit w ü r d i g werden sollen’ […].
Der Würde zu ihrem Rechte verholfen zu haben: das war die krönende Tat
seines Erdendaseins; die Sehnsucht nach Würde ist das Ferment, das er für die
Umgestaltung unserer Zukunft in unsere Herzen gesenkt hat.“

1086 Kant, GMS, AA IV, 422 f.
1087 Kant, GMS, AA IV, 430: „[M]ancher würde es gerne eingehen, daß andere

ihm nicht wohlthun sollen, wenn er es nur überhoben sein dürfte, ihnen
Wohlthat zu erzeigen“; Parfit zeigt, dass Kants Einwand in Wirklichkeit auf
den kategorischen Imperativ zutrifft, da dieser fordert, der Einzelne handle
nach Maximen, von denen er wollen könne, dass sie zum allgemeinen Gesetz
würden: Parfit, On What Matters, Vol. I, Kap. 14 § 46, 321: „Kant […] makes
the different claim that these people would agree not to be helped if they would

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

292

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


zur Gewährleistung wechselseitiger Vorteilsbeziehungen reduziert werden
kann, ergeht bereits aus obiger Darstellung der diversen Formulierungen
der Goldenen Regel (so ist die Formel z.B. im Mahabharata-Epos explizit
der Selbstsucht entgegengestellt).1088

Kurz: Der kategorische Imperativ kann als Variante der Goldenen Regel
eingestuft werden.1089 Seine Eigenheit ist indes die kategorische Geltung
der so hergeleiteten Regeln.1090 Daher ist die „Goldene Regel“ Kants nicht
wie andernorts einfach eine Faustregel, die der gesunde Menschenverstand
gebietet.

Kritik der Einigungsethik

Einigungsethische Theorien sind oft ansprechend und im Resultat nicht
selten plausibel. Wenn die Einigungsethik als Theorie der Gerechtig-
keitsbegründung zurückgewiesen wird, folgt hieraus nicht, dass man von
einigungsbasierten Strategien zur Lösung praktischer Dilemmata wenig
halten sollte.

„Grundlagenirrtum“ der Einigungsethik

Der Wille ist nicht der letzte Grund

Eine Ethik, die vom (freien) Willen des Menschen und der Einigung unter
Menschen ausgeht, verschweigt in ihrer Gerechtigkeitsbegründung das ei-
gene Fundament: die Natur des Menschen und seiner Umwelt, welche erst
alles Begehren und alle Vernünftigkeit des Handelns erklären.1091 Vor den
staatlich verbürgten Grundrechten und vor der Einsicht, Autonomie sei

III

1.

a.

thereby be excused from helping others. To state this claim in Kantian terms,
these people would will it to be true that the maxim of not helping others be
a universal law. That does not imply that, according to the Golden Rule, these
people have no duty to help others. It is Kant’s formula, not the Golden Rule,
that permits us to act on maxims that we could will to be universal laws.“

1088 Vorne, Teil 3, C.II.4.a.
1089 Vgl. Hinske, Goldene Regel, 50 ff.; Zyber, Der Widerspenstigen Zähmung,

173.
1090 Vorne, Teil 3, B.II.2.c.
1091 Spinoza, Ethik, 136 und 180: der Mensch strebe nur das zu tun, was aus seiner

gegebenen Natur folgen könne.

C. Einigungsethik (Kontraktualismus)

293

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


wichtig, gab es bereits die urnatürlichen, ontologischen Werte des Lebens
und der Unversehrtheit.1092

Es ist die Natur des Menschen (und der Welt, in der er lebt), die be-
dingt, was er will – nicht umgekehrt. Dies lässt sich am Lebenswert, am
Wert des Vertrauens und am Wert der Freiheit im Zwischenmenschlichen
illustrieren:
– Überall auf der Welt und seit jeher gibt es Tötungsverbote, weil der

Respekt des Lebens in der menschlichen Gemeinschaft unverzichtbar
für das Wohl der Gemeinschaft und des Einzelnen ist. Wir wären nicht,
wäre dies kein Wert. Am Anfang war nicht der kollektive Entscheid,
man wolle sich einigen, das Leben als Wert anzuerkennen. Es war
schon vorher da.

– Vertrauen ist wertvoll. Es eröffnet Kooperationsmöglichkeiten; dage-
gen wenden Menschen in einer von Misstrauen geprägten Kultur be-
deutend mehr Energie zur präventiven Abwehr vermeintlicher und
echter Gefahren auf. Daher ist die Förderung von Vertrauen und
das gelegentliche (zumindest soziale) Bestrafen von Vertrauensbrüchen
eine für die Gemeinschaft erfolgreiche, lebensdienliche Strategie.

– Das Mass an Freiheit, das der vernünftige Mensch im Umgang mit
anderen für sich beansprucht und als Wert begreift, ist die Freiheit,
die seiner individuellen und sozialen Natur entspricht: mehr als die
Freiheit eines glücklichen Schafes, das im grosszügigen Gehege dem
Rest der Herde folgt; weniger als die Freiheit des Wolfes im Gehege der
Schafe.

Solche Zusammenhänge liessen sich für einige weitere Werte darlegen,
die für die Einigungsethik von Bedeutung sind: Wert der Eigenverantwor-
tung, Respekt, partizipatorische Verfahren. Sie wurden Werte, weil sie
dem Leben der Menschen dienen. Die Evolution, bei aller Härte und allen
Irrwegen, begünstigt tendenziell das Fortbestehen von Verhaltensnormen,
die dem Leben dienen. Sogar religiöse Sitten, die sich über Jahrhunderte
hielten, sind oft sichtbar historischen Umständen geschuldet und hatten
jedenfalls früher einmal einen lebensrealen Sinn (so das der Hygiene
dienende Verbot, Schweinefleisch zu essen; oder das dem ökonomischen
Wohl der Nachkommen förderliche Gebot der Monogamie). Sitten sind
oft kulturell verfestigte, erfahrungsbasierte Erkenntnisse dessen, was über
Jahrhunderte lebensdienlich oder jedenfalls nicht allzu schädlich war.

1092 Vgl. Isensee, Abwehrrecht und Schutzpflicht, N. 78.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

294

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Doch nicht jede existierende Wert- oder Moralvorstellung ist per se ver-
nünftig. Regeln können im Laufe der Evolution unvernünftig werden,
wenn die Umstände sich ändern. Dies gilt etwa für die Blutrache, die unter
harten Lebensbedingungen und bei Abwesenheit einer verlässlichen Ord-
nungsmacht ihre Legitimität haben mochte; es nötigte die Menschen zum
gegenseitigen Respekt, weil die Drohkulisse einer Gewaltspirale, von der
selbst die Initianten der Gewalt nicht profitierten, das Interesse an aggressi-
ver Konfliktregelung schwinden liess.

Die kulturell bedingten Überzeugungen der Menschen passen sich nicht
immer rechtzeitig den Umständen oder neuen Erkenntnissen an; das hat
zur Folge, dass der Mensch Dinge zutiefst wollen mag, die ihm nicht die-
nen, sondern schaden; nun zu sagen, darauf, ob es dem Menschen diene,
käme es nicht an, ist paradox, weil der Mensch die fraglichen Dinge (z.B.
strengste Lebensvorschriften) wohl nur deshalb will, weil seine Ahnen
unter damaligen Umständen konkrete Gründe hatten, sie zu wollen. Die
ursprüngliche Causa fehlt. Und der Wille ersetzt sie nur zum Schein.

Indirekte Relevanz der menschlichen Natur

Die obigen Ausführungen belegen die Relevanz der Natur für die Be-
stimmung des Ethischen. Die Einigungsethik vernachlässigt die Frage,
inwieweit die Natur Werte bedingt. Im Resultat fliesst die Natur aber
auch im Einigungsvefahren in die Gleichung ein: Wo reale Menschen
am Verfahren teilnehmen, beeinflussen reale Bedürfnisse die Wertungen.
Es ist undenkbar, dass in einem von problematischen Einflüssen (Zwang
und [kognitive] Täuschungen) geschützten Verfahren Präferenzen artiku-
liert würden, die nicht mit den Bedürfnissen der Menschen und der rela-
tiven Dringlichkeit dieser Bedürfnisse zusammenhingen.1093 Namentlich
dürften die zentralen Grundbedürfnisse unweigerlich die Bewertung im
Einigungsverfahren prägen, nach deren Befriedigung der Mensch mit Mas-
low in einer bestimmten Reihenfolge zu streben neigt.1094 Mit anderen

b.

1093 Vgl. Brandt, Objections, 52.
1094 Die Bedürfnisse erster Stufe sind jene nach Überleben (Maslow, Human Moti-

vation, 9 ff. – diese Stufe umfasst alle unmittelbaren Lebensbedürfnisse, inkl.
Ernährung, Schlaf und in gewisser Hinsicht Sex; Ebd., 10 f.: „Undoubtedly the-
se physiological needs are the most pre-potent of all needs. […] A person who
is lacking food, safety, love, and esteem would most probably hunger for food
more strongly than for anything else.“); auf zweiter Stufe stehen jene nach
Sicherheit i.w.S. (Maslow, Human Motivation, 13 ff.); auf dritter jene nach

C. Einigungsethik (Kontraktualismus)

295

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Worten: Wenn wir nach dem vernünftigen, hypothetischen Willen einer
Person fragen, fragen wir unweigerlich nach dem, was ihrem Wohlbefin-
den bestmöglich dient.

Wohlbefinden vs. Willen

Es bleiben nach Ablehnung der Regelethik nur zwei prima facie plausible
Letztbegründungsansätze:1095 Richtig könnte sein, (i) was freie Gerechtig-
keitssubjekte (vernünftigerweise) wollen; oder das, (ii) was dem Wohl
der Gerechtigkeitssubjekte optimal dient. Die Einigungsethik sucht ihre
Gründe im freien Willen, die Folgenethik im Wohlbefinden.

Führte die Honorierung der Selbstbestimmung den Menschen typi-
scherweise ins Elend, wäre sie kein Wert. Dies gilt auf dem fiktiven
Planeten Doloris, auf dem jeder Mensch angenehm lebt, solange er die
Weisungen seiner Mitmenschen befolgt, hingegen unmenschliche Qualen
erleidet, wenn er für sich selbst bestimmt. Niemand zöge unmenschliche
Qualen dem Verlust der dort wenig hilfreichen Selbstbestimmung vor.

c.

Zugehörigkeit (Maslow, Human Motivation, 19: „If both the physiological and
the safety needs are fairly well gratified, then there will emerge the love and
affection and belongingness needs, […]. Now the person will feel keenly, as
never before, the absence of friends, or a sweetheart, or a wife, or children.
He will hunger for affectionate relations with people in general, namely, for a
place in his group […]. He will want to attain such a place more than anything
else in the world and may even forget that once, when he was hungry, he
sneered at love.“); auf vierter Stufe Bedürfnisse nach Ansehen (Maslow, Hu-
man Motivation, 20); auf fünfter Stufe Bedürfnisse nach Selbstverwirklichung
oder Selbsttranszendenz (Maslow, Critique, 26–32; für Maslow ist der Aspekt
der Selbsttranszendenz, der das Helfen umschliesst, nicht erst dann pendent,
wenn der Mensch sich zuerst auf atomistische Weise selbst verwirklicht hat;
vgl. Maslow, Peak-Experiences, pos. 102/1618 [Einleitung]: „[T]he best way to
become a better ‘helper’ is to become a better person. But one necessary aspect
of becoming a better person is via helping other people. So one must and
can do both simultaneously. [The question ‘Which comes first’ is an atomistic
question.]“). Siehe zur Bedeutung der Grundbedürfnisse nach Maslow auch
vorne, Teil 2, B.II.1.c.; hinten, Teil 3, D.I.2.e; Teil 3, E.I.4.

1095 Vorne, Teil 3, B.III; vgl. Brandt, Objections, 52 ff., der wie hier deontolo-
gische Ansätze zurückweist: „Various philosophers have thought that some
things, different from happiness and possibly not desired by anyone or every-
one, are worthwhile in themselves and worthy of being produced for no
further reason, for instance: knowledge and virtue. This view, however, seems
to be obsolescent, and I propose to ignore it.“

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

296

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dies zeigt: Im Zweifelsfall geht das Wohl des Menschen vor. Es ist der
tiefere Grund. Die Natur des Menschen und die Parameter seines Daseins
fundieren den Wert der Autonomie: Die Freiheit zur eigenwilligen Le-
bensgestaltung konnte gerade deshalb ein Wert werden, weil es sich mit
ihr (anders als es Dostojewskis Grossinquisitor glauben lassen wollte1096)
gut leben lässt.

Das gilt auch auf Erden, wo das Fördern des Wohls der Betroffenen der
Grund der allgemein akzeptierten Grenzen der freien Selbstbestimmung
zum Schutz vor sich selbst ist; so schon in der Erziehung der Kinder,
wo nicht der überaus authentische Kindeswille (mehr Süssigkeiten, kein
Gemüse, keine Hausaufgaben!) die höchste Maxime ist, sondern das Kin-
deswohl; aber auch Erwachsenen ist nicht immer der Wille (mag er auch
echt und in gewisser Hinsicht frei sein) das erste Gut: Wenn Anzeichen
bestehen, sie handelten in einem krassen Widerspruch zu den eigenen
Interessen, kann eine Intervention, die dem Wohlbefinden des Betroffenen
verpflichtet ist, billig sein (etwa wenn ein Selbstmörder daran gehindert
werden soll, sich vor den Zug oder von der Brücke zu werfen).

Folglich ist es ethisch richtig, das zu tun, was dem Wohl der Gerechtig-
keitssubjekte optimal (oder immerhin: besser) dient. Der Wille hingegen
hat keine fundamentale Bedeutung. Mit dem Vorbehalt: Je mehr der
„Wille“ implizit nicht als authentisch und tatsächlich, sondern als ein
eigentlicher, wirklicher Wille begriffen wird (in den wir hineindenken,
was die Willensbefolgung lebensdienlich macht), desto weniger wird sich
die Befolgung des Willens von der Optimierung des Wohlbefindens unter-
scheiden.

Vorrang des Willens im Einzelfall?

Ist in praktischen Fällen das spekulative Fördern des Wohls einer Person
einem entgegenstehenden Willen dieser Person vorzuziehen? Eher nicht.
Letztlich ist die Frage entscheidend, was dem Wohl der Person besser
diene; und dies ist oft nichts anderes als der Respekt ihres ausdrücklichen
oder doch konkludenten Willens, besonders wenn ungewiss ist, was der
betroffenen Person sonst optimal dienen soll. Weil dieser Respekt oft
anderen Werten vorgeht, neigen wir nun zum Schluss, der (autonome)
Wille sei das Prinzip schlechthin und gehe allen konfligierenden Werten
vor. Dies ist insofern klug, als der Respekt der Selbstbestimmung in der

d.

1096 Dostojewski, Großinquisitor, 26, 27 und 30–35.

C. Einigungsethik (Kontraktualismus)

297

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Regel dem Wohl der Menschen dienen dürfte. Zur Illustration: Bittet
mich ein Freund um den Gefallen, ihm ein Medikament zu kaufen, von
dem ich weiss, dass es nicht wirkt, handle ich wohl richtig, wenn ich ihm
das (Placebo-)Medikament kaufe; aber das liegt nicht am Willen meines
Freundes, denn sonst müsste ich ihm genauso die Pistole kaufen, mit der
er sich (oder der Exfrau) nach reiflichem Überlegen in den Kopf schiessen
will. Dass ich nicht zwingend unmoralisch handle, indem ich ihm das Me-
dikament kaufe, liegt daran, dass meine Handlung nur scheinbar material
wertlos ist. Ich honoriere damit die Freundschaft und trage zu einer Kultur
der gegenseitigen Hilfe bei, die insgesamt dem Wohl aller Betroffenen bes-
ser dient.

Egalitäre Einwände gegen alle Willensethik

Der Glaube, dass es in der Moral auf die Einigung des freien Willens
der Menschen ankomme, droht überdies Ungleichheiten zu verfestigen.
Wenn nämlich der Wille massgeblich ist, dann muss der Massstab bei
jedem Menschen unvoreingenommen angesetzt werden: Der Wille eines
Milliardärs, eine Insel zu kaufen1097, wäre (als dessen innigstes Anliegen)
dem innigen Willen eines Hungernden, ein Stück Brot zu essen, nicht
zwingend nachrangig. Kunstgriffe befreien die Einigungsethik zwar von
solchen Schlüssen: Man kann sich die Vertragsparteien altruistisch denken
oder (raffinierter) wie Rawls hinter dem Schleier des Nichtwissens die ori-
entierungslos gemachte Selbstliebe zugunsten der reziproken Nächstenlie-
be einspannen. Freilich bedeuten solche Fiktionen, dass gerade nicht mehr
der (tatsächliche) Wille massgeblich ist. Der Wille taugt erst dadurch zum
Gerechtigkeitsgrund, nachdem man in ihn eingegriffen hat. Der authenti-
sche freie Wille des egoistischen Milliardärs besteht nicht darin, plötzlich
Milliarden zur Bekämpfung von Hungersnöten zu spenden, dadurch nur
noch Millionär zu sein und sich die Insel nicht mehr leisten zu können.
Zu denken, er werde unter Bedingungen der Freiheit teilen wollen, ist illu-
sorisch.1098 Auch wird man Fälle vorfinden, wo benachteiligte Personen
sich freien Willens mit der benachteiligenden oder ungerechten Realität
arrangieren, was ebenfalls gegen das Abstellen auf tatsächliche Präferenzen
oder den tatsächlichen Willen spricht.1099

2.

1097 Russisches Sprichwort, 33, 77: „Wer viel hat, will noch mehr.“
1098 Vgl. Nussbaum, Grenzen, 455.
1099 Vgl. Nussbaum, Grenzen, 108–109, betr. adaptive Präferenzen.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

298

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Eine willensbasierte Ethik schafft vor diesem Hintergrund falsche Erwar-
tungen und sendet ungeschickte Signale; es entsteht der Eindruck, als müs-
se jeder einzelne Mensch dem, was seine Interessen berührt, jederzeit frei
zustimmen können, damit es als gerecht gilt. Dann aber wäre Gerechtig-
keit vor allem auf ein Prinzip der Reziprozität reduziert.1100 Geht man hin-
gegen von einer empirischen Definition des Guten aus und blickt auf na-
türliche Bedürfnisprioritäten, ist klar, warum Brot wichtiger ist als Berei-
cherung. Die Priorität der Überlebensbedürfnisse wird zum Argument für
zwischenmenschliche Solidarität.

Geringe Relevanz wirklicher Partizipation

Die Erkenntnis einigungsethischer Gerechtigkeit hängt von den realen
Kommunikations- und Verständigungsmöglichkeiten ab. Faktisch sind
aber nur wenige Personen in der Lage, ihre Präferenzen klar zu artiku-
lieren.1101 Nicht einmal all jene, die an den relevanten Diskursen und
Verhandlungen teilnähmen, könnten mit Sicherheit den Respekt ihrer
legitimen Interessen durchsetzen. Denn die Ethik der Einigung und der
kommunikativen Verständigung ist schon wegen der Undeutlichkeit der
Sprache im Resultat eine subjektive Ethik der Interpreten.

Besonders die Diskursethik (bei der die relevanten Werte, Prinzipien
und Regeln im Rahmen informierter und freiverantwortlicher Partizipati-
on aller Betroffenen am Diskurs ermittelt werden sollten) verliert durch
den Kontrast zwischen ihrem Ideal und dem selbst unter güngstigen Be-
dingungen eher bescheidenen Umfang an realisierbarer Partizipation an
Glaubwürdigkeit. Theoretisch gerecht ist, was man im idealen Diskurs
vereinbart; die Plausibilität der Gerechtigkeitsbegründung durch Diskurs
wird der Attraktivität des Ideals aufgebürdet. Der Idealdiskurs ist aber
nur der Aufhänger; weil man nicht darum herumkommt, seine Undurch-
führbarkeit einzugestehen, erschöpft sich seine Funktion darin, den realen
Diskurs (der insb. auch hinsichtlich der Partizipation aller sich vom Ideal
entfernen muss) als gerechtigkeitsbegründend zu legitimieren.

3.

1100 Vgl. Sen, Justice, 207: “Mutual benefit, based on symmetry and reciprocity, is
not the only foundation for thinking about reasonable behaviour towards oth-
ers. Having effective power and the obligations that can follow unidirectional
from it can also be an important basis for impartial reasoning, going well
beyond the motivation of mutual benefits.”

1101 Nussbaum, Grenzen, 35.

C. Einigungsethik (Kontraktualismus)

299

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Diese subsidiäre Definition der Gerechtigkeit als Verfahren und Ergeb-
nis realer Diskurse ist indes heikel. Denn im Diskurs setzen sich Ansichten
auch einfach auf Basis der sozialen Macht jener durch, welche sie vertre-
ten. Die Ergebnisse praktisch durchführbarer Diskurse sind vor allem Aus-
druck der Präferenzen jener Personen, die Zugang zu den massgeblichen
Institutionen und gesellschaftliche Macht haben.1102 Vom Ideal der auto-
nomen und egalitären Partizipation aller ist man folglich weit entfernt.
Ungeachtet des Werts, den man Bemühungen um Stärkung der Diskurs-
möglichkeiten attestieren sollte, ist m.E. zweifelhaft, ob die Diskursethik
mehr sein kann als eine Ethik erlesener Interpreten. Ist die Einigungsethik
nur eine Ethik erlesener Interpreten, die selbst nur an ihr jeweiliges
Verständnis von Ethik gebunden sind (soweit überhaupt), dann ist sie
wie die Regelethik mit dem Problem der Autoritätsabhängigkeit konfron-
tiert.1103 Wenn die fraglichen Experten mehrheitlich von rigoristischen
deontologischen Prämissen ausgingen oder sich gar insgeheim als Hüter
einer religionsbasierten Ethik begriffen, käme es zu Entscheidungen, die
für Folgenethiker und für Befürworter einer partizipativen Gesellschafts-
ordnung unhaltbar wären.1104 Weil das Ergebnis des Einigungsverfahrens
von den Moralvorstellungen (und Interessen) der Verfahrensteilnehmer
abhängt, ist fraglich, ob die Einigungsethik sich zur Gerechtigkeitsbegrün-
dung wirklich auf den hypothetischen Willen der nicht partizipierenden
Betroffenen berufen kann; vielmehr ist sie wohl die Folge der subjektiven
Präferenzen der Interpreten und den Machtdynamiken innerhalb des Krei-
ses der Verfahrensteilnehmer. Diese Gefahr ist in einer Ethik, die von
empirischen begreifbaren Prämissen ausgeht, weniger akut; die Resulta-
te bewegen sich dann im Rahmen plausibler, weil falsifizierbarer und
bislang unwiderlegter Thesen. Zwar können empirische Daten zu unter-
schiedlichen Schlüssen führen, sodass auch hier das Wahre und Wirkliche
nicht immer sichtbar sein wird, doch die Basis und die „Messgeräte“ sind
bekannt und stehen allen zur Verfügung. Jeder kann die Schlüsse von
Experten überprüfen, die sich empirischer Daten bedienen.

1102 Vgl. Potacs, Rechtstheorie, 82.
1103 Dazu vorne, Teil 3, B.III.1.
1104 Ein praktisches Beispiel sind die Erwägungen der NEK (Nationale Ethik-

kommission für Humanmedizin), Widerspruchslösung, Ethische Erwägungen
Nr. 19/2012 zur Zulässigkeit der Widerspruchslösung im Organtransplantati-
onswesen, die m.E. nur vor dem Hintergrund der Annahme des Fortlebens
der Seele nach dem Tod und (paradoxerweise) der physischen Verletzlichkeit
dieser Seele plausibel sind; siehe auch hinten, Teil 4, E.II.3.d und E.III.3.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

300

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kurz: Die Einigungsethik ist gefangen zwischen realen Verfahren der
Willens- und Einigungsfindung und Idealverfahren, deren faktische Un-
durchführbarkeit es erforderlich macht, dass jemand (Prinz, Prophet, Phi-
losoph etc.) den nur theoretisch partizipierenden Menschen erklärt, wo-
rauf sie sich im fiktiven Verfahren bindend geeinigt haben. Das bedeutet,
dass entweder der tatsächliche, volatile Wille der Menschen (oder der
Mehrheit) überhöht wird; oder aber einflussreiche Deuter dessen, was ver-
nünftige Menschen wollen müssten (wären sie bloss frei und vernünftig),
legen Gerechtigkeit fest. Unbefriedigend sind aus unterschiedlichen Grün-
den sowohl die auf tatsächliche Willensäusserungen reduzierte Einigungs-
ethik als auch jene elitäre und pseudodemokratische Einigungsethik, bei
der Gerechtigkeit als Ausdruck des Willens definiert ist, die tatsächlichen
Präferenzen der Menschen jedoch mangels Partizipation nur dann in die
Einigungsfindung einfinden, wenn die Entscheidenden sie gewogen und
nicht für zu leicht befunden haben.1105

Mischformen nehmen im Umfang der realen beziehungsweise idealen
Elemente Anteil an beiden Schwächen, können aber immerhin (aufgrund
des Ausgleichs der jeweiligen Risiken) eine sinnvolle Gerechtigkeitsstrate-
gie bilden.1106

Folgenethik (Konsequentialismus)

Grundkonzeption

Grundidee

Die Folgenethik geht vom ergebnisorientierten Verständnis des Guten aus:
Das Gute, das sich aufgrund einer Handlung ereignet, bestimmt (im Ver-
gleich mit den Folgen, die andere Handlungsoptionen nach sich zögen)

D.

I

1.

1105 Vgl. Hösle, Verantwortung der Philosophie, 248 f.: „Entweder gilt […] etwas,
weil es allgemein anerkannt worden ist – dann aber ist man kollektivem
Wahnsinn gegenüber per definitionem stets im Unrecht. Oder etwas soll
anerkannt werden, weil es gilt, weil es rational ist, es anzuerkennen – dann
brauchen wir aber materiale Kriterien, die uns gestatten, einen vernünftigen
Konsens von einem unvernünftigen zu unterscheiden.“

1106 Dazu hinten, Teil 3, F.II.2 – 3.

D. Folgenethik (Konsequentialismus)

301

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


den Wert der Handlung.1107 Richtig ist das Vorgehen, das zum grössten
Wohl der grössten Zahl jener führt, auf die es ankommt.1108

Es geht somit um Nutzen für das Wohlbefinden im Leben im umfassen-
den Sinn1109 – im Leben der Menschen (wobei bis zu einem gewissen Grad
zweifellos auch das Wohl anderer Tiere mitberücksichtigt werden sollte;
der Einfachheit halber und angesichts der menschenrechtlichen Thematik
wird nachfolgend gleichwohl nur von Menschen die Rede sein). Massstab
der Gerechtigkeit einer Handlung ist deren Eignung (im Vergleich mit
anderen Handlungsoptionen), die Betroffenen so weit wie möglich zu be-
fähigen, ein Leben zu leben, das möglichst wertvoll und möglichst wenig
leidvoll ist.1110

Für die Beurteilung der Gerechtigkeit einer Handlung ist alles zu be-
rücksichtigen, was sich in ihrer Folge ereignet und auf das Leben der
Menschen auswirkt.1111 Weil Folgen ex ante oft ungewiss sind, rechnet

1107 Parfit, Reasons, 24; Onfray, Les ultras, 204; Laternser, Gehalt, 178 ff.
1108 Bentham, Principles of Morals and Legislation, 20: „the greatest happiness or

greatest felicity principle: this for shortness, instead of saying at length […]
the greatest happiness of all those whose interest is in question, as being the
right and proper, and only right and proper and universally desirable, end of
human action: of human action in every situation“; Helvétius, De l’homme,
Kap. I.10, pos. 587/9853: „Le plus grand avantage public, c’est-à-dire le plus
grand plaisir et le plus grand bonheur du plus grand nombre de citoyens“;
ebd., IV Kap. 8, pos. 3407/9853: „[Q]u’est-ce en effet qu’une injustice? La
violation d’une convention ou d’une loi faite pour l’avantage du plus grand
nombre“; vgl. Holbach, Traité des trois imposteurs, 13–14: „Chacun doit
demeurer d’accord que tous les hommes sont dans une profonde ignorance en
naissant, et que la seule chose qui leur soit naturelle est de chercher ce qui leur
est utile et profitable“; aus neuerer Zeit, mit ausführlicher Besprechung der
unterschiedlichen Ansätze: Parfit, On What Matters, Vol. I, Kap. 16 § 55–62,
371 ff.

1109 Das Gute (der Nutzen) wurde schon breit definiert bei: Spinoza, Ethik, Teil 4,
Lehrsatz 40, 251: „Was zur gemeinsamen Vereinigung der Menschen dient
oder was bewirkt, daß die Menschen einträchtig leben, ist nützlich, und da-
gegen alles das schlecht, was Zwietracht in den Staat bringt.“; ebenso bei:
Helvétius, De l’Esprit, Kap. I.1, pos. 126/7511: „[Q]u’une action est plus ou
moins mauvaise, selon qu’elle nuit plus ou moins au bonheur de la société.“;
siehe etwa zum Nutzen der Wahrheit: ders., De l’Esprit, préface, pos. 25/7511:
„Dans tout ce que j’ai dit, je n’ai cherché que le vrai, non pas uniquement pour
l’honneur de le dire, mais parce que le vrai est utile aux hommes.“

1110 Mahlmann, Rechtsphilosophie, 156.
1111 Vgl. Pettit, Introduction, xiii-xix: „Roughly speaking, consequentialism is the

theory that the way to tell whether a particular choice is the right choice for
an agent to have made is to look at the relevant consequences of the decision;
to look at the relevant effects of the decision on the world.”; S. Scheffler,

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

302

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


die Folgenethik mit Ungewissheiten und orientiert sich an Wahrschein-
lichkeitserwägungen.1112 Die Richtigkeit von Handlungen wird als Aus-
druck des Werts und der Wahrscheinlichkeit der Folgen nicht kategorisch,
sondern graduell beurteilt. Geboten ist die Handlung, von der man im
Vorfeld aufgrund einer rationalen Prognose denken muss, sie führe zu den
vergleichsweise bestmöglichen Folgen.1113

Typische Elemente

Vergleichsabhängigkeit der Richtigkeitsaussagen

Die Folgenethik ist eine Vergleichsethik.1114 Gut bedeutet besser als, rich-
tig eher richtig als, gerecht gerechter als. Die Verwendung des gramma-
tischen Komparativs ist dabei oft entbehrlich, weil Vergleichsrelationen
auch anders zum Ausdruck gebracht werden können. Zur Illustration stel-
le man sich bildlich vor, wie ein junger, kleiner Elefant auf dem Feld steht;
neben ihm ist eine erstaunlich grosse Maus. Wer ist grösser? In unserer
normbasierten, intuitiven Vorstellung zweifellos der kleine Elefant; wir
verstehen das Attribut der Grösse im alltäglichen Sprachgebrauch nicht
absolut, sondern relativ: Wenn von der grossen Maus die Rede ist, hören
wir zunächst: gross für eine Maus.1115 Aus diesem Grund wird auch hier

2.

a.

Rejection, 167: “Consequentialists hold that the right act in any situation is the
one that will produce the best overall outcome”.

1112 Horster, Postchristliche Moral, 286; vgl. Gertsch, Kontrolle, 172: Ergebnis-
orientierte Verwirklichung der Grundrechte (Art. 35 BV) verlange, „dass [im
Rahmen der Verhältnismässigkeitsprüfung] konsequent mit Wahrscheinlich-
keiten zu arbeiten ist“. Vgl. der richtige Ansatz in: BGE 136 V 395, 408 E. 7.4:
„[D]ie Frage nach dem hohen therapeutischen Nutzen [kann nicht] mit einem
kategorialen Ja oder Nein beantwortet werden […]. [Die Frage ist vielmehr]
graduell und in Relation zu den Behandlungskosten zu beurteilen: Je höher
der Nutzen ist, desto höhere Kosten sind gerechtfertigt.“

1113 Vgl. Hobbes, Leviathan, Kap. VI, 124: „the good or evill effect thereof depen-
deth on the foresight of a long chain of consequences, of which very seldome
any man is able to see to the end. But for so farre as a man seeth, if the
Good in those consequences, be greater than the Evill, the whole chaine is that
which Writers call Apparent, or Seeming Good.“; vgl. Weber, Politik als Beruf,
255: „daß man für die (voraussehbaren) Folgen seines Handelns aufzukommen
hat“.

1114 Onfray, Les ultras, 252; vertiefend dazu: Hare, Moral Thinking, 117 ff.
1115 Vgl. für das Beispiel: Kahneman, Thinking, 74.

D. Folgenethik (Konsequentialismus)

303

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


regelmässig von gut oder gerecht in einer Weise die Rede sein, die das
komparative Element (oder das „im Vergleich zu“) implizit enthält.

Aus der Vergleichsabhängigkeit der Folgenethik folgt die Annahme der
Messbarkeit von Kriterien des Guten. Wer wissen will, ob Massnahme M1
im optimalen Sinn gerecht ist, muss prüfen, ob eine andere Massnahme
(z.B. M2, M3 oder M4) besser wäre; ist eine jener Massnahmen besser,
dann ist M1 einfach weniger gerecht. In jedem Fall setzt die Bewertung Re-
ferenzwerte voraus, welche die relative Gerechtigkeitsaussage erst ermögli-
chen.1116 Das heisst, die Lösungshypothesen müssen durch gleiche Bewer-
tungskriterien vergleichbar gemacht werden. Der Folgenethiker braucht
für seine Wertungen somit eine Art Urmeter.1117

Optimierung und Maximierung des Erwartungswerts

Die Folgenethik bevorzugt Handlungen, die möglichst viele Personen
möglichst umfassend am Guten teilhaben lassen. Eine Handlung wird
gutgeheissen oder missbilligt entsprechend ihrer Eignung, das Wohlbefin-
den der Personen, um deren Interessen es geht, zu vermehren oder zu
mindern.1118 Folgenethisch begründete Normen und Handlungsanweisun-
gen beanspruchen ihre Plausibilität stets im Kontrast mit der konkreten
Lebensrealität: Optimal ist nicht etwa immer die Handlung, deren direkte
Folgen gemeinhin erwünscht sind, sondern bisweilen jene, die – obschon
sie zu an sich nicht wünschenswerten Folgen führt – das kleinstmögliche
Übel nach sich zieht; so etwa die Tötung eines Angreifers zur nicht anders
realisierbaren Rettung seines Opfers.

Das gesamthafte Gute wird aggregiert; die positiven und negativen
Effekte einer Handlung für das Wohl jedes Einzelnen der Betroffenen
werden zusammengerechnet.1119 Der Wert der Handlung bestimmt sich
an ihrem Erwartungswert, also am probabilistisch gewichteten Wert der
erwarteten Folgen: Richtig ist das Handeln, das den Erwartungswert maxi-

b.

1116 Vgl. Mahlmann, Gerechtigkeit, § 13 N. 32.
1117 Siehe hinten, Teil 3, E.I.1 – 5: Das empirisch fassbare Kriterium der Lebens-

dienlichkeit und die Hierarchie der Grundbedürfnisse liefern eine Art „Urme-
ter“.

1118 Bentham, Principles of Morals and Legislation, 20 und 243.
1119 Helvétius, De l’homme, Kap. 10, pos. 587/9853; Bentham, Principles of

Morals and Legislation, 20; Parfit, On What Matters, Vol. I, § 55–62, 371 ff.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

304

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


miert.1120 Soweit die Maximierung sich per Definition auf das Gute als In-
begriff dessen richtet, was jenen, auf die es ankommt, bestmöglich dient,
ist sie Synonym für Optimierung. Die Maximierung der Zielwerte (des Gu-
ten, des Glücks, des erfüllten Lebens etc.) darf aber nicht so interpretiert
werden, als folge aus ihr ein Gebot der Maximierung konkreter Güter, de-
ren der Mensch nur in begrenzter Menge bedarf: Der Gesamtwert von in
gewissem Umfang wichtigen Gütern (etwa Handlungsfreiheit, Geld, Ge-
sundheit, Wohnraum, Nahrungsmittel) lässt sich nicht einfach durch Mul-
tiplikation errechnen. Singer weist darauf hin, dass jener, der bereits ein
Kilo Reis am Tag hat, weniger Bedarf an zusätzlichen 50 Gramm Reis hät-
te, während man die Lage desjenigen, der mit 200 Gramm Reis täglich
ums Überleben kämpft, deutlich verbessert, wenn man ihm weitere 50
Gramm gibt.1121 Man müsste ihm auch 50 Gramm geben, wenn die Alter-
native wäre, der bereits gut bedienten Person 100 Gramm zu geben. Hier
greift das Prinzip des sinkenden Grenznutzens, das oft zugunsten jener
wirkt, die noch weniger haben.1122 Das Prinzip des sinkenden Grenznut-
zens gilt auch für abstrakte Werte wie die Sicherheit: Will ein bereits siche-
rer Staat die „totale Sicherheit“ leisten (durch totale Überwachung, Auf-
nahme biometrischer Daten aller Menschen etc.), verheisst dies nichts Gu-
tes. Ein vom Aufwand her ähnliches Bemühen um mehr Sicherheit wäre
aber höchst wertvoll, wenn es der Wiederherstellung des Gewaltmonopols
in Krisenzeiten oder der Bekämpfung lebensbeeinträchtigender Unsicher-
heitsfaktoren diente.

Kurz: Es kommt immer darauf an, wo man steht und wie viel man
bereits hat. Daher tendiert die Folgenethik zu egalitären Schlüssen. Es ist
kein Widerspruch, dass diese Egalität durch Berücksichtigung der Hierar-
chie der Werte und Bedürfnisse erreicht wird.1123

1120 Parfit, On What Matters, Vol. I, 159 ff.; ausführlich dazu und zum Nachfol-
genden: Tomasik, Why maximize expected value?; hierauf basierend: Gloor,
Erwartungswert: weil alles berücksichtigt wird, was einem wichtig sei, ergebe
es Sinn, im Erwartungswert den persönlichen Nutzen zu maximieren.

1121 Singer, Praktische Ethik, Kap. 2, 56.
1122 Vgl. Singer, Praktische Ethik, Kap. 2, 56 f.
1123 Zur Möglichkeit einer Hierarchie der Grundrechte vorne, Teil 2, C.IV.2; zur

Hierarchie der Grundbedürfnisse insb. hinten, Teil 3, E.I.5.

D. Folgenethik (Konsequentialismus)

305

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Theoretische und praktische Folgenrechnung

Theoretisch müsste der Folgenethiker alle erdenklichen Folgen einer
Handlung bewerten, die Werte probabilistisch gewichten und mit dem
Ergebniswert aller Handlungen vergleichen, deren Vornahme ebenfalls
hätte möglich sein können; der Folgenethiker zöge alle Best- und Worst-
case-Szenarien und alle Zwischenwerte in Betracht. Praktisch sind solche
Rechnungen wegen des Aufwands selten verhältnismässig und technisch
kaum jemals möglich.1124 Während also theoretisch das beste Verhalten
errechnet würde, ist man praktisch auf eine den Umständen und der Wis-
senslage angemessen simplifizierte Folgenrechnung angewiesen. Praktisch
wird man sich nahezu immer mit Schätzungen begnügen müssen; wenn
mehr nicht möglich ist, können diese Schätzungen bisweilen einfach auf
Intuitionen basieren – idealerweise stützen sie sich aber auf Erfahrungen
in ähnlichen Fällen ab. Schon der Befund, ob im konkreten Fall eine eher
umfassende oder hilfsgriffartige Folgenbeurteilung nötig sei, setzt eine Art
Folgeneinschätzung voraus. Im Rahmen einer Schnellrechnung wird man
sich zuerst bemühen, Handlungen zu ermitteln, die als Kandidaten der
Optimalhandlung infrage kommen. Die absehbaren Folgen dieser Hand-
lungen werden näher eingeschätzt und verglichen, damit die Optimallö-
sung identifiziert werden kann.

Relevanz: Wahrscheinlichkeit und Gewicht der Folgen

Die Bewertung der Folgen beschränkt sich auf relevante Szenarien. Die
Relevanz der Szenarien hängt von der Wahrscheinlichkeit und dem Wert
der Folgen ab.1125 Wahrscheinliche Folgen, die aufgrund des getroffenen
Werts schwer wiegen, fallen besonders ins Gewicht (z.B. der Tod der
vom finalen Rettungsschuss getroffenen Person). Weniger gewichtige, aber

c.

d.

1124 Parfit, On What Matters, Vol. III, 419, zur Ansicht vieler Handlungsutilitaris-
ten: „We ought instead to try to follow certain well-tested policies or rules. But
we ought to regard these rules as merely rules of thumb. When we know or
have strong reasons to believe that we could make things go better by breaking
one of these rules, we ought to break this rule.“; zudem müsse man beim
Beurteilen der Zulässigkeit eines Regelbruchs das Risiko kognitiver Verzerrun-
gen bedenken.

1125 Singer, Effective Altruism, Kap. 12, 129 ff. – zur Herausforderung, Folgen
sachgerecht zu bewerten und zu gewichten; vgl. Parfit, On What Matters,
Vol. II, 612 ff.; ders., On What Matters, Vol. III, § 185, 422.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

306

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


relativ sicher eintretende Folgen (ein Sachschaden an der Haustüre bei In-
tervention der Polizei gegen häusliche Gewalt) sind ebenfalls zu berück-
sichtigen. Umgekehrt fallen grössere Schäden selbst dann ins Gewicht,
wenn sie unwahrscheinlich sind (eine Verletzung Dritter durch Querschlä-
ger beim Rettungsschuss aus mittlerer Distanz).

Besonders geringfügige Schäden sowie Szenarien, die aller naturwissen-
schaftlichen Plausibilität entbehren (z.B. die These, wer sich auch nur ein-
mal der Notlüge bediene, der zerstöre das Vertrauen unter Menschen und
mache die Rechtsquelle unbrauchbar1126), prägen die Abwägung dagegen
nicht. Dagegen sind schwer kalkulierbare, prima facie eher unwahrschein-
liche, aber mögliche schwere Katastrophen durchaus zu berücksichtigen –
etwa die Auslöschung des Lebens auf Erden wegen einer Umweltkatastro-
phe in diesem oder im nächsten Jahrhundert. Solche Gefahren sind auch
bei gering eingeschätzten Risiken als relevant anzusehen (selbst wenn sie
primär künftiges Leben treffen).1127

Gleiche Berücksichtigung

Auch die Folgenethik formuliert egalitäre Anliegen und setzt dabei unter-
schiedliche Schwerpunkte: Mal geht es um Glück, Mitbestimmung oder
Chancen; mal um Befähigung oder um Befriedigung von Präferenzen.1128

Eine überzeugende allgemeine Formulierung hierfür ist jene, die In-
teressen aller Personen verdienten gleiche Berücksichtigung.1129 Im Kon-
fliktfall ist sachorientiert zu priorisieren. Vorrang geniesst jene Position,
an deren Schutz insgesamt das wichtigste Interesse besteht. Anknüpfungs-
punkte zur Gewichtung der Interessen bieten die menschliche Natur und
besonders die unterschiedliche relative Dringlichkeit menschlicher Grund-
bedürfnisse.1130 Weil der Mensch selbst gewisse Bedürfnisarten vor ande-
ren Bedürfnissen zu priorisieren neigt, liegt es wegen der Gleichberechti-
gung der Menschen auf der Hand, im Kollisionsfall jene Bedürfnisse zu

e.

1126 So ungefähr: Kant, Lügen, AA VIII, 426.
1127 Vgl. Singer, Effective Altruism, Kap. 15, 165 ff.; zur Berücksichtigung künfti-

gen Lebens bei Grundrechtskollisionen i.w.S.: vorne, Teil 2, B.I.4.b und Teil 3,
A.II.4.

1128 Vgl. Mahlmann, Konkrete Gerechtigkeit, § 13 N. 31 f.
1129 Singer, Praktische Ethik, Kap. 2, 52.
1130 Dazu hinten, Teil 3, E.I.5.

D. Folgenethik (Konsequentialismus)

307

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


priorisieren, denen jeder Betroffene den Vorrang gäbe, wenn alle kollidie-
renden Bedürfnisse seine eigenen wären.1131

So geht – um evidente Fälle zum Beweis des Gesagten aufzuführen – die
physische Gesundheit eines Menschen dem Wunsch des Arztes vor, seinen
Patienten ungefragt neue Medikamente zu verabreichen, um medizinische
Erkenntnisse zu erzielen und Ruhm zu erlangen. So tritt zudem das Be-
dürfnis des Stalkers nach Kontakt vor dem Bedürfnis der von ihm verfolg-
ten Person nach Sicherheit zurück.1132 So müsste bei knappen Ressourcen
der Bau des Dorfbrunnens in einem ärmeren Dorf fraglos dem Bau des
spektakulären Springbrunnens im Palastgarten des Präsidenten vorgehen.
Solche evidente komparative Wertungen weisen auf eine Hierarchie der
Werte, die mit derjenigen menschlicher Grundbedürfnisse korreliert und
deren Beachtung wegen der Gleichberücksichtigung der Interessen aller
geboten ist.

Substanzielle Grundlagen (Grundlage im realen Leben)

Obwohl das Kriterium der Folgenoptimierung an sich rein formaler Natur
ist1133, setzt die Folgenethik zur Bewertung der Folgen typischerweise auf
ein substanzielles Verständnis des Guten.1134 Die Moral bricht keine Natur-
gesetze. Metaphysisch konstruierte, mit Absolutheitsanspruch versehene

f.

1131 Für eine entsprechende Beurteilungsperspektive bereits: Hare, Universalizabi-
lity, 34: „I can see no reason for not adopting the same solution here as we do
in cases where our own preferences conflict with one another.“; vgl. dazu die
Heuristik zur Prüfung der objektiven Präferenz durch Risikoausgleich hinten,
Teil 3, F.3.d.

1132 Zum Vorrang der Sicherheitsbedürfnisse vor sozialen Bedürfnissen Maslow,
Human Motivation, 13.

1133 I.d.S. treffend Tschentscher, Prozedurale Theorien, 22, 51 und 154 ff.: Der
Utilitarismus gehe vom rein formalen Kriterium der Ergebnisgerechtigkeit aus.

1134 Seltene (unechte) Ausnahme: Moore, Principia Ethica, 196 u.a., der das Rich-
tige als die Ursache guter Folge definierte, das Gute aber nicht für empirisch
fassbar hielt; mit der These der Naturalistic Fallacy hat Moore die empirischen
Erkenntniswege der Folgenethik torpediert. Unecht ist die Ausnahme, weil
Moore eine hybride Gerechtigkeitstheorie entwarf: Stanford Encyclopedia,
Moore: „Principia Ethica took the consequentialist part of this view to be ana-
lytically true, since it defined the right as what most promotes the good. But
once Moore abandoned this definition, he had to treat the consequentialist
principle as synthetic and did so in Ethics, which allowed that deontological
views that say some acts that maximize the good are wrong are perfectly
coherent.“ Kritisch zur Naturalistic Fallacy zu Recht Parfit: diese sei „neither

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

308

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ziele kommen nicht in Betracht. Was die Moral leistet, leistet sie im
Rahmen der üblichen Wirkungsverhältnisse der Welt.

Gelegentlich herrscht die Vorstellung, folgenethische Gerechtigkeitsbe-
gründungen verlören sich in einer endlosen Begründungskette, da man
immer nach dem Nutzen des Nutzens fragen müsse. So argumentiert
sogar Arendt, die sich auf Nietzsche beruft, der vom Zweckprogressus in
infinitum gesprochen hatte1135, das Ideal des Nutzens könne nicht mehr
damit erklärt werden, dass es „nützlich“ sei. Die Aporie des Utilitarismus
bestehe darin, dass er im Zweckprogressus ad infinitum hoffnungslos
gefangen sei. Innerhalb des Utilitarismus sei das Um-zu der Inhalt des
Um-willen geworden. Wo aber der Nutzen sich als Sinn etabliere, werde
nur Sinnlosigkeit erzeugt.1136

Diese Bedenken träfen zu, wenn die Folgenethik sich damit begnügte,
die Maximierung des rein formal definierten Nutzens zu fordern, ohne
ein Gutes, dem man nützen will, festzulegen.1137 Rein formales Streben
nach Nutzen wäre in der Tat sinnlos: Eine Kanone wäre nützlich (um
Stadtmauern zu zertrümmern), die grössere Kanone nützlicher; die Atom-
bombe am nützlichsten. Mit Ethik hat das nichts zu tun. Nur darf man
nicht unterstellen, der Utilitarismus strebe nach Nutzen im formalen Sinn.
Es ist und war, soweit ersehen, nie der Fall. Schon Bentham wich, um
Irrtümern der Art vorzubeugen, von seiner anfänglichen Bezeichnung für
das folgenethische Grundprinzip als Nutzenprinzip (principle of utility) ab
und bezeichnete dieses Grundprinzip dann als Prinzip des grössten Glücks
(greatest happiness [felicity] principle).1138

naturalistic nor a fallacy“ (Parfit, On What Matters, Vol. I., 465 [Fn. zu Kap.
36, 247]).

1135 Nietzsche, Aus dem Nachlaß der Achtzigerjahre, in: ders., Werke in drei
Bänden, München 1954, Bd. III, 864–914, 875, N. 27.

1136 Arendt, Vita activa, 182 f., m.H. ebenfalls auf Lessing, der gefragt haben soll,
was der Nutzen des Nutzens sei.

1137 Russell, Writings, Kap. 43, 337: „If human life is not to become dusty and
uninteresting, it is important to realize that there are things that have a value
which is quite independent of utility. What is useful is useful because it is a
means to something else, and the something else, if it is not in turn merely
a means must be valued for its own sake, for otherwise the usefulness is
illusory.“

1138 Bentham, Principles of Morals and Legislation, 20, Anm. 1 zu Kap. 15 (1822):
„To this denomination [principle of utility] has of late been added, or substitut-
ed, the greatest happiness or greatest felicity principle: […] The word utility
does not so clearly point to the ideas of pleasure and pain as the words happi-
ness and felicity do: nor does it lead us to the consideration of the number,
of the interests affected; […] This want of a sufficiently manifest connexion

D. Folgenethik (Konsequentialismus)

309

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Folgenethische Theorien sind in aller Regel substanzielle Theorien der
Gerechtigkeit.1139 Als gerecht oder richtig gilt nicht einfach nur das Bewir-
ken eines rein formalen Guten („Nützlichkeit“). Das Gute, das maximiert
werden soll, wird mit Blick auf die Lebensrealität der Menschen zumin-
dest abstrakt material definiert. Man kann dabei das Gute erkenntnisoffen
definieren und Begriffe verwenden, die sich erst nach und nach auf Ba-
sis empirischer Erkenntnisse mit konkretem Sinn füllen lassen.1140 Ein
solcher Begriff ist jener der Lebensdienlichkeit.1141 Lebensdienlich ist, was
zum Erhalt, zur Schaffung oder Förderung der für ein befriedigendes Le-
ben erforderlichen Lebensqualität beiträgt. Der Begriff der Lebensqualität
spricht das zu optimierende Zielgut an, jener der Lebensdienlichkeit das
diesen Zweck umfassende Grundgebot. Er bezeichnet evidente Elemente
des Wohlbefindens, die sich etwa aus Erkenntnissen der Medizin ergeben.
Zudem kann man provisorisch als der Lebensqualität mit einer gewissen
Wahrscheinlichkeit zuträglich auch ansehen, was derzeit nur vermutungs-
weise gut ist; etwa Religionsunterricht an öffentlichen Schulen. Kurz: Der
substanzielle Begriff des Guten muss nicht im Detail empirisch erfasst sein.
Wichtiger ist, dass er empirisch erfassbar und falsifizierbar ist.

Beide Begriffe – Lebensdienlichkeit und Lebensqualität – lassen sich mit
Blick auf menschliche Grundbedürfnisse konkretisieren.1142 Hierzu kann
man auf Untersuchungen Maslows zur menschlichen Motivation aufbau-
en.1143 Dessen Forschung legt die Reihenfolge dar, in der der Mensch seine
Grundbedürfnisse zu befriedigen neigt.1144 Für Maslow sind Grundfrei-
heiten eine Bedingung der Befriedigung menschlicher Grundbedürfnisse,
nicht aber eigentliche Zwecke an sich.1145 Als moralisch gut, weil lebens-

between the ideas of happiness and pleasure on the one hand, and the idea
of utility on the other, I have every now and then found operating, and with
but too much efficiency, as a bar to the acceptance, that might otherwise have
been given, to this principle.“

1139 Tschentscher, Prozedurale Theorien, 153; Nussbaum, Grenzen, 460.
1140 Vgl. Nussbaum, Grenzen, 104 m.H.
1141 Ausführlich hinten, Teil 3, E.I.2 – 3.
1142 Vgl. Nussbaum, Capabilities, 41 f.; Singer, Praktische Ethik, 77–81 zur Frage,

ob Menschen nach ihren Bedürfnissen statt nach ererbten Fähigkeiten ent-
lohnt werden sollten.

1143 Vertieft dazu unten, Teil 3, E.I.4.
1144 Siehe insb. Maslow, Human Motivation, passim; ders., Motivation and Per-

sonality, passim; ders., Psychology of Being, passim.
1145 Maslow, Human Motivation, 23: „There are certain conditions which are im-

mediate prerequisites for the basic need satisfactions. […] Such conditions as
freedom to speak, freedom to do what one wishes so long as no harm is done

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

310

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


dienlich, müssen jedenfalls jene Handlungen gelten, die dazu beitragen,
die wichtigsten Bedürfnisse zu befriedigen.

Unterschiedliche Bezeichnungen für denselben Typ Theorie

Konsequentialismus ist ein auch hierin verwendetes Synonym für Folgen-
ethik. Unter Utilitarismus versteht man typischerweise einen Untertyp
folgenethischer Theorien.1146 Oft werden die bekannten Klassiker der Fol-
genethik (Bentham, Mill, Sidgwick) als Utilitaristen bezeichnet.1147 Auch
der Utilitarismus begreift Handlungen als gerecht, die das für jeden Einzel-
nen Gute gesamthaft maximieren, ohne das Wohlbefinden jener Personen,
die als Teil einer Vielzahl auf einer Konfliktseite nicht als Einzelpersonen
auffallen, geringer zu schätzen als das Wohl der einzeln betroffenen Perso-
nen.1148 Insofern ist Utilitarismus ebenfalls ein Synonym für Folgenethik.

Ob es Unterschiede gibt, hängt von der Definition ab. Eine solche hier
vorzugeben, ergäbe wenig Sinn, weil jeder Vertreter einer konsequentialis-
tischen Theorie letztlich selbst bestimmt – wenn es nicht seine Gegner
tun –, wie er die Theorie bezeichnet haben möchte. Der Grund, die
Folgenethik nicht Utilitarismus zu nennen, ist vorliegend der Folgende:
Die Bezeichnung einer Theorie als Utilitarismus und die Rhetorik der
Nützlichkeit dienen nicht der Akzeptanz der Theorie. Dies ist jedenfalls
der Eindruck des Verfassers in Bezug auf rechtsethische Debatten in Mit-
teleuropa. Der Intuition vieler Menschen behagt die Vorstellung kaum,
moralisches Handeln müsse stets „nützlich“ sein. In der Alltagssprache
ist es nicht üblich, alle guten und wertvollen Dinge als nützlich zu be-
zeichnen. Eine sich selbst reinigende Kaffeemaschine mag nützlich sein –
Freundschaft, Vertrauen, Liebe, Geduld, Glück, Wohlwollen, Erkenntnis,
Solidarität und dergleichen nennt man aber in der Regel nicht nützlich
(wer eine Freundschaft als nützlich bezeichnet, verdient Misstrauen). Aus
diesem Grund wird vorliegend selten von Utilitarismus die Rede sein; Aus-

3.

to others, freedom to express one’s self, freedom to investigate and seek infor-
mation, freedom to defend one’s self, justice, fairness, honesty, orderliness in
the group are examples of such preconditions for basic need satisfactions. […]
These conditions are not ends in themselves but they are almost so since they
are so closely related to the basic needs, which are apparently the only ends in
themselves.“

1146 Sen, Justice, 217; Horster, Postchristliche Moral, 288 Fn. 6 m.H.
1147 Siehe etwa Mahlmann, Rechtsphilosophie, 157.
1148 Mannino/Vollmer/Pulver, Stellungnahme.

D. Folgenethik (Konsequentialismus)

311

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


nahmen haben ihre (ebenfalls sprachlichen) Gründe: Den Frühutilitaristen
könnte man anders (Frühfolgenethiker, Frühkonsequentialist) kaum lesen
und sprechen; und Regelutilitarismus ist immerhin als Wort nötig, soll
„Regelkonsequentialismus“ nicht den Leser vergrämen (was hier, wo ihm
bereits die Länge der Arbeit zugemutet, unfreundlich wäre).

Die teleologische Ethik bezeichnet alle ergebnisorientierten Gerechtig-
keitstheorien; die Bezeichnung passt somit auch für Gerechtigkeitsansätze,
die festgelegte Werte (z.B. Verfassungsrechte) unabhängig von der substan-
ziellen Begründbarkeit dieser Werte optimieren wollen.

Variationen

Ursprünge der Folgenethik

Griechische Antike

Schon unter den Vorsokratikern finden sich frühe Folgenethiker: Demo-
krit1149, Leucipp1150, Antiphon1151 und der sogenannte Anonymus Iambli-
chi1152 folgerten aus Beobachtungen der menschlichen Natur, Gesellschaft
und Psychologie auf Regeln des guten Lebens; die Legitimität der Gesetze
hing von ihrer Eignung ab, zum Wohl des Einzelnen (vgl. Antiphon1153)
und jenem der Gemeinschaft (so Anonymus1154) besser beizutragen, als es
der Einzelne selbst könnte. Nur ein Staat, der das Wohl und die Freiheit

II

1.

a.

1149 Dazu Russell, History, 78: „In ethics he [Demokrit] considered cheerfulness
the goal of life, and regarded moderation and culture as the best means to it.“

1150 Dazu Russell, History, 71 ff.
1151 Antiphon, in: Schirren/Zinsmaier, Sophisten, 197 N. 17 Fr. B: „Wenn man

es recht bedenkt, sind also die Dinge, die Schmerz bereiten, der Natur keines-
wegs förderlicher als die, die Freude bereiten. Keineswegs zuträglicher dürfte
also auch das Unangenehme sein als das Angenehme; denn was wirklich zu-
träglich ist, darf nicht schaden, sondern muss nützen.“

1152 Anonymus (dessen „Name“ daher rührt, dass der keiner bekannten Person
zugeordnete Philosoph von Iamblichus zitiert wird), in: Schirren/Zinsmaier,
Sophisten, 335–341 N. 6–7; ebd., 331 N. 3 Ziff. 3: „wer den meisten von
Nutzen ist“; Waterfield, First Philosophers, 300 ff.; SAndrew T. Cole Jr.,
The Anonymus Iamblichi and His Place in Greek Political Theory, in: Harvard
Studies in Classical Philology, 1961 (65), 127–163.

1153 Antiphon, in: Schirren/Zinsmaier, Sophisten, 195 ff. N. 17–18.
1154 Anonymus, in: Schirren/Zinsmaier, Sophisten, 335 N. 6, 337 N. 7; vgl. Water-

field, First Philosophers, 301 f.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

312

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


aller Mitglieder der Gemeinschaft fördert, verhindert die Usurpation der
Herrschaft durch Despoten, die besonders dann droht, wenn geltende Ge-
setze nicht im Interesse der Gemeinschaft sind (und die Masse sich daher
nicht gegen den Despoten wehrt).1155

Nach Sokrates erhob Epikur das Glücksstreben des Einzelnen zum
Leitprinzip und vertrat die Ansicht, das natürliche Recht sei ein Utilitäts-
vertrag, des Inhalts, dass man sich nicht gegenseitig schädige.1156 Auch
Aristoteles lässt sich den Folgenethikern zuschlagen. Er ging von der
sozialen Natur des Menschen aus und setzte Glückseligkeit (eudaimonia)
in den Fokus der teleologischen Gerechtigkeitskonzeption.1157 Auf ihn
geht zurück, dass Folgenethik auch als eudämonistische Ethik bezeichnet
wird.1158

Spinoza und Montesquieu

Erste Spuren der modernen Folgenethik1159 finden wir, den bereits zitier-
ten Hobbes ausblendend1160, bei Spinoza. Dessen Kurzdefinition des Gu-
ten lautet: „Unter gut verstehe ich das, wovon wir gewiß wissen, daß es uns
nützlich ist.“1161 Das Schlechte sei das, wovon wir mit Bestimmtheit wüss-
ten, dass es uns daran hindert, irgendeines Guten teilhaftig zu werden.1162

Ausführlicher:
„Was das Gute und Böse betrifft, so bedeutet auch dies nichts Positives
in den Dingen, nämlich wenn man sie an sich betrachtet, sondern es
sind nur Modi des Denkens oder Begriffe, die wir daraus bilden, daß

b.

1155 Vgl. Anonymus, in: Schirren/Zinsmaier, Sophisten, 341 N. 7.
1156 Zu Epikurs „Utilitarismus“ vgl. J. Armstrong, Epicurean Justice, in: Phrone-

sis, Nr. 42, 1997, 324 ff.; Russell, History, 230 ff.; Dubois, Selbsterziehung,
64–65.

1157 Höffe, Aristoteles. Nikomachische Ethik, 13 ff., N. 1094a.
1158 So etwa bei Höffe, Kategorische Rechtsprinzipien, 17; vgl. Tschentscher,

Prozedurale Theorien, 56 ff. zum aristotelischen Gerechtigkeitsbegriff, und
ebd. 152 ff. zu den Theorien der aristotelischen Grundposition (dies als Syno-
nym für teleologische Ethiken).

1159 Siehe zu den Ursprüngen der Folgenethik auch Kley, Teleologische und deon-
tologische Ethik, 57–60, der Okham als einen frühen Utilitaristen identifiziert.

1160 Zu den folgenethischen Elementen in der Theorie Hobbes’ siehe oben, Teil 3,
C.II.1.

1161 Spinoza, Ethik, Teil 4, Definition 1, 212.
1162 Spinoza, Ethik, Teil 4, Definition 2, 212.

D. Folgenethik (Konsequentialismus)

313

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


wir die Dinge miteinander vergleichen. Denn ein und dasselbe Ding
kann zu derselben Zeit gut und böse und auch indifferent sein. Die
Musik z.B. ist für den Mißmutigen gut, für den Trauernden böse, für
den Tauben aber weder gut noch böse. Obgleich sich aber die Sache so
verhält, müssen wir doch diese Wörter beibehalten. [...] Unter gut wer-
de ich also in der Folge das verstehen, wovon wir gewiß wissen, daß es
ein Mittel ist, uns dem Urbilde der menschlichen Natur [...] mehr und
mehr zu nähern“.1163

Spinoza stellt klar, dass das Gute nicht auf ein idealistisches, fiktives „Ur-
bild“ ausgerichtet ist; gut ist, was die eigene, innere Veranlagung zur
Geltung bringt. Was gut ist, hilft, im Einklang mit der eigenen Natur
und nach den Bedürfnissen der eigenen Natur zu leben. Das setze die Er-
weiterung des Tätigkeitsvermögens voraus, also der Freiheit, nach innerem
Anlass zu handeln (nicht nur nach äusseren Impulsen).1164

In willkürlicher Kürze sei darauf verwiesen, dass auch der grosse Mon-
tesquieu tiefe Spuren einer Folgenethik in seiner Philosophie enthielt,
etwa in der Einsicht, ungerechte Normen zeichneten sich dadurch aus,
dass sie gewissen Personen klar zum Nachteil gereichten, ohne geeignet
zu sein, den gleichen Personen zu nützen („injuste [c’est] défavorable à un
certain nombre de gens sans pouvoir leur être utile“1165).1166

1163 Spinoza, Ethik, Teil 4, Vorrede, 210 f.
1164 Spinoza, Ethik, Teil 4, Vorrede, 211: „[W]enn ich sage, jemand gehe von

geringerer zu größerer Vollkommenheit über und umgekehrt, ich darunter
nicht verstehe, daß er aus einem Wesen oder aus einer Form in eine andere
verwandelt wird […], sondern vielmehr, daß wir sein Tätigkeitsvermögen, in-
sofern es aus seiner eigenen Natur erkannt wird, als vermehrt oder vermindert
begreifen.“; hier klingt schon Nietzsches „Du sollst der werden, der du bist“
an (Nietzsche, Fröhliche Wissenschaft, 3. Buch, N. 270).

1165 Montesquieu, Pensées, N. 174, 187: „injuste [c’est] défavorable à un certain
nombre de gens sans pouvoir leur être utile“.

1166 Vgl. zudem Montesquieu, Pensées, N. 174, 184–187 (Kritik der Sklaverei),
186: „la loi de l’esclavage n’a jamais pu lui être utile, elle est dans tous les cas
contre lui sans être jamais pour lui, ce qui est contre le principe fondamental
de toutes les sociétés“, 187: „ces droits si barbares et si odieux ne sont point
nécessaires pour la conservation du genre humain; ils sont donc injustes“; ebd.,
N. 815, 208: „[T]oute peine qui ne dérive point de la nécessité est tyrannique.
[…] toute loi inutile est une loi tyrannique“; vgl. N. 408, 64; N. 464, 66; N.
547, 69; N. 1796, 171 (zu den Problemen der Todesstrafe).

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

314

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Radikale französische Aufklärung (und Beccaria)

Spinoza und Montesquieu hatten beide einen erheblichen Einfluss auf
Vertreter der „radikalen französischen Aufklärung“, zu der einige jeden-
falls zu dieser Zeit einflussreiche Persönlichkeiten zählen (Diderot, Hel-
vétius, Holbach), nicht aber jene Figuren, die man heute gemeinhin als
grosse Vertreter der „französischen“ Aufklärung ansieht (Rousseau, Vol-
taire). Diese Aufklärung war insofern „radikal“, als dass sie in vielen Be-
langen sehr konsequent war; sie lehnte den religiösen Glauben als Wissens-
quelle, die Monarchie als Fundament der Gesellschaftsform strikt ab; sie
war in gesellschaftspolitischen Fragen ihrer Zeit nicht selten voraus: Wenn
so etwas wie Diskussionen über Frauenrechte zur Zeit der Aufklärung
stattfanden, dann in den Salons und Schriften der radikalen französischen
Aufklärer.1167 Gleiches gilt für Ansätze einer Tierethik.1168

Dass die Radikalaufklärung fast vergessen ging, liegt nicht an der Qua-
lität der Theorien, sondern an den Geschicken der Zeit und den Präferen-
zen der Machthaber: Robespierre und Napoleon misstrauten Helvétius’
Philosophie; Rousseau war ihnen dagegen eher nützlich – und jedenfalls
Robespierre und Saint-Just waren von Rousseau begeistert.1169 Wozu auch
nicht? Jemand musste sich zum grossen Lenker und Deuter der Volonté
générale, die das Volk selbst nicht artikulieren könnte, berufen fühlen.1170

c.

1167 Dazu Haller, Die Ungläubigen, 94; Onfray, Les ultras, 26; siehe etwa Helvé-
tius, De l’Esprit, pos. 2388/7510: „de perfectionner l’éducation des femmes, de
donner plus de hauteur à leur âme, plus d’étendue à leur esprit“ ; Diderot,
Jacques le Fataliste, 606: „Un homme en poignarde un autre pour un geste,
pour un démenti; et il ne serait pas permis à une honnête femme perdue,
déshonorée, trahie, de jeter le traître entre les bras d’une courtisane?“ (Binnen-
erzählung über das Leben der Mme de la Pommeraye); in dieser Hinsicht weni-
ger progressiv: Voltaire, Rousseau und Kant (vgl. Haller, Die Ungläubigen,
82 ff.; Onfray, Les ultras, 21 f. und 25 f.).

1168 Vgl. Papaux, Droits de l’homme et protection de l’environnement, 384; zur
Illustration Diderot, Encyclopédie: Droit naturel, 259: „Si les animaux étaient
d’un ordre à peu près égal au nôtre, s’il y avait des moyens sûrs de communi-
cation entre eux et nous, s’ils pouvaient nous transmettre évidemment leurs
sentiments et leurs pensées et connaître les nôtres avec la même évidence, en
un mot s’ils pouvaient voter dans une assemblée générale, il faudrait les y
appeler“.

1169 Sturma, Rousseau, 185 f.
1170 Onfray, Les ultras, 218–219; Blom, Böse Philosophen, 14 und 18–23; Russell,

History, 623: „[Rousseau is] the inventor of the political philosophy of pseu-
do-democratic dictatorships as opposed to traditional absolute monarchies.“,
und: „Hitler is an outcome of Rousseau“; vgl. Haller, Die Ungläubigen, 95;

D. Folgenethik (Konsequentialismus)

315

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einige der Radikalaufklärer (Helvétius, Holbach und der hier nicht
behandelte Maupertuis) entwarfen erste folgenethische Gerechtigkeits-
theorien.1171 Als Quelle der Erkenntnis stand für sie stets die Erfahrung
im Vordergrund, auch in moralischen Belangen.1172

Für Helvétius war Rationalität im moralischen Urteilen eine Frage der
natürlichen Interessen, des Empfindens der Menschen.1173 Die Folgen be-
stimmen den Wert der Handlungen; das Gute bestimmt sich nie absolut,
sondern stets im Verhältnis zum (weit verstandenen1174) Nützlichen.1175

Wie Onfray aufzeigt1176, steht Helvétius‘ empiristische, sensualistische
und frühutilitaristische Moralphilosophie im krassen Gegensatz zur kanti-
schen Moralkonzeption: Helvétius erblickt das Kriterium des Guten im

ferner (aber weit weniger Rousseau-kritisch) J. P. Müller, Demokratische
Gerechtigkeit, 41.

1171 Haller, Die Ungläubigen, 93–96; Blom, Böse Philosophen, passim; siehe fer-
ner Pierre Hermand, Les idées morales de Diderot, 1972; Georgi W. Plecha-
now, Beiträge zur Geschichte des Materialismus, Berlin 1946, 10 f.

1172 Vgl. Blom, Böse Philosophen, 205.
1173 Helvétius, De l’Esprit, pos. 528/7511: „l’intérêt préside à tous nos jugements“ ;

ebd., pos. 536/7511: „Il seroit en effet bien singulier que l’intérêt général eût
mis le prix aux différentes actions des hommes; qu’il leur eût donné les noms
de vertueuses, de vicieuses ou de permises, selon qu’elles étoient utiles, nuisi-
bles ou indifférentes au public; et que ce même intérêt n’eût pas été l’unique
dispensateur de l’estime ou du mépris attaché aux idées des hommes“ und pos.
610/7511: „Car enfin on obéit toujours à son intérêt; et de-là l’injustice de tous
nos jugements, et ces noms de juste et d’injuste prodiqués à la même action,
relativement à l’avantage ou au désavantage que chacun en reçoit.“

1174 Vgl. Helvétius, De l’Esprit, pos. 536/7511: „Les idées utiles: et prenant cette
expression dans le sens le plus étendu, j’entends, par ce mot, toute idée propre
à nous instruire ou à nous amuser.“

1175 Onfray, Les ultras, 201, 204 f.; vgl. Helvétius, De l’Esprit, pos. 129/7511: „et
que cet homme sache encore qu’une action est plus ou moins mauvaise, selon
qu’elle nuit plus ou moins au bonheur de la société“.

1176 Siehe Onfray, Les ultras, 167–219, insb. 200–201: „Tout oppose les deux hom-
mes sur le plan théorique: Helvétius propose une psychologie cynique, une
anthropologie tragique, il voit l’homme tel qu’il est, attiré par le plaisir, motivé
par le seul intérêt, conduit par le tropisme des bénéfices escomptés ; Kant
s’inscrit dans la logique chrétienne d’un homme marqué par le péché originel
– le ‘mal radical’ de la Religion dans les limites de la simple raison – et tient
pour une philosophie qui propose un salut via les vertus judéo-chrétiennes
laïcisées, sécularisées et formulées dans le patois philosophique de l’idéalisme
allemand. […] Helvétius laïque, Kant chrétien ; De l’esprit enseigne l’inexis-
tance d’actions moralement désintéressées, la Métaphysique des mœurs définit
la moralité comme l’action produite sans qu’un gramme d’intérêt s’y mêle“).

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

316

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Nutzen einer Sache für das sinnliche Erleben der Menschen.1177 Zudem
sind für Helvétius Tugenden, wenn sie zwecklos sind und nichts zum
bonheur public beitragen, blosse Tugenden im Vorurteil (vertus de préju-
gés).1178 Statt Leidenschaften aus der Moral zu bannen, schätzt er sie als
Kräfte, die zur Tugend animieren können; wer die Leidenschaft verliert,
werde dumm.1179 Intrinsische, unhinterfragbare Werte erkennt Helvétius
keine; nichts läge ihm ferner, als das Unbeweisbare durch Postulate zu
überwinden.1180 Dies stand der Fortschrittlichkeit seiner Theorie nicht im
Weg: Man findet man bei Helvétius einen für die Zeit ausgeprägten Sinn
für Gleichberechtigung, der Fremde und Frauen einschliesst.1181

Holbach, Frühutilitarist, entschiedener Atheist und Materialist, defi-
nierte das Richtige ebenfalls wirkungsorientiert.1182 Auch Holbach hat

1177 Helvétius, De l’Esprit, Kap. II.24, pos. 2741/7511: „que la sensibilité physique
a produit en nous l'amour du plaisir et la haine de la douleur ; que le plaisir
et la douleur ont ensuite déposé et fait éclorre dans tous les coeurs le germe
de l'amour de soi, dont le développement a donné naissance aux passions, d'où
sont sortis tous nos vices et toutes nos vertus“.

1178 Helvétius, De l’Esprit, Kap. II.14, pos. 1658/7511: „Je donne le nom de vertus
de préjugé à toutes celles dont l'observation exacte ne contribue en rien au
bonheur public; telles sont la chasteté des vestales et les austérités de ces fakirs
insensés dont l'Inde est peuplée; vertus qui, souvent indifférentes et mêmes
nuisibles à l'état, font le supplice de ceux qui s'y vouent.“

1179 Helvétius, De l’Esprit, Kap. III.8, pos. 3612/7511: „On devient stupide dès
qu’on cesse d’être passionné“; dazu auch Onfray, Les ultras, 203; vgl. auch
Diderot, Réponse à Mme Riccoboni, in: Œuvres, 1292: „j’ai mieux [que de
l’esprit]: de la simplicité, de la vérité, de la chaleur dans l’âme, une tête qui
s’allume, de la pente à l’enthousiasme, l’amour du bon, du vrai et du beau,
une disposition facile à sourire, à admirer, à m’indigner, à compatir, à pleurer.
Je sais aussi m’aliéner ; talent sans lequel on ne fait rien qui vaille“; ders., Le
neveu de Rameau, 403: „[R]egardons la chose du côté vraiment intéressant;
oublions pour un moment le point que nous occupons dans l’espace et dans la
durée, et étendons notre vue sur les siècles à venir, les régions les plus éloignées
et les peuples à naître. Songeons au bien de notre espèce; si nous ne sommes
pas assez généreux, pardonnons au moins à la nature d’avoir été plus sage
que nous.“ ; zu Diderot vertiefend und m.H. auf das erste Zitat: Blom, Böse
Philosophen, 53.

1180 Vgl. Onfray, Les ultras, 201.
1181 Vgl. Helvétius, De l’Esprit, Kap. II.21, pos. 2407/7511: Die gegenseitige

Verachtung der Völker sei der Eitelkeit geschuldet; ebd., II, Kap. 15, pos.
1812/7511: „Qu’espérer de tant de déclamations contre la fausseté des femmes,
si ce vice est l’effet nécessaire d’une contradiction entre les desirs de la nature
et les sentiments que, par les loix et la décence, les femmes sont contraintes
d’affecter?“; vgl. Onfray, Les ultras, 26.

1182 Siehe Onfray, Les ultras, 223 und 252–253.

D. Folgenethik (Konsequentialismus)

317

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


nichts mit populären Karikaturen des Utilitarismus zu tun, dem es um
blinde Maximierung eines eingeschränkt gedachten Guten gehe. Das Ziel
der Moral beschreibt er vielmehr folgendermassen: „Procurer à l’homme
une félicité durable que rien ne puisse altérer, et lier cette félicité à celle
des êtres avec lesquels il vit“.1183 Erstrebenswert ist die nachhaltige Glück-
seligkeit eines Lebens im Einklang mit den Menschen, mit denen man
lebt – nicht die Anhäufung flüchtiger Glücksmomente.1184 Daran ändert
nichts, dass das Motiv der Moral bei Holbach die Selbstliebe ist: Holbach
ist (wie schon Spinoza und Montesquieu1185) der Ansicht, Selbstliebe nö-
tige nicht zu gemeinschädlichem Verhalten.1186 Tugend sei die Förderung
des eigenen Wohles durch Förderung des Wohles Anderer; die wahre
Moral und die wahre Tugend gingen mit dem Interesse des Menschen
Hand in Hand, da dies die Bedingung aller Glückseligkeit sei.1187

Beccaria, ein Freund der radikalen französischen Aufklärer, setzte sich
für die Modernisierung des Strafwesens ein. Seine hierzu verfasste Schrift,
Dei delitti e delle pene, trug zur Überwindung der Todesstrafe bei (Schwe-
den 1772; Toskana 1786).1188 Einen erheblichen Einfluss auf Beccaria
übte „il grande“, „immortale Presidente di“ Montesquieu aus.1189 Becca-
ria bewunderte die radikalen französischen Aufklärer; nach Erscheinen
seines Werks lud ihn Holbach nach Paris ein, wo er an den angeregten
Diskursen in dessen Salon teilnahm und auch Diderot traf.1190 Von Hel-
vétius übernahm er das utilitaristische Kriterium des grössten Guts der
grössten Zahl.1191 Beccarias reformatorischer Einfluss auf das Strafwesen
belegt die Leistungskraft folgenethischer Gerechtigkeitstheorien.1192 Auf

1183 Holbach, La morale universelle, 262; vgl. ebd., 258: Moral sei die Kunst, den
Menschen glücklich zu machen, vermöge der Kenntnis und Befolgung von
Pflichten.

1184 Holbach, La morale universelle, 260 ff.
1185 Montesquieu, Pensées, N. 464: „[T]el est le bonheur du genre humain que cet

amour-propre qui devait dissoudre la société, la fortifie au contraire, et la rend
inébranlable“.

1186 Holbach, La morale universelle, 264.
1187 Holbach, System der Natur, 295; vgl. Blom, Böse Philosophen, 209.
1188 Blom, Böse Philosophen, 265–273; Naour, Histoire de l'abolition de la peine

de mort, 200; Fridell, Capital punishment, 88.
1189 Beccaria, Dei delitti e delle pene, Kap. 2 (bzw. Einleitung).
1190 Blom, Böse Philosophen, 265–273; vgl. Spellman, Western Political Thought,

104.
1191 Francioni, Beccaria filosofo utilitarista, 69–74; vgl. Hemmens/Tibbetts, Crimi-

nological Theory, 86; Spellman, Western Political Thought, 104.
1192 Francioni, Beccaria filosofo utilitarista, 69–87.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

318

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


dem Boden einer retributionistischen (regelethischen) Rechtslehre wäre
das nicht möglich gewesen.1193

Hedonistische Folgenethik

Klassische hedonistische Folgenethik

Die hedonistische Folgenethik zielt auf die Vermehrung eines als gut
verstandenen Erlebens. Dieses Gute soll möglichst umfassend sein, mög-
lichst andauern und einer grösstmöglichen Zahl zugute kommen. Das zu
vermehrende Gute (und das zu mindernde Schlechte) wird in der Regel
mit offenen Begriffen wie Glück, Genuss, Freude oder Lust erfasst, die das
Erlebenswerte abstrakt benennen und weitgehend konkretisierungsfähig
sind.1194 Der Sinn der Worte geht in der Regel über jenen der Alltagsspra-
che hinaus.1195 Es gilt, das so oder so benannte Gute in all seinen Aspekten
zu maximieren, was implizit auch jeweils die Minimisierung von Unglück
und Leid bedeutet. Jeder Mensch ist gehalten, im Rahmen seiner Möglich-
keiten zur entsprechenden Maximierung beizutragen.1196

2.

a.

1193 Kants wenig erfreute Reaktion auf Beccarias Erfolg ist Beleg hierfür: Der
„Marchese Beccaria [habe] aus theilnehmender Empfindelei einer affectirten
Humanität (compassibilitas)“ die These der Unrechtmäßigkeit der Todesstrafe
aufgestellt; das Argument, im ursprünglichen Sozialvertrag würde niemand
der Todesstrafe zustimmen, sei „Sophisterei und Rechtsverdrehung“ – Kant,
MdS, AA VI, 334.

1194 Vgl. Onfray, Les ultras, 192 ff.
1195 Vgl. Spinoza, Ethik, Teil 4, Lehrsatz 41, 251: „Lust ist unmittelbar nicht

schlecht, sondern gut; Unlust hingegen ist unmittelbar schlecht“. Der Lustbe-
griff ist weit gefasst. Er hat mit Freiheitserweiterung zu tun, siehe ebd., Beweis
zum Lehrsatz 41: „Lust ist […] ein Affekt, wodurch das Tätigkeitsvermögen
des Körpers vermehrt oder erweitert wird“.

1196 Einige Definitionen bei Parfit, On What Matters, Vol. I, 246: „[Hedonistic
Act Utilitarianism]: Everyone ought always to produce, or try to produce,
the greatest possible amount of happiness minus suffering.“; ders., On What
Matters, Vol. III, pos. 301/9360: „According to Hedonistic Act Utilitarianism,
or HAU, acts are morally right if and only if, or just when, they minimize
the net sum of suffering minus happiness.“; vgl. ebd., Vol. III, pos. 1461/9360:
„HAU: Acts are right if and only if, or just when, these acts minimize the total
sum of suffering minus happiness.“; ebd., pos. 4272/9360: „Could a claim that
used the concept right, then, state a natural, empirically discoverable fact? […]
It could well signify a natural, empirically discoverable fact if a ‚fact’, in the
relevant sense, is a state of affairs that obtains – say, if ethical hedonists are

D. Folgenethik (Konsequentialismus)

319

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der bekannteste klassische Vertreter hedonistischer Folgenethik ist
Bentham, der Ethik definiert als Kunst, die Handlungen der Menschen so
zu lenken, dass sie den grössten Umfang an Glück all jener Personen er-
zeugen, deren Interessen infrage stehen.1197 Die Natur habe die Mensch-
heit unter die Herrschaft von Leid und Freude gestellt, schreibt Bent-
ham.1198 Diese beiden Gebieter durchdringen das Leben und zeigen auf,
was er tun sollte; sie sind Ursache moralischer Werte.1199 Bentham erblickt
in der Dynamik des Strebens nach Freude und Verhinderns von Leid zu-
dem das Prinzip, nach dem sich die gerechte Gesellschaftsordnung auszu-
richten habe. Diese habe nur einem Zweck zu dienen: das Fundament der
Glückseligkeit durch die Hände der Vernunft und des Rechts zu bil-
den.1200

Nebst Bentham zählt vor allem Sidgwick zu den frühen hedonistischen
Utilitaristen. Einige Folgenethiker halten Sidgwicks The Methods of Ethics
für den differenziertesten klassischen Utilitarismus überhaupt.1201

Folgenethik mit liberalem Schwerpunkt

Manche Folgenethiker legen ein starkes Augenmerk auf die Selbstbestim-
mung des Menschen und auf Schutz vor Fremdbestimmung. Deren Ver-
ständnisse der Gerechtigkeit kann man einem im weiten Sinn hedonisti-
schen Grundtyp zuordnen, solange die Freiheit nicht zum Prinzip erhoben
wird, das Gerechtigkeit erst begründet. Das heisst, die Begründung des
Guten setzt nach wie vor bei einem abstrakten Betriff des Guten an (z.B.
Wohlbefinden), der die Summe der als gut erfahrbaren Zustände bezeich-
net. Zusätzlich geht diese Tradition von einer starken Funktion der Freiheit
aus. Klassischer Vertreter dieser Art Folgenethik ist John Stuart Mill, für
den die Freiheit eines Menschen nur zum Schutze anderer eingeschränkt
werden darf, nicht aber (paternalistisch) zum vermeintlichen Wohl des

b.

right, the state of affairs that obtains of her act’s maximizing the expected net
pleasure of sentient beings.“

1197 Bentham, Principles of Morals and Legislation, 243: „the art of directing
men’s action to the production of the greatest possible quantity of happiness,
on the part of those whose interest is in view“.

1198 Bentham, Principles of Morals and Legislation, 20.
1199 Vgl. Bentham, Principles of Morals and Legislation, 15.
1200 Bentham, Principles of Morals and Legislation, 15.
1201 Singer, Praktische Ethik, 41; Parfit, On What Matters, Vol. I (Preface).

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

320

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Betroffenen selbst.1202 Mill meint, der Mensch handle gemeinhin (insge-
samt) besser, wenn er auf sich selbst gestellt sei, als wenn die Gesellschaft
eingreift. Der Versuch, gesellschaftliche Kontrolle zu üben, drohe andere
und grössere Übel zu bewirken.1203 Freiheit ist somit besonders wertvoll,
weil ihr Respekt jeweils zu besseren Folgen führt – und dies durchaus im
hedonistischen Sinn.1204 Der Wert der Freiheit ist somit nicht einfach ein
blosses Postulat; er ist pragmatischen Erwägungen geschuldet.1205

Präferenzutilitarismus

Der Präferenzutilitarismus setzt nicht auf das Maximieren von Glück,
Freude oder anderer abstrakt als gut beschreibbarer Zustände, sondern
an der Verwirklichung von Präferenzen an. Er wurde massgeblich von
Harsanyi1206, Hare1207 sowie Singer entwickelt und vertreten (wobei
Letzterer seine Position revidierte und sich heute eher dem Lager der
hedonistischen Utilitaristen zuordnet1208). Hiernach werden der Ansatz

3.

1202 Mill, On Liberty, 68–69: „[T]he sole end for which mankind are warranted,
individually or collectively, in interfering with the liberty of action of any of
their number is self-protection […] the only purpose for which power can be
rightfully exercised over any member of a civilized community, against his
will, is to prevent harm to others […]. The only part of the conduct of anyone
for which he is amenable to society is that which concerns others. In the part
that merely concerns himself, his independence is, of right, absolute. Over
himself, over his own body and mind, the individual is sovereign.”

1203 Mill, Über Freiheit, 133.
1204 Vgl. Churchland, Braintrust, 177
1205 Siehe auch Benjamin Constants Werke, die ebenfalls Züge einer liberalen

Folgenethik aufweisen: Constant, De l’uniformité, in: Écrits, 164–171; ders.,
De l’inviolabilité des propriétés, in: Écrits, 441–456; ders., De la liberté reli-
gieuse, in: Écrits, 461–482, insb. 462, mit Seitenhieb zu Sozialvertragstheorien
à la Rousseau: „Je ne connais aucun système de servitude qui ait consacré des
erreurs plus funestes que l’éternelle métaphysique du Contrat social.“

1206 Harsanyi, Morality, 39–62.
1207 Hare, Moral Thinking, 25 ff. und 87 ff.
1208 Singer, Practical Ethics, passim, mit diversen Stellungnahmen zugunsten des

Präferenzutilitarismus (etwa 41) sowie praktische Anwendungsfälle (vgl. 98–
482); siehe nun aber ders., Effective Altruism, Kap. 13, 140 f., Fn. 10: „I have
become more sympathetic to hedonism rather than preference utilitarianism.“;
vgl. K. de Lazari-Radek/P. Singer, The Point of View of the Universe, Oxford
2014, Kap. 8, 9.

D. Folgenethik (Konsequentialismus)

321

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


und die Gründe kurz dargelegt, derentwegen vorliegend diese Form von
Utilitarismus abgelehnt wird.

Maximierung der Präferenzverwirklichung

Der Präferenzutilitarist fordert die möglichst umfassende Erfüllung indivi-
dueller Präferenzen.1209 Weil der Lebenssinn sich nicht in der Erlangung
positiver mentaler Zustände erschöpft, sei statt auf Gefühle und Empfin-
dungen auf Präferenzen abzustellen.1210 Aber nicht auf beliebige Präferen-
zen: Harsanyi unterscheidet (i) wirkliche von (ii) manifesten Präferenzen,
wobei Letztere durch die Menschen selbst direkt kundgegeben werden
und daher (etwa wegen kognitiver Verzerrungen) irrtumsanfällig sind.1211

Entscheidend seien die wirklichen Präferenzen, die jemand hätte, der al-
le faktischen Informationen besässe und stets mit grösster Umsicht alles
durchdenken würde.1212 Präferenzen sind somit das, was der Mensch woll-
te, wenn er wollte, was er vernünftigerweise wollen müsste.1213 Das heisst,
im Kollisionsfall müsste man zuerst einen Teil der Lösung kennen (die
massgebliche Präferenz), um mit ihr die Lösung zu ermitteln.

Entweder-oder-Einwand

Wie in der Einigungsethik und in der kantischen Regelethik ist die Ableh-
nung von Paternalismus auch beim Präferenzutilitarismus ein wichtiger
Teil der Prämissen. Letztlich soll jeder seine Präferenzen autonom bestim-
men.1214 Das ist auch der Punkt, an welchem der erste Einwand gegen
den Präferenzutilitarismus einsetzt. Hedonistische Folgenethiker können
nämlich sagen, aus der Glücksorientierung ergebe sich ohnehin nur im
eng begrenzten und überaus vernünftigen Rahmen die Zulässigkeit von

a.

b.

1209 Vgl. Nussbaum, Grenzen, 461.
1210 Vgl. Harsanyi, Morality, 54.
1211 Vgl. Nussbaum, Grenzen, 464 f.
1212 Harsanyi, Morality, 55.
1213 Kritisch auch: Brandt, Objections, 56.
1214 Harsanyi, Morality, 55: „[P]reference utilitarianism is the only form of utili-

tarianism consistent with the important philosophical principle of preference
autonomy. By this I mean the principle that, in deciding what is good and
what is bad for a given individual, the ultimate criterion can only be his own
wants and his own preferences.“

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

322

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„Fremdbestimmung“ (etwa zur Verhinderung der Selbsttötung im Affekt),
da Freiheit und Selbstbestimmung wichtige Mittel zur Förderung des
Wohls der Menschen seien.1215 Wenn hierauf der Präferenzutilitarist erwi-
dert, die Autonomie des Menschen sei grundlegend wertvoll, nicht nur un-
ter der Bedingung, dass sie dem Menschen diene, dann stellt er ein inhalt-
lich ansprechendes, formal aber unbeweisbares und damit deontologisches
Postulat auf. Das heisst, er begründet nicht und seine Theorie ist aus den
Gründen zurückzuweisen, aus denen man die Deontologie zurückweisen
muss.1216

Inwieweit man den Präferenzutilitarismus ablehnen sollte, hängt aber
wesentlich von seiner Definition ab.1217 Man kann die wirklichen Präfe-
renzen so definieren, dass am Ende alle Faktoren des Guten so erfasst wer-
den, wie sie auch ein hedonistischer Folgenethiker erfassen würde. Dann
ist der Präferenzutilitarismus nicht zurückzuweisen. Wenn aber erst aus
materiellen Korrekturen am Präferenzbegriff ein plausibles Verständnis
des zu maximierenden Guten resultiert, das man auch direkt mit einem
„hedonistischen“ Verständnis der Gerechtigkeit hätte erfassen können, ist
der Präferenzutilitarismus obsolet.1218

Einwand der präferenzunabhängigen entscheidenden Gründe

Präferenzen besonders sozialschädlicher Art (z.B. die Präferenz des Triebtä-
ters, jemanden zu ermorden) will Harsanyi a priori nicht als moralisch
massgeblich in Erwägung ziehen.1219 Die Ausklammerung solcher Präfe-

c.

1215 So Brandt, Objections, 57: „[I]t is important for happiness in the long-run
that people should be secured in the direction of their own lives, both be-
cause this freedom is significant for growth in personal decision-making, and
because people like to feel they can make their own decisions.“

1216 Siehe oben, Teil 3, B.III.1, 3 und 8.
1217 Ihn neben dem hedonistischen Verständnis zulassend: Tomasik, Hedonistic vs.

Preference Utilitarianism, passim.
1218 Vgl. Brandt, Objections, 52 ff.
1219 Harsanyi, Morality, 56; gegen einen A-priori-Ausschluss dagegen: Hare,

Moral Thinking, 130 ff.; zumindest im hedonistischen Utilitarismus ist der
Ausschluss nicht nötig, weil die Folgenrechnung kaum zur Nobilitierung des
Auslebens solcher Präferenzen auf Kosten anderer führen dürfte: vgl. Parfit,
Reasons and Persons, 389, kritisch zum Utilitätsmonster-Argument Nozicks,
das eine unmögliche Situation voraussetze; zum Argument Nozick, Anarchy,
41: „Utilitarian theory is embarrassed by the possibility of utility monsters who
get enormously greater sums of utility from any sacrifice of others than these

D. Folgenethik (Konsequentialismus)

323

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


renzen zeigt, dass der Präferenzutilitarismus Gerechtigkeit nicht konse-
quent auf Basis des Prinzips der präferenzorientierten Folgenoptimierung
begründet. Die Präferenzen bilden nur deklaratorisch die Basis der Gerech-
tigkeitsbegründung, de facto muss man oft vom Primat der Präferenzen
abweichen, weil mehrere Präferenzen gegeben oder (als wirkliche Präfe-
renzen) denkbar sind und ein anderes Prinzip die Vorzugswürdigkeit einer
Präferenz bestimmen muss.

Würde man hingegen keine Präferenzen ausschliessen und vorurteilsfrei
einfach auf alle feststellbaren Präferenzen abstellen, wären die Ergebnisse
wohl unhaltbar: Man könnte einen unbekannten erwachsenen Menschen
kaum vom Sprung von der Brücke abhalten, weil man nur Indizien auf
seinen fehlenden Lebenswillen hätte. Auch stiesse man sich an den zu
bescheidenen Präferenzen von Personen, die sich an krasse Benachteiligun-
gen und an Unterdrückung gewöhnten.1220 Die Anpassung an solche Um-
stände würde zum Anlass, bestehende krasse Benachteiligungen nicht als
Gerechtigkeitsproblem aufzufassen.

Eine Lösung der Probleme irrationaler temporärer Präferenzen oder der
Anpassung an widrige Umstände besteht darin, das Individuum in der
Zeitachse seines Lebens als mehrere Personen anzusehen und die hypothe-
tischen Präferenzen der künftigen Person (die leben wollte bzw. nicht un-
terdrückt wäre) gegen die gegenwärtigen Präferenzen dieser Person abzu-
wägen.1221 Das öffnet eine Argumentationsbasis für offensichtlich legitime
Interventionen gegen selbstschädigendes Tun oder adaptives Akzeptieren
widriger Umstände.

Allein, dabei operierte man mit hypothetischen Präferenzen und somit
mit einem objektiven Zugang zu den substanziellen Interessen der Betrof-
fenen, wie man es beim hedonistischen Utilitarismus täte. Der Präferenzu-
tilitarismus hätte dagegen Mühe, gewisse Konflikte auf Basis seines Prin-
zips zu lösen: Warum sollte der Präferenzutilitarist den Sadisten, dessen
authentische Präferenz es ist, zu quälen, nicht gewähren lassen? Intuitiv
empfindet man gute Gründe, hier gewisse Grenzen zu setzen. Präferenzu-
tilitaristen (oder Einigungsethiker und Anhänger einer autonomiebasier-
ten Deontologie) erlauben die Intervention nicht um der naheliegenden

others lose […] the theory seems to require that we all be sacrificed in the
monster's maw, in order to increase total utility“.

1220 Nussbaum, Grenzen, 108–109 und 464–465.
1221 So Tomasik, Hedonistic vs. Preference Utilitarianism: „Utilitarianism counts

the preferences of all organisms, not just those existing right now, so we need
to weigh your current self's preference for quick relief against your future
selves' preference to not live with AIDS.“

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

324

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Verhinderung unnötigen Leides willen, sondern mit dem Argument der
freien Selbstbestimmung: Sadistisches Treiben wird unterbunden, weil es
die Autonomie der Opfer verletzt (oder weil man gar nicht „wirklich“ wol-
len kann, andere zu quälen). Das aber trifft beides nicht zu; selbst das Op-
fer kann sich aus subjektiv vernünftigen Gründen freiwillig der sadisti-
schen Behandlung ausliefern: um zu spüren, dass es lebt; um der Ödnis des
Daseins zu entrinnen; um ein anderes Leid aus seinen Gedanken zu trei-
ben; vielleicht gar aus genuiner Lust.

Tritt der Staat von aussen heran und mutmasst, es geschehe etwas,
das der vernünftige Mensch nicht wirklich wollen könne, tut er das,
was er dem Sadisten gerade vorwerfen will: fremdbestimmen. Wenn die
Verhinderung von Sadismus Fremdbestimmung ist, fragt sich, wonach
sich entscheidet, ob man fremdbestimmend mutmassliche Fremdbestim-
mung unterbinden darf. Hier lauert ein Widerspruch: Feiert eine Gerech-
tigkeitstheorie die Autonomie des Menschen als höchstes Gut, wirkt es
unglaubwürdig, wenn sie ausgerechnet in besonders sensiblen Fällen die
„richtigen“ Präferenzen verbindlich vorgeben will.

Der über diese Frage richtende Grund muss unabhängig von den Prä-
ferenzen sein. Hieran zeigt sich, was schon vorne in der Kritik der Eini-
gungsethik festgestellt wurde.1222 Das Prinzip der Nichtschädigung (und
der Lebensdienlichkeit) geht dem tatsächlichen Willen vor.1223 Deshalb
dürfen schwere Formen von Sadismus unterbunden werden.

Problem präferenzloser Zustände

Es ist möglich, dass jemand lebt, aber keine Präferenzen hat: Wird eine
bewusstlose Person misshandelt, kann sie die Präferenz (gegen diese Miss-
handlung), die man ihr zuschreiben will, selbst gar nicht zeitgleich haben.
Hier auf Präferenzen abstellen zu wollen, wäre heikel: Strikt genommen
müsste man dem Quälenden vor dem Bewusstlosen den Vorrang gewäh-
ren, weil überhaupt nur er eine Präferenz hat. Oder aber man müsste die

d.

1222 Vorne, Teil 3, C.III.1.
1223 Ähnlich schon Diderot, Encyclopédie: Droit naturel, 257 ff.: Nur weil ein

zum Töten neigender Mensch so fair wäre, im Tausch für sein Tötungsrecht
den Mitmenschen gleiche Rechte anzubieten (wenn er also bereit wäre, sein
Prinzip zur allgemeinen Maxime zu erheben), hiesse dies noch lange nicht,
dass man dem für den Tötungswilligen fairen „Vertrag“ zustimmen oder ihn
für gerecht halten müsste. Entscheidend ist nicht der Wille; ebd., 258: „il est
absurde de faire vouloir à d’autres ce qu’on veut“.

D. Folgenethik (Konsequentialismus)

325

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Präferenzen des Quälenden negativ oder als unecht bewerten, aber dazu
bräuchte man wieder ein zusätzliches Kriterium, das über die Qualität und
Zulässigkeit der Präferenzen richtete (womit die Präferenz als Letztbegrün-
dung ausschiede). Ähnliche Probleme ergeben sich in Bezug auf die Präfe-
renzen von Personen, die aus Altersgründen, wegen einer schweren geisti-
gen Behinderung oder aufgrund einer Sucht urteilsunfähig wären.1224

Kurz: In solchen Fällen muss vom Primat der Präferenzen abgewichen
werden; zugunsten eines materialen Nichtschädigungsgebots oder eines
Gebots, nur gewisse, als vernünftig definierte Präferenzen zu honorieren.

Regelutilitarismus als Folgenethik?

Die klassische Folgenethik ist ein Handlungsutilitarismus. Dieser geht von
der Relevanz der Folgen von Handlungen zur Bemessung des Guten aus.
Richtig (moralisch optimal) ist die Handlung, die sich im Vergleich mit
anderen denkbaren Handlungen als vorzugswürdig erweist. Sie muss kei-
neswegs dem Vorgehen entsprechen, das im Regelfall (oder als Regelfall)
optimal wäre.

Der Regelutilitarismus geht demgegenüber von einer gänzlich anderen
Methodik der Bewertung aus. Er stellt auf die Folgen (des Erlasses und der
Einhaltung) von Regeln ab. Der Regelutilitarist misst die Richtigkeit einer
Handlung daran, ob sie die optimale Regel respektiert. Diese Regel um-
fasst dabei nicht nur eine Handlung, sondern Handlungstypen und damit
eine Vielzahl von Handlungen.1225 Der Regelutilitarismus nimmt also an,
dass die ethische Qualität einer Handlung nicht direkt von den Folgen der
einen Handlung abhängt, sondern von den Folgen wiederholter gleicher
oder ähnlicher Handlungen in einer Reihe abstrakt bestimmbarer Fälle.

Der Regelutilitarismus geniesst einen guten Ruf. Es gibt Stimmen, die
sagen, der Regelutilitarismus habe den Handlungsutilitarismus überwun-
den.1226 Ich denke, dies trifft nicht zu; der Regelutilitarismus ist je nach

4.

1224 Vgl. Tomasik, Hedonistic vs. Preference Utilitarianism, dort mit einer
möglichen Lösung zum Problem suchtbedingter Präferenzen: „[M]y guess is
that people who want something without liking it would prefer (meta-want)
to not want the thing. For instance, drug addicts who crave an additional hit
wish they didn't have those cravings. If meta-preferences can override or at
least compete strongly with base-level preferences, the problem should usually
go away. “

1225 Vertiefend dazu Parfit, On What Matters, Vol. III, 419.
1226 So Tschentscher, Prozedurale Theorien, 155.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

326

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Deutung entweder (erste Hypothese) einfach eine Form der Regelethik
oder nichts anderes als der anders benannte Handlungsutilitarismus (zwei-
te Hypothese). Im ersten Fall ist er abzulehnen, im zweiten obsolet.

Regelutilitarismus als Regelethik?

Das Wort suggeriert, der Regelutilitarismus sei ein Mittelweg zwischen De-
ontologie und Folgenethik. Doch das ist unmöglich, weil sich die Grund-
annahmen der Folgen- und der Regelethik widersprechen: Die Folgen-
ethik zeichnet aus, dass sie moralische Bewertungen nur auf das bewirkte
Gute stützt.1227 Alle Wertungen müssen mit dem bewirkten künftigen Gu-
ten zusammenhängen. Die Folgeneinschätzungen, auf denen die Wahl der
folgenoptimierenden Regel im Regelutilitarismus beruht, müssten dem-
nach – ist Regelutilitarismus eine Folgenethik – widerlegbar bleiben. Wo
die Umstände des Einzelfalls die Wertungen und Prognosen widerlegen,
derentwegen die Regel überhaupt als optimal gilt, darf ein Abweichen
von der Regel (in der Folgenethik) nicht absolut untersagt sein. Die erfah-
rungsabhängige Folgenethik darf Ausnahmen nicht rigoristisch ausschlies-
sen, indem sie vom blossen Postulat (das ein „a priori gegebener, keiner
Erklärung seiner Möglichkeit [...] fähiger praktischer Imperativ [ist]“1228)
direkt auf das konkret geltende Gebot schliesst. Keine Folgenethik liegt
jedenfalls vor, wenn die Einhaltung von Regeln vorgesehen ist, einzig weil
deren Befolgung bessere Folgen bewirkt als die Befolgung anderer Regeln
und selbst dann, wenn deren Befolgung nicht zu besseren Folgen führte,
als es ein pragmatischer Ansatz mit punktuellen Ausnahmen täte.

Kurz: Die Forderung, Abweichungen von der optimalen Regel seien
ungeachtet womöglich besserer Folgen einer nicht-rigoristischen Regelbe-
folgung nie zulässig, setzt das folgenethische Grundprinzip gänzlich ausser
Kraft; es legitimiert Abweichungen vom Gebot, auf das grösste Wohl der
grössten Zahl hinzuwirken.1229 Eine solche Abweichung kann daher kein
Mittelweg zwischen Folgenethik und Regelethik ausdrücken, sondern ist
ganz und gar Regelethik. Die Regelethik hat nichts gegen gelegentliche
Folgenerwägungen; sie zeichnet sich nicht durch den Verzicht auf folgen-

a.

1227 Sen, On Ethics and Economics, 75.
1228 Kant, Verkündigung, AA VIII, 418, zum Postulat als „a priori gegebener,

keiner Erklärung seiner Möglichkeit (mithin auch keines Beweises) fähiger
praktischer Imperativ“.

1229 Vgl. Sen, On Ethics and Economics, 88, Fn. 27.

D. Folgenethik (Konsequentialismus)

327

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ethische Erwägungen aus (auf die sie gelegentlich, faute de mieux, zurück-
greift)1230, sondern durch den Vorbehalt, wichtige Fragen auf Basis blosser
Postulate zu lösen.

Regelutilitarismus als Handlungsutilitarismus?

Der Regelutilitarismus ist dort eine Folgenethik, wo die Regelbefolgung
pragmatischen Erwägungen (etwa Vorsichtserwägungen) geschuldet ist.
Auch Handlungsutilitaristen fragen, ehe sie Regelabweichungen billigen:
Stiftet der Regelbruch andere zu Regelbrüchen in heikleren Fällen an? Be-
wirkt der Regelbruch eine Situation, die das Gesamtwohl stärker belastet,
als es der punktuelle Vorteil der Regelabweichung rechtfertigt? Ähnlich
müsste der Staat fragen, ehe er von bestehenden Regeln abweicht: Was ge-
schieht mittelfristig, wenn jede allenfalls vorzugswürdig Regelungsalterna-
tive sofort umgesetzt, jede prima facie gerechte Ausnahme gebilligt wird?
Litte darunter nicht die Glaubwürdigkeit oder Akzeptabilität vernünftiger
Gesetzesnormen? Aus solchen Bedenken mag ein Gebot des Festhaltens
an durchaus optimierungswürdigen Regeln regelmässig geboten sein. Die
Einsicht ist alt. Schon Montesquieu hielt aus pragmatischen Gründen viel
vom Festhalten an bewährten Regeln und einem behutsamen Umgang
mit der Macht, Normen zu ändern.1231 Ebenso waren die Frühutilitaristen
der Aufklärung strikten Regeln nicht unbedingt abgeneigt.1232 Für Hand-
lungsutilitaristen ist eine entsprechende Zurückhaltung kein Widerspruch:
Der Erlass einer Regel ist eine Handlung; genauso ihre Befolgung und
ein jeder Akt ihrer Durchsetzung. Handlungsutilitaristen können folglich

b.

1230 Singer, Praktische Ethik, 355: „Die meisten Nicht-Konsequentialisten sind der
Ansicht, dass wir verhüten sollten, was schlecht ist, und fördern, was gut ist.
Ihr Streit mit den Konsequentialisten geht darum, dass sie darauf beharren,
dies sei nicht das einzige grundlegende ethische Prinzip: dass es ein ethisches
Prinzip ist, wird von keiner plausiblen ethischen Theorie verneint.“; vgl. vor-
ne, Teil 3, B.III.2.

1231 Montesquieu, Pensées, 25 N. 22: „Ce nombre infini de choses qu’un legisla-
teur ordone ou deffend rendent les peuples plus malhureux et non pas plus
raisonables il y a peu de choses bonnes peu de mauvaises et une infinite
d’indifferentes“; ders., De l’Esprit des lois, Buch VI, Kap. XII, 213 ff.; ebd.,
Buch II, Kap. III, 104.

1232 Vgl. Diderot, Entretien d’un père, passim, zitiert vorne: Teil 3, B.III.4.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

328

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ohne Widerspruch Regeln erlassen und durchsetzen1233; sie können gar
Regeln vorsehen, die unbedingte Geltung für sich beanspruchen.1234

Umgekehrt können Regeln theoretisch alle vernünftigen Ausnahmen
von Beginn an berücksichtigen – durch die einschränkende Definition des
Regelfalles oder mittels Ausnahmeregelung. Theoretisch führt die Integra-
tion aller nötigen Ausnahmen in die Regel dazu, dass Handlungs- und
Regelutilitarismus sich decken und höchst nuancierte Regeln jeden Einzel-
fall vorwegnehmen. Auch der Erlass einer Regel ist eine Art Handlung, die
unter Berücksichtigung all ihrer Folgen handlungsutilitaristisch beurteilt
werden kann.

An diesen Überlegungen zeigt sich, dass der Regelutilitarismus als Fol-
genethik gedacht werden kann; sobald er es wird, begründet er Gerech-
tigkeit nicht anders als der Handlungsutilitarismus. Er wird damit zur
Scheinalternative.1235

Fähigkeitenansatz als Folgenethik?

Folgenethik bei Amartya Sen

Aufmerksamkeit verdient Sens Position zur Folgenethik. In früheren
Schriften kritisierte er utilitaristische Ansätze (die er aber nicht gänzlich
mit Konsequentialismus bzw. Folgenethik gleichsetzt). Er zielte dabei
auf verkürzte Verständnisse des zu optimierenden Guten; solche sah er
besonders in Theorien der Wohlfahrtsökonomik, die sich üblicherweise
auf utilitaristische Ethiken beruft: Wenn man sich an groben Kriterien
wie dem Pro-Kopf-Bruttosozialprodukt orientiere (statt an vielschichtigen
Zielwerten – plural utility), könne man keine relevanten Gerechtigkeitsaus-
sagen treffen.1236 Auch gegen den Konsequentialismus im Allgemeinen
hegte Sen gewisse Vorbehalte; selbst bei weitem Begriff des Guten könne
der Konsequentialismus nicht alle relevanten Gerechtigkeitsbelange um-

5.

a.

1233 Vgl. Bentham, Principles of Morals and Legislation, 20: „The principle here
in question may be taken for an act of the mind; a sentiment; a sentiment of
approbation; a sentiment which, when applied to an action, approves of ist
utility“.

1234 Zur Illustration siehe auch oben, Teil 2, C.V.4 – 6.
1235 Quante, Einführung, 135, mit unabhängiger Begründung hierfür; vgl. Lyons,

Limits of Utilitarianism, 116 ff. Hare, Presidential Address, 1–18.
1236 Sen, Utilitarianism and Welfarism, 463–489; vgl. ders., Capability Expansion;

ders., Justice, 255; Nussbaum, 106.

D. Folgenethik (Konsequentialismus)

329

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


fassen.1237 Zum Scheitern verurteilt sei jeder Versuch, das zu maximieren-
de Gute an nur einem Wort festzumachen (singlefocus consequentialism).1238

Obwohl man auch in Sens früheren Werken keine eindeutige Ableh-
nung jeder erdenklichen Art von Konsequentialismus findet1239, äussert
sich Sen in jüngeren Beiträgen doch eine klare Nuance Folgenethik-
freundlicher. In The Idea of Justice lässt er durchblicken, dass der Kon-
sequentialismus in seinen Augen durchaus Gerechtigkeit vollständig be-
gründen kann, wenn nur der Begriff der relevanten Folgen umfassend
sei.1240 Weil Sen es offenbar für strategisch unklug hielte, seine Gerech-
tigkeitstheorie konsequentialistisch zu nennen – der Begriff sei „unattrac-
tive enough to be sensibly bequeathed to anyone who wants to take it
away”1241 –, folgt aus der Tatsache, dass er sich nicht entsprechend einstuft,
keineswegs, er sei kein Folgenethiker. Meines Erachtens finden sich in
Sens Theorie ganz im Gegenteil alle Merkmale einer (klug konzipierten)
Folgenethik: Sen befürwortet ein umfassendes Verständnis der Folgen, das
Gefühle, Gewissensbisse oder mittelbaren Auswirkungen des Handelns im
privaten und sozialen Lebensraum einschliessen kann.1242 Er fordert hinge-
gen nicht, Dinge in die Bewertung einzubeziehen, die keinen Kausalbezug
zur Handlung aufweisen. In der Gewichtung der Folgen befürwortet Sen
einen Ansatz, der Handlungsfolgen in ihrem Lebenskontext beurteilt.1243

Der Unterschied zu anderen (insb. universalistischen) Formen der Folgen-
ethik liegt besonders in der Berücksichtigung dessen, was man die sozialen
Wirkungszusammenhänge menschlichen Handelns nennen kann.1244 Auf
persönliche Bindungen der Person, deren Handeln bewertet wird, darf

1237 Sen, On Ethics and Economics, 72 (mit Fn. 14).
1238 Sen, Plural Utility, 78 ff.; ders., On Ethics and Economics, 72, Fn. 14; ders.,

Utilitarianism and Welfarism, 463–489.
1239 Sen, Utilitarianism and Welfarism, 463: „The intention is to provide a critique

of utilitarianism without disputing the acceptability of consequentialism”.
1240 Sen, Justice, 215: „[T]he basic idea of a state of affairs can be informationally

rich, and take note of all the features that we see as important.”
1241 Sen, Justice, 217.
1242 Vgl. Sen, Justice, 215.
1243 Vgl. Sen, Justice, 233: „The capability approach focuses on human life, and not

just on some detached objects of convenience, such as incomes or commodi-
ties that a person may possess, which are often taken, especially in economic
analysis, to be the main criteria of human success.“

1244 Sen, Justice, 219: „the perspective of social realizations is a great deal more in-
clusive than the narrow characterization of states of affairs seen as culmination
outcomes“; vgl. ders., On Ethics and Economics, 75: „The intrinsic value of
any activity is not an adequate reason for ignoring its instrumental role, and
the existence of instrumental relevance is no denial of its intrinsic value“.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

330

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


es ankommen.1245 Zu berücksichtigen seien nebst aggregierten Handlungs-
ergebnissen (culmination outcomes) auch Folgen im umfassenderen Sinn
(comprehensive outcomes).1246 Trotz dieser Differenzierung geht Sen von der
Vergleichbarkeit (Kommensurabilität) der Werte aus.1247 Daraus folgt, dass
er nicht dem radikalen Relativismus oder Subjektivismus verfällt und kei-
ne unanfechtbaren Postulate aufstellen will.

Der Fähigkeitenansatz Sens, zentrales Element seiner Gerechtigkeits-
theorie1248, ist ein durchaus folgenethischer Ansatz: Er ist dem Ziel ver-
schrieben, möglichst vielen Personen zu einem besseren Leben zu verhel-
fen, indem er sie dazu befähigt, ihr Leben selbständig zu gestalten.1249 Das
ist aber nicht Selbstzweck. Es geht darum, die Fähigkeit zu gewährleisten,
im Leben das zu erreichen, was man mit vernünftigen Gründen wertschät-
zen kann.1250

Folgenethik bei Martha Nussbaum

Nussbaums Kritik am Utilitarismus1251 darf nicht darüber hinwegtäu-
schen, dass ihre eigene Gerechtigkeitstheorie mit einer umfassenden Fol-
genethik weitestgehend kompatibel ist. Denn auch bei Nussbaum zeigt
sich eine Nähe des Fähigkeitenansatzes zur ontologischen Folgenethik.
Wichtigste Fähigkeit ist jene, sein Leben überhaupt leben zu können
– und dies auf zumindest erträgliche Weise.1252 Danach folgt die Fähig-
keit zum körperlich und psychisch unversehrten Leben; später soziale Be-

b.

1245 Vgl. Sen, Justice, 221.
1246 Sen, Justice, 215 und 221.
1247 Sen, On Ethics and Economics, 62 f.; Sen, Justice, 231: „A person’s advantage

in terms of opportunities is judged to be lower than that of another if she has
less capability – less real opportunity – to achieve those things that she has
reason to value.“

1248 Sen, Justice, 225–319.
1249 Sen, Justice, 235: „The focus of the capability approach is thus not just on what

a person actually ends up doing, but also on what she is in fact able to do,
whether or not she chooses to make use of that opportunity.“; ferner ders.,
Justice, 114 ff., 174 ff., 208 ff., 253 ff.; vgl. Nussbaum, Grenzen, 104 und 229.

1250 Sen, Justice, 231.
1251 Z.B. Nussbaum, Grenzen, 326; siehe dazu Teil 3, D.III.1.c.
1252 Nussbaum, Capabilities, 41: „Being able to live to the end of a human life of

normal length; not dying prematurely, or before one’s life is so reduced as to
be not worth living.“

D. Folgenethik (Konsequentialismus)

331

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


dürfnisse.1253 Nussbaums Liste erinnert in vielerlei Hinsicht an Maslows
Bedürfnishierarchie.1254 Zudem steht bei Nussbaum ein Begriff der Men-
schenwürde im Mittelpunkt der Gerechtigkeitstheorie. Diese Menschen-
würde wird nicht deontologisch definiert, sondern substanziell.1255 Ver-
nunft und Animalität würden eine Einheit bilden.1256 Menschenwürdiges
Dasein setzt daher vor allem eine Reihe dem guten Leben zuträglicher
„Fähigkeiten“ voraus. Nicht die Menschenwürde sei die Leitidee, sondern
die Bedürfnisse des Menschen und die zum Leben notwendigen Fähig-
keiten, die ein Leben in Würde erst ausmachten.1257 Kurz: Nussbaum
verfährt nicht metaphysisch, vom Würdebegriff auf das schliessend, was
der Mensch im Leben als wertvoll empfinden soll. Der Ansatz ist vielmehr
empirisch. Die Menschenwürde steht als Platzhalter für das für den Men-
schen besonders Gute. Was dieses Gute ist, steht nicht im Wort selbst.

Für eine perspektivische Folgenethik

Perspektivismus und Folgenethik lassen sich vereinbaren

Sens Gerechtigkeitstheorie geht, wie angedeutet, in gewissem Ausmass
von der Positionsabhängigkeit moralischer Werte aus.1258 Hier fragt sich,
ob eine folgenethische Gerechtigkeitskonzeption überhaupt kohärent auf
die Erlebensperspektive des Urteilenden abstellen kann; oder ob einzig
der universalistische Ansatz zulässig sein soll, der allein allgemeingültige

6.

a.

1253 Nussbaum, Capabilities, 41.
1254 Siehe Nussbaum, Capabilities, 41 f.: „Being able to live with and toward oth-

ers, to recognize and show concern for other human beings, to engage in vari-
ous forms of social interaction; to be able to imagine the situation of another.
[…] Having the social bases of self-respect and nonhumiliation; being able to
be treated as a dignified being whose worth is equal to that of others“. Vgl.
dazu Maslow, Human Motivation, 19, zu den Bedürfnissen 3. Stufe („love
and affection and belongingness needs“): „Now the person will feel keenly, as
never before, the absence of friends, or a sweetheart, or a wife, or children.
He will hunger for affectionate relations with people in general, namely, for a
place in his group, and he will strive with great intensity to achieve this goal.“

1255 Nussbaum, Grenzen, 223 ff. (Würde: Aristotelisch, nicht kantianisch) und 250.
1256 Nussbaum, Grenzen, 21, 105 f., 223 (ff.): „Für den Fähigkeitenansatz hingegen

bilden Vernunft und Animalität eine integrierte Einheit.“
1257 Nussbaum, Grenzen, 21, 224, 226 und insb. 227.
1258 Sen, Justice, 155 ff.; siehe auch vorne, Teil 3, A.II.1 – 2, und ebd., A.IV.2.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

332

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


(d.h. aus jeder denkbaren Perspektive gleich ausfallende) Wertungen als
objektiv billigt.

Die perspektivische Beurteilung ist m.E. zulässig und in objektiver Wei-
se möglich: Universalismus im strengen (weiteste Kreise der Gleichheit
implizierenden) Sinn ist keine notwendige Bedingung der Folgenethik
im Rahmen der vorliegenden Definition. Die Folgenethik ist realistisch.
Die Werte der Welt, wie wir sie erfahren, sind Ausdruck unserer Interpre-
tation der Welt (die Ausdruck unserer Natur ist), wobei die menschliche
Interpretation nicht die einzig mögliche sein dürfte.1259 Weil das, was wir
als wertvoll erleben, stets in erster Linie für uns wertvoll ist (weil unserer
Natur wegen wertvoll), ist es vernünftig, wenn die Folgenethik nicht nach
totaler Neutralität in der Beurteilungsperspektive sucht; es wäre zu ehrgei-
zig und führte vielleicht gar nicht zu objektiven Schlüssen1260, wenn wir
auf Kriterien abstellen wollten, die auf ein auf einem Kometen durchs
Weltall reisendes Bakterium, auf den Kometen oder auf die durchreiste
Leere Anwendung finden müssten. Wir können diese Perspektiven, die ein
Universalist einnehmen müsste, gar nicht einnehmen (solange wir nicht
ein nur vor dem Hintergrund unserer Erfahrung begründbares Kriterium
wie die Empfindungsfähigkeit zur Abgrenzung bemühen).1261

1259 Nietzsche, Nachlass (in: KSA 12), 114: „Daß der Werth der Welt in unserer
Interpretation liegt. (– daß vielleicht irgendwo noch andere Interpretationen
möglich sind als bloß menschliche –) daß die bisherigen Interpretationen per-
spektivische Schätzungen sind, vermöge deren wir uns im Leben […] erhalten
[…] – dies geht durch meine Schriften.“

1260 Vgl. allgemein MacIntyre, Dependent Rational Animals, 83: „I have already
remarked that one early cause of inadequacy as a practical reasoner is a failure
to separate ourselves adequately from our desires, so as to be able, when neces-
sary, to pass judgment on those desires from an external point of view. This
incapacity, I have suggested, characteristically results from a failure to make
ourselves sufficiently independent of those others on whom we depended, first
for sustenance during infancy and then for initiating us into the procedures of
practical reasoning.“

1261 Dubois, Selbsterziehung, 118: „Das unauslöschliche Verlangen nach Glück
nimmt erst dann einen altruistischen Charakter an, wenn der Mensch die
Verwirklichung seiner Wünsche in einer wahren Liebe für die Andern sucht,
wenn er den Kreis seines Wohlwollens um die gesamte Menschheit zieht. Er
selbst kann nicht ausserhalb dieses Kreises bleiben; er wird notwendigerweise
mit davon umschlossen.“

D. Folgenethik (Konsequentialismus)

333

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Perspektivismus ist nicht Subjektivismus

Der Perspektivismus ist kein Subjektivismus; Gerechtigkeit ist nicht ein-
fach das, wofür ein jeder sie hält. Der Perspektivismus unterstreicht die
Positionsabhängigkeit der Wertungen, ohne hieraus abzuleiten, objektive
Wahrheiten existierten nicht. An der Positionsabhängigkeit ändert der
Einbezug aller Menschen in die Perspektive nichts: Für den Menschen
wie für jedes Wesen ist das Selbst das Mass aller Dinge; daher ist (dem
Menschen) der Mensch das Mass aller Dinge, wie bekanntlich vor fast
zweieinhalb Jahrtausenden jemand feststellte.1262 Auch sehr weite Kreise
der Gleichheit bleiben in gewisser Weise positionsabhängig; wir wissen
nur, was wir als Menschen wissen können.

Für Perspektivisten ist nicht immer Unabhängigkeit das Mass des Richti-
gen. Zur Illustration:

Glück im Weltall: Durch das Weltall irrende Bewohner ferner Plane-
ten entdecken die Erde. Zur Weiterreise und eventuellen Heimreise
bedürfen sie umfassender irdischer Ressourcen. Lässt der Mensch die
Plünderung der Erde zu, stirbt er aus. Darf er den Angriff abwehren,
selbst wenn er sich dadurch einer klügeren Existenz in den Weg stellte,
deren Überleben zudem viel höheres kosmisches Gesamtglück zur Fol-
ge hätte?

Die perspektivische Folgenethik bejaht dies. Gleiches gilt im irdischen
Fall, wo eine Pandemie die Bevölkerung (der Menschen) auf Erden zu
dezimieren drohte; für die verantwortlichen Erreger mag die Pandemie
eine Feier des Lebens sein. Die perspektivische Folgenethik ist der Ansicht,
dies müsse den Menschen gar nicht interessieren; die Ausrottung der
Krankheitserreger sei nicht nur zulässig, sondern bedürfe keiner grossen
Begründung; man muss sich nicht die Mühe geben, die kognitive Überle-
genheit der Menschen oder die Leidunfähigkeit der Viren und Bakterien
zu belegen. Ob die Ausrottung der Krankheitserreger positionsunabhängig
gerecht wäre (also für den Beobachter, der weder Mensch noch dessen

b.

1262 Protagoras, in: Hofmann, Der neue Büchmann, 313; die Deutung des homo-
mensura-Satzes ist aber teilweise noch strittig; vgl. dazu: Schirren/Zinsmaier,
Sophisten, 33 m.H.; vgl. Nietzsche, FW, N. 301: „Was nur Werth hat in
der jetzigen Welt, das hat ihn nicht an sich, seiner Natur nach, […] sondern
dem hat man einen Werth einmal gegeben, geschenkt, und wir waren diese
Gebenden und Schenkenden! Wir erst haben die Welt, die den Menschen
Etwas angeht, geschaffen!“ (Hervorhebung unterdrückt).

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

334

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Krankheitserreger wäre, sondern eine gänzlich neutrale Instanz), ist für
Perspektivisten nicht von Belang.

Mit anderen Worten: Die objektiven Aussagen der perspektivischen Fol-
genethik stützen sich auf der Annahme, dass die folgenethisch optimale
Handlung jeweils die Handlung ist, welche das grösste Wohl der grössten
Zahl jener bewirkt, auf die es entsprechend einer plausiblen, natürlichen
Grundannahme ankommt.

Zur universalistischen Folgenethik

Die Alternative ist eine universalistische Folgenethik. Der massgebliche
Kreis der Gleichheit wäre dabei positionsunabhängig bestimmt; es dürfte
schon bei der Frage, um wessen Gerechtigkeit es gehe, nicht darauf an-
kommen, dass wir (etwa als Menschen) die Frage stellen. Herausfordernd
wäre vor allem die Frage, welche Lebewesen man in die Folgenabwägung
einbeziehen sollte. Die Lösung, alle Lebewesen gleichermassen einzubezie-
hen, ist kaum realisierbar (der Unterschiedlichkeit des Lebens und des
Fehlens artikulierter und messbarer Erfahrungen wegen). Realistischer ist
es, alle Tiere einzubeziehen, die die Fähigkeit zum Denken in Zeitdimen-
sionen und damit zur Präferenzbildung haben.1263 Oder alle leidfähigen
Tiere.1264 Doch auch dann bliebe die Gerechtigkeit identitätsabhängig,
weil unsere Erkenntnisfähigkeit vor grossen Hürden steht, wenn wir ab-
klären wollen, wie Wesen das Leben erleben, deren Lebensbedingungen
jenen des Menschen nur bedingt ähneln.1265

Für den Versuch eines universalistischen Ansatzes spräche allenfalls die
Angst, der Perspektivismus locke zur Willkür, da er es ermögliche, von
zu engen Kreisen der Gleichheit auszugehen. Der Beschränkung auf alle

c.

1263 Zur Relevanz dieses Denkens für den Präferenzutilitarismus Singer, Prakti-
sche Ethik, 33 ff.; ebd., 174 ff.

1264 Ansatzweise bei Bentham, Principles of Morals and Legislation, Kap. 17:
„What else is it that should trace the insuperable line? Is it the faculty of
reason, or, perhaps, the faculty of discourse? But a full-grown horse or dog is
beyond comparison a more rational, as well as a more conversable animal,
than an infant of a day, or a week, or even a month, old. But suppose
the case were otherwise, what would it avail? The question is not Can they
reason? nor, Can they talk? but, Can they suffer?“ (Hervorhebung entfernt);
für ein gar extremes universalistisches Gedankenspiel: George Dvorsky, The
Radical Plan To Phase Out Earth's Predatory Species, 7. Juli 2014, abrufbar auf
<io9.gizmodo.com> (zuletzt: 24.6.2016).

1265 Vgl. Nagel, What is it like to be a bat, 165 ff.

D. Folgenethik (Konsequentialismus)

335

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Menschen liesse sich vorwerfen, sie sei Anthropozentrismus und als solche
vielleicht eine Verwandte des Rassismus.1266 Aber das hält nicht, denn Pri-
vilegierung muss nicht Feindseligkeit gegen Nichtprivilegierte bedeuten.
Eltern, die ihre Kinder lieben, hassen nicht die Nachbarskinder. Der Staat,
der besonders eigenen Bürgern hilft, verfolgt nicht automatisch Fremde.
Und der humanistische Ethiker, der primär für das menschliche Wohl
ficht, muss keine Tierquälerei billigen. Der Perspektivismus erlaubt Gra-
dualität; er billigt die Existenz konzentrischer Kreise der Gleichheit.

Perspektivische Folgenethik im Rahmen der Rechtsordnung

Ein Vorzug des Perspektivismus ist überdies, dass er zur Rechtsdogmatik
passt; hier könnte es aufgrund struktureller Eigenheiten nicht immer um
alle Lebewesen gehen, wie es die universalistische Folgenethik verlangte
(so etwa nicht im Obligationenrecht, wo es in erster Linie um die Ver-
tragsparteien geht, unter der Prämisse der Richtigkeit der Gewährung von
Privatautonomie). Allgemein wird man aber folgende relevante Kreise der
Gleichheit hervorheben können:
– Zunächst gibt es einen global-humanen Kreis der Gleichheit, der alle Men-

schen umfasst. Er ist insofern der normalerweise verbindliche Kreis der
Gleichheit, als für ihn in rechtsethischen Fragen die Richtigkeitsvermu-
tung spricht.1267

– Daneben gibt es hoheitsgewaltsabhängige Kreise der Gleichheit. Der Per-
spektivismus muss akzeptieren, dass ein Staat nicht in vollem Umfang
fähig und daher nur bedingt verpflichtet sein kann, die Grundrechte

d.

1266 Vgl. Adorno, Fragmente, 123–124: „Die Fähigkeit der moralischen Selbstbe-
stimmung wird dem Menschen als absoluter Vorteil – als moralischer Profit
zugeschrieben und insgeheim zum Anspruch der Herrschaft gemacht – der
Herrschaft über die Natur. Das ist die reale Seite des transzendentalen An-
spruchs, daß der Mensch der Natur die Gesetze vorschreibt. Die ethische Wür-
de bei Kant ist eine Differenzbestimmung. Sie richtet sich gegen die Tiere. […]
Nichts ist dem Kantianer verhaßter als die Erinnerung an die Tierähnlichkeit
des Menschen. Deren Tabuisierung ist allemal im Spiel, wenn der Idealist auf
den Materialisten schimpft. Die Tiere spielen fürs idealistische System virtuell
die gleiche Rolle wie die Juden fürs faschistische.“; Nussbaum, Grenzen, 442 ff.
und insb. 459 ff.; ferner Singer, Praktische Ethik, 174 ff.

1267 Das zeigt sich bereits an der Formulierung zentraler Menschenwürdenormen,
die jedem Menschen oder jeder Person zugute kommen (z.B. Art. 8 BV und
Art. 10 BV).

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

336

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


aller Menschen zu verwirklichen. Wie weit ein Kreis reicht, hängt auch
von der Macht und Hoheitsgewalt des Staates ab.

– Mit Blick auf Bürgerrechte wie die Niederlassungsfreiheit (Art. 24 BV)
und die politischen Rechte (Art. 34 BV) lässt sich für einige Fragen ein
staatsbürgerlicher Kreis der Gleichheit identifizieren.

– Ferner besteht ein sensualistischer Kreis der Gleichheit, der im ethischen
Diskurs (aus hedonistischer Sicht) eine Rolle spielen sollte; hier kann
die Berücksichtigung des Wohls immerhin aller empfindungsfähigen
Tiere gefordert werden. Obwohl es nicht dem Willen des Verfassungs-
gebers entspricht, einzig auf das Wohl der Menschen zu achten1268, wä-
re in Grundrechtsfragen ein derart weiter Kreis unpassend (vgl. schon
das Wort: Menschenrechte).

Dies zeigt auf, dass die Kreise der Gleichheit eine logische Funktion verse-
hen. Sie ermöglichen objektive Argumente auf Basis einer notwendigen
Vorannahme der Gerechtigkeit. Diese Vorannahme ist die Antwort auf
das für wen? der Gerechtigkeit.1269 Die Vorannahme lässt sich der Lebens-
realität anpassen.1270 Parallel plausible Kreise der Gleichheit fallen graduell
ins Gewicht (indem beispielsweise das Wohl der Tiere über die Berück-
sichtigung öffentlicher Interessen [Art. 36 Abs. 2 BV] mitberücksichtigt
wird). So lässt sich erklären, warum eine Gemeinschaft ihre Mitglieder
privilegiert behandeln, dazu aber nicht beliebige Kosten für andere in
Kauf nehmen darf. Und sie kann erklären, warum Eltern ihre eigenen
Kinder privilegieren dürfen. Die universalistische Folgenethik erlaubt dies
nur über Umwege (etwa mit der Begründung, die Welt stehe besser da,
wenn die meisten Eltern sich primär bemühten, für das Wohl der eigenen
Kinder zu sorgen und mit diesen eine Beziehung voller Vertrauen aufzu-
bauen, ehe sie versuchten, allen oder gar nur den ärmsten Kindern zu
helfen).

Die perspektivische Folgenethik kann gewisse parteiische Wertungen als
für die Betroffenen richtig anerkennen. Das darf man nicht überschätzen:
Die begrenzten Kreise sind für eine neutrale Instanz nicht verbindlich; der
Staat maximiert das Gute in Verantwortung für alle von ihm betroffenen
Menschen.1271 Und wenn gefragt wird, was für alle Menschen die gerechte
Lösung sei, wird der Perspektivismus sich nicht hinter das Empfinden

1268 Punktuell ist ein solcher Kreis in der Bundesverfassung angedeutet: Art. 120
Abs. 2 BV spricht beiläufig von der „Würde der Kreatur“.

1269 Dazu vorne, Teil 3, A.I.3.
1270 Vgl. vorne, Teil 3, A.II.3 – 4.
1271 Vgl. Hare, Universalizability, 35; Sen, Justice, 214.

D. Folgenethik (Konsequentialismus)

337

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


des Einzelnen verschanzen, sondern das Wohl aller Menschen in Betracht
ziehen müssen.

Der Vorhalt, die Folgenethik könne nicht begründen1272, warum ein
nach seinem Wohlbefinden strebendes Individuum auch das Glück ande-
rer berücksichtigen soll, lässt sich aus Sicht einer perspektivischen Folgen-
ethik gut entschärfen. Dies aus dem soeben genannten Grund. Der Staat
(und überhaupt die Menschheit) ist nicht nur ein Individuum. Und die
Frage nach dem, was für Menschen gerecht sei, bezieht schon begrifflich
die Interessen aller Menschen mit ein. Aus dieser Sicht interessiert nicht,
warum der Einzelne das Wohl aller berücksichtigen soll, sondern wie man
ihn allenfalls auf schonende und doch wirksame Weise dazu animieren
könne, zum Wohl aller beizutragen.1273

Verteidigung der Folgenethik

Sogenannte Gerechtigkeitseinwände

Einer der hartnäckigsten Einwände gegen folgenethische Gerechtigkeits-
theorien ist der „Gerechtigkeitseinwand“, mithin der Gedanke, dass die
konsequentialistische Orientierung einzig am Wert der Folgen Ungerech-
tigkeiten legitimiere.1274

Legitimiert Utilitarismus Grausamkeiten?

Raskolnikow, ein hochbegabter junger Mann, lebt in grosser Armut. All-
mählich reift in ihm die Vorstellung heran, Verbrechen könnten unter
gewissen Umständen moralisch gerechtfertigt sein. Namentlich müsste
es legitim sein, die alte Frau, die mit wucherischen Pfandleihen ihren
Reichtum fortzu vermehrt, zu töten. Als er ihr eine Armbanduhr gegen
geringes Pfandgeld abgibt, fühlt er sich bestärkt: Wenn er – als ausserge-
wöhnlich begabte Person, die er ist – diese alte, nutzlose Frau tötet und ihr
Geld nimmt, sei dies im Sinne des allgemein menschlichen Fortschritts.
Wenn ein grosser Mensch sich selbst hilft, nötigenfalls ohne Rücksicht
auf Personen, die nichts zum Wohl der Menschen beitragen, dann ist dies

III

1.

a.

1272 Mahlmann, Grundrechtstheorie, 502; Laternser, Gehalt, 180.
1273 Vgl. vorne, Teil 1, B.I.
1274 Siehe etwa Höffe, Kategorische Rechtsprinzipien, 154 ff.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

338

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


im Interesse der Menschheit überhaupt. So reflektiert der Protagonist von
Verbrechen und Strafe – bis er seinen Entschluss, die Pfandgläubigerin zu
töten, in die Tat umsetzt.

Im damit grob resümierten Roman Dostojewskis zeigen sich die Vor-
behalte des Autors gegen eine utilitaristische Ethik.1275 Auch in der Le-
gende des Grossinquisitors kann man Dostojewskis kritischen Blick auf
utilitaristisches Denken sehen.1276 Der Grossinquisitor denkt, Menschen
könnten mit ihrer Freiheit nichts anfangen; man müsse sie zu ihrem
Glück zwingen, angesichts ihrer rebellischen Natur und ihres in Freiheit
unglücklichen Wesens. Der Zweck heiligt dabei die Mittel, zu denen der
Scheiterhaufen zählt; auf diesem will der Grossinquisitor sogar seinen Ge-
sprächspartner verbrennen, Jesus höchstpersönlich, weil dessen unerwarte-
te Rückkehr auf Erden inmitten der Inquisition sein Werk (das in seinen
Augen dem Wohl der Menschheit dient) störe.

Beiden Geschichten ist gemeinsam, dass Grausames geschieht, weil die
hierfür Verantwortlichen denken, gute Folgen legitimierten dies. Doch
skizzieren diese grossen Werke kaum ein treffendes Bild vom utilitaristi-
schen Denken:

Beim Grossinquisitor rührt die Grausamkeit eher daher, dass er an sei-
nen die Inquisition legitimierenden Prämissen nicht zweifelt: Der Mensch
litte vermeintlich unter der Freiheit, wenn man sie ihm gewährte; man
muss die Menschen mit Gewalt zum Glück führen. Die Mentalität des
Grossinquisitors ist eher deontologisch (seine Thesen hängen von allesbe-
stimmenden Postulaten ab) als folgenethisch. Fast erstaunt es, dass der
Grossinquisitor nicht sagt: fiat iustitia et pereat mundus. Raskolnikow mag
fast „utilitaristisch“ raisonnieren, doch seine Folgenerwägungen sind vor-
urteilsbelastet und ebenfalls Ausdruck problematischer Prämissen: Der
Erfolg grosser, besonders begabter Menschen setzt Rücksichtslosigkeit vor-
aus. Und am Ende tötet Raskolnikow nicht nur die Pfandgläubigerin,
sondern auch deren völlig unschuldige Schwester, da sie sich zur falschen
Zeit am falschen Ort befindet.

Dass die Folgenethik Grausamkeiten rechtfertige, ist ein oft wiederkeh-
rendes Vorurteil. Man glaubt befürchten zu müssen: die folgenethische
Aggregation der für unterschiedliche Menschen guten Folgen führe zur
Abschwächung grundlegender Rechte;1277 wichtigste Bedürfnisse Einzel-

1275 Vgl. Frank, The Miraculous Years, 100 ff.
1276 Dostojewski, Großinquisitor, 25 ff.; zur Utilitarismus-Kritik im genannten

Werk insb.: Berberi, The Brothers Karamazov, passim.
1277 Sen, On Ethics and Economics, 74; Nussbaum, Grenzen, 466.

D. Folgenethik (Konsequentialismus)

339

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ner drohten dem kurzen Glück eines Mobs geopfert zu werden;1278 mit
Nutzenargumenten liessen sich Vivisektionen von Menschen (wie bei den
Nazis) rechtfertigen.1279

Dies alles verkennt die Weite des folgenethischen Begriffs des Guten
sowie das Phänomen des Grenznutzens.

Legitimiert Utilitarismus Sklaverei?

Eine erstaunliche Blüte des Vorurteils des vermeintlich grausamen Utilita-
rismus ist die Ansicht, die Folgenethik legitimiere Sklaverei.1280 Erstaun-
lich daher, weil dies nicht utilitaristischen Intuitionen entspricht. Damit
dem so wäre, müsste die Ausbeutung der Sklaven mehr „Wert“ schaffen
als die Freiheit der Sklaven (für die Sklaven selbst und für andere), die
mit den sozialen Vorzügen einer freien Gesellschaft einhergehen (mehr
Kreativität, grössere Produktivität, mehr Stabilität, weil Konflikte nicht
unterdrückt werden, Anreize zum Fleiss etc.). Man kann sich schlicht
keine realistischen Fälle denken, in denen dies der Fall wäre. Selbst nur
mit Mühe lassen sich fiktive Konstellationen konstruieren, in denen eine
Art Sklaverei akzeptabel schiene:

Der Staat Siracusa steht nach Ende eines Verteidigungskrieges, in wel-
chem er schwere Verletzungen seiner territorialen Integrität erlitt, vor
der Wahl, 500 gefangen genommene gegnerische Soldaten zu töten
oder die Soldaten ein Jahr lang zu Sklavenarbeit zu nötigen. Wegen der
Zerstörung des Kulturlandes im Krieg herrscht Nahrungsmittelknapp-
heit und grosse Not; das von Krieg und Hunger gezeichnete Volk
will die Hinrichtung der Gefangenen. Ein General ordnet an, die Ge-
fangenen zu strengster Arbeit zum Wiederaufbau des Landes und zur
Bewirtschaftung der Felder zu zwingen.

In dieser Situation lässt sich in der Anordnung des Generals, die den
Gefangenen das Leben auf Kosten der Freiheit rettet, kaum ein Verstoss
gegen Fundamente der Gerechtigkeit erblicken. Das Beispiel zeigt, unter
welchen Bedingungen der durchdachte Utilitarismus überhaupt zu so et-
was wie einer Rechtfertigung der Sklaverei gelangen könnte.

b.

1278 Vgl. Nussbaum, Grenzen, 326.
1279 Bayertz, Wissenschaftsethik, 98 f.
1280 Wolff, Making the World Safe for Utilitarianism, 1; den Utilitarismus dage-

gen verteidigend: Hare, Slavery, 103–121; vgl. Nussbaum, Grenzen, 53.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

340

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ein weiterer Fall kann die Zustimmung zu einem bedachten Vorgehen
bei der Abolition der Sklaverei sein: Als Sklaverei noch legal vorgesehen
war, konnten Utilitaristen argumentieren, man müsse erst sicherstellen,
dass die nötigen Vorkehrungen für die Besserung der Situation der Skla-
ven nach der Abolition der Sklaverei getroffen würden, damit die Betroffe-
nen nicht in ein noch schlimmeres Elend und in eine grausamere Form
der Abhängigkeit gerieten; etwa weil die Möglichkeit fehlte, den Lebens-
unterhalt in Freiheit zu bestreiten, und ein früherer Sklave seine Arbeits-
kraft auf dem nun illegalen Markt für einen Hungerlohn Arbeitgebern zur
Verfügung stellen müsste, die keinen Anreiz mehr hätten, den Arbeiter
(der ihnen nicht gehört) zu schonen.1281

Wer dem Folgenethiker wegen solcher Überlegungen vorwirft, er legiti-
miere im Resultat die Sklaverei, der missbraucht Worte (nämlich jenes
der Legitimierung und jenes der Sklaverei). An solchen Gedankenspielen
zeigt sich nur, dass der Folgenethiker rigoristische Dogmen scheut. Gleich-
wohl kann er Ungerechtigkeiten wie die Sklaverei unbedingt verbieten,
aus pragmatischen und begriffslogischen Gründen.1282

Verkennt der Utilitarismus die menschliche Individualität?

Eine ähnliche Unterstellung lautet, der Utilitarismus nehme den Men-
schen als solchen nicht ernst. Der Mensch werde nicht als Wesen aner-
kannt, das sein eigenes Leben zu leben habe; ja, diese Tatsache werde ein-
fach „ausgelöscht“, weil der Utilitarismus im Menschen „Realisierungsorte
für Befriedigungen“ sehe.1283 Kurz: Der Utilitarismus sei eine reduktionis-
tische Theorie der Person.1284

Diese Kritik macht den Utilitarismus zum Opfer dessen, was man ihm
vorwirft – einer Reduktion. Hinter dem Vorwurf des Auslöschens verbirgt
sich womöglich die Annahme, Utilitaristen würden die Bedeutung der in-

c.

1281 Vgl. Rosen, Jeremy Bentham on Slavery, 45, betr. Benthams Haltung zur
Frage der Sklaverei.

1282 Oben, Teil 2, C.V.4 – 6.
1283 Nussbaum, Grenzen, 326; vgl. Korsgaard, Response, 102 ff.
1284 Nida-Rümelin, Kritik, 58; vgl. ebd., 57: Typisch sei, „daß Personen […] nur

mittelbar, nämlich als kontingente Bedingungen der zu maximierenden Ag-
gregationsfunktion (z.B. individuellen Glücks), eine Rolle spielen“; vgl. Hors-
ter, Postchristliche Moral, 286 f.: „Utilitaristische Entscheidungstheoretiker re-
duzieren Menschen auf Instrumente der Wertmaximierung.“; ferner Herren,
L'intervention, 67 ff.

D. Folgenethik (Konsequentialismus)

341

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


dividuellen Selbstverantwortung unterschätzen.1285 Oder die Befürchtung,
dass Utilitarier die Unterschiedlichkeit der Menschen unterschätzen wür-
den.1286 Kein Utilitarist bestreitet, dass der Mensch sein eigenes Leben zu
leben habe. Auch der Blick auf die Individualität des Menschseins geht in
der Folgenethik nicht verloren. Es ist ihr klar, dass das optimale Glück von
Blau nicht die gleichen Voraussetzungen hat wie jenes von Karmin; anzu-
nehmen, die Folgenethik wolle solche Differenzen übergehen, ist absurd.
Zum Erfassen tatsächlicher Unterschiede ist die Folgenethik vielmehr gut
aufgestellt, da ihre Erkenntnisse in aller Regel in erfahrungsgestütztem
Wissen gründen.

Einwände gegen die Aggregation

Eine Variante des Gerechtigkeitseinwands greift die folgenethische Aggre-
gation an. Die Folgenethik billige es, dass in gewissen Fällen das Leid
des einen gegen das Wohlergehen der anderen verrechnet werde, ohne
dass den Benachteiligten ein Ausgleich anzubieten wäre; die Gerechtigkeit
werde dabei nur als das definiert, was für ein Kollektiv gut, nicht als das,
was für jeden Einzelnen und damit „distributiv“ gut sei.1287

Muss man die folgenethisch legitimierte Übervorteilung der Vielen zu-
lasten der Wenigen fürchten? Angenommen, ein Mord bedeutete für eine
Gruppe Sadisten intensives Glück: Hiessen Folgenethiker ihn gut? Soweit
ersichtlich, nicht. Wer aggregiert, kann (anders als jener, der bloss die
konfligierenden Willen gegeneinander abwägen will) die moralische Ille-
gitimität des Mords substanziell begründen. Der Wunsch zum Mord ist
nämlich, blickt man auf die soziale menschliche Natur, ein offensichtlich
nachrangiges Bedürfnis; vielleicht sehnen sich die Mörder nach einem
Gefühl der Macht und Überlegenheit, vielleicht nach Achtung innerhalb
der Gruppe; mehr als eine Abart des Bedürfnisses nach Ansehen wird
nicht befriedigt.1288 Das Bedürfnis nach Ansehen rangiert im Maslowschen
System aber auf vierter Stufe, gegenüber dem erstrangigen Überlebensbe-
dürfnis des Opfers. Die Aggregation der Folgen für das Wohl der Mörder,
des Ermordeten und der übrigen Betroffenen führt bloss schon wegen

d.

1285 In die Richtung wohl Sen, Justice, 218.
1286 Rawls, Theory of Justice, 27.
1287 Höffe, Kategorische Rechtsprinzipien, 157; vgl. Amnesty, Themenbericht Fol-

ter, 4.
1288 Zu dieser Bedürfnisstufe siehe Maslow, Human Motivation, 20.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

342

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


der Hierarchie der Grundbedürfnisse nicht zur Mordlegitimation. Zudem
sprächen die indirekten Folgen der Billigung sadistischer Morde (Klima
der Angst, Rückkehr der Selbstjustiz etc.) ebenfalls klar und deutlich ge-
gen jegliche Billigung solcher Morde.

Die Aggregation der Werte wird auch als widersinnig kritisiert. So
spricht etwa Scanlon vom konsequentialistischen Fehlschluss.1289 Nun
wäre es natürlich ein Fehlschluss, zu denken, der Wert von 20 Wochen
Ferien im Jahr sei das Vierfache des Werts von fünf Wochen im Jahr.1290

Der Mensch braucht von den Mitteln, die zu seinem Wohl beitragen, in al-
ler Regel nur begrenzte Mengen.1291 Das hat mit dem Grenznutzen dieser
Mittel zu tun. Der besagte Fehlschluss hätte daher wenig mit Folgenethik
zu tun.

Ein letztes Problem, angelehnt an Parfits „Repugnant Conclusion“1292:
Wenn jedes Menschenleben wertvoll ist und der Wert vieler der Summe
der Einzelwerte entspricht, dann müsste man doch die Anzahl Menschen-
leben auf Erden mit allen Mitteln maximieren: Fortpflanzung wäre das
oberste Gebot; alles andere (z.B. Gesundheit, friedliches Zusammenleben)
wäre sekundär. Man müsste Schnellgeburten institutionalisieren: im sieb-
ten Monat Kaiserschnitt für alle. Lässt sich dem ein Argument gegen das
Aggregationsprinzip entnehmen?

Ergäbe sich solch ein Lebensmaximierungsgebot aus dem Aggregations-
prinzip, wäre es stossend. Die Massenerzeugung von Menschen dient
dem Gesamtwohl der Menschen offensichtlich nicht. Sachlich erklären
lässt sich die (sich intuitiv aufdrängende) Ablehnung des Lebensmaximie-
rungsgebots etwa damit, dass die Massenproduktion Lebender – von der
Einbusse an Lebensqualität und der Zerstörung des Lebensraums anderer
Tiere abgesehen – die Wahrscheinlichkeit einer lebensvernichtenden Kata-
strophe auf Erden erhöhte. Es wäre daher schon unklar, ob die Massenpro-
duktion von Menschen überhaupt geeignet wäre, das fragwürdige Ziel zu

1289 Scanlon, What We Owe, 78–100.
1290 Vgl. für ein ähnliches Beispiel mit Mengen Reis pro Tag und Person: Singer,

Praktische Ethik, Kap. 2, 56.
1291 Zum damit angesprochenen Grenznutzen siehe oben, Teil 3, D.I.2.b; vgl. dazu

Höffe, Kategorische Rechtsprinzipien, 157.
1292 Parfit, Reasons and Persons, 381 ff., insb. 388: „The Repugnant Conclusion: For

any possible population of at least ten billion people, all with a very high
quality of life, there must be some much larger imaginable population whose
existence, if other things are equal, would be better, even though its members
have lives that are barely worth living.“; siehe dazu auch Huemer, In Defence
of Repugnance, 899–933.

D. Folgenethik (Konsequentialismus)

343

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


erreichen, dass auf Erden möglichst viele Menschen dereinst gelebt haben
werden.

Kurz: Die Einwände gegen das Aggregationsprinzip überzeugen nicht.

Einwand schlechter Folgen

Eine weitere Art Kritik besagt, die Folgenethik führe selbst zu schlechten
Folgen.

Grund dieser Kritik kann einerseits das Gefühl sein, gewisse Folgen
seien einfach nicht hinnehmbar (per se unmoralisch). Dann aber hält man
der Folgenethik lediglich eine andere, überdies bloss postulierte Prämisse
entgegen.1293 Anderseits kann die Kritik in der Einschätzung gründen,
folgenethischen Theorien lägen zu enge Konzepte des zu optimierenden
Guten zugrunde1294, oder sie trügen nicht dazu bei, die optimalen Resulta-
te zu erwirken.1295

Sollte solche Kritik gegen die Folgenethik „an sich“ gerichtet sein, wä-
re sie insofern selbstwiderlegend, als sie auf der Prämisse steht, wonach
es immer auf den Wert der Folgen ankäme.1296 An der Plausibilität der
folgenethischen Gerechtigkeitsbegründung ändert das Zukurzgreifen eines
konkreten Modells der Folgenethik oder die Ineffizienz des Nutzenkalküls
in bestimmten Situationen nichts. Folgenethiker können jede Strategie
wählen, von der sie sich optimale Folgen versprechen. Diese optimale Stra-
tegie ist natürlich nicht immer (wahrscheinlich nur selten) ein minutiöses
Folgenkalkül.1297 Je nach Situation und Dringlichkeit können sich andere
Wege empfehlen, Gerechtigkeit einzuschätzen und zu fördern.1298 Etwa

2.

1293 Vgl. Singer, Self-Defeating?, 94.
1294 Vgl. Sen, On Ethics and Economics, 74.
1295 Für eine gründliche Kritik dieser Art: Hodgson, Consequences of Utilitaria-

nism, 10 f., 58 ff., 79 f. und passim; dagegen Singer, Self-Defeating?, 94–104.
1296 Vgl. Singer, Self-Defeating?, 94 ff., Kagan, Morality, pos. 1076/5697: „[T]he

moderate has no real ground for making such an objection. The pro tanto
reason to promote the good is indeed one element in ordinary morality, and
the moderate cannot deny this without retreating into a minimalist position.“;
Hare, Universalizability, 35.

1297 Parfit, On What Matters, Vol. III, § 184, 419; vgl. Tschentscher, Prozedurale
Theorien, 269; Diderot, Jacques le Fataliste, 483 f.: „Et puis, y a-t-il un homme
capable d’apprécier juste les circonstances où il se trouve?“ ; ders., Entretien
d’un père, 751.

1298 Dazu Parfit, On What Matters, Vol. III, § 184, 419; Singer, Praktische Ethik,
40.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

344

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


das blosse Sichverlassen auf die Intuition oder das Vertrauen in bestimmte
Autoritäten. Wer im Gasthaus sitzt, errechnet vor der Wahl der Speise
kaum das pro Speise erwartbare kulinarische Glück aus. Eher hört er auf
seinen „Bauch“, auf den Rat seiner Begleiter oder des Hauses oder folgt
dem Diktat der Gewohnheit – und fährt damit gut genug. Umfassende
Nutzenrechnungen wären hier Stimmungsverderber.

Einwand gegen den Vorrang der grösseren Zahl

Verbot, Leben mit Leben zu „verrechnen“?

In ethischen Dilemmata, die das Leben von Menschen betreffen, ist oft
strittig, ob angesichts der Güterkollision die Zahl bedrohter Leben ins
Gewicht fallen darf. Es stellt sich die Frage, ob eine grössere Zahl Leben
der kleineren Zahl Leben prinzipiell (also ceteris paribus) vorzugehen
habe.1299 Kantianer lehnen dies ab: Man dürfe niemals Leben gegen Leben
abwägen, denn niemand dürfe zur Rettung eines anderen instrumentali-
siert werden.1300

Folgenethiker haben damit jedenfalls kein grundsätzliches Problem:
Aus folgenethischer Sicht ist die Verrechnung in erster Linie einfach Aus-
druck des Gebots der gleichen Berücksichtigung gleicher Interessen.1301

Der Grund zugunsten des Vorrangs der grösseren Zahl ist die Annahme

3.

a.

1299 Vgl. Parfit, On What Matters, Vol. I, 380: „the Numbers Principle: When we
could save either of two groups of people, who are all strangers to us and are in
other ways relevantly similar, we ought to save the group that contains more
people.“

1300 Höffe, Kategorische Rechtsprinzipien, 175: Die Unzulässigkeit solcher Instru-
mentalisierung sei „dem moralischen Bewusstsein schon seit langem selbst-
verständlich“; vgl. Horster, Postchristliche Moral, 72: „[Das Instrumentali-
sierungsverbot] ist ein seit Kant in der Moralphilosophie wohl unstrittiger
Sachverhalt“; Amnesty International, 2005, 4.

1301 Mannino/Vollmer/Pulver, Stellungnahme: „Ethische Entscheidungsfälle
vom Typ ‘Individuum vs. Kollektiv’ sind, klarer formuliert, Fälle vom Typ ‘ein
Individuum vs. mehrere Individuen’. Es ist merkwürdig, dass man hier offen-
bar den Impuls verspürt, zu sagen, die Interessen eines Individuums seien
höher zu gewichten als die Interessen mehrerer (!) Individuen – von denen
also jedes weniger zählt bzw. die zusammen weniger zählen als das eine Indivi-
duum? Dieser Impuls scheint mit einem objektiven Blick auf die Problemlage,
d.h. mit dem Prinzip der gleichen Berücksichtigung gleicher Interessen unver-
einbar.“

D. Folgenethik (Konsequentialismus)

345

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


der Gleichwertigkeit der Menschen, die als verfassungsmässiges Recht im
Gebot der Rechtsgleichheit (Art. 8 BV) und in der Garantie der Menschen-
würde (Art. 7 BV) Ausdruck findet. Wer in Abweichung von diesen
Grundnormen der Verfassung für den Vorrang des Lebens einer Person
vor dem Leben vieler Personen eintritt, trägt die Begründungslast. Soweit
der Einwand gegen die Priorisierung der grösseren Zahl auf dem (unbe-
weisbaren) Postulat der absoluten Unrichtigkeit der Instrumentalisierung
beruht, ist er aus den Gründen zurückzuweisen, aus denen man die heute
oft vertretene (kantische) Form der Regelethik zurückweisen muss: Ein
blosses, als unfalsifizierbar konzipiertes Postulat ist wissenschaftlich irrele-
vant, weil es nicht plausibler ist als sein exaktes Gegenteil.1302

Taureks Appell an die Intuition – ein Spiel mit den Perspektiven

Taureks berühmte Begründung eines Verrechnungsverbots geht über das
Postulat eines einfachen Instrumentalisierungsverbots hinaus. In Should
the Numbers Count?1303 liefert er ein prima facie überzeugendes Argument
für die Irrelevanz der relativen Zahl. Zur Illustration seiner Argumentati-
on stützt er sich auf folgendes Dilemma:

Nur David: Ich bin im Besitz der Menge x eines Medikaments. Sechs
Personen sind hierauf angewiesen. David, eine der interessierten sechs
Personen, überlebt nur, wenn ich ihr die ganze verfügbare Menge des
Medikaments gebe. Erhalten die anderen fünf interessierten Personen
ein Fünftel der verfügbaren Menge des Medikaments, überleben diese
fünf Personen. Wäre es richtig, allein David zu retten?

Taurek meint, hier bestehe kein Gebot, die grössere Zahl zu retten.1304 Er
diskutiert zuerst eine Variante des Falls, bei der David das Medikament
bereits besitzt. In dieser Lage sei klar: David ist nicht verpflichtet, sein
Medikament abzugeben; niemand darf es ihm einfach wegnehmen, denn
er dürfe sein Leben als höchstes aller Güter betrachten.1305 Wenn aber Da-
vid sein Leben priorisieren darf, so Taurek, dann muss dies auch anderen
Menschen und namentlich einem neutralen Dritten gestattet sein; man
dürfe ja (etwa im Falle der Selbstaufopferung) andere Menschen statt sich

b.

1302 Zum Irrelevanzproblem siehe: Teil 3, B.III.1.a und insb. Teil 3, B.III.8.
1303 Taurek, Should the Numbers Count?, 293–316; vgl. Rücker, Allokation, 83.
1304 Taurek, Should the Numbers Count?, 294 f.
1305 Taurek, Should the Numbers Count?, 299 f.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

346

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


selbst priorisieren. Also lasse sich keine moralische Pflicht zur Rettung der
grösseren Zahl konstruieren.1306

Diese Argumentation besticht nicht, aus zumindest drei Gründen:
Erstens, Taureks Argument baut auf einem rhetorischen Trick auf: Es

schöpft seine Überzeugungskraft aus dem Nähe suggerierenden Effekt von
Personennamen. Allein David erhält einen Namen. Also erscheint er dem
Leser vertrauter, echter, menschlicher als die fünf Namenlosen.1307 Hier
David, dort die Fremden. Warum heissen sie nicht Johannes, Sarah, Elias,
Maria und Lukas? Taurek bezeichnet die von ihm karikierte utilitaristische
Denkart als „outrageous“;1308 es ist aber die Kritik Taureks, die alles Unge-
heurliche in den vermeintlichen Utilitarismus erst hineinlegt, indem sie
sich solch rhetorischer Tricks bedient.

Zweitens ist die Präferenz der Rettung eines Einzelnen auf Kosten meh-
rerer aus Sicht des Einzelnen begründbar. Sie ist es zudem wohl auch aus
Sicht der nahen Angehörigen des Einzelnen. Dies lässt sich mit dem in der
Not eher engen Kreis der Gleichheit erklären.1309 Auch dürfte eine Kultur
der Selbstverantwortung und der Verantwortung für Angehörige mit dem
Ziel des grössten Wohls der grössten Zahl nicht unvereinbar sein1310, da
jemand, der sich und seine Angehörigen nicht mit einer gewissen Dring-
lichkeit im Notfall priorisiert, kaum zum Entstehen einer Welt beiträgt,
in der viele Menschen in der Lage sind, anderen zu helfen (ein Kind, das
nicht die privilegierende Liebe seiner Eltern erfährt, hat später Mühe, die
erforderliche Empathie zu entwickeln; und wer nicht einmal für sich selbst
sorgen kann, wird kaum zum effektiven Weltaltruisten werden). Um einen
solchen Perspektivismus geht es Taurek aber gerade nicht: Taurek will
aufzeigen, dass ein beliebiger Dritter gute Gründe habe könne, nur David
zu retten. Die im Näheverhältnis gründende Argumentation lässt sich aber
nicht auf neutrale Sachverhalte übertragen; sie hängt von der Position des
Betrachters ab.1311 Dass nichts David dazu zwingt, den eigenen Tod zwecks

1306 Vgl. Taurek, Should the Numbers Count?, 299 ff.
1307 So heisst es etwa, in Taurek, Should the Numbers Count?, 300: „I cannot

imagine that I could give David any reason why he should think it better that
these five strangers should continue to live than that he should.“

1308 Taurek, Should the Numbers Count?, 299: „The usual sort of utilitarian rea-
soning would be comical if it were not outrageous“.

1309 Dazu oben, Teil 3, A.II. (insb. 3); vgl. Teil 3, D.II.6.
1310 Parfit, On What Matters, Vol. III, § 184, 419 ff.; vgl. Scanlon, not a Kantian,

133.
1311 Dazu insb. oben, Teil 3, A.II.2; vgl. Teil 3, B.III.3.c.

D. Folgenethik (Konsequentialismus)

347

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rettung fünf anderer Menschen gutzuheissen, spricht nicht gegen die Vor-
zugswürdigkeit der Rettung der grösseren Zahl aus neutraler Warte.

Drittens ist erhellend, dass man es zweifellos positiv würdigen würde,
wenn David freiwillig (vom Leid der fünf Mitmenschen zutiefst ergriffen
und aus Altruismus dazu bewogen) sein Medikament abgäbe, um Johan-
nes, Sarah, Elias, Maria und Lukas zu retten. Weil diese Selbstaufopferung
Supererogation wäre (und ein Herbeizwingen von Heldenhaftigkeit in der
Regel kontraproduktiv sein dürfte1312), besteht hierzu keine Pflicht. Wenn
hingegen etwa Johannes im Besitz des Medikaments wäre und es nun
David abgäbe – statt es mit Sarah, Elias, Maria und Lukas zu teilen, um
möglichst viele zu retten –, sähe man darin kaum den Ausdruck egalitärer
Nächstenliebe. Solch ein Verzicht wäre fragwürdig oder zumindest sonder-
bar. Ebenso würde man es nicht positiv bewerten, wenn alle sechs Betrof-
fenen die Kinder gleicher Eltern wären und die Eltern nun entschieden,
nur eines ihrer sechs Kinder zu retten.

Damit ist das Argument, wonach es aus neutraler Sicht ceteris paribus
zulässig sei, das Leben eines Menschen gegenüber einer Vielzahl zu priori-
sieren, entkräftet. Das Prinzip des Vorrangs der grösseren Zahl ist somit
glaubwürdig. Es lässt sich nachfolgend mit einem intuitionsbasierten Ar-
gument festigen:

Intuitionsargument zugunsten des Vorrangs der grösseren Zahl

In vielen Fällen empfinden auch Folgenethiker eine gewisse Skepsis gegen
den Gedanken, man dürfe jemanden aufopfern, um andere Menschen zu
retten:

Weichensteller: Eine Strassenbahn ist ausser Kontrolle geraten. Sie erfasst
fünf Personen tödlich, wenn sie nicht durch Umstellen der Weichen
auf ein anderes Gleis umgeleitet wird. Dort befindet sich eine weitere
Person, die im Falle der Umleitung stürbe. Darf der Tod dieser Person
in Kauf genommen werden, um das Leben von fünf Personen zu ret-
ten?1313

In diesem Fall würde nicht jeder Folgenethiker die fünf Menschen retten
wollen. Die meisten Konsequentialisten, die der Weichenumstellung zu-
stimmen würden, hätten spätestens in einer Variante des Falls Hemmun-

c.

1312 Vgl. Hare, Moral Thinking, 188 ff.
1313 Fallbeispiel entlehnt aus Foot, The Problem of Abortion, 3.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

348

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gen vor der Aktion, die (vermeintlich) der Rettung der grösseren Zahl
diente:

Schweres Los: Darf man einen übergewichtigen Mann auf die Gleise
stossen, um die Strassenbahn zu stoppen und fünf Menschen zu retten,
die sonst von ihr angefahren würden?1314

Fast alle Folgenethiker würden hier einräumen, dass man den schwerge-
wichtigen Mann nicht auf die Gleise werfen darf und die Rettung der
fünf Menschen daher unterbleiben muss. Genauso darf man einen jungen
Menschen nicht ermorden, um an dessen fünf Menschen rettende Organe
zu gelangen. Konsequentialismus-Kritiker wittern ihren Triumph: Die Ma-
ximierung des Wohls der grösseren Zahl sei hier ersichtlich ungerecht;
der Konsequentialismus scheitere.1315 Das ist in zweierlei Hinsicht falsch:
Erstens, es kommt auf die Zahlen an. Zweitens, nicht nur. Ein Vergleich
mit dem nächsten Fall illustriert dies:

Umgekehrter Weichensteller: Eine Strassenbahn ist ausser Kontrolle gera-
ten. Sie erfasst eine Person tödlich, wenn niemand die Weichen um-
stellt. Durch Umstellen der Weichen gerät die Strassenbahn auf ein
anderes Gleis und erfasst dort fünf Personen tödlich. Darf der Weichen-
steller die Weichen umstellen, um das Leben einer Person zu retten?

Egal, ob man die Tötung im ersten Weichenstellerfall noch billigte oder
bereits ablehnte, das intuitive Urteil fällt im umgekehrten Weichenstel-
lerfall stärker und deutlicher aus: Fünf Menschen zu töten, um (nur)
einen zu retten, ist offensichtlich inakzeptabel. Man müsste geradezu vom
Unwert des Lebens – oder bestimmter Menschen – ausgehen, wollte man
in dieser Variante die Tötung billigen. Da sich der umgekehrte Weichen-
stellerfall vom Weichenstellerfall nur in Bezug auf die Zahlenverhältnisse
unterscheidet, lässt sich der Bewertungsunterschied (d.h. die stärkere Ab-
lehnung der aktiven Rettung beim umgekehrten Weichensteller) auf die
Zahlenverhältnisse zurückführen. Die Tötung von fünf Personen zur Ret-
tung einer Person ist evident problematischer als die Tötung einer Person
zur Rettung der fünf, die man eher als rechtfertigungsfähig einstuft. Cete-
ris paribus ist der Vorrang der grösseren Zahl damit auch intuitiv plausibel
begründet.

1314 Thomson, The Trolley Problem, 1409.
1315 Vgl. Roxin, Der Abschuss, 555 ff.

D. Folgenethik (Konsequentialismus)

349

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Paradox guter Folgen des Leidens?

Man mag fragen, ob die Folgenethik in schwere Widersprüche geriete,
wenn es sich so verhielte, dass der Mensch seine Erfüllung und sein
Glück bisweilen nur über harte Erfahrungen erreichen könnte.1316 Mit
Nietzsche:

„Das letzte Ziel der Wissenschaft sei, dem Menschen möglichst viel
Lust und möglichst wenig Unlust zu schaffen? Wie, wenn nun Lust
und Unlust so mit einem Stricke zusammengeknüpft wären, dass, wer
möglichst viel von der einen haben will, auch möglichst viel von der
andern haben muss [...]?“1317

Nietzsche fürchtete, die Ausrichtung der Ethik am grössten Glück der
grössten Zahl und das Ziel maximaler Leidverhinderung raube dem Men-
schen wertvolle Erfahrungen.1318 Doch der Einwand der Wünschbarkeit
bestimmter Leiden spricht nicht gegen die Folgenethik, weil im Einwand
implizit der Gedanke enthalten ist, man müsse Leid in Kauf nehmen,
weil man nur so die vorzugswürdigen Folgen erreiche. Das lässt die Fol-
genethik zu; sie kann den Nutzen vorübergehend unangenehmer und
belastender Erfahrungen einkalkulieren.

Keine Regelbegründung im Handlungsutilitarismus?

Dem Handlungsutilitarismus wird vorgeworfen, er könne die Geltung
wichtiger Regeln nicht begründen.1319 Das ist nicht der Fall. Eine Hand-
lung ist zwar keine Regel. Die Regel setzt sich aber aus Handlungen zu-
sammen. Der Erlass der Regel ist eine Handlung; ebenso jeder Akt ihrer
Durchsetzung. Umgekehrt lässt sich in jeder Handlungsbewertung eine Re-
gel sehen. Wäre dem nicht so, dann gölte die Bewertung einer Handlung

4.

5.

1316 Vgl. Antiphon, in: Schirren/Zinsmaier, Sophisten, 203 N. 21: „alle Freuden
[sind] meist die Früchte grosser Schmerzen“; Diderot, Jacques les Fataliste,
541, in Jacques‘ Rede: „[O]n ne sait de quoi se réjouir, ni de quoi s’affliger dans
la vie. Le bien amène le mal, le mal amène le bien.“

1317 Nietzsche, FW, N. 12.
1318 Nietzsche, Morgenröthe, N. 343, u.d.Ü.: Angeblich moralisch: „Aber Eins ist

gewiss: ihr werdet niemals die Reise um die Welt (die ihr selber seid!) machen
und in euch selber ein Zufall und eine Scholle auf der Scholle bleiben!“

1319 Gibbard, Rule-utilitarianism, 211–220; vgl. Sen, On Ethics and Economics, 88
Fn. 27.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

350

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


nur in einem isolierten Einzelfall (und wäre sinnlos). Weil jede treffende
ethische Bewertung einer Handlung auch in einer Reihe ähnlicher Fälle
(zumindest in allen identischen Fällen) ebenso zuträfe, drückt die Hand-
lungsbewertung implizit eine Regel aus.1320

Wie oben bereits dargelegt, kann der Handlungsutilitarismus sogar die
Geltung unantastbarer Regeln begründen.1321

Einwand der Überforderung

Schon Mill musste sich mit dem Einwand auseinandersetzen: Der Utilita-
rismus sei zu anspruchsvoll. Man könne vom Menschen nicht fordern,
dass er nur die Förderung der Interessen aller Menschen zum Handlungs-
motiv habe.1322 Mill antwortete, der Utilitarismus zeige, was gemeinhin
gut wäre; ob das Gute für den Einzelnen auch möglich sei, bleibe offen.1323

Zwar lässt sich das optimale Wohl der grössten Zahl kaum erreichen,
wenn nicht der Einzelne (vor allem jener, der im Vorteil ist) signifikante
Opfer bringt.1324 Der Weg zur optimalen Gerechtigkeit ist insofern for-
dernd. Doch gilt auch hier, dass der Konsequentialismus das Gute nicht
um jeden Preis durchsetzen will – und es auch nicht könnte, wenn er
es wollte. Die Folgenethik führt nicht zu praktischen Geboten, die um
Gerechtigkeit bemühte Personen überfordern, damit frustrieren und sich
so als kontraproduktiv erweisen. Die Folgenethik liefert überdies keinen
Grund, jedes nicht optimale Handeln zu tadeln oder gar mit Zwangsmit-
teln zu unterdrücken.1325 Denn auch Tadel und Zwang müssen folgen-
ethisch begründbar bleiben.

Zudem folgt aus der Existenz einer optimalen Lösung nicht, jede nicht
optimale Lösung sei verwerflich. Binäre Bewertungen sind der Folgenethik
fremd; schon aus der Gradualität moralischer Urteile folgt, dass das Nicht-
optimale immerhin vergleichsweise gut sein kann (dies gilt nicht nur, aber
ganz besonders dort, wo diese Lösung vorerst nur hypothetisch optimal
ist).

6.

1320 Vgl. Zucca, Constitutional Dilemmas, 24; Hare, Universalizability, 33.
1321 Vgl. vorne, Teil 2, C.V.4 – 6.
1322 Mill, Der Utilitarismus, 31 f.
1323 Mill, Der Utilitarismus, 33.
1324 Ausführlich Kagan, Morality, passim; Singer, Effective Altruism, passim.
1325 Pettit, Consequentialist Perspective, 165: „There is a distinction between what

it is best to do and what you cannot reasonably be denounced for doing“.

D. Folgenethik (Konsequentialismus)

351

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Exkurs: Parfits Konvergenzthese

Parfits konvergierende Formeln

Parfit ist der Ansicht, die besten Varianten der kantischen, kontraktua-
listischen und konsequentialistischen Theorien der Gerechtigkeit würden
sich nicht grundlegend widersprechen, sondern letztlich denselben Berg
besteigen.1326 Zur Veranschaulichung der Konvergenzthese bedient er sich
einer Auswahl angepasster Formeln im Stile der drei Traditionen. So for-
muliert Parfit zunächst die Kantian Contractualist Formula: „Everyone
ought to follow the principles whose universal acceptance everyone could
rationally will, or choose.“1327 Dazu schreibt er gar, es könne sich hierbei
ums Grundprinzip der Moral handeln, nach welchem Kant suchte.1328

Die Grundformel der Einigungsethik, die Parfit als Scanlon’s Formula
bezeichnet, lautet dagegen: „An act is wrong just when such acts are
disallowed by some principle that no one could reasonably reject.“1329 Es
folgt eine Formel, die Parfit dem Kantian Rule Consequentialism zuordnet:
„Everyone ought to follow the principles that are optimific, because these
are the only principles that everyone could rationally will to be universal
laws.“ In dieser Formel drückt sich bereits die Annahme Parfits aus, dass
man vernünftigerweise nur (als allgemein verbindliche Prinzipien) wollen
kann, was die besten Folgen für die grösste Zahl Betroffener zeitigt.

Parfit schlägt sodann eine alle drei Formeln umfassende Formulierung
vor, die die Nähe der drei Traditionen weiter verdeutlichen soll: „An act
is wrong if and only if, or just when, such acts are disallowed by some prin-
ciple that is (1) one of the principles whose being universal laws would
make things go best, (2) one of the only principles whose being universal
laws everyone could rationally will, and (3) a principle that no one could
reasonably reject.“1330

IV

1.

1326 Parfit, On What Matters, Vol. I, Kap. 17 § 64, 410 ff.
1327 Parfit, On What Matters, Vol. I, § 52, 355, § 57, 378; ähnlich, aber dort ohne

die letzten zwei Wörter („or choose“) ebd., § 49, 342.
1328 Parfit, On What Matters, Vol. I, § 49, 342: „This formula might be what Kant

was trying to find: the supreme principle of morality.“
1329 Parfit, On What Matters, Vol. I, § 54, 369 und § 53, 360; vgl. Scanlon, not a

Kantian, 116.
1330 Parfit, On What Matters, Vol. I, § 64, 412 f.; vgl. Parfit, On What Matters,

Vol. I, 25 und § 64, 413: Die Kurzform der zitierten Triple Theory lautet: „An
act is wrong just when such acts are disallowed by some principle that is
optimific, uniquely universally willable, and not reasonably rejectable.“

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

352

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Parfit zeigt damit die Ähnlichkeit der gemäss seiner Analyse optimalen
Modelle der drei Typen von Gerechtigkeitstheorien auf.

Keine Konvergenz der Folgenethik mit der Deontologie

Dass es Parfit gelingt, Ähnlichkeiten aufzuzeigen, liegt massgeblich an
seiner freien Deutung der diskutierten Ansätze.1331 Die Typen der Gerech-
tigkeitstheorien weisen in der parfitschen Neuformulierung nur noch teil-
weise ihre ursprünglichen Grundzüge auf. Das gilt vor allem für Parfits
Rezeption der kantischen Tradition: Das Kategorische und Unfalsifizier-
bare wird aufgegeben; beibehalten wird eine einigungsethisch gedeutete
Form des kategorischen Imperativs. Gibt man die Wesenszüge der Rege-
lethik (insb. die Unfalsifizierbarkeit kategorischer Annahmen) nicht auf,
erweist die Regelethik sich aber als mit den anderen beiden Gerechtig-
keitskonzeptionen unvereinbar. Das liegt am Erkenntnisansatz: Die Rege-
lethik konstruiert ihre eigenen Begründungen, da die Begründung der
Moral aus einem als gegeben vorausgesetzten Verständnis der Vernunft des
Menschen (statt aus Erfahrungen, Bedürfnissen etc.) hergeleitet wird.1332

Einigungsethische und selbstredend auch folgenethische Theorien lehnen
solche Kunstgriffe ab.

Einigungsethik und Folgenethik: Renaissance einer alten Union?

Die Einigungsethik und die Folgenethik können hingegen (in gewisser
Hinsicht) durchaus den gleichen Berg besteigen und am Ende zum selben
Ziel führen.1333 Insofern knüpft die parfitsche Konvergenzthese an eine
alte Tradition an. Schon Epikur definierte Gerechtigkeit über einen utili-

2.

3.

1331 Parfit, On What Matters, Vol. I, § 63 f., 404 ff.
1332 Vgl. dazu Scanlon, not a Kantian, 121: „Claims about reasons […] must

be grounded in claims about rational agency, claims about what attitudes
a person can take, consistent with seeing herself as a rational agent. Justifica-
tion never runs in the other direction, from claims about reasons to claims
about what rationality requires. […] So there is one sense in which none
of these views [d.h. einigungsethische Gerechtigkeitstheorien] is Kantian: none of
them accepts Kantian constructivism about reasons.“ (Hervorhebung ergänzt);
vgl. Schopenhauer, Grundlage, § 6, 204, sich daran erregend, dass es in der
praktischen Philosophie Kants „eine ex tripode diktirende Vernunft gebe“.

1333 Parfit, On What Matters, Vol. I, § 64, 410 ff.; vgl. Brandt, Objections, 52 ff.

D. Folgenethik (Konsequentialismus)

353

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


taristischen Vertragsbegriff: Die Menschen schliessen Verträge, um sich
selbst und der Gesellschaft das zu sichern, was nützlich ist. Man vereinbart,
nicht zu schädigen, um selbst nicht geschädigt zu werden.1334 Hobbes,
Helvétius oder auch Beccaria spielten alle gleichzeitig auf vertragstheore-
tischen und auf folgenethischen Klaviaturen, wobei Hobbes’ folgenethi-
sche Erwägungen eher akzessorischen Charakter haben, wohingegen Hel-
vétius und Beccaria ihre grundlegend folgenethischen Erwägungen mit
Vertragsargumenten aufrüsten.1335

Die Nähe der beiden Theorien ist intuitiv überzeugend. Jenes Handeln,
das der Optimierung des Wohls aller Betroffenen dient, dürfte mit den
Präferenzen eines unter idealen Bedingungen gebildeten Willens der Be-
troffenen übereinstimmen. Warum sollten Menschen unter idealen Bedin-
gungen jemals suboptimale Folgen begehren? Was vernünftige Menschen
im täuschungs- und zwangslosen Zustand als richtig vereinbaren, ist das,
was Folgenethiker, die die Kausalverhältnisse und Folgen richtig einschät-
zen, befürworten. Wenn es technisch möglich wäre, könnte man sich mit
gleichem Ergebnis entweder des idealen Diskurses (bzw. Vertrags) oder
der perfekten Folgenrechnung bedienen. Im Alltag sind die beiden Pfade,
die den Berg hinaufführen, zweifellos komplementär sinnvoll: Folgener-
wägungen mögen helfen, den hypothetischen Willen wohlinformierter
Personen ausfindig zu machen; umgekehrt ist der geäusserte Wille eines
Betroffenen stets ein erstes (durchaus empirisch fassbares) Indiz auf das,
was diesem bestmöglich dient.

Nur eines leistet allein die Folgenethik: stichhaltig definieren, was Ge-
rechtigkeit ist. Dazu muss sie in den Tatsachen des wirklichen Lebens
wurzeln:1336

1334 Dazu John Armstrong, Epicurean Justice, in: Phronesis, Nr. 42, 1997, 324–
334; vgl. Russell, History, 230 ff.

1335 Siehe Francioni, Beccaria filosofo utilitarista, 69–87; zu Hobbes vgl. oben,
Teil 3, C.II.1.

1336 Vgl. auch oben, Teil 3, C.III.1.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

354

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Substanzielle Gerechtigkeit

Ontologische Natur der Werte

Werte als Ausdruck der Lebensbedingungen

Jede begründbare, sich nicht im infiniten Regress verlierende und nicht im
blossen Postulat wurzelnde1337 Gerechtigkeitskonzeption hat substanzielle
Anfangsgründe. Diese liegen in der Natur der Welt und in der Art, wie
der Mensch als komplexes Wesen mit ihr interagiert und sie erlebt. Diese
Natur ist kein völlig unerfassbares Mysterium mehr: Die menschliche Er-
kenntnis hat den Raum für Metaphysik beachtlich eingeengt.

So darf man heute wohl auch annehmen, dass das Gerechtigkeitsgefühl
des Menschen und der damit gelegentlich einhergehende Drang zur mora-
lischen Handlung eine ontologische Geschichte hat.1338 Der biologische
Ursprung dürfte in der überlebensnotwendigen Fürsorge innerhalb der
Familie – präziser: im Säugen der Neugeborenen – haben.1339 Mit zuneh-
mender gegenseitiger Abhängigkeit dehnte sich bei erfolgreichen Gemein-
schaften (also jenen, die Nachfahren haben konnten und von denen wir
überhaupt abstammen können) die Fürsorge und allgemein der Hang
zu gegenseitig unterstützendem, nicht schädigendem Verhalten aus. Mit
der Sesshaftigkeit des Menschen und anderen Schritten der Ausdehnung
der sozialen Daseinsform kam es sukzessive zu einer Erweiterung der Le-
bensdienlichkeit der oft reziproken Fürsorge des Menschen für andere
Menschen. Menschen, die den neuen „moralischen“ Anforderungen nicht
gewachsen waren, schmälerten ihre Überlebenschancen; durch die damit
einhergehende Selektion und den dadurch bedingten Wandel der kulturell
verankerten Sitten hat der Mensch über die Jahrhunderte hinweg das
„richtige“ (weil erfolgreiche, lebensdienliche) Verhalten als gut internali-
siert. So dürfte sich das Entstehen eines Gerechtigkeitsgefühls evolutionär
begreifen und erklären lassen, warum der Mensch als moralisch schlecht
empfindet (und zu ächten neigt), was dem eigenen Überleben, dem Über-
leben der Nächsten und jenem der Gemeinschaft schadet.

E.

I

1.

1337 Vgl. Albert, Traktat, 15, bezüglich des sog. Münchhausen-Trilemmas.
1338 Für die Zurückweisung der Metaphysik siehe oben, Teil 1, E.III.
1339 Churchland, Braintrust, 27 ff.; vgl. de Waal, Morally Evolved, 1–58

und 161 ff.; vgl. auch Philip Kitcher, Ethics and evolution. How to get here
from there, in: De Waal u.a., Primates and Philosophers, 120–139; ferner
Singer, Praktische Ethik, 25 f.; Gazzaniga, Ethical Brain, 163 ff.; Sen, Justice,
206.

E. Substanzielle Gerechtigkeit

355

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ohne mit dieser ontologischen Erklärung brechen zu müssen, erklärt
die heute in vieler Hinsicht globale Gemeinschaft (und gegenseitige Ab-
hängigkeit) der Menschen, die oben bereits hervorgehoben wurde1340, war-
um auch für ein Konzept der Gerechtigkeit, das alle Menschen umfasst,
keine Metaphysik erforderlich ist:1341 Die Natur des Menschen, seine Be-
dürfnisse und Interessen zeigen hinlänglich, was es mit Gerechtigkeit für
Menschen auf sich hat – und haben sollte.

Kurz: Die Werte der Gerechtigkeit sind nach der hier vertretenen An-
nahme somit selbst Ausdruck und Funktion des Lebens.1342

Ontologisch fundiertes Naturrecht

Als Naturrecht wird eine Normenordnung und ein Verständnis von
Pflichten und Rechten bezeichnet, die nicht im von einer menschlichen
Gemeinschaft bestimmten „positiven“ Recht ihren Ausgangspunkt haben,
sondern vorher in irgendeiner Form gegeben waren (daher auch: „vorposi-
tives Recht“) und unabhängig vom positiven Recht fortbestehen.1343

Der Begriff wurde historisch sehr vielseitig verwendet. Vieles und von
vielem das Gegenteil wurden als Naturrecht bezeichnet.1344 Nahezu eine
Konstante war indessen die Metaphysik: Traditionelles Naturrecht war
oft metaphysisch geprägt oder in einem entscheidenden Schritt metaphy-
sisch begründet. Im „Naturrecht“ der Sozialvertragstheorien war die Meta-
physik etwa in einer herrschaftslegitimierenden Fabel zu finden1345, im
Rahmen welcher ein reichlich fiktiver Naturzustand des menschlichen
Lebens die Notwendigkeit eines fiktiven Sozialvertrags erklärt, durch den

2.

1340 Vgl. vorne, Teil 3, II.2 und IV.2.
1341 Vgl. Russell, Ideas, 154 f. und 160.
1342 Vgl. bereits Spinoza, Ethik, Teil 3, Lehrsatz 55, Folgesatz (180); zudem Scho-

penhauer, Grundlage, 189; aus heutiger Zeit, statt vieler: Singer, Praktische
Ethik, 25; zur Bioethik zudem Churchland, braintrust, passim.

1343 Vgl. Kunz/Mona, Kap. 4.1.1, 46 ff.; Wesel, Juristische Weltkunde, 68 ff.
1344 Wolf, Rechtsgedanke, 17: „Im Laufe der neueren Zeit hat man den fürstli-

chen Absolutismus so gut wie die unmittelbare Demokratie, das jus majesta-
tis so gut wie das jus revolutionis, das Recht auf Arbeit wie das Recht auf
Zinsgenuss, den Individualismus wie den Kollektivismus, den Krieg wie den
Frieden auf einem den Naturgesetzen entsprechenden Ur- oder Idealzustand
begründet. So birgt die Naturrechtslehre in sich unvereinbare Widersprüche.
Sie kann im guten Sinne gebraucht wie im bösen mißbraucht werden, je
nachdem, wie es der zugrunde gelegte, schillernde Begriff der ‘Natur’ erlaubt.“

1345 Mairet, Introduction, 9 ff.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

356

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sich rechtfertigen lasse, warum und wie die Menschen sich dem (nicht
mehr fiktiven) souveränen Willen unterordnen, an dessen Bildung sie
kraft Fiktion theoretisch irgendwie teilhaben. Das metaphysische Element
liegt im Übergang von der Fiktion zur Begründung der realen Bindung
an Gesetze. Dieses Naturrecht eignete sich dazu, von irgendwelchen Au-
toritäten definiertes Recht als verbindlich vorzugeben. In einem keiner
Überprüfung fähigen Naturrecht findet jeder Interpret das, was er in dieses
Recht hineinlegt.1346

Damit ist der Interpret dem Bestätigungsfehler ausgeliefert.1347 Ist der
Gegenstand des Naturrechts empirisch nicht fassbar, bleibt nur die Intuiti-
on als Erkenntnisquelle bestehen. Naturrecht ist dann für jeden das, was
die dominierende innere Intuition gebietet. Die nachgeschobene Begrün-
dung wäre dann blosse Intuitionsapologetik.1348 In diesem Sinn will und
darf das vorliegend vertretene Gerechtigkeitsverständnis kein Naturrecht
sein.

Das hier vertretene Verständnis der Gerechtigkeit ist aber insofern
„überpositiv“ und naturrechtlich begründet, als die Gerechtigkeit sich auf
eine für alle Personen zugängliche Erkenntnisbasis zurückführen lässt.
Man könnte von spinozischem Naturrecht sprechen. Weil Spinoza die
Vertragsidee anders als die meisten seiner Zeitgenossen nicht metaphy-
sisch verklärte, sondern in ihr einfach ein Verhältnis von Kräften sah1349,

1346 Vgl. Zippelius, Rechtsphilosophie, § 12, (I-)VI: „Aus einer (angeblich) gottge-
stifteten Seinsordnung […], aus einem (angeblichen) Ur- oder Idealzustand
der menschlichen Gesellschaft oder aus der ‘Natur des Menschen’ lässt sich
als Naturrecht nur das herauslesen, was man zuvor als theologische oder mora-
lische Prämissen hineingelegt hat. Solches normativ aufgeladene Naturrecht
beruht also auf einem Zirkelschluss.“

1347 Dazu etwa: R. S. Nickerson, Confirmation Bias: A Ubiquitous Phenomenon
in Many Guises, in: Rewiew of General Psychology (1998) 2, Nr. 2, 175–220;
schön illustriert bei Mark Manson, Everything is fucked and I’m pretty sure
it’s the internet’s fault, vom 23. März 2017, abrufbar auf <markmanson.net>
(zuletzt: 10.4.2017): „And when you give the average person an infinite reser-
voir of human wisdom, they will not Google for the higher truth that con-
tradicts their own convictions. They will not Google for what is true yet
unpleasant. Instead, most of us will Google for what is pleasant but untrue.“

1348 Siehe zum psychologischen Vorgang Kahneman, Thinking, 104: „In the con-
text of attitudes, however, System 2 is more of an apologist for the emotions
of System 1 than a critic of those emotions […]. Its search for information and
arguments is mostly constrained to information that is consistent with existing
beliefs, not with an intention to examine them.“ (dort ohne die Bezeichnung
als „Intuitionsapologetik“).

1349 Spinoza, Ethik, Teil 4, Lehrsatz 37, Anmerkung 2.

E. Substanzielle Gerechtigkeit

357

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ist er eine Ausnahmeerscheinung inmitten der Blütezeit der Vertragstheo-
rien.1350 Spinoza lehnte es zudem ab, den Menschen – oder auch nur
dessen Vernunft – von der Natur isoliert zu betrachten.1351 Spinozisches
Naturrecht lehnt die Berufung auf Offenbarungen und andere blosse
Postulate ab.1352 Entsprechendes Naturrecht ist mehr als bloss ein Kontra-
punkt zum formalen Recht und zum Rechtspositivismus.1353 Es erkennt,
dass sich Gerechtigkeit auf die Lebensrealität und auf das Leben selbst
bezieht und beziehen muss. Die Suche nach dem Sinn der Gerechtigkeit
und nach ihren Mitteln ist dabei nicht resultatoffen, selbst wenn sie oft
im Dunkeln beginnen muss. Letztlich definiert die Natur des Lebens selbst
seinen Sinn. Oder mit Spinoza: „Niemand strebt sein Sein um eines ande-
ren Dinges wegen zu erhalten“.1354 Weil der Mensch in vieler Hinsicht ein
soziales Wesen ist, ist die Rücksichtnahme auf andere natürlicherweise Teil
seiner Ethik.1355

1350 Vgl. Mairet, Introduction, 29: „passée l’utilité du contrat les hommes sont
déliés de leur serment d’obéissance au souverain“.

1351 Spinoza, Ethik, 123: „Die meisten, die über die Affekte und die Lebensweise
der Menschen geschrieben haben, scheinen nicht von natürlichen Dingen […]
zu reden, sondern von Dingen, welche außerhalb der Natur liegen. Ja, sie
scheinen den Menschen in der Natur wie einen Staat im Staate zu fassen.
Denn sie glauben, daß der Mensch die Ordnung der Natur mehr störe als
befolge; daß er eine absolute Macht in bezug auf seine Handlungen habe und
von niemand als von sich selber bestimmt werde.“

1352 Ein solches Naturrecht vertrat auch etwa: Holbach, Traité des trois impo-
steurs, 10: „[L]a hardiesse qu’ils ont eue de se vanter de tenir immédiatement
de Dieu tout ce qu’ils annonçaient au peuple; créance absurde et ridicule,
puisqu’ils avouent eux-mêmes que Dieu ne leur parlait qu’en songe“ ; ebd.,
65: „Cette ridicule opinion [d.h. der Glaube an Geister i.w.S.] ne fut pas plus
tôt divulguée que les législateurs s’en servirent pour appuyer leur autorité“;
ebd., 22: „Les Juifs et les Chrétiens aiment mieux consulter ce grimoire que
d’écouter la Loi naturelle que Dieu, c’est-à-dire la Nature, en tant qu’elle est le
principe de toutes choses, a écrit dans le coeur des hommes.“

1353 Zu dieser klassischer Art Naturrecht, verstanden insb. als Gegensatz zum
Rechtspositivismus, siehe: Kunz/Mona, Rechtsphilosophie, Kap. 4.1, 44–81;
vgl. Wesel, Juristische Weltkunde, 71.

1354 Spinoza, Ethik, Teil 4, Lehrsatz 25, 232: „Niemand strebt sein Sein um eines
anderen Dinges wegen zu erhalten“, denn (sinngemäss) der Lebenswille eines
Menschen fliesse einzig aus seiner Natur, nicht aus der Natur anderer Men-
schen oder Dinge.

1355 Vgl. Spinoza, Ethik, Teil 4, Lehrsatz 18, Anmerkung, 228: „[N]ichts Besseres,
wiederhole ich, können sich die Menschen zur Erhaltung ihres Seins wün-
schen, als daß alle in allem so übereinstimmen, daß […] alle zugleich, soviel
sie vermögen, ihr Sein zu erhalten streben und alle zugleich den gemeinschaft-
lichen Nutzen aller für sich suchen. Hieraus folgt, daß die Menschen, welche

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

358

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


In einer auf einem solchen Verständnis der Grundlage der Werte beru-
henden Folgenethik fliesst alle Gerechtigkeitserkenntnis aus der Erfah-
rung, in all ihren Gestalten.1356 Zum Erfahrungswissen zählen nicht nur
quantitative empirische Rechnungen, sondern beispielsweise auch (mit
unterschiedlicher Verlässlichkeit) individuelle Lebenserfahrungen, appro-
ximative Schätzungen, Analogieschlüsse aus Ereignisketten in ähnlichen
Lebenssphären oder intuitive Urteile, soweit die Intuition selbst ihren Ur-
sprung in relevanten Erfahrungen oder kognitiven Kapazitäten hat.1357 Die
Deutung von Erfahrungswissen aus den unterschiedlichen Quellen unter-
liegt den üblichen Regeln der Logik. Diese darf man nicht für unverbind-
lich erklären: Täte man es, wäre in moralischer Hinsicht fortan alles (und
das Gegenteil von allem) wahr – mit der hier mehrfach zitierten Konse-
quenz, dass auch alles erlaubt wäre.1358

Lebensdienlichkeit als Grundprinzip

Menschliche Wertvorstellungen sind mit der Natur des Lebens verbunden.
Weil er lebt, erfährt der Mensch sein Leben als wertvoll, nicht weil er es
will.1359 Er folgt seiner Natur, weil er seine Natur ist, und misst dem Leben
ebenso unweigerlich einen Wert bei.1360 Die Resilienz des Lebenswillens

3.

von der Vernunft geleitet werden, d.h. die Menschen, welche nach der Leitung
der Vernunft ihren Nutzen suchen, nichts für sich begehren, was sie nicht
auch für die übrigen Menschen wünschten, und daß sie also gerecht, treu und
ehrenhaft sind.“

1356 Dubois, Selbsterziehung, 62: „[O]b diese oder jene Vorstellung a priori, von
vornherein, in uns lebt […], oder ob alle unsere Ideen die Frucht der ‘Erfah-
rung’ sind“, fragt Dubois, und zitiert die Antwort eines nicht namentlich
genannten Fürsten: Der Mensch habe als Lehrmeister nur die Natur und die
Erfahrung. Dazu ergänzt Dubois: „Er hätte auch bloß sagen können: die Erfah-
rung; denn die Natur ist die nackte Wirklichkeit, die Erfahrung aber unsere
Art, jene anzusehen und zu deuten.“

1357 Vgl. hinten, Teil 3, E.I.6.
1358 Nietzsche, Also sprach Zarathustra, Kap. 81: „Nichts ist wahr, Alles ist er-

laubt“.
1359 Schweitzer, Grundtexte, pos. 223/2132 (vgl. pos. 1389/2132): Der Mensch sei

„Leben, das leben will, inmitten von Leben, das leben will“; vgl. sogar Kant,
GMS, AA IV, 397. „Dagegen sein Leben zu erhalten, ist Pflicht“.

1360 Spinoza, Ethik, Teil 4, Lehrsatz 19, Beweis, 229: „[J]eder [verlangt] notwendig
das, was er für gut, und meidet dagegen, was er für böse hält. Dieses Verlangen
ist aber nichts anderes als eben das Wesen oder die Natur des Menschen.“;
ebd., Teil 4, Lehrsatz 25, 232: „Niemand strebt sein Sein um eines anderen

E. Substanzielle Gerechtigkeit

359

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


zeigt sich schon an der Tatsache, dass Menschen (wie auch andere Lebewe-
sen) selbst unter widrigsten Umständen in aller Regel noch um ihr Leben
kämpfen.

Das Leben selbst ist die Grundbedingung der Moral. Das Grundprinzip
der Moral sprengt den Rahmen dieser Grundbedingung nicht: Wertvoll
und richtig ist, was lebensdienlich ist.1361 Beim Begreifen der Lebenstatsa-
che und ihrer Implikationen entpuppt sich der Regress der Werte als doch
nicht infinit. Zur Illustration: Es ist in der Regel geboten, Versprechen ein-
zuhalten, weil Untreue die Grundlagen des kooperativen sozialen Lebens,
wie gegenseitiges Vertrauen und Verlässlichkeit, beschädigt. Diese Grund-
lagen zu schonen, ist richtig, weil Vertrauen und Verlässlichkeit im Zwi-
schenmenschlichen in vielfacher Weise der Lebensqualität einer grossen
Zahl von Menschen dient und sich bisweilen gar als überlebensnotwendig
erweisen kann. Bedarf der Wert der Lebensqualität oder des Überlebens
einer Erklärung? Meines Erachtens nicht, weil der Wert des Lebens (und
die hieraus fliessende Grundnorm der Lebensdienlichkeit) unweigerlich
mit dem Dasein des Lebens verknüpft ist.

Kurz: Die Lebensdienlichkeit ist der tiefste Zweck der Moral: Richtig ist,
was dem Leben dient. Der Rest ist Konkretisierung auf Basis der naturwis-
senschaftlich an sich (bei verfügbaren technischen Mitteln) begreifbaren
Fakten des menschlichen Daseins. Zur Vermeidung aller Missverständnis-
se sei bloss betont, dass der Begriff der Lebensdienlichkeit sich nicht
nur auf die Quantität Leben, sondern auch auf die Qualität und Fortbe-
stehungsfähigkeit des Lebens bezieht (die lebensdienlichste Handlung ist
nicht einfach nur die, aus welcher die grösste Zahl je gelebter Menschenle-
ben resultiert1362).

Dinges wegen zu erhalten“; Schweitzer, Kultur, 302: „[Der Lebenswille]
reicht mir den Kompass für die Fahrt dar, die ich in der Nacht ohne Karte
unternehmen muss. Das Leben in der Richtung seines Laufes auszuleben, zu
steigern, zu veredeln, ist natürlich.“; ferner Dworkin, Igel, 346, zur Notwen-
digkeit der Annahme des Werts des Lebens; Sen, Justice, 212 f.

1361 Vgl. Spinoza, Ethik, Teil 4, Lehrsatz 8, Beweis, 219; Schopenhauer, Grundla-
ge, 194.

1362 Vgl. vorne, Teil 3, D.III.1.d.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

360

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aspekte erfahrungsbasierter Gerechtigkeitserkenntnis

Erkenntnis durch Versuch und Irrtum

Obschon die Lebensdienlichkeit eines Verhaltens oder der menschliche
Begriff der Lebensqualität grundsätzlich empirisch erfassbar sind, lassen
sich die optimalen Massnahmen selten exakt bestimmen. Zu komplex
ist das Leben, zu unvollständig selbst das beste menschliche Wissen. Zu
einer Diktatur empirisch erkannter Ideale kommt es schon deshalb nicht,
weil der Gedanke der Lebensdienlichkeit im Interesse aller Raum lässt für
mannigfaltige Lebensentwürfe und für die Anerkennung des hohen Werts
der Freiheit, die über das Verfahren von Versuch und Irrtum den Motor
der Erkenntnis bildet.

Wert der Vielfalt: im Allgemeinen und im Recht

Als in den 70er-Jahren in Südostasien Spitzkopfzikaden die jungen Pflan-
zen einer vielerorts angebauten Sorte Reis befielen, hätte der drohende
Einbruch der Ernte zur Katastrophe führen können. Forscher entdeckten
rechtzeitig eine wilde, resistente Reissorte, was die Züchtung einer resis-
tenten Mischsorte hieraus und aus der befallenen Sorte Reis ermöglichte;
durch den Anbau dieser gekreuzten Sorte liessen sich die schlimmsten
Ernteausfälle und deren Folgen für die Versorgung der Bevölkerung ver-
hindern.1363

Das Beispiel illustriert die Lebensdienlichkeit der Vielfalt. Allgemein
hängt das Wohl der Menschen wesentlich vom Schutz der Artenvielfalt
im Tier- und Pflanzenreich ab.1364 Wo es an Vielfalt fehlt, steht im Falle
kleiner Irrtümer vieles auf dem Spiel. Für moralische und rechtliche Nor-
men gilt dies m.E. ebenso: Wenn Menschen dazu animiert werden, uner-
schrocken eigene Lebenswege zu suchen, trägt dies nicht nur direkt zur
Lebensqualität der Betroffenen bei (sei es auch nur durch das dabei gewon-
nene Freiheits- und Verantwortungsgefühl), sondern dient auch indirekt
dem Wohl der Menschen, da der Mut zum Versuch, zum Risiko und die

II

1.

a.

1363 The Economist 12.9.2015, Banks for bean counters.
1364 Siehe Soliveres u.a., Biodiversity at multiple trophic levels is needed for

ecosystem multifunctionality, in: Nature 536 (2016), 456–459, abrufbar auf:
<www.nature.com/ nature/journal/v536/n7617/full/nature19092.html>. (zulet-
zt abgerufen am 7.3.2017).

E. Substanzielle Gerechtigkeit

361

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.nature.com
https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.nature.com


Erprobung unterschiedlicher Lebenswege wesentlich zur Generierung von
Erfahrungswissen beiträgt.1365

Zwar lässt sich in einer interdependenten Welt umgekehrt auch die
Harmonie der Rechtsordnungen als wertvoll loben.1366 In ökonomischer
Hinsicht kann es zweckmässig sein, rechtliche Regelungen zu vereinheitli-
chen, um Kosten zu reduzieren. Zudem ist einheitliches Recht typischer-
weise vorhersehbarer (insbesondere für Personen, die an unterschiedlichen
Orten aktiv sind). Gleichwohl sollte man im Zweifelsfall nicht voreilig
harmonisieren wollen, da einmal durchgesetzte einheitliche Regelungen
sich nicht leichthin rückgängig machen lassen.1367 Nicht jede formal hö-
herrangige Norm oder jede Tendenz zur materialen Einheitlichkeit ver-
dient Nachahmung. Es ist daher erfreulich, dass der Wortlaut des Art. 5
Abs. 4 BV die Beachtung des Völkerrechts fordert, nicht um jeden Preis
auch dessen Vorrang.1368

Im Zweifelsfall Erfahrungen ermöglichen

Ein substanzielles Verständnis der Gerechtigkeit bedeutet, dass Regeln,
Prinzipien oder hehre Ideale nicht Selbstzweck sind. Es wird weder un-
kritisch am Bestehenden festgehalten1369 noch dem ewigen Fortschritt
gehuldigt; die rationale Erkenntnis dient realistischem Fortschritt.1370 Ent-

b.

1365 Vgl. Russell, Writings, Kap. 42, 343: „We shall not create a good world by
trying to make men tame and timid, but by encouraging them to be bold and
adventurous and fearless except in inflicting injuries upon their fellow-men.“;
vgl. Constant, De l’uniformité, in: Écrits, 164–171.

1366 Zur Tragweite des Art. 5 Abs. 4 BV etwa Tschumi/Schindler, in: SG-Komm.
BV, Art. 5, N. 89 ff.

1367 Vertiefend Uffer, Margin of Appreciation, passim.
1368 Vgl. SG-Komm, Tschumi/Schindler, N. 98.
1369 Schön illustriert bei Watzlawick, Anleitung zum Unglücklichsein, u.d.Ü.: Der

verlorene Schlüssel oder „mehr desselben“.
1370 Constant, De l’uniformité, in: Écrits, 166: „J’ai pour le passé, je l’avoue,

beaucoup de vénération; et chaque jour, à mesure que l’expérience m’instruit
ou que la réflexion m’éclaire, cette vénération augmente. Je le dirai, au grand
scandale de nos modernes réformateurs, […] si je voyais un peuple auquel on
aurait offert les institutions les plus parfaites, métaphysiquement parlant, et
qui les refuserait pour rester fidèle à celles de ses pères, j’estimerais ce peuple,
et je le croirais plus heureux par son sentiment et par son âme, sous ses insti-
tutions défectueuses, qu’il ne pourrait l’être par tous les perfectionnements
proposés.“ – wobei Constant sich gegen das Missverständnis wendete, er habe
einer oberflächlich-konservativen Position das Wort geredet: „On verra que,

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

362

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


scheidend ist, was man mit Blick auf Erfahrungen und allgemeine Folgen-
erwägungen (die simulierte Erfahrungen sind) von bestimmten Schritten
– nach vorne, hinten oder in irgendeine andere Richtung – für das Wohl
der betroffenen Menschen erwarten kann. Weil Erfahrungen entscheidend
sind, sie aber für viele konkrete Fragen fehlen (und die Vorstellungskraft
sie nicht immer hinreichend verlässlich simulieren kann), ist es bisweilen
angezeigt, Erfahrungen gezielt zu erwerben. Im Rahmen experimenteller
Rechtsetzung kann Recht für eine befristete Zeit erlassen werden, um Er-
kenntnisgrundlagen zu sammeln und später auszuwerten.1371 Schon Mon-
tesquieu sagte, es sei oft sinnvoll, ein Gesetz auszuprobieren, ehe man es
erlasse.1372

Werden heutzutage neue Regulierungsstrategien erprobt, spricht man
von Pilotprojekten. Ein jüngeres Beispiel hierfür ist die umfassende Regu-
lierung des Aufenthalts von Sans-Papiers im Kanton Genf1373; ein schon
etwas älteres Beispiel die Einführung der ärztlich kontrollierten Heroinab-
gabe im Rahmen eines Pilotprojekts im Jahr 1993.1374 Solche mutigen
Lösungen lassen sich politisch oft nicht von Beginn an in einem grösseren
Rahmen verwirklichen. Die sofortige flächendeckende Einführung einer
zunächst nur hypothetisch richtigen Lösung wäre überdies riskant. Daher
ist es wichtig für die Entwicklung der Rechtsordnungen, dass an unter-
schiedlichen Orten unterschiedliche Lösungen erprobt werden können
(vielleicht könnte der Staat gar, damit Pilotprojekte aussagekräftige Resul-
tate ermöglichen, soweit praktikabel, randomisierte kontrollierte Studien
durchführen1375).

si je repousse les améliorations violentes et forcées, je condamne également
le maintien, par la force, de ce que la marche des idées tend à améliorer
et à réformer insensiblement.“ (ebd., m.V.); vertiefend zum Spannungsfeld
zwischen progressiven und konservativen Ideen: Arendt, Between Past and
Future, 17 ff.

1371 Vgl. Körber, Experimentelle Rechtsetzung, 386.
1372 Montesquieu, Esprit des lois, 104.
1373 NZZ vom 21.2.2017, „Operation Papyrus“ in Genf. Tausende Sans-Papiers

erhalten Aufenthaltsbewilligung, abrufbar auf: <www.nzz.ch/schweiz/opera
tion-papyrus-genf-regularisiert-tausende-sans-papiers-ld.146839> (zuletzt:
20.8.2017).

1374 Ethan Nadelmann, Switzerland's Heroin Experiment, in: National Review,
10.7.1995, 46–47.

1375 So der Vorschlag an die Adresse des Gesetzgebers in: The Economist,
20.12.2015, Randomised controlled trials. In praise of human guinea pigs,
abrufbar auf <www.economist.com/news/leaders/2167979-doctors-use-evid
ence-when-prescribing-treatments-policymakers-should-too-praise-human>
(zuletzt abgerufen am 17.7.2017).

E. Substanzielle Gerechtigkeit

363

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.nzz.ch/schweiz/operation-papyrus-genf-regularisiert-tausende-sans-papiers-ld.146839
http://www.nzz.ch/schweiz/operation-papyrus-genf-regularisiert-tausende-sans-papiers-ld.146839
http://www.economist.com/news/leaders/2167979-doctors-use-evidence-when-prescribing-treatments-policymakers-should-too-praise-human
http://www.economist.com/news/leaders/2167979-doctors-use-evidence-when-prescribing-treatments-policymakers-should-too-praise-human
https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.nzz.ch/schweiz/operation-papyrus-genf-regularisiert-tausende-sans-papiers-ld.146839
http://www.nzz.ch/schweiz/operation-papyrus-genf-regularisiert-tausende-sans-papiers-ld.146839
http://www.economist.com/news/leaders/2167979-doctors-use-evidence-when-prescribing-treatments-policymakers-should-too-praise-human
http://www.economist.com/news/leaders/2167979-doctors-use-evidence-when-prescribing-treatments-policymakers-should-too-praise-human


Das Vorgehen, Gesetze im Rahmen von Pilotprojekten zu erproben,
kann jedenfalls auch (oder: besonders) dort sinnvoll sein, wo Grundrechte
betroffen sind; im Bereich der Drogenpolitik, der Migrationspolitik oder
im Kampf gegen den Einfluss von religiösen Hasspredigern. Gerade bei
Grundrechten sollte man nicht ohne Not (mangels Mut zur Neuregulie-
rung oder umgekehrt durch legislatives Draufgängertum) ein schweres
Verfehlen der gesetzlichen und grundrechtlichen Ziele in Kauf nehmen.

Es darf somit das Prinzip gelten: Im Zweifel für die Vielfalt.1376

Exkurs: Erfahrungsgenese mithilfe der „Margin of appreciation“-
Doktrin des EGMR?

Die Vielfalt der Wege zur Umsetzung der Menschenrechte ist ein vom
EGMR wenigstens theoretisch honoriertes Gut: Indem der EGMR den
an die EMRK gebundenen Mitgliedsstaaten des Europarats eine „Margin
of appreciation“ einräumt, belässt er ihnen Raum zur Erprobung unter-
schiedlicher Lösungsansätze.

Weit ist die Margin of appreciation in der Regel dort, wo es darum
geht, die konkrete Modalität der Erfüllung von Schutzpflichten zu über-
prüfen.1377 Einen Anlass zur Gewährung einer weiten Margin of appre-
ciation erblickte der EGMR zudem typischerweise im Fehlen einer (ten-
denziell) einheitlichen Praxis der Staaten zur fraglichen Problematik.1378

Neuerdings ist festzustellen, dass der EGMR öfters eine enge Margin of
appreciation postuliert, um so eine harmonische Deutung der Grundrech-
te durchzusetzen.1379 Bisweilen ist der EGMR spitzfindig und entdeckt im
Kaffeesatz der Staatenpraxis einen bescheidenen Emerging consent, der

c.

1376 Vertiefend Uffer, Margin of Appreciation, passim.
1377 Statt vieler EGMR, Pretty c. VK (2002), 2346/02, § 52 ff.
1378 EGMR, Obst v. Germany (2010), 425/03, § 42: „[T]he margin of appreciation

afforded to the State is wider where there is no consensus […], either as to
the relative importance of the interest at stake or as to the best means of
protecting it.“; vgl. EGMR, Glor c. Schweiz (2009), 3444/04, § 75: „One of the
relevant factors in determining the scope of the margin of appreciation left
to the authorities may be the existence or non-existence of common ground
between the laws of the Contracting States“.

1379 Jan Kratochvíl, The inflation of the margin of appreciation by the European
Court of Human Rights, in: Netherlands Quarterly of Human Rights, Bd. 29/3
(2011), 324–357; siehe auch Uffer, Margin of Appreciation, passim.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

364

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


dann die Durchsetzung einer einheitlichen Grundrechtspraxis in zuvor he-
terogen gelösten Problemen rechtfertigen soll.1380

Solche Eile ist unschön. Zwar mag auch erzwungene Harmonie Frieden
stiften (Historiker mögen an die Pax Romana oder die Pax Mongolica den-
ken oder sich der Spannungen vergegenwärtigen, die das mögliche Ende
der Pax Americana weltweit auszeichnen). Aber solange Unklarheiten ob
der optimalen Lösung bestehen und weder die Ressourcenintensivität der
zu regulierenden Domäne noch andere gewichtige Gründe zur Harmoni-
sierung nötigen, ist in Gerechtigkeits- und Grundrechtsfragen die bewusste
Duldung verschiedener Ansätze zu empfehlen.

Maslows Bedürfnishierarchie als Konkretisierungsmassstab

Maslows Hierarchie der Grundbedürfnisse

Wenn Moral lebensdienlich ist, zielt sie auf die Befriedigung zumindest
existenzieller Bedürfnisse. Im bedürfnislosen Raum wäre Gerechtigkeit
gegenstandslos: Wo niemand auch nur einer Sache bedarf, kann nichts
verletzt werden.1381 Diese Einsicht lässt sich (wie vorne bereits angeregt)
auf Basis der Bedürfnishierarchie Maslows konkretisieren, der 1943 in A
Theory of Human Motivation aufzeigte, in welcher Reihenfolge Menschen
ihre Bedürfnisse zu befriedigen trachten:

2.

a.

1380 So in EGMR, Perinçek c. Schweiz (2013), 27510/08, § 120: in diesem Kammerur-
teil erfand die Richtermehrheit kurzerhand den Konsens, den sie begehrte; die
Grosse Kammer nahm still und leise vom Fehler Abstand: EGMR, Perinçek c.
Schweiz (2015), 27510/08, § 256–257. Manchmal interessierte sich der EGMR
indes überhaupt nicht für existierende Ansätze eines Staatenkonsens: siehe
EGMR, A. B. and C. v. Ireland (2010), 25579/05, § 234–236.

1381 Russell, Writings, Kap. 43, 353: „The practical need of morals arises from
the conflict of desires, whether of different people or of the same person at
different times or even at one time.“; siehe auch Holbach, La morale univer-
selle, 263: „La Morale, pour avoir une base invariable, doit être établie sur un
principe évidemment commun à tous les êtres de l’espèce humaine, inhérent
à leur nature, mobile unique de toutes leurs actions. Ce principe, comme on
l’a déjà fait voir ailleurs, est le désir de se conserver, de jouir d’une existence
heureuse, d‘être bien dans tous les moments de notre durée sur la terre: c’est
ce desir toujours présent, toujours activ, toujours constant dans l’homme, que
l’on désigne sous le nom d’amour de soi, d’interêt.“; vgl. oben, Teil 3, D.II.1.c.

E. Substanzielle Gerechtigkeit

365

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


– Physiologische Bedürfnisse (1. Stufe): Zuerst will der Mensch elementare
Überlebensbedürfnisse befriedigen, also Hunger und Durst stillen, frei
atmen, nicht unmittelbar am Leben bedroht sein.1382

– Sicherheitsbedürfnisse (2. Stufe): Wer nicht gerade ums Überleben (et-
wa um ein Stück Brot oder freie Atemwege) ringt, will elementare
Sicherheit; er verlangt nach Lebensbedingungen, unter denen er nicht
fürchten muss, jederzeit einer existenziellen Gefahr ausgesetzt sein zu
können. Er begehrt Gesundheit, ein Dach über dem Kopf und jene
Freiheit, derer es etwa bedarf, um ungefährdet von A nach B zu gehen
oder sich frei mit anderen Menschen auszutauschen.1383

– Anschlussbedürfnisse (3. Stufe): Wer sein Sicherheitsbedürfnis gestillt
weiss, strebt nach Affektion, Zugehörigkeit, Liebe und anderen Vorzü-
gen des sozialen Daseins; er will sich aufgenommen fühlen, den Schutz
der Gemeinschaft geniessen, sich austauschen, ein kooperatives Leben
leben.1384

– Anerkennungsbedürfnisse (4. Stufe): Nach Befriedigung seiner Grundbe-
dürfnisse will der Mensch seine Wachstumsbedürfnisse1385 stillen, wo-
zu in erster Linie der Wunsch zählt, angesehen zu sein, einen Namen
zu haben, sich selbst besonders zu schätzen, im sozialen Gefüge eine

1382 Dazu Maslow, Human Motivation, 9 ff.
1383 Maslow, Human Motivation, 13 (ff.): „If the physiological needs are relatively

well gratified, there emerges a new set of needs, which we may categorize rough-
ly as the safety needs“ (Hervorhebung ergänzt [Maslow geht es um Sicherheit
im weiten, nicht nur sicherheitspolizeilichen Sinn]), ebd., 17: „The healthy,
normal, fortunate adult in our culture is largely satisfied in his safety needs.
The peaceful, smoothly running, ‚good’ society ordinarily makes its members
feel safe enough from wild animals, extremes of temperatures, criminals, as-
sault and murder, tyranny, etc.“,

1384 Maslow, Human Motivation, 19 f. (love and affection and belongingness needs):
„If both the physiological and the safety needs are fairly well gratified, then
there will emerge the love and affection and belongingness needs, and the
whole cycle already described will repeat itself with this new center. Now the
person will feel keenly, as never before, the absence of friends, or a sweetheart,
or a wife, or children. He will hunger for affectionate relations with people in
general, namely, for a place in his group, and he will strive with great intensity
to achieve this goal.“ – Es dürften insb. Bedürfnisse dieser Stufe sein, die beim
Freiheitsentzug unbefriedigt bleiben und daher den strafenden Charakter der
Haft ausmachen.

1385 So bezeichnet etwa in: M. Krogerus/R. Tschäppeler, 50 Erfolgsmodelle, Klei-
nes Handbuch für strategische Entscheidungen, Zürich 2008, 88.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

366

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


als entscheidend empfundene Rolle innezuhaben, viel Anerkennung zu
erfahren.1386

– Selbstverwirklichung und Selbsttranszendenz (5. Stufe): Sodann strebt er
nach Selbstverwirklichung oder Selbsttranszendenz, also etwa danach,
das Beste aus sich selbst herauszuholen, Talente zu realisieren oder
auch etwas zu leisten, das unabhängig vom Selbst von Bedeutung ist;
etwa altruistische Hilfe oder als gross beurteilte Leistungen für die
Nachwelt.1387

Diese Bedürfnishierarchie liefert einen sachlichen Ansatz zur Priorisierung
unterschiedlicher Ansprüche.1388 Sie lässt sich als Massstab zur Bewertung
moralischer – inklusive rechtsethischer – Sachverhalte beiziehen. Abstrakt
gesagt: Die Ermöglichung der Befriedigung des Bedürfnisses einer Person
zum Nachteil prioritärer Bedürfnisse einer anderen Person ist ungerecht.

Applikation im Rahmen der Güterabwägung

Zur Illustration: Geht man von der Gleichwertigkeit der Menschen aus,
darf niemand seinen Nächsten zur Befriedigung sozialer Bedürfnisse töten
(etwa weil der Getötete die Aufnahme des Täters in einer Gruppe verhin-
derte). Ferner ist die Tötung zum Schutze von Eigentum, etwa durch
Schüsse auf einen fliehenden Dieb, stets unverhältnismässig – ausser man
ist auf das Eigentum existenziell angewiesen. Auch ist die Tötung einer
Person, deren Gegenwart (weil sie gross, dunkel oder seltsam gekleidet
ist) abstrakte Unsicherheitsgefühle auslöst, nicht gestattet. Die Selbstver-
ständlichkeit dieser Feststellung zeigt, dass selbst Sicherheitsbedrohungen
in der Regel höchstens Reaktionen auf gleicher Stufe legitimieren. Die

b.

1386 Vgl. Maslow, Human Motivation, 20: „All people in our society (with a few
pathological exceptions) have a need or desire for a stable, firmly based, (usual-
ly) high evaluation of themselves, for self-respect, or self-esteem, and for the
esteem of others. By firmly based self-esteem, we mean that which is soundly
based upon real capacity, achievement and respect from others.“ Mit einer
Unterteilung: „These needs may be classified into two subsidiary sets. These
are, first, the desire for strength, for achievement, for adequacy, for confidence
in the face of the world, and for independence and freedom. Secondly, we
have what we may call the desire for reputation or prestige (defining it as
respect or esteem from other people), recognition, attention, importance or
appreciation.“

1387 Vgl. Maslow, Critique of self-actualization theory, 26–32.
1388 Siehe hierzu insb. auch Teil 2, B.II.1.c.; Teil 3, D.I.2.e.

E. Substanzielle Gerechtigkeit

367

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bewahrung des Lebens geht Sicherheitsbedürfnissen vor. Anders mögen
die Dinge liegen, wo die Sicherheit so schwer bedroht ist, dass eine Tötung
wahrscheinlich dünkt.

Sicherheitsbedürfnisse hingegen gehen dem Bedürfnis nach sozialem
Anschluss vor. Daher kann die blosse Gefährlichkeit einer Person deren
weitgehende Isolation von der Aussenwelt legitimieren. Deswegen sind im
Kampf gegen den Terrorismus Überwachungsmassnahmen in der Regel
zulässig, soweit sie nur Bedürfnisse dritter, vierter und fünfter Stufe berüh-
ren. Unzulässig wäre eine Überwachungsmassnahme, wenn sie indirekt
auch zu einer Bedrohung der elementaren Sicherheit der Betroffenen führ-
te (dies wäre jedenfalls der Fall in einem Staat, der politische Verfolgung
betreibt).

Ein Beispiel für den Vorrang der Anschlussbedürfnisse vor Bedürfnissen
vierter Stufe: Wird jemandem der Austritt aus der eigenen Religion erheb-
lich erschwert, ist diese Person in ihren Anschlussbedürfnissen betroffen
(diese setzen die Freiheit der Wahl des eigenen sozialen Umfelds voraus).
Die übrigen Religionsangehörigen mögen zwar ein genuines Bedürfnis
an der Verhinderung von Austritten haben: Je grösser die Mitgliederzahl
und je seltener die Abgänge, desto eher fühlt man sich wohl im Gefühl
bestärkt, der „richtigen“ Glaubensgruppe anzugehören. Daher mag es das
Selbstwertgefühl religionstreuer Personen belasten, wenn sich die Abgän-
ge mehren; ein Bedürfnis vierter Stufe ist somit belastet. Konfligiert dieses
Bedürfnis mit jenem nach Austritt ist klar, was vorgeht: Niemals kann das
Bedürfnis nach blossem Ansehen oder nach Anerkennung dem sozialen
Bedürfnis des austrittswilligen Mitglieds vorgehen.

Diese Beispiele illustrieren die Möglichkeit der Grundrechtsgewichtung
unter Bezug auf die Bedürfnisse der Menschen. Sie drücken abstrakte
Wertrelationen aus. Nicht erst der Einzelfall zaubert, ohne dass es einer
Vorlage bedürfte, die entscheidenden Werte herbei. Zu beachten ist, dass
der Vergleich der betroffenen Bedürfnisse ein Indiz auf das liefert, was
höchstens zulässig ist. Die Frage nach dem geringeren Mittel bewahrt ihre
Geltung: Hat eine lebensrettende Handlung insgesamt Belastungen des
Lebens und der Lebensqualität zur Folge, die in dem Ausmass nicht nötig
sind, dann ist diese Handlung ungerecht. Auf die Bedürfnisse übertragen
bedeutet dies, dass nicht jede Bedrohung auf einer bestimmten Bedürfnis-
stufe unweigerlich eine Schutzreaktion auf derselben Stufe legitimiert:
Nicht jeder Mordversuch muss mit der Tötung des Täters enden, nicht
jede Bedrohung der Sicherheit durch Vergrämung des Störers.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

368

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Konsequenz für die ausnahmsweise Zulässigkeit von Tötungen

Heute kann der Blick auf die Grundbedürfnisse der Menschen helfen,
Grade des Guten zu ermitteln und einzuschätzen, welche Interessen im
Konfliktfall priorisiert werden sollen. Für die vorliegende Arbeit – deren
Fokus Grundrechtskollisionen sind, bei denen das Leben eines Menschen
zumindest auf einer Seite der Kollision auf dem Spiel steht – lässt sich
aus der Bedürfnishierarchie folgendes Prinzip gewinnen: Ein Verhalten,
das zum Tod von Menschen führt – d.h. insbesondere eine aktive Tötung
oder die Nichtverhinderung einer solchen –, kann demnach einzig dann
verhältnismässig sein, wenn auf der anderen Seite ebenfalls Bedürfnisse
erster oder zumindest in schwerer Weise solche zweiter Stufe (kurz: exis-
tenzielle Bedürfnisse) auf dem Spiel stehen.

Fälle scheinvorrangiger Bedürfnisse fünfter Stufe

Das Bedürfnis nach Selbstverwirklichung oder Selbsttranszendenz ist auf
fünfter Stufe angesiedelt; dadurch ist es an sich gegenüber den Bedürfnis-
sen der übrigen vier Stufen stets nachrangig. Doch darf man daraus, dass
jemand um der Selbstverwirklichung oder Selbsttranszendenz willen han-
delt, nicht schliessen, die fraglichen Handlungen lägen nur im Interesse
dieser Bedürfnistypen. Denn beide Bedürfnisse können fremddienliches
Verhalten animieren. Ein Beispiel ist der Helfer, der nach einem Erdbeben
mit seinem unermüdlichen Einsatz im Rahmen von Bergungsarbeiten
andere Menschen rettet. Freunde des Helfers, die das gemeinsame Feier-
abendbier dem Einsatz des Helfers vorzögen, können dem Helfer mit Blick
auf die Bedürfnishierarchie nun nicht vorwerfen, er setze falsche Prioritä-
ten und handle demnach ungerecht, da er Bedürfnisse nach Selbstverwirk-
lichung und Selbsttranszendenz den sozialen Bedürfnissen (dritter Stufe)
voranstellt. Befriedigt werden ja gerade auch Bedürfnisse erster Stufe, da
sich der Helfer den verschütteten Menschen in ihrer existenziellen Not
widmet. Hier auf die Intention des Helfers abzustellen führte in die Irre.
Die Folgen für die Befriedigung der Summe der betroffenen Bedürfnisse
zählen. Mögen den Helfer auch nachrangige Bedürfnisse antreiben, mag
er gar aus Neigung oder des eigenen Wohlbefindens wegen seinen Einsatz

c.

d.

E. Substanzielle Gerechtigkeit

369

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


leisten – wen kümmert es? Es schmälert nicht die Güte seiner Tat.1389 Woll-
te man alle irgendwie eigeninteressierten Helfer vom Helfen ausschliessen,
wäre kaum jemandem geholfen.

Bedürfnisse im Kontext privater Rettungsbemühungen

Die Logik der Bedürfnisse erklärt, warum der Staat private Rettungsbemü-
hungen zum Schutz des Lebens zumindest noch dann dulden muss, wenn
die nicht aussichtslosen Rettungsbemühungen nachrangige Bedürfnisse ei-
nes Störers (z.B. Sicherheitsbedürfnisse) auf empfindliche Weise tangieren
und der Staat selbst nicht in der Lage wäre, die Rettung auf schonende
Weise vorzunehmen. Die Mutter eines entführten Kindes muss, wenn die
Polizei ihr nicht helfen kann, konkret dem Entführer Gewalt androhen
dürfen, solange dies die Rettung des Kindes ermöglichen kann.1390 Denn
wer Gewalt anwendet, um das Rechtsgut einer anderen Person aus einer
unmittelbaren, nicht anders abwendbaren Gefahr zu retten, handelt recht-
mässig, wenn er dadurch höherwertige Interessen wahrt (Art. 17 StGB).
Die Hierarchie der Grundbedürfnisse liefert ein sachliches Kriterium zur
Beurteilung besagter Höherwertigkeit.

Intuition als Erkenntnismittel?

Wie steht die Intuition im Verhältnis zur Gerechtigkeitserkenntnis? Die
Intuition ist m.E. kein Vehikel zur problemfreien und verlässlichen Er-
kenntnis moralischer Wahrheiten. Wer zu sehr auf (seine) Intuitionen
baut, müsste sich fragen: Warum wird über Moral gestritten, obwohl die
Intuitionen im Recht liegen? Der in seiner Perspektive gefangene Intuiti-
onsmoralist droht hieraus zu folgern, die anderen stritten nicht gutgläu-
big. Das ist die grosse Gefahr. Wer die intuitive menschliche Vernunft (im
Zweifelsfall die eigene) für unanfechtbar hält, der muss im Konflikt mit
widerstreitenden Ansichten aus Gründen der Folgerichtigkeit auf die Bos-
haftigkeit des Andersdenkenden schliessen. Oder auf dessen Denkfaulheit,
die man aber durchaus auch zur Boshaftigkeit zählen kann.

e.

3.

1389 Contra Kant, KpV, AA V, 72: „mithin nicht bloß ohne Mitwirkung sinnlicher
Antriebe, sondern selbst mit Abweisung aller derselben, und mit Abbruch
aller Neigungen“.

1390 Vgl. unten, Teil 4, C.IV.5.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

370

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Gerechtigkeitsintuition ist wie alle Intuition irrtumsanfällig.1391

Nicht überall funktioniert der menschliche „Empathometer“; er ist oft
defekt, wo es darum geht, sich des Leides einer grossen Anzahl von
Menschen, fern lebender oder noch nicht lebender Menschen sachlich
zu vergegenwärtigen.1392 Zudem basieren auch Vorurteile und Verschwö-
rungstheorien auf Intuitionen; Propaganda und Hetze setzen oft genau
dort an, indem sie die (Un-)Gerechtigkeitsgefühle manipulierend steuern
oder zu steuern versuchen.1393

Ein weiteres Problem ist darin zu sehen, dass das Gerechtigkeitsgefühl
in Krisenzeiten bisweilen mehr über soziale Anpassung oder Nicht-Anpas-
sung aussagt als über Moral.1394 Zu Recht meinte daher Arendt, niemand,
der seine fünf Sinne beisammen habe, dürfe angesichts der Erkenntnisse
aus dem Zweiten Weltkrieg noch behaupten, dass das Moralische sich von
selbst verstehe.1395

Der Herannäherung an die Kenntnis der Gerechtigkeit kann die In-
tuition gleichwohl dienen. Das liegt daran, dass sie aus guten Quellen
schöpft: aus Erfahrungen unterschiedlichster (individueller, kulturell tra-
dierter oder genetisch vermittelter) Art.1396 Unsere Sinne transformieren
Erlebtes täglich in Erfahrung; und von diesen Sinnen her kommt, so

1391 Kahneman, Thinking, Kap. 10 ff., 109 ff.
1392 Nate Soares, On caring (<http://mindingourway.com/on-caring/>), zit. nach

der Übersetzung bei: David Althaus, Über Mitgefühl und die Vernachlässi-
gung großer Zahlen, 8. November 2015 auf <https://effektiveraltruismus.de/
blog/ueber-mitgefuehl-und-die-vernachlaessigung-grosser-zahlen/> (zuletzt:
10. Juni 2017).

1393 Ein Beispiel (von meinem Lektor geschildert): „Weshalb ist es eigentlich
leichter, einen deutschen Temposünder oder einen westeuropäischen Falsch-
parker zu bestrafen, als einen osteuropäischen Vergewaltiger oder einen orien-
talischen Ehrenmörder?“ – Dass hier ganz unterschiedliche Delikte verglichen
werden und die auf die Herkunft verweisenden Adjektive obsolet sind, dürfte
leichthin übersehen, wer sich durch solche Aussagen im latenten Unrechtsge-
fühl bestärkt fühlt.

1394 Arendt, Über das Böse, 95: „Schuldgefühle zum Beispiel können durch einen
Konflikt zwischen alten Gewohnheiten und neuen Befehlen – der alten Ge-
wohnheit, nicht zu töten, und dem neuen Tötungsbefehl – hervorgerufen
werden; aber sie können genausogut durch einen gegenteiligen Konflikt ent-
stehen: Derselbe Mann wird sich schuldig fühlen, wenn er nicht mitmacht,
sobald erst einmal das Töten, oder was immer die ‘neue Moral’ fordert, zur
Gewohnheit geworden ist und von jedermann anerkannt wird.“

1395 Arendt, Über das Böse, 26.
1396 Kahneman, Thinking, Kap. 22, 234 ff. (insb. 240–243).

E. Substanzielle Gerechtigkeit

371

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://mindingourway.com/on-caring
https://effektiveraltruismus.de/blog/ueber-mitgefuehl-und-die-vernachlaessigung-grosser-zahlen
https://effektiveraltruismus.de/blog/ueber-mitgefuehl-und-die-vernachlaessigung-grosser-zahlen
https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://mindingourway.com/on-caring
https://effektiveraltruismus.de/blog/ueber-mitgefuehl-und-die-vernachlaessigung-grosser-zahlen
https://effektiveraltruismus.de/blog/ueber-mitgefuehl-und-die-vernachlaessigung-grosser-zahlen


Nietzsche, erst alle Glaubwürdigkeit, alles gute Gewissen, aller Augen-
schein der Wahrheit.1397

Kurz: Intuition ist ein idealerweise erfahrungsgestütztes Erkenntnismit-
tel, das mit (Selbst-)Skepsis zur Anwendung gebracht werden sollte.

Erkenntnis durch Analogieschlüsse

Man könnte irrtümlicherweise annehmen, Erfahrungen seien für die Er-
kenntnis allgemein von geringem Wert, weil sich identische Fälle niemals
exakt wiederholen. Nimmt man dies an, verkennt man die Aussagekraft
von Erfahrungen und die Macht gewisser Mittel, aus Erfahrungen relevan-
te Schlüsse zu ziehen. Ein wichtiges Mittel ist der Analogieschluss.

Auch in Gerechtigkeitsfragen kann per Analogieschluss eine überein-
stimmende Erfahrung in bestimmten Fällen auf vergleichbare Problem-
fälle übertragen werden. Der Analogieschluss ist eine Form der approxi-
mativen Erkenntnis, die die Inanspruchnahme von Erfahrungen sowie
Wahrscheinlichkeitserwägungen und logische Überlegungen (z.B. a fortio-
ri-Schlüsse) voraussetzt.1398 Zur Illustration: Ein Kind, das aus Erfahrung
weiss, dass es einem anderen nicht einen Stein auf den Kopf werfen soll
(weil dies weh tut), weiss aus Analogie, dass das Werfen eines ähnlich har-
ten Holzscheits zu vermeiden ist – und vielleicht auch, dass dies für weiche
Schneebälle nicht zwingend gilt. Der Staat, der um die Inakzeptabilität der
Todesstrafe weiss, weiss auch, dass die Ausschaffung einer Person in einen
Staat, wo der betroffenen Person die Todesstrafe droht, inakzeptabel ist.

Ethisch fundiert sind Analogieschlüsse, wenn gefestigtes Erfahrungswis-
sen auf Fälle übertragen wird, die in Bezug auf die relevanten Wirkungsre-
lationen, Wahrscheinlichkeiten und betroffenen Werte ähnlich sind.

4.

1397 Nietzsche, JGB, N. 134.
1398 Vertiefend dazu: C. Shelley, Multiple analogies in Science and Philosophy,

Amsterdam u.a. 2003; J. Sowa/A. Majumdar, Analogical reasoning, Conceptu-
al Structures for Knowledge Creation and Communication, Proceedings of
ICCS, Berlin 2003, 16–36.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

372

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Von der Lebensdienlichkeit zur Leiderlösung im Grenzfall

Kein unbedingtes Gebot des Schutzes des Lebendigseins

Das Prinzip der Lebensdienlichkeit gilt unter der Annahme, dass der
Mensch das Leben unter nahezu allen Bedingungen als wertvoll erfahren
kann. Was aber gebietet sich in Fällen, in denen der Mensch sein Leben
nicht mehr als Wert erlebt?
– Lebenslast: Eine Person hat einen schweren Unfall überlebt, leidet nun

aber täglich an schwersten Schmerzen. Sie empfindet ihr Leben als
unerträglich und möchte es beenden.

In Fällen, die sich diesem abstrakten Beispiel zuordnen lassen, wankt die
Prämisse des Werts des Lebens: Wo Leben für die Betroffenen eine uner-
trägliche Last ist, sind Massnahmen zur Erhaltung des Lebens nicht zwin-
gend Ausdruck der tiefsten Moral. Das Prinzip der Lebensdienlichkeit,
dem es auch um den Erhalt des Lebens als etwas (für das betroffene Le-
ben) Wertvolles geht, steht dem wünschenswerten Tod nicht zwingend im
Weg. Gerade wo Lebensqualität und Lebenswille unwiderruflich belastet
sind, stellt sich bei der Prüfung der optimalen Folgen die Frage, ob Hand-
lungen gegen das fortgesetzte Lebendigsein des Einzelnen zulässig oder gar
geboten sein könnten. Der Spielraum für Leiderlösungshandlungen sollte
aber aus Vorsichtsgründen als eng angesehen werden: Von der Notwendig-
keit der Befreiung von einem angeblich oder mutmasslich unerträglichen
Dasein darf wegen der Missbrauchsgefahr nur ausnahmsweise die Rede
sein.

Denkbarkeit des Todes als Leiderlösung in Grenzfällen

Die Frage, wann Befreiung von Leiden des Lebens nötig ist, darf nicht
aus Sicht eines Weltpessimisten beurteilt werden. Wer grundsätzlich von
der Beschwerlichkeit und vom Unwert des menschlichen Lebens ausginge,
müsste den kollektiven Freitod gutheissen (oder wenigstens die Sterilisati-
on der Menschheit, sei es auch nur aus Nächstenliebe: zum Wohle der
Nachfahren, die das Glück haben werden, nie gewesen zu sein).1399

III

1.

2.

1399 Für eine solche weltpessimistische Sichtweise, mit satirischem Beiklang:
Horstmann, Das Untier, passim; siehe auch: Benatar, Better never to have
been, passim.

E. Substanzielle Gerechtigkeit

373

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der Daseinspessimist verkennt, dass der Mensch oft hinreichende Grün-
de hat, das Leben dem Nichtleben vorzuziehen – und sich in aller Regel
entsprechend verhält (indem er das Leben nicht freiwillig aufgibt). Die sel-
tene Situation, in der Leiderlösung zum entscheidenden Kriterium avan-
cieren dürfte, setzt voraus, dass man wissen oder mit erheblicher Sicher-
heit unterstellen kann, der betroffene Mensch sei nicht mehr in der Lage,
sein fortgesetztes Amlebensein als wertvoll zu erleben.

Vermuten sollte man dies nie. Aber es kann sich ereignen, dass ein
Mensch sein Leben nicht schätzt und sein Fortleben nicht begehrt; aus
Gründen, die jeder an dessen Stelle nachvollziehen könnte. Wer, wie in
Lebenslast, jede Lebensfreude und realistische Aussicht hierauf verloren
hat, der kann ein rationales Bedürfnis haben, zu sterben. Wo dies der
Fall ist, kann die Verhinderung oder Verweigerung des Todes kaum auf
Gerechtigkeitserwägungen beruhen.

Grenzziehung mithilfe der Menschenwürde

Die Grenze, ab der man in moralischen Fragen annehmen kann, jemand
könne sein Leben nicht mehr als wertvoll erleben (sodass der Erhalt dieses
Lebens in der Abwägung nicht mehr als Wert ins Gewicht fiele), kann
mit dem Begriff der Menschenwürde gezogen werden: Wer sich den Tod
auch dann nicht wünschte, wenn er annehmen müsste, dass die Quali-
tät seines Lebens sich nicht änderte, lebt ein menschenwürdiges Leben.
Menschenunwürdig ist hingegen ein Zustand, vor dem sich der rationale
Mensch in den Tod hinüberretten würde, wenn dies schmerzlos möglich
wäre und er sich auch nicht durch soziale Motive (z.B. Pflichtgefühle
gegenüber Angehörigen) daran gehindert sähe.

Die Menschenwürde gilt im Recht als individualrechtliche Minimalga-
rantie (vgl. Art. 7 und Art. 12 BV). Deren Verletzung grenzt für den Betrof-
fenen daher stets ans Unerträgliche. Mit dem Gebot der Menschenwürde
verpflichtet die Gemeinschaft sich dazu, Situationen zu verhindern, in
denen Menschen dazu neigen würden, ihr Leben als nicht lebenswert zu
erleben. Daraus folgt m.E. umgekehrt, dass der Staat im Rahmen seiner
Pflicht zur Grundrechtsverwirklichung gefordert ist, Menschen, die ihr
Leben nicht oder nicht mehr als lebenswert erleben, möglichst in die Lage
zu versetzen, das eigene Leben (wieder) als Wert zu empfinden. Durch

3.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

374

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


dieses Fähigmachen1400 sichert die Menschenwürde die Grundnorm der
Lebensdienlichkeit, indem sie ihre ontologische Prämisse des wertvollen
Lebens soweit möglich schützt. In dieser Hinsicht ist die Garantie der
Menschenwürde selbst ein Teil des Grundprinzips der Lebensdienlichkeit.
Erst dort, wo eine Person nicht dazu befähigt werden kann, ihr eigenes Le-
ben als wertvoll zu erleben (und die Todesverhinderung daher nicht mehr
dem Leben als Wert diente), kann die Menschenwürde Leiderlösungs-
handlungen legitimieren.

Einwände und deren Entkräftung

Einwand des Sein-Sollen-Fehlschlusses

Gegen die substanzielle, naturwissenschaftskonforme Gerechtigkeitsbe-
gründung liesse sich einwenden, man dürfe nicht von deskriptiven Aus-
sagen auf normative Aussagen schliessen (denn dies wäre nämlich ein
sogenannter Sein-Sollens-Fehlschluss).1401

IV

1.

1400 Dazu vorne, Teil 2, A.II.2, zur Befähigungsfunktion der Grundrechte; siehe
auch vorne, Teil 3, D.II.5, zum Fähigkeitenansatz Sens und Nussbaums.

1401 Dazu Mackie, 176 f.; Kunz/Mona, Kap. 4.1.2.1, 69 ff.; Tschentscher, Prozedu-
rale Theorien, 261 (mit Fn. 5); siehe auch Schweitzer, Kultur, 204. Von der
Fehlschluss-These gibt es zwei Varianten: Der naturalistische Fehlschluss im Sin-
ne Moores besagt, dass das Prädikat gut nicht anhand realer Lebenstatsachen
definiert werden könne und moralische Sachfragen sich nicht empirisch be-
antworten liessen (Moore, Principia Ethica, 10 ff.); die These, von einer Seins-
aussage könne nicht auf eine Sollensaussage geschlossen werden, wird aber
vor allem (m.E. zu Unrecht; so auch Churchland, 4 ff.) Hume zugeschrieben,
der gesagt hatte: „In every system of morality […] I have always remarked,
that the author proceeds for some time in the ordinary way of reasoning,
and establishes the being of a God, or makes observations concerning human
affairs; when of a sudden I am surprized to find, that instead of the usual
copulations of propositions, is, and is not, I meet with no proposition that is
not connected with an ought, or an ought not. This change is imperceptible
[…]. For as this ought, or ought not, expresses some new relation or affirmation,
it is necessary that it should be observed and explained; and at the same time
that a reason should be given, for what seems altogether inconceivable, how
this new relation can be a deduction from others, which are entirely different
from it. […] [I] am persuaded, that this small attention would […] let us see,
that the distinction of vice and virtue is not founded merely on the relations
of objects, nor is perceived by reason.“ (Hume, A Treatise of Human Nature,
354); Hume sah eine Verbindung zwischen der Leidenschaft und der Moral; er
bestritt, dass die Vernunft moralische Schlüsse ermögliche: „[Morals] cannot

E. Substanzielle Gerechtigkeit

375

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wenn es zutrifft, dass man so nicht folgern darf, dann kann daraus, dass
das Leben sich selbst wertvoll ist1402, kein Gebot der Lebensdienlichkeit
hergeleitet werden; und aus der Hierarchie der Grundbedürfnisse folgte
keineswegs, man müsse im Konfliktfall existenzielle Bedürfnisse priorisie-
ren. Das Tötungsverbot müsste aus anderen Sollenssätzen hergeleitet wer-
den (etwa aus dem allgemeinen Schädigungsverbot oder dem Gebot der
gegenseitigen Achtung), zu deren Begründung wiederum noch tiefere Sät-
ze gefunden werden müssten. Doch auch dann hörte die Begründung
nicht auf; sie wäre endlos eine weitere Antwort schuldig.

Gegeneinwand der beschränkten Relevanz der Fehlschlussthese

Angenommen, der Einwand des Fehlschlusses trifft zu: Was bedeutet es
für die hier vertretene These? Nur wenig. Selbst wenn jeder Schluss vom
Sein auf das Sollen unzulässig wäre, wären dadurch nicht zwingend die
Höchstwertigkeit des Lebens oder das Grundprinzip der Lebensdienlich-
keit widerlegt. Ein Fehlschluss ist ein Fehler in der Schlussziehung, nicht
im Resultat.

Gegeneinwand der Gefährlichkeit der Fehlschlussthese

Die These, vom Sein zum Sollen lasse sich nie schliessen, ist m.E. aber
auch in ganz grundsätzlicher Weise problematisch und falsch1403: Weil
der Rückgriff auf eine stets grundlegendere Norm ein endloses Unterfan-
gen wäre, muss die Begründung irgendwo abgebrochen werden. Ohne
Argument oder mit einem Scheinargument.1404 Die These, vom Sein dürfe
nicht auf ein Sollen geschlossen werden, führte wohl dazu, dass die Moral-
begründung (wenn überhaupt) mit einem blossen Postulat begänne. Ein
solches aber ist „ein a priori gegebener, keiner Erklärung seiner Möglich-

a.

b.

be derived from reason […]. Morals excite passions, and produce or prevent
actions. Reason of itself is utterly impotent in this particular. The rules of
morality therefore, are not conclusions of our reason.“ (ebd., 343). Hume sagt
nirgends, vom Sein lasse sich niemals gültig auf ein Sollen schliessen.

1402 Vgl. Spinoza, Ethik, Teil 4, Lehrsatz 18, Anmerkung, 227.
1403 Gegen die strikte Trennung auch etwa Nino, Ethics, allg. 16 ff., insb. 17: „The

fact that justificatory reasons differ from explanatory reasons or motives does
not exclude the existence of logical connections between them“.

1404 Vgl. Albert, Traktat, 15; siehe auch vorne, Teil 1, E.I.1; zudem Teil 2, C.V.5.a.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

376

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


keit (mithin auch keines Beweises) fähiger praktischer Imperativ“.1405 Das
heisst, die Grundannahme, aus der alles fliesst, wäre willkürlich begrün-
det.1406 Das Problem hieran offenbart sich erst recht, wenn man die Frage
stellt, wer denn wirksam postuliere. Nicht jeder, der will. Praktisch wird
sich jenes Postulat durchsetzen, das von durchsetzungsfähigen Personen
verfochten wird. Moral wäre dann ein Produkt der Macht – wäre Faust-
recht mit etwas anderen Fäusten.1407 Der Anspruch einer wissenschaftli-
chen Gerechtigkeitstheorie würde aufgegeben. Ist der Schluss vom Sein
zum Sollen schlicht unzulässig und sind moralische Werte Ausfluss einer
aus der realen Welt logisch und empirisch nicht ableitbaren Domäne,
dann bleibt nur die Feststellung, es gebe keine objektiven Werte.1408 Wenn
aber nichts wahr ist, ist folglich alles erlaubt.

Kurz: Die Fehlschlussthese fordert implizit dazu auf, die Moral nur
noch als Ausdruck anordnender Autoritäten zu begreifen.1409 Schon aus
diesem Grund allein ist die Fehlschlussthese aufzugeben.

Hinreichendes Erklärungspotenzial der Seinstatsachen

Der Einwand des Sein-Sollens-Fehlschlusses ist zudem logisch unplausibel.
Denn keine Gerechtigkeitstheorie käme mit blosser Normativität aus: Das
Sollen muss irgendwo in Seinstatsachen gründen.1410 Dafür spricht, dass
die scheinbaren Alternativen unmöglich (infiniter Regress) sind oder aber
keine Begründung (blosses Postulat, Zirkelschluss etc.) enthalten. Zudem
lassen sich alle überhaupt lebensrelevanten Elemente einer Sollensaussage
deskriptiv formulieren.1411 „Du sollst nicht lügen!“ könnte in einer gewis-

c.

1405 Kant, Verkündigung, AA VIII, 418.
1406 Zur Gefahr solch idealistischer Vorgehensweisen insb. Levy, Idiocy of Ideal-

ism, passim.
1407 Vgl. vorne, Teil 3, B.III.1.
1408 So tatsächlich Mackie, 1: „There are no objective values“.
1409 Vgl. dazu vorne, Teil 3, B.III.1.
1410 Sen, Hume's Law, 75: „if value judgements are indeed universalisable, then

there is at least one value judgment that follows from exclusively factual
premises”.

1411 Nino, Ethics, 18: „different things are meant by the expression ‘practical rea-
soning’: a psychological process which leads tot he formation of an intention
or the performance of an action, or a logical inference which allows us to ex-
plain or to predict an action, or a logical inference which allows us to evaluate
or to guide an action. It is clear that, in so far as our purpose is to elucidate
the concept of justificatory reason, we are concerned with the last sense of

E. Substanzielle Gerechtigkeit

377

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sen Situation etwa bedeuten: Es gibt aus Sicht der meisten Mitglieder der
Gemeinschaft keinen überzeugenden Grund (oder keine Gewohnheit, kei-
ne entsprechende Erwartung), auf die fragliche Lüge hin mit Wohlwollen
zu reagieren, dagegen aber Gründe, dass sich hierauf soziales Missfallen
(und dessen Abschreckungswirkung) manifestiert. Dies führt zum Schnitt
und Schluss mit Ockhams Rasiermesser: Es gibt keinen Grund, ein vom
Sein losgelöstes Sollen zu vermuten, weil Sollensaussagen stets als die eine
oder andere bestimmte Art Seinsaussage begriffen werden können.

Falsche und richtige Schlüsse vom Sein zum Sollen

Dass es allerhand unzulässige Schlüsse von einem Sein auf ein Sollen gibt,
wird niemand bezweifeln. Etwa diesen:

Es gibt Männer, die Frau und Kind verprügeln. Folglich ist es richtig,
wenn Männer Frau und Kind verprügeln.1412

Vertretern der Fehlschlussthese dürften zahllose groteske Fälle dieser Art
einfallen. Doch weist dies nicht die Unzulässigkeit aller Schlüsse vom
Sein auf ein Sollen nach. Die zitierte Begründungsart ist nicht deshalb
falsch, weil in ihr vom Sein auf das Sollen geschlossen wird, sondern
vielmehr, weil vom unpassenden oder nicht aussagekräftigen Sein auf ein
Sollen geschlossen wird. Denn warum sollten jene Männer, die „es gibt“,
anderen ein ethisch verbindliches Beispiel sein? Der Seinssatz bezieht sich
auf selektive Verhaltensbeispiele. Es gibt auch Fälle des gewaltfreien Zu-
sammenlebens im Kreis der Familie; und wohl einige Fälle mustergültiger
Familienliebe. Schon deswegen ist nicht einmal zu befürchten, der sehr
banale Schluss vom „so ist es“ auf das „so sollte es sein“ führe zu einer
grotesken Moral.

Mehr noch: Selbst aus verbreiteten Vorkommnissen kann man nicht
unweigerlich auf die Richtigkeit dieser Ereignisse schliessen; öffentliche
Hinrichtungen kamen einst oft vor und waren dennoch falsch. Auch
häusliche Gewalt ist falsch und bliebe es selbst dann, wenn sie in jedem

d.

‘practical reasoning’.“; ebd., 19, Fn. 28: „[Hume’s Law] is a good procedural
rule for avoiding easy associations between facts and values, which hamper
the critical power of our moral discourse“; vgl. ebd., (51-)52; vgl. Potacs,
Rechtstheorie, 89: Es liege keine Missachtung der Sein/Sollen-Dichotomie vor,
wenn normative Anordnungen als „Seinstatsachen“ verstanden würden; vgl.
Sen, Hume’s Law.

1412 Zum Beispiel inspirierte eines bei Nino, Ethics, 17.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

378

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


zweiten Haushalt vorkäme. Dies liegt an den Folgen: Diese würden nicht
besser, wenn sich eine regelrechte Prügelpraxis etablierte. Denn häusliche
Gewalt ist dem Wohl der Opfer und jenem der Gemeinschaft abträglich.
Denn sie ist lebensschädlich. Vom Gegebensein einer lebensschädlichen
Verhaltenskultur kann man somit nicht auf die moralische Richtigkeit die-
ser Kultur schliessen.

Indes ist richtig, von der Lebensschädlichkeit eines Verhaltens auf die
Richtigkeit der Unterbindung dieses Verhaltens zu schliessen; das Bedürf-
nis der Menschen, ihr Leben ohne schädigendes Leid und stetige Bedro-
hungen leben zu können, ist eine Seinstatsache, anhand welcher alle
sinnvollen moralischen Werte sich erklären lassen.1413 Der unter norma-
len Umständen am Leben hängende Mensch kann nicht kohärent der
Meinung sein, sein Leben sei wertlos. Zwar könnte jemand, der seine
Mitmenschen nicht achtet und der sein eigenes Interesse am respektvollen
Zusammenleben übersieht, behaupten, das Leben der anderen Menschen
sei für ihn kein Wert. Aber diese exotische Sichtweise ändert nichts daran,
dass der Mensch zumindest sein eigenes Leben unweigerlich und das
Leben der anderen indirekt als Wert erlebt. Zudem ist der Erlebnishori-
zont des egoistischen Einzelnen für die Bestimmung der Gerechtigkeit
aus allgemeiner Perspektive (z.B. aus der Sicht aller Menschen oder einer
Gesellschaft) nicht massgebend.1414

Kurz: Man kann den Schluss vom Sein zum Sollen billigen, ohne dass
deswegen plötzlich Grausamkeiten oder andere sozialunverträgliche Hand-
lungen aufgrund ihrer blossen Existenz als akzeptabel bewertet werden
müssten.

Möglicher dualistischer Einwand

Gegen die These, Gerechtigkeit lasse sich naturgesetzlich erklären, liesse
sich einwenden, der Mensch sei nicht bloss Natur; es müsse eine Seele
geben, deren Existenz für die Persönlichkeit und für das Bewusstsein des
Menschen bestimmend sei und die seinen physischen Tod überlebe. Daher
dürfe man die Interessen der Menschen nicht auf die Erfüllung der Le-
bensbedürfnisse reduzieren. Fliesst aus Annahmen dieser Art (man findet

2.

1413 Vgl. vorne, Teil 3, C.III.1.a.
1414 Vgl. vorne, Teil 3, A.II.3 und D.II.6; vgl. auch der Bettler-Fall vorne, in Teil 2,

B.II.1.c.

E. Substanzielle Gerechtigkeit

379

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sie bei Vertretern deontologischer Theorien1415) ein Argument gegen das
ontologische Fundament der Moral? Spricht der Dualismus – die These
der grundsätzlichen Verschiedenartigkeit von Körper und Geist (oder See-
le)1416 – gegen die substanzielle Gerechtigkeitsbegründung?

Meines Erachtens kann auf dualistischen Annahmen keine nachvollzieh-
bare Gerechtigkeitskonzeption errichtet werden. Die Aussagen der Ethik
müssen nachvollziehbar sein1417, weil sich andernfalls das Richtige nicht
erkennen und folglich nicht bewusst befolgen und gezielt fördern liesse.
Wer moralische Gebote aus einer nur punktuell mit der materialen Welt
verbundenen Sphäre herleitet, deren Ausgestaltung überdies stark vom
Partikularweltbild abhängt, ist nicht in der Lage, seine Moral für Anders-
gesinnte plausibel darzulegen. Ein Beispiel: Wer der postmortalen Organ-
transplantation mit Skepsis begegnet, weil er denkt, ein chirurgischer Ein-
griff am toten Körper sabotiere den Übergang der Seele in eine erhoffte
Nachwelt, der zieht aus seinem Weltbild Folgerungen, die für Andersden-
kende von Beginn an nicht gelten können. Solche Folgerungen sind nicht
verboten; aber sie sind auch niemals allgemeinverbindlich.

Schon deswegen wird man den Dualismus nicht als Einwand gegen die
subsanzielle Gerechtigkeitsbegründung gelten lassen können. Ergänzen
mag man, dass der Monismus1418, der Geist und Körper einer Sphäre
zuordnet und demzufolge beide aus der gleichen Art Materie bestehen1419,

1415 Siehe Korsgaard, A Kantian Response to Parfit, 123: „And, as things stand,
it is qua the occupant of this particular body that I live a life, have ongoing
relationships, realize ambitions, and carry out plans.” – das menschliche Be-
wusstsein bzw. das „Selbst” fungiert hier nicht als Teil des Körpers, sondern
als dessen Bewohner; vom Dualismus mit zwei Domänen ausgehend etwa
auch Bayertz, Wissenschaftsethik, 95: „Mit der Verwissenschaftlichung der
Biologie wird die neutralistische Ontologie des neuzeitlichen Weltbildes von
der unorganischen Natur auf die organische ausgedehnt.“

1416 Crane/Patterson, History of the Mind-Body Problem, 1–2: „the assumption
that mind and body are distinct (essentially, dualism)“; für eine philosophische
Verteidigung des Dualismus: W. D. Hart, An Argument for Dualism, 4–117.

1417 Dazu vorne, Teil 3, A.VI.
1418 Ein prominenter Vertreter war Spinoza; siehe etwa ders., Ethik, 2. Teil, Lehr-

satz 13, Beweis: „Sonach ist das Objekt der Idee, welche den menschlichen
Geist ausmacht, der Körper, und zwar […] der wirklich daseiende.“

1419 Allgemein dazu: James William, Essays in Radical Empiricism, New York
1912; vgl. Holbach, Traité des trois imposteurs, u.a. 61: „[Dire que l’âme]
n’est point un corps, mais seulement quelque chose d’inséparablement attaché
au corps, c’est dire qu’elle est corporelle, pouisqu’on appelle corporel non
seulement ce qui est corps, mais tout ce qui est forme ou accident, ou ce qui ne
peut être séparé de la matière.“

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

380

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


kein solches Problem kennt: Schlüsse aus monistischen Annahmen sind
nachvollziehbar, weil nicht nur (fast1420) alle Monisten von der Existenz
der Materie ausgehen, sondern auch Dualisten. Somit liegt es nahe, in
der empirisch fassbaren Realität des Lebens, die (im Gegensatz zu einer
spekulativen körperlos-geistigen Welt) für alle Menschen erfahrbar ist, die
Grundlage der Ethik zu vermuten.

Abschliessende Überlegungen

Vorzugswürdigkeit der Folgenethik

Umriss der drei analysierten Begründungstypen

Die drei untersuchten Typen der Gerechtigkeitstheorie unterscheiden sich
mit Blick auf die Struktur und den Fokus der jeweiligen Gerechtigkeitsbe-
gründung:
– Die Regelethik beurteilt und begründet Gerechtigkeit unter Berück-

sichtigung der an bestehenden Regeln, Postulaten und Werten gemes-
senen Zulässigkeit eines Verhaltens. Die regelethische Begründung
kann sich damit im Verweis auf eine Autorität erschöpfen: etwa auf die
eigene Intuition (oder andere innere Autoritäten) oder auf Experten,
Prinzen, Propheten (oder andere externe Autoritäten). Das Problem
solcher Ipse-dixit-Argumentation1421, die die Begründung auf Autoritä-
ten verlagert, ist evident: Die Autoritätsargumente, auf die die Regele-
thik sich stützen muss, können keine materielle Erklärung der Normen
liefern; selbst verlässliche Autoritäten schöpfen bestenfalls aus andern-
orts liegenden Gründen, um zu erklären, warum etwas gerecht sein
kann. Die Begründung der deontologischen Gerechtigkeitsaussagen
bleibt damit in zentraler Weise im Dunkeln. Dies ist gerade deshalb

F.

I

1.

1420 Es gab Monisten, die nur die Existenz geistiger Dinge für real hielten; so
George Berkeley (dazu Stanford Encyclopedia, Berkeley), oder Arthur
Collier (insb. in Collier, Clavis Universalis, or A New Inquiry after Truth,
1713); im 20. Jhdt. etwa: James H. Jeans, The Mysterious Universe, 2. Aufl.,
Cambridge 1931, 137: „the Universe begins to look more like a great thought
than like a great machine“. Für eine Widerlegung siehe Russell, The Pro-
blems of Philosophy, Kap. 4, 25 ff.

1421 Mit Sarkasmus skizziert bei: Bentham, Deontology, 323: „[H]e has said it; the
master has said that it is so; therefore, say the disciples of the illustrious sage,
therefore so it is.“

F. Abschliessende Überlegungen

381

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


heikel, weil die Deontologie auf das Kategorische beharrt und damit
wenig Raum für die kontextuelle Aufweichung starrer Annahmen be-
lässt.

– Die Einigungsethik begründet Gerechtigkeit auf Basis der Idee des
freien Willens, einer Übereinkunft oder einer gedanklichen Version
hiervon; ihr Richtigkeitskriterium ist (je nach Schwerpunkt) einmal
eine weitherum realistische oder gar tatsächliche Einigung, einmal eher
eine fiktive Idealeinigung. Mit einem einigungsethischen Ansatz lassen
sich prima facie plausible Gerechtigkeitsaussagen bewerkstelligen. Dass
richtig sei, worauf man sich einigen könne, leuchtet oft zumindest in-
tuitiv ein. Dennoch bleibt die einigungsethische Gerechtigkeitsbegrün-
dung an einem bestimmten Punkt einfach stehen oder muss – weil es
auf Kriterien ankommt, die vor der Einigung liegen – auf regelethische
Postulate oder auf eine folgenethische Begründung ausweichen.

– In der Folgenethik ist die Auswirkung des Verhaltens auf das Wohl
all jener, auf die es ankommt, massgebend. Es mag schwierig sein,
verlässlich die Folgen einer Handlung einzuschätzen, doch das Grund-
prinzip ist simpel: Richtig ist die Handlung, von der erwartet werden
kann, dass sie mit Blick auf alle relevanten Wahrscheinlichkeiten zu
optimalen Folgen führt (also zu insgesamt besseren Folgen als jede
andere Handlungsoption).

Die obige Untersuchung zeigt, dass dabei einzig eine substanzielle, im
Leben selbst fundierte Folgenethik in der Gerechtigkeitsbegründung kein
Letztbegründungsproblem hat. Das ist der Grund, warum vorliegend nur
die Folgenethik als Theorie zur Begründung der Gerechtigkeit für über-
zeugend befunden wird (regelethische und einigungsethische Kriterien zur
Beurteilung der Gerechtigkeit sind daneben als Hilfsmittel im Rahmen der
Gerechtigkeitsstrategie möglich; dazu hinten1422).

Quartum non datur?

Die Vorzugswürdigkeit der Folgenethik kann man aus folgenethischer
Sicht (das heisst aus der Perspektive einer Ethik, die Werte aus Vergleichen
bezieht) schwerlich postulieren, ehe man weiss, was andere Gerechtigkeits-
theorien zu bieten haben. Würde jetzt einfach gefolgert, die Folgenethik
sei richtig, da Regel- und Einigungsethik abzulehnen seien, wäre dies

2.

1422 Teil 3, F.II.1 – 3.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

382

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


zu wenig. Kritiker könnten einwenden: Die Folgenethik könne einer in
dieser Arbeit nicht diskutierten Gerechtigkeitstheorie unterlegen sein. Der
Einwand würde m.E. verkennen, dass die drei diskutierten Typen von
Theorien je einen Grundtyp Argumentation umfassen, deren man sich in
jeder Gerechtigkeitsaussage (alternativ) bedienen muss.

Jeder Begründungsversuch setzt eine der folgenden Annahmen voraus:
(i) Die regelethische Annahme, das Richtige stehe bereits fest oder sei

vorgegeben und könne daher bei Kenntnis der dieses Richtige vermit-
telnden Autorität erkannt und umgesetzt werden;

(ii) Die einigungsethische Annahme, das Richtige gebiete sich als tatsächli-
ches, mutmassliches oder hypothetisches Produkt der Konkordanz des
Willens der relevanten Personen;

(iii) Die folgenethische Annahme, das Richtige hänge von der Eignung der
infrage stehenden Vorgehensweise ab, gute Folgen für das reale Leben
der Personen zu zeitigen, auf die es ankommen muss.

Mischformen kann es geben, aber keine ganz andere Form der Gerech-
tigkeitsbegründung: quartum non datur. So ist die religiöse Ethik kein
vierter Weg, sondern oft eine Form der Deontologie, da die Gesetze über
irgendeine Autorität (Priester, Propheten und vermeintliche Offenbarung)
zum Menschen gelangen. In einer anderen Weise autoritätsabhängig wä-
re eine Gerechtigkeitstheorie, die das Gefühl oder die Intuition des Men-
schen nicht nur als Indizienlieferanten begriffe, sondern als ursprüngliche
Quelle der Gerechtigkeitserkenntnis: Die Begründung der Gerechtigkeit
wäre von einer (zunächst inneren) Autorität abhängig, sodass auch hier
Regelethik vorläge. Ein anderes Beispiel einer unselbständigen Gerechtig-
keitsbegründung liefern kommunitaristische Gerechtigkeitstheorien, bei
denen im Rahmen eines begrenzten Kreises der Gleichheit einigungs- oder
folgenethische Kriterien zum Zug kommen könnten1423 – wenn nicht
ein regelethisches Kriterium, wie die zufällig gerade gegebene Tradition,
massgebend sein soll.

Dies zeigt auf, dass es nicht leicht sein dürfte, eine Theorie zu erdenken,
die sich nicht einer dieser drei Kategorien zuordnen lässt (was natürlich
nicht ausschliesst, dass man die Theorietypen selbst anders – etwa enger –
definiert und so eine grössere Zahl an Gerechtigkeitstheorietypen möglich
macht).

1423 Vgl. Tschentscher, Prozedurale Theorien, 157 ff., wo die kommunitaristi-
schen Theorien der Kategorie der (folgenethischen) aristotelischen Grundposi-
tion zugeordnet werden.

F. Abschliessende Überlegungen

383

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zentrale Vorzüge der Folgenethik

Die Vorzugswürdigkeit einer Folgenethik, die von materialen Annahmen
und der Relevanz empirischer Erkenntnis ausgeht, wurde bereits im Rah-
men der Auseinandersetzung mit der Kritik folgenethischer Theorien
nachgewiesen.1424

Einige der wichtigsten Vorzüge seien hier betont:
Die substanzielle Folgenethik ist falsifizierbar und damit in sich kohä-

rent. Sie billigt empirisch fundierte Argumente grundsätzlich, nicht etwa
nur dann, wenn Empirie intuitive Vorannahmen des Folgenethikers erhär-
tet.

Aufgrund der Falsifizierbarkeit ist die Folgenethik diskursfreundlich; je-
dem steht es zu, falsche Annahmen zu widerlegen. Dadurch unterscheidet
sie sich auch von jener Einigungsethik, bei der im Verfahren zur Gerech-
tigkeitsbegründung selbst bereits materiale Kriterien angelegt sind, die
nicht hinterfragt werden sollen (weil man fürchtet, sie stellten sich nicht
zwingend ohnehin im Ergebnis ein).1425

Die Folgenethik lässt insofern pragmatische Aussagen zu, als deren Genau-
igkeit vom verfügbaren Wissen und vom verhältnismässigen Prognostizie-
rungsaufwand abhängen kann.

Zudem zeichnet sich die Folgenethik durch eine ebenso pragmatische
Umsetzung aus. Sie liefert keine strengen Dogmen, sondern flexible Richtli-
nien. Das ermöglicht etwa die Berücksichtigung der Ressourcenabhängig-
keit staatlicher Bemühungen um Gerechtigkeit. Abseits des Folgenkalküls
können zudem einigungsethische und regelethische Strategien zur Anwen-
dung kommen. Diese pragmatischen Anleihen tun dem folgenethischen
Charakter der Gerechtigkeitsbegründung keinen Abbruch.1426 Dem Gebot
der optimalen Berücksichtigung der Folgen kann es in bestimmten Situa-
tionen (etwa knapper Zeit) gerade geschuldet sein, dass auf effiziente

3.

1424 Oben, Teil 3, D.III.
1425 Vgl. vorne, Teil 3, C.III.1; vgl. Hösle, Verantwortung der Philosophie, 248 f.
1426 A.A. in Bezug auf nicht-klassische Formen des Utilitarismus womöglich

Tschentscher, Prozedurale Theorien, 269: „[M]oderne Formen des nicht-klas-
sischen Regelutilitarismus [überführen] letztlich das Nutzenkalkül in ein pro-
zedural begründetes Regelsystem, das eine Nähe zu Entscheidungstheorien
(Harsanyi) oder kantischen Theorien (Trapp) zeigt und dadurch an eigenständi-
ger begründungsleistung stark verliert.“

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

384

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Heuristiken der approximativen Gerechtigkeitsbestimmung zurückgegrif-
fen wird.1427

Die Metaphysik-skpetische1428 Folgenethik stützt ihre Aussagen auf le-
bensnahen Begründungen ab: Die Richtigkeit einer Handlung misst sich am
(prognosegemäss) durch sie bewirkten gesamthaften Guten für jene, auf
die es ankommt. Auf Personen, deren Wohl durch die fragliche Handlung
nicht zumindest indirekt betroffen ist, kommt es nicht an (eine pauschale
Vermutung der Gattungsbetroffenheit kommt damit nicht infrage). Weil
die Folgenethik graduelle Wertungen zulässt, sind ihre Urteile den Unsi-
cherheiten der Lebensrealität angemessen.

Erfahrungen gehören zu den Erkenntnismitteln der Folgenethik. Über
den Prozess von Versuch und Irrtum kann die Folgenethik schrittweise
zur Erkenntnis gelangen, wo hinsichtlich des optimalen Weges Unklarheit
herrscht.

Zudem ist die Folgenethik durchwegs aussagefähig. Aufgrund der ver-
gleichsabhängigen Konzeption des Guten (in der das kleinste Übel stets
zulässig ist), ist die Aussagefähigkeit der Folgenethik krisenresistent. Es
gibt keine Fallkonstellation, in der die Folgenethik es nötig hätte, die
Aussage zu verweigern. Die Folgenethik ist daher zur Lösung von Grund-
rechtskollisionen bestens geeignet.

Zuletzt, und selbst wenn dies nur indirekt für die Folgenethik spricht:
Die Folgenethik hat ihre Leistungsfähigkeit im Aufspüren historisch verbrei-
teter Ungerechtigkeiten, die viele damaligen Zeitgenossen oft nicht als sol-
che erkannten, wiederholt bewiesen: etwa im Kampf gegen die Todesstrafe
oder in Bezug auf die Diskriminierung der Frauen.1429

1427 Zum Nutzen von Heuristiken vgl. Tversky/Kahneman, Judgement Under Un-
certainty, 1124–1131; Silver, Signal, 266 ff.; Nussbaum, Grenzen, 464 Fn. 19
m.H.; Hare, Principles, 17: „One ought to abide by the general principles
whose general inculcation is for the best; harm is more likely to come, in
actual moral situations, from questioning these rules than from sticking to
them, unless the situations are very extraordinary; the results of sophisticated
felicific calculations are not likely, human nature and human ignorance being
what they are, to lead to the greatest utility.“

1428 Onfray, Les ultras, 139–268; Blom, Böse Philosophen, passim.
1429 Vgl. Trapp, Folter, 16 ff.; Haller, Die Ungläubigen, 94; Onfray, Les ultras,

26.

F. Abschliessende Überlegungen

385

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Pluralität der Gerechtigkeitsstrategien

Abgesehen vom eigentlichen Folgenkalkül lässt die Folgenethik unter-
schiedliche Gerechtigkeitsstrategien zu. Bedingung ist allein, dass das Ab-
stellen auf die eine oder die andere Strategie rationalen Erwartungen zufol-
ge geeignet erscheint, sich direkt oder indirekt folgenoptimal auszuwirken.

Regeln als Strategie

Die Folgenethik kann sich unter Umständen sogar einer deontologischen
Gerechtigkeitsstrategie bedienen, indem sie aus pragmatischen Gründen
bereichsweise ein Vorgehen billigt, das (etwa der Einfachheit halber oder
aus didaktischen Gründen) auf der Annahme der unbedingten Geltung
gewisser Regeln oder der Möglichkeit völlig intrinsischer Werte beruht.
Die Erwartung des Folgenethikers wäre die, dass die (strikte) Regelorien-
tierung zu besseren Folgen führe als ein Diskurs der stetigen Relativierung
und Neubemessung aller Werte.

Gerade wer unter Zeitdruck einschreiten muss, ist auf klare Vorgaben
angewiesen. Wenn Feuerwehr, Notarzt oder die Polizei in dringlichen
Situationen intervenieren, sind klare Wenn-dann-Handlungsvorgaben hilf-
reich. In der Not kann das Für und Wider nicht akribisch abgewogen
werden. Das muss vorher geschehen sein: idealerweise durch demokratisch
legitimierte Verfahren unter Einbezug von Fachwissen. Fand eine Abwä-
gung im Vorfeld nicht statt, wird man sich bei Zeitdruck meistens auf
die Intuition der Einsatzkräfte und damit auf deren Erfahrung verlassen
müssen. Auch dieses regelethische Vorgehen (richtig ist, was den interve-
nierenden Personen richtig dünkt) ist mangels Alternative folgenethisch
zulässig.

Eine regelethische Strategie ist auch vernünftig, wo bei theoretisch aus-
nahmewürdigen Regeln eine Ausnahmekonstellation so selten einträte
oder von so geringem Gewicht wäre, dass deren Berücksichtigung in der
Regel vernachlässigt werden kann: Wer Freunde und respektvolle Mitmen-
schen nie belügt, der schafft Vertrauen, klare Verhältnisse und wendet
beim Entscheiden weniger Energie auf als derjenige, der vor jeder Äusse-
rung einer unangenehmen Wahrheit darüber rätselt, ob vielleicht eine
Notlüge gestattet wäre.

Allgemein bedient sich eine folgenethische Grundrechtsdogmatik einer
regelethischen Strategie, wenn sie durch Abwägung zum Schluss gelangt,

II

1.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

386

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gewisse Gebote seien unantastbar, und diese pragmatisch begründete Un-
antastbarkeit dann strikt durchsetzen will.1430

Einigungen als Strategie

Eine folgenethisch begründbare Gerechtigkeitsstrategie kann auch Verfah-
ren zur Erreichung tragfähiger Einigungen befürworten. Gleiches gilt für
die Ermittlung eines idealen, hypothetischen Gemeinwillens im Gedan-
kenspiel. Der Wert (und das Interesse an) der Ermittlung und Befolgung
von Einigungen fliesst aus den guten Folgen eines solchen Vorgehens:
Nicht nur die aus dem Einigungsverfahren resultierende Einigung ist aus
folgenethischer Perspektive oft nützlich; auch die Partizipation selbst hat
ihren Wert, soweit sie ein Bedürfnis nach sozialer Teilhabe befriedigt.1431

Demokratische Partizipation kann auch dazu führen, dass der partizipie-
rende Mensch sich vom Staat respektiert weiss; das fördert die Achtung
der Menschen untereinander und dient dem Erhalt des öffentlichen Frie-
dens.1432

Demokratische Verfahren der Entscheidfindung und Gesetzesentwick-
lung (etwa das Vernehmlassungsverfahren1433), durch die das Ringen um
Lösungen in geordnete Bahnen gelenkt wird, sind folgenethisch vernünfti-
ge Strategien der Gerechtigkeit, weil sie der Sicherung der nachhaltigen
Akzeptabilität der Lösungen dienen.1434

Die Demokratie erreicht (weil und soweit sie die Möglichkeit schafft,
die Regierenden aus sachlichen Gründen zur Verantwortung zu ziehen)
einige Ziele erfahrungsgemäss besser als ein autokratischer Staat. So hat
Sen am Beispiel Indiens aufgezeigt, dass Hungersnöte in demokratischen
Staaten trotz Armut praktisch nicht vorkommen können; gleiches gilt für

2.

1430 Siehe vorne, Teil 2, C.V.4.
1431 Zu diesen Bedürfnissen dritter Stufe siehe: Maslow, Human Motivation, 19.
1432 Vgl.; Sen, Justice, 203; J. P. Müller, Demokratische Gerechtigkeit, 147; Kris

W. Kobach, The Referendum, Direct Democracy in Switzerland, Dartmouth
1993, 48; siehe auch oben, Teil 1, B.IV.

1433 Es ist im Vernehmlassungsgesetz (VlG) geregelt; siehe dazu auch: BBl 2004
533 ff.

1434 Vgl. schon Helvétius, De l’homme, pos. 1140/9853 (Fn. 36 zu Sektion I): „Les
loix [des petites sociétés] sont simples; parce que leurs intérêts le sont: elles
sont conformes à l’intérêt du plus grand nombre, parce qu’elles se font du
consontement de tous“.

F. Abschliessende Überlegungen

387

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Angriffs- und Bürgerkriege sowie für schwere Epidemien in entlegenen
Landesteilen.1435

Vertiefung: Recht als Einigung und als Gerechtigkeitsstrategie

Bereits im ersten Teil dieser Arbeit wurde das Recht als Produkt von
Einigungen definiert.1436 Dieses Verständnis des Rechts macht es möglich,
Recht als etwas zu verstehen, das sich einerseits von der (offensichtlich
nicht immer mit dem Recht deckungsgleichen) Moral, anderseits aber
auch vom schlichten Diktat der Macht klar unterscheidet. Dabei ist der Ge-
danke des Rechts als Ausdruck der Einigung nicht bereits der letzte Grund
überhaupt (so wie auch die Rechtsordnung nicht ihr eigener Zweck ist),
sondern nur der letzte Grund des Rechts.

Der Gedanke des Rechts als Ausdruck von Einigungen ist selbst einer
Grundlage bedürftig, will er überzeugen. Diese Grundlage fliesst aus
der Annahme, dass eine Rechtsordnung, deren Normen auf tatsächliche
und plausible hypothetische Einigungen zurückgeführt werden kann, dem
Wohl der Betroffenen besser dient als jede andere (nicht einigungsbasierte)
Vorstellung der Geltung des Rechts. Diese Annahme findet ihren Beleg
bereits im verbreiteten, Kulturen und Jahrhunderte überspannenden Ge-
brauch zwischenmenschlicher Einigungen.1437 Von der Möglichkeit der
Vereinbarung und der partizipativen Regelfindung würden Menschen
weder im Privaten noch im Gesellschaftlichen so oft Gebrauch machen,
wenn dies nicht entscheidend zum Wohl einer grossen Zahl beitrüge und
historisch beigetragen hätte. Die menschliche Natur vereinfacht überdies
einigungstreues Verhalten. So strebt der Mensch nach Konsistenz (er mei-
det es, in Widerspruch zu früheren Meinungen, Deklarationen und Hand-
lungen zu treten) und neigt zur Reziprozität, also dazu, sich im Guten und
Schlechten revanchieren zu wollen.1438 Beides dient der Einigungstreue
und dem Prinzip von Geben und Nehmen im Interesse aller Beteiligten,
das jedes vertragsbasierte System erst funktionsfähig macht.

Der Prozess zum einigungsbasierten Recht ist ein demokratischer. Weil
die Geltung demokratisch begründeten Rechts und das demokratische

3.

1435 Vgl. Sen, Collective Choice, 402 ff.
1436 Vorne, Teil 1, B.II.
1437 Für die Bedeutung demokratischer Partizipation jenseits der westlichen Ge-

schichte siehe Sen, Justice, 327 ff.
1438 Vgl. Cialdini, Influence, Kap. 2, 17 ff.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

388

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


System (jedenfalls das weitgehend funktionsfähige) gemäss vorliegender
Annahme bessere Folgen bewirkt als jede denkbare Alternative, gilt für
die Rechtsordnung im demokratischen Staat daher eine folgenethisch fun-
dierte Prämisse des Werts der geltenden, aus diesem Prozess resultierenden
Regeln.1439 Es wird dabei als richtig angenommen, dass der Staatsbürger
nicht nur Adressat der Gesetze ist, denen er unterworfen ist, sondern auch
(zumindest indirekt) Autor.1440

Wert und Erforderlichkeit echter Partizipation

Partizipation ist von solch hoher Bedeutung für das Wohl der Menschen,
dass man (verkürzend) annehmen kann, es sei ein intrinsischer Wert.
Das demokratisch-partizipative Verfahren, durch das Recht entsteht, hat
einen legitimierenden Charakter, weil und soweit (also vermutungsweise
praktisch immer) dies dem Wohl der Menschen und der Gerechtigkeit
der Ordnung dient, in der dieses Recht gelten soll. Partizipative Verfahren
der Gesetzgebung sollten nicht nur möglich sein, wo die Regierenden es
gutheissen (oder gar begrüssen, weil sie keine Verantwortung übernehmen
wollen), sondern in geordneten (gewaltsamen Widerstand entbehrlich ma-
chenden) Formen auch auf Initiative der Zivilgesellschaft und nicht-regie-
rungsbeteiligter Kräfte.

Scheindemokratisches Recht ist indes von geringem Wert. Recht, das
durch Einschüchterung entstand, wird allenfalls oberflächlich toleriert, ist
aber nicht nachhaltig akzeptabel. Damit es nicht in gewaltsamen Wider-
stand mündet, bedarf es der Unterdrückung der Bevölkerung oder zumin-
dest des Wissens zwecks Manipulation der Willensbildung. Daher dient
die Scheindemokratie (inklusive ihre Unterart, die „gelenkte Demokratie“)
kaum dem grössten Wohl möglichst vieler Menschen. Volksbefragungen
verlieren stark an Aussagekraft und Nutzen, wo die Umstände eine freie
Willensbildung und eine angstfreie Stimmabgabe verunmöglichen. Der
Staat, der auf die Täuschung oder Einschüchterung seiner Untertanen
setzt, muss vorsichtshalber auch jede Menge wertvolles Wissen unzugäng-
lich machen. Das kann schon wegen der Produktivität der freien Förde-
rung und Nutzung des Wissens nicht folgenoptimal sein.

a.

1439 Vgl. vorne, Teil 1, B.III, zum legalistischen und demokratischen Fehlerkalkül.
1440 Vgl. Lohmann, Menschenwürde und Staatsbürgerschaft, 156.

F. Abschliessende Überlegungen

389

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kurz: Partizipative-demokratische Verfahren sowie die Befolgung der in
diesem Rahmen erlassenen Normen sind eine einigungsethische Strategie,
die sich folgenethisch begründen lässt.

Kontraktualistisches Kontinuum

Unter Beachtung der graduellen Qualität von Einigungen bedeutet das
Recht als Einigung, dass sich die innere (rechtliche) Legitimität geltenden
Rechts stets auf einem Kontinuum befindet: Auf der einen Seite nähert
sich die optimale Einigung dem hypothetischen Ergebnis des perfekt par-
tizipativen Entscheidungsverfahrens an.1441 Auf der anderen Seite gibt es
Recht, das nur von Minimaleinigungen zeugt; die Betroffenen partizipie-
ren nicht an der Bildung des Rechts, dulden es aber passiv, sind gebührend
informiert und verzichten auf die Inanspruchnahme von Widerstandsmög-
lichkeiten.1442

Das Minimum ist mit dem Optimum über Stufen je steigender Eini-
gungsqualität verbunden. Das erlaubt graduelle Wertungen: Eine Norm
ist in rechtlicher Hinsicht umso legitimer, je näher sie als Produkt eines
optimalen Verfahrens gedacht werden kann, an welchem alle auf freier
und informierter Basis teilnahmen, die daran ein Interesse haben. Jedes
Recht, das überhaupt Recht genannt werden darf, liegt irgendwo auf die-
sem kontraktualistischen Kontinuum.

Kompensationsthese: ergänzende moralische Legitimität

Ist ein Gesetz eher im Minimalbereich der einigungsethischen Legitimität
anzusiedeln, ist es schwach legitimiert. Eine schwächere Einigungsbasis
lässt sich durch eine stärkere inhaltliche Richtigkeit ausgleichen. Diese
bestimmt sich nicht nur teleologisch, mit Blick auf Gesetzeszwecke und
das Grundprinzip der Einigung, sondern auch ausserrechtlich – anhand
folgenethischer Richtigkeitskriterien. Das bedeutet, dass eine auf schwa-
cher Gesetzesgrundlage stehende oder in einer demokratisch nur indirekt
legitimierten Verordnung fussende Massnahme eher zulässig ist, wenn
sich aufzeigen lässt, dass sie vergleichsweise gute Folgen zeitigt (also eher

b.

c.

1441 Siehe dazu hinten, Teil 3, C.I.2.b (Formen der Einigung) und C.II.3 (zur
Diskursethik).

1442 Vgl. vorne, Teil 1, B.II.3.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

390

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


lebensdienlich ist) und klar im überwiegenden Interesse liegt. Ein Minus
an einigungsethischer, demokratischer Legitimität wird durch ein Plus an
folgenethischer Legitimität kompensiert. Dieser Ausgleich ist kohärent,
wenn wir annehmen, dass das demokratische Recht eine Strategie zur Er-
reichung des moralisch Richtigen ist.1443 Andere Ausgleichsmöglichkeiten,
etwa eine Kompensation fehlender Partizipation durch blosse Postulate,
sind abzulehnen.

Die Rechtsordnung selbst verleiht der Kompensationsthese implizit an
mehreren Stellen Ausdruck. Man denke etwa an: Art. 4 ZGB, der explizit
und grundsätzlich vorsieht, dass der Richter sein Ermessen „nach Recht
und Billigkeit“ („du droit et de l’équité“) ausübt, was unweigerlich die
Berücksichtigung von Gerechtigkeitsvorstellungen bedeutet; an den dring-
lichen Schutz polizeilicher Güter gestützt auf die polizeiliche Generalklau-
sel, trotz knapper oder fehlender Gesetzesgrundlage (vgl. Art. 36 Abs. 1
BV); an den Erlass von Notverordnungen zur Wahrung wichtigster mate-
rialer Interessen (etwa zur Bekämpfung einer Epidemie), wie ihn Art. 185
Abs. 3 BV erlauben kann.1444 In solchen Fällen gleicht die materiale Rich-
tigkeit das Fehlen der formalen Basis (teilweise) aus.

Die Rechtsordnung belässt es aber nicht bei der Kompensation, son-
dern sieht auch Wege vor, an einem Minimum an formeller Legitimität
festzuhalten oder den partizipativen Entscheid nachzuholen (vgl. Art. 141
Abs. 1 lit. c BV, für das obligatorische Referendum über dringlich erklärte
Bundesgesetze, deren Geltungsdauer ein Jahr übersteigt und die keine
Verfassungsgrundlage haben).

Der Gedanke der Kompensation ist für die Kollisionsdogmatik relevant,
weil die Lösung der Grundrechtskollision sich wegen des gleichen Rangs
der involvierten Normen selten auf einen klaren Willen des Verfassungsge-
bers zurückführen lässt. Rein hypothetische Einigungen, nach denen man
ersatzweise suchen kann, sind zudem kaum fassbar. Daher liegt es nahe,
im Rahmen der Grundrechtsinterpretation nach ausserlegalen Auflösungs-
gründen zu suchen. Hieraus fliesst das Gebot, die Kollisionslösung jeweils
so zu begründen, dass sie nicht nur auf rechtlichem Boden überzeugt,
sondern auch vor wichtigen folgenethischen Gerechtigkeitskriterien stand-
hält.

1443 Das Konzept des Rechts als Einigung ist eine Gerechtigkeitsstrategie (hierzu
hinten, Teil 3, A.I.1); siehe dazu Teil 3, F.III.3.

1444 Vgl. Tschannen, Staatsrecht, § 46 N. 26; Saxer, in: SG-Komm BV, Art. 185 N.
103.

F. Abschliessende Überlegungen

391

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zweierlei Gründe der Nichtigkeit von Rechtsnormen

Ausgehend vom soeben erläuterten Verständnis des Rechts als eine auf
Einigungen basierende Strategie zur Erwirkung einer möglichst gerechten
Ordnung lässt sich nun auch die klassische Frage stellen: Ab wann ist
Recht inhaltlich dermassen unrichtig, dass man es nicht als Recht verste-
hen und gelten lassen sollte?1445 Relevant ist dies in Bezug auf die Frage
nach der Gehorsamspflicht der Rechtssubjekte – und auf jene nach der
Legitimität der Erzwingung gesetzeskonformen Verhaltens.1446 Diese Fra-
gen könnten sich im Kontext der Grundrechtskollision stellen, wenn das
Gesetz ein bestimmtes Mittel zur Kollisionslösung vorgäbe, jedoch über-
wiegende Gründe gegen diese Lösung sprächen (oder wo das Gesetz eine
Lösung untersagt, diese sich aber trotzdem aufdrängt).

Gemäss der berühmten Antwort Radbruchs muss der Richter im Kon-
flikt zwischen positivem Recht und materieller Gerechtigkeit immer dann
und nur dann gegen das Gesetz und für die Gerechtigkeit entscheiden,
wenn das Gesetz „unerträglich ungerecht“ ist oder es die Gleichheit aller
Menschen „bewusst verleugnet“.1447 Diese Formel lässt indes offen, was die
„Unerträglichkeit“ auszeichnet und wodurch die Gleichheit der Menschen
geradezu „verleugnet“ würde. Der Richter, der die Anwendbarkeit der For-
mel prüft, würde naheliegenderweise auf sein subjektives Gefühl abstellen,
denn als Empfindung ist die „Unerträglichkeit“ für jeden begreifbar. Dass
innere Gefühle über die Rechtlichkeit der Normen richten sollen, ist al-
lerdings heikel. Denn das Gefühl ist in Krisenzeiten, wo ein moralischer
Kompass erst richtig nötig wäre, eine höchst fragile Instanz, die sich von
den Umständen prägen lässt und sich an diese anpasst (wo Tötungen sich
oft ereignen und daher als „normal“ empfunden werden, tritt das Gefühl
für die Unrichtigkeit des Tötens zurück).1448

4.

1445 Zu dieser Frage ausführlich etwa: Dreier, Recht und Moral, 180 ff.; vgl.
Mahlmann, Konkrete Gerechtigkeit, § 5, N. 17.

1446 Augustinus, der ans Unrecht der gesetzlichen Pflicht zur Tötung von Solda-
ten, die Tötungsbefehle missachteten, dachte, war der Ansicht, ungerechtes
Recht könne nie Recht sein: ders., De libero arbitrio, 1.5.11.33: „Num istas
leges iniustas vel potius nullas dicere audebimus? Nam lex mihi esse non
videtur, quae iusta non fuerit.“ ; heute ist die Ansicht, dass das Recht nicht
beliebige Inhalte haben kann, wohl klar herrschend: ausführlich dazu Kunz/
Mona, Rechtsphilosophie, Kap. 5, 129 ff.

1447 Radbruch, Gesetzliches Unrecht, 107; vgl. Radbruch, Vorschule, 33 f.
1448 Vgl. Arendt, Über das Böse, 16.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

392

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anders konzipierte Nichtigkeitsformeln können das Problem der Defi-
nition der Geltungsunwürdigkeit über subjektive Kriterien wohl etwas
entschärfen, indem sie die minimale inhaltliche Richtigkeit der Normen
mit Kriterien ausdrücken, die der objektiven Überprüfung und teilweise
gar der Messung eher zugänglich sind. Weil das Recht über den Gedan-
ken der Einigung begriffen wird und Moral über jenen der Optimierung
der Folgen, gibt es vorliegend zwei grundlegende Ansatzpunkte für die
Bestimmung der materiell begründeten Unverbindlichkeit von (vermeint-
lichen) Rechtsnormen: Einer Norm kann entweder die minimale Eini-
gungsbasis abgehen1449 – oder ihr kann jegliche Eignung fehlen, einiger-
massen vernünftige (nicht evident nachteilhafte) Folgen nach sich zu zie-
hen.

Eine erste solche Formel, die rechtliche Nichtigkeitsformel, lautet daher:
Einer Rechtsnorm fehlt mangels rechtlicher Akzeptabilität die Verbind-
lichkeit, wenn über ihre Geltung keine Minimaleinigung hinreichend
informierter und widerstandsfähiger Rechtssubjekte ernsthaft denkbar
ist.

Ist diese Formel erfüllt1450, ist die fragliche Norm nicht Recht. Gilt und
wirkt sie trotzdem, dann nur durch und als Ausdruck von Macht, nicht als
Recht und noch weniger mit Recht.1451

Die zweite Formel, die moralische Nichtigkeitsformel, lautet:
Eine Rechtsnorm ist aus unmittelbar moralischen Gründen rechtsun-
würdig, wenn auf Basis einer vernünftigen Prognostizierung und wahr-
scheinlichkeitsgewichteten Bewertung der Folgen relevanter Szenarien

1449 Vgl. Dreier, Recht und Moral, 182, 191 und 194 ff., mit einer auf dem ab-
strakten Kriterium des Erlasses der Rechtsnorm „durch ein dafür zuständiges
Organ in der dafür vorgeschriebenen Weise“ (191) basierenden Definition des
rechtlicher Gültigkeit (der Einigungsgedanke spielt dort somit nur indirekt
und nicht zwingend eine Rolle).

1450 Vgl. vorne, Teil 1, B.II: Indiz hinreichender Informiertheit ist die Existenz
und Zugänglichkeit von gegenüber politisch herrschenden Kreisen kritischen
Meinungsäusserungen; das Fehlen von Kritik ist dagegen per se verdächtig.

1451 Vgl. Radbruch, Rechtsphilosophie, § 10, 85: „Aber dem Richter, der im Ge-
wissen gebunden ist, alles gesetzte Recht als geltend zu betrachten, kann ein
Angeklagter gegenüberstehen, den sein Gewissen bindet, ungerechtes oder
unzweckmässiges Recht als ungültig zu betrachten, obgleich es gesetzt ist. Das
Recht kann ihm gegenüber seine Macht bewähren, aber seine Geltung niemals
beweisen.“

F. Abschliessende Überlegungen

393

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


anzunehmen ist, die Geltung der Rechtsnorm sei klar ungeeignet, opti-
mal dem Gesamtwohl der betroffenen Menschen zu dienen.

Vernünftig ist die Prognostizierung unter anderem dann, wenn der Auf-
wand zur Ermittlung der Folgen selbst verhältnismässig ist.

Beide Formeln dürften oft zu ähnlichen Bewertungen konkreter Fälle
führen.1452 Wo es einer Norm an der Minimaleinigung und damit an der
sozialen und politischen Akzeptabilität fehlt, ist deren Durchsetzung typi-
scherweise nicht geeignet, optimale Folgen für das Wohl aller Betroffenen
zu erwirken – dies bereits deshalb, weil Lösungen, die von aufgeklärten
und freien Betroffenen abgelehnt würden, nur mithilfe von Täuschung
und Zwang realisiert werden könnten.

Ob eine der Formeln Anwendung findet, lässt sich für beide zumindest
grundsätzlich empirisch prüfen, denn die jeweils entscheidenden Prämis-
sen liegen auf empirischem Terrain; das gilt auch für die erste Formel.

Folgen- und einigungsethische Lösungsbegründung

Im Rahmen der Kollisionslösung bedürfen Grundrechte regelmässig der
kontextuellen Konkretisierung. Dabei sollte die einigungsorientierte Fra-
ge im Zentrum stehen, was der Verfassungsgeber gewollt haben könnte
oder hätte. Ganz so wie es im Art. 1 Abs. 2 ZGB, der übers Zivilrecht
hinausstrahlt, lautet: Das Gericht entscheidet nach der Regel, die es als
Gesetzgeber aufstellen würde. Weil diese Regel mutmasslich jenen ähnelt,
die der zuständige Gesetzgeber (bei Kollisionsfragen ist dies vor allem der
Verfassungsgeber) andernorts bereits aufstellte, ist der Richter gehalten,
die „Einheit der Rechtsordnung und die beteiligten Interessen“ zu beach-
ten und nach praktischer Konkordanz zu streben.1453

Weil Grundrechte zentrale Gerechtigkeitsfragen betreffen, ist deren
Auslegung und Anwendung auch auf Basis ethischer Kriterien zu realisie-
ren.1454 Da offen und allgemein formuliert, bedarf es zur Interpretation
der Grundrechte ohnehin gewisser Kriterien, die nicht in den betroffenen
Verfassungsnormen selbst angelegt sind. Gerade Grundrechtskollisionen
setzen begriffsnotwendig das Fehlen einer in der Verfassung klar vorgege-
benen Lösung voraus (sonst ergäbe bereits eine simple Auslegung der

III

1452 Vgl. vorne, Teil 3, D.IV, zur Konvergenzthese Parfits.
1453 BGE 125 III 123 E. 1d 128; zur praktischen Konkordanz vorne, Teil 2, C.IV.4.
1454 Vorne, Teil 1, D.I.1 und Teil 2, A.I.2 – 3.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

394

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


konfligierenden Grundrechte, dass diese nicht kollidieren).1455 Oberstes
Gebot muss die folgenoptimale Kollisionslösung sein. Die richtige Kollisi-
onslösung zeichnet aus, dass sie geeignet ist, die bestmöglichen Folgen für
das Leben aller betroffenen Menschen zu bewirken. Diese Anforderung
lässt sich verfassungstextlich ans Verwirklichungsgebot des Art. 35 BV und
ans Gebot zur verhältnismässigen Auflösung von Grundrechtskollisionen
(Art. 36 Abs. 2 i.V.m. Abs. 3 BV) aufhängen.

Weil minimal einigungsbasiert auch Normen sind, die auf den nur
knapp reflektierten Entscheid einer wenig informationswilligen Mehrheit
im demokratischen Verfahren zurückgehen, dürften trotz Konvergenz ei-
nigungs- und folgenethischer Ansätze1456 die Schlüsse aus den beiden Be-
urteilungsperspektiven bisweilen auseinanderfallen. Einigungsbasiert be-
deutet nicht unweigerlich auch moralisch richtig. Abstrakt gesehen richti-
ger wäre dann die ethisch fundierte Lösung. Doch ehe man eine moralisch
optimale Lösung statt geltender Normen durchsetzt, ist zu bedenken, dass
die optimale Lösung nicht auch noch folgenoptimal sein muss, wenn eine
andere, demokratisch legitimierte Lösung bereits gilt und man sie daher
gegen das positivierte Recht durchsetzen müsste.

Die Folgenethik darf nicht zum Vorwand verkommen, dürftige Nor-
men freihändig, die Kompetenzordnung durchbrechend, zu korrigieren.
Ungerechtigkeiten der geltenden Rechtsordnung sollten prioritär von
ihrem Urheber (dem Gesetzgeber) korrigiert werden; ein von demokrati-
scher Einsicht getragener Rechtswandel ist nachhaltiger als ein erzwunge-
ner.

Gerechtigkeitsheuristiken für die Kollisionslösung

Vorbemerkung

Der Folgenethiker muss bisweilen auf das Folgenkalkül verzichten.1457 Et-
wa da, wo das minutiöse Kalkül vom Aufwand her unverhältnismässig wä-
re. Statt auf eine umfassende Interessenabwägung inklusive Errechnung re-
levanter Folgen stellt er daher auf Heuristiken ab, die der approximativen

IV

1.

1455 Dazu vgl. vorne, Teil 2, B.III.1.b, zur grundsätzlich verneinten Frage, ob Kolli-
sionslösung Lückenfüllung sei.

1456 Teil 3, D.IV.
1457 Vgl. Singer, Praktische Ethik, 40; Hare, Principles, 17; siehe vorne, Teil 3,

F.II.

F. Abschliessende Überlegungen

395

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ermittlung und Erwirkung des Gerechten dienen. Heuristiken begründen
kein exaktes Wissen, sind aber effiziente Hilfsgriffe der praktischen Ge-
rechtigkeit. Ist eine Kollisionslösung nach Massgabe einer Heuristik plau-
sibel, dann ist sie (nur und immerhin) vermutungsweise richtig.1458 Die
Vermutung kann mit weiteren Heuristiken, bestätigt, gedreht, geschwächt
oder gestärkt werden, sodass es sinnvoll ist, stets mehrere Heuristiken ins
Feld zu führen.

Unmittelbar folgenethische Heuristiken

Wertbasierte und gleichheitsbasierte Heuristiken sind Hilfsgriffe der Ge-
rechtigkeitserkenntnis, in denen Folgenerwägungen und die Annahmen
einer substanziellen Ethik unmittelbar zum Tragen kommen, wobei vom
alle Menschen umfassenden Kreis der Gleichheit ausgegangen wird (der
für Grundrechtsfragen nicht strittig sein kann):

Vorrang der grösseren Zahl geretteter Güter

Es gilt im Zweifelsfall der Vorrang der grösseren Zahl. Daher ist in einer
Kollision, bei der beidseitig Güter ähnlichen Werts betroffen sind, ceteris
paribus jene Seite zu priorisieren, auf der mehr Personen betroffen sind.
Daraus fliesst das Gebot, jeweils möglichst viele Menschenleben zu retten.
Entscheidend ist die relative Zahl Betroffener; ob durch ein Vorgehen
jemand starb, ist dabei weniger entscheidend als die Frage, ob durch ein
anderes mögliches Vorgehen weniger Personen gestorben wären. Wie jede
Heuristik gilt auch diese nicht absolut; anders liegen die Dinge etwa dort,
wo die Massnahme, durch die weniger Menschen ihr Leben verlören, mit
schwersten Verletzungen der Unversehrtheit einhergingen, in deren Folge
zahlreiche weitere Personen nicht mehr in der Lage wären, ihr Leben als
lebenswert zu empfinden.1459

2.

a.

1458 Zur Problematik heuristischen Entscheidens Tversky/Kahneman, Judgement
Under Uncertainty, 1124–1131; Silver, Signal, 266 ff., insb. 267: „A heuristic
approach to problem solving consists of employing rules of thumb when a
deterministic solution to a problem is beyond our practical capacities.“

1459 Vgl. vorne, Teil 3, E.III.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

396

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vorrang der Einschränkungen geringerer Intensität

Geboten ist zudem ceteris paribus die Verhinderung intensiverer (z.B.
länger währender, irreversibler, mehr Fähigkeiten einschränkender etc.)
Beeinträchtigungen des Lebens und der Lebensqualität. Das heisst, es ist
prioritär die Lösung zu wählen, mit der möglichst wenige lang anhaltende
oder gar irreversible Schädigungen an der körperlichen oder psychischen
Unversehrtheit und andere schwere Beeinträchtigungen der Lebensquali-
tät einhergingen.1460

Vorrang des Lebens und der jeweils prioritären Bedürfnisse

Das Verhältnis der Grundbedürfnisse zueinander entscheidet über das rela-
tive Gewicht kollidierender Ansprüche. Im Kollisionsfall geht ceteris pari-
bus jene Grundrechtsposition vor, die der Befriedigung der wichtigeren
Grundbedürfnisse dient.1461 Die Tötung einer Person kann unter Umstän-
den durch Erwirkung oder Nichtverhinderung des Todes einer anderen
Person verhindert werden (wenn geringere Mittel fehlen). Doch umge-
kehrt gilt in aller Regel, dass andere Güter als das Leben nicht auf Kosten
des Lebens anderer Menschen geschützt werden dürfen.1462 Bedrohungen
der Sicherheit dürfen in der Regel höchstens durch Einschränkungen auf
gleicher Stufe überwunden werden, also durch die Einschränkung der
Sicherheit. Infrage kommt gegenüber bedrohlichen, aber nicht lebensbe-
drohlichen Störern nur die nicht-tödliche Gewalteinwirkung, nicht der
finale Rettungsschuss (Ausnahmen sind allenfalls denkbar, wo die Einbus-
se an Sicherheit mit grosser Wahrscheinlichkeit den Tod einer Person oder
die schwere Belastung ihrer Lebensqualität, z.B. durch Traumatisierung,
nach sich zöge).

Nachrangigkeit des Schutzes des Störers

Aus Anreizgründen, mit Blick auf das Prinzip der Selbstverantwortung
(Art. 6 BV), zum Schutze des Vertrauens in den Staat und zur Einhaltung
der unmittelbar aus dem Gewaltmonopol fliessenden Pflichten sind ceteris

b.

c.

d.

1460 Siehe vorne Teil 2, C.IV.3; vgl. bereits Teil 2, B.II.2.a.
1461 Vorne, Teil 3, E.II.2.
1462 Vgl. Dubey, Droits fondamentaux, § 16, N. 1246–1248.

F. Abschliessende Überlegungen

397

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


paribus bedeutend gewichtigere Eingriffe gegen Störer möglich als gegen
Personen, die die Kollision nicht mitbewirkten (und deren Schädigung da-
her eher Entrüstung auslösen würde).

Vorrang der Erprobung neuer Ansätze (Versuchsheuristik)

Kommen mehrere Lösungen mit Blick auf die voraussehbaren Konsequen-
zen als folgenoptimal infrage, ist zugunsten der Erfahrung und der späte-
ren Erkenntnis diejenige vorzunehmen, mit welcher der Staat noch weni-
ger Erfahrung hat.1463 Diese neue Erfahrung ist zu dokumentieren, sodass
der Vergleich mit bisherigen Lösungswegen möglich ist.

Isolationsheuristik: Ermittlung der kohärenten Intuition

Die Intuition schöpft aus Erfahrungen und kann, um kognitive Verzerrun-
gen bereinigt, zur Erkenntnis der Gerechtigkeit beitragen.1464 Mit dem
hier Isolationstest genannten Verfahren kann man die Aussagekraft der
Intuition in Bezug auf spezifische Probleme gezielt schärfen. Die Intuition
wird mit einer sparsamen Problemformulierung und Varianten hiervon
auf Elemente gelenkt, die wesentlich sein können. Komplexes wird redu-
ziert; auf Reizwörter und prosaische Ausführungen, die vielleicht Span-
nung aufbauen, aber nichts zur Sache tun, wird verzichtet. Die von Neben-
sächlichkeiten befreite Problemfrage wird für sich alleine beantwortet. So
kann man die Tragweite der Schlüsse kritisch überprüfen, die man einem
intuitiv beantworteten Fallbeispiel entnehmen möchte.

Organraub: Darf man den gesunden Grün ins Spital locken, um ihn zu
töten und mithilfe seiner Organe das Leben von Blau, Gold und Grau
zu retten?

Intuitiv weiss man sofort, dass das nicht geht. Daraus darf man aber keine
falschen Schlüsse ziehen. Etwa jenen, es sei stets unzulässig, Leben gegen
Leben abzuwägen. Will man wissen, ob Leben gegen Leben abgewogen
werden darf, muss man eine Frage stellen, in der das Problem des bösar-
tigen Vertrauensbruchs (ins Spital locken) und jenes der aktiven Tötung
nicht mitenthalten ist:

e.

f.

1463 Teil 3, E.II.1; vgl. Uffer, Margin of Appreciation, passim.
1464 Teil 3, E.II.3.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

398

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Organzuteilung: Drei Organe stehen zur Verfügung. Darf der Arzt,
wenn er damit entweder nur Grün oder aber Blau, Gold und Grau
retten kann, letztere drei retten?

Es ist klar, dass er dies ceteris paribus darf (wenn nicht gar muss). Das
hat mit der relativen Zahl Geretteter zu tun. Daraus folgt, dass unsere
Intuition bezüglich des Organraub-Beispiels nichts über die Legitimität der
Abwägung von Leben gegen Leben besagt. Der Isolationstest legt Wider-
sprüche offen und verhindert, dass in unpräzisen Intuitionen gründende
Gerechtigkeitsannahmen sich zu Überzeugungen verfestigen.

Einigungsheuristiken

Einigungs- und willensbasierte Heuristiken gehen vom folgenethisch be-
gründeten Wert der Selbstbestimmung des Menschen und der einigungs-
basierten Regelung des öffentlichen und sozialen Lebens aus. Richtig ist
entsprechend dieser Heuristiken jeweils das, was die betroffenen Personen
nachweislich, mutmasslich oder hypothetisch wollen:

Vorrang expliziter und aktueller Willensäusserungen

Eine einigungsbasierte Heuristik lautet: Richtig ist das, dem die Betroffe-
nen explizit zustimmen oder dem sie im Vorfeld gültig zugestimmt haben.
Jede explizite und nicht zurückgezogene Willensäusserung einer zum Äus-
serungszeitpunkt urteilsfähigen Person belegt mit relativ grosser Sicherheit
den gegenwärtig verbindlichen Willen der Betroffenen. Je verlässlicher
die Willensäusserung den authentischen Willen kolportiert (ein notariell
beurkundetes Dokument leistet dies eher als ein indirekt durch Zeugen
vermitteltes Telefongespräch vor Monaten), desto eher ist es richtig, dem
expliziten Willen Folge zu leisten. Gleiches gilt für Einigungen, sobald
mehrere Personen betroffen sind.

Vorrang des eindeutig demokratisch Gewollten

In gesellschaftlichen Fragen ist ceteris paribus richtig und gerecht, was
im demokratischen Gesetz klar vereinbart ist. Die Einigungsethik liefert
Hinweise auf das, was die Verlässlichkeit der Ausdrucksform und die Güte
der Einigung ausmachen dürfte (die breite und informierte Diskurspartizi-

3.

a.

b.

F. Abschliessende Überlegungen

399

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


pation, ein ergebnisoffener Diskurs mit Teilnehmern, die bereit sind, die
Argumente Andersdenkender zu hören, Zwangsabwesenheit, keine grösse-
ren Machtgefälle etc.).1465

Vorrang verfassungskonformer Lösungen

Aus Sicht der Gerechtigkeitstheorie ist die in der Grundrechtsdogmatik
etablierte Suche nach möglichst verfassungskonformen Lösungen im Sin-
ne der praktischen Konkordanz eine einigungsbasierte Heuristik.1466 Ge-
fordert ist eine Lösung, die dem in vielen Normen ausgedrückten und
nicht immer widerspruchsfreien Willen des Verfassungsgebers bestmög-
lich entspricht. Die Kollisionslösung soll, soweit möglich, mit den übrigen
Verfassungswerten harmonieren und die Grundentscheidungen des Ver-
fassungsgebers respektieren.1467

Da die Verfassung sehr viele Werte, Prinzipien und Regeln enthält, ist
dies nicht eine, sondern im Grunde eine Vielzahl an „Heuristiken“:
– Im Zweifelsfall ist eine Kollision zugunsten der Person aufzulösen, die

die Kollision nicht zu verantworten hat (vgl. Art. 6 und Art. 41 Abs. 1
BV).

– Im Zweifelsfall ist eine Kollision zulasten der betroffenen Person auf-
zulösen, die diese trotz zumutbarer Verhaltensalternativen bewusst in
Kauf nahm (vgl. das oben genannte Störerprinzip1468; siehe etwa Art. 6
BV und das Prinzip von Treu und Glauben, Art. 5 Abs. 3 und Art. 9
BV).

– Im Zweifelsfall geht der Schutz des Lebens und der Integrität der Kin-
der formal gleichwertigen Rechtsgütern Erwachsener vor (vgl. Art. 11
BV).

– Im Zweifelsfall sind im Konfliktfall vulnerable Personen vorrangig zu
schützen (das ist die allgemeine Form der zuvor genannten Heuristik;
ihren Grund findet sie darin, dass vulnerable Personen eine Einschrän-
kung stärker erleben als andere; in der Verfassung findet sie etwa im
Differenzierungsgebot nach Art. 8 Abs. 1 BV, in den Diskriminierungs-

c.

1465 Siehe insb. vorne, Teil 3, II.3 – 4.
1466 Vgl. dazu Teil 2, C.IV.4.c.
1467 Vgl. insb. Teil 2, B.III.5; Eva Maria Belser, in: BS-Komm. BV, Einleitung N.

48.
1468 Siehe vorne, Teil 3, F.IV.2.d.

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

400

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


geboten des Art. 8 Abs. 2 BV, zumindest e contrario in Art. 6 BV und
exemplarisch in Art. 11 und 12 BV Ausdruck).

– Im Zweifelsfall sind die gewichtigsten Rechtsgüter unter jenen zu ret-
ten, die man wirksam retten kann, und jene, die man mit grösserer
Wahrscheinlichkeit retten kann (vgl. Art. 35 BV).1469 Daraus folgt, dass
das Vulnerabilitätsprinzip nicht bedeutet, man müsse auf Kosten von
Personen, die man retten könnte, jenen zu Hilfe eilen, die man höchst-
wahrscheinlich nicht retten kann.

Das sind einige der m.E. wichtigsten „Verfassungsheuristiken“; die Liste ist
aber zweifelsfrei nicht vollständig.

Risikoausgleich-Gedankenspiel zur Akzeptabilitätsprüfung

Die Risikoausgleich-Heuristik fragt (angelehnt an Rawls1470) nach der Zu-
stimmung in einer Konstellation, die sich vom infrage stehenden Problem-
fall in entscheidender Weise unterscheidet: Die Zustimmung muss eine
Person geben, die allen Betroffenen im tatsächlich vorliegenden Problem-
fall gleich nahe stünde.

Die Voraussetzung erfüllt etwa die fiktive Person, die das Los jedes
einzelnen der von der Kollision betroffenen Menschen durchleben müss-
te.1471 Die Kollisionslösung, der diese Person zustimmen würde, wäre im
Kreis der Betroffenen – wenn diese objektiv und unvoreingenommen ent-
scheiden müssten – hypothetisch einigungsfähig. Neutral wäre ferner eine
fiktive Person, die sich mit Wahrscheinlichkeit 1/x in der Position jeder
der x betroffenen Personen wiederzufinden drohte. Solche um das Risiko,
eine bestimmte Person zu sein, bereinigte Beurteilungsperspektiven erlau-
ben die neutrale Analyse der Problematik, was unweigerlich auch eher zu
Lösungen führt, die mit der Gleichwertigkeit und der Gleichberechtigung
der Menschen kompatibel sind.

Nützlich (weil handhabbar) ist die Risikoausgleich-Heuristik besonders
dort, wo nur zwei Personen massgeblich betroffen sind:

d.

1469 Siehe dazu auch oben, Teil 3, D.II.5.
1470 Wie bei Rawls’ A Theory of Justice geht es darum, auf die Präferenzen von

Menschen abzustellen, die nicht wissen, wo sie stehen werden: vgl. vorne,
Teil 3, C.II.1.

1471 Eine passende Handlungsanweisung könnte lauten, so Nelson, Kritik, 133:
„Handle nie so, dass du nicht auch in deine Handlungsweise einwilligen könn-
test, wenn die Interessen der von ihr Betroffenen auch deine eigenen wären.“

F. Abschliessende Überlegungen

401

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Lawine1472: Nach Niedergang einer Lawine schwebt Amber in Lebens-
gefahr und Mauve droht das verschüttete Bein zu verlieren. Rettungs-
kräfte können entweder das Leben von Amber oder Mauves Bein ret-
ten. Was ist zu retten?

Hier ist zu fragen, welche Kollisionslösung jemand guthiesse, der mit iden-
tischer Wahrscheinlichkeit (je 50 %) damit rechnen müsste, sich entweder
in der Situation von Mauve oder in jener von Amber wiederzufinden.
Die Antwort ist evident. Aus risikoausgeglichener Perspektive würde jede
Person, natürlich auch Mauve, Amber retten wollen. Dies sagt einiges
aus über das Verhältnis der körperlichen Unversehrtheit zum Wert des
Überlebens an sich.

Ist die Anzahl kollisionsbeteiligter Personen höher, wird das gedankli-
che Risiko, jeweils eine der Positionen einzunehmen, angepasst: Bei drei
Betroffenen müsste man nach der Präferenz einer Person fragen, die sich
mit ca. 33.33 % Wahrscheinlichkeit in der Position von Mauve, Amber
oder Rot wiederfände.

Die Risikoausgleich-Heuristik ist gerade bei Kollisionen mit überschau-
barer Zahl besonders betroffener Personen fruchtbar. Sie führt allerdings
nicht zwingend zur optimalen Kollisionslösung. Zu bedenken ist, dass
diese Heuristik, soll sie von praktischem Nutzen sein, gewisse prima facie
nachrangige Auswirkungen der infrage stehenden Kollisionen ausblenden
muss: Die Frage, was jemand wollen würde, der einer von acht Milliarden
Menschen sein könnte, wäre kognitiv nicht zu bewältigen. Also ist der
Einfachheit halber auf die Interessen der prima facie schwer betroffenen
Personen zu fokussieren. Interessen, die durch den Fokus auf ein solches
Epizentrum der Kollision ausgeblendet werden, müssen nach der heuristi-
schen Prüfung bisweilen korrigierend bedacht werden, etwa im Rahmen
der Prüfung indirekter und längerfristiger Folgen einer Kollisionslösung
und ihrer gesellschaftlichen Akzeptabilität.

Es sind insbesondere stets folgenethische Argumente zu bedenken. Sol-
che Argumente können etwa ins Gewicht fallen, wo eine für die direkt
Betroffenen optimale Lösung aus Nachhaltigkeitsgründen inakzeptabel
wäre (d.h. die Lösung ihre Zwecke nur vorübergehend erreichte). Zur
Illustration: Wenn der Staat Lösegeld an Entführer bezahlt, um eine Geisel
zu retten, resultiert hieraus die an sich erfreuliche Rettung der Geisel
und ein grosszügiges Geschenk an die Geiselnehmer. Die Folgen des

1472 Inspiration zu diesem Fall ist ein ähnliches Dilemma bei: Parfit, On What
Matters, Vol. I, § 25, 185 (Earthquake).

Teil 3: Gerechtigkeitstheorien

402

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Entführungsdilemmas durch Lösegeldzahlung sind mit Blick auf diese
direkt kollisionsbeteiligten Personen optimal. Das Gesamtbild nötigt indes
wohl zu vorsichtigeren Schlüssen als die isolierte Perspektive: Animiert
die Lösegeldzahlung zu weiteren Entführungen oder anderen schweren
Verbrechen, ist die für diese eine Geisel und ihre Entführer bestmögliche
Lösung keinesfalls die folgenethisch optimale Lösung, sondern mutmass-
lich grob ungerecht (vorzugswürdiger wäre eher ein gewagter, nicht sicher
gelingender Versuch der Rettung der Geisel mit Waffengewalt, der die
Kosten der Entführung für Entführer erhöht).

Das Beispiel zeigt, wie die Suche nach der hypothetischen Einigung der
unmittelbar Betroffenen mit der Vernachlässigung von Interessen einher-
gehen kann, die zwar gewichtig, aber abstrakt und schwer messbar sind.
Deswegen ist die Risikoausgleich-Heuristik nicht mehr als eine (nützliche)
Heuristik.

F. Abschliessende Überlegungen

403

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192 - am 20.01.2026, 07:57:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927914-192
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	A. Vorüberlegungen
	I Aussagegehalte einer Gerechtigkeitstheorie
	1. Begründung vs. Strategie der Gerechtigkeit
	2. Heuristiken der Gerechtigkeit
	3. Komponenten einer Gerechtigkeitsaussage

	II Kreise der Gleichheit
	1. Gerechtigkeit als Perspektive
	2. Gerechtigkeit aus Sicht des Grundrechtsgaranten
	3. Verengung der Kreise der Gleichheit
	4. Ausweitung der Kreise der Gleichheit

	III Gleichheit und Determinismus
	1. Gleichheit als Kern aller Gerechtigkeit?
	2. Ansätze der Gleichheitsbegründung
	a. Gleichberechtigung aufgrund ontologischer Gleichheit?
	b. Gleichberechtigung aus dem Postulat der Wertgleichheit?
	c. Gleichberechtigung aus Eigeninteresse?
	d. Willensfreiheit als Bedingung der Moral?
	e. Gleichberechtigung aufgrund gleicher Verdienste


	IV Relevanz eigener und fremder Interessen
	1. Probleme einer Ethik des Einzelmenschlichen
	a. Gefährlichkeit gewisser Ganzheitsideale und -diskurse
	b. Vorbehalte gegen die Verengung auf das Individuum

	2. Überindividuelle Rationalität der Gerechtigkeit

	V Gradualität der Gerechtigkeit
	1. Vorzug eines graduellen Gerechtigkeitsverständnisses
	2. Gradualität am Lebensanfang
	3. Probleme des binären Verständnisses der Gerechtigkeit

	VI Gebot nachvollziehbarer Begründungen
	1. Bedeutung der Begründungspflicht
	2. Kriterien und Merkmale der Nachvollziehbarkeit
	3. Tabuisierung und das „Argument der Vereinsamung“


	B. Regelethik (Deontologie)
	I Grundkonzeption
	1. Kategorisch geltende Regeln
	2. Typische Elemente
	a. Uneinschränkbarkeit und unfalsifizierbare Prämissen
	b. Zwischen Einzelmensch-Fokus und Universalismus
	c. Trotz Rigorismus flexible Begründungsmöglichkeiten
	d. Ablehnung folgenethischer Erkenntnisse
	e. Tugendethik als Deontologie?


	II Regelethik vor, bei und gestützt auf Kant
	1. Regelethik vor Kant
	a. Bhagavad Gita
	b. Francisco Suárez
	c. Jean-Jacques Rousseau

	2. Kant: kategorische Geltung und eine „reine“ Vernunft
	a. Autonomie und reiner Wille
	b. Kategorische Imperative
	c. Deontologisches am kategorischen Imperativ
	d. Ablehnung empirischer Erkenntnis
	e. Weitere Aspekte der „Reinheit“ der praktischen Vernunft

	3. Kantisch inspirierte Regelethik der Gegenwart
	a. Allgemein
	b. Starke Dichotomie zwischen Tun und Unterlassen
	c. Ausschluss privater Bereiche von moralischen Wertungen


	III Kritik der Regelethik
	1. Unwissenschaftlichkeit und Autoritätslastigkeit
	a. Vom Begründungsvakuum zur Metaphysik
	b. Autoritätsabhängigkeit
	c. „Ipse dixit“-Argumente zur Überbrückung fehlender Gewissheit
	d. Ethik des Nichthinterfragten
	e. Logik des Fanatismus

	2. Unreine praktische Vernunft (implizite Folgenethik)
	3. Unverhältnismässigkeit
	a. Problematische Abwägungsskepsis
	b. Abwägungsmanipulation
	c. Verallgemeinerung subjektiver Werte

	4. Stossende Ergebnisse der Deontologie
	5. Einzigartigkeit und Ausschlussgefahr
	6. Gefährlicher Grundsatz: Fiat iustitia, (et) pereat mundus
	7. Kritik der Objektformel
	8. Exkurs: Erkenntnis- und Beweisprobleme der Deontologie
	a. Irrelevanz-Einwand
	b. Keine kategorische Geltung bei ungewissen Seinsprämissen
	c. Flucht ins rein Normative?



	C. Einigungsethik (Kontraktualismus)
	I Grundkonzeption
	1. Vereinbarungen und Akzeptabilität
	2. Typische Elemente
	a. Freie, vernünftige und effektive Selbstbindung
	b. Berücksichtigung variabler Formen und Grade der Einigung
	c. Prozedurale Ethik mit materiellem Kern


	II Variationen
	1. Sozialvertragstheorien
	2. Beobachtertheorien
	3. Diskursethik und demokratische Gerechtigkeit
	a. Gerechtigkeitskonzept der Diskursethik
	b. Gefahr fiktiver und elitärer Diskurse
	c. Demokratische Gerechtigkeit

	4. Goldene Regel als Kerngedanke der Einigungsethik?

	III Kritik der Einigungsethik
	1. „Grundlagenirrtum“ der Einigungsethik
	a. Der Wille ist nicht der letzte Grund
	b. Indirekte Relevanz der menschlichen Natur
	c. Wohlbefinden vs. Willen
	d. Vorrang des Willens im Einzelfall?

	2. Egalitäre Einwände gegen alle Willensethik
	3. Geringe Relevanz wirklicher Partizipation


	D. Folgenethik (Konsequentialismus)
	I Grundkonzeption
	1. Grundidee
	2. Typische Elemente
	a. Vergleichsabhängigkeit der Richtigkeitsaussagen
	b. Optimierung und Maximierung des Erwartungswerts
	c. Theoretische und praktische Folgenrechnung
	d. Relevanz: Wahrscheinlichkeit und Gewicht der Folgen
	e. Gleiche Berücksichtigung
	f. Substanzielle Grundlagen (Grundlage im realen Leben)

	3. Unterschiedliche Bezeichnungen für denselben Typ Theorie

	II Variationen
	1. Ursprünge der Folgenethik
	a. Griechische Antike
	b. Spinoza und Montesquieu
	c. Radikale französische Aufklärung (und Beccaria)

	2. Hedonistische Folgenethik
	a. Klassische hedonistische Folgenethik
	b. Folgenethik mit liberalem Schwerpunkt

	3. Präferenzutilitarismus
	a. Maximierung der Präferenzverwirklichung
	b. Entweder-oder-Einwand
	c. Einwand der präferenzunabhängigen entscheidenden Gründe
	d. Problem präferenzloser Zustände

	4. Regelutilitarismus als Folgenethik?
	a. Regelutilitarismus als Regelethik?
	b. Regelutilitarismus als Handlungsutilitarismus?

	5. Fähigkeitenansatz als Folgenethik?
	a. Folgenethik bei Amartya Sen
	b. Folgenethik bei Martha Nussbaum

	6. Für eine perspektivische Folgenethik
	a. Perspektivismus und Folgenethik lassen sich vereinbaren
	b. Perspektivismus ist nicht Subjektivismus
	c. Zur universalistischen Folgenethik
	d. Perspektivische Folgenethik im Rahmen der Rechtsordnung


	III Verteidigung der Folgenethik
	1. Sogenannte Gerechtigkeitseinwände
	a. Legitimiert Utilitarismus Grausamkeiten?
	b. Legitimiert Utilitarismus Sklaverei?
	c. Verkennt der Utilitarismus die menschliche Individualität?
	d. Einwände gegen die Aggregation

	2. Einwand schlechter Folgen
	3. Einwand gegen den Vorrang der grösseren Zahl
	a. Verbot, Leben mit Leben zu „verrechnen“?
	b. Taureks Appell an die Intuition – ein Spiel mit den Perspektiven
	c. Intuitionsargument zugunsten des Vorrangs der grösseren Zahl

	4. Paradox guter Folgen des Leidens?
	5. Keine Regelbegründung im Handlungsutilitarismus?
	6. Einwand der Überforderung

	IV Exkurs: Parfits Konvergenzthese
	1. Parfits konvergierende Formeln
	2. Keine Konvergenz der Folgenethik mit der Deontologie
	3. Einigungsethik und Folgenethik: Renaissance einer alten Union?


	E. Substanzielle Gerechtigkeit
	I Ontologische Natur der Werte
	1. Werte als Ausdruck der Lebensbedingungen
	2. Ontologisch fundiertes Naturrecht
	3. Lebensdienlichkeit als Grundprinzip

	II Aspekte erfahrungsbasierter Gerechtigkeitserkenntnis
	1. Erkenntnis durch Versuch und Irrtum
	a. Wert der Vielfalt: im Allgemeinen und im Recht
	b. Im Zweifelsfall Erfahrungen ermöglichen
	c. Exkurs: Erfahrungsgenese mithilfe der „Margin of appreciation“-Doktrin des EGMR?

	2. Maslows Bedürfnishierarchie als Konkretisierungsmassstab
	a. Maslows Hierarchie der Grundbedürfnisse
	b. Applikation im Rahmen der Güterabwägung
	c. Konsequenz für die ausnahmsweise Zulässigkeit von Tötungen
	d. Fälle scheinvorrangiger Bedürfnisse fünfter Stufe
	e. Bedürfnisse im Kontext privater Rettungsbemühungen

	3. Intuition als Erkenntnismittel?
	4. Erkenntnis durch Analogieschlüsse

	III Von der Lebensdienlichkeit zur Leiderlösung im Grenzfall
	1. Kein unbedingtes Gebot des Schutzes des Lebendigseins
	2. Denkbarkeit des Todes als Leiderlösung in Grenzfällen
	3. Grenzziehung mithilfe der Menschenwürde

	IV Einwände und deren Entkräftung
	1. Einwand des Sein-Sollen-Fehlschlusses
	a. Gegeneinwand der beschränkten Relevanz der Fehlschlussthese
	b. Gegeneinwand der Gefährlichkeit der Fehlschlussthese
	c. Hinreichendes Erklärungspotenzial der Seinstatsachen
	d. Falsche und richtige Schlüsse vom Sein zum Sollen

	2. Möglicher dualistischer Einwand


	F. Abschliessende Überlegungen
	I Vorzugswürdigkeit der Folgenethik
	1. Umriss der drei analysierten Begründungstypen
	2. Quartum non datur?
	3. Zentrale Vorzüge der Folgenethik

	II Pluralität der Gerechtigkeitsstrategien
	1. Regeln als Strategie
	2. Einigungen als Strategie
	3. Vertiefung: Recht als Einigung und als Gerechtigkeitsstrategie
	a. Wert und Erforderlichkeit echter Partizipation
	b. Kontraktualistisches Kontinuum
	c. Kompensationsthese: ergänzende moralische Legitimität

	4. Zweierlei Gründe der Nichtigkeit von Rechtsnormen

	III Folgen- und einigungsethische Lösungsbegründung
	IV Gerechtigkeitsheuristiken für die Kollisionslösung
	1. Vorbemerkung
	2. Unmittelbar folgenethische Heuristiken
	a. Vorrang der grösseren Zahl geretteter Güter
	b. Vorrang der Einschränkungen geringerer Intensität
	c. Vorrang des Lebens und der jeweils prioritären Bedürfnisse
	d. Nachrangigkeit des Schutzes des Störers
	e. Vorrang der Erprobung neuer Ansätze (Versuchsheuristik)
	f. Isolationsheuristik: Ermittlung der kohärenten Intuition

	3. Einigungsheuristiken
	a. Vorrang expliziter und aktueller Willensäusserungen
	b. Vorrang des eindeutig demokratisch Gewollten
	c. Vorrang verfassungskonformer Lösungen
	d. Risikoausgleich-Gedankenspiel zur Akzeptabilitätsprüfung




