9. Vierte Dimension: Religiose Irritationen und
Spannungen am Fallbeispiel der Konversion

Eine besondere Erscheinungsform von Religion in der Unterkunft stellt das
Phinomen der Konversion dar. Dabei spielt jedoch nicht nur die individuel-
le Motivation des Gliaubigen fiir den Religionsiibertritt eine Rolle, auch nicht
allein das Ausleben seiner neuen Zugehorigkeit, sondern in gleichem Mafie
sind die duflere Wahrnehmung und die Reaktionen des sozialen Umfeldes
von Relevanz. Im Fallbeispiel wird anhand der Familien- und Fluchtgeschich-
te Rashed und Jawid Bakhtaris, angereichert mit Feststellungen im Rahmen
der teilnehmenden Beobachtung sowie auf Grundlage von Interviews mit re-
ligiésen Experten Mittstadts gezeigt, wie komplex die Aushandlungsprozesse
sind, die sich daraus ergeben, dass Vater und Sohn zu Konvertiten werden.

9.1. Hintergrundinformationen und Narrative der Familie Bakthari

Familie Bakhtari stammt aus einem lindlichen Gebiet in Zentral-Afghanistan
und gehort der ethnischen Minderheit der Hazara an. Die urspriinglich schii-
tische Familie ist aufgrund ihrer Konversion zum Christentum und den damit
einhergehenden Bedrohungen nach Deutschland geflohen. Weder Vater Ras-
hed noch sein Sohn Jawid sind alphabetisiert, als sie im Jahr 2015 der kommu-
nalen Unterkunft in Mittstadt zugewiesen werden. Beide sprechen Hazaragi,
einen Lokaldialekt, und Dari und lernen erst in Mittstadt Deutsch. Dabei neh-
men Vater und Sohn jeweils zusitzliche Lernangebote wahr und konnen sich
nach einigen Monaten bereits sehr gut verstindigen.

14.02.2026, 14:37:04.



https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

9.1.1. Geschichte der Familie Bakhtari

Rashed Bakhtari ist 42 Jahre alt, lebte in der Provinz Daikondi und arbeite-
te in der Landwirtschaft, indem er Felder bestellte, als er im Jahr 2013 den
aus dem Iran zugezogenen neuen Geldverleiher des Dorfes kennenlernte, der
auch als Schuldeneintreiber titig war. Dieser war der Sohn des bisherigen
Eintreibers und kurz vor dessen Tod angereist, um die Position seines Vaters
zu ibernehmen. Er begab sich auf die Suche nach jemandem im Dorf, der
ihn unterstiitzen konnte, und wurde an Rashed verwiesen. Er sei damals ver-
mutlich vorgeschlagen worden, da er einer der wenigen im Dorf gewesen sei,
der selbst Land besessen habe und einen guten Ruf genoss, da er aktiv im
Altestenrat der Gemeinschaft gewesen sei und stets Freunde und Nachbarn
unterstiitzt habe, erzihlt Rashed nicht ohne Stolz. Die beiden vereinbarten,
dass Rashed dem Mann helfen sollte, Schulden bei den Dorfbewohnern ein-
zutreiben, da er diese gut kenne und deren Vertrauen habe. Im Gegenzug
konne er sich ein Zubrot zur Arbeit auf dem Feld verdienen. Diese Arbeit sei
hart, erklirt Rashed. Das Land sei gebirgig und unterlege stindig Schwan-
kungen: mal gebe es monatelang kein Wasser, sodass die Ernte ungeniigend
sei, dann wieder gebe es Uberschwemmungen durch abrutschende Schnee-
lawinen, sodass das Gemiise verderben wiirde und nicht mehr zum Verkauf
geeignet sei. Das Angebot des Schuldeneintreibers habe er daher nicht aus-
schlagen konnen. Auch sei dessen Vater ein ehrenwerter Mann gewesen, und
es habe Rashed interessiert, mehr iiber die Geschichte des neuen Geschifts-
partners zu erfahren — speziell, was dieser im Iran erlebt habe, wo Rasheds
Eltern mit seinen jiingeren Briidern lebten.

Bereits nach einigen Monaten trug Rasheds Nebentitigkeit Friichte. Er
verdiente gutes Geld, und die Familie konnte schon bald weitere Felder an-
kaufen. Im Altestenrat erhielt er Anerkennung fiir sein Tun. Man schitzte den
Sohn des Schuldeneintreibers im Dorf, da er gerechte Geschifte mache, in-
dem er zum Beispiel Pfandleihen anbiete und sogar einen An- und Verkauf
in einem kleinen Ladengeschift errichtet habe. Rashed profitierte lange vom
neuen Geschiftsmodell. Bald konnte er sogar ein Motorrad fiir seinen damals
11-jahrigen Sohn und einziges Kind Jawid kaufen. Es sei rot gewesen und ha-
be in der Sonne geglitzert. Jawid habe es tiglich gewaschen, und das, obwohl
Wasser so kostbar in der Gegend sei. Diesen Luxus habe er ihm jedoch ge-
gonnt. Auch seine Frau sei sehr stolz gewesen, sagt Rashed lichelnd.

Je mehr Rashed mit dem Schuldeneintreiber zusammenarbeitete, desto
besser lernte er ihn kennen. Man habe hiufiger Tee zusammen getrunken

14.02.2026, 14:37:04.



https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Vierte Dimension: Religidse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion

und offen iiber alles reden konnen, so iiber das einstige Taliban-Regime und
iiber gesellschaftliche Probleme. Die neuen Impulse des Kollegen regten Ras-
hed zum Nachdenken an. Er genoss es, Gesprache mit jemandem zu fithren,
der eine gute Ausbildung im Iran genossen hatte und sich gewandt auszudrii-
cken wusste. Auch hatte er schon bald das Gefiihl, auf Augenhéhe mit seinem
Geschiftspartner sprechen zu konnen, was ihm angesichts des Bildungsun-
terschiedes ungewdhnlich erschien. Doch der Schuldeneintreiber schien stets
ebenfalls an seiner Meinung interessiert gewesen zu sein, fragte ihn zuweilen
um Rat und behandelte ihn wie einen Freund. Er freute sich, dass auch Ras-
heds Familie von dessen zusitzlicher Titigkeit profitierte, und bot sogar an,
der Familie einen Geldbetrag zu einem giinstigen Zins zu leihen, sodass Jawid
wieder die Schule besuchen konnte, die er mit 10 Jahren abgebrochen hatte,
um seinem Vater bei der Arbeit zur Hand zu gehen. Der Sohn sollte lernen
und seinen Horizont erweitern, argumentierte der Schuldeneintreiber. Aus
ihm kénne retwas Grofles« werden, erinnert sich Rashed an dessen Worte.
Eines Tages hitten die Gespriche dann eine andere Richtung genommen. Es
sei vor allem um >Freiheit< gegangen und darum, dass ein jeder Mensch etwas
Besonderes sei. Langsam sei Rashed eingefithrt worden in eine neue Art des
Denkens, in eine neue Weltsicht. Der Geschiftspartner unterhielt sich plotz-
lich mit ihm iiber das Christentum, iiber den »Gott, der beschiitzt« und stets
helfe — unabhingig davon, wie man sich verhalte, unterstiitze er und liebe sei-
ne Glaubigen . Rashed beeindruckten diese Ideen, gleichzeitig dngstigten sie
ihn, doch am Ende habe der Gedanke tiberwogen, dass diese Weltgewandt-
heit mit einem neuen Méglichkeitshorizont fiir seine Familie einherging. Ei-
nes Tages nimmt er Jawid mit zum Teetrinken. Jawid habe wihrend der ers-
ten Treffen nur zugehort und stets Blickkontakt zu seinem Vater gesucht.
Nicht einen Ton habe er gesagt, erzihlt Rashed schmunzelnd. Diese Treffen
wandelten sich bald zu Runden des aktiven Austauschs, an denen sich nach
und nach auch zwei weitere Mitglieder des Altestenrats beteiligten, die dem
Schuldeneintreiber verbunden gewesen seien. Die Regel lautete jedoch, dass
keine Aufienstehenden iiber die Treffen informiert witrden, auch nicht engs-
te Familienmitglieder, selbst Ehepartner und Kinder ditrften nichts erfahren.
Heikle Themen seien besprochen worden, erzihlt Rashed. Wie mit den Ha-
zara umgegangen werde, dass die Regierung sie nicht unterstiitze, und auch
dariiber wurde gesprochen, wie die Zustinde in anderen Landern seien. Dass
die Menschen in christlichen Lindern gliicklich seien, dass sie frei seien.
Gerade die politischen Entwicklungen der letzten Jahre bedriickten Ras-
hed noch immer. Mit Beginn der Taliban-Herrschaft im Jahr 1996 sei das Dorf

14.02.2026, 14:37:04.

pAll


https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

mehrmals bedroht worden. Immer wieder wurde das Land zerstort. Frauen
und Midchen seien bedringt worden, und Bewohner, die sich gewehrt hitten,
hitten ihren Aufstand mit dem Leben bezahlt. Die Leichen seien als Warnung
mitten im Dorf zu einem Haufen drapiert worden. Viele hitten darauthin die
Region verlassen. So gingen auch Rasheds Eltern und seine beiden jiingeren
Briider Ende der 1990er Jahre gemeinsam mit weiteren Dorfbewohnern in den
Iran. Rashed war damals Ende 20. Er mochte sein Dorf nicht verlassen und
wollte sich stattdessen etwas aufbauen und die restliche Gemeinschaft un-
terstiltzen, um diese zusammenhalten. Kurz bevor seine Familie ging, wurde
seine Hochzeit mit einem Madchen aus dem Nachbarsdorf ausgerichtet. Alles
habe sehr schnell gehen miissen, sagte er. Sie war schliefilich 15 und Rashed
31 Jahre alt, als sein Sohn Jawid im Jahr 2002 zur Welt kam. Jawid sei sein
groftes Gliick, ein weiteres Kind habe es nicht gegeben. Seine Frau habe dies
stets als grofles Ungliick empfunden und sich zunehmend am Dorfschrein
aufgehalten, um dafiir zu beten, ein weiteres Kind zu empfangen. Ihre Mut-
ter habe ihr Kriuter verabreicht, die jedoch nicht halfen, in der Folge habe
seine Frau damals sogar versucht, sich zu ertrinken. Rashed fithrte unter an-
derem den labilen Zustand seiner Frau sowie deren festen Glauben als Grund
dafiir an, sie nicht in die heimlich gefithrten Gespriche mit einbezogen zu ha-
ben. Auch Jawid hitte dies verstanden. Sie habe sich vielmehr daran erfreuen
sollen, dass die Familie keine Geldsorgen mehr hatte.

Im Sommer 2014 seien Rashed und sein Sohn vom abendlichen Ge-
sprachskreis gekommen und auf dem roten Motorrad zu ihrem Haus
gefahren, als sie Schreie hérten. Es seien einzelne Bilder, an die er sich
erinnern kann, erzihlt Jawid, der damals 12 Jahre alt war. Die Haustiir habe
offen gestanden. Viele Menschen aus dem Dorf hitten vor der gedffneten
Tiir gekniet, geschrien und geweint. Sein Vater sei von fremden Minnern
beschimpft worden, die Jawid noch nie zuvor gesehen hatte. Das Motorrad
sei plotzlich umgestofien worden. Als die beiden sich zur Haustiir vorkimpf-
ten, entdeckten sie Rasheds Frau, die mit durchtrennter Kehle im Hausflur
lag. Jawid habe zunichst nicht verstanden, dass es seine Mutter gewesen
sei, sagt er. Er habe aufgrund der Dunkelheit auch das Blut nicht als solches
erkannt. Erst als sein Vater ihn packte und zum Motorrad zog, sei ihm klar
geworden, dass es sich um seine Mutter gehandelt habe. Rashed zog seinen
Sohn weg aus der Menschenmenge, die die beiden bedriangte. Sie seien an-
geschrien und beschimpft worden und infolgedessen so schnell wie moglich
zum Motorrad zuriickgelaufen, um der Menge zu entkommen. Stundenlang
seien sie in dieser Nacht auf dem Motorrad gefahren und hitten weit ab-

14.02.2026, 14:37:04.


https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Vierte Dimension: Religidse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion

seits des Dorfes in den Bergen geschlafen. Sie erkliren sich heute, dass die
fremden Manner aus der Stadt gekommen seien, da sie anders sprachen als
die Dorfbewohner. Sie seien keine Hazara gewesen. Auch hitten sie davon
gesprochen, Rashed zu toten, erinnert sich dieser. Sie mutmaflen weiterhin,
dass jemand sie oder weitere Mitglieder des Gesprachskreises verraten habe.
Vielleicht jemand aus dem Altestenrat, vielleicht eine neugierige Ehefrau.
Ob der Rest der Gruppe um den Schuldeneintreiber noch lebte, wussten sie
nicht.

Kurz darauf fuhren Vater und Sohn in den Iran. Kurz vor der Grenze ver-
kauften sie das Motorrad und fuhren per Anhalter bis in einen Vorort Tehe-
rans. Zwei Wochen waren sie dorthin unterwegs. In Teheran vergingen noch
einige Tage, bis sie Rasheds Eltern und seine Briider fanden, die in einer
Hazara-Diaspora-Gemeinde in drmlichsten Verhiltnissen lebten. Seine bei-
den jiingeren Briider, die Rashed seit 17 Jahren nicht gesehen hatte, arbeite-
ten unter falscher Identitit auf einem Markt und hatten mittlerweile selbst
Familie. Seine Eltern saflen tagsiiber auf der Strafle, um zu betteln. Afgha-
nen hitten es schwer im Iran, erzihlt Rashed nachdenklich. Sie diirften nicht
arbeiten und die Kinder nicht die Schule besuchen. Um seine Familie nicht
zu verunsichern sowie um Jawid und sich selbst nicht zu gefihrden, erzihl-
ten sie der Familie und anderen Mitgliedern der Diaspora-Hazara-Gemeinde,
dass ihr Dorf von einer Gruppe Stidter angegriffen worden sei, die unter
anderem Rasheds Frau ermordet hitten. Unter den Zuhérern befanden sich
einige junge Minner, die ebenfalls aus Afghanistan stammten und denen we-
gen kleinerer Vergehen wie Lebensmitteldiebstihlen eine Abschiebung in die
Heimat drohte. Sie boten Rashed und Jawid an, sich ihnen auf ihrem Weg
nach Europa anzuschlief3en, um dort ein neues Leben beginnen zu konnen.
Die beiden stimmten zu und begaben sich nach zwei weiteren Monaten, in
denen sie sich Geld als Tagelohner in Teheran verdienten, auf die Reise mit
den insgesamt acht weiteren Minnern. Thr Weg fithrte sie iiber die Tiirkei
und Bulgarien nach Griechenland, wo sie zwischenzeitlich in einem Fliicht-
lingslager festsafen, bis nach Italien. Sie waren gréfRtenteils zu Fufd und per
Anhalter in Lastwagen unterwegs. In Italien blieben zwei der Manner zuriick.
Sie witterten ein lukratives Geschift, indem sie sich einer Schleppergruppe
anschlossen, von deren Mitgliedern sie zufillig eine Person aus Teheran kann-
ten. Rashed, Jawid und die restlichen Minner fuhren mit dem Zug weiter
nach Deutschland. Thre verbliebenen Weggefihrten versuchten, nach Schwe-
den weiterzuziehen. Vater und Sohn blieben jedoch vorerst in Miinchen und
wurden dort zur Weiterverteilung nach Nordrhein-Westfalen registriert. Es

14.02.2026, 14:37:04.

213


https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

sei nicht schlimm, dass die Wege sich getrennt hitten, so Rashed. Die ande-
ren Minner seien stets freundlich ihm und Jawid gegeniiber gewesen, man
habe zusammengehalten und aufeinander aufgepasst, dennoch seien sie >an-
ders< gewesen als Vater und Sohn. Jawid erzihlte, dass einer der Midnner die
Position des Anfiihrers iibernommen habe, obgleich Rashed der Gruppenil-
teste gewesen sei. Er habe dafiir gesorgt, dass, sofern moglich, die Gebets-
zeiten eingehalten wurden und zum Beispiel wihrend ihrer Reise durch die
Tiirkei darauf bestanden, nach schiitischen Moscheen zu suchen, was sich je-
doch schwierig gestaltete und die Gruppe viel Zeit gekostet habe. Der Rest der
Gruppe habe sich dem jedoch gebeugt. Rashed sagt weiter, er habe wihrend
der Flucht ein paar Mal vergessen, wer er sei. Seine eigene Geschichte sei ihm
zunehmend surreal vorgekommen, als sei sie jemand anderem passiert und
er habe diese lediglich erzihlt bekommen. Jawid gibt zu, dass es ihm mitt-
lerweile schwerfalle, sich in seinen ehemaligen Alltag im Dorf zu versetzen
und er das Gesicht seiner Mutter kaum noch rekonstruieren kénne. Bilder
der Mutter habe er nicht.

Im Juli 2015 kamen Vater und Sohn in einer Erstaufnahmeeinrichtung in
Nordrhein-Westfalen an. Dort lebten sie bis Ende November desselben Jah-
res. Nach etwa drei Monaten, mit Beginn des Herbstes, hitten dort seine An-
fille begonnen, erzahlt Rashed. Er fiihlte sich zunehmend krank, da er nicht
schlafen konnte. Immer wieder sah er in seinen Triumen seine Frau im Haus-
eingang liegen. Dann wiederum erinnerte er sich an die Zeit der Taliban, die
jederzeit ins Haus hitten einfallen konnen. Sein Vater habe ihm damals ge-
heiflen, wachsam zu sein, um die jiingeren Briider im Falle eines Ubergriffs
beschiitzen zu kénnen. Rashed sagt, er habe regelrecht Angst vor dem Abend
und der damit einhergehenden Miidigkeit nach der Arbeit auf dem Feld emp-
funden.

In der Zeit in der Erstaufnahmeeinrichtung sei sein Vater stindigen
Stimmungsschwankungen unterworfen gewesen, erzihlt Jawid. Mal sei
er schreckhaft gewesen und habe zu weinen begonnen, als dem Jungen
das Fenster in der Wohnung durch einen Luftzug zuknallte, mal sei er in
dhnlichen Situationen aufbrausend geworden und habe aggressiv Jawid
gegeniiber reagiert. An manchen Morgen habe er nicht gewusst, in welchem
Land er sich befinde, erzihlt Rashed: »Musste ich Jawid aufwecken. Musste
ich ihn fragen, wo sind wir. Sind wir in Iran, sind wir in Bulgaria?« Die
unterschiedlichen Stimmen auf den Fluren, die vielen Menschen allgemein
hitten dazu beigetragen, schitzt Jawid. Die Zeit in der Grofdunterkunft sei
ohnehin sehr schwierig gewesen. Niemand sei zum Reden da gewesen. Die

14.02.2026, 14:37:04.



https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Vierte Dimension: Religidse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion

wenigen Minner, mit denen Vater und Sohn Kontakt hatten, da sie diese
etwa in der Essensausgabe hiufiger sehen oder weil sie sich den Flur im
Wohngebiude teilen, sind vorwiegend Syrer und Iraker mit jeweils grofRen
Familien. Sie seien Sunniten gewesen und hitten grofen Wert auf ihren
Glauben gelegt. Zwar sei kein enger Kontakt zwischen den Familien ent-
standen, da nur ein Familienvater bruchhaft Dari sprach und weder Rashed
noch Jawid Arabisch beherrschten, jedoch habe es immer wieder freundliche
Anniherungen gegeben, die aber stets mit kritischen Fragen verbunden
gewesen seien: »Wo kommt ihr her in Afghanistan? Wo genau? Seid ihr
sunni, ja? Wo ist deine Frau? Wo sind die Geschwister?« (Jawid, 2017) All
das habe die fremden Familien interessiert, erzihlt Jawid. Sein Vater habe
sich darauthin zunehmend isoliert, seltener die Wohnung verlassen und
versucht, den benachbarten Familien aus dem Weg zu gehen. Jawid habe
sich ambivalent gefiithlt. Er habe gern die Einladungen der anderen Familien
angenommen, gemeinsame Zeit in deren Wohnung zu verbringen, auch
wenn er sich kaum habe verstindigen kénnen. Dennoch hitten ihm diese
Treffen ein gutes Gefithl gegeben, indem sie ihn an seine eigene Familie
erinnerten. Auch gaben sie Jawid die Moglichkeit, wieder Kind zu sein:

»lch habe mitden kleinen Kindern gespielt, zum Beispiel. EinJunge, er heifdt
Ali, war 10 Jahre alt. Wir haben uns [die Erstaufnahmeeinrichtung] immer
angeschaut zusammen. Ich weif noch, wir haben zum Beispiel Spafs ge-
macht mit Sozialarbeitern oder einmal haben wir Fahrr[d]lder bekommen
und sind so rumgefahren.« (ebd.)

Dennoch musste Jawid in dieser Zeit Verantwortung fir seinen Vater iiber-
nehmen, indem er diesen bei den Nachbarsfamilien verleugnete: »Habe ich
eigentlich immer gesagt >Papa ist miide, Papa muss schlafen< oder >Papa hat
kein[en] Hunger<. Aber, ja, eigentlich sie haben mich immer gefragt nach
mein[em] Papa.« Besonders schwierig sei es in dieser Zeit fiir seinen Va-
ter und ihn gewesen, dass kein Kontakt mehr zur Heimat bestanden habe.
Die Beziehungen zum Dorf in Afghanistan waren gekappt, auch zu Rasheds
Familie in Iran bestand kein Kontakt mehr, da die Eltern kein Smartphone
oder Internetzugang besafien. Abgesehen davon hitte es moglicherweise ein
Nachteil sein kénnen, weiterhin Kontakt zu Jawids GrofSeltern und Onkeln
und damit auch zur Hazara-Gemeinschaft in Teheran zu pflegen, gibt Rashed
im Gesprich zu bedenken. Die Gemeinschaft sei sicher davon ausgegangen,
dass die Mannergruppe wahrend des gesamten Fluchtweges zusammenblieb.
Weiterhin seien er und Jawid in den Augen der Familie Schiiten. Auch nur der

14.02.2026, 14:37:04.

215


https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

leiseste Verdacht eines Interesses am christlichen Glauben konnte zum Aus-
schluss aus der Familie fithren oder ihnen sogar zur Bedrohung werden.

Die anderen Familien in der Erstaufnahmeeinrichtung hingegen fithrten
viele Gespriche mit ihren Angehorigen aus den Herkunftslindern. Es schien
ein stindiger Kontakt und Informationsfluss zu bestehen, so kommt es Ja-
wid vor. Dass angesichts dessen mit Skepsis auf die Tatsache reagiert wur-
de, dass Rashed und sein Sohn nicht mal ein Smartphone besafien,’ erschien
dem Jugendlichen nachvollziehbar, brachte ihn jedoch auch zunehmend in
Bedringnis, sodass er begann, Geschichten zu erfinden, die anderen plausi-
bel erschienen. Bald verlor er jedoch den Uberblick, welchem Kind und wel-
chem Erwachsenen er was erzidhlt hatte, und war daher jedes Mal erleichtert,
wenn eine benachbarte Familie die Unterkunft verlief} und daraufthin eine
neue einzog.

Wihrend ihrer Zeit in der Erstaufnahmeeinrichtung sorgten sich die bei-
den auch um die Gespriche, die den Asylbescheid betrafen. Diese fanden di-
rekt auf dem Gelinde der Unterkunft in einem abgetrennten Bereich statt.
Neben dem Personal des BAMF waren stets auch Dolmetscher zugegen. Ei-
ner der Dolmetscher habe sich befremdet gezeigt, dass er nicht auf dessen

1 Im Dorf, in dem die Hazara-Gemeinschaft in Afghanistan lebte, besafien im Jahr 2013
nur zwei Mitglieder des Altestenrates sowie der Schuldeneintreiber ein Smartphone.
Jawid kannte den Umgang damit jedoch aus seiner Zeit im Iran sowie von der Flucht.
Er habe haufig auf den Handys der jungen Manner, mit denen sie unterwegs waren,
spielen diirfen, sofern diese es nicht benétigten, um die weitere Fluchtroute zu be-
stimmen. Da weder Rashed noch Jawid zum Zeitpunkt der Flucht und ihrer Ankunft in
Deutschland lesen konnten, ihnen jedoch die Omniprasenz der Gerite in der Erstauf-
nahmeeinrichtung unter Bewohnern und Mitarbeitern auffiel, zeigten sie sich in der
Reflexion ihrer Zeitin der Unterkunft beschamt. Sie schienen den Besitz sowie die Nut-
zung eines Smartphones mit einem Zugang zu Bildung in Verbindung zu bringen, was
insbesondere dadurch deutlich wird, dass sie in den Jahren 2016 und 2017 besonders
stolzdaraufwaren, mittlerweile versiertim Umgang mitihren Gerdten zusein und dar-
auf zum Beispiel taglich Nachrichten oder die Wetter-App aufrufen zu kdnnen. Auch
befanden sich Vater und Sohn zum Zeitpunkt der Forschung in stindigem Austausch
Uber>WhatsApp<, wenn Jawid in der Schule und sein Vater im Integrationskurs waren.
Dabei schrieben sie sich, je nach Kontext, entweder auf Dari mittels des lateinischen
Alphabets, das sie in Mittstadt erlernt hatten, oder auf Deutsch. Informationen tiber
behérdliche Post oder (iber die Schule wurden auf Deutsch kommuniziert, Alltagsin-
formationen, zum Beispiel tiber den Einkauf, das Wetter oder Nachfragen nach dem
Befinden, hingegen auf Dari.

14.02.2026, 14:37:04.



https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Vierte Dimension: Religidse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion

arabische Ansprache reagierte, erinnert sich Rashed. Dann haben sie wie-
der warten miissen, bis jemand gekommen sei, der >Persisch« sprach, wie der
Dolmetscher der BAMF-Mitarbeiterin erklart habe. Bis heute zeigt sich Jawid
erstaunt, dass dieser deutsche Begriff seine Sprache bezeichne, da er so an-
ders klinge als der ihm bekannte Name. Sein Vater sei wihrend des Wartens
unruhig gewesen und hitte am liebsten den Raum verlassen, sagt er dann.
Rashed erinnert sich dazu:

»WeifR man nicht, welcher Mann da kommt und was die wollen. Kommt [je-
mand] aus Afghanistan, ist nicht gut fiir uns, weil, wir sind Hazara und wir
sind Christen. Kommt [jemand] aus Iran, ist nicht gut, weil Afghani in Iran
machen viele Probleme. Wir haben gewartet da, sehr lang und dann kommt
ein Mann und ich schaue an Jawid und denke: >Bitte, nicht héren mein Dari
so genau, nicht horen, dass wir sind Hazara.« (Rashed, 2017)

In der ersten mehrstiindigen Anhérung durch das BAMF schildern die bei-
den Minner infolgedessen in den Einzelinterviews der Behorde, dass sie ihr
Land aufgrund der problematischen wirtschaftlichen Situation haben verlas-
sen missen. Sie konnen dabei ihren Herkunftsort glaubhaft machen, indem
sie konkrete Fragen zu diesem beantworten. Rashed ist sich sicher, dass der
Dolmetscher wie auch die BAMF-Angestellte dabei verstanden hitten, dass
Rashed und Jawid einer Minderheit angehérten. Dennoch haben beide im
Interview vermieden, den Begriff >Hazara< zu verwenden. Darauf hatten sie
sich im Vorfeld geeinigt. Die Interviews fanden im Oktober 2015 statt und im
November erhielt Familie Bakhtari den >Transfer, also das Schreiben, das sie
einer Kommune Nordrhein-Westfalens zuteilte. Dariiber waren sie froh, sie
erinnern sich, beide geweint zu haben. Mit dem Begrift >Mittstadt« verbinden
sie jedoch nichts. Auch kénnen sie zu diesem Zeitpunkt noch nicht absehen,
wie langwierig und zehrend sich ihr Asylprozess noch gestalten wird.

9.1.2. Das Leben der Familie Bakhtari in der kommunalen Unterkunft

Im Dezember 2015 kamen Rashed und Jawid in Mittstadt an. Es war ihr ers-
ter Winter in Deutschland. Die Sozialarbeiterin Lisa wies ihnen eine Einzim-
merwohnung im Erdgeschoss der kommunalen Unterkunft zu und zeigte ih-
nen die Einrichtung. Jawid kann sich an diese erste Woche in der Unterkunft
kaum mehr erinnern. Er hatte Fieber und Schiittelfrost, schlief viel und kon-
zentrierte sich darauf, viel Wasser zu trinken. Rashed erzihlte ihm spiter,
er miisse schnell gesund werden, die Sozialarbeiterin habe gesagt, er konne

14.02.2026, 14:37:04.

217


https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

in seinem Zustand die Schule nicht besuchen, dies sei jedoch eine Pflicht in
Deutschland.

Zunichst tat den beiden Minnern die eigene Wohnung gut. Sie waren es
gewohnt, auf engem Raum zusammenzuleben, und genossen es, diesen nun
nach ihren Bediirfnissen einrichten zu kénnen. Als Erstes hitten sie sich ei-
nen Wasserkocher und Tassen gekauft, erzihlen sie freudig, da dies in der
Erstaufnahmeeinrichtung fiir Privatriume nicht erlaubt gewesen sei. In ih-
rem Zimmer in Mittstadt war dies jedoch kein Problem. Eine Woche nach
seiner Krankheit besuchte Jawid dann die Schule. Er wurde der Internatio-
nalen Klasse der Hauptschule zugeteilt, die auch Nour Sayed, Dino Okereke,
Aldonidza Bozhdaraj und Saad Rahmani aus der Unterkunft besuchten. In
der Klasse war er mit 15 Jahren einer der iltesten Schiiler. Im Unterricht gab
er sich Mithe und zeigte sich interessiert an den Ubungen, die die Lehrer
durchfithrten - Artikel zuordnen, eine Selbstbeschreibung auf Deutsch for-
mulieren, ein Bild einer landestypischen Mahlzeit malen, kleine Theaterstii-
cke auffithren. Da mit individuellen Lernplinen und Arbeitsmaterialien ge-
arbeitet wurde, besonders in den Jahren 2015 und 2016 eine hohe Fluktuation
unter den Schiilern der Internationalen Klasse bestand, es noch kein festes
Lehrpersonal fir die Klasse gab,” und die Unterrichtsstunden immer wieder

2 Das Lehrpersonal wechselte im Schuljahr 2015/2016 mehrmals. Zunichst wurde eine
Lehrerin der Hauptschule zur Ubernahme der Klasse eingeteilt. Diese hatte jedoch
keine Erfahrung in der Arbeit mit Fliichtlingen und Neu-Zugewanderten. Daraufhin
itbernahm eine Lehrerin, die kurz zuvor ihr Referendariat an einer anderen Schule be-
endet hatte. Auch sie hat keine Berufserfahrung mit der Zielgruppe, in ihrem Studium
jedoch ein Modul zusInterkulturalitit<absolviert. In Gesprachen offenbarte sie bereits
nach einigen Wochen, wie sehr die Tatigkeit sie belaste und dass sie sich aktiv auf
Beamtenstellen in anderen Kommunen bewerbe, um bessere Arbeitsbedingungen als
im befristeten Angestelltenverhltnis zu haben, vor allem aber auch, um wieder ihre
Kernfacher unterrichten zu konnen. Die Arbeit mit der Internationalen Klasse stelle ei-
ne zu grofle Herausforderung dar, die ohne Sozialarbeiter oder Integrationshelfer im
Klassenraum nicht zu bewéltigen sei. Als sie mit ihrer Bewerbung Erfolg hatte, wur-
de die Klasse ilbergangsweise mit Vertretungsstunden beschult. Wenn die entspre-
chenden Vertretungslehrer erkrankt waren, musste der Unterricht ausfallen. Die Schii-
ler, die im schulischen Ganztag angemeldet waren, verbrachten den Schultag dann
im Schulgebiude, bis die Nachmittagsbetreuung begann. Kurz darauf iibernahm eine
Studierende die Klasse. Sie strebt im Studium zwar keine Lehramtslaufbahn an, ist je-
doch arabische Muttersprachlerin. Mit dem Ende ihrer Semesterferien ging auch sie.
Kurz darauf fand die Schulleitung eine Lehrerin, die sowohl Studien- als auch Berufs-
erfahrung in der Beschulung der Zielgruppe vorweisen konnte und die Klasse fortan,
gemeinsam mit einer weiteren Kollegin, unterrichtete. Zwar blieb diese Konstellation

14.02.2026, 14:37:04.



https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Vierte Dimension: Religidse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion

aufgrund von Stérungen oder Konflikten unterbrochen werden mussten,? fiel
lange Zeit nicht auf, dass Jawid nicht alphabetisiert war. Als es schlieflich
auffiel, wurde Rashed iiber Lisa von der Schule kontaktiert. Rashed solle zu
einem Gesprich kommen, ein Dolmetscher werde organisiert. Es sei notwen-
dig, dariiber zu sprechen, iiber welche Schulerfahrung Jawid verfiige, welcher
Bildungsweg denkbar sei und wie er auf diesem bestméglich geférdert wer-
den konne, bevor er dem Alter entwachse, die Hauptschule besuchen zu kon-
nen. Rashed glaubt, die Angst vor diesem Gesprach mit einem Dolmetscher
im Januar 2016 habe zu einer Intensivierung seiner Anfille gefithrt. Er be-
gann damit, Alkohol zu trinken, um seinen »Korper [zu] beruhigen« (Rashed,
2017). Die Tatsache, dass Alkohol in Mittstadt, im Gegensatz zu Afghanistan,
erlaubt und schnell zugingig war, habe ihn stets mehr trinken lassen. Tags-
iiber besucht er dennoch seinen Sprachkurs, abends trank er, um einschlafen
zu konnen. »Ich wollte schlafen ohne Traume, sagt er, denn noch immer ver-
folgten ihn die Bilder seiner Frau. Er redete sich ein, ihr Geist verfluche ihn,
da ihr Tod seine Schuld gewesen sei. Er fithlte sich schuldig dafiir, dass Ja-

auch fiir das Schuljahr 2016/2017 bestehen, jedoch dnderten sich stattdessen die Zu-
sammensetzung und das Engagement der Ehrenamtlichen, die im Unterricht einzelne
Schiiler unterstiitzen sollten.

3 Stérungen konnen hierbei externer wie auch interner Art sein und unterbrechen in
beiden Fillen den Unterrichtsverlauf. Als externe Stérungen werden zum Beispiel der
unangemeldete Besuch von Ehrenamtlichen, Lehramtspraktikanten, Therapeuten (Lo-
gopaden oder Ergotherapeuten) oder Sozialarbeiter bezeichnet, die die Klasse unver-
mittelt aufsuchten, um ein Kind zur Individualférderung abzuholen oder dringende
Anliegen mit der Lehrerin zu besprechen. Als interne Stérungen werden von der Klas-
se ausgehende Dynamiken bezeichnet, die den Unterrichtsverlauf ebenso beeintrich-
tigen oder sogar unterbrechen. Zum Beispiel dann, wenn Schiiler die Lehrerin darauf
hinweisen, dass sie ihre Sporttasche oder Jacke aus einem anderen Klassenraum ho-
len missen oder ihre Arbeitsmaterialien im dafiir vorgesehenen Bereich nicht finden
kénnen. Weiterhin werden Stérungen auch dadurch ausgel6st, dass einzelne Schiiler
die Lehrerin um etwas zu Essen bitten oder sie nach Geld fragen, da sie noch nicht
gefriihstickt oder keine Verpflegung bei sich haben. Andere interne Stérungen sind
zum Beispiel durch Konzentrations- oder Aufmerksamkeitsprobleme zu begriinden
oder gehen von einem Unverstindnis der Aufgabenstellung aus, was wiederum einen
Kommunikationsprozess unter denjenigen Schillern auslést, die einer gemeinsamen
Sprachgruppe angehoren. Auch kommt es zu internen Stérungen aufgrund von Unge-
rechtigkeitsempfindungen einzelner Schiiler, die daraufhin laut oder aggressiv ihren
Klassenkameraden oder der Lehrerin gegeniiber werden. Daraus kénnen wiederum
grofere Konflikte entstehen, oder dltere Konflikte werden neu entfacht.

14.02.2026, 14:37:04.



https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

wid ohne Mutter aufwuchs und dass kein Kontakt mehr zur Familie und dem
Dorf bestand.

Auch die Nachbarn der kommunalen Unterkunft, die der Ankunft der
beiden Minner von Beginn an skeptisch gegeniiberstanden, da tiblicherwei-
se mindestens Dreierfamilien in die Unterkunft einzogen, begannen Rashed
einzuschiichtern und bestirkten ihn somit darin, sich vor diesen zuriickzu-
ziehen. Aus Protokollen der teilnehmenden Beobachtung geht hervor, wie
Shabnam Rahmani Rashed skeptisch bedugte, wenn sie diesen im Waschma-
schinenraum traf. Gemeinsam mit Familie Ahmadi und Familie Sayed dis-
kutierte sie bei einer Tasse Tee dariiber, dass Rashed Frauenarbeit erledige,
indem er einkaufen gehe, die Wasche wasche und den Flur putze. Es sei un-
zumutbar fiir den Sohn, ohne Mutter leben zu miissen. Ein Mann kénne nicht
kochen, dem Jungen ginge es sicher schlecht. Noch im Dezember erfihrt Al-
doniza Bozhdaraj von Dino Okereke, Jawid habe sich diesem auf dem ge-
meinsamen Schulweg anvertraut und gesagt, dass er Christ sei. Dino, der sich
dariiber freute, einen Verbiindeten in der Klasse zu haben, der seine religiose
Zugehorigkeit teilte, erzihlt dies daraufhin Aldoniza. Diese gab die Informa-
tion an ihre beste Freundin Nour weiter, die es wiederum ihrer Mutter Nimaz
erzihlte. Somit kam die Information iiber Familie Bakhtari in der Teerunde
der Frauen an und stiefd auf Entsetzen. Dieses dufert sich zunichst darin,
dass, wenn Rashed zuweilen im Hinterhof des Gebiudes verwirrt auf und ab
lief, Shabnam aus dem Fenster schaute und ihn beschimpfte, erzihlt Rashed.
Einmal habe sie ihn auch bespuckt. Ob Fatima und Nimaz auch dabei gewesen
seien, konne er nicht sagen. Es falle ihm schwer, die Frauen zuzuordnen, mit
denen er damals erst etwa einen Monat in der Unterkunft zusammenlebte.
Auflerdem wisse er nicht, woher sie von seinem Geheimnis wiissten. Er und
Jawid triigen bewusst keine religiosen Merkmale und wiirden mit nieman-
dem iiber Religion sprechen. Im Februar 2016 trank Rashed bereits in dem
Mafie Alkohol, dass er stark danach roch. Durch den Hausmeister Amir, der
schnell darauf aufmerksam wurde, wird auch Lisa dariiber informiert. Ge-
meinsam mit Thomas besuchte sie Rashed in seinem Zimmer. Sie sammelten
die Flaschen ein, die sie finden konnten, und verwarnten ihn. Der Konsum
von Alkohol sei in der Unterkunft verboten.

Amir kam am Nachmittag desselben Tages erneut zu Rasheds Wohnung,
gemeinsam mit einem fremden Mann. Rashed lief? die beiden herein und bot
ihnen Tee an. Es stellte sich heraus, dass der Fremde Iraner war, jedoch schon
viele Jahre in Mittstadt lebte. Zu Beginn sei es ein freundliches Gesprich ge-
wesen. Es sei darum gegangen, dass sich Minner helfen miissten. Dass auch

14.02.2026, 14:37:04.



https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Vierte Dimension: Religidse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion

der Iraner sich habe einleben miissen in Mittstadt — vor vielen Jahrzehnten,
als er zum Studieren nach Deutschland kam. Danach ging es um Rasheds Al-
koholproblem, erinnert er sich. Dass man als Muslim, besonders in Europa,
darauf achten miisse, nicht vom Glauben abzukommen. Dass man sich nun
in besonderem Maf3e an religiése Vorgaben festhalten solle. Wie wichtig es
fiir den Sohn sei, Halt zu finden im Vater und dem Glauben. »Habe ich nur
zugehorty, erinnert sich Rashed, »Ich war ganz, ganz leise.« Bevor die beiden
ihn verlassen, laden sie ihn noch in ihre Moscheegemeinde ein und hinterlas-
sen ihre Telefonnummern auf einem Zettel. Rashed konne jederzeit anrufen.
Man sei fiir ihn da.

Auch von diesem Gesprich erfuhren die Nachbarsfamilien. Amir deutete
gegeniiber den Familienvitern Khaled und Abdul an, dass Rashed ein Alko-
holproblem habe. Daraufhin erfuhren deren Frauen davon. Die Tatsache, dass
Rashed Alkohol trank, entriistete die Frauen der Familien. Jawid wurde fortan
in der Schule regelmifig von Mitschillern bedringt. Meistens gingen diese
Provokationen mafigeblich von Saad Rahmani aus. Zwar war dieser darauf
bedacht, Jawid nicht zu nahe zu kommen, da der 15-Jihrige ihm kérperlich
iiberlegen war, dennoch spannte er andere Jungen ein, um Jawid zu irritie-
ren oder einzuschiichtern. Dies geschah zum Beispiel, indem Jawid von einer
Gruppe Jungen wahrend des Mittagessens in der Schule gefragt wurde, ob er
Schweinefleisch esse. Es wurden in der Folge viele Witze dariiber gemacht.
Auch dass Jawids Vater Alkohol trank, wurde in der Klasse verbreitet. In einem
langen Gesprich mit der Forscherin berichtet Jawid, dass ihn dieses Verhal-
ten zwar gestort habe, er aber nicht darauf einging und sich immer wieder
ins Gedichtnis rief, dass die anderen Jungen jiinger und schmichtiger als er
seien und er sie im Zweifelsfall ernsthaft verletzen konne. Auch habe er ein
13-jihriges Midchen aus seiner Klasse besonders gern, die ihm manchmal
zuldchle, wenn Jawid und seine Freunde ihn provozierten — Hira. Sie habe
schone Augen und sei sehr schlau, sagt er grinsend. Dadurch sei alles weni-
ger schlimm.

Etwa einen Monat spiter, im Mirz 2016, spottete Saad auch in der Un-
terkunft iiber Jawid, mittlerweile auch offen vor seinen Eltern oder den Fa-
milienangehérigen der Familie Sayed oder Ahmadi. Am Ende dieses Monats
erhielt Familie Bakhtari einen Brief. Es war ein Abschiebebescheid. Darauf-
hin versuchte Rashed am nichsten Tag, sich das Leben zu nehmen, als Ja-
wid in der Schule war. Amir fand ihn an diesem Vormittag zufillig in seiner
Wohnung, als er nach ihm sehen wollte, und rief den Notarzt. Rashed wurde
zunichst in die Klinik gebracht und dann nach vier Tagen in die Psychiatrie

14.02.2026, 14:37:04.

221


https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

verlegt. Dort blieb er bis auf Weiteres stationir. Es dauerte zwei weitere Mo-
nate, bevor Rashed entlassen wurde und eine Gesprichstherapie im Rahmen
einer psychologischen Beratung speziell fur Flichtlinge begann. Diese und
auch der Frithling im Jahr 2016 schienen ihm gut zu tun. Im Juni erhielt er
schlieRlich einen Kontakt zu einer evangelischen Gemeinde in Mittstadt, die
er kurz darauf gemeinsam mit Jawid aufsuchte.

9.1.3. Familie Bakhtari in der evangelischen Gemeinde

Im Rahmen der evangelischen Gemeinde lernte Familie Bakhtari zunichst
den Pfarrer, Herrn Schneider, besser kennen, der Gespriche mit ihnen fithrte
und sie zu Gemeindeaktionen einlud. Jawid und Rashed besuchten Gemein-
deflohmirkte und ein Gemeindesommerfest und wurden bald darauf zum
Gottesdienst und zu Bibelkreisen eingeladen. Auch vermittelte der Pfarrer ih-
nen einen Anwalt, ebenfalls ein Gemeindemitglied, der sie ehrenamtlich be-
riet. Erstmalig konnten sie nun tiber ihren wahren Fluchtgrund sprechen. Sie
lernten weiterhin viele gefliichtete Iraner und einige andere afghanische Fa-
milien durch die Gemeinde kennen, die bereits konvertiert waren oder diese
Absicht hatten. Beide Minner fithlten sich wohl und besuchten das Gemein-
dezentrum fortan fast tiglich. Bis zur Ausstellung des Taufscheins dauerte es
dann noch fast ein weiteres Jahr, in dem sich beide intensiv in die Gemeinde
einbrachten.

Im Mai 2017 kam es zu einem Anschlag auf die deutsche Botschaft in Ka-
bul.* Infolgedessen erhielten Vater und Sohn die Nachricht ihres Anwaltes,
dass Abschiebungen nach Afghanistan bis auf Weiteres ausgesetzt seien und
sie somit bessere Chancen hitten, in Mittstadt bleiben zu diirfen. Diesbeziig-
lich gab Rashed jedoch zu bedenken: »Wir sind jetzt Christen. Jetzt kdnnen
wir nicht mehr zuriick« (Jawid, 2017). Als ich Jawid fragte, was Christsein fir
ihn bedeute, sprach er vor allem vom »frei sein« (ebd.). Zwar sorgte er sich
noch um den Aufenthaltsstatus der Familie, doch er schmiedete mittlerweile
auch schon Zukunftspline. Er hatte bereits zwei Praktika absolviert, als Koch
und als Kfz-Mechaniker, und beide Male sehr gute Arbeitszeugnisse erhalten.
Sein Traum sei es aber, »in Deutschland Polizist zu werden«. Er konkretisier-
te seine Zukunftsvorstellungen, indem er aufzihlte: »Wir haben spiter eine
eigene Wohnung, wir gehen zur Gemeinde, ich werde ein Polizist sein und

4 Siehe exemplarisch Spiegel Online 2017.

14.02.2026, 14:37:04.



https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Vierte Dimension: Religidse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion

dann kann mein Papa sehr stolz auf mich sein, wenn ich ein Polizist bin. Ich
beschiitze dann meinen Papa.« (Jawid, 2017)

In der Folge wurden Interviews® mit dem Pfarrer der evangelischen Ge-
meinde, Herrn Schneider, gefithrt sowie mit dem libanonstimmigen Herrn
Karami, der als Berater fiir diejenige Moschee agierte, deren Mitglieder auch
der Hausmeister Amir und sein iranstimmiger Begleiter waren, die Rashed
zu Beginn des Jahres 2016 aufsuchten.

9.2. Analyse

Familie Bakhtari sah sich im Fallbeispiel vor allem mit Zugehorigkeitskon-
flikten aufgrund ihrer neuen Religionszugehorigkeit sowie mit Apostasie-
Anschuldigungen konfrontiert. Im Folgenden finden diese eine Erliuterung,
indem sie in eine religionsethnologische Verortung des Konversionsphi-
nomens eingebettet werden. Auch die mentale Gesundheit Rasheds wird
hinsichtlich seiner besonderen Erlebnisse als Fliichtling thematisiert.

9.2.1. Zugehdrigkeiten

Die Zugehorigkeit zu einer Minderheit wird fiir Familie Bakhtari anhand un-
terschiedlicher Konstellationen deutlich. Zunichst gehérten sie der ethni-
schen Minderheit der Hazara in ihrem Heimatland, Afghanistan, an, die in
langer Tradition gesellschaftlicher Diskriminierung stehen (vgl. Bindemann
1987). Ebenso gehorten die Bakhtaris zur religiosen Gruppe der Schiiten, die
in Afghanistan eine religivse Minderheit stellten. Als Rashed begann, sich
mit dem christlichen Glauben auseinanderzusetzen, und auch seinen Sohn
einbezog, war ihm bewusst, dass dies im Dorf nicht akzeptiert wurde. Er
achtete daher darauf, die selbst auferlegten Regeln der Gruppe einzuhalten
und niemanden aufler den Teilnehmern des Gesprichskreises einzuweihen.
Auch in Teheran verstanden sich die Bakhtaris durch ihre Auseinanderset-
zung mit dem christlichen Glauben nicht als zugehéorig. Obgleich sie sich fiir
einen kurzen Zeitraum in einer Hazara-Gemeinschaft aufhielten und dort
auch der Kontakt zu Rasheds Familie bestand, fiirchteten sie Konsequen-
zen, wenn sie sich der Familie oder der Gemeinschaft gegeniiber offenbar-
ten. Zwar stellten Schiiten die Mehrheit der iranischen Bevolkerung, jedoch

5 Siehe Anhang Interviews mit Pfarrer Schneider und Herrn Karami.

14.02.2026, 14:37:04.

223


https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

erlebten die Bakhtaris die Stellung afghanischer Fliichtlinge im Land als pro-
blematisch, da der gesellschaftliche Status unsicher und das tigliche Leben
mit vielen Hiirden verbunden war. So war es nicht moglich, mit der afgha-
nischen Staatsbiirgerschaft zu arbeiten, was lediglich eine Tatigkeit als Tage-
16hner tbrig lieRR, auflerdem durften die Kinder die iranischen Schulen nicht
besuchen.

Auf der Flucht erlebten Rashed und Jawid wiederum Unannehmlichkei-
ten aufgrund ihrer neuen religiosen Zugehoérigkeit. Dadurch, dass sie sich
zum Zeitpunkt der Flucht nicht mehr als Muslime verstanden, bereitete es
ihnen Unbehagen, die Gebetszeiten einzuhalten sowie in der Tiirkei schii-
tische Moscheen aufzusuchen. Zwar waren sie mit ihrer ethnischen Zuge-
horigkeit als Hazara den restlichen acht Gruppenmitgliedern wihrend der
Flucht dhnlich, erlebten diese jedoch laut Rashed aufgrund der unterschied-
lichen religiésen Orientierung als »anderss, sodass die Gruppe vielmehr eine
Solidargemeinschaft fiir die Zeit wihrend der Flucht bildete. In der Erstauf-
nahmeeinrichtung in Nordrhein-Westfalen waren die beiden Manner dann
damit konfrontiert, unterschiedliche Sprach- und Religionszugehorigkeiten
als solche zu identifizieren und sich entsprechend dazu zu verhalten, ohne
dass ihnen Nachteile entstanden. Sie stellten zunichst fest, dass viele Per-
sonen, mit denen sie in der Unterkunft in Kontakt kamen, zur arabischen
Sprachgruppe gehorten, was zuweilen ein Kommunikationshindernis fiir sie
darstellte. Weiterhin wurde ihnen klar, dass unter den Familien, mit denen sie
Kontakt hatten, mehrheitlich Sunniten waren. Da ihnen diese Differenzen be-
wusst waren, fithlten sie sich von den Fragen jener Familien wie »Wo kommt
ihr her in Afghanistan?«, »Wo genau?«, »Seid ihr sunni, ja?«, »Wo ist deine
Frau?«, »Wo sind die Geschwister?« (Jawid, 2017) bedriangt, da ihre Antworten
von denen abwichen, die sie als von den Fragenden erwartete Antworten ver-
muteten. Somit verschwiegen sie erneut ihre religiése Zugehorigkeit sowie
ihre Zugehorigkeit zur Minderheit der Hazara. Doch auch der Bildungshin-
tergrund sowie der Zugang zur Technik unterschied sie von den meisten an-
deren Bewohnern, wie sie feststellten. Im Gegensatz zu der von ihnen wahr-
genommenen Mehrheit waren Rashed und Jawid nicht alphabetisiert und be-
saflen kein eigenes Smartphone. Auch hatten sie keinen Internetzugang oder
Zugriff auf Plattformen der sozialen Medien. Des Weiteren waren sie in kei-
nerlei soziale Netzwerke eingebunden, da sie keinen Kontakt zu Verwandten
in Afghanistan oder Iran aufrechterhielten, was eine ungewéhnliche Situati-
on fiir sie darstellte. In der Folge entzog sich Rashed zunehmend der sozia-
len Konfrontation mit den Anderen, indem er das Zimmer nur noch selten

14.02.2026, 14:37:04.



https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Vierte Dimension: Religidse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion

verlieR}, einige Mahlzeiten auslief? und versuchte, tagsiiber Schlaf zu finden.
Jawid wiederum suchte zwar die Nihe zu anderen Bewohnern, musste aller-
dings auch Verantwortung fir die Familie iibernehmen, indem er den Vater
verleugnete oder ihnen plausibel erscheinende Antworten auf deren Fragen
gab. Dabei verstrickte er sich zunehmend in unterschiedliche Alternativver-
sionen der eigenen Geschichte. Diese Narrative als »mythico-history« (Malkki
1995: 54) umschreibt Malkki wie folgt:

»It represented not only a description of the past, nor even merely an eval-
uation of the past, but a subversive recasting and reinterpretation of it in
fundamentally moral terms. In this sense, it cannot be accurately described
as either history or myth.« (ebd.)

Das Leben in der Erstaufnahmeeinrichtung stellte fir Jawid, entsprechend
Malkkis Beobachtungen (vgl. ebd.: 105f.), einen Anlass dar, die Strukturen sei-
ner Herkunftsgesellschaft zu reproduzieren, indem er die ihm bekannten As-
pekte um Macht und Autoritit produktiv fiir seine mythico-history nach Malkki
machte. So verlieh er in seinen Geschichten seiner Familie eine Zugehorig-
keit zur religiosen Mehrheit Afghanistans, die der der Fragenden gleich ist
- dem sunnitischen Islam. Weiterhin verschwieg er die Zugehorigkeit zur
ethnischen Minderheit der Hazara und sprach mit anderen nicht iiber den
wahren Fluchtgrund der Familie, der ein Interesse am christlichen Glauben
impliziert. Diese Art der individuellen und flexiblen Handhabung der Zuge-
horigkeiten zu vor allem ethnischen und religiésen Gruppen diente vorwie-
gend einer strategischen Unsichtbarkeit, um zum Beispiel Unannehmlichkei-
ten oder Gefahren zu vermeiden (vgl. ebd.:156). Auch Jawid schien die Not-
wendigkeit zu empfinden, sich hinsichtlich seiner Vergangenheit der Mehr-
heit derjenigen anzupassen, auf die er in der Erstaufnahmeeinrichtung traf.
Es war jedoch unklar, ob er dies aus Gewohnheit tat, um Unannehmlichkei-
ten und Dissonanzen vorzubeugen, oder ob er es aus einer Schutzbediirf-
tigkeit heraus verfolgte, um etwaige Konsequenzen zu vermeiden. Im Falle
des Erstgesprichs zum Asylentscheid mit der BAMF-Mitarbeiterin und ei-
nem Dolmetscher scheint es eindeutiger zu sein. Indem Rashed und Jawid
vorab besprachen, ihre ethnische Zugehorigkeit zumindest nicht namentlich
im Gesprich zu erwidhnen sowie iiber ihren wahren Fluchtgrund zu schwei-
gen, wird deutlich, dass sie negative Konsequenzen aufgrund dieser Infor-
mationen befirchteten. Diese Befiirchtungen schienen sich insbesondere an
der Person des Dolmetschers festzumachen. So erliutere Rashed:

14.02.2026, 14:37:04.

225


https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

»Weifd man nicht, welcher Mann da kommt und was die wollen. Kommt [je-
mand] aus Afghanistan, ist nicht gut fiir uns, weil, wir sind Hazara und wir
sind Christen. Kommt [jemand] aus Iran, ist nicht gut, weil Afghani in Iran
machen viele Probleme. Wir haben gewartet da, sehr lang und dann kommt
ein Mann und ich schaue an Jawid und denke: >Bitte, nicht héren mein Dari
so genau, nicht horen, dass wir sind Hazara.« (Rashed, 2017)

Damit wird die Situation fiir Vater und Sohn erklirbar. Zunichst tiberwiegt
die Ungewissheit, mit wem die beiden sprechen werden (-Weif3 man nicht, wel-
cher Mann da kommt [...]<). Diese siedelt sich auf den Ebenen an, wie viel die
Person hort (>Bitte, nicht hiren mein Dari so genau [...J<), welches Erfahrungswis-
sen sie hat (o[...] nicht horen, dass wir sind Hazara<), und welchen Einfluss sie
auf die Zukunft der Bakhtaris haben kann. Auch die Agenda desjenigen, der
sie interviewen wird, also >was die wollen« treibt Rashed um. Er schitzt die
Chancen fiir ihn und seinen Sohn in beiden ihm denkbaren Fillen als ungut
ein: Sollte die Person ein Landsmann sein, also aus Afghanistan stammen, sei
dies moglicherweise nicht gut fiir die Bakhtaris, da sie sowohl von der Mehr-
heitsethnie der Paschtunen abweichen als auch von der religisen Mehrheit
der Sunniten. Zusitzlich sorgt er sich darum, dass auch das religiose Inter-
esse am Christentum aufgedeckt werden kénnte. Sollte der Dolmetscher je-
doch aus dem Iran stammen, bereitet dies Rashed Sorgen, >[...] weil Afghani
in Iran machen viele Probleme.< Damit spielte er auf die Situation afghanischer
Fliichtlinge im Iran an, indem er auf sein Erfahrungswissen dariiber zuriick-
griff, wie es seiner Familie und der Hazara-Gemeinschaft in Teheran erging.
Rashed bedachte jedoch nicht die Méglichkeit, dass der Dolmetscher neu-
tral, ebenfalls einer Minderheit angehérig oder aus einem ginzlich anderen
Kontext stammen koénnte. Auch wird im Interviewausschnitt deutlich, dass
Rashed sich und seinen Sohn als >wir sind Hazara und wir sind Christenc be-
zeichnete. Das Bekenntnis zum Christentum erfolgte fir ihn daher bereits
zu einem sehr frithen Zeitpunke, schon lange, bevor er einen sogenannten
Taufschein der evangelischen Gemeinde erhielt.

In der kommunalen Unterkunft setzten sich die Nachfragen und Kon-
frontationen mit anderen Bewohnern zum Hintergrund der Familie fort und
wurden sogar zum Dauerzustand. Dadurch, dass die Fluktuation unter den
kommunalen Bewohnern sehr gering war, schienen Rashed und Jawid dar-
auf bedacht, sich moglichst zuriickzunehmen und wenig ihrer Vergangen-
heit anderen gegeniiber preiszugeben. Rashed gab an, dass er und sein Sohn
keine religiosen Symbole trugen, was sich auch mit den Beobachtungspro-

14.02.2026, 14:37:04.



https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Vierte Dimension: Religidse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion

tokollen deckt. Weiterhin waren sie darauf bedacht, méglichst schnell Fort-
schritte in der deutschen Sprache zu machen. Moglicherweise stellte dies ei-
nen Versuch dar, ziigig in der Aufnahmegesellschaft anzukommen, konnte je-
doch auch daraufhindeuten, sich von der Vergangenheit abzulenken und sich
stattdessen einer neuen Perspektive zu zuzuwenden. Dennoch gelang es den
Bakhtaris nicht vollstindig, ihren Hintergrund zu verschleiern. Ihr Handeln
wurde vor allem von den Frauen der Familien Sayed, Ahmadi und Rahma-
ni beobachtet und gedeutet. Diese hinterfragten unter anderem, weshalb die
beiden Minner gemeinsam ohne eine Frau zusammenlebten, und kritisier-
ten, dass Rashed den hiuslichen Pflichten nachkam. Zum einen wurde unter
den Frauen dariiber gesprochen, im extremen Fall duf3erte sich das Unbeha-
gen dariiber darin, dass Rashed bespuckt wurde. Weiterhin wurde die neue
religiose Zugehorigkeit der Familie zum Thema in der Unterkunft, nimlich
dadurch, dass Jawid sich Dino anvertraute, von dem er wusste, dass dieser
einer christlichen Familie angehorte. Fiir Jawid war in diesem Moment nicht
absehbar, dass diese Information in der Unterkunft verbreitet werden kénnte,
vielmehr unternahm er den Versuch einer Kontaktaufnahme mit Dino, den
er als jemanden wahrnahm, mit dem er eine Gemeinsambkeit teilte. Dass so-
mit ebenso die Apostasie der afghanischen Familie in der Einrichtung zum
Thema wurde, war Jawid ebenfalls nicht bewusst.

Doch auch, als die beiden Minner Kontakt zur evangelischen Gemeinde
Mittstadts aufnahmen und sich dort qua ihrer religiésen Orientierung zuge-
horig fihlten, waren sie unter der Gruppe der Fliichtlinge weiterhin in der
Minderheit als Afghanen und Hazara und ebenso als Fliichtlinge in der Grup-
pe der Gemeindemitglieder. Dennoch schien diese Abweichung sie nicht dar-
an zu hindern, sich in der Gemeinde wohlzufiihlen und Vertrauen zu fassen,
moglicherweise, weil sie vor allem positive Erfahrungen im Kontakt mit den
Gemeindemitgliedern machten und Unterstiitzung erhielten, indem sie zum
Beispiel erstmalig eine juristische Begleitung erfuhren.

9.2.2. Konversion

Der Frage der Motivlage fiir Konvertiten nachgehend, sind eindeutige Un-
terscheidungen zwischen religiéser und sozialer Dimension einer Konversi-
on beinahe unméglich, da diese sich hiufig iiberlagerten (vgl. Rambo 2003:
214). Die soziale Dimension versteht Buckser hierbei als »[...] social event, a
phenomenon with meanings and consequences for the social groups within
which they occur.« (Buckser 2003: 69) Weiterhin spricht er von Konversion als

14.02.2026, 14:37:04.

221


https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

»[...] social act; one does not merely join a faith, but one enters into a set of
new relationships with members of a religious community.« (ebd.) Zu die-
sen Betrachtungen miissten auch die etische sowie emische Perspektive als
Gesamtkomplex hinzugezogen werden (vgl. Rambo 2003: 214.). Dies resul-
tiere in einem »[...] cluster of types of changes that have been observed and
discussed.« (Rambo 2003: 214) Dies sei fiir das Verstindnis, als eine Begriffs-
definition.

Kipp umreif3t einen Grofiteil der religionsethnologischen Forschung um
Konversion, die besagt, dass Konversion hiufig als Strategie genutzt werde,
eine soziale oder ethnische Zugehorigkeit zu erwerben (vgl. Kipp 1995). Buck-
ser wiederum, der sich in seinem Standpunkt vor allem darauf bezieht, dass
es zumeist christliche Perspektiven seien, aus denen Konversion betrachtet
werde, kritisiert, dass die beschriebene soziale Dimension der Konversion da-
her hiufig nicht als bedeutsam im Diskurs wahrgenommen werde:

»[... Such scholars] have regarded them as less than »true« conversions and
classified them as political or social rather than religious phenomena. Con-
sequently, they have said relatively little about the effects of such conver-
sions on either the experience of converts or on the religious communities
that they join.« (Buckser 2003: 81)

Dabei sei die soziale und praktische Dimension des Glaubens in vielen Fillen
bedeutungsreicher als die spirituelle Einstellung (vgl. ebd.: 82). Gemeinsam
mit Glazier gibt er in der Folge eine religionsethnologische Definition, die
eine kontextuelle Einbettung beriicksichtigt:

»Conversion is usually an individual process, involving a change of worldview
and affiliation by a single person, but it occurs within a context of institu-
tional procedures and social relationships.« (Buckser/Glazier 2003: xi)

Die eigentliche Frage sei jedoch, so Buckser und Glazier, »What effects does
conversion produce in the group that gains a convert, and what does it do
to the group that loses one?« (Buckser/Glazier 2003: xii) In der Folge beant-
worten sie diese damit, dass »Conversion highlights the interaction, and in
many cases the tension, between individual consciousness and the structural
requirements of community life.« (Buckser/Glazier 2003: xii) Dass eine Kon-
version ein gesellschaftliches Zusammenleben erschweren kann, wird auch
im Fallbeispiel um die Familie Bakhtari deutlich, und ist ablesbar an den In-
teraktionen und Befiirchtungen der beiden Minner in ihren jeweiligen Le-
benskontexten und -zusammenhingen — im Herkunftsland, bei der Familie

14.02.2026, 14:37:04.


https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Vierte Dimension: Religidse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion

im Iran, wihrend der Flucht, in der Erstaufnahmeeinrichtung und auch in
der kommunalen Unterkunft. Dies deckt sich mit den Befunden Baumanns,
der argumentiert, die religiése Zugehorigkeit sei ein moglicher Differenz-
marker und erfahre hiufig eine neue Sichtbarkeit im Kontext der Migrati-
on (vgl. Baumann 2018: 44; siehe auch Krech 2008). Dabei stellt er fest, dass
»der gleiche Glaube (ebd.: 43)« zwar das Potenzial habe, Migranten im Auf-
nahmeland zusammenfithren, die Migrationserfahrung jedoch auch eine »[...]
Chance zur Befreiung von religiésen Vorgaben und Kontrolle« (ebd.: 43) bie-
te. Baumann erwihnt jedoch nicht, in welchem MafSe die religiose Zugehorig-
keit im Aufnahmeland entscheidend hinsichtlich der Einfindung in soziale
Netzwerke sein kann, beziehungsweise welchen taktischen Aufwand es fir
Fliichtlinge bedeutet, die »Chance zur Befreiung« (ebd.) iiberhaupt wahrneh-
men zu kénnen. Am Beispiel Jawids, der sich aufgrund der kritischen Nach-
fragen zum Familienhintergrund immer weiter in unterschiedliche Narrative
verstrickt, wird ersichtlich, dass es nahezu unméglich ist, als sunbeschriebe-
nes Blatt« eine Flucht anzutreten oder sich im Aufnahmeland einzufinden.
Stets sieht er sich der Notwendigkeit ausgesetzt, sich zu positionieren, was
ihn zunehmend unter Druck geraten lisst. Im Kontext der Erstaufnahmeein-
richtung und der kommunalen Unterkunft erreicht dieses Empfinden seine
Klimax. Pfaftf-Czarnecka erklart dies wie folgt: Dadurch, dass Zugehorigkei-
ten stets verteidigt wiirden, hitten diese exkludierende Wirkung (vgl. Pfaff-
Czarnecka 2012: 9). Daraus resultierten soziale Grenzziehungen, die wieder-
um neue Spannungsfelder mit sich brachten (vgl. ebd.). Westin und Hassanen
argumentieren weiter, dass es erst mit der Einfindung in soziale Netzwerke
und Beziehungen zu anderen Ortsansissigen moglich werde, einen eigenen
Weg im neuen Kontext zu finden und zu beschreiten (vgl. Westin/Hassanen
2014: 99). Erst dann, so die Autoren, béten sich auch Chancen, neue Lebens-
modelle und Rollenbilder kennenzulernen (vgl. ebd.: 21).

Aus religionsethnologischer Betrachtung geht daher hervor, dass es vor
allem »[...] the practice of social life in which the various embodiments of
meaning are sustained in relational ways.« (Austin-Broos 2003: 9) ist, die ei-
ner Analyse bediirfe, um Aussagen tiber die Motivationen einer Konversion
sowie iiber deren Wahrnehmung in der Gemeinschaft treffen zu kénnen. Am
Beispiel des Nationalhinduismus in Indien zeigt Menon, wie eine Konversi-
on zum Christentum von Hindu-Nationalisten im Kontext des Subkontinents
wahrgenommen wird:

14.02.2026, 14:37:04.

229


https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

»Conversion to Christianity is portrayed as an act that threatens the integrity,
security, and cultural essence of the nation. By vilifying Christians, Christian-
ity, and Christian missionaries not only as morally suspect butalsoas a threat
to the sanctity and integrity of the Indian polity, the movement is able to
project its agenda as the moral and patriotic duty of all Indians, thereby es-
tablishing its own legitimacy and mobilizing support for its political plat-
form. Conversion is not seen as simply an individual expression of faith but
rather as a political choice that necessarily implicates questions of national
allegiance, patriotism, and cultural determination. Conversion to Christian-
ity threatens the very raison d’etre of Hindu nationalism: that India is, and
has always been, a Hindu nation in which Hindu values, culture, and beliefs
must be privileged.« (Menon 2003: 51)

Im hauptsichlich politisch motivierten Hindu-Nationalismus wird eine Kon-
version nicht als Individualentscheidung, sondern sogar als Verrat an den
Werten eines vermeintlich kulturell und religiés homogenen Nationalstaates
gedeutet. Am prignantesten scheint jedoch die Wahrnehmung der Bedro-
hung, die vom Akt der Konversion, wie von der Autorin beschrieben, ausgeht.
Diese Anschauung scheinen auch die Familien Sayed, Rahmani und Ahmadi
im Fallbeispiel sowie Herr Karami als Vertreter einer sunnitischen Moschee-
gemeinde in Mittstadt zu teilen, indem er Konvertiten einen »schmutzige[n]
Weg«® attestiert. Herr Karami, der libanonstimmig ist und die sunnitische
Moscheegemeinde vertritt, die auch Amir besucht, bietet eine religionszen-
trierte Lebensberatung fir Fliichtlinge an, die nach Mittstadt kommen. Die
Kontakte erhilt er durch Gemeindemitglieder, die in Unterkiinften titig sind,
oder indem er Fliichtlinge direkt anspricht, die die Moschee erstmalig aufsu-
chen. Die Fragen seiner Klienten erhilt er personlich im Gemeindezentrum,
per E-Mail wie auch per WhatsApp und beantwortet die Anliegen entweder
schriftlich, telefonisch oder persénlich. Mittlerweile bestehe etwa die Hilfte
seiner Klienten aus Fliichtlingen, die mit konkreten Anliegen zu ihm kimen.
Klienten, die dariiber nachdenken, sich von den religiosen Vorgaben ihres
Heimatlandes zu trennen, oder sich anderweitig neu zu orientieren, begeg-
net er skeptisch. Indem er sagt:

»Es gibt in all diesen Landern so viele Muslime, die Atheisten sind. Und das
war auch schon immer so. Ich denke dann immer: >Es gibt Tausende von
euch! Dafiir muss man doch nicht Christ werden<[...].« (ebd.)

6 Siehe Anhang Interview mit Herrn Karami.

14.02.2026, 14:37:04.



https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Vierte Dimension: Religidse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion

bezieht er sich darauf, dass es der bessere Weg sei, ein Dasein als kultureller
Muslim, im Interview als >Atheist< bezeichnet, fortzufiihren, als eine andere
Glaubenszugehorigkeit anzunehmen.

9.2.3. Apostasie

Apostasie als Abfall vom Glauben wird in Lindern mit muslimischer Mehrheit
unterschiedlich gehandhabt. Einem christlichen Konvertiten in Afghanistan
drohte im Jahr 2006 die Todesstrafe, die nur abgewendet werden konnte, in-
dem ihm Asyl in Italien geboten wurde.” Dass Konvertiten somit auch in Auf-
nahmelidndern von einigen Landsleuten, die der religiésen Mehrheitsstruktur
im Herkunftsland angehéren, als >Abtriinnige< behandelt werden, scheint da-
bei nicht verwunderlich.® In einer Reportage des Deutschlandfunks dufierten
sich gefliichtete ehemalige Muslime dazu, wie Zuschreibungen und Erwar-
tungshaltungen anderer Muslime sie im Alltag beeintrachtigten:

»Das beginnt schon an der Kasse eines Supermarkts. Je nach den Dingen,
die in deinem Einkaufswagen liegen, wirst du mit anderen Augen anschau-
en. Oft kommt es vor, dass der Kassierer oder die Kassiererin selbst Musli-
min ist. Und die wird dich je nach deinem Phanotyp auf eine bestimmte,
vermeintliche Identitét festlegen. [...] Du wirst schief angesehen, wenn du
Huhn kaufst, das nicht >halal<ist, oder wenn in deinem Einkaufswagen ei-
ne Flasche Wein liegt. Dieser Blick der Anderen begleitet einen auf Schritt
und Tritt. Man muss immer aufpassen und so tun als ob. So tun, als wiirde
man den Ramadan befolgen, so tun als wiirde man beten, so tun als wiir-
de man gewisse Redewendungen selbstverstindlich benutzen. [...] Man ent-
wickelt Strategien, um seine wirklichen Uberzeugungen zu verbergen und
heikle Situationen von vornherein zu vermeiden. Wie stelle ich es an, um
wihrend des Ramadan trinken zu kdnnen? Oder um den Moschee-Besuch
herumzukommen? Was muss ich tun, um bestimmte Freizeit-Aktivititen zu
rechtfertigen oder zu kaschieren? So kann es auch vorkommen, dass zwei Ex-
Muslime einander nicht als solche erkennen, weil sie sich gegenseitig etwas
vorspielen.« (Deutschlandfunk 2017)

Diese Sorgen eines Fliichtlings decken sich mit den Erfahrungen die Familie
Bakhtari macht. Dass Jawid im Interview angibt, dass er das Christsein mit

7 Siehe exemplarisch FAZ.NET 2006.
8 Siehe exemplarisch Kempkens et al. 2016.

14.02.2026, 14:37:04.

231


https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

»frei sein« verbinde, kénnte auch damit einhergehen, frei von den Zuschrei-
bungen und Erwartungen anderer zu sein. Jedoch stellt eine neue religiose
Zugehorigkeit ebenfalls Anspriiche an die Gliubigen. Buckser duflert dies-
beziiglich:

»Membership in a religious community derives from more than a set of be-
liefs; it also involves a set of relationships with other members, a set of prac-
tices and habits, and a set of aesthetic orientations and discursive styles.
Converts are able to assimilate such elements without the corresponding
beliefs, and indeed these elements may provide a better index of a person’s
conversion.« (Buckser 2003: 81)

Somit miissen sich Rashed und Jawid nicht nur mit neuen Glaubensrichtli-
nien und -praktiken auseinandersetzen, sondern sich auch in eine neue Ge-
meinschaft einfiigen. Austin-Broos stellt dies als Herausforderung heraus:

»To be converted is to reidentify, to learn, reorder, and reorient. It involves
interrelated modes of transformation that generally continue over time and
define a consistent course. Not mere syncretism, neither can conversion in-
volve a simple and absolute break with a previous social life.« (Austin-Broos
2003: 2)

Dass ein Neuanfang im Sinne eines endgiiltigen Bruchs mit dem fritheren Le-
ben nicht méglich ist, mag nicht im Sinne Jawids und seines Vaters sein, da es
den Anschein hat, dass die Familie ihre Konversion und das Leben in Deutsch-
land durchaus als neuen Lebensabschnitt betrachtet. Dieser beinhaltet nicht
nur eine Beschiftigung mit dem Christentum, sondern auch das Gefiihl des
Aufgehobenseins in einer Gemeinschaft, die Unterstittzung und den Riick-
halt der Gemeindemitglieder sowie die Moglichkeit der Bildung und Teilhabe
mit sich bringt, indem Vater und Sohn eine Alphabetisierung und Deutsch-
kurse erfahren sowie der Schulbesuch fiir Jawid ermoglicht wird. Weiterhin
ist beiden durch ihren Aufenthalt in Mittstadt und aufgrund ihrer Bemithun-
gen auch der Besitz eines Smartphones moglich, das sie ohne Lesekenntnisse
nicht in dem Umfang hitten nutzen kénnen, in dem sie es sich wiinschen.

Austin-Broos argumentiert daher im Folgenden dafiir, eine Konversion als
»passage«, in Bezugnahme auf Turner (1967) zu begreifen:

»The public aspect of this belonging is perhaps a new identity, a newly in-
scribed communal self defined through the gaze of others. But for the who
has converted or allowed herselfto be converted, the issueis a larger one and

14.02.2026, 14:37:04.



https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Vierte Dimension: Religidse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion

also more intimate. Conversion is a type of passage that negotiates a place
in the world. Conversion as passage is also quest, a quest to be at home in a
world experienced as turbulent or constraining or, in some particular way, as
wantinginvalue. The passage of conversion is a passage to some place rather
than no place. It is not a quest for utopia but rather for habitus. It involves
a process of continual embedding in forms of social practice and belief, in
ritual dispositions and somatic experience.« (Austin-Broos 2003: 2).

Die dem Pfarrer im Interview” auffallenden Fragen muslimischer Konvertiten
zu analogen Glaubensvorschriften beziiglich der Ausiibung religioser Prakti-
ken kénnen mit Sachs Norris dadurch erklirt werden, dass Konvertiten iibli-
cherweise zwei verschiedene Wege finden, damit umzugehen: entweder das
eifrige Befolgen der neuen religiosen Riten oder die selektive Durchfithrung
einzelner Riten (vgl. Sachs Norris 2003: 171). Es sei jedoch zu beachten, dass
Konvertiten dabei einen besonderen Blickwinkel innehitten:

»[...] converts initially understand the symbolism and language of their
adopted religion through the filter of their original language and world-
view. This applies not only to ideas but also to gesture, posture, and ritual,
which involve deeply engrained associations and learned relationships
between bodily practice and inner state of consciousness.« (Sachs Norris
2003:171)

Auch daher, so Rambo, sei eine »[...] complete conversion [...] a goal to work
forward, not a >finished« product [...].« (Rambo 200: 214)

In der ethnografischen Studie Hardings wiederum, die sich mit funda-
mentalen amerikanischen Baptisten befasst, wird deutlich, dass Konversi-
on nicht nur iber die Durchfithrung religiéser Praktiken geschehen miis-
se. So zeigt Harding, dass ihre Informanten konvertieren, indem sie dariiber
sprechen: »Fundamental Baptist witnessing is not just a monologue that con-
stitutes its speaker as a culturally specific person; it is also a dialogue that re-
constitutes its listeners [...]J« (Harding 1987: 167). Sie zeigt dadurch, dass Kon-
version durch das Zuhoren, das Dariiber-Sprechen und durch die Beschifti-
gung mit dem Diskurs geschieht.

Die Rolle Lisas im Fallbeispiel ist aus der Perspektive Rasheds und seines
Sohnes eindeutig. Lisa wird als Autoritit von beiden Minnern wahrgenom-
men, die aufzeigt, was zu tun ist, zum Beispiel ziigig zu genesen, um der

9 Siehe Anhang Interview mit Pfarrer Schneider.

14.02.2026, 14:37:04.

233


https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

deutschen Schulpflicht nachzukommen oder ein Gesprich mit der Schullei-
tung zu fithren, um den weiteren Bildungsweg Jawids zu besprechen. Gleich-
zeitig kontrolliert Lisa die Einhaltung der Regeln in der kommunalen Un-
terkunft, indem sie mit ihrem Kollegen Thomas beispielsweise den Wohn-
raum der Familie Bakhtari aufsucht, die Alkoholflaschen mitnimmt und ihn
ermahnt, dass in der Unterkunft ein Alkoholverbot herrsche.

Amir wiederum iibernimmt eine ambivalente Rolle im Fallbeispiel. Zwar
unterstiitzt er Lisa, indem er sie auf Rasheds Alkoholkonsum aufmerksam
macht, jedoch agiert er auch auflerhalb seines Verantwortungsbereiches, in-
dem er die anderen Bewohner tiber Rasheds Problem in Kenntnis setzt und
diesen sogar mit einem Freund seiner Moscheegemeinde aufsucht, um ihn zu
dieser einzuladen. Es ist zu vermuten, dass er Probleme damit hat, Rasheds
Konversion zu akzeptieren. Letztlich ist es Amir zu verdanken, dass Rashed
nach seinem Suizidversuch schnellstméglich geholfen werden kann, da die-
ser den Afghanen in seinem Zimmer auffindet, als er anklopft, um sich mit
ihm auszutauschen.

Dass Rashed durch die Flucht und insbesondere durch deren Ausléser ei-
ne Belastung empfindet, ist nicht ungew6hnlich. So befassen sich Medizin-
ethnologen seit mehreren Jahren mit den Auswirkungen von Migration auf
die psychische Gesundheit von Flichtlingen (vgl. Weiss 2003; Jenkins 2015;
Huschke 2015; Craig 2010). Allerdings sei hinsichtlich einer Auseinanderset-
zung mit dem Leiden der Migranten nicht nur der Prozess der Migration zu
beriicksichtigen, sondern es seien ebenso kulturelle wie ethnische Erfahrun-
gen einzubeziehen, »[...] die das Spektrum moglicher Bewiltigungsstrategien
in belastenden Situationen in der Fremde begrenzen.« (Basu/Powroznik [ehe-
mals Gies-Powroznik] 2018: 2.2)

9.3. Zusammenfassung

Das Fallbeispiel der Konversion der Familie Bakhtari zeigt, dass die Verhand-
lung von Zugehorigkeiten nicht lediglich Produkt einer Migration ist, son-
dern vielmehr einen natiirlichen Bestandteil menschlicher Interaktion dar-
stellt. In bestimmten Konstellationen resultieren diese Interaktionen in Aus-
handlungsprozessen, die als belastend wahrgenommen werden, vor allem von
denjenigen, die nicht der Mehrheitsstruktur angehéren. Rashed und Jawid
Bakhtaris Zugehorigkeitsprofil erweist sich, je nach Kontext und Konstella-
tion, als Herausforderung und wird zuweilen konfliktiv. Stets gehoren sie

14.02.2026, 14:37:04.



https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Vierte Dimension: Religidse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion

zu einer Minderheit. Im Herkunftsland, auf der Flucht sowie im Aufnahme-
land sehen sie sich verschiedenen Faktoren ausgesetzt, die ihnen die Not-
wendigkeit abverlangen, ihre religiosen oder ethnischen Zugehorigkeiten zu
verbergen oder mit alternativen Narrativen zu arbeiten, um sich infolgedes-
sen eine neue Zugehorigkeit zu verleihen und ihren Hintergrund ihrem je-
weiligen Gegeniiber plausibel zu machen. Dass dies ein Prozess ist, der aus
einem wahrgenommenen Konformititszwang resultiert und mit dem eine
enorme psychische Belastung einhergeht, zumal stets die eigene Existenz als
bedroht empfunden wird, wird am Beispiel Rasheds deutlich, der nicht nur
unter der blofien Migrationserfahrung mit den damit verbundenen Rahmen-
bedingungen leidet, sondern vor allem unter den Erlebnissen in Afghanistan
sowie unter den Aushandlungen seiner Zugehorigkeiten auf der Flucht wie
auch im Aufnahmeland. Die soziale Dimension seiner Konversion beriick-
sichtigend, wird dabei deutlich, dass diese auch das Selbstverstindnis der
Mehrheit infrage stellt, indem sie sich als Bedrohung fiir deren Wertesys-
tem darstellt. Dies duflert sich in Beschimpfungen und dem Bespucken Ja-
wids durch die anderen muslimischen Familien und deren Kinder. Weiterhin
wird eine Krinkung insbesondere der muslimischen Frauen ersichtlich, die
sich in ihrer Rolle von Rashed gefihrdet fithlen. Insbesondere Shabnam zeigt
dies deutlich, da sie sich abwertend dariiber duflert, dass Rashed Hausar-
beiten iibernimmt, ohne die sozialen Umstinde in Betracht zu ziehen. Die
Krinkung durch seine Konversion mag derart stark sein, dass die muslimi-
schen Familien ihn ausgrenzen und ihre Entbehrungen auf den Konvertiten
als >Siindenbock« projizieren. Auf diese Weise wird auch die offentliche Ag-
gression Rashed gegeniiber legitimiert. Familie Bakhtari hingegen hat keine
Referenzgruppe. Rashed, als alleinerziehender Fliichtling, lebt weitestgehend
isoliert in der Unterkunft. Dieser Umstand ist ihm aus seinem Herkunftsland
unbekannt und auch aus Perspektive der anderen muslimischen Familien un-
gewohnlich. Hierdurch verstirkt sich die Ablehnung seiner neuen religiésen
Zugehorigkeit noch. Weiterhin erfahren Rashed und Jawid eine zweifache
Stigmatisierung, indem sie mit ihrer Zugehorigkeit als Hazara im Herkunfts-
land wie auch mit ihrer neuen religiésen Zugehorigkeit in Mittstadt umgehen
miissen. Das Verschweigen dieser Zugehorigkeiten kann in beiden Fillen als
Teil ihres Habitus betrachtet werden. Es stellt sich die Frage, welches Verhal-
ten die Nachbarn der Bakhtaris gezeigt hitten, wire die afghanische Fami-
lie muslimisch und somit keine Bedrohung dargestellt hitte. Moglicherweise
hitten dann die sozialen Umstinde im Leben der beiden Mdnner Berticksich-
tigung gefunden und eventuell auch Mitgefithl unter den Rahmanis, Ahmadis

14.02.2026, 14:37:04.

235


https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

und Sayeds evoziert. Weiterhin ist denkbar, dass die Familien ihre Unterstiit-
zung angeboten hitten und ihre Kinder dazu angehalten hitten, Jawid ein-
zubeziehen, wihrend sich die Minner Rasheds angenommen hitten.

Im Fallbeispiel wird gezeigt, dass Konversion stets als komplexes Phino-
men betrachtet werden muss, dessen Analyse unter anderem erfordert, dass
moglichst die emische wie auch die etische Perspektive aller Beteiligten in Be-
tracht zu ziehen ist. Weiterhin wird deutlich, dass speziell im Fall zum Chris-
tentum konvertierender Muslime auch die Dringlichkeit, die mit Apostasie
und deren Konsequenzen in muslimischen Lindern einhergeht, Beachtung
erfordert.

14.02.2026, 14:37:04.



https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

