
9. Vierte Dimension: Religiöse Irritationen und

Spannungen am Fallbeispiel der Konversion

Eine besondere Erscheinungsform von Religion in der Unterkunft stellt das

Phänomen der Konversion dar. Dabei spielt jedoch nicht nur die individuel-

le Motivation des Gläubigen für den Religionsübertritt eine Rolle, auch nicht

allein das Ausleben seiner neuen Zugehörigkeit, sondern in gleichem Maße

sind die äußere Wahrnehmung und die Reaktionen des sozialen Umfeldes

von Relevanz. Im Fallbeispiel wird anhand der Familien- und Fluchtgeschich-

te Rashed und Jawid Bakhtaris, angereichert mit Feststellungen im Rahmen

der teilnehmenden Beobachtung sowie auf Grundlage von Interviews mit re-

ligiösen Experten Mittstadts gezeigt, wie komplex die Aushandlungsprozesse

sind, die sich daraus ergeben, dass Vater und Sohn zu Konvertiten werden.

9.1. Hintergrundinformationen und Narrative der Familie Bakthari

Familie Bakhtari stammt aus einem ländlichen Gebiet in Zentral-Afghanistan

und gehört der ethnischenMinderheit der Hazara an. Die ursprünglich schii-

tische Familie ist aufgrund ihrer Konversion zumChristentum und den damit

einhergehenden Bedrohungen nach Deutschland geflohen. Weder Vater Ras-

hed noch sein Sohn Jawid sind alphabetisiert, als sie im Jahr 2015 der kommu-

nalen Unterkunft in Mittstadt zugewiesen werden. Beide sprechen Hazaragi,

einen Lokaldialekt, undDari und lernen erst inMittstadt Deutsch.Dabei neh-

men Vater und Sohn jeweils zusätzliche Lernangebote wahr und können sich

nach einigen Monaten bereits sehr gut verständigen.

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010 - am 14.02.2026, 14:37:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Religion in Flüchtlingsunterkünften

9.1.1. Geschichte der Familie Bakhtari

Rashed Bakhtari ist 42 Jahre alt, lebte in der Provinz Daikondi und arbeite-

te in der Landwirtschaft, indem er Felder bestellte, als er im Jahr 2013 den

aus dem Iran zugezogenen neuen Geldverleiher des Dorfes kennenlernte, der

auch als Schuldeneintreiber tätig war. Dieser war der Sohn des bisherigen

Eintreibers und kurz vor dessen Tod angereist, um die Position seines Vaters

zu übernehmen. Er begab sich auf die Suche nach jemandem im Dorf, der

ihn unterstützen konnte, und wurde an Rashed verwiesen. Er sei damals ver-

mutlich vorgeschlagen worden, da er einer der wenigen im Dorf gewesen sei,

der selbst Land besessen habe und einen guten Ruf genoss, da er aktiv im

Ältestenrat der Gemeinschaft gewesen sei und stets Freunde und Nachbarn

unterstützt habe, erzählt Rashed nicht ohne Stolz. Die beiden vereinbarten,

dass Rashed dem Mann helfen sollte, Schulden bei den Dorfbewohnern ein-

zutreiben, da er diese gut kenne und deren Vertrauen habe. Im Gegenzug

könne er sich ein Zubrot zur Arbeit auf dem Feld verdienen. Diese Arbeit sei

hart, erklärt Rashed. Das Land sei gebirgig und unterlege ständig Schwan-

kungen: mal gebe es monatelang kein Wasser, sodass die Ernte ungenügend

sei, dann wieder gebe es Überschwemmungen durch abrutschende Schnee-

lawinen, sodass das Gemüse verderben würde und nicht mehr zum Verkauf

geeignet sei. Das Angebot des Schuldeneintreibers habe er daher nicht aus-

schlagen können. Auch sei dessen Vater ein ehrenwerter Mann gewesen, und

es habe Rashed interessiert, mehr über die Geschichte des neuen Geschäfts-

partners zu erfahren – speziell, was dieser im Iran erlebt habe, wo Rasheds

Eltern mit seinen jüngeren Brüdern lebten.

Bereits nach einigen Monaten trug Rasheds Nebentätigkeit Früchte. Er

verdiente gutes Geld, und die Familie konnte schon bald weitere Felder an-

kaufen. Im Ältestenrat erhielt er Anerkennung für sein Tun.Man schätzte den

Sohn des Schuldeneintreibers im Dorf, da er gerechte Geschäfte mache, in-

dem er zum Beispiel Pfandleihen anbiete und sogar einen An- und Verkauf

in einem kleinen Ladengeschäft errichtet habe. Rashed profitierte lange vom

neuen Geschäftsmodell. Bald konnte er sogar ein Motorrad für seinen damals

11-jährigen Sohn und einziges Kind Jawid kaufen. Es sei rot gewesen und ha-

be in der Sonne geglitzert. Jawid habe es täglich gewaschen, und das, obwohl

Wasser so kostbar in der Gegend sei. Diesen Luxus habe er ihm jedoch ge-

gönnt. Auch seine Frau sei sehr stolz gewesen, sagt Rashed lächelnd.

Je mehr Rashed mit dem Schuldeneintreiber zusammenarbeitete, desto

besser lernte er ihn kennen. Man habe häufiger Tee zusammen getrunken

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010 - am 14.02.2026, 14:37:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Vierte Dimension: Religiöse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion 211

und offen über alles reden können, so über das einstige Taliban-Regime und

über gesellschaftliche Probleme. Die neuen Impulse des Kollegen regten Ras-

hed zum Nachdenken an. Er genoss es, Gespräche mit jemandem zu führen,

der eine gute Ausbildung im Iran genossen hatte und sich gewandt auszudrü-

cken wusste. Auch hatte er schon bald das Gefühl, auf Augenhöhe mit seinem

Geschäftspartner sprechen zu können, was ihm angesichts des Bildungsun-

terschiedes ungewöhnlich erschien. Doch der Schuldeneintreiber schien stets

ebenfalls an seiner Meinung interessiert gewesen zu sein, fragte ihn zuweilen

um Rat und behandelte ihn wie einen Freund. Er freute sich, dass auch Ras-

heds Familie von dessen zusätzlicher Tätigkeit profitierte, und bot sogar an,

der Familie einen Geldbetrag zu einem günstigen Zins zu leihen, sodass Jawid

wieder die Schule besuchen konnte, die er mit 10 Jahren abgebrochen hatte,

um seinem Vater bei der Arbeit zur Hand zu gehen. Der Sohn sollte lernen

und seinen Horizont erweitern, argumentierte der Schuldeneintreiber. Aus

ihm könne ›etwas Großes‹ werden, erinnert sich Rashed an dessen Worte.

Eines Tages hätten die Gespräche dann eine andere Richtung genommen. Es

sei vor allem um ›Freiheit‹ gegangen und darum, dass ein jeder Mensch etwas

Besonderes sei. Langsam sei Rashed eingeführt worden in eine neue Art des

Denkens, in eine neue Weltsicht. Der Geschäftspartner unterhielt sich plötz-

lich mit ihm über das Christentum, über den »Gott, der beschützt« und stets

helfe –unabhängig davon,wieman sich verhalte, unterstütze er und liebe sei-

ne Gläubigen . Rashed beeindruckten diese Ideen, gleichzeitig ängstigten sie

ihn, doch am Ende habe der Gedanke überwogen, dass diese Weltgewandt-

heit mit einem neuen Möglichkeitshorizont für seine Familie einherging. Ei-

nes Tages nimmt er Jawid mit zum Teetrinken. Jawid habe während der ers-

ten Treffen nur zugehört und stets Blickkontakt zu seinem Vater gesucht.

Nicht einen Ton habe er gesagt, erzählt Rashed schmunzelnd. Diese Treffen

wandelten sich bald zu Runden des aktiven Austauschs, an denen sich nach

und nach auch zwei weitere Mitglieder des Ältestenrats beteiligten, die dem

Schuldeneintreiber verbunden gewesen seien. Die Regel lautete jedoch, dass

keine Außenstehenden über die Treffen informiert würden, auch nicht engs-

te Familienmitglieder, selbst Ehepartner und Kinder dürften nichts erfahren.

Heikle Themen seien besprochen worden, erzählt Rashed. Wie mit den Ha-

zara umgegangen werde, dass die Regierung sie nicht unterstütze, und auch

darüber wurde gesprochen, wie die Zustände in anderen Ländern seien. Dass

die Menschen in christlichen Ländern glücklich seien, dass sie frei seien.

Gerade die politischen Entwicklungen der letzten Jahre bedrückten Ras-

hed noch immer.Mit Beginn der Taliban-Herrschaft im Jahr 1996 sei das Dorf

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010 - am 14.02.2026, 14:37:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Religion in Flüchtlingsunterkünften

mehrmals bedroht worden. Immer wieder wurde das Land zerstört. Frauen

undMädchen seien bedrängtworden, undBewohner, die sich gewehrt hätten,

hätten ihren Aufstandmit dem Leben bezahlt. Die Leichen seien als Warnung

mitten im Dorf zu einemHaufen drapiert worden. Viele hätten daraufhin die

Region verlassen. So gingen auch Rasheds Eltern und seine beiden jüngeren

Brüder Ende der 1990er Jahre gemeinsammit weiterenDorfbewohnern in den

Iran. Rashed war damals Ende 20. Er mochte sein Dorf nicht verlassen und

wollte sich stattdessen etwas aufbauen und die restliche Gemeinschaft un-

terstützen, um diese zusammenhalten. Kurz bevor seine Familie ging, wurde

seine Hochzeit mit einemMädchen aus demNachbarsdorf ausgerichtet. Alles

habe sehr schnell gehen müssen, sagte er. Sie war schließlich 15 und Rashed

31 Jahre alt, als sein Sohn Jawid im Jahr 2002 zur Welt kam. Jawid sei sein

größtes Glück, ein weiteres Kind habe es nicht gegeben. Seine Frau habe dies

stets als großes Unglück empfunden und sich zunehmend am Dorfschrein

aufgehalten, um dafür zu beten, ein weiteres Kind zu empfangen. Ihre Mut-

ter habe ihr Kräuter verabreicht, die jedoch nicht halfen, in der Folge habe

seine Frau damals sogar versucht, sich zu ertränken. Rashed führte unter an-

derem den labilen Zustand seiner Frau sowie deren festen Glauben als Grund

dafür an, sie nicht in die heimlich geführten Gesprächemit einbezogen zu ha-

ben. Auch Jawid hätte dies verstanden. Sie habe sich vielmehr daran erfreuen

sollen, dass die Familie keine Geldsorgen mehr hatte.

Im Sommer 2014 seien Rashed und sein Sohn vom abendlichen Ge-

sprächskreis gekommen und auf dem roten Motorrad zu ihrem Haus

gefahren, als sie Schreie hörten. Es seien einzelne Bilder, an die er sich

erinnern kann, erzählt Jawid, der damals 12 Jahre alt war. Die Haustür habe

offen gestanden. Viele Menschen aus dem Dorf hätten vor der geöffneten

Tür gekniet, geschrien und geweint. Sein Vater sei von fremden Männern

beschimpft worden, die Jawid noch nie zuvor gesehen hatte. Das Motorrad

sei plötzlich umgestoßen worden. Als die beiden sich zur Haustür vorkämpf-

ten, entdeckten sie Rasheds Frau, die mit durchtrennter Kehle im Hausflur

lag. Jawid habe zunächst nicht verstanden, dass es seine Mutter gewesen

sei, sagt er. Er habe aufgrund der Dunkelheit auch das Blut nicht als solches

erkannt. Erst als sein Vater ihn packte und zum Motorrad zog, sei ihm klar

geworden, dass es sich um seine Mutter gehandelt habe. Rashed zog seinen

Sohn weg aus der Menschenmenge, die die beiden bedrängte. Sie seien an-

geschrien und beschimpft worden und infolgedessen so schnell wie möglich

zum Motorrad zurückgelaufen, um der Menge zu entkommen. Stundenlang

seien sie in dieser Nacht auf dem Motorrad gefahren und hätten weit ab-

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010 - am 14.02.2026, 14:37:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Vierte Dimension: Religiöse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion 213

seits des Dorfes in den Bergen geschlafen. Sie erklären sich heute, dass die

fremden Männer aus der Stadt gekommen seien, da sie anders sprachen als

die Dorfbewohner. Sie seien keine Hazara gewesen. Auch hätten sie davon

gesprochen, Rashed zu töten, erinnert sich dieser. Sie mutmaßen weiterhin,

dass jemand sie oder weitere Mitglieder des Gesprächskreises verraten habe.

Vielleicht jemand aus dem Ältestenrat, vielleicht eine neugierige Ehefrau.

Ob der Rest der Gruppe um den Schuldeneintreiber noch lebte, wussten sie

nicht.

Kurz darauf fuhren Vater und Sohn in den Iran. Kurz vor der Grenze ver-

kauften sie das Motorrad und fuhren per Anhalter bis in einen Vorort Tehe-

rans. Zwei Wochen waren sie dorthin unterwegs. In Teheran vergingen noch

einige Tage, bis sie Rasheds Eltern und seine Brüder fanden, die in einer

Hazara-Diaspora-Gemeinde in ärmlichsten Verhältnissen lebten. Seine bei-

den jüngeren Brüder, die Rashed seit 17 Jahren nicht gesehen hatte, arbeite-

ten unter falscher Identität auf einem Markt und hatten mittlerweile selbst

Familie. Seine Eltern saßen tagsüber auf der Straße, um zu betteln. Afgha-

nen hätten es schwer im Iran, erzählt Rashed nachdenklich. Sie dürften nicht

arbeiten und die Kinder nicht die Schule besuchen. Um seine Familie nicht

zu verunsichern sowie um Jawid und sich selbst nicht zu gefährden, erzähl-

ten sie der Familie und anderenMitgliedern der Diaspora-Hazara-Gemeinde,

dass ihr Dorf von einer Gruppe Städter angegriffen worden sei, die unter

anderem Rasheds Frau ermordet hätten. Unter den Zuhörern befanden sich

einige junge Männer, die ebenfalls aus Afghanistan stammten und denen we-

gen kleinerer Vergehen wie Lebensmitteldiebstählen eine Abschiebung in die

Heimat drohte. Sie boten Rashed und Jawid an, sich ihnen auf ihrem Weg

nach Europa anzuschließen, um dort ein neues Leben beginnen zu können.

Die beiden stimmten zu und begaben sich nach zwei weiteren Monaten, in

denen sie sich Geld als Tagelöhner in Teheran verdienten, auf die Reise mit

den insgesamt acht weiteren Männern. Ihr Weg führte sie über die Türkei

und Bulgarien nach Griechenland, wo sie zwischenzeitlich in einem Flücht-

lingslager festsaßen, bis nach Italien. Sie waren größtenteils zu Fuß und per

Anhalter in Lastwagen unterwegs. In Italien blieben zwei der Männer zurück.

Sie witterten ein lukratives Geschäft, indem sie sich einer Schleppergruppe

anschlossen, von derenMitgliedern sie zufällig eine Person aus Teheran kann-

ten. Rashed, Jawid und die restlichen Männer fuhren mit dem Zug weiter

nach Deutschland. Ihre verbliebenen Weggefährten versuchten, nach Schwe-

den weiterzuziehen. Vater und Sohn blieben jedoch vorerst in München und

wurden dort zur Weiterverteilung nach Nordrhein-Westfalen registriert. Es

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010 - am 14.02.2026, 14:37:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Religion in Flüchtlingsunterkünften

sei nicht schlimm, dass die Wege sich getrennt hätten, so Rashed. Die ande-

ren Männer seien stets freundlich ihm und Jawid gegenüber gewesen, man

habe zusammengehalten und aufeinander aufgepasst, dennoch seien sie ›an-

ders‹ gewesen als Vater und Sohn. Jawid erzählte, dass einer der Männer die

Position des Anführers übernommen habe, obgleich Rashed der Gruppenäl-

teste gewesen sei. Er habe dafür gesorgt, dass, sofern möglich, die Gebets-

zeiten eingehalten wurden und zum Beispiel während ihrer Reise durch die

Türkei darauf bestanden, nach schiitischen Moscheen zu suchen, was sich je-

doch schwierig gestaltete und die Gruppe viel Zeit gekostet habe. Der Rest der

Gruppe habe sich dem jedoch gebeugt. Rashed sagt weiter, er habe während

der Flucht ein paar Mal vergessen, wer er sei. Seine eigene Geschichte sei ihm

zunehmend surreal vorgekommen, als sei sie jemand anderem passiert und

er habe diese lediglich erzählt bekommen. Jawid gibt zu, dass es ihm mitt-

lerweile schwerfalle, sich in seinen ehemaligen Alltag im Dorf zu versetzen

und er das Gesicht seiner Mutter kaum noch rekonstruieren könne. Bilder

der Mutter habe er nicht.

Im Juli 2015 kamen Vater und Sohn in einer Erstaufnahmeeinrichtung in

Nordrhein-Westfalen an. Dort lebten sie bis Ende November desselben Jah-

res. Nach etwa drei Monaten, mit Beginn des Herbstes, hätten dort seine An-

fälle begonnen, erzählt Rashed. Er fühlte sich zunehmend krank, da er nicht

schlafen konnte. Immer wieder sah er in seinen Träumen seine Frau imHaus-

eingang liegen. Dann wiederum erinnerte er sich an die Zeit der Taliban, die

jederzeit ins Haus hätten einfallen können. Sein Vater habe ihm damals ge-

heißen, wachsam zu sein, um die jüngeren Brüder im Falle eines Übergriffs

beschützen zu können. Rashed sagt, er habe regelrecht Angst vor dem Abend

und der damit einhergehendenMüdigkeit nach der Arbeit auf dem Feld emp-

funden.

In der Zeit in der Erstaufnahmeeinrichtung sei sein Vater ständigen

Stimmungsschwankungen unterworfen gewesen, erzählt Jawid. Mal sei

er schreckhaft gewesen und habe zu weinen begonnen, als dem Jungen

das Fenster in der Wohnung durch einen Luftzug zuknallte, mal sei er in

ähnlichen Situationen aufbrausend geworden und habe aggressiv Jawid

gegenüber reagiert. An manchen Morgen habe er nicht gewusst, in welchem

Land er sich befinde, erzählt Rashed: »Musste ich Jawid aufwecken. Musste

ich ihn fragen, wo sind wir. Sind wir in Iran, sind wir in Bulgaria?« Die

unterschiedlichen Stimmen auf den Fluren, die vielen Menschen allgemein

hätten dazu beigetragen, schätzt Jawid. Die Zeit in der Großunterkunft sei

ohnehin sehr schwierig gewesen. Niemand sei zum Reden da gewesen. Die

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010 - am 14.02.2026, 14:37:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Vierte Dimension: Religiöse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion 215

wenigen Männer, mit denen Vater und Sohn Kontakt hatten, da sie diese

etwa in der Essensausgabe häufiger sehen oder weil sie sich den Flur im

Wohngebäude teilen, sind vorwiegend Syrer und Iraker mit jeweils großen

Familien. Sie seien Sunniten gewesen und hätten großen Wert auf ihren

Glauben gelegt. Zwar sei kein enger Kontakt zwischen den Familien ent-

standen, da nur ein Familienvater bruchhaft Dari sprach und weder Rashed

noch Jawid Arabisch beherrschten, jedoch habe es immer wieder freundliche

Annäherungen gegeben, die aber stets mit kritischen Fragen verbunden

gewesen seien: »Wo kommt ihr her in Afghanistan? Wo genau? Seid ihr

sunni, ja? Wo ist deine Frau? Wo sind die Geschwister?« (Jawid, 2017) All

das habe die fremden Familien interessiert, erzählt Jawid. Sein Vater habe

sich daraufhin zunehmend isoliert, seltener die Wohnung verlassen und

versucht, den benachbarten Familien aus dem Weg zu gehen. Jawid habe

sich ambivalent gefühlt. Er habe gern die Einladungen der anderen Familien

angenommen, gemeinsame Zeit in deren Wohnung zu verbringen, auch

wenn er sich kaum habe verständigen können. Dennoch hätten ihm diese

Treffen ein gutes Gefühl gegeben, indem sie ihn an seine eigene Familie

erinnerten. Auch gaben sie Jawid die Möglichkeit, wieder Kind zu sein:

»Ich habemit den kleinen Kindern gespielt, zumBeispiel. Ein Junge, er heißt

Ali, war 10 Jahre alt. Wir haben uns [die Erstaufnahmeeinrichtung] immer

angeschaut zusammen. Ich weiß noch, wir haben zum Beispiel Spaß ge-

macht mit Sozialarbeitern oder einmal haben wir Fahrr[ä]der bekommen

und sind so rumgefahren.« (ebd.)

Dennoch musste Jawid in dieser Zeit Verantwortung für seinen Vater über-

nehmen, indem er diesen bei den Nachbarsfamilien verleugnete: »Habe ich

eigentlich immer gesagt ›Papa ist müde, Papa muss schlafen‹ oder ›Papa hat

kein[en] Hunger‹. Aber, ja, eigentlich sie haben mich immer gefragt nach

mein[em] Papa.« Besonders schwierig sei es in dieser Zeit für seinen Va-

ter und ihn gewesen, dass kein Kontakt mehr zur Heimat bestanden habe.

Die Beziehungen zum Dorf in Afghanistan waren gekappt, auch zu Rasheds

Familie in Iran bestand kein Kontakt mehr, da die Eltern kein Smartphone

oder Internetzugang besaßen. Abgesehen davon hätte es möglicherweise ein

Nachteil sein können, weiterhin Kontakt zu Jawids Großeltern und Onkeln

und damit auch zur Hazara-Gemeinschaft in Teheran zu pflegen, gibt Rashed

im Gespräch zu bedenken. Die Gemeinschaft sei sicher davon ausgegangen,

dass die Männergruppe während des gesamten Fluchtweges zusammenblieb.

Weiterhin seien er und Jawid in den Augen der Familie Schiiten. Auch nur der

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010 - am 14.02.2026, 14:37:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Religion in Flüchtlingsunterkünften

leiseste Verdacht eines Interesses am christlichen Glauben könnte zum Aus-

schluss aus der Familie führen oder ihnen sogar zur Bedrohung werden.

Die anderen Familien in der Erstaufnahmeeinrichtung hingegen führten

viele Gespräche mit ihren Angehörigen aus den Herkunftsländern. Es schien

ein ständiger Kontakt und Informationsfluss zu bestehen, so kommt es Ja-

wid vor. Dass angesichts dessen mit Skepsis auf die Tatsache reagiert wur-

de, dass Rashed und sein Sohn nicht mal ein Smartphone besaßen,1 erschien

dem Jugendlichen nachvollziehbar, brachte ihn jedoch auch zunehmend in

Bedrängnis, sodass er begann, Geschichten zu erfinden, die anderen plausi-

bel erschienen. Bald verlor er jedoch den Überblick, welchem Kind und wel-

chem Erwachsenen er was erzählt hatte, und war daher jedes Mal erleichtert,

wenn eine benachbarte Familie die Unterkunft verließ und daraufhin eine

neue einzog.

Während ihrer Zeit in der Erstaufnahmeeinrichtung sorgten sich die bei-

den auch um die Gespräche, die den Asylbescheid betrafen. Diese fanden di-

rekt auf dem Gelände der Unterkunft in einem abgetrennten Bereich statt.

Neben dem Personal des BAMF waren stets auch Dolmetscher zugegen. Ei-

ner der Dolmetscher habe sich befremdet gezeigt, dass er nicht auf dessen

1 Im Dorf, in dem die Hazara-Gemeinschaft in Afghanistan lebte, besaßen im Jahr 2013

nur zwei Mitglieder des Ältestenrates sowie der Schuldeneintreiber ein Smartphone.

Jawid kannte den Umgang damit jedoch aus seiner Zeit im Iran sowie von der Flucht.

Er habe häufig auf den Handys der jungen Männer, mit denen sie unterwegs waren,

spielen dürfen, sofern diese es nicht benötigten, um die weitere Fluchtroute zu be-

stimmen. Da weder Rashed noch Jawid zum Zeitpunkt der Flucht und ihrer Ankunft in

Deutschland lesen konnten, ihnen jedoch die Omnipräsenz der Geräte in der Erstauf-

nahmeeinrichtung unter Bewohnern und Mitarbeitern auffiel, zeigten sie sich in der

Reflexion ihrer Zeit in derUnterkunft beschämt. Sie schienen denBesitz sowie dieNut-

zung eines Smartphonesmit einem Zugang zu Bildung in Verbindung zu bringen, was

insbesondere dadurch deutlich wird, dass sie in den Jahren 2016 und 2017 besonders

stolz daraufwaren,mittlerweile versiert imUmgangmit ihrenGeräten zu sein unddar-

auf zum Beispiel täglich Nachrichten oder die Wetter-App aufrufen zu können. Auch

befanden sich Vater und Sohn zum Zeitpunkt der Forschung in ständigem Austausch

über ›WhatsApp‹, wenn Jawid in der Schule und sein Vater im Integrationskurs waren.

Dabei schrieben sie sich, je nach Kontext, entweder auf Dari mittels des lateinischen

Alphabets, das sie in Mittstadt erlernt hatten, oder auf Deutsch. Informationen über

behördliche Post oder über die Schule wurden auf Deutsch kommuniziert, Alltagsin-

formationen, zum Beispiel über den Einkauf, das Wetter oder Nachfragen nach dem

Befinden, hingegen auf Dari.

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010 - am 14.02.2026, 14:37:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Vierte Dimension: Religiöse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion 217

arabische Ansprache reagierte, erinnert sich Rashed. Dann haben sie wie-

der warten müssen, bis jemand gekommen sei, der ›Persisch‹ sprach, wie der

Dolmetscher der BAMF-Mitarbeiterin erklärt habe. Bis heute zeigt sich Jawid

erstaunt, dass dieser deutsche Begriff seine Sprache bezeichne, da er so an-

ders klinge als der ihm bekannte Name. Sein Vater sei während des Wartens

unruhig gewesen und hätte am liebsten den Raum verlassen, sagt er dann.

Rashed erinnert sich dazu:

»Weiß man nicht, welcher Mann da kommt und was die wollen. Kommt [je-

mand] aus Afghanistan, ist nicht gut für uns, weil, wir sind Hazara und wir

sind Christen. Kommt [jemand] aus Iran, ist nicht gut, weil Afghani in Iran

machen viele Probleme.Wir haben gewartet da, sehr lang und dann kommt

ein Mann und ich schaue an Jawid und denke: ›Bitte, nicht hören mein Dari

so genau, nicht hören, dass wir sind Hazara.« (Rashed, 2017)

In der ersten mehrstündigen Anhörung durch das BAMF schildern die bei-

den Männer infolgedessen in den Einzelinterviews der Behörde, dass sie ihr

Land aufgrund der problematischen wirtschaftlichen Situation haben verlas-

sen müssen. Sie können dabei ihren Herkunftsort glaubhaft machen, indem

sie konkrete Fragen zu diesem beantworten. Rashed ist sich sicher, dass der

Dolmetscher wie auch die BAMF-Angestellte dabei verstanden hätten, dass

Rashed und Jawid einer Minderheit angehörten. Dennoch haben beide im

Interview vermieden, den Begriff ›Hazara‹ zu verwenden. Darauf hatten sie

sich im Vorfeld geeinigt. Die Interviews fanden im Oktober 2015 statt und im

November erhielt Familie Bakhtari den ›Transfer‹, also das Schreiben, das sie

einer Kommune Nordrhein-Westfalens zuteilte. Darüber waren sie froh, sie

erinnern sich, beide geweint zu haben.Mit dem Begriff ›Mittstadt‹ verbinden

sie jedoch nichts. Auch können sie zu diesem Zeitpunkt noch nicht absehen,

wie langwierig und zehrend sich ihr Asylprozess noch gestalten wird.

9.1.2. Das Leben der Familie Bakhtari in der kommunalen Unterkunft

Im Dezember 2015 kamen Rashed und Jawid in Mittstadt an. Es war ihr ers-

ter Winter in Deutschland. Die Sozialarbeiterin Lisa wies ihnen eine Einzim-

merwohnung im Erdgeschoss der kommunalen Unterkunft zu und zeigte ih-

nen die Einrichtung. Jawid kann sich an diese erste Woche in der Unterkunft

kaum mehr erinnern. Er hatte Fieber und Schüttelfrost, schlief viel und kon-

zentrierte sich darauf, viel Wasser zu trinken. Rashed erzählte ihm später,

er müsse schnell gesund werden, die Sozialarbeiterin habe gesagt, er könne

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010 - am 14.02.2026, 14:37:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Religion in Flüchtlingsunterkünften

in seinem Zustand die Schule nicht besuchen, dies sei jedoch eine Pflicht in

Deutschland.

Zunächst tat den beiden Männern die eigene Wohnung gut. Sie waren es

gewohnt, auf engem Raum zusammenzuleben, und genossen es, diesen nun

nach ihren Bedürfnissen einrichten zu können. Als Erstes hätten sie sich ei-

nen Wasserkocher und Tassen gekauft, erzählen sie freudig, da dies in der

Erstaufnahmeeinrichtung für Privaträume nicht erlaubt gewesen sei. In ih-

rem Zimmer in Mittstadt war dies jedoch kein Problem. Eine Woche nach

seiner Krankheit besuchte Jawid dann die Schule. Er wurde der Internatio-

nalen Klasse der Hauptschule zugeteilt, die auch Nour Sayed, Dino Okereke,

Aldonidza Bozhdaraj und Saad Rahmani aus der Unterkunft besuchten. In

der Klasse war er mit 15 Jahren einer der ältesten Schüler. Im Unterricht gab

er sich Mühe und zeigte sich interessiert an den Übungen, die die Lehrer

durchführten − Artikel zuordnen, eine Selbstbeschreibung auf Deutsch for-

mulieren, ein Bild einer landestypischen Mahlzeit malen, kleine Theaterstü-

cke aufführen. Da mit individuellen Lernplänen und Arbeitsmaterialien ge-

arbeitet wurde, besonders in den Jahren 2015 und 2016 eine hohe Fluktuation

unter den Schülern der Internationalen Klasse bestand, es noch kein festes

Lehrpersonal für die Klasse gab,2 und die Unterrichtsstunden immer wieder

2 Das Lehrpersonal wechselte im Schuljahr 2015/2016 mehrmals. Zunächst wurde eine

Lehrerin der Hauptschule zur Übernahme der Klasse eingeteilt. Diese hatte jedoch

keine Erfahrung in der Arbeit mit Flüchtlingen und Neu-Zugewanderten. Daraufhin

übernahm eine Lehrerin, die kurz zuvor ihr Referendariat an einer anderen Schule be-

endet hatte. Auch sie hat keine Berufserfahrungmit der Zielgruppe, in ihrem Studium

jedoch einModul zu ›Interkulturalität‹ absolviert. In Gesprächen offenbarte sie bereits

nach einigen Wochen, wie sehr die Tätigkeit sie belaste und dass sie sich aktiv auf

Beamtenstellen in anderen Kommunen bewerbe, um bessere Arbeitsbedingungen als

im befristeten Angestelltenverhältnis zu haben, vor allem aber auch, um wieder ihre

Kernfächer unterrichten zu können. Die Arbeitmit der Internationalen Klasse stelle ei-

ne zu große Herausforderung dar, die ohne Sozialarbeiter oder Integrationshelfer im

Klassenraum nicht zu bewältigen sei. Als sie mit ihrer Bewerbung Erfolg hatte, wur-

de die Klasse übergangsweise mit Vertretungsstunden beschult. Wenn die entspre-

chendenVertretungslehrer erkranktwaren,musste der Unterricht ausfallen. Die Schü-

ler, die im schulischen Ganztag angemeldet waren, verbrachten den Schultag dann

im Schulgebäude, bis die Nachmittagsbetreuung begann. Kurz darauf übernahm eine

Studierende die Klasse. Sie strebt im Studium zwar keine Lehramtslaufbahn an, ist je-

doch arabische Muttersprachlerin. Mit dem Ende ihrer Semesterferien ging auch sie.

Kurz darauf fand die Schulleitung eine Lehrerin, die sowohl Studien- als auch Berufs-

erfahrung in der Beschulung der Zielgruppe vorweisen konnte und die Klasse fortan,

gemeinsammit einer weiteren Kollegin, unterrichtete. Zwar blieb diese Konstellation

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010 - am 14.02.2026, 14:37:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Vierte Dimension: Religiöse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion 219

aufgrund von Störungen oder Konflikten unterbrochen werdenmussten,3 fiel

lange Zeit nicht auf, dass Jawid nicht alphabetisiert war. Als es schließlich

auffiel, wurde Rashed über Lisa von der Schule kontaktiert. Rashed solle zu

einemGespräch kommen, ein Dolmetscher werde organisiert. Es sei notwen-

dig, darüber zu sprechen, über welche Schulerfahrung Jawid verfüge, welcher

Bildungsweg denkbar sei und wie er auf diesem bestmöglich gefördert wer-

den könne, bevor er dem Alter entwachse, die Hauptschule besuchen zu kön-

nen. Rashed glaubt, die Angst vor diesem Gespräch mit einem Dolmetscher

im Januar 2016 habe zu einer Intensivierung seiner Anfälle geführt. Er be-

gann damit, Alkohol zu trinken, um seinen »Körper [zu] beruhigen« (Rashed,

2017). Die Tatsache, dass Alkohol in Mittstadt, im Gegensatz zu Afghanistan,

erlaubt und schnell zugängig war, habe ihn stets mehr trinken lassen. Tags-

über besucht er dennoch seinen Sprachkurs, abends trank er, um einschlafen

zu können. »Ich wollte schlafen ohne Träume«, sagt er, denn noch immer ver-

folgten ihn die Bilder seiner Frau. Er redete sich ein, ihr Geist verfluche ihn,

da ihr Tod seine Schuld gewesen sei. Er fühlte sich schuldig dafür, dass Ja-

auch für das Schuljahr 2016/2017 bestehen, jedoch änderten sich stattdessen die Zu-

sammensetzung und das Engagement der Ehrenamtlichen, die imUnterricht einzelne

Schüler unterstützen sollten.

3 Störungen können hierbei externer wie auch interner Art sein und unterbrechen in

beiden Fällen den Unterrichtsverlauf. Als externe Störungen werden zum Beispiel der

unangemeldete Besuch von Ehrenamtlichen, Lehramtspraktikanten, Therapeuten (Lo-

gopäden oder Ergotherapeuten) oder Sozialarbeiter bezeichnet, die die Klasse unver-

mittelt aufsuchten, um ein Kind zur Individualförderung abzuholen oder dringende

Anliegen mit der Lehrerin zu besprechen. Als interne Störungen werden von der Klas-

se ausgehende Dynamiken bezeichnet, die den Unterrichtsverlauf ebenso beeinträch-

tigen oder sogar unterbrechen. Zum Beispiel dann, wenn Schüler die Lehrerin darauf

hinweisen, dass sie ihre Sporttasche oder Jacke aus einem anderen Klassenraum ho-

len müssen oder ihre Arbeitsmaterialien im dafür vorgesehenen Bereich nicht finden

können. Weiterhin werden Störungen auch dadurch ausgelöst, dass einzelne Schüler

die Lehrerin um etwas zu Essen bitten oder sie nach Geld fragen, da sie noch nicht

gefrühstückt oder keine Verpflegung bei sich haben. Andere interne Störungen sind

zum Beispiel durch Konzentrations- oder Aufmerksamkeitsprobleme zu begründen

oder gehen von einem Unverständnis der Aufgabenstellung aus, was wiederum einen

Kommunikationsprozess unter denjenigen Schülern auslöst, die einer gemeinsamen

Sprachgruppe angehören. Auch kommt es zu internen Störungen aufgrund von Unge-

rechtigkeitsempfindungen einzelner Schüler, die daraufhin laut oder aggressiv ihren

Klassenkameraden oder der Lehrerin gegenüber werden. Daraus können wiederum

größere Konflikte entstehen, oder ältere Konflikte werden neu entfacht.

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010 - am 14.02.2026, 14:37:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Religion in Flüchtlingsunterkünften

wid ohne Mutter aufwuchs und dass kein Kontakt mehr zur Familie und dem

Dorf bestand.

Auch die Nachbarn der kommunalen Unterkunft, die der Ankunft der

beiden Männer von Beginn an skeptisch gegenüberstanden, da üblicherwei-

se mindestens Dreierfamilien in die Unterkunft einzogen, begannen Rashed

einzuschüchtern und bestärkten ihn somit darin, sich vor diesen zurückzu-

ziehen. Aus Protokollen der teilnehmenden Beobachtung geht hervor, wie

Shabnam Rahmani Rashed skeptisch beäugte, wenn sie diesen imWaschma-

schinenraum traf. Gemeinsam mit Familie Ahmadi und Familie Sayed dis-

kutierte sie bei einer Tasse Tee darüber, dass Rashed Frauenarbeit erledige,

indem er einkaufen gehe, die Wäsche wasche und den Flur putze. Es sei un-

zumutbar für den Sohn, ohneMutter leben zumüssen. EinMann könne nicht

kochen, dem Jungen ginge es sicher schlecht. Noch im Dezember erfährt Al-

doniza Bozhdaraj von Dino Okereke, Jawid habe sich diesem auf dem ge-

meinsamen Schulweg anvertraut und gesagt, dass er Christ sei. Dino, der sich

darüber freute, einen Verbündeten in der Klasse zu haben, der seine religiöse

Zugehörigkeit teilte, erzählt dies daraufhin Aldoniza. Diese gab die Informa-

tion an ihre beste Freundin Nour weiter, die es wiederum ihrer Mutter Nimaz

erzählte. Somit kam die Information über Familie Bakhtari in der Teerunde

der Frauen an und stieß auf Entsetzen. Dieses äußert sich zunächst darin,

dass, wenn Rashed zuweilen im Hinterhof des Gebäudes verwirrt auf und ab

lief, Shabnam aus dem Fenster schaute und ihn beschimpfte, erzählt Rashed.

Einmal habe sie ihn auch bespuckt.Ob Fatima undNimaz auch dabei gewesen

seien, könne er nicht sagen. Es falle ihm schwer, die Frauen zuzuordnen, mit

denen er damals erst etwa einen Monat in der Unterkunft zusammenlebte.

Außerdem wisse er nicht, woher sie von seinem Geheimnis wüssten. Er und

Jawid trügen bewusst keine religiösen Merkmale und würden mit nieman-

dem über Religion sprechen. Im Februar 2016 trank Rashed bereits in dem

Maße Alkohol, dass er stark danach roch. Durch den Hausmeister Amir, der

schnell darauf aufmerksam wurde, wird auch Lisa darüber informiert. Ge-

meinsammitThomas besuchte sie Rashed in seinem Zimmer. Sie sammelten

die Flaschen ein, die sie finden konnten, und verwarnten ihn. Der Konsum

von Alkohol sei in der Unterkunft verboten.

Amir kam am Nachmittag desselben Tages erneut zu Rasheds Wohnung,

gemeinsammit einem fremden Mann. Rashed ließ die beiden herein und bot

ihnen Tee an. Es stellte sich heraus, dass der Fremde Iraner war, jedoch schon

viele Jahre in Mittstadt lebte. Zu Beginn sei es ein freundliches Gespräch ge-

wesen. Es sei darum gegangen, dass sich Männer helfen müssten. Dass auch

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010 - am 14.02.2026, 14:37:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Vierte Dimension: Religiöse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion 221

der Iraner sich habe einleben müssen in Mittstadt − vor vielen Jahrzehnten,

als er zum Studieren nach Deutschland kam. Danach ging es um Rasheds Al-

koholproblem, erinnert er sich. Dass man als Muslim, besonders in Europa,

darauf achten müsse, nicht vom Glauben abzukommen. Dass man sich nun

in besonderem Maße an religiöse Vorgaben festhalten solle. Wie wichtig es

für den Sohn sei, Halt zu finden im Vater und dem Glauben. »Habe ich nur

zugehört«, erinnert sich Rashed, »Ich war ganz, ganz leise.« Bevor die beiden

ihn verlassen, laden sie ihn noch in ihre Moscheegemeinde ein und hinterlas-

sen ihre Telefonnummern auf einem Zettel. Rashed könne jederzeit anrufen.

Man sei für ihn da.

Auch von diesem Gespräch erfuhren die Nachbarsfamilien. Amir deutete

gegenüber den Familienvätern Khaled und Abdul an, dass Rashed ein Alko-

holproblem habe.Daraufhin erfuhren deren Frauen davon.Die Tatsache, dass

Rashed Alkohol trank, entrüstete die Frauen der Familien. Jawid wurde fortan

in der Schule regelmäßig von Mitschülern bedrängt. Meistens gingen diese

Provokationen maßgeblich von Saad Rahmani aus. Zwar war dieser darauf

bedacht, Jawid nicht zu nahe zu kommen, da der 15-Jährige ihm körperlich

überlegen war, dennoch spannte er andere Jungen ein, um Jawid zu irritie-

ren oder einzuschüchtern. Dies geschah zum Beispiel, indem Jawid von einer

Gruppe Jungen während des Mittagessens in der Schule gefragt wurde, ob er

Schweinefleisch esse. Es wurden in der Folge viele Witze darüber gemacht.

Auch dass Jawids Vater Alkohol trank,wurde in der Klasse verbreitet. In einem

langen Gespräch mit der Forscherin berichtet Jawid, dass ihn dieses Verhal-

ten zwar gestört habe, er aber nicht darauf einging und sich immer wieder

ins Gedächtnis rief, dass die anderen Jungen jünger und schmächtiger als er

seien und er sie im Zweifelsfall ernsthaft verletzen könne. Auch habe er ein

13-jähriges Mädchen aus seiner Klasse besonders gern, die ihm manchmal

zulächle, wenn Jawid und seine Freunde ihn provozierten – Hira. Sie habe

schöne Augen und sei sehr schlau, sagt er grinsend. Dadurch sei alles weni-

ger schlimm.

Etwa einen Monat später, im März 2016, spottete Saad auch in der Un-

terkunft über Jawid, mittlerweile auch offen vor seinen Eltern oder den Fa-

milienangehörigen der Familie Sayed oder Ahmadi. Am Ende dieses Monats

erhielt Familie Bakhtari einen Brief. Es war ein Abschiebebescheid. Darauf-

hin versuchte Rashed am nächsten Tag, sich das Leben zu nehmen, als Ja-

wid in der Schule war. Amir fand ihn an diesem Vormittag zufällig in seiner

Wohnung, als er nach ihm sehen wollte, und rief den Notarzt. Rashed wurde

zunächst in die Klinik gebracht und dann nach vier Tagen in die Psychiatrie

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010 - am 14.02.2026, 14:37:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Religion in Flüchtlingsunterkünften

verlegt. Dort blieb er bis auf Weiteres stationär. Es dauerte zwei weitere Mo-

nate, bevor Rashed entlassen wurde und eine Gesprächstherapie im Rahmen

einer psychologischen Beratung speziell für Flüchtlinge begann. Diese und

auch der Frühling im Jahr 2016 schienen ihm gut zu tun. Im Juni erhielt er

schließlich einen Kontakt zu einer evangelischen Gemeinde in Mittstadt, die

er kurz darauf gemeinsam mit Jawid aufsuchte.

9.1.3. Familie Bakhtari in der evangelischen Gemeinde

Im Rahmen der evangelischen Gemeinde lernte Familie Bakhtari zunächst

den Pfarrer, Herrn Schneider, besser kennen, der Gespräche mit ihnen führte

und sie zu Gemeindeaktionen einlud. Jawid und Rashed besuchten Gemein-

deflohmärkte und ein Gemeindesommerfest und wurden bald darauf zum

Gottesdienst und zu Bibelkreisen eingeladen. Auch vermittelte der Pfarrer ih-

nen einen Anwalt, ebenfalls ein Gemeindemitglied, der sie ehrenamtlich be-

riet. Erstmalig konnten sie nun über ihren wahren Fluchtgrund sprechen. Sie

lernten weiterhin viele geflüchtete Iraner und einige andere afghanische Fa-

milien durch die Gemeinde kennen, die bereits konvertiert waren oder diese

Absicht hatten. Beide Männer fühlten sich wohl und besuchten das Gemein-

dezentrum fortan fast täglich. Bis zur Ausstellung des Taufscheins dauerte es

dann noch fast ein weiteres Jahr, in dem sich beide intensiv in die Gemeinde

einbrachten.

Im Mai 2017 kam es zu einem Anschlag auf die deutsche Botschaft in Ka-

bul.4 Infolgedessen erhielten Vater und Sohn die Nachricht ihres Anwaltes,

dass Abschiebungen nach Afghanistan bis auf Weiteres ausgesetzt seien und

sie somit bessere Chancen hätten, in Mittstadt bleiben zu dürfen. Diesbezüg-

lich gab Rashed jedoch zu bedenken: »Wir sind jetzt Christen. Jetzt können

wir nicht mehr zurück« (Jawid, 2017). Als ich Jawid fragte, was Christsein für

ihn bedeute, sprach er vor allem vom »frei sein« (ebd.). Zwar sorgte er sich

noch um den Aufenthaltsstatus der Familie, doch er schmiedete mittlerweile

auch schon Zukunftspläne. Er hatte bereits zwei Praktika absolviert, als Koch

und als Kfz-Mechaniker, und beide Male sehr gute Arbeitszeugnisse erhalten.

Sein Traum sei es aber, »in Deutschland Polizist zu werden«. Er konkretisier-

te seine Zukunftsvorstellungen, indem er aufzählte: »Wir haben später eine

eigene Wohnung, wir gehen zur Gemeinde, ich werde ein Polizist sein und

4 Siehe exemplarisch Spiegel Online 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010 - am 14.02.2026, 14:37:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Vierte Dimension: Religiöse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion 223

dann kann mein Papa sehr stolz auf mich sein, wenn ich ein Polizist bin. Ich

beschütze dann meinen Papa.« (Jawid, 2017)

In der Folge wurden Interviews5 mit dem Pfarrer der evangelischen Ge-

meinde, Herrn Schneider, geführt sowie mit dem libanonstämmigen Herrn

Karami, der als Berater für diejenige Moschee agierte, deren Mitglieder auch

der Hausmeister Amir und sein iranstämmiger Begleiter waren, die Rashed

zu Beginn des Jahres 2016 aufsuchten.

9.2. Analyse

Familie Bakhtari sah sich im Fallbeispiel vor allem mit Zugehörigkeitskon-

flikten aufgrund ihrer neuen Religionszugehörigkeit sowie mit Apostasie-

Anschuldigungen konfrontiert. Im Folgenden finden diese eine Erläuterung,

indem sie in eine religionsethnologische Verortung des Konversionsphä-

nomens eingebettet werden. Auch die mentale Gesundheit Rasheds wird

hinsichtlich seiner besonderen Erlebnisse als Flüchtling thematisiert.

9.2.1. Zugehörigkeiten

Die Zugehörigkeit zu einer Minderheit wird für Familie Bakhtari anhand un-

terschiedlicher Konstellationen deutlich. Zunächst gehörten sie der ethni-

schen Minderheit der Hazara in ihrem Heimatland, Afghanistan, an, die in

langer Tradition gesellschaftlicher Diskriminierung stehen (vgl. Bindemann

1987). Ebenso gehörten die Bakhtaris zur religiösen Gruppe der Schiiten, die

in Afghanistan eine religiöse Minderheit stellten. Als Rashed begann, sich

mit dem christlichen Glauben auseinanderzusetzen, und auch seinen Sohn

einbezog, war ihm bewusst, dass dies im Dorf nicht akzeptiert wurde. Er

achtete daher darauf, die selbst auferlegten Regeln der Gruppe einzuhalten

und niemanden außer den Teilnehmern des Gesprächskreises einzuweihen.

Auch in Teheran verstanden sich die Bakhtaris durch ihre Auseinanderset-

zung mit dem christlichen Glauben nicht als zugehörig. Obgleich sie sich für

einen kurzen Zeitraum in einer Hazara-Gemeinschaft aufhielten und dort

auch der Kontakt zu Rasheds Familie bestand, fürchteten sie Konsequen-

zen, wenn sie sich der Familie oder der Gemeinschaft gegenüber offenbar-

ten. Zwar stellten Schiiten die Mehrheit der iranischen Bevölkerung, jedoch

5 Siehe Anhang Interviews mit Pfarrer Schneider und Herrn Karami.

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010 - am 14.02.2026, 14:37:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Religion in Flüchtlingsunterkünften

erlebten die Bakhtaris die Stellung afghanischer Flüchtlinge im Land als pro-

blematisch, da der gesellschaftliche Status unsicher und das tägliche Leben

mit vielen Hürden verbunden war. So war es nicht möglich, mit der afgha-

nischen Staatsbürgerschaft zu arbeiten, was lediglich eine Tätigkeit als Tage-

löhner übrig ließ, außerdem durften die Kinder die iranischen Schulen nicht

besuchen.

Auf der Flucht erlebten Rashed und Jawid wiederum Unannehmlichkei-

ten aufgrund ihrer neuen religiösen Zugehörigkeit. Dadurch, dass sie sich

zum Zeitpunkt der Flucht nicht mehr als Muslime verstanden, bereitete es

ihnen Unbehagen, die Gebetszeiten einzuhalten sowie in der Türkei schii-

tische Moscheen aufzusuchen. Zwar waren sie mit ihrer ethnischen Zuge-

hörigkeit als Hazara den restlichen acht Gruppenmitgliedern während der

Flucht ähnlich, erlebten diese jedoch laut Rashed aufgrund der unterschied-

lichen religiösen Orientierung als ›anders‹, sodass die Gruppe vielmehr eine

Solidargemeinschaft für die Zeit während der Flucht bildete. In der Erstauf-

nahmeeinrichtung in Nordrhein-Westfalen waren die beiden Männer dann

damit konfrontiert, unterschiedliche Sprach- und Religionszugehörigkeiten

als solche zu identifizieren und sich entsprechend dazu zu verhalten, ohne

dass ihnen Nachteile entstanden. Sie stellten zunächst fest, dass viele Per-

sonen, mit denen sie in der Unterkunft in Kontakt kamen, zur arabischen

Sprachgruppe gehörten, was zuweilen ein Kommunikationshindernis für sie

darstellte.Weiterhin wurde ihnen klar, dass unter den Familien,mit denen sie

Kontakt hatten,mehrheitlich Sunnitenwaren.Da ihnen dieseDifferenzen be-

wusst waren, fühlten sie sich von den Fragen jener Familien wie »Wo kommt

ihr her in Afghanistan?«, »Wo genau?«, »Seid ihr sunni, ja?«, »Wo ist deine

Frau?«, »Wo sind die Geschwister?« (Jawid, 2017) bedrängt, da ihre Antworten

von denen abwichen, die sie als von den Fragenden erwartete Antworten ver-

muteten. Somit verschwiegen sie erneut ihre religiöse Zugehörigkeit sowie

ihre Zugehörigkeit zur Minderheit der Hazara. Doch auch der Bildungshin-

tergrund sowie der Zugang zur Technik unterschied sie von den meisten an-

deren Bewohnern, wie sie feststellten. Im Gegensatz zu der von ihnen wahr-

genommenen Mehrheit waren Rashed und Jawid nicht alphabetisiert und be-

saßen kein eigenes Smartphone. Auch hatten sie keinen Internetzugang oder

Zugriff auf Plattformen der sozialen Medien. Des Weiteren waren sie in kei-

nerlei soziale Netzwerke eingebunden, da sie keinen Kontakt zu Verwandten

in Afghanistan oder Iran aufrechterhielten, was eine ungewöhnliche Situati-

on für sie darstellte. In der Folge entzog sich Rashed zunehmend der sozia-

len Konfrontation mit den Anderen, indem er das Zimmer nur noch selten

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010 - am 14.02.2026, 14:37:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Vierte Dimension: Religiöse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion 225

verließ, einige Mahlzeiten ausließ und versuchte, tagsüber Schlaf zu finden.

Jawid wiederum suchte zwar die Nähe zu anderen Bewohnern, musste aller-

dings auch Verantwortung für die Familie übernehmen, indem er den Vater

verleugnete oder ihnen plausibel erscheinende Antworten auf deren Fragen

gab. Dabei verstrickte er sich zunehmend in unterschiedliche Alternativver-

sionen der eigenen Geschichte. Diese Narrative als »mythico-history« (Malkki

1995: 54) umschreibt Malkki wie folgt:

»It represented not only a description of the past, nor even merely an eval-

uation of the past, but a subversive recasting and reinterpretation of it in

fundamentally moral terms. In this sense, it cannot be accurately described

as either history or myth.« (ebd.)

Das Leben in der Erstaufnahmeeinrichtung stellte für Jawid, entsprechend

Malkkis Beobachtungen (vgl. ebd.: 105f.), einen Anlass dar, die Strukturen sei-

ner Herkunftsgesellschaft zu reproduzieren, indem er die ihm bekannten As-

pekte umMacht und Autorität produktiv für seinemythico-history nachMalkki

machte. So verlieh er in seinen Geschichten seiner Familie eine Zugehörig-

keit zur religiösen Mehrheit Afghanistans, die der der Fragenden gleich ist

– dem sunnitischen Islam. Weiterhin verschwieg er die Zugehörigkeit zur

ethnischen Minderheit der Hazara und sprach mit anderen nicht über den

wahren Fluchtgrund der Familie, der ein Interesse am christlichen Glauben

impliziert. Diese Art der individuellen und flexiblen Handhabung der Zuge-

hörigkeiten zu vor allem ethnischen und religiösen Gruppen diente vorwie-

gend einer strategischen Unsichtbarkeit, um zum Beispiel Unannehmlichkei-

ten oder Gefahren zu vermeiden (vgl. ebd.: 156). Auch Jawid schien die Not-

wendigkeit zu empfinden, sich hinsichtlich seiner Vergangenheit der Mehr-

heit derjenigen anzupassen, auf die er in der Erstaufnahmeeinrichtung traf.

Es war jedoch unklar, ob er dies aus Gewohnheit tat, um Unannehmlichkei-

ten und Dissonanzen vorzubeugen, oder ob er es aus einer Schutzbedürf-

tigkeit heraus verfolgte, um etwaige Konsequenzen zu vermeiden. Im Falle

des Erstgesprächs zum Asylentscheid mit der BAMF-Mitarbeiterin und ei-

nem Dolmetscher scheint es eindeutiger zu sein. Indem Rashed und Jawid

vorab besprachen, ihre ethnische Zugehörigkeit zumindest nicht namentlich

im Gespräch zu erwähnen sowie über ihren wahren Fluchtgrund zu schwei-

gen, wird deutlich, dass sie negative Konsequenzen aufgrund dieser Infor-

mationen befürchteten. Diese Befürchtungen schienen sich insbesondere an

der Person des Dolmetschers festzumachen. So erläutere Rashed:

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010 - am 14.02.2026, 14:37:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Religion in Flüchtlingsunterkünften

»Weiß man nicht, welcher Mann da kommt und was die wollen. Kommt [je-

mand] aus Afghanistan, ist nicht gut für uns, weil, wir sind Hazara und wir

sind Christen. Kommt [jemand] aus Iran, ist nicht gut, weil Afghani in Iran

machen viele Probleme.Wir haben gewartet da, sehr lang und dann kommt

ein Mann und ich schaue an Jawid und denke: ›Bitte, nicht hören mein Dari

so genau, nicht hören, dass wir sind Hazara.« (Rashed, 2017)

Damit wird die Situation für Vater und Sohn erklärbar. Zunächst überwiegt

die Ungewissheit, mit wem die beiden sprechen werden (›Weiß man nicht, wel-

cher Mann da kommt […]‹). Diese siedelt sich auf den Ebenen an, wie viel die

Person hört (›Bitte, nicht hören mein Dari so genau […]‹), welches Erfahrungswis-

sen sie hat (›[…] nicht hören, dass wir sind Hazara‹), und welchen Einfluss sie

auf die Zukunft der Bakhtaris haben kann. Auch die Agenda desjenigen, der

sie interviewen wird, also ›was die wollen‹ treibt Rashed um. Er schätzt die

Chancen für ihn und seinen Sohn in beiden ihm denkbaren Fällen als ungut

ein: Sollte die Person ein Landsmann sein, also aus Afghanistan stammen, sei

dies möglicherweise nicht gut für die Bakhtaris, da sie sowohl von der Mehr-

heitsethnie der Paschtunen abweichen als auch von der religiösen Mehrheit

der Sunniten. Zusätzlich sorgt er sich darum, dass auch das religiöse Inter-

esse am Christentum aufgedeckt werden könnte. Sollte der Dolmetscher je-

doch aus dem Iran stammen, bereitet dies Rashed Sorgen, ›[…] weil Afghani

in Iran machen viele Probleme.‹ Damit spielte er auf die Situation afghanischer

Flüchtlinge im Iran an, indem er auf sein Erfahrungswissen darüber zurück-

griff, wie es seiner Familie und der Hazara-Gemeinschaft in Teheran erging.

Rashed bedachte jedoch nicht die Möglichkeit, dass der Dolmetscher neu-

tral, ebenfalls einer Minderheit angehörig oder aus einem gänzlich anderen

Kontext stammen könnte. Auch wird im Interviewausschnitt deutlich, dass

Rashed sich und seinen Sohn als ›wir sind Hazara und wir sind Christen‹ be-

zeichnete. Das Bekenntnis zum Christentum erfolgte für ihn daher bereits

zu einem sehr frühen Zeitpunkt, schon lange, bevor er einen sogenannten

Taufschein der evangelischen Gemeinde erhielt.

In der kommunalen Unterkunft setzten sich die Nachfragen und Kon-

frontationen mit anderen Bewohnern zum Hintergrund der Familie fort und

wurden sogar zum Dauerzustand. Dadurch, dass die Fluktuation unter den

kommunalen Bewohnern sehr gering war, schienen Rashed und Jawid dar-

auf bedacht, sich möglichst zurückzunehmen und wenig ihrer Vergangen-

heit anderen gegenüber preiszugeben. Rashed gab an, dass er und sein Sohn

keine religiösen Symbole trugen, was sich auch mit den Beobachtungspro-

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010 - am 14.02.2026, 14:37:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Vierte Dimension: Religiöse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion 227

tokollen deckt. Weiterhin waren sie darauf bedacht, möglichst schnell Fort-

schritte in der deutschen Sprache zu machen. Möglicherweise stellte dies ei-

nen Versuch dar, zügig in der Aufnahmegesellschaft anzukommen, könnte je-

doch auch darauf hindeuten, sich von der Vergangenheit abzulenken und sich

stattdessen einer neuen Perspektive zu zuzuwenden. Dennoch gelang es den

Bakhtaris nicht vollständig, ihren Hintergrund zu verschleiern. Ihr Handeln

wurde vor allem von den Frauen der Familien Sayed, Ahmadi und Rahma-

ni beobachtet und gedeutet. Diese hinterfragten unter anderem, weshalb die

beiden Männer gemeinsam ohne eine Frau zusammenlebten, und kritisier-

ten, dass Rashed den häuslichen Pflichten nachkam. Zum einen wurde unter

den Frauen darüber gesprochen, im extremen Fall äußerte sich das Unbeha-

gen darüber darin, dass Rashed bespuckt wurde. Weiterhin wurde die neue

religiöse Zugehörigkeit der Familie zum Thema in der Unterkunft, nämlich

dadurch, dass Jawid sich Dino anvertraute, von dem er wusste, dass dieser

einer christlichen Familie angehörte. Für Jawid war in diesem Moment nicht

absehbar, dass diese Information in der Unterkunft verbreitet werden könnte,

vielmehr unternahm er den Versuch einer Kontaktaufnahme mit Dino, den

er als jemanden wahrnahm, mit dem er eine Gemeinsamkeit teilte. Dass so-

mit ebenso die Apostasie der afghanischen Familie in der Einrichtung zum

Thema wurde, war Jawid ebenfalls nicht bewusst.

Doch auch, als die beiden Männer Kontakt zur evangelischen Gemeinde

Mittstadts aufnahmen und sich dort qua ihrer religiösen Orientierung zuge-

hörig fühlten, waren sie unter der Gruppe der Flüchtlinge weiterhin in der

Minderheit als Afghanen und Hazara und ebenso als Flüchtlinge in der Grup-

pe der Gemeindemitglieder. Dennoch schien diese Abweichung sie nicht dar-

an zu hindern, sich in der Gemeinde wohlzufühlen und Vertrauen zu fassen,

möglicherweise, weil sie vor allem positive Erfahrungen im Kontakt mit den

Gemeindemitgliedern machten und Unterstützung erhielten, indem sie zum

Beispiel erstmalig eine juristische Begleitung erfuhren.

9.2.2. Konversion

Der Frage der Motivlage für Konvertiten nachgehend, sind eindeutige Un-

terscheidungen zwischen religiöser und sozialer Dimension einer Konversi-

on beinahe unmöglich, da diese sich häufig überlagerten (vgl. Rambo 2003:

214). Die soziale Dimension versteht Buckser hierbei als »[…] social event, a

phenomenon with meanings and consequences for the social groups within

which they occur.« (Buckser 2003: 69) Weiterhin spricht er von Konversion als

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010 - am 14.02.2026, 14:37:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Religion in Flüchtlingsunterkünften

»[…] social act; one does not merely join a faith, but one enters into a set of

new relationships with members of a religious community.« (ebd.) Zu die-

sen Betrachtungen müssten auch die etische sowie emische Perspektive als

Gesamtkomplex hinzugezogen werden (vgl. Rambo 2003: 214.). Dies resul-

tiere in einem »[…] cluster of types of changes that have been observed and

discussed.« (Rambo 2003: 214) Dies sei für das Verständnis, als eine Begriffs-

definition.

Kipp umreißt einen Großteil der religionsethnologischen Forschung um

Konversion, die besagt, dass Konversion häufig als Strategie genutzt werde,

eine soziale oder ethnische Zugehörigkeit zu erwerben (vgl. Kipp 1995). Buck-

ser wiederum, der sich in seinem Standpunkt vor allem darauf bezieht, dass

es zumeist christliche Perspektiven seien, aus denen Konversion betrachtet

werde, kritisiert, dass die beschriebene soziale Dimension der Konversion da-

her häufig nicht als bedeutsam im Diskurs wahrgenommen werde:

»[… Such scholars] have regarded them as less than »true« conversions and

classified them as political or social rather than religious phenomena. Con-

sequently, they have said relatively little about the effects of such conver-

sions on either the experience of converts or on the religious communities

that they join.« (Buckser 2003: 81)

Dabei sei die soziale und praktische Dimension des Glaubens in vielen Fällen

bedeutungsreicher als die spirituelle Einstellung (vgl. ebd.: 82). Gemeinsam

mit Glazier gibt er in der Folge eine religionsethnologische Definition, die

eine kontextuelle Einbettung berücksichtigt:

»Conversion is usually an individual process, involving a change ofworldview

and affiliation by a single person, but it occurs within a context of institu-

tional procedures and social relationships.« (Buckser/Glazier 2003: xi)

Die eigentliche Frage sei jedoch, so Buckser und Glazier, »What effects does

conversion produce in the group that gains a convert, and what does it do

to the group that loses one?« (Buckser/Glazier 2003: xii) In der Folge beant-

worten sie diese damit, dass »Conversion highlights the interaction, and in

many cases the tension, between individual consciousness and the structural

requirements of community life.« (Buckser/Glazier 2003: xii) Dass eine Kon-

version ein gesellschaftliches Zusammenleben erschweren kann, wird auch

im Fallbeispiel um die Familie Bakhtari deutlich, und ist ablesbar an den In-

teraktionen und Befürchtungen der beiden Männer in ihren jeweiligen Le-

benskontexten und -zusammenhängen – im Herkunftsland, bei der Familie

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010 - am 14.02.2026, 14:37:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Vierte Dimension: Religiöse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion 229

im Iran, während der Flucht, in der Erstaufnahmeeinrichtung und auch in

der kommunalen Unterkunft. Dies deckt sich mit den Befunden Baumanns,

der argumentiert, die religiöse Zugehörigkeit sei ein möglicher Differenz-

marker und erfahre häufig eine neue Sichtbarkeit im Kontext der Migrati-

on (vgl. Baumann 2018: 44; siehe auch Krech 2008). Dabei stellt er fest, dass

»der gleiche Glaube (ebd.: 43)« zwar das Potenzial habe, Migranten im Auf-

nahmeland zusammenführen, dieMigrationserfahrung jedoch auch eine »[…]

Chance zur Befreiung von religiösen Vorgaben und Kontrolle« (ebd.: 43) bie-

te. Baumann erwähnt jedoch nicht, in welchem Maße die religiöse Zugehörig-

keit im Aufnahmeland entscheidend hinsichtlich der Einfindung in soziale

Netzwerke sein kann, beziehungsweise welchen taktischen Aufwand es für

Flüchtlinge bedeutet, die »Chance zur Befreiung« (ebd.) überhaupt wahrneh-

men zu können. Am Beispiel Jawids, der sich aufgrund der kritischen Nach-

fragen zum Familienhintergrund immer weiter in unterschiedliche Narrative

verstrickt, wird ersichtlich, dass es nahezu unmöglich ist, als ›unbeschriebe-

nes Blatt‹ eine Flucht anzutreten oder sich im Aufnahmeland einzufinden.

Stets sieht er sich der Notwendigkeit ausgesetzt, sich zu positionieren, was

ihn zunehmend unter Druck geraten lässt. Im Kontext der Erstaufnahmeein-

richtung und der kommunalen Unterkunft erreicht dieses Empfinden seine

Klimax. Pfaff-Czarnecka erklärt dies wie folgt: Dadurch, dass Zugehörigkei-

ten stets verteidigt würden, hätten diese exkludierende Wirkung (vgl. Pfaff-

Czarnecka 2012: 9). Daraus resultierten soziale Grenzziehungen, die wieder-

umneue Spannungsfeldermit sich brächten (vgl. ebd.).Westin undHassanen

argumentieren weiter, dass es erst mit der Einfindung in soziale Netzwerke

und Beziehungen zu anderen Ortsansässigen möglich werde, einen eigenen

Weg im neuen Kontext zu finden und zu beschreiten (vgl. Westin/Hassanen

2014: 99). Erst dann, so die Autoren, böten sich auch Chancen, neue Lebens-

modelle und Rollenbilder kennenzulernen (vgl. ebd.: 21).

Aus religionsethnologischer Betrachtung geht daher hervor, dass es vor

allem »[…] the practice of social life in which the various embodiments of

meaning are sustained in relational ways.« (Austin-Broos 2003: 9) ist, die ei-

ner Analyse bedürfe, um Aussagen über die Motivationen einer Konversion

sowie über deren Wahrnehmung in der Gemeinschaft treffen zu können. Am

Beispiel des Nationalhinduismus in Indien zeigt Menon, wie eine Konversi-

on zum Christentum von Hindu-Nationalisten im Kontext des Subkontinents

wahrgenommen wird:

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010 - am 14.02.2026, 14:37:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Religion in Flüchtlingsunterkünften

»Conversion to Christianity is portrayed as an act that threatens the integrity,

security, and cultural essence of the nation. By vilifying Christians, Christian-

ity, andChristianmissionaries not only asmorally suspect but also as a threat

to the sanctity and integrity of the Indian polity, the movement is able to

project its agenda as the moral and patriotic duty of all Indians, thereby es-

tablishing its own legitimacy and mobilizing support for its political plat-

form. Conversion is not seen as simply an individual expression of faith but

rather as a political choice that necessarily implicates questions of national

allegiance, patriotism, and cultural determination. Conversion to Christian-

ity threatens the very raison d’etre of Hindu nationalism: that India is, and

has always been, a Hindu nation in which Hindu values, culture, and beliefs

must be privileged.« (Menon 2003: 51)

Im hauptsächlich politisch motivierten Hindu-Nationalismus wird eine Kon-

version nicht als Individualentscheidung, sondern sogar als Verrat an den

Werten eines vermeintlich kulturell und religiös homogenen Nationalstaates

gedeutet. Am prägnantesten scheint jedoch die Wahrnehmung der Bedro-

hung, die vom Akt der Konversion, wie von der Autorin beschrieben, ausgeht.

Diese Anschauung scheinen auch die Familien Sayed, Rahmani und Ahmadi

im Fallbeispiel sowie Herr Karami als Vertreter einer sunnitischen Moschee-

gemeinde in Mittstadt zu teilen, indem er Konvertiten einen »schmutzige[n]

Weg«6 attestiert. Herr Karami, der libanonstämmig ist und die sunnitische

Moscheegemeinde vertritt, die auch Amir besucht, bietet eine religionszen-

trierte Lebensberatung für Flüchtlinge an, die nach Mittstadt kommen. Die

Kontakte erhält er durch Gemeindemitglieder, die in Unterkünften tätig sind,

oder indem er Flüchtlinge direkt anspricht, die die Moschee erstmalig aufsu-

chen. Die Fragen seiner Klienten erhält er persönlich im Gemeindezentrum,

per E-Mail wie auch per WhatsApp und beantwortet die Anliegen entweder

schriftlich, telefonisch oder persönlich. Mittlerweile bestehe etwa die Hälfte

seiner Klienten aus Flüchtlingen, die mit konkreten Anliegen zu ihm kämen.

Klienten, die darüber nachdenken, sich von den religiösen Vorgaben ihres

Heimatlandes zu trennen, oder sich anderweitig neu zu orientieren, begeg-

net er skeptisch. Indem er sagt:

»Es gibt in all diesen Ländern so viele Muslime, die Atheisten sind. Und das

war auch schon immer so. Ich denke dann immer: ›Es gibt Tausende von

euch! Dafür muss man doch nicht Christ werden‹ […].« (ebd.)

6 Siehe Anhang Interview mit Herrn Karami.

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010 - am 14.02.2026, 14:37:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Vierte Dimension: Religiöse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion 231

bezieht er sich darauf, dass es der bessere Weg sei, ein Dasein als kultureller

Muslim, im Interview als ›Atheist‹ bezeichnet, fortzuführen, als eine andere

Glaubenszugehörigkeit anzunehmen.

9.2.3. Apostasie

Apostasie als Abfall vomGlauben wird in Ländernmit muslimischerMehrheit

unterschiedlich gehandhabt. Einem christlichen Konvertiten in Afghanistan

drohte im Jahr 2006 die Todesstrafe, die nur abgewendet werden konnte, in-

dem ihm Asyl in Italien geboten wurde.7 Dass Konvertiten somit auch in Auf-

nahmeländern von einigen Landsleuten, die der religiösenMehrheitsstruktur

im Herkunftsland angehören, als ›Abtrünnige‹ behandelt werden, scheint da-

bei nicht verwunderlich.8 In einer Reportage des Deutschlandfunks äußerten

sich geflüchtete ehemalige Muslime dazu, wie Zuschreibungen und Erwar-

tungshaltungen anderer Muslime sie im Alltag beeinträchtigten:

»Das beginnt schon an der Kasse eines Supermarkts. Je nach den Dingen,

die in deinem Einkaufswagen liegen, wirst du mit anderen Augen anschau-

en. Oft kommt es vor, dass der Kassierer oder die Kassiererin selbst Musli-

min ist. Und die wird dich je nach deinem Phänotyp auf eine bestimmte,

vermeintliche Identität festlegen. […] Du wirst schief angesehen, wenn du

Huhn kaufst, das nicht ›halal‹ ist, oder wenn in deinem Einkaufswagen ei-

ne Flasche Wein liegt. Dieser Blick der Anderen begleitet einen auf Schritt

und Tritt. Man muss immer aufpassen und so tun als ob. So tun, als würde

man den Ramadan befolgen, so tun als würde man beten, so tun als wür-

deman gewisse Redewendungen selbstverständlich benutzen. […] Man ent-

wickelt Strategien, um seine wirklichen Überzeugungen zu verbergen und

heikle Situationen von vornherein zu vermeiden. Wie stelle ich es an, um

während des Ramadan trinken zu können? Oder um den Moschee-Besuch

herumzukommen?Was muss ich tun, um bestimmte Freizeit-Aktivitäten zu

rechtfertigen oder zu kaschieren? So kann es auch vorkommen, dass zwei Ex-

Muslime einander nicht als solche erkennen, weil sie sich gegenseitig etwas

vorspielen.« (Deutschlandfunk 2017)

Diese Sorgen eines Flüchtlings decken sich mit den Erfahrungen die Familie

Bakhtari macht. Dass Jawid im Interview angibt, dass er das Christsein mit

7 Siehe exemplarisch FAZ.NET 2006.

8 Siehe exemplarisch Kempkens et al. 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010 - am 14.02.2026, 14:37:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Religion in Flüchtlingsunterkünften

›frei sein‹ verbinde, könnte auch damit einhergehen, frei von den Zuschrei-

bungen und Erwartungen anderer zu sein. Jedoch stellt eine neue religiöse

Zugehörigkeit ebenfalls Ansprüche an die Gläubigen. Buckser äußert dies-

bezüglich:

»Membership in a religious community derives from more than a set of be-

liefs; it also involves a set of relationships with other members, a set of prac-

tices and habits, and a set of aesthetic orientations and discursive styles.

Converts are able to assimilate such elements without the corresponding

beliefs, and indeed these elements may provide a better index of a person’s

conversion.« (Buckser 2003: 81)

Somit müssen sich Rashed und Jawid nicht nur mit neuen Glaubensrichtli-

nien und -praktiken auseinandersetzen, sondern sich auch in eine neue Ge-

meinschaft einfügen. Austin-Broos stellt dies als Herausforderung heraus:

»To be converted is to reidentify, to learn, reorder, and reorient. It involves

interrelatedmodes of transformation that generally continue over time and

define a consistent course. Not mere syncretism, neither can conversion in-

volve a simple and absolute break with a previous social life.« (Austin-Broos

2003: 2)

Dass ein Neuanfang im Sinne eines endgültigen Bruchsmit dem früheren Le-

ben nicht möglich ist,mag nicht im Sinne Jawids und seines Vaters sein, da es

den Anschein hat, dass die Familie ihre Konversion und das Leben inDeutsch-

land durchaus als neuen Lebensabschnitt betrachtet. Dieser beinhaltet nicht

nur eine Beschäftigung mit dem Christentum, sondern auch das Gefühl des

Aufgehobenseins in einer Gemeinschaft, die Unterstützung und den Rück-

halt der Gemeindemitglieder sowie die Möglichkeit der Bildung und Teilhabe

mit sich bringt, indem Vater und Sohn eine Alphabetisierung und Deutsch-

kurse erfahren sowie der Schulbesuch für Jawid ermöglicht wird. Weiterhin

ist beiden durch ihren Aufenthalt in Mittstadt und aufgrund ihrer Bemühun-

gen auch der Besitz eines Smartphones möglich, das sie ohne Lesekenntnisse

nicht in dem Umfang hätten nutzen können, in dem sie es sich wünschen.

Austin-Broos argumentiert daher im Folgenden dafür, eine Konversion als

»passage«, in Bezugnahme auf Turner (1967) zu begreifen:

»The public aspect of this belonging is perhaps a new identity, a newly in-

scribed communal self defined through the gaze of others. But for the who

has converted or allowedherself to be converted, the issue is a larger one and

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010 - am 14.02.2026, 14:37:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Vierte Dimension: Religiöse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion 233

also more intimate. Conversion is a type of passage that negotiates a place

in the world. Conversion as passage is also quest, a quest to be at home in a

world experienced as turbulent or constraining or, in some particular way, as

wanting in value. The passage of conversion is a passage to someplace rather

than no place. It is not a quest for utopia but rather for habitus. It involves

a process of continual embedding in forms of social practice and belief, in

ritual dispositions and somatic experience.« (Austin-Broos 2003: 2).

Die dem Pfarrer im Interview9 auffallenden Fragenmuslimischer Konvertiten

zu analogen Glaubensvorschriften bezüglich der Ausübung religiöser Prakti-

ken können mit Sachs Norris dadurch erklärt werden, dass Konvertiten übli-

cherweise zwei verschiedene Wege finden, damit umzugehen: entweder das

eifrige Befolgen der neuen religiösen Riten oder die selektive Durchführung

einzelner Riten (vgl. Sachs Norris 2003: 171). Es sei jedoch zu beachten, dass

Konvertiten dabei einen besonderen Blickwinkel innehätten:

»[…] converts initially understand the symbolism and language of their

adopted religion through the filter of their original language and world-

view. This applies not only to ideas but also to gesture, posture, and ritual,

which involve deeply engrained associations and learned relationships

between bodily practice and inner state of consciousness.« (Sachs Norris

2003: 171)

Auch daher, so Rambo, sei eine »[…] complete conversion […] a goal to work

forward, not a ›finished‹ product […].« (Rambo 200: 214)

In der ethnografischen Studie Hardings wiederum, die sich mit funda-

mentalen amerikanischen Baptisten befasst, wird deutlich, dass Konversi-

on nicht nur über die Durchführung religiöser Praktiken geschehen müs-

se. So zeigt Harding, dass ihre Informanten konvertieren, indem sie darüber

sprechen: »Fundamental Baptist witnessing is not just a monologue that con-

stitutes its speaker as a culturally specific person; it is also a dialogue that re-

constitutes its listeners […]« (Harding 1987: 167). Sie zeigt dadurch, dass Kon-

version durch das Zuhören, das Darüber-Sprechen und durch die Beschäfti-

gung mit dem Diskurs geschieht.

Die Rolle Lisas im Fallbeispiel ist aus der Perspektive Rasheds und seines

Sohnes eindeutig. Lisa wird als Autorität von beiden Männern wahrgenom-

men, die aufzeigt, was zu tun ist, zum Beispiel zügig zu genesen, um der

9 Siehe Anhang Interview mit Pfarrer Schneider.

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010 - am 14.02.2026, 14:37:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Religion in Flüchtlingsunterkünften

deutschen Schulpflicht nachzukommen oder ein Gespräch mit der Schullei-

tung zu führen, um den weiteren Bildungsweg Jawids zu besprechen. Gleich-

zeitig kontrolliert Lisa die Einhaltung der Regeln in der kommunalen Un-

terkunft, indem sie mit ihrem Kollegen Thomas beispielsweise den Wohn-

raum der Familie Bakhtari aufsucht, die Alkoholflaschen mitnimmt und ihn

ermahnt, dass in der Unterkunft ein Alkoholverbot herrsche.

Amir wiederum übernimmt eine ambivalente Rolle im Fallbeispiel. Zwar

unterstützt er Lisa, indem er sie auf Rasheds Alkoholkonsum aufmerksam

macht, jedoch agiert er auch außerhalb seines Verantwortungsbereiches, in-

dem er die anderen Bewohner über Rasheds Problem in Kenntnis setzt und

diesen sogarmit einem Freund seinerMoscheegemeinde aufsucht, um ihn zu

dieser einzuladen. Es ist zu vermuten, dass er Probleme damit hat, Rasheds

Konversion zu akzeptieren. Letztlich ist es Amir zu verdanken, dass Rashed

nach seinem Suizidversuch schnellstmöglich geholfen werden kann, da die-

ser den Afghanen in seinem Zimmer auffindet, als er anklopft, um sich mit

ihm auszutauschen.

Dass Rashed durch die Flucht und insbesondere durch deren Auslöser ei-

ne Belastung empfindet, ist nicht ungewöhnlich. So befassen sich Medizin-

ethnologen seit mehreren Jahren mit den Auswirkungen von Migration auf

die psychische Gesundheit von Flüchtlingen (vgl. Weiss 2003; Jenkins 2015;

Huschke 2015; Craig 2010). Allerdings sei hinsichtlich einer Auseinanderset-

zung mit dem Leiden der Migranten nicht nur der Prozess der Migration zu

berücksichtigen, sondern es seien ebenso kulturelle wie ethnische Erfahrun-

gen einzubeziehen, »[…] die das Spektrummöglicher Bewältigungsstrategien

in belastenden Situationen in der Fremde begrenzen.« (Basu/Powroznik [ehe-

mals Gies-Powroznik] 2018: 22)

9.3. Zusammenfassung

Das Fallbeispiel der Konversion der Familie Bakhtari zeigt, dass die Verhand-

lung von Zugehörigkeiten nicht lediglich Produkt einer Migration ist, son-

dern vielmehr einen natürlichen Bestandteil menschlicher Interaktion dar-

stellt. In bestimmten Konstellationen resultieren diese Interaktionen in Aus-

handlungsprozessen, die als belastendwahrgenommenwerden, vor allem von

denjenigen, die nicht der Mehrheitsstruktur angehören. Rashed und Jawid

Bakhtaris Zugehörigkeitsprofil erweist sich, je nach Kontext und Konstella-

tion, als Herausforderung und wird zuweilen konfliktiv. Stets gehören sie

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010 - am 14.02.2026, 14:37:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Vierte Dimension: Religiöse Irritationen und Spannungen am Fallbeispiel der Konversion 235

zu einer Minderheit. Im Herkunftsland, auf der Flucht sowie im Aufnahme-

land sehen sie sich verschiedenen Faktoren ausgesetzt, die ihnen die Not-

wendigkeit abverlangen, ihre religiösen oder ethnischen Zugehörigkeiten zu

verbergen oder mit alternativen Narrativen zu arbeiten, um sich infolgedes-

sen eine neue Zugehörigkeit zu verleihen und ihren Hintergrund ihrem je-

weiligen Gegenüber plausibel zu machen. Dass dies ein Prozess ist, der aus

einem wahrgenommenen Konformitätszwang resultiert und mit dem eine

enorme psychische Belastung einhergeht, zumal stets die eigene Existenz als

bedroht empfunden wird, wird am Beispiel Rasheds deutlich, der nicht nur

unter der bloßen Migrationserfahrung mit den damit verbundenen Rahmen-

bedingungen leidet, sondern vor allem unter den Erlebnissen in Afghanistan

sowie unter den Aushandlungen seiner Zugehörigkeiten auf der Flucht wie

auch im Aufnahmeland. Die soziale Dimension seiner Konversion berück-

sichtigend, wird dabei deutlich, dass diese auch das Selbstverständnis der

Mehrheit infrage stellt, indem sie sich als Bedrohung für deren Wertesys-

tem darstellt. Dies äußert sich in Beschimpfungen und dem Bespucken Ja-

wids durch die anderen muslimischen Familien und deren Kinder. Weiterhin

wird eine Kränkung insbesondere der muslimischen Frauen ersichtlich, die

sich in ihrer Rolle von Rashed gefährdet fühlen. Insbesondere Shabnam zeigt

dies deutlich, da sie sich abwertend darüber äußert, dass Rashed Hausar-

beiten übernimmt, ohne die sozialen Umstände in Betracht zu ziehen. Die

Kränkung durch seine Konversion mag derart stark sein, dass die muslimi-

schen Familien ihn ausgrenzen und ihre Entbehrungen auf den Konvertiten

als ›Sündenbock‹ projizieren. Auf diese Weise wird auch die öffentliche Ag-

gression Rashed gegenüber legitimiert. Familie Bakhtari hingegen hat keine

Referenzgruppe. Rashed, als alleinerziehender Flüchtling, lebt weitestgehend

isoliert in der Unterkunft. Dieser Umstand ist ihm aus seinemHerkunftsland

unbekannt und auch aus Perspektive der anderenmuslimischen Familien un-

gewöhnlich. Hierdurch verstärkt sich die Ablehnung seiner neuen religiösen

Zugehörigkeit noch. Weiterhin erfahren Rashed und Jawid eine zweifache

Stigmatisierung, indem sie mit ihrer Zugehörigkeit als Hazara imHerkunfts-

land wie auchmit ihrer neuen religiösen Zugehörigkeit inMittstadt umgehen

müssen. Das Verschweigen dieser Zugehörigkeiten kann in beiden Fällen als

Teil ihres Habitus betrachtet werden. Es stellt sich die Frage, welches Verhal-

ten die Nachbarn der Bakhtaris gezeigt hätten, wäre die afghanische Fami-

lie muslimisch und somit keine Bedrohung dargestellt hätte. Möglicherweise

hätten dann die sozialen Umstände im Leben der beidenMänner Berücksich-

tigung gefunden und eventuell auchMitgefühl unter den Rahmanis, Ahmadis

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010 - am 14.02.2026, 14:37:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Religion in Flüchtlingsunterkünften

und Sayeds evoziert. Weiterhin ist denkbar, dass die Familien ihre Unterstüt-

zung angeboten hätten und ihre Kinder dazu angehalten hätten, Jawid ein-

zubeziehen, während sich die Männer Rasheds angenommen hätten.

Im Fallbeispiel wird gezeigt, dass Konversion stets als komplexes Phäno-

men betrachtet werden muss, dessen Analyse unter anderem erfordert, dass

möglichst die emische wie auch die etische Perspektive aller Beteiligten in Be-

tracht zu ziehen ist.Weiterhin wird deutlich, dass speziell im Fall zum Chris-

tentum konvertierender Muslime auch die Dringlichkeit, die mit Apostasie

und deren Konsequenzen in muslimischen Ländern einhergeht, Beachtung

erfordert.

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010 - am 14.02.2026, 14:37:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

