
Es ist ein ständig wiederholtes Credo, dass das Tanztheater Wup-
pertal Emotionen in Tanz umsetze, dass es Pina Bausch weniger 
darum gegangen sei, wie sich die Menschen bewegen, sondern vor 
allem darum, was sie bewegt. Ist die innere Bewegtheit durch die 
Arbeitsweise des Fragen-Stellens angesprochen (–› arbeitspro-
zess), so geht es bei der Ausarbeitung und Einstudierung der ein-
zelnen Tänze tatsächlich um das Wie des Sich-Bewegens: Die Ent-
wicklung, das Erlernen und die Weitergabe von Tänzen beim 
Tanztheater Wuppertal war und ist vor allem eine Arbeit an der 
Form, an der Bewegungsqualität. Erst wenn die Form beherrscht 
und der Tanz perfekt getanzt wird, kann er das Publikum ergrei-
fen, erst dann wird sein Sinn fühlbar. Das, was fühlbar wird, um-
schreibt das Publikum oft mit metaphorischen, assoziativen Wor-
ten, über semantische Aufladungen und symbolische Bedeutungs-
zuweisungen – und zeigt damit, dass bei der Übersetzung in die 
Sprache das Paradox von Identität und Differenz in besonderer 
Weise zum Tragen kommt (–› rezeption). Auch bei den Tanz
kritiken ist auffällig, dass die Übersetzung des Tanzes in die 
Schrift vage bleibt, wenn vor allem einzelne ›theatrale‹ Szenen be-
schrieben werden, selten aber die Tänze selbst. Dies zeigt sich ins-
besondere bei den Kritiken zu den Stücken ab den 1990er Jahren, 
die stärker durch eine Aufeinanderfolge von einzelnen Solotänzen 
gekennzeichnet sind (–› stücke und rezeption).

Das Übertragen von Tänzen in die Schrift ist keineswegs 
ein neuartiges Problem, sondern eine Praxis, mit der sich Ballett-
meister schon seit Jahrhunderten beschäftigen. Um Tänze rekons-
truierbar zu machen, entwickelten sie Tanznotationen, die eine 
detaillierte Dokumentation und deren Archivierung erlauben. Die 
Geschichte der Tanznotation, die in Europa bis ins 16. Jahrhun-
dert zurückreicht und in der Orchésographie von Thoinot Arbeau 
1589 ihren Ausgangspunkt nimmt, veranschaulicht diese Über-
setzung in die Schrift. Noch heute arbeiten einige Tanzensembles 
mit Choreolog*innen, die die tänzerischen Bewegungen und cho-
reografischen Formationen kleinteilig aufschreiben. Das war aber 
beim Tanztheater Wuppertal unter Leitung von Pina Bausch nicht 
der Fall. Es gab keine festgelegte Notation, sondern einen Bild- 
und Schriftkorpus, der aus Videoaufnahmen, Ablaufplänen und 
Mitschriften der Assistent*innen und Tänzer*innen bestand (–› 
arbeitsprozess). Mitunter haben Tänzer*innen, bevor sie die Com-
pagnie verlassen haben, auch ihre Positionen und Rollen in dem 
Stück aufgeschrieben. Dieses Schrift- und Bildmaterial bildete die 
Materialgrundlage für das gemeinsame Arbeiten, denn vor allem 
wurden die Tänze von Tänzer*innen zu Tänzer*innen weitergege-
ben. Wie lassen sich die Solotänze des Tanztheaters Wuppertal 
beispielsweise, die in ihrer Sprache so individuell sind, in eine 

396

https://doi.org/10.14361/9783839449288-008 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1  Pina Bausch  
Proben zu Ahnen 
Wuppertal 1987

https://doi.org/10.14361/9783839449288-008 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


398

Schluss

(In die) Gegenwart über- 
setzen. Die zukunftsoffene  
Zeitgenossenschaft

»Wie und wie lange kann sich das körperlich sprachlose 
Protestpotential [des Tanztheaters, GK] gegen den Markt, 

gegen seine Vermarktung als innovative Theaterform behaupten? 
[…] Wann werden die Tanztheaterstücke doch zu monumentalen 
Gemälden?«2 Susanne Schlicher stellte diese Fragen bereits in ihrem 
1987 erschienenen und damals wegweisenden Buch TanzTheater. 
Schon Mitte der 1980er Jahre kam also die Frage auf, wie lange es 
braucht, bis sich eine in den 1970er Jahren entstandene innovative 
Kunst konventionalisiert, in den Kanon der etablierten Kunstformen 
einfügt und routiniert, bis ihr künstlerischer Stil, ihre Arbeitsweisen, 
ihr Repertoire zur Gewohnheit werden. Entsprechend hat bereits in 
den 1980er Jahren ein Teil der journalistischen Kritik bemängelt, 
dass die jeweils neuen Stücke des Tanztheaters Wuppertal nichts 
Neues zeigen, dass sie sich thematisch und ästhetisch wiederholen 
(–› rezeption). Mehr als drei Jahrzehnte nach der Veröffentlichung 
des Buches von Susanne Schlicher gilt das Tanztheater – auch das 
der 1970er Jahre – nicht mehr als Protestkunst. Der Begriff »Protest
kunst« selbst erscheint mittlerweile veraltet; abgesehen davon, dass 
er auch in den Anfangszeiten des Tanztheaters dessen Selbstver-
ständnis nicht traf. Aber die Frage, die Susanne Schlicher stellte, 
ist immer noch oder wieder aktuell. Denn insbesondere nach dem 
Tod von Pina Bausch 2009 wird unaufhörlich und nahezu weltweit 
diskutiert, ob ihre Tanzstücke erhalten‹werden können und sollen, 
ob sie noch‹zeitgemäß sind, ob das Aufführen alter‹Stücke nicht zu 
einer Musealisierung führt, und schließlich, ob die Stücke dadurch 
nicht gerade das verlieren, was sie einst auszeichnete: das ästhetisch 
Innovative, das die Grenzen einzelner Künste Überschreitende, das 
Unvorhersehbare, das Performative, das Nicht-Repräsentative und 
das Nicht-Theatrale. 
	 Tatsächlich sind die Stücke selbst durch drei verschiedene 
Zeitebenen gekennzeichnet, die sich in einer aktuellen Aufführung 
miteinander verknüpfen: Da ist erstens die Jetzt-Zeit, in der sich 
zum einen die Neueinstudierung und damit auch die Weitergabe an 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-008 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


399

jüngere Tänzer*innen (–›arbeitsprozess) ereignet. Diese Praxis der 
Weitergabe überdauert nunmehr Jahrzehnte und mittlerweile meh-
rere Tänzer*innen-Generationen; durch diese permanenten Wieder
aufnahmen wird der Zeitkunst Tanz insgesamt eine Zeitlosigkeit 
zugeschrieben, sie ist demnach potenziell immer wieder aufführbar, 
unabhängig von dem jeweiligen zeithistorischen Kontext. Jetzt-Zeit 
ist auch die Zeit, in der das Stück (wieder) aufgeführt wird. Die zweite 
Zeitlichkeit ist die historische Zeit: Die Entstehung der Choreografie 
und ihre Uraufführung. Die aktuelle Aufführung in der Jetzt-Zeit ist 
eine Erinnerung und ein Reenactment dieser Choreografie, also ein 
Dokument der choreografischen Kunst Pina Bauschs und des dama
ligen Erfindungsreichtums ihrer Tänzer*innen sowie ein historisches 
Dokument der tanzkünstlerischen Übersetzung damaliger politischer, 
gesellschaftlicher und kultureller Wahrnehmung und Erfahrung. 
Zugleich ist es auch eine Neupositionierung des Stücks in einen ver
änderten zeithistorischen Kontext mit anderen Darsteller*innen, 
rezipiert von einem Publikum, das andere Wahrnehmungsgewohn-
heiten und Seherfahrungen hat. Die dritte Zeitebene betrifft die 
Tänzer*innen des Tanztheaters Wuppertal selbst, die Jahrzehnte 
nach der Premiere das Stück wiederaufführen. Und auch hier ver-
schränken sich im Zusammenspiel der Tänzer*innen-Generationen 
die Zeitebenen (–› compagnie): Bei manchen Stücken sind selbst 40 
Jahre nach der Premiere, also einem Zeitraum, der gemeinhin mehr 
als einem beruflichen Tänzer*innendasein entspricht, immer noch 
einige Tänzer*innen aus der Erstbesetzung dabei. In Viktor (ua 1986) 
beispielsweise tanzen 2017 – bei 23 Mitwirkenden Tänzer*innen – 
noch drei Tänzer*innen aus der Erstbesetzung: Dominique Mercy 
und Julie Anne Stanzak sowie – als Gast – das ehemalige Ensemble
mitglied Jean-Laurent Sasportes. In 1980 (ua 1980) hingegen ist 
2019 niemand mehr aus der Erstbesetzung dabei, aber nahezu alle 
beteiligten Tänzer*innen hatten mit Pina Bausch jahrelang zusam-
mengearbeitet, anders als in Nefés (ua 2003), wo 2019 bereits mehr 
als die Hälfte der mitwirkenden Tänzer*innen nach dem Tod der 
Choreografin engagiert wurde und Pina Bausch zum Teil nicht mehr 
persönlich erlebt hat. In allen Stücken hat also mittlerweile ein voll
ständiger Generationenwechsel (–› compagnie) stattgefunden, in 
manchen Stücken sogar mehrere. Dieser Transformationsprozess 
über mitunter mehrere Tänzer*innen-Generationen erfolgte jedoch 
nicht abrupt, sondern in kleinen Schritten. Es sind permanente Über
setzungsschritte, denn in den Jahrzehnten sind die Stücke immer 
wieder aufgenommen und auf Tournee geschickt worden und muss-
ten immer wieder, mit teilweise anderen Tänzer*innen, einstudiert 
werden, was mitunter – zu Lebzeiten von Pina Bausch (–› arbeits-
prozess) – auch dazu führte, dass die Stücke selbst verändert, ge-
kürzt oder einzelne Teile umgestellt wurden. 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-008 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


400

	 Pina Bausch selbst hat durch kontinuierliche Wiederauf-
nahmen ihr Werk am Leben zu halten versucht. Sie hat ihren Stücken 
damit einerseits eine Zeitlosigkeit zugeschrieben. Andererseits hat 
sie auch gezeigt, dass Tanzmoderne nicht nur bedeutet, (vorrangig) 
nach dem Neuen zu streben und das Geschaffene als veraltet abzu
tun, sondern auch, die historisch gewordene Moderne in und durch 
die tanzenden Körper gegenwärtig zu machen. Zugleich konnte sie 
zeigen, dass die Stücke, auch wenn sie sich durch den spezifischen 
Arbeitsprozess (–›arbeitsprozess) auf situative Zeiterfahrungen 
einer Compagnie beziehen, in anderen Zeitkontexten eine andere 
Relevanz generieren können. Das Besondere des Tanzes liegt viel-
leicht darin, dass er in diesem mehrfachen Sinn eine Zeitkunst ist, 
weil der Tanz nicht nur gegenwärtig in dem Sinne ist, dass er nur 
in dem Moment existiert, wo er getanzt wird, sondern auch, weil 
sich in diesem Moment verschiedene Zeitschichten überlagern.
	 Die Stücke von Pina Bausch sind aus dieser Sicht zugleich 
historisch, aktuell und zeitlos: Sie sind eng an die kulturelle und 
situative Alltagserfahrung ihrer Entstehungszeit gebunden, werden 
in verschiedenen Gegenwarten aufgeführt und hier von dem jewei-
ligen Publikum entweder als aktuell, historisch oder zeitlos wahr-
genommen. Es wäre deshalb zu kurz gegriffen, sie lediglich, wie 
manche klassischen Ballettwerke, als Monumente der Tanzge-
schichte aufzufassen, die aus Respekt vor der Geschichte europäi-
scher ›Hochkultur‹ immer wieder aufgeführt werden. Umgekehrt 
wäre es aber auch verfälschend, entweder von einer Zeitlosigkeit 
von Tanzstücken auszugehen oder per se die Wiederaufnahme in 
einem anderen historischen und situativen Rahmen vor einem an-
deren Publikum als Beleg für deren Aktualität zu verstehen. Statt-
dessen drängt sich gerade am Beispiel der Stücke des Tanztheaters 
Wuppertal und ihrer mit vielfältigen Übersetzungsprozessen ver-
bundenen Verschachtelung der verschiedenen Zeitebenen die Frage 
auf, was überhaupt als zeitgenössisch angesehen werden kann. 
Diese Frage stellt dieses abschließende Kapitel, indem es die Tempo
ralität des Übersetzens in den Blick nimmt und auf den Begriff des 
Zeitgenössischen engführt.
	

Was ist zeitgenössisch?

Der Begriff der Zeitgenossenschaft stammt in westlichen Kulturen 
aus der Frühen Neuzeit (1500-1800), also jener Epoche, in der der 
Zeitbegriff mit der Erfindung der Uhr und der damit einhergehenden 
Objektivierung und Linearisierung von Zeit neu verhandelt wird. 
Mit anderen Worten: Seitdem wird ›Zeit‹ durch und über technische 
Erfindungen reguliert und von den frühkapitalistischen, kolonialen 
europäischen Ländern global kontrolliert, die diese technischen 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-008 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


401

Entwicklungen initiiert hatten. Mit der Durchsetzung der westlichen 
Moderne, mit Frühindustrialisierung, Aufklärung und französischer 
Revolution erhält der Begriff ›Zeitgenosse‹ im 18. Jahrhundert seine 
zentrale Bedeutung. Bereits 1764 gibt Voltaire die Devise aus »Con
formez-vous aux temps«3, fordert also, sich zu der eigenen Zeit ins 
Verhältnis zu setzen und sich zugleich ihr anzupassen, dies vor al-
lem mit dem Ziel, einen kritischen Blick auf die eigene Zeit werfen 
zu können. »O Ihr Genossen meiner Zeit«4, heißt es in Friedrich 
Hölderlins Hyperion von 1794. Johann Wolfgang von Goethe wiede
rum verkündet anlässlich der Kanonade von Valmy am 20. Septem
ber 1792 den berühmt gewordenen Satz, der das Verständnis von 
Zeitgenossenschaft nachhaltig prägen wird: »Von hier und heute geht 
eine neue Epoche der Weltgeschichte aus, und ihr könnt sagen, ihr 
seid dabei gewesen […].«5 Zeitgenossenschaft meint also seit der Auf
klärung, so der Historiker Lucian Hölscher, »eine temporale Bindung 
an die Gleichzeitigkeit von Ereignissen und Personen«6. Aber es bedeutet 
nicht einfach das gemeinsame Sein in der Zeit, sondern eine reflek
tierte Teilnahme. Zeitgenosse ist derjenige, der sich ins Verhältnis 
zur Zeit setzt – und dies ist keine rein individuelle Angelegenheit. 
	 Zeitgenoss*innen, also Genoss*innen der Zeit, teilen etwas 
miteinander, das ist die ›Zeit‹. In dieser Definition liegt ein doppeltes 
Versprechen: nämlich einerseits jenes, dass es möglich sei, mit je-
mandem eine Verbindung in Bezug auf die Zeit einzugehen, und 
andererseits, mit der Zeit selbst eine Verbindung einzugehen. Aber: 
Gibt es ›die Zeit ‹? Ist ›Zeit‹ nicht etwas, das von der Wahrnehmung 
und Erfahrung der Menschen abhängig ist, also historisch, sozial 
und kulturell different ist? Haben die Stücke von Pina Bausch, 
entwickelt zu unterschiedlichen Zeiten und, in den Koproduktionen 
auch an verschiedenen kulturellen Orten mit einer international 
besetzten Compagnie, nicht gerade Letzteres unter Beweis gestellt? 
	

Zeitgenössische (Tanz-)Kunst

Kunstwerke, und hier vor allem die der flüchtigen Kunst des Tanzes, 
sind in Bezug auf die Zeit ein paradoxes Phänomen: Einerseits sind 
sie in einer bestimmten Zeit entstanden und beziehen sich auf diese 
Zeit, andererseits sind sie zeitlos und überdauern mitunter Epochen 
wie Werke des klassischen oder romantischen Balletts. Im Unter-
schied zu Werken der Bildenden Kunst sind Stücke der Darstellenden 
Kunst gebunden an ihre Aufführungen und deren Verkörperungs-
formen. Tanzstücke können zwar kunst- und tanzhistorisch an Re-
levanz verlieren, ästhetisch aber bleiben sie mit sich identisch. Ihr 
Wert auf dem Markt der Künste kann schwanken, auch weil sie in 
verschiedenen Zeitphasen unterschiedlich bewertet und als relevant 
angesehen werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-008 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


402

	 Zeitgenössische Kunst, so die gängige Definition, die hier als 
Ausgangspunkt dient, ist jene Kunst, die von Zeitgenoss*innen her
gestellt und von anderen Zeitgenoss*innen als bedeutend wahrge-
nommen wird. Diese Definition unterstellt, dass das Zeitgenössische 
nur in der Gegenwart, der Jetzt-Zeit, hergestellt werden kann. Sie 
thematisiert nicht, in welchem Verhältnis die künstlerische Produk
tion zur Jetzt-Zeit stehen muss, um als zeitgenössisch zu gelten. Aber 
sie macht auf einen wichtigen Aspekt aufmerksam, der vor allem 
für die in diesem Buch vorgestellte Praxeologie des Übersetzens 
konstitutiv ist: Das Zeitgenössische ist ein performativer Begriff, er 
kann nicht nur behauptet, sondern muss auch beglaubigt werden. 
Das Zeitgenössische wird also in einem performativen Vorgang dem 
Stück zugeschrieben, es bezieht sich also auf das Zusammenspiel 
von Stück, Aufführung, Wahrnehmung, Wissen und Kontext. In diesem 
Zusammenspiel verschränken sich drei Zeitlichkeiten: das ›Gegen-
wärtige‹, das ›Gewordene‹ und das ›Werden‹. Die Aufführung findet 
zwar in der Gegenwart statt und setzt Ko-Präsenz voraus, aber sie 
ist zugleich durch die Übersetzung des Stücks in die Gegenwart durch 
die Gleichzeitigkeit von Jetzt-Zeit und historischer Zeit gekennzeichnet. 
Ebenso hat die gegenwärtige Aufführung Konsequenzen für das 
Werden, beispielsweise für den zukünftigen Diskurs um das Stück. 
	 Durch diese Gleichzeitigkeit der Zeiten ist die Publikums-
wahrnehmung charakterisiert: Wie das Stück selbst in der Auffüh-
rung verschiedene Zeitebenen miteinander verbindet, sind auch die 
Stücke in der Publikumswahrnehmung von der Gleichzeitigkeit und 
Verschränkung verschiedener Zeiten geprägt (–›rezeption), das 
heißt, sie werden eindeutig und unhinterfragt weder als aktuell noch 
als veraltet und gestrig angesehen. Diese Verflechtung von Auffüh-
rung, Wahrnehmung und Wissen ist insofern nicht nur als eine Kon
ventionalisierung oder Historisierung zu verstehen. Denn die ästhe
tischen, medialen und kulturellen (Rück-)Übersetzungen zwischen 
Aufführung, Wahrnehmung und Wissen wirken auch immer trans-
formatorisch auf die situativen Wahrnehmungen und zukünftigen 
diskursiven Verortungen des Tanzstücks. Sie prägen damit nicht 
nur die Wahrnehmungssituation, ihre Ereignishaftigkeit und Aura. 
Sie präformieren auch das Zukünftige – als Erwartungshaltung 
und als neue Wissensproduktion. 
	 Das, was als zeitgenössisch in der jeweiligen (Tanz-)Kunst 
attribuiert wird, bezieht sich deshalb auch nicht nur auf die jeweilige 
Gegenwartskunst. »Alle bedeutende Kunst, alle Kunst im emphati-
schen Sinne, ist zeitgenössisch. Sie hat Bedeutung für die Gegen-
wart«, schreibt die Philosophin Juliane Rebentisch und spricht sich 
damit gegen das Attribut zeitgenössisch als »Zusatzqualität«7 von 
Kunstwerken aus. In ihrer Position steckt auch eine weitere Über-
legung: Es kommt auf den Bezugsrahmen des Werkes für die Gegen

https://doi.org/10.14361/9783839449288-008 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


403

wart, auf seine situative Kontextualisierung an, ob es als zeitge-
nössisch wahrgenommen wird. Aber wann und durch wen wird 
einem Kunstwerk Bedeutung für die Gegenwart zugesprochen? Die 
Antwort auf diese Frage lässt sich entlang der kulturpolitischen 
Strategien eines globalen Kunstmarktes und über kunstphilosophi-
sche Positionen beantworten. In diesem Spannungsfeld bewegt sich 
heute der Begriff des Zeitgenössischen, hier liegen auch die mit dem 
Begriff verbundenen Grenzen und Potenziale.
	 Als marktstrategischer Begriff ist das Adjektiv ›zeitgenössisch‹ 
in den 1990er Jahren mit der Globalisierung des Kunstmarktes ein 
Distributionskriterium geworden und hat hier den an eine spezifi-
sche Ästhetik gebundenen, aus der historischen Modernen stam-
menden Begriff der modernen Kunst ersetzt. Das Zeitgenössische, so 
beschreibt es der Journalist Henning Ritter, ist »heute keine künst-
lerische Aussage, sondern eine Eigenschaft des Kunstsystems«8. Er 
kritisiert, dass das heutige Kunstsystem auf das Zeitgenössische 
fixiert sei. Entsprechend bezeichne zeitgenössische Kunst unter-
schiedslos alle Hervorbringungen, die vom Kunstsystem in irgend-
einer Form anerkannt und aufgenommen werden. Folgt man diesem 
Gedanken, dann ist das Zeitgenössische nicht ausschließlich ein 
ästhetischer, sondern auch ein marktstrategisch relevanter Begriff.
	 Auf die Relevanz der Zuschreibung ›zeitgenössisch‹ für den 
Tauschwert von Kunst auf dem globalen Kunstmarkt haben bislang 
nur wenige Autor*innen aufmerksam gemacht. Zeitgenössische Kunst 
sei demnach abzugrenzen von dem in der historischen Moderne ver
ankerten Konzept der modernen Kunst, die noch für sich beanspruch-
te, eine neue Welt mit den Mitteln des Ästhetischen zu entwerfen. 
Das Zeitgenössische in der Kunst beziehungsweise die ›zeitgenös-
sische Kunst‹ ist hingegen ein Topos, mit der Kunst-Politik betrieben, 
Ein- und Ausgrenzungen vorgenommen, vielfältige Abgrenzungen 
(zum Beispiel zur Moderne, zu Tradition, zu anderen Kulturen und 
ihren Künsten) vollzogen werden und der weltweite Kunstmarkt 
reguliert wird. Die gegenwärtigen Praktiken des weltweiten Kunst-
betriebes bleiben dabei westlich. Die Historikerin Ljudmila Belkin 
bezeichnet deshalb ›zeitgenössische Kunst‹ als »einen Wertbegriff 
mit Zulassungsfunktion: Er bestimmt, was Kunst ist und was nicht«9. 
›Zeitgenössische Kunst‹ ist demnach, um es mit Pierre Bourdieu zu 
sagen10, ein ›Kampfbegriff‹ im globalisierten Feld der Kunst, mit dem 
Politik betrieben wird, und dies erfolgt darüber, dass das jeweilige 
›Kunststück‹ als neu oder veraltet, als (ir)relevant für die Gegenwart 
bewertet wird. Die Verwalter*innen sind dabei auch in den darstellen
den Künsten die an den Maßstäben des westlich orientierten Kunst
marktes operierenden legitimen Sprecher*innen, die Kurator*innen, 
Veranstalter*innen, Vertreter*innen von Kultureinrichtungen und 
Journalist*innen. Selbst wenn der hegemoniale Anspruch, den noch 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-008 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


404

https://doi.org/10.14361/9783839449288-008 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


405

2  Programmheft  
»…como el musguito en la  

piedra, ay si, si si …« (Wie das 
Moos auf dem Stein) 2009

https://doi.org/10.14361/9783839449288-008 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


406

https://doi.org/10.14361/9783839449288-008 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


407

3  Nachbau der Lichtburg  
Probenraum des  

Tanztheaters Wuppertal  
Ausstellung Pina Bausch  

und das Tanztheater  
Bonn 2016

https://doi.org/10.14361/9783839449288-008 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


408

die moderne Kunst erhob, in einer globalisierten Kunstpraxis nicht 
mehr funktioniert, in der das Verhältnis von Moderne und Tradition 
nicht mehr, wie in der westlichen Moderne üblich, als ausschließend 
betrachtet wird, haben sich mit dem Begriff ›zeitgenössisch‹ neue 
hegemoniale Praktiken des Ein- und Ausschließens etabliert. 
	 Die Stücke von Pina Bausch werden in den 1990er Jahren zu 
einer globalen Ware, die Öffnung des globalen Kunstmarktes einer
seits und die zunehmenden Koproduktionen andererseits spielen 
hier ineinander. Der ab Mitte der 1990er Jahre erfolgte Wandel in 
der Ästhetik der Stücke – mehr Tanz, vor allem Solotänze, die immer 
schöner und eleganter werdenden Abendkleider, die zunehmende 
Leichtigkeit der Stücke – befördern die globale Zirkulation der Stücke, 
die wiederum durch die Unterstützung mächtiger Kulturinstitutionen 
wie dem Goethe-Institut oder der Kooperationspartner vorangetrieben 
wird. In dieser Politik steckt die Behauptung, dass die Stücke Gegen-
wartsrelevanz haben, was vor allem auch durch die Arbeitsweise 
in den Koproduktionen legitimiert wird. Die Koproduktionen sind 
dabei nicht nur für die Compagnie ein Instrument, das wirtschaft-
lich notwendig (–› stücke) und ästhetisch bereichernd (–›arbeits-
prozess) ist. Sie sind auch ein kulturpolitisches Instrument im Kontext 
nationaler Aufmerksamkeiten auf einem globalen Kunstmarkt.  

Zukunftsoffene Zeitgenossenschaft

Neben seiner marktstrategischen Bedeutung aber hat der Begriff zeit
genössisch auch ein utopisches Potenzial. Dieses schreibt ihm vor allem 
die Kunstphilosophie zu, so Giorgio Agamben, wenn er behauptet:

»Der Gegenwart zeitgenössisch, ihr wahrhaft zugehörig ist derjenige, der 
weder vollkommen in ihr aufgeht noch sich ihren Erfordernissen anzu-
passen versucht. Insofern ist er unzeitgemäß; aber ebendiese Abweichung, 
dieser Anachronismus erlauben ihm, seine Zeit wahrzunehmen und zu 
erfassen. […] Zeitgenössisch ist derjenige, der seinen Blick fest auf die Zeit 
richtet, um nicht deren Glanz, sondern deren Finsternis wahrzunehmen. 
[…] Zeitgenosse ist der, wer die Dunkelheit seiner Zeit als etwas wahr-
nimmt, das ihn angeht, nicht aufhört, ihn anzusprechen, etwas, das sich 
mehr als jedes Licht unmittelbar und ausschließlich an ihn richtet. Zeit-
genosse ist der, dem die Strahlen der Finsternis seiner Zeit frontal ins 
Gesicht fallen.«11 Dieses mit Berufung auf Friedrich Nietzsches Unzeitgemäße 

Betrachtungen12 formulierte Verständnis von Zeitgenossenschaft 
beruht auf dem vielfach bemühten, aus der Aufklärung hervorgegan
genen Pathos der Distanz. Zeitgenössische Kunst entsteht demnach 
dort, wo einen etwas ›angeht‹, wo es darum geht, zu einer Erfahrung 
der Gegenwart zu gelangen. Die Herstellung aber auch die Beglau-
bigung der Bedeutung eines Tanzstücks für die Gegenwart basiert 
demnach auf einem Verhältnis zur Gegenwart, das von kritischer 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-008 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


409

Distanz geprägt ist. Es ist die Distanz zur Jetzt-Zeit, ein In-Verhält-
nis-Treten zur eigenen Gegenwart, das eine Voraussetzung darstellt, 
um die Frage zu stellen: Was kann uns eine Choreografie, selbst wenn 
sie vor Jahrzehnten entwickelt wurde, über unsere Gegenwart sagen?
	 ›Zeitgenössisch‹ bezieht sich aber in philosophischer Perspek
tive nicht nur darauf, in Distanz treten zu können, sondern auch da
rauf, eine Passion für die Gegenwart zu haben.13 Denn, so formuliert 
es der Literaturwissenschaftler Sandro Zanetti, »nur in der Passion

für die Gegenwart, die den eigenen Horizont durchkreuzt, als derartige 
Transgression aber registriert wird, ist eine gegenwartsoffene, zugleich 
aber eine zukunftsoffene (weil in der Gegenwart nicht zu haltende) Zeit-
genossenschaft möglich«14. Es ist eine Passion, so wäre dies zu ergänzen, 

die um die Existenz mehrerer Gegenwarten und damit verschiedener 
Zeitverständnisse weiß. Folgt man diesem Verständnis, beruht das 
Zeitgnössische in der Kunst auf einer Praxis des Übersetzens, die‚ 
›kon-temporär‹ ist im Verhältnis zur Gegenwart, die sich zu der jewei
ligen Gegenwart ins Verhältnis setzt. Eine zur Gegenwart kritische 
Praxis des Übersetzens besteht demnach in dem Erzeugen von zeit
lichen Dis / Kontinuitäten, in dem Aufbau von Balancen von Distanz 
und Nähe sowie von Kritik und Empathie in Bezug auf die jeweilige 
Gegenwart. Mit dieser Praxis des Übersetzens bestimmt sich Ge-
genwartskunst weder über die Absetzung von einer als abgeschlos-
sen erklärten Vergangenheit (Moderne) noch über eine als anders 
deklarierte Kultur (populäre Tanzkultur, koproduzierendes Land). 
Zeitgenössische Kunst bestimmt sich vielmehr über vielfältige Re-
lationierungen, Erweiterungen und Brechungen zu Geschichte und 
Kulturen, die sie anerkennt und bearbeitet, das heißt ästhetisch und 
diskursiv übersetzt und künstlerisch und politisch rahmt. 
	 In diesem Sinne sind die Stücke von Pina Bausch zeitgenös
sisch, sind sie doch durch die Balance zwischen Distanz und Passion 
zu ihrer Entstehungszeit gekennzeichnet. Vor allem die Koproduk-
tionen sind in Distanz und Achtung der fremden Kultur entstanden. 
Der Arbeitsprozess basierte, mit dem Verfahren des Fragen-Stellens 
und den Research-Reisen, für alle Compagniemitglieder auf Alltags
empathien. Ihre kulturelle Wahrnehmung und Erfahrung wurde dann 
in eine ästhetische Form, das Tanzstück übersetzt. Damit ist das 
Stück nicht nur im Schritt der ästhetischen Übersetzung von Alltags
erfahrung in Distanz zur situativen Wahrnehmung und Erfahrung 
selbst getreten. 
	 Die permanenten Wiederaufnahmen erlauben immer wieder 
(Rück-)Übersetzungen in die jeweiligen Gegenwarten, indem die Auf
führungen in andere Zeit-Kontexte transferiert werden und hier vor 
anderem Publikum auch die Möglichkeit geben, die Stücke auf ihre 
Relevanz für die Gegenwart zu befragen. Auf diese Weise schaffen 
die Aufführungen einen Raum für das Publikum, die Aktualität des 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-008 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


410

Stücks durch eine Koppelung an die eigene Zeit zu prüfen. Das Publi
kum entscheidet, ob das Stück für die Gegenwart, in der sie es er-
leben, Relevanz hat oder nicht. Insofern ist aus praxistheoretischer 
Sicht das Zeitgenössische nicht in dem Stück selbst angelegt, sondern 
wird im Wechselspiel von Aufführung und Publikum erzeugt. Die 
Fähigkeit zu Distanz und Passion zur eigenen Zeit, durch die eine 
zukunftsoffene Zeitgenossenschaft gekennzeichnet ist, gilt also gleich
sam für das Publikum. Es sind vor allem diese Eigenschaften, die 
das Publikum befähigen, Stücke in die eigene Jetzt-Zeit zu übersetzen 
und zu entscheiden, ob sie für ein kritisches Verhältnis zur Gegen-
wart Relevanz haben oder ob sie zu einer Musealisierung von (Tanz-) 
Kunst beitragen. 
	 Die Publikumswahrnehmung ist durch ihr Geworden-Sein 
bestimmt, beispielsweise durch die Wahrnehmungsgewohnheiten, Seh
erfahrungen, Erwartungsroutinen und das (tanzspezifische) Wissen. 
Aber diese Gewohnheiten können auch unterlaufen werden, indem 
ein Stück in den zeitlich unterschiedlichen situativen wie kulturellen 
Kontexten immer anders wahrgenommen wird. Ein Stück wird also 
nicht allein durch eine Neueinstudierung und Aufführung aktualisiert 
und in die Zukunft geführt, dies kann auch ein Beitrag zur Musea-
lisierung von Stücken sein, wie dies bei klassischen Ballettwerken 
der Fall ist. Vielmehr ist die performative Dimension entscheidend: 
das Tanzstück ist eine instabile, bewegliche und permanent sich ver
ändernde, kontingente Produktion, die im Verhältnis von Stück, Wieder
aufnahme, Aufführung, Wahrnehmung und Wissen entsteht – und nicht 
ein vermeintlich zeitloses Werk, das als solches erhalten werden sollte.	
	 Indem Pina Bausch ihre Stücke immer wieder ins Repertoire 
übernommen und damit permanent übersetzt hat, hat sie selbst ihre 
Stücke in eine Zukunft geführt. Offen bleibt, ob dieses »Lebendig-
Halten«, wie es Pina Bausch nannte, perspektivisch lediglich der 
Bewahrung oder Musealisierung ihres kulturellen Erbes dient, oder 
ob es um eine zukunftsoffene Zeitgenossenschaft geht. Diese Am-
bivalenz ist ein genuiner Bestandteil von Weitergaben und Wieder-
aufnahmen und eine immer wieder neu zu stellende Frage. Die Ant
wort darauf, welches der Stücke von Pina Bausch und dem Tanz-
theater Wuppertal Relevanz für die Gegenwart hat, entscheiden 
nicht allein diejenigen, die die Stücke weiterhin auf den Markt 
bringen oder die den Diskurs darüber bestimmen, sondern auch 
das Publikum, das die Gegenwartsrelevanz performativ beglaubigt. 
Auch hier ist das Wie, die Praxis des Übersetzens in die neuen 
Gegenwarten, von nicht unerheblicher Bedeutung. Weder führt die 
›originalgetreue‹ Rekonstruktion zwangsläufig zu einer Musealisie-
rung noch verspricht die vollständige Dekonstruktion eines Stückes 
an sich Gegenwartsrelevanz im Sinne einer kritischen Distanz zum 
historischen Material. Vielmehr hängt auch das Wie von dem kom-

https://doi.org/10.14361/9783839449288-008 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


plexen, performativen Zusammenspiel von Stück, Aufführung, Wahr
nehmung und Kontext ab, um zu entscheiden, welche Relevanz das 
Stück haben wird. In dieser hybriden und vielschichtigen Praxis 
des Übersetzens ist beides, sowohl die Musealisierung einer einst 
revolutionären Kunst als auch das Potenzial für eine zeitgenössisch 
relevante Rezeption angelegt. 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-008 - am 14.02.2026, 08:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

