
IV. Konsequenzen für Dilemmata

Übertragen wir diese nur kursorisch beschriebene, hoch kontroverse In‐
strumentalisierungsdebatte zunächst auf die Frage nach der Zulässigkeit
kriterialer Abwägungsentscheidungen zwischen Leben, kann zunächst fest‐
gehalten werden, dass das Abwägungsverbot im Kant´schen Sinne nicht
wenige verborgene Parameter enthält, deren Aufdeckung erforderlich ist,
um das konkrete Verbot, das sich dahinter verbirgt, zu entschlüsseln.
Die Abwägung zweier Menschenleben in dilemmatischen Kollisionslagen
verstößt sonach nur dann gegen das Abwägungsverbot, wenn die der Ab‐
wägung zugrunde liegende Entscheidung die Menschenwürde des „Geop‐
ferten“ tangiert. Die Abwägung muss „würderelevant“ sein, was bei Kant
davon abhing, ob der Mensch durch diese Abwägung „bloß“ zum Mittel
gemacht wird, also in ethisch illegitimer Weise instrumentalisiert wird. Die
Illegitimität der Instrumentalisierung eines Menschen hängt hierbei von
dem jeweiligen Instrumentalisierungskonzept und der ethischen Grundpo‐
sition ab, die man zugrunde legen will. Wenn die verfassungsrechtliche
Objektformel nur danach fragt, ob der Mensch „verobjektiviert“ wird, im‐
plementiert sie nur ein nicht aussagekräftiges Versatzstück der Kant´schen
Zweck-an-sich-Formel. Ein derart weiter Instrumentalisierungsbegriff ist
nur noch eine leere Hülse. Zu sagen, dass in Notstandslagen jede Abwägung
Leben gegen Leben gegen die Menschenwürde verstößt, ist sonach ein
circulus vitiosus und mehr behauptender, denn begründender Natur.

D. Das Abwägungsverbot als Grenze des demokratisch gebundenen
Gesetzgebers

Für den demokratisch gebundenen Gesetzgeber bleibt die Frage, wie sich
das Abwägungsverbot unter den gegebenen Umständen auf seine Rege‐
lungskompetenz konkret auswirkt. Wenn es eine Regelungsgrenze mar‐
kiert, wo verläuft sie? Teilweise wird vertreten, dass ethische Maßstäbe
weder Relevanz für die Interpretation des GG noch Auswirkungen auf das
Handlungsprogramm des demokratisch gebundenen Gesetzgebers entfal‐
ten.86 Die Implementierung moralphilosophischer Positionen sei sogar ein
Kategorienfehler. Ein Blick auf den durch Kant geprägten Menschenwürde‐

86 Fateh-Moghadam/Gutmann, in: Hörnle/Huster/Poscher (Hrsg.), S. 291, 319 ff.

Zwischen Skylla und Charybdis

217

https://doi.org/10.5771/9783748931225-217 - am 17.01.2026, 16:12:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931225-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


begriff, lässt aber das Gegenteil vermuten. Natürlich geht ein Durchgriff
der Ethik auf das Recht jedenfalls nicht so weit, dass ethische Positionen
schlicht in Gesetzesform gegossen werden.87 Die Metapher eines Staatsno‐
tars, der „die“ moralphilosophischen Axiome und Gerechtigkeitsprinzipien
– einmal unterstellt über diese könnte überhaupt objektiv gesprochen wer‐
den88 – nur noch in eine Norm überführt, ist daher im Ergebnis überzeich‐
net und unberechtigt. Wo aber liegen dann die sich aus dem Abwägungs‐
verbot ergebenen Grenzen der rechtsschöpferischen Gewalt, wenn es sie
denn gibt?89

I. Das Menschenwürdeprinzip im Recht als äußerste Gestaltungsgrenze?

Vielleicht ist die Menschenwürdegarantie auch deshalb anhaltend mit
dem Vorwurf einer Leerformel konfrontiert90, weil Art. 1 GG wie gese‐
hen, zwar historisch interpretiert wird und auf die Zweck-an-sich Formel
zurückgeht, hierbei aber die Debatte um das Wörtchen „bloß“ und ein
rechtlich anerkanntes Instrumentalisierungskonzept, wenig Platz findet.91

Herdegen schreibt, die Objektformel erweise sich „als den Blick leitende,
aber für das abschließende Verletzungsverdikt nicht mehr tragende Orien‐
tierungshilfe“92. Um aber seiner Grenz- und Filterfunktion gegenüber dem
Gesetzgeber gerecht zu werden, muss der Begriff wenigstens in Ansätzen
operationalisiert werden können, und zwar durch Angabe der notwendigen

87 Poscher, in: Hörnle/Huster/Poscher (Hrsg.), S. 41, 64.
88 Was metaethisch von non-kognitivistischen Positionen mit guten Argumenten ver‐

neint werden würde. Ein Überblick bei https://plato.stanford.edu/entries/moral-relat
ivism/ (zuletzt abgerufen am 18.12.2022). Dagegen Kelsen, Reine Rechtslehre, 2. Aufl.,
Wien 1960, S. 129; vgl. zum Queerness-Argument im Kontext des moralischen Relati‐
vismus, Mackie, Ethik, Stuttgart 1981, S. 40 ff.

89 Hart, Der Begriff des Rechts, Berlin 2011, S. 84; Kelsen, Vom Wesen und Wert der
Demokratie, 2. Aufl., Tübingen 1929, S. 130.

90 Nach Hörster ist der Begriff der Menschenwürdeverletzung ein normativ besetztes
Schlagwort, ohne jeden deskriptiven Gehalt, in den man lediglich das jeweilige Men‐
schenbild mit seinen ethischen Postulaten hineinlegt. Hörster, Ethik des Embryonen‐
schutzes, Ein rechtsphilosophischer Essay, Stuttgart 2002, 21, 24 f. Ähnlich Alexy,
Menschenwürde und Verhältnismäßigkeit, Archiv des öffentlichen Rechts, Band 140,
2015, 497, 509.

91 Alexy, Archiv des öffentlichen Rechts, Band 140, 2015, 497, 509; Herdegen, in: Wetz
(Hrsg.), S. 258.

92 Herdegen, in: Wetz (Hrsg.), S. 258.

Alexandra Windsberger

218

https://doi.org/10.5771/9783748931225-217 - am 17.01.2026, 16:12:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://plato.stanford.edu/entries/moral-relativism/
https://plato.stanford.edu/entries/moral-relativism/
https://doi.org/10.5771/9783748931225-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://plato.stanford.edu/entries/moral-relativism/
https://plato.stanford.edu/entries/moral-relativism/


deskriptiven, empirischen und normativen93 (Minimal-)Eigenschaften, mit
denen Verletzung und Nicht-Verletzung irgendwie unterscheidbar werden.
Die verfassungsrechtliche Objektformel allein ermöglicht keine Antwort
auf diese Frage. Doch was ist dann mit der Grenzfunktion, wenn der Begriff
„Menschenwürdeverletzung“ derart unbestimmt und semantisch offen ist
und „die Menschenwürdegarantie“ allein keine Antwort darauf enthält, was
nun ihr unerschütterlicher Kern ist.94.

Für dieses große kantische Problem, ob wirklich jede Abwägung von
Menschenleben zugleich gegen die Menschenwürde verstößt und abstrak‐
ter, wie eine Menschenwürdeverletzung generell identifiziert werden kann,
hat Alexy mit seiner Optimierungstheorie die methodisch und rechts‐
ethisch plausibelste Lösung vorgelegt.95 Zur Auflösung dieses gordischen
Knotens schlägt er in kantischer Tradition eine Art Zwei-Ebenen-Modell
vor: Er stipuliert einerseits eine durch Art. 1 GG festgelegte absolute Grenze
und lehnt andererseits ein strenges Abwägungsverbot ab. Art. 1 GG enthält
nach seiner Auffassung zwei Menschenwürde-Normen: Eine Menschen‐
würde-Regel und ein Menschenwürde-Prinzip.96 Absolut im Sinne von
„stets vorrangig in Kollisionsfällen“ und „unwägbar“ ist aber nur die Regel
nicht das Prinzip. Damit vertritt er explizit ein relatives Menschenwürde‐
konzept.97 Prinzipien beschreibt Alexy als „Normen, die gebieten, dass
etwas in einem relativ auf die rechtlichen und tatsächlichen Möglichkeiten
möglichst hohen Maße realisiert wird“.98 Prinzipien sind Optimierungsgebo‐
te, die in unterschiedlichen Graden erfüllt werden können. Der Bereich
der Möglichkeiten wird dabei durch gegenläufige Regeln und Prinzipen
bestimmt.99 Problematisch aus Sicht der Rechtsanwendung ist, dass die
Menschenwürde-Norm teils als Regel, teils als Prinzip verwendet wird. Nur
Regeln können aber subsumiert werden, Prinzipien werden hingegen ge‐
geneinander abgewogen, sie können syllogistisch nicht einfach angewendet
werden, da sie an semantisch offene, unbestimmte Rechtsbegriffe anknüp‐
fen. „Absolut vorrangig“ ist folglich nur der Regelcharakter; das bedeutet,
wenn die Regel verletzt ist, geht Art. 1 GG natürlich stets vor. Aber: Auf

93 Alexy, Archiv des öffentlichen Rechts, Band 140, 2015, 497, 509.
94 Poscher, in: Hörnle/Huster/Poscher (Hrsg.), S. 41, 76.
95 Alexy, Theorie der Grundrechte, 9. Aufl., 2020 Baden-Baden, en passim (zitiert als:

Alexy, Theorie der Grundrechte).
96 Alexy, Theorie der Grundrechte, S. 75.
97 Alexy, Archiv des öffentlichen Rechts, Band 140, 2015, 497, 509.
98 Alexy, Theorie der Grundrechte, S. 75.
99 Alexy, Theorie der Grundrechte, S. 76.

Zwischen Skylla und Charybdis

219

https://doi.org/10.5771/9783748931225-217 - am 17.01.2026, 16:12:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931225-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grund der Offenheit der Menschenwürde-Norm ist das Prinzip der Men‐
schenwürde zwecks Festlegung des Inhalts der Regel der Menschenwürde
einer Abwägung zugänglich (und bedürftig). Das Prinzip der Menschen‐
würde ist daher „durch ein Bündel an Unterprinzipien zu präzisieren, zu
denen unterschiedliche materielle Prinzipien gehören, die in eine Abwä‐
gung treten“.100 Um also die Voraussetzungen einer Menschenwürdeverlet‐
zung (als Regel) anzugeben, bedarf es folglich zwingend einer Abwägung,
um die Regel überhaupt erst zu konstituieren. Der Menschenwürdebegriff
fungiert insoweit als Brückenbegriff. Alexy schreibt wörtlich: „Sobald aber
Unklarheit darüber entsteht, ob jemand als bloßes Objekt behandelt wird,
kann auf eine Abwägung (der Menschenwürde Anm. der Verf.) nicht län‐
ger verzichtet werden.“101 Hierzu stellt Alexy eine komplexe, logische Abwä‐
gungsformel auf, die sog. Gewichtsformel, die letztlich den Kern des Abwä‐
gungsgesetzes angibt.102 Diese kann an hier nicht nachgezeichnet werden.
Entscheidend für die hiesige Frage ist, dass das Menschenwürdeprinzip ein
Optimierungsgebot darstellt, das mit anderen Prinzipien kollidieren kann;
diese abzuwägen ist Aufgabe des demokratisch gebundenen Gesetzgebers.
Wenn Prinzipen kollidieren, ist es also Aufgabe des Staates im Rahmen ei‐
nes demokratischen Prozesses über den Ausgleich dieser Rechtspositionen
zu entscheiden, ohne dass automatisch wegen dem Absolutheitsanspruch
von Art. 1 GG sämtliche kollidierenden Prinzipien per se geopfert werden
müssten.103

Es gibt sie sonach, die äußerste Grenze (Menschenwürdeprinzip), aber
wo genau sie verläuft (Menschenwürderegel), ist im Rahmen des demo‐
kratischen Diskurses herauszufinden. Damit ist jedoch nicht gesagt, dass
„jeder beliebige Inhalt“104 Recht sein kann. Entscheidende Funktion haben
demokratische Strukturen und die Anerkennung der Menschenrechte, an
deren Spitze die Menschenwürde zu verorten ist. Sie muss als angetastet
gelten, wenn ein Mensch plötzlich als Organteillager oder Zugstopper fun‐
gieren soll, gefoltert oder als „Wahrheitsmittel“ um jeden Preis dienen soll.
Aber: Weder das Menschenwürdeprinzip noch die aus ihm folgenden Re‐
geln stehen einer kriterialen Regelung dilemmatischer Konflikte pauschal

100 Fateh-Moghadam/Gutmann, in: Hörnle/Huster/Poscher (Hrsg.), S. 291, 326.
101 Alexy, Archiv des öffentlichen Rechts, Band 140, 2015, 497, 511.
102 Alexy, Archiv des öffentlichen Rechts, Band 140, 2015, 497, 502 ff.
103 So auch im Ergebnis mit anderer Begründung Herdegen, in: Wetz (Hrsg.), S. 260;

Poscher, in: Hörnle/Huster/Poscher (Hrsg.), S. 41, 77.
104 So aber Kelsen, S. 129.

Alexandra Windsberger

220

https://doi.org/10.5771/9783748931225-217 - am 17.01.2026, 16:12:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931225-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und ausnahmslos entgegen. Jedenfalls kann ein solcher Verstoß nicht bloß
darin gesehen werden, dass eine an materiellen Eigenschaften ausgerichte‐
te Entscheidungsregel zur Auflösung von Dilemmata normiert wird, die
sich an der Maximierungsregel orientiert und nicht das Zufallsprinzip
fixiert. Daher genügt es auch in den kontrovers diskutierten Fällen der
Ex-Post-Triage gerade nicht zu sagen, dass sie unzulässig ist, weil eine
„Abwägung Leben gegen Leben“ erfolgt.105 Eine dergestalt unspezifische
Begründung enthält lediglich einen Verweis auf eine nichts aussagende
Metapher.106 Welche Kriterien hingegen zulässig sein können und wie
Allokationsentscheidungen im Allgemeinen beschaffen sein müssen, um
Menschenwürde, Gleichberechtigung, Fairness und Effizienz möglichst op‐
timal zu realisieren, bedürfte einer detaillierten Prinzipienabwägung und
näheren Betrachtung.107 Für jedes einzelne Kriterium bedürfte es hierbei
einer würdesensiblen Verhältnismäßigkeitsprüfung und Abwägung, ohne
bestimmte Kriterien pauschal mit Verweis auf Art. 1 GG als utilitaristisch
und verfassungsfeindlich zu demontieren und im Diskurs zu zensieren.

II. Keine verbindliche inhaltliche Festlegung des Gesetzgebers

Die Gegenansicht, die für ein strengeres Abwägungsverbot eintritt, bietet
als einzig richtiges Kriterium den Zufall an, da nur dieses Leben nicht
bewertet und das Gebot der Gleichachtung wahrt.108 Dann aber würde
Art. 1 GG mittelbar einen parlamentarischen Meinungsbildungsprozess
über dilemmatische Konflikte auf eine ethische Grundposition festlegen.
Diese Rechtsauffassung, die prinzipiell keine Abwägung in Dilemmasitua‐
tionen duldet, entspricht nämlich einer non-konsequentialistischen Posi‐
tion109, für die grundsätzlich gilt: „Rights trump utilities“110, nicht umge‐
kehrt. Deontologen müssen ausweislich ihres Selbstverständnisses grund‐
sätzlich nicht den besten Zustand herbeiführen, um das moralisch Richtige

105 So bspw. Jansen, ZIS, 2021, 155 f.
106 Grundlegend zu dieser „Metapher“ Lübbe/Grosse-Wilde, Abwägung, Paderborn

2022.
107 Zum Prozess der Abwägung an sich und seinen Voraussetzungen, Lübbe/Grosse-

Wilde.
108 M.w.N. Walter, GA 2020, 656, 664.
109 Zu den wohl wichtigsten Anhängern dieser Richtung zählen Moralphilosophen wie

Kant und Ross (The Right and The Good 2002).
110 Thomson, The Monist 59, 1976, 204 ff.

Zwischen Skylla und Charybdis

221

https://doi.org/10.5771/9783748931225-217 - am 17.01.2026, 16:12:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931225-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auszuweisen.111 Faire Chance durch Losverfahren112 ist ein prominenter
deontologischer Lösungsvorschlag für dilemmatische Konflikte. Inwiefern
man durch ein „Losen um Leben“ dem Würdeanspruch des Einzelnen
tatsächlich gerechter werden würde, darf aber bezweifelt werden. Die kon‐
sequentialistische Gegenauffassung113 fokussiert nicht den Inhalt, sondern
nur die (erwartbaren) Folgen der Handlung, sie lassen folglich die Frage,
wie hoch der Preis einer Verrechnung114 von Leben wäre, ausdrücklich
zu. Sie sind auf eine axiologische Teiltheorie angewiesen, die festlegt, wie
bestimmte wahrscheinliche Handlungsfolgen (utilities) zu bewerten sind.115
Für die Folgenbeurteilung wird wiederum auf unterschiedliche Kriterien
abgestellt.116 Teilweise genügt es, dass am Ende „mehr“ Leben gerettet
werden, was allein auch nicht überzeugen kann.117 Vielversprechende, jün‐
gere Ansätze versuchen im Kontext moralischer Dilemmata beide Ethiken
zu vereinen118 und plädieren für eine differenzierte Betrachtung deontolo‐
gischer Beschränkung gerade im Bereich von Dilemmata. Das tradierte
Bild zweier unversöhnlicher Lager, scheint also wenigstens im Bereich von
Dilemmata überholt. Es wird vielmehr zugegeben, dass gerade in diesem

111 Kamm, Morality, Morality, Vol. I: Death and Whom to Save from it, Oxford 1993.
112 Taurek, Philosophy and public Affairs 6 (4), 1977, 293–316.
113 Häufig gleichgesetzt mit utilitaristischen Positionen (Bentham, Mill, Sidgwick), wo‐

bei es natürlich „den“ Utilitarismus nicht gibt, vgl. zu den verschiedenen Varianten
Birnbacher, Analytische Einführung in die Ethik, 3. Aufl., Düsseldorf 2013, S. 217 ff.
Gemeint sein soll ganz grob eine konsequentialistische Ethik, die den Folgen der
jeweiligen Handlung und insbesondere ihrem Nutzen moralisches Gewicht beimisst
(insbesondere Pareto-Effizienz berücksichtigt). „Größtes Glück der größten Zahl“
lautet die Formel des „Guten“.

114 Calabresi and Bobbit sprechen von den „costs of costing”, die Kosten der Kalkulati‐
on die anfallen, sobald man zwei Leben gegeneinanderhält. Barry, Tragic Choices,
Ethics Vol. 94 No. 2 (1984), en passim.

115 Birnbacher, in: Ach/Bayertz/Quante/Siep (Hrsg.), S. 94.
116 Bspw. Präferenzen oder Lustgewinn (Hedonismus) bei Bentham, The Collected

Works of Jeremy Bentham, Oxford 1996, ein Überblick bei Mill, Utilitarianism,
London 2006, S. 27 f.

117 Vgl. Taurek, Should the numbers count?, Philosophy and Public affairs, Bd. 6, 1977,
293 sowie Lübbe, The aggregation Argument in the numbers Debate in: Fehige/Lu‐
mer/Wessels (Hrsg.), Handeln mit Bedeutung, Handeln mit Gewalt, Paderborn
2009, S. 406.

118 Im Kontext autonomer Fahrzeuge Hevelke/Nida-Rümelin, Jahrbuch für Wissen‐
schaft und Ethik, 19 (1), 2015, 5 (11); Hilgendorf, Dilemma-Problem beim automa‐
tisierten Fahren, ZStW 130, 2018, 674, 683 ff.; Misselhorn, Grundfragen der Maschi‐
nenethik, 2018, S. 199 ff., die mit dem Unterschied zwischen vollkommenen und
unvollkommenen Pflichten argumentiert.

Alexandra Windsberger

222

https://doi.org/10.5771/9783748931225-217 - am 17.01.2026, 16:12:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931225-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


speziellen Anwendungsgebiet deontologische Gewichtungen allein wenig
hilfreich sind.119 Damit ist es auch nicht richtig zu sagen, dass jede deonto‐
logische Ethik eine Abwägung zwischen Leben verbietet. In medizinischen
Allokationsszenarien das Prinzip der Schadensminimierung zu verteidigen,
heißt folglich nicht, den Utilitarismus in Gänze verteidigen oder jede de‐
ontologische Ethik in Gänze ablehnen zu müssen. Vertragstheoretische
Konzepte ebnen dabei den Weg zu einer Lösung. Zu Recht verweist Lübbe
darauf, dass es durchaus richtig sein kann, dem Maximierungsverbot zu
folgen und damit das Beste für die größte Zahl zu tun. Entscheidend ist
aber, ob dies zugleich „gerecht“ ist.120 Dies sei aber nur dann „gerecht“
und daher auch nur dann ethisch zu empfehlen, wenn die Zuordnung
der einzelnen Personen zu den Kategorien der Sortierung vor dem Scha‐
densereignis unbekannt ist. Mit der Festlegung auf das Maximierungsgebot
maximieren dann (und nur dann) alle potentiell Betroffenen zugleich ihre
eigene Überlebenschance.121 Eine insgesamt überzeugende, deontologisch-
kontraktualistische Verteidigung des Maximierungsgebots, die hier nicht
im Detail dargestellt werden kann.122 Festzuhalten ist aber, dass Maximie‐
rungsregel und Gerechtigkeit kongruent sein können, auch aus Sicht einer
deontologischen Ethik. Die zentrale demokratietheoretische Frage, die sich
anschließt, ist: Wie würde ein aufgeklärter Bürger hinter einem Schleier des
Nichtwissens – das heißt, ohne zu wissen, ob er Nutznießer oder Opfer
sein wird – entscheiden?123 Die jeweilige Antwort auf diese Frage, sollte im
Rahmen der demokratischen Diskussion und Abstimmung Gewicht haben
dürfen. Auf diese Weise zeigt jeder seine Wertschätzung für den besonderen
Wert von Personen - und nicht, indem ein kollektives menschliches Gut
gefördert wird, bei dem die Interessen einer Minderheit durch die größeren
Gesamtinteressen einer Mehrheit aufgewogen werden.124

119 Gerdes/Thornton, Implementable Ethics for Autonomous Vehicles, in: Maurer/Ger‐
des/Lenz/Winner (Hrsg.), Autonomes Fahren, Berlin 2015, S. 94.

120 So auch Gauthier, Morals by Agreement, Oxford 1986 und Scanlon, What we owe to
each other?, Cambridge and London 1998; Stemmer, Handeln zu Gunsten anderer:
Eine moralphilosophische Untersuchung, Berlin 2000.

121 Lübbe, Patientenorientierung und Kostenorientierung, JCSW 47, 2006, 177, 189 f.
122 So auch bereits Rakowski, „Zählt die Anzahl, wenn man Leben rettet?“, in: Lübbe

(Hrsg.): Tödliche Entscheidungen, Paderborn 2004, 158 (164 f.). Vgl. zur Argumen‐
tationsfigur des hypothetischen Kontraktualismus im Kontext der Triage überzeu‐
gend, Zimmermann, in: Hörnle/Huster/Poscher (Hrsg.), 220 ff.

123 Diskutabel wäre eine Opt-In-Option.
124 Nagel, One-to-One, London Review, 1999, S. 480 ff.

Zwischen Skylla und Charybdis

223

https://doi.org/10.5771/9783748931225-217 - am 17.01.2026, 16:12:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931225-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Das Menschenwürdeprinzip im Recht als äußerste Gestaltungsgrenze?
	II. Keine verbindliche inhaltliche Festlegung des Gesetzgebers

