
 

2 Varianten der Zuschreibung 

 

 

 

Wenn wir von einer Person sagen, sie habe Mitleid, so nehmen wir eine Fremd-

zuschreibung vor (in der dritten oder auch zweiten Person), wenn wir aber von 

unserem eigenen Mitleid sprechen, so handelt es sich um eine Selbstzuschreibung. 

Diese ist besonders interessant, wenn es sich um die erste Person Präsens handelt, 

denn der Wahrheitsanspruch ist in diesem Fall eindeutig anders als bei Fremdzu-

schreibungen: Äußern wir einen Satz wie etwa »Ich habe jetzt Mitleid«, so lässt 

sich ein Irrtum nur schwer vorstellen. – Wittgenstein hat sich mit diesem Phäno-

men eingehend befasst, es gibt inzwischen aber auch einen breit angelegten Dis-

kurs rund um die Frage der »Autorität der ersten Person«. Wittgensteins Position 

ist dadurch gekennzeichnet, dass er radikaler als andere nur von einem grammati-

schen Phänomen sprechen möchte. Jeder Versuch, die Autorität der ersten Person 

aufgrund von »Introspektion« zu begründen, wird von ihm zurückgewiesen. Un-

sere sprachlichen Gewohnheiten enthalten zwar ein »Bild vom privaten Inneren«, 

dieses darf aber nicht zum Anlass genommen werden, eine metaphysische Theorie 

zu konstruieren. 

Auf diesem Wege beschäftigt sich Wittgenstein immer wieder mit den Begrif-

fen des Zustandes und der Beschreibung. In welcher Form haben unsere Selbst- 

oder Fremdzuschreibungen die Funktion einer Zustandsbeschreibung? Sein 

grundsätzliches Ergebnis: In der ersten Person Präsens mögen unsere Zuschrei-

bungen zwar der Form nach Beschreibungen eines Zustandes sein, in ihrer Funk-

tion sind sie jedoch Ausdruck ohne Anspruch auf Wissen. Ihre »Wahrheit« ist 

mehr eine Wahrhaftigkeit und ergibt sich für die Adressaten aus dem Kontext der 

Situation, nicht aus der Übereinstimmung zwischen dem inneren Zustand einer 

Person und ihrer Äußerung. – Wenden wir Wittgensteins Überlegungen auf das 

Mitleid an, muss gefragt werden, in welchem Sinn Mitleid überhaupt ein »Zu-

stand« ist. Neben der Unterscheidung von Äußerungen in der ersten und dritten 

Person kann hier auch jene zwischen akuter Gemütsbewegung und Disposition 

wichtig werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 | Unsicheres Mitleid 

 

2.1.1 Das »Bild vom privaten Inneren« 

 

Es gibt für Wittgenstein ein »Bild« vom privaten Inneren des menschlichen Indi-

viduums, und dieses Bild ist ein Teil unserer Sprachspiele. Nach der Logik dieses 

Bildes befinden sich die eigenen mentalen Zustände im eigenen Inneren, sie sind 

nur für einen selbst zugänglich und stellen insofern eine »private« Sphäre dar. Wir 

haben nach diesem Bild also erstens einen kognitiven Zugang zu unseren eigenen 

mentalen Zuständen und zweitens einen exklusiven. Es ist wie bei Wittgensteins 

berühmtem Beispiel mit dem »Käfer in der Schachtel« (PU, § 293): Nur das Sub-

jekt selbst vermag in seine Schachtel zu blicken – und natürlich nur in seine ei-

gene. 

Dieses Bild hat nach Wittgenstein als Element bestimmter Sprachspiele durch-

aus seine Berechtigung, Sätze wie »Nur ich kann wissen, was ich empfinde« kön-

nen in bestimmten Situationen eine ganz legitime Anwendung haben. Das heißt 

aber nicht, dass das Bild von einem »privaten« mentalen Bereich allgemeine Gül-

tigkeit besitzt. Man darf sich von diesem Bild nicht in die Irre führen lassen. Das 

Bild muss als Bild gesehen werden, und zwar als eines, das in ganz speziellen 

Situationen Verwendung findet. Nur so lässt sich vermeiden, dass es sich verselb-

ständigt und zur Grundlage einer philosophischen Theorie über den menschlichen 

Geist wird. Eine »Tiefengrammatik« (PU, § 664) kann nach Wittgenstein zeigen, 

dass das »Bild vom privaten Inneren« eben keine allgemeine Anwendung findet, 

wir dürfen uns nicht von der Oberfläche täuschen lassen.1 

Es ist z.B. nicht durchgängig so, dass unsere Schmerzen von uns gewusst wer-

den. Der Satz »Ich habe Schmerzen« klingt zwar (oberflächlich wahrgenommen) 

wie ein Bericht, er ist es aber in den allermeisten Fällen nicht. Er bewegt sich nicht 

in der Kategorie des Wissens und ist insofern nicht kognitiv. Wäre der Satz tat-

sächlich eine kognitive Beschreibung, dann müssten wir fortfahren können mit 

»Ich bin sicher, dass ich Schmerzen habe, da täusche ich mich nicht.« – Solche 

Formulierungen sind aber in den Augen Wittgensteins in den meisten Kontexten 

                                                             

1  Zur Vorstellung eines »privaten Erlebnisses«, welches wir introspektiv beschreiben 

können, meint Wittgenstein: »Das ›private‹ Erlebnis ist eine degenerierte Konstruktion 

unserer Grammatik (in gewissem Sinne der Tautologie und der Kontradiktion ver-

gleichbar). Und dieses grammatische Monstrum hält uns zum Narren; sobald wir es 

loswerden wollen, scheint es, als bestritten wir das Vorhandensein eines Erlebnisses, 

etwa der Zahnschmerzen« (VPES, S. 93). 

2.1  VERSUCH EINER EINORDNUNG WITTGENSTEINS 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Varianten der Zuschreibung | 85 

blanker Unsinn. Die Kategorie des Wissens braucht die grundsätzliche (»logi-

sche«) Möglichkeit eines Zweifels, z.B. in Form eines zurückgewiesenen Zwei-

fels. Ein solcher Zweifel hat jedoch bei den allermeisten Schmerzäußerungen kei-

nen »logischen« Platz, er wäre nicht nur inhaltlich falsch, sondern unverständlich. 

– Schmerzäußerungen sind für Wittgenstein in der Regel keine Beschreibungen, 

sondern Ausdruck von Schmerz. Ähnliches gilt bei Wittgenstein auch für Sätze 

wie »Ich glaube, dass ...«, denn auch hier wird nicht einfach ein innerer Zustand 

beschrieben. Es handelt sich dabei zwar nicht um den Ausdruck eines Erlebnisses, 

wohl aber um das Signalisieren eines bestimmten Verhältnisses zum Inhalt des 

darauffolgenden Satzes oder um das In-Aussicht-Stellen bestimmter möglicher 

Konsequenzen.2 

Selbstzuschreibungen sind nur der Form nach Selbst-Zuschreibungen, in ihrer 

Funktion meist aber etwas ganz anderes. Nur wer das »Bild vom privaten Inneren« 

falsch versteht, lässt sich von der bloßen Form der Selbstzuschreibungen zum Nar-

ren halten. Das war Wittgenstein schon in den 30er Jahren klar. In den Philoso-

phischen Untersuchungen greift er die Frage nach dem Bild immer neu auf und 

warnt vor einem »philosophischen« Missbrauch. Hier seine wichtigsten Argu-

mente gegen einen durchgehend kognitiven und exklusiv privaten Zugang zu den 

eigenen mentalen Zuständen: 

 

a) Vom eigenen Erlebnis zu wissen bedeutet letztlich nichts anderes, als dieses 

Erlebnis zu haben. Insofern Irrtum logisch ausgeschlossen ist, handelt es sich 

um einen anderen Wissensbegriff, wir wissen von unseren Erlebnissen also 

nicht durch Erfahrung (PU, § 246). 

b) Für unseren Sprachgebrauch ist es selbstverständlich, dass wir von Erlebnis-

sen anderer Personen tatsächlich wissen können (PU, § 303). 

c) Ein exklusiver und kognitiv-beschreibender Zugang zu den eigenen Erlebnis-

sen würde bedeuten, dass diese Erlebnisse für unser Sprechen keine Rolle 

spielten, da sie (wie der Käfer in der Schachtel) als Kriterium nicht brauchbar 

wären. Psychologische Begriffe als »Namenstäfelchen« würden ohne über-

prüfbare Anwendung beliebig und damit funktionslos werden (PU, § 293). 

d) Kinder würden die Verwendung von psychologischen Begriffen nicht lernen, 

wenn diese etwas Inneres bezeichneten. Sie könnten schließlich nicht wissen, 

welcher Begriff für welches Erlebnis passt (PU, § 244). 

                                                             

2  Solche »Ich glaube ...«-Sätze hat Wittgenstein in den 40er Jahren eingehender analy-

siert, doch schon in den Philosophischen Untersuchungen sind sie ein Thema, z.B. in § 

578. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 | Unsicheres Mitleid 

e) Privatsprachen lassen sich zwar grundsätzlich vorstellen, da sie durch Be-

obachtung von außen in andere Sprachen übersetzt werden können. Eine Pri-

vatsprache aber, die sich beschreibend auf die inneren Erlebnisse der 

Sprecherperson bezieht, besäße ganz grundsätzlich keinerlei Kontrollinstanz, 

es gäbe in ihr kein »richtig« oder »falsch« (PU, § 258). Unsere tatsächlichen 

Kriterien für die korrekte Anwendung psychologischer Begriffe beziehen sich 

auf einen weiteren Kontext, auf eine Umgebung. Was zählt, ist nicht das, was 

sich in einer Momentaufnahme zeigen würde, sondern die ganze Situation mit 

ihrer Vorgeschichte und den Konsequenzen (PU, §§ 583-84). 

 

Diese Argumente Wittgensteins berufen sich auf tatsächliche Sprachspiele. Wenn 

er feststellt, dass wir zu unseren eigenen mentalen Zuständen keinen exklusiven 

kognitiven Zugang haben, so versucht er zu zeigen, dass wir in unserer Sprach-

praxis von einem solchen Zugang gar nicht wirklich ausgehen, dass dieser also 

nicht in unsere alltäglichen Sprachspiele passt. Denn auch wenn es in diesen 

Sprachspielen Formulierungen gibt, die eine Vorstellung von einem privaten In-

neren suggerieren könnten, so muss zuerst auf Funktion und Kontext solcher For-

mulierungen geschaut werden; die bloße Form sagt noch nichts über ihre Verwen-

dung aus. Das Bild vom privaten Inneren darf nicht zur philosophischen Theorie 

werden, nur weil einige unserer Aussagen so klingen. Das heißt, dass erstens »Int-

rospektion« alles andere als eine philosophische Selbstverständlichkeit ist (siehe 

2.1.2), und zweitens, dass auch die Perspektive der dritten Person nicht vom Bild 

eines »Käfers in der Schachtel« ausgehen darf (siehe 2.1.3). 

 

2.1.2 Wittgenstein und die Debatte um Introspektion 

 

Was Introspektion genau ist, auf welche Weise sie überhaupt denkbar ist oder wel-

che Form eines Wissens sie uns überhaupt ermöglicht – das sind Fragen, zu denen 

gegenwärtig ganz unterschiedliche Meinungen vertreten werden. Dass wir (meis-

tens) über unsere eigenen Zustände Bescheid wissen, scheint evident zu sein, ge-

stritten wird vor allem darüber, wie sich dieses Wissen beschreiben oder erklären 

lässt. Eine einigermaßen allgemein akzeptierte Theorie eines solchen Wissens 

scheint auch heute noch nicht in Sicht zu sein.3 

Eine »innere Wahrnehmung«, welche uns ständig und in verlässlicher Form 

über die eigenen mentalen Zustände informiert, wird nicht mehr mit jener Selbst-

verständlichkeit angenommen, wie sie z.B. noch für Descartes typisch war. Vor 

allem die empirischen Befunde über Selbsttäuschungen sprechen gegen eine sol-

                                                             

3  Vgl z.B. Smithies und Stoljar, Introspection and Consciousness. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Varianten der Zuschreibung | 87 

che Wahrnehmung. Wenn Introspektion im Sinne einer Selbstbeobachtung ver-

standen wird, dann häufig nicht als aktives In-Sich-Hineinschauen, sondern in der 

Form eines neuronalen Mechanismus, der (mehr oder weniger zuverlässig) auto-

matisch abläuft und ein self-scanning durchführt.4 

Andere Theorien wollen hingegen Introspektion von vornherein nicht als Be-

obachtung auffassen und gehen davon aus, dass zu bestimmten mentalen Zustän-

den das Selbstwissen in der ersten Person dazugehört, ohne zusätzliche Wahrneh-

mung. Die Beispiele hierfür kommen aus dem Bereich der Überzeugungen, aber 

auch aus dem der Sinneswahrnehmungen: Wenn ich die Überzeugung p habe, so 

weiß ich auch, dass ich sie habe; sehe ich ein Objekt, so weiß ich gleichzeitig auch, 

dass ich es sehe. Eine Überzeugung oder Sinneswahrnehmung zu haben und da-

von zu wissen, kann nach solchen Auffassungen entweder in einer Beziehung der 

Inferenz zueinander stehen (der Zustand selbst berechtigt mich, davon zu spre-

chen, dass ich von diesem meinem Zustand weiß)5 oder in einer sogenannten 

Transparenz-Beziehung: Der auf einen Gegenstand gerichtete Zustand ist trans-

parent zum Selbstwissen über diesen Zustand, das Wissen scheint gewissermaßen 

durch.6 Bei den Transparenz-Ansätzen wird unterstrichen, dass wir z.B. auf die 

Frage, ob wir glauben, dass es heute regnen wird, auch einfach antworten können: 

»Es wird regnen!« Die Überzeugung vom kommenden Regen ist insofern trans-

parent zum Wissen von dieser Überzeugung, wir erfassen und kommunizieren 

beides in einem. 

Wittgenstein hat zu diesen Fragen zahlreiche Überlegungen angestellt, ist je-

doch in der aktuellen Debatte nicht übermäßig präsent. Er stellt zwar so etwas wie 

einen ständigen Hintergrund dar, wird aber selten in ausführlicher Form mit in die 

Diskussion aufgenommen. Das hängt wohl damit zusammen, dass es zu Wittgen-

steins Schriften unterschiedliche Interpretationen gibt und erst einmal geklärt wer-

den müsste, auf welche Wittgenstein-Interpretation man sich überhaupt einigt – 

und man schreckt vermutlich davor zurück, sachliche Diskurse zu exegetischen 

Diskussionen werden zu lassen. Trotzdem soll hier eine Einordnung der Überle-

gungen Wittgensteins in die Introspektionsdebatte versucht werden: Seine Posi-

tion kann als skeptizistisch, expressivistisch, deflationistisch und pluralistisch be-

zeichnet werden. 

 

a) Skeptizismus 

Wittgenstein lehnt es ab, Introspektion als Begründung für philosophische Thesen 

zu verwenden. Introspektion ist für ihn alles andere als selbstverständlich, sobald 

                                                             

4  Vgl. dazu auch Ausführungen zur James-Lange-Theorie in 1.4.4. 

5  Vgl. Byrne, »Knowing What I See«, S. 189ff. 

6  Z.B.: Moran, »Self-Knowledge, ›Transparency‹, and the Forms of Activity«, S. 212 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 | Unsicheres Mitleid 

sie konsequent zu Ende gedacht wird. Ihr Problem ist nicht so sehr, dass sie uns 

immer nur einen subjektiven Zugang zu den eigenen mentalen Zuständen vermit-

telt. Die Schwierigkeit besteht vielmehr darin, dass überhaupt nicht klar ist, was 

man sich unter Introspektion vorstellen soll. Introspektion kann nach Wittgenstein 

gar nicht allen Ernstes als ein In-sich-Hineinschauen verstanden werden, es ergibt 

sich hier keine klare Vorstellung: »Und wie weiß ich, was du Introspektion 

nennst? Du erklärst mir ein Geheimnis durch ein anderes« (BPP I, § 8). 

Wenn Wittgenstein bezüglich der Möglichkeit von Introspektion als Skeptizist 

eingestuft wird, dann insofern, als er die Vorstellung eines »privaten Inneren« 

nicht als allgemeine Tatsache, sondern nur als Bild verstanden haben will. Eine 

bei allen Menschen und in allen Lebenslagen verfügbare Methode der Introspek-

tion kann nicht vorausgesetzt werden, denn sie würde der Metapher des Käfers in 

der Schachtel entsprechen. Wenn Selbstbeschreibungen einen sprachlichen Sinn 

haben sollen (wenn es also einen Sinn ergeben soll, vom Käfer zu sprechen), dann 

dürfen wir die eigenen Zustände nicht als privaten Bereich annehmen. Es muss 

schon auf die »Umgebung« von Selbstbeschreibungen geachtet werden, d.h. sie 

müssen als Spielzug in ganz bestimmten Sprachspielen verstanden werden. 

Zuschreibungen in der ersten Person sind für Wittgenstein meist keine bloßen 

Beschreibungen, sondern Ausdruck. Und die Kriterien für einen glaubwürdigen 

Ausdruck sind andere als für eine glaubwürdige Zuschreibung. Beim Ausdruck 

spielen mögliche weitere Konsequenzen eine Rolle, die ganze (auch zeitliche) 

»Umgebung« muss berücksichtigt werden. Insofern ist es für Wittgenstein klar, 

dass zwischen den Äußerungen der ersten und dritten Person eine Asymmetrie 

besteht. Es ist die »Asymmetrie des Sprachspiels«, die mit dem Bild vom privaten 

Inneren zum Ausdruck kommt, doch das heißt gerade nicht, dass die Asymmetrie 

auf der Tatsache eines introspektiven Zuganges beruht (LS I, § 951, LS II, S. 52).7 

 

b) Expressivismus 

Da er Selbstzuschreibungen im Allgemeinen nicht als Beschreibung, sondern als 

Ausdruck versteht, gilt Wittgensteins Haltung zur Frage des Selbstwissens als Ex-

pressivismus. Für diesen sind Selbstzuschreibungen mentaler Zustände nicht Re-

sultate einer inneren Wahrnehmung oder eines durch Inferenz oder Transparenz 

gegebenen Wissens, sondern sie bringen etwas zum Ausdruck, sind also expressiv. 

Die entsprechenden Sätze in der ersten Person haben keinen assertorischen Cha-

rakter, sie beschreiben keine Zustände. Wittgenstein spricht etwa davon, dass der 

                                                             

7  Mehr noch als Wittgenstein wird Gilbert Ryle als Skeptizist bezüglich der Introspektion 

eingestuft. Tatsächlich bestehen jedoch trotz Wittgensteins Zurückweisung eines Beha-

viorismus einige Parallelen zwischen den beiden Philosophen. Vgl. dazu Tanney, »Gil-

bert Ryle«. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Varianten der Zuschreibung | 89 

Satz »Ich habe Schmerzen« im Grunde nur den Schmerzensschrei ersetzt (PU, § 

244). Aber auch andere Beispiele weisen in diese Richtung. Insgesamt vertritt 

Wittgenstein einen Expressivismus für mehr oder weniger alle psychologischen 

Verben in der ersten Person Präsens, also auch für Sätze wie »Ich glaube, ...«. Von 

einem Wissen bezüglich des eigenen mentalen Zustandes kann bei ihm insofern 

nicht gesprochen werden.8 

Manchmal wird Wittgenstein auch als ein Vertreter eines »simplen Expressi-

vismus« bezeichnet.9 Damit grenzt man ihn von einer Weiterentwicklung des Ex-

pressivismus ab, und zwar vom sogenannten Neo-Expressivismus. Dieser möchte 

die semantische Kontinuität zwischen Ausdrucks- und Behauptungssätzen stärker 

berücksichtigen, schließlich können wir an Ausdruckssätze in der ersten Person 

ohne Probleme mit Beschreibungssätzen anknüpfen. Deshalb möchte der Neo-Ex-

pressivismus auch Ausdruckssätzen Wahrheitsfähigkeit zuschreiben. Einen 

»simplen Expressivismus« zu überwinden, hieße also in erster Linie, dessen Non-

Kognitivismus zu überwinden.10 Für Dorit Bar-On z.B. stellt der geäußerte men-

tale Zustand die direkte Ursache der expressiven Äußerung dar und kann insofern 

auch als Basis für die Wahrheit der expressiven Selbstzuschreibung gelten. Selbst-

wissen besitzen wir nach Bar-On zwar nicht in Form einer Selbstwahrnehmung 

und auch nicht in Form eines begründbaren Wissens, trotzdem stellt der von uns 

zum Ausdruck gebrachte mentale Zustand als solcher eine Berechtigung dafür dar, 

dass wir von einem Selbstwissen oder einer »Autorität der ersten Person« spre-

chen können.11 – Diese abgeschwächte Variante eines Expressivismus lässt sich 

jedoch mit den Texten Wittgensteins nicht vereinbaren. 

 

c) Deflationismus 

Im Rahmen ihres (neo-expressivistischen) Zugeständnisses an das Selbstwissen 

versucht Bar-On, einen Deflationismus zu vermeiden. Dieser besteht in der Hal-

tung, Selbstzuschreibungen ganz grundsätzlich nicht als Wissen zu verstehen.12 

                                                             

8  Als expressivistisch wird Wittgensteins Position etwa von Crispin Wright bezeichnet, 

vgl. Wright, »Self-Knowledge: The Wittgensteinian Legacy«, S. 34; Louise Röska-

Hardy stuft Wittgensteins Ansatz als »nicht-epistemisch« ein, vgl. Röska-Hardy, »Die 

Rolle von Sprache und Verhalten im Selbstwissen«, S. 197ff. 

9  Vgl. etwa Bar-On, »First-Person Authority«, S. 58. 

10  Vgl. Bar-On und Sias, »Varieties of Expressivism«, S. 708; auch Rockney Jacobsen 

verfolgt eine ähnliche Strategie, für ihn vertrat aber schon Wittgenstein selbst eine 

nicht-simple Version eines Expressivismus, vgl. Jacobsen, »Wittgenstein on Self-

Knowledge and Self-Expression«, S. 25ff. 

11  Bar-On, »Externalism and Skeptizism«, S. 209. 

12  Ebd., S. 198. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 | Unsicheres Mitleid 

Wittgenstein scheint jedoch genau eine solche deflationistische Position zu ver-

treten. So weist etwa Crispin Wright darauf hin, dass Wittgenstein mit seinem 

Deflationismus über einen bloß expressivistischen Ansatz hinausgeht.13 Der Ex-

pressivismus sucht noch nach einer Erklärung des »Phänomens« der Introspek-

tion, z.B. mit dem Hinweis auf ein grammatisches Missverständnis, wonach 

Selbstzuschreibungen irrtümlich als echte Zuschreibungen (und nicht als Aus-

druck) verstanden werden. Wittgensteins Deflationismus hingegen verzichtet 

nach Wright ganz bewusst auf eine solche Erklärung, hier ist die Autorität der 

ersten Person keine zu erklärende Tatsache, sondern ein konstitutives Prinzip, um 

überhaupt von einem Subjekt zu sprechen. Sie ist ein Anspruch (default), der mit 

Äußerungen in der ersten Person einhergeht, der aber nicht in der Form eines be-

stehenden Wissens schon vorhanden ist. Wittgenstein wendet sich somit nach 

Wright gegen die Vorstellung, die Autorität der ersten Person müsse erklärt oder 

begründet werden können. 

Bar-Ons Zurückweisung eines Deflationismus besteht im Versuch, vom geäu-

ßerten Zustand eine Rechtfertigung der Autorität der ersten Person herzuleiten. Sie 

macht das im Rahmen eines Internalimus, der für sie grundlegendes Element eines 

jeden Expressivismus ist:14 Eine Äußerung in der ersten Person erhält ihre Recht-

fertigung durch den Zustand der Person selbst, es braucht dazu keine externen 

Faktoren. Auch in diesem Punkt verhält es sich bei Wittgenstein anders: Seine 

Haltung kann als externalistisch bezeichnet werden, denn für die Korrektheit eines 

expressiven Ausdrucks in der ersten Person ist das Wissen um den »Zustand« der 

Person nicht ausschlaggebend. Die dabei relevanten Informationen dürfen nicht 

als ein »Etwas« in Form eines Zustandes oder Vorganges aufgefasst werden (PU, 

§ 308). Auf den semantischen Externalismus Wittgensteins wird in Abschnitt 

2.1.3 noch ausführlicher eingegangen. 

 

d) Pluralismus 

Wittgenstein weist im Zusammenhang mit psychischen Phänomenen auf deren 

Unterschiedlichkeit hin. Wiederholt betont er, dass die »unsägliche Verschieden-

heit aller unsrer tagtäglichen Sprachspiele« ernst genommen werden müsse (LS I, 

§ 909). Oder er spricht davon, dass »Wissen, Glauben, Hoffen, Fürchten (u.a.)« 

so verschiedenartige Begriffe seien, dass »eine Klassifikation, ein Einordnen in 

verschiedene Laden, für uns keinen Nutzen hat« (LS I, § 122). – Auch im Rahmen 

der aktuellen Introspektionsdebatte wird zum Teil dezidiert auf die Verschieden-

heit der Gegenstände einer möglichen Introspektion verwiesen. Eric Schwitzgebel 

                                                             

13  Wright, »Self-Knowledge: The Wittgensteinian Legacy«, S. 33ff. 

14  Bar-On und Sias, »Varieties of Expressivism«, S. 702. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Varianten der Zuschreibung | 91 

z.B. listet als mögliche targets von Introspektion neben den propositionalen Über-

zeugungen und Sinneswahrnehmungen auch Vorstellungen und Emotionen auf.15 

Auch andere Introspektionsansätze laufen auf einen Verzicht darauf hinaus, eine 

einheitliche Theorie für alle mentalen Zustände zu finden.16 Im Unterschied zu 

ihnen weist Schwitzgebel allerdings darauf hin, dass die Pluralität nicht nur zwi-

schen verschiedenen Gegenständen der Introspektion besteht, sondern auch inner-

halb einzelner Gegenstände. Deutlich wird das für ihn u.a. auch beim Introspekti-

onsgegenstand Emotion: Wenn wir uns einer eigenen Emotion bewusst werden, 

dann können wir etwa eigene körperliche Zustände wahrnehmen (das Zusammen-

pressen der Lippen, die Verkrampfung bestimmter Muskeln), wir richten unsere 

Aufmerksamkeit aber auch auf das Objekt unserer Emotion und werden uns auf 

diese Weise der Emotion bewusst.17 

 

2.1.3 Semantischer Externalismus 

 

Wenn vom semantischen Externalismus die Rede ist, wird häufig auf Hilary Put-

nam und sein Gedankenexperiment mit der Zwillingserde verwiesen: Hätten wir 

einen physikalisch identischen Doppelgänger auf einer Zwillingserde und hätten 

dort unsere Begriffe einen anderen Objektbezug (z.B. in der Form, dass das Was-

ser auf der Zwillingserde eine andere chemische Zusammensetzung besitzt) – so 

würde unser Doppelgänger mit demselben Zustand und denselben Begriffen etwas 

anderes meinen. Die Bedeutung unserer Begriffe kann nach dieser Überlegung 

nicht nur von unserem Zustand, also von internen Faktoren, abhängig sein. Als 

»intern« gilt dabei alles, was sich bei der betreffenden Person selbst ansiedeln 

lässt, »extern« ist entsprechend die Welt, in der die Person lebt. Was wir mit un-

seren Ausdrücken meinen, ist für den semantischen Externalismus abhängig von 

der äußeren Welt. 

Völlig zu Recht beruft sich Putnam dabei auch auf Wittgenstein.18 Dieser hatte 

immer wieder darauf hingewiesen, dass die korrekte Verwendung von Begriffen 

nicht von einem bestimmten geistigen Zustand oder einem »Erlebnis« des Sub-

jekts abhängt, sondern sich erst durch praktische Konsequenzen zeigen muss. 

Wittgenstein versucht das anhand von Sprachspielen aufzuzeigen, in denen wir 

                                                             

15  Vgl. Schwitzgebel, »Introspection, What?«, S. 29. – Dispositionen oder Haltungen wer-

den laut Schwitzgebel jedoch selten mit Introspektion in Verbindung gebracht, da der 

Begriff der Introspektion mit akuten Bewusstseinszuständen in Verbindung steht, vgl. 

ebd., S. 44 sowie auch Schwitzgebel, »Introspection«. 

16  Z.B. Moran, »Self-Knowledge, ›Transparency‹, and the Forms of Activity«, S. 232ff. 

17  Vgl. Schwitzgebel, »Introspection, What?«, S. 35ff. 

18  Vgl. Putnam, Vernunft, Wahrheit und Geschichte, S. 39ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 | Unsicheres Mitleid 

einen solchen Zustand gar nicht voraussetzen: Ob jemand das Spiel richtig spielt, 

muss sich im Spielen zeigen, eine Information über einen konkreten mentalen Zu-

stand heißt hier gar nichts.19 Das gilt auch für das Verstehen von Begriffen. Ver-

stehen ist kein Ereignis, sondern eine Fähigkeit, wie Putnam zusammenfasst.20 

Aus der Sicht des semantischen Externalismus muss auf externe Elemente zurück-

gegriffen werden, wenn es darum geht, einen mit Bedeutung beschäftigten menta-

len Zustand korrekt zu bestimmen. Verwenden wir ein Zeichen, so verleiht der 

bloße intentionale Akt dem Zeichen noch keine Bedeutung, er bestimmt noch 

nicht die Bezugnahme auf den bezeichneten Gegenstand.21 Und umgekehrt darf 

auch das Verstehen von Bedeutung nicht als Bewusstseinszustand gesehen wer-

den. So wie Wittgenstein Bedeutung auffasst, ist das Verstehen eines Zeichens 

nicht das beteiligte mentale Ereignis, sondern die Beherrschung des Spiels, also 

der Gebrauch des Zeichens. 

Das schränkt die Rolle von Introspektion entscheidend ein, denn der Blick 

nach innen kann u.U. nicht ausreichen, um jene Informationen zu erhalten, welche 

die Selbstzuschreibung eines mentalen Zustandes korrekt machen. Ob eine Person 

berechtigt ist, sich z.B. Verständnis eines Zeichens zuzuschreiben, ergibt sich aus 

dem ganzen Kontext, nicht aufgrund eines Einblicks in den eigenen Zustand. Der 

semantische Externalismus hat aber nicht nur Konsequenzen für Erste-Person-Zu-

schreibungen, sondern auch für jene der dritten Person. Denn auch der körperliche 

Zustand – wie er von Dritten ja meist besser beobachtet werden kann – ist für den 

semantischen Externalismus nicht ausschlaggebend dafür, in welchem mentalen 

Zustand sich eine Person befindet bzw. mit welchen Bedeutungen sie gerade zu 

tun hat. Genau darum ging es ja Putnam in seinem Gedankenexperiment mit der 

Zwillingserde. Wittgenstein hat die entsprechende Konsequenz gezogen: Nicht 

nur Introspektion, sondern auch empirisch beobachtbare Zustände interessieren 

ihn nicht (Z, § 304), er distanziert sich klar von einem Behaviorismus. Begriffe 

                                                             

19  Wittgenstein zeigt das z.B. in PU II, S. 500 mit einem Vergleich mit dem Schachspiel 

auf: »Was würden wie denn einem entgegnen, der uns mitteilte, bei ihm sei das Verste-

hen ein innerer Vorgang? – Was würden wir ihm entgegnen, wenn er sagte, bei ihm sei 

das Schachspielenkönnen ein innerer Vorgang? Daß nichts, was in ihm vorgeht, uns 

interessiert, wenn wir wissen wollen, ob er Schach spielen kann. – Und wenn er nun 

darauf antwortet, es interessiere uns eben doch: – nämlich, ob er Schach spielen könne, 

– da müßten wir ihn auf die Kriterien aufmerksam machen, die uns seine Fähigkeit 

beweisen würden, und andererseits auf die Kriterien der ›inneren Zustände‹. Auch wenn 

Einer nur dann, und nur so lange, eine bestimmte Fähigkeit hätte, als er etwas Bestimm-

tes fühlt, wäre das Gefühl nicht die Fähigkeit.« 

20  Putnam, Vernunft, Wahrheit und Geschichte, S. 39. 

21  Putnam nennt das »magische Theorien der Bezugnahme«, vgl. ebd., S. 40. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Varianten der Zuschreibung | 93 

wie »verstehen« einerseits und die Methoden der empirischen Wissenschaften an-

dererseits laufen »windschief aneinander vorbei« (PU II, S. 580). 

Der semantische Externalismus wirkt sich in einem doppelten Sinne auf die 

Frage nach dem Charakter mentaler Zustände aus: Erstens geht der Externalismus 

davon aus, dass alle mit Bedeutung beschäftigten Zustände (Zeichen verwenden 

bzw. Zeichen verstehen) letztlich nicht entscheidend sind für die Bedeutung selbst. 

Zweitens muss es eine Konsequenz des Externalismus sein, dass Sätze wie »Ich 

habe Schmerzen«, »Ich habe die Absicht ...« oder »Ich glaube, dass ...« sich nicht 

einfach auf bestimmte Zustände des Subjekts beziehen, weil das Subjekt sie ge-

wissermaßen im Blick hat und seine Aussagen auf sie bezieht und ihnen dadurch 

Bedeutung verleiht. Ob Selbstzuschreibungen berechtigt sind oder nicht, entschei-

det nicht das Subjekt im Moment der Zuschreibung. Es entscheidet sich aber auch 

nicht am Subjekt, denn eine solche Berechtigung ist überhaupt nicht von einem 

gegenwärtigen Zustand des Subjektes abhängig. Es kommt uns in der alltäglichen 

Sprachpraxis darauf an, wie jemand das Sprachspiel spielt, welche Voraussetzun-

gen und Konsequenzen Selbstzuschreibungen haben – eine Momentaufnahme der 

Sprecherperson, in welcher Form auch immer, würde uns nicht interessieren. 

Eine Token-Identität von psychologischen und physischen »Zuständen« 

kommt für Wittgenstein ohnehin nicht infrage. Zu sehr unterscheiden sich die 

Sprachspiele der Alltagspsychologie und der empirischen Wissenschaften. Die 

enge Anlehnung Wittgensteins an alltagspsychologische Nuancen zeigt sich da-

ran, wie eng er sich in seinen Untersuchungen daran hält, was in den konkreten 

Sprachspielen sinnvollerweise gesagt werden kann und was nicht. Stellt er sich 

z.B. die Frage, ob wir von unseren eigenen Empfindungen wissen können, läuft 

das für ihn auf die Frage hinaus, ob wir im konkreten Sprachspiel von einem sol-

chen Wissen sprechen können: Wann sind Aussagen wie »Ich weiß, dass ich 

Schmerzen habe« sinnvoll? Wenn solche Aussagen nur in Ausnahmefällen sinn-

voll sind, muss das für Wittgenstein heißen, dass ein solches Wissen nicht als 

durchgängig vorhandenes angenommen werden kann. Es verhält sich eben nicht 

so wie z.B. beim Himmel über uns, den zu erwähnen manchmal sinnvoll sein kann 

und manchmal nicht, der aber in jedem Fall über uns ist. Sagt jemand ohne er-

kennbaren Zusammenhang »Über mir ist der Himmel«, so passt der Satz nicht in 

das aktuelle Sprachspiel. Trotzdem würde niemand daraus ableiten, dass der Him-

mel in einer solchen Situation nicht vorhanden ist. Bei psychologischen Begriffen 

ist es aber nach Wittgenstein anders: Hier haben wir im Grunde nur die Aufmerk-

samkeit auf »das Benehmen« bzw. die »Spielzüge« innerhalb konkreter Sprach-

spiele, darüber hinaus gibt es keine psychologischen Gegenstände, auf die man 

kurz schauen kann wie beim Himmel. Sehen die konkreten Sprachspiele einen 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 | Unsicheres Mitleid 

direkten Hinweis auf ein psychologisches Phänomen nicht vor – z.B. auf das Wis-

sen von meinen eigenen Schmerzen im Satz »Ich weiß, dass ich Schmerzen habe« 

– darf ein solches Phänomen nicht einfach als im empirischen Sinne »vorhanden« 

angenommen werden. Das Sprachspiel entscheidet über das Vorhandensein eines 

mentalen Zustandes, das könnte man als eine spezielle Ausprägung des Externa-

lismus bei Wittgenstein bezeichnen. Von externen Faktoren ist der mentale Zu-

stand nicht nur deshalb abhängig, weil die mentale Bezugnahme auf ein Objekt 

von externen Bedingungen entschieden wird (auf welcher Erde wir im Sinne von 

Putnams Gedankenexperiment leben), sondern auch schon deshalb, weil die Kor-

rektheit der Zuschreibung eines mentalen Zustandes von Sprachspielfaktoren ge-

regelt wird und die konkreten Sprachspiele einen direkten Bezug zu empirischen 

Zuständen nicht vorsehen. Das gilt sowohl für Selbst- als auch für Fremdzuschrei-

bungen. 

Der Externalismus Wittgensteins besteht also darin, dass es nicht zuerst den 

mentalen Zustand gibt und dann die passende Form eines sprachlichen Ausdrucks. 

Das Vorhandensein eines »Zustandes« (in einem weiten Sinn) wird vielmehr 

durch die Kombination von Ausdruck und jeweiligem Sprachspiel entschieden. 

Ob es ein Wissen um die eigenen mentalen Zustände gibt, hängt vom konkreten 

Sprachspiel ab, und dieses ist immer in eine Situation eingebettet: »›Ich weiß, was 

ich will, wünsche, glaube, fühle, ...‹ (usf. durch alle psychologischen Verben) ist 

entweder Philosophen-Unsinn, oder aber nicht ein Urteil a priori« (PU II, S. 564). 

Das heißt, in speziellen Fällen ist es für Wittgenstein durchaus gerechtfertigt, 

Formulierungen zu verwenden, die ein Bild vom privaten Inneren enthalten. In 

diesen Situationen ist ein Zweifel aber »logisch« durchaus möglich, die Selbstzu-

schreibungen stellen echte Informationen dar und sind insofern »nicht a priori«. 

Wenn zum Beispiel jemand meint, wir würden uns in unserer freudigen Haltung 

vielleicht selbst belügen, so können wir unsere Situation kurz reflektieren und sa-

gen »Nein, ich weiß doch, dass ich mich freue!« Unsere Beteuerung könnte für 

Außenstehende wiederum als Information wichtig sein, sie würde nichts Selbst-

verständliches zum Ausdruck bringen und wäre auch insofern nicht »a priori«. – 

Nicht in allen Situationen kann ein Satz wie »Ich weiß, dass ich mich freue« aber 

verstanden werden, und das heißt für Wittgenstein, dass er in anderen Sprachspie-

len nicht sinnvoll ist. Soll mit ihm ein allgemeiner Sachverhalt beschrieben wer-

den, kann er nur »Philosophen-Unsinn« darstellen. 

 

2.1.4 Wittgenstein und die Emotionstheorie 

 

In der zeitgenössischen Diskussion darüber, was eine Emotion ist, wird häufig die 

sogenannte James-Lange-Theorie als Ausgangspunkt verwendet. William James 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Varianten der Zuschreibung | 95 

und Carl Lange haben in den 80er Jahren des 19. Jahrhunderts unabhängig vonei-

nander eine Definition von Emotionen vorgeschlagen, nach der diese nichts ande-

res als die Wahrnehmung eigener körperlicher Zustände sind. James schreibt z.B., 

dass bei jeder Emotion körperliche Veränderungen stattfinden, ausgelöst durch die 

Wahrnehmung eines externen Gegenstandes. Die Emotion selbst reduziert James 

nun nicht einfach auf diese körperlichen Veränderungen, sondern auf die Selbst-

wahrnehmung dieser Veränderungen.22 Damit wird Emotion letztlich zu einer 

Form von Introspektion. 

Von Vertretern eines physiologischen (oder auch neuropsychologischen) An-

satzes wird die James-Lange-Theorie zu Emotionen meist unterstützt, so vertei-

digt Antonio Damasio etwa ausdrücklich William James.23 Der neuropsychologi-

sche Ansatz in der Emotionstheorie lässt sich innerhalb der Introspektionsdebatte 

somit als ein Standpunkt einordnen, der Selbstwahrnehmung (self-detection) 

durchaus für möglich hält. Introspektion wird als selbstverständliche Tatsache 

verstanden, sie besteht allerdings nicht in »Lehnstuhl-Betrachtungen«, sondern in 

neuronalen Automatismen, die auch auf »subpersonaler« Ebene stattfinden. Intro-

spektion wird als eine Funktion des Gehirns verstanden, dessen Aktivitäten auch 

selbstreferentiell sind und so etwas wie ein auf sich selbst bezogenes Monitoring 

durchführen. 

Die Kritiker der James-Lange-Theorie in der Emotionsdebatte vertreten meist 

einen kognitivistischen Zugang zu Emotionen. Dieser Ansatz wird auch als »Ur-

teilstheorie« von Emotionen bezeichnet, da diese letztlich auf Bewertungen von 

Objekten, also auf Urteile reduziert werden.24 Würden wir nach der Urteilstheorie 

nur das introspektiv erfassbare Erlebnis als Emotion verstehen, wären wir nie in 

der Lage, die Emotion einigermaßen exakt zu bestimmen. Nur die Gerichtetheit 

auf einen Gegenstand und die spezielle Beschaffenheit dieses Gegenstandes er-

möglicht es z.B., Furcht von Ärger oder Empörung zu unterscheiden. Beziehen 

wir uns nur auf das an uns selbst wahrgenommene Erlebnis, können wir in all 

diesen Fällen nur von einer diffusen Erregung sprechen. 

                                                             

22  William James schreibt etwa: »My thesis on the contrary is that the bodily changes 

follow directly the PERCEPTION of the exciting fact, and that our feeling of the same 

changes as they occur is the emotion.« James, »What is an Emotion?«, S. 189/190. 

23  Z.B. in Damasio, Ich fühle, also bin ich, S. 155. 

24  Sabine A. Döring weist in ihrer Einleitung zur Monografie Philosophie der Gefühle auf 

die lange Tradition dieser beiden sich grundsätzlich gegenüberstehenden Emotions-

Theorien hin. Die eine betont mehr den phänomenalen Aspekt von Emotionen (Feeling-

Theorien) und beruft sich auf James, die andere hingegen betont mehr die Intentionalität 

von Emotionen und lässt sich indirekt immer auf Brentano zurückführen. Vgl. Döring, 

Philosophie der Gefühle, S. 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 | Unsicheres Mitleid 

Antony Kerry gilt als einer der ersten Vertreter einer kognitivistischen Emoti-

onstheorie innerhalb der bis heute andauernden Debatte. Er beruft sich auf Witt-

genstein und greift dessen Unterscheidung zwischen dem Gegenstand und der Ur-

sache von Emotionen auf.25 Wittgensteins Überlegungen zu Emotionen lassen tat-

sächlich eine Urteilstheorie von Emotionen erkennen, er kann als ein Vorläufer 

der kognitivistischen Kritik am neuropsychologischen Zugang zu Emotionen be-

zeichnet werden. Das ist auch insofern berechtigt, als sich Wittgenstein gerade mit 

William James intensiv und kritisch auseinandersetzt.26 Dabei weist er vor allem 

dessen Auffassung zurück, dass es zu jedem psychologischen Zustand einen pas-

senden physiologischen Zustand gebe, – dass es also keinen Sinn habe, in der Be-

schreibung einer Person einen psychologischen Begriff anzuwenden, ohne gleich-

zeitig davon auszugehen, dass es bei der Person einen entsprechenden körperlicher 

Zustand gibt. Für Wittgenstein hat diese Position jedoch absurde Konsequenzen: 

Wir müssten dann nämlich ein (körperliches) »Abergefühl« annehmen, wenn je-

mand mitten im Lesen eines Textes das Wort »aber« versteht und wir den Begriff 

des Verstehens auf diese Person anwenden (BPP II, § 264; Z, § 188). 

Auch für jene Fälle, in denen wir die gezielte Verwendung eines Namens oder 

eines Wortes nicht sofort parat haben, weil uns die richtige Anwendung erst nach 

einigen Sekunden einfällt (LS I, §§ 841ff.), lehnt Wittgenstein die Annahme eines 

»Keimerlebnisses« ab, welches sich schrittweise zum eigentlichen Erlebnis ent-

faltet. Zwar können wir im Nachhinein sagen, wir hätten den Namen oder das 

Wort »von Anfang an gewusst«, aber Wissen ist für Wittgenstein nun einmal kein 

Erlebnis (siehe auch Abschnitt 3.4). Wenn uns also ein Wort »auf der Zunge 

liegt«, dann ist es unsinnig, hier von einem Erlebnis (mit entsprechendem physio-

logischem Zustand) auszugehen, welches durch das Finden des Wortes nur mehr 

zur Entfaltung zu kommen braucht: 

 

»James will darüber eigentlich sagen: ›Was für ein merkwürdiges Erlebnis! Das Wort ist 

noch nicht da und ist doch, in einem gewissen Sinne, schon da, – oder etwas ist da, was nur 

zu diesem Wort heranwachsen kann.‹ – Aber da ist gar kein Erlebnis. Als Erlebnis gedeutet 

sieht es freilich seltsam aus.« (PU II, S. 562)27 

                                                             

25  Kenny, »Handlung, Emotion und Wille«, S. 76. – Kenny bezieht sich dabei auf § 476 

der Philosophischen Untersuchungen. 

26  Das äußert sich auch darin, dass James’ Buch The Principles of Psychology »zeitweise 

als einziges Werk in seinem Regal stand«, Stuhldreher, Wittgensteins Sprachspiel der 

Emotionen, S. 263; sie beruft sich auf Goodman, Wittgenstein and William James, S. 3. 

27  Schon in PU, § 610 kritisiert Wittgenstein James՚ Auffassung, dass Erlebnisse vorhan-

den seien, auch wenn uns die Worte dafür fehlen: »James: ›Es fehlen uns die Worte‹. 

Warum führen wir sie dann nicht ein? Was müsste der Fall sein, damit wir es könnten?«. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Varianten der Zuschreibung | 97 

Hätte James recht und würden unsere verbalen Äußerungen einfach nur Selbstbe-

schreibungen aufgrund der (Selbst-)Wahrnehmung unserer Zustände sein, dann 

wäre nach Wittgensteins Privatsprachenargument die Verwendung von psycho-

logischen Verben in der ersten Person unsinnig: Da die bloße Selbstwahrnehmung 

gar nicht irren kann, weil sie ja als urteilende Instanz alleine dasteht, würden bei 

Selbstbeschreibungen die Kriterien für »richtig« und »falsch« fehlen. Selbstbe-

schreibungen könnten gar nicht mehr Teil unserer Sprache sein, weil sie auf pri-

vaten hinweisenden Definitionen beruhten. Und die Brauchbarkeit solcher Defi-

nitionen ist für Wittgenstein vergleichbar mit jener einer Walze mit einem Motor 

im Inneren: Sie ist nur scheinbar eine Maschine, in Wirklichkeit handelt es sich 

um eine starre Konstruktion.28 Auch eine private hinweisende Definition ist für 

Wittgenstein nur scheinbar eine Definition. 

Wittgensteins Ansatz weist also entscheidende Gemeinsamkeiten mit der Ur-

teilstheorie der Emotionen auf.29 Jüngere Varianten der Urteilstheorie bemühten 

sich darum, auch die Erlebnisqualität von Emotionen stärker miteinzubeziehen. 

Schließlich macht es einen Unterschied, ob wir eine Situation ganz nüchtern als 

gefährlich bewerten oder ob wir diese Bewertung in Form von Furcht erleben. So 

beschreibt Peter Goldie Emotionen als gerichtetes Erleben (feeling-towards).30 Er 

bringt dabei Emotionen ausdrücklich mit Wittgensteins Aspektwahrnehmungen in 

Verbindung, z.B. mit dem Hasen-Enten-Kopf (jener berühmten Zeichnung, die 

sowohl als Hasenkopf als auch als Entenkopf gesehen werden kann, wobei die 

Ohren des Hasen der Schnabel der Ente sind). 31 Noch expliziter auf Wittgensteins 

Aspektwahrnehmungen bezieht sich der Emotionstheoretiker Robert C. Roberts, 

                                                             

28  »Das Beispiel von der Motorwalze mit dem Motor in der Walze ist wirklich noch viel 

besser und tiefer, als ich erklärt habe. Denn, als mir jemand die Konstruktion vorlegte, 

sah ich wohl gleich, dass sie nicht funktionieren konnte, da man ja die Walze von außen 

her rollen konnte, auch wenn der ›Motor‹ nicht in Tätigkeit war; aber das sah ich nicht, 

dass es eine starre Konstruktion und überhaupt keine Maschine war. Und hier ist nun 

eine enge Analogie mit dem Fall der privaten hinweisenden Definition. Denn auch da 

gibt es, sozusagen, einen direkten und einen indirekten Weg, die Unmöglichkeit einzu-

sehen« (BPP I, § 397). Das Walzenbeispiel wird in ähnlicher Form auch in Z, § 248 

geschildert. 

29  Käte Hamburger verleiht dieser Zuordnung Wittgensteins noch eine besondere Note, 

wenn sie in seiner Mitleidsdefinition ein Beispiel für die von ihr beschriebene Distanz-

struktur des Mitleids findet: »Denn Mitleid, definiert als ›eine Form der Überzeugung, 

daß ein Anderer Schmerzen hat‹, ist die radikalste Formulierung der Unpersönlichkeit 

dieser Haltung.« Hamburger, Das Mitleid, S. 105. 

30  Vgl. Goldie, The Emotions, S. 58ff. 

31  Vgl. ebd., S. 21. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 | Unsicheres Mitleid 

der Emotionen als Deutungen (construals) versteht.32 Auch Mark Johnston und 

Sabine Döring verstehen Emotionen gezielt als Aspektwahrnehmungen in Anleh-

nung an Wittgenstein.33 

Doch ähnlich wie in der Introspektionsdebatte muss auch hier Wittgensteins 

Pluralismus berücksichtigt werden. Für einen mit Wittgenstein vergleichbaren 

Verzicht auf eine einheitliche Theorie der Emotionen steht Amélie Oksenberg 

Rorty, die z.B. in ihrem Artikel »Enough Already with ›Theories of the Emoti-

ons‹« den Standpunkt vertritt, dass Emotionen keine einheitliche Klasse bilden. 

Eine klare Abgrenzung von anderen mentalen Zuständen wie etwa Stimmungen, 

Überzeugungen oder Motiven ist in ihren Augen nicht möglich.34 Die verschiede-

nen Emotionstheorien beschränken sich jeweils auf einen ganz spezifischen As-

pekt der Alltagspsychologie und haben auf ihre Weise alle Recht, nur scheitern 

sie beim Versuch, mehr als einen Aspekt abzudecken. Dadurch sinkt aber ihr Er-

klärungswert, der eigene Anspruch auf eine »Theorie der Emotionen« wird nicht 

eingelöst.35 – Ähnlich wie Rorty hat es auch Wittgenstein nach anfänglichen Ver-

suchen aufgegeben, nach einer Klassifizierung von psychischen Phänomenen zu 

suchen, auch er verzichtet explizit auf den weiteren Versuch einer »Einordnung in 

verschiedene Laden« (LS I, § 122). 

Der oben skizzierte Externalismus Wittgensteins muss auch für das Verständ-

nis von Emotionen Auswirkungen haben: Die Zuschreibung einer Emotion ist 

nicht ausschließlich aufgrund einer Momentaufnahme des Subjekts möglich. Ei-

nen solchen externalistischen Zugang gibt es tatsächlich innerhalb der aktuellen 

Emotionstheorien, und zwar bei jenen Theoretikern, die von einer narrativen 

Struktur von Emotionen sprechen. Peter Goldie etwa spricht davon, dass für das 

Verständnis einer Emotion ein Narrativ notwendig ist. Gelingt die »Erzählung« 

der Emotion auf diese Weise, erübrigt sich nach Goldie die Frage, welche Emotion 

denn genau erlebt wird und zu welchem Zeitpunkt.36 Das bedeutet allerdings auch, 

dass eine Emotion sich auch dann zuschreiben lässt, wenn kein entsprechendes 

Erlebnis (feeling) vorhanden ist.37 Auch für Wittgenstein sind psychologische Be-

                                                             

32  Vgl. Roberts, »Was eine Emotion ist: eine Skizze«, S. 174. 

33  Vgl. Johnston, »The Authority of Affect«, S. 181, 209 (Johnston übernimmt auch Witt-

gensteins Begriff der »Aspektblindheit«); Döring, Philosophie der Gefühle, S. 50. – Die 

vorliegende Arbeit möchte weiter unten allerdings eine etwas andere Interpretation der 

Überlegungen Wittgensteins zum Aspekt-Wahrnehmen vorschlagen. 

34  Rorty, »Enough Already with ›Theories of the Emotions‹«, S. 269. 

35  Ebd., S. 270. 

36  Vgl. Goldie, The Emotions, S. 70. 

37  Vgl. ebd., S. 69. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Varianten der Zuschreibung | 99 

griffe keine »Phänomenwörter« (BPP II, § 77). Wenn Psychologen sich mit Phä-

nomenen beschäftigen, so sind die entsprechenden Begriffe keine Namen für diese 

Phänomene. Das zeigt sich bei Wittgenstein gerade in der Art und Weise, wie er 

die verschiedenen psychischen »Phänomene« ordnet. 

 

2.1.5 Die Methode der Sprachanalyse 

 

Um das »Wesen« psychischer Phänomene zu verstehen, darf nicht im eigenen Er-

leben nachgeforscht werden. In den Bemerkungen über die Philosophie der Psy-

chologie amüsiert sich Wittgenstein an einer Stelle über die Vorstellung, man 

könne nur dann das Wesen der Freude beschreiben, wenn man diese gerade hat, 

und stellt einen Vergleich mit dem Wesen der Eins her: »Merkst du auch das We-

sen der Eins, wenn du einen Apfel ißt, und das Wesen der Null, wenn du keinen 

ißt?« (BPP I, § 804). 

Die einzig sinnvolle Möglichkeit, etwas Wesentliches über psychische »Phä-

nomene« zu sagen, besteht für Wittgenstein in der Analyse unseres Sprechens im 

Zusammenhang mit diesen Phänomenen. Er sucht die detaillierte Beschäftigung 

mit dem Gebrauch psychologischer Begriffe. Nur auf diesem Wege können für 

ihn Verbindungen und Strukturen zutage treten, die er als Tatsachen begreift. Auf-

fallend ist etwa der unterschiedliche Gebrauch in der ersten und in der dritten Per-

son bei psychologischen Verben oder ganz generell der Unterschied zwischen der 

Art und Weise, wie wir über Sinnesempfindungen, Vorstellungen, Deutungen, 

Gemütsbewegungen oder auch Dispositionen sprechen. Es sollen »kategorische 

Unterschiede« sichtbar gemacht werden. Weit weniger interessieren Wittgenstein 

die Unterschiede zwischen Phänomenen der gleichen Kategorie, wie z.B. die Un-

terschiede zwischen Furcht, Zorn, Freude oder Mitleid. Die Suche gilt den »logi-

schen Kriterien« und nicht den »Symptomen« (Z, § 466). Gerade als Alternative 

zur Introspektion ist die möglichst exakte Analyse kategorischer Unterschiede 

nützlich, und entsprechend gilt auch umgekehrt: Wird diese Analyse vernachläs-

sigt, erscheint das In-Sich-Hineinschauen als einzig gangbarer Weg: 

 

»Das Wichtigste ist hier dies: es besteht ein Unterschied; man merkt den Unterschied, ›der 

ein kategorischer ist‹ – ohne sagen zu können, worin er besteht. Das ist der Fall, in dem man 

gewöhnlich sagt, man erkenne den Unterschied eben durch Introspektion.« (BPP I, § 793; 

Z, § 86)38 

                                                             

38  Wittgensteins immer wiederkehrende methodische Mahnung lautet daher: »Frage dich 

nun nicht: ›wie geht es mir?‹ Frage: ›was weiß ich vom Anderen?‹« (LS I, § 456; PU 

II, S. 539) – oder auch: »Die Beispiele, die Philosophen in der 1. Person geben, sind in 

der 3. zu untersuchen« (LS II, S. 61). 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 | Unsicheres Mitleid 

Wie schon in Kapitel 1 (1.6.1) aufgezeigt, führt Wittgenstein mehrere Klassi-

fizierungsversuche psychologischer Begriffe durch. Der Unterschied zwischen 

den verschiedenen Kategorien zeigt sich dabei in den verschiedenen Typen von 

Sprachspielen. Das legt nahe, dass psychische Phänomene nicht einfach verschie-

dene Entitäten gleicher Art sind, z.B. verschiedene Varianten von Bewusstseins-

zuständen. Eine solche Position würde nämlich übersehen, dass »die Ziffer 2 nicht 

die Zahl 2 ist« (BPP II, § 148). Schon im ersten Teil der Philosophischen Unter-

suchungen schreibt Wittgenstein: »Irreführende Parallele: Psychologie handelt 

von den Vorgängen in der psychischen Sphäre, wie Physik in der physischen« 

(PU, § 571). 

Eine grundlegende »logische« Grenze zieht Wittgenstein zwischen den Be-

griffen für Empfindungen und jenen für Gemütsbewegungen, aber auch zwischen 

den Begriffen für Gemütsbewegungen und jenen für Gemütsdispositionen. Das 

gilt auch für die Zeit ab 1948, in der sich Wittgenstein nicht mehr um eine allge-

meine Klassifikation der psychologischen Begriffe bemüht. So zeigt er etwa im 

sogenannten »Teil II« der Philosophischen Untersuchungen auf, dass es verschie-

dene »Erlebnisbegriffe« gibt (PU II, S. 544) – was wiederum nicht nur für die 

Sprachspiele rund um das Aspekt-Wahrnehmen wichtig ist, sondern auch für jene 

rund um den Begriff der »Bedeutung«. Es gilt für ihn, die »unsägliche Verschie-

denheit aller unsrer tagtäglichen Sprachspiele« zu ergründen, auch wenn sie sich 

in den »äußeren Formen« der Sprache nicht sofort zeigt (LS I, § 909). 

Eine wichtige wittgensteinsche Unterscheidung von Sprachspielen rund um 

psychologische Begriffe kommt in den Klassifikationen vielleicht zu kurz: jene 

zwischen den Sprachspielen mit der sinnvollen Rede vom »verborgenen Inneren« 

und den anderen Sprachspielen, in denen dies unsinnig ist. Aus den ersteren vor-

schnell abzuleiten, dass das Innere grundsätzlich verborgen sei, bedeutet für Witt-

genstein, falsch verstandene Philosophie zu betreiben: 

 

»Es sind ganz besondere Fälle: in denen das Innere mir verborgen erscheint. Und die Unsi-

cherheit, die sich so ausdrückt, ist nicht eine philosophische, sondern eine praktische und 

primitive.« (BPP II, 558) 

 

2.1.6 Zusammenfassung 

 

Wittgenstein äußert sich skeptisch gegenüber einer Vorstellung von Introspektion, 

wonach mentale Zustände vom jeweiligen Subjekt als eigene Zustände wahrge-

nommen werden können. Dabei sieht er die Fragwürdigkeit des »Blicks nach in-

nen« weniger darin, dass dieser unzuverlässig wäre – das Problem ist vielmehr, 

dass das Konzept der Introspektion allzu schnell von »Zuständen« ausgeht. Schon 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Varianten der Zuschreibung | 101 

in den 30er Jahren wendet sich Wittgenstein gegen Versuche, das »Bild vom pri-

vaten Inneren« zur Grundlage für metaphysische Annahmen zu machen. Ausge-

hend von ganz bestimmten Verwendungen psychologischer Verben gleich von 

»Zuständen« oder »Vorgängen« des Verstehens, des Wünschens, des Erinnerns 

usw. zu sprechen, stellt für ihn eine »Verhexung unseres Verstandes durch die 

Mittel unserer Sprache« dar (PU, § 109).39 

Es ist nicht ganz einfach, Wittgenstein in aktuellen Debatten einer bestimmten 

Position zuzuordnen, da er selbst nicht so sehr um Position, sondern um Radika-

lität des Fragens bemüht ist. Trotzdem kann eine solche Zuordnung versucht wer-

den, da Wittgenstein sich doch auf rekonstruierbare Standpunkte einlässt (und 

nicht gewissermaßen ständig ganz von vorne beginnt): Er vertritt zunächst einmal 

einen Skeptizismus gegenüber der Möglichkeit von Introspektion. Dieser steht in 

Verbindung mit seinem Expressivismus, also der Annahme, dass Selbstzuschrei-

bungen häufig nicht beschreibenden, sondern expressiven Charakter haben. Sätze 

in der ersten Person Präsens, die wie Selbstzuschreibungen aufgrund von Intro-

spektion klingen, werden in Wirklichkeit als Ausdruck oder Signal verwendet. Er 

weist zwar selbst auf Sprachgewohnheiten hin, die auf eine »Autorität der ersten 

Person« hinauslaufen, da wir bei der Beurteilung von Selbstzuschreibungen an-

dere Kriterien anwenden als bei Fremdzuschreibungen – er sieht darin aber eben 

nur ein sprachliches Phänomen und versucht gar nicht erst, eine solche Autorität 

epistemologisch im Rahmen einer »Theorie« zu erklären. Diese Haltung lässt sich 

als Deflationismus bezeichnen. Dass nach Wittgenstein schon alleine die Vielfalt 

der Verwendung psychologischer Begriffe pauschale Erklärungen unmöglich 

macht, kann als Position in der aktuellen Introspektionsdebatte wiederum mit ei-

nem Pluralismus in Verbindung gebracht werden. 

Bei der Zuschreibung mentaler Zustände – nicht nur in der ersten, sondern 

auch in der dritten Person – muss berücksichtigt werden, dass Wittgenstein einen 

semantischen Externalismus vertritt. Eine Momentaufnahme vom gegenwärtigen 

Zustand des Subjekts ist nicht entscheidend für das, was das Subjekt meint, und 

auch nicht für sein Verständnis von Zeichen. Dass wir in unserer alltäglichen 

Sprachpraxis »innere« Zustände der Sprecherperson als Kriterium gar nicht vor-

sehen und stattdessen darauf achten, wie sich diese Sprecherperson insgesamt im 

(Sprach-)Spiel bewegt, weist nach Wittgenstein darauf hin, dass entsprechende 

Fremdzuschreibungen sich nicht auf empirische Tatsachen beziehen. 

                                                             

39  Eine ausdrückliche Warnung vor einer voreiligen Annahme von mentalen Zuständen 

als empirische Tatsachen steht in den Philosophischen Untersuchungen unmittelbar vor 

einer anderen berühmten Stelle, nämlich vor § 309, welcher es als Ziel der Philosophie 

bezeichnet, der Fliege den Ausweg aus dem Fliegenglas zu zeigen. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 | Unsicheres Mitleid 

Um welche Art von »Zuständen« es sich bei Emotionen handelt, ist die zent-

rale Frage von Emotionstheorien – Wittgenstein mit aktuellen Debatten rund um 

Emotionen in Verbindung zu bringen, liegt insofern nahe. Dabei wird schon bald 

klar, dass er grundsätzlich den sogenannten Urteilstheorien nahesteht. Diese wol-

len Emotionen nicht auf einen physiologischen Zustand oder auf eine bestimmte 

Art von Selbsterfahrung reduzieren, sondern kennzeichnen Emotionen primär als 

Überzeugungen (bzw. Urteile). In der aktuellen Debatte gibt es außerdem die Po-

sition eines Pluralismus, welcher es angesichts der Vielfalt der Phänomene ab-

lehnt, eine Beschreibung der Emotionen insgesamt zu versuchen. Auch Wittgen-

stein ist wohl in diesem Sinne Pluralist. 

Dass Wittgensteins Methode eine sprachanalytische ist, muss an dieser Stelle 

nicht mehr eigens hervorgehoben werden, bildet jedoch einen ständigen Hinter-

grund seines Standpunktes. Entscheidende Differenzierungen sucht er nicht aus-

gehend von bestimmten psychologischen Phänomenen, sondern sie ergeben sich 

für ihn aufgrund unserer Sprachpraxis. Wenn er von psychologischen Kategorien 

spricht, meint er grammatische bzw. logische Kategorien. 

 

 

 

2.2.1 Gemeinsamkeiten von Wittgenstein und Davidson 

 

Worin der Standpunkt Wittgensteins zur Frage der Zuschreibung mentaler Zu-

stände besteht, lässt sich vielleicht noch klarer umreißen, wenn er mit Donald Da-

vidsons Überlegungen zur Autorität der ersten Person verglichen wird. Davidson 

geht – ähnlich wie Wittgenstein – von der Beobachtung aus, dass die Selbstzu-

schreibung sich von der Fremdzuschreibung unterscheidet. Dabei interessieren 

Davidson vor allem die propositionalen Einstellungen, so z.B. Überzeugungen, 

Wünsche oder auch Absichten. Mit den Empfindungen oder auch mit Wittgen-

steins »Gemütsbewegungen« beschäftigt er sich zwar nicht ausdrücklich, vermu-

tet aber, dass für sie dasselbe gilt wie für propositionale Einstellungen.40 Es fallen 

folgende Gemeinsamkeiten zwischen Davidson und Wittgenstein auf: 

Erstens kritisiert Davidson ähnlich wie Wittgenstein das »Theater-Modell« 

des menschlichen Geistes: Nach diesem metaphysischen Konzept sitzt das be-

wusste Selbst im Zuschauerraum und kann auf der Bühne alles »in der Erfahrung 

                                                             

40  Vgl. Davidson, »Die Autorität der ersten Person«, S. 22. 

2.2 EIN VERGLEICH MIT DAVIDSON 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Varianten der Zuschreibung | 103 

Gegebene« als »innere Objekte« beobachten.41 Ein solches Modell gilt nach Da-

vidson inzwischen als überwunden und bringt für ihn einige Komplikationen mit 

sich. Die Berufung auf eine »cartesianische« Version von Introspektion ist somit 

sowohl für Wittgenstein als auch für Davidson hinfällig. 

Zweitens ist die Autorität der ersten Person bei Überzeugungen für keinen der 

beiden unfehlbar. Wittgenstein meint, dass es durchaus denkbar wäre, »besser Be-

scheid zu wissen, als die betreffende Person selbst« (BPP I, § 138). Außerdem 

spricht er im Zusammenhang mit Dispositionen davon, dass diese auch in der ers-

ten Person beobachtet bzw. überprüft werden können. Das heißt, es gibt hier Be-

schreibungen und insofern auch die Möglichkeit einer falschen Beschreibung (an-

ders wäre es beim Ausdruck von Empfindungen oder Gemütsbewegungen, hier 

hält Wittgenstein einen Irrtum für unmöglich, möchte aber auch nicht von »Wis-

sen« sprechen). – Auch Davidson schränkt die Autorität der ersten Person inso-

fern ein, als interpretierbare Personen »meistens« wissen, was sie denken.42 Irrtü-

mer sind für ihn zum einen möglich, weil es sich bei den eigenen Überzeugungen 

um Dispositionen handelt, die sich zu unterschiedlichen Zeitpunkten unterschied-

lich äußern können, und hier die Möglichkeit einer Selbsttäuschung tatsächlich 

besteht.43 Bei einer anderen Form von Irrtum täuscht man sich in Bezug auf die 

Bedeutungen der eigenen Selbstzuschreibungen.44 Nun hat aber diese Form des 

Irrtums für Davidson nichts mehr mit der Autorität der ersten Person zu tun, wohl 

aber mit der »Unbestimmtheit der Interpretation«.45 Denn die Offenheit der Inter-

pretation und die Unsicherheit der Bedeutungen (im Sinne eines semantischen Ex-

ternalismus) bringen es mit sich, dass die Zuschreibung eines mentalen Zustandes 

auch in der ersten Person nicht schon das letzte Wort sein muss. Zur Festlegung 

bedarf es erst einer Interpretation, in dieser können aber die Äußerungen der Per-

son selbst noch einmal relativiert werden. Dass sich Objektivität erst in der Viel-

falt solcher Interpretationen ergibt, gilt nicht nur für »äußere« Tatsachen, sondern 

auch für die eigenen Überzeugungen. Wenn Davidson die Intersubjektivität als 

»letzten Ursprung« von Objektivität sieht, wenn er die Kommunikation zwischen 

verschiedenen Personen als Quelle des Begriffs der objektiven Wahrheit versteht, 

                                                             

41  Davidson, »Wissen, was man denkt«, S. 72. 

42  Vgl. Davidson, »Was ist dem Geist gegenwärtig?«, S. 103; Davidson, »Drei Spielarten 

des Wissens«, S. 339. 

43  Vgl. Davidson, »Die Autorität der ersten Person«, S. 23; Davidson, »Wissen, was man 

denkt«, S. 44. 

44  Vgl. Davidson, »Die Autorität der ersten Person«, S. 37. 

45  Davidson, »Indeterminismus und Antirealismus«, S. 149. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 | Unsicheres Mitleid 

bezieht er sich übrigens ausdrücklich auf Wittgenstein.46 Beide Formen eines Irr-

tums bei Selbstzuschreibungen (Selbsttäuschung bei Dispositionen und semanti-

sche Offenheit) sind sowohl bei Davidson als auch bei Wittgenstein ein Thema. 

Drittens spricht sich Davidson ähnlich wie Wittgenstein für eine Methode der 

»sprachlichen Erwägungen« aus. Die Asymmetrie zwischen erster und dritter Per-

son soll primär nicht erkenntnistheoretisch erklärt werden, sondern es soll nach 

dem sprachlichen Hintergrund der entsprechenden Äußerungen gefragt werden: 

»Wenn es gelingt, die Autorität der ersten Person im sprachlichen Bereich zu er-

klären, ist zwar nicht alles, aber doch eine Menge von dem geleistet, was getan 

werden muss, um die erkenntnistheoretischen Fakten zu kennzeichnen und zu er-

klären.«47 Davidson weist auf die unterschiedlichen Begründungen bei Selbst- und 

Fremdzuschreibung hin. Die Selbstzuschreibung kennt keine »Belege«, es gibt 

keine komplexen »Schlussfolgerungen«, auf die sich die Person verlässt – wohl 

aber bei Fremdzuschreibungen, da hier interpretiert wird. Was die interpretierte 

Person wirklich mit ihren Worten meint, ist nach Davidson immer eine Hypothese. 

Würde aber angenommen, die (interpretierte) Person müsse sich erst selbst inter-

pretieren, um zu wissen, was sie meine, wäre ihre externe Interpretierbarkeit 

grundsätzlich infrage gestellt.48 Die Autorität der ersten Person stellt für Davidson 

insofern eine Grundregel der Interpretation dar, sie gehört zu ihrem »Wesen«. Es 

wird von vornherein angenommen, »daß der Sprecher normalerweise weiß, was 

er meint«.49 Bei der Frage, was wir denken oder meinen, gibt es keinen interpre-

tativen Spielraum und deshalb auch keine Interpretation.50 Das »Wissen« der Per-

son um die eigenen Überzeugungen – die Autorität der ersten Person also – wird 

durch die Unbestimmtheit der Interpretation weder berührt noch untergraben, son-

dern es ist gerade die Interpretationspraxis, die die Autorität der ersten Person vo-

raussetzt. 

 

2.2.2 Ein Mitleidsbeispiel 

 

Peter Kügler hat in Anlehnung an Davidson die Anerkennung der Autorität der 

ersten Person trotz der »Unbestimmtheit der Interpretation« an folgendem Bei-

spiel verdeutlicht:51 Eine Person äußert den Satz »Ich bin hungrig«, und zwar nach 

                                                             

46  Vgl. ebd., S. 150; Davidson, »Drei Spielarten des Wissens«, S. 346. 

47  Davidson, »Die Autorität der ersten Person«, S. 21. 

48  Vgl. ebd., S. 39; Davidson, »Wissen, was man denkt«, S. 78. 

49  Davidson, »Die Autorität der ersten Person«, S. 37ff.; Davidson, »Was ist dem Geist 

gegenwärtig?«, S. 124ff. 

50  Vgl. Davidson, »Indeterminismus und Antirealismus«, S. 145. 

51  Kügler, »Die Supplementarität der Zuschreibung psychischer Zustände«, S. 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Varianten der Zuschreibung | 105 

einem ausgiebigen Essen. In einem solchen Fall mutet die Hungeräußerung zwar 

seltsam an, es ist aber gängige Interpretationspraxis, der Person nicht einfach eine 

Lüge zu unterstellen oder ihr Unwissen über den eigenen Zustand zuzuschreiben, 

sondern die Äußerung dahingehend zu interpretieren, dass sie mit dem Wort 

»hungrig« möglicherweise »Appetit« meint. Was durch die Interpretation infrage 

gestellt wird, ist also die semantische Korrektheit der Äußerung – nicht aber die 

eigentliche Selbstzuschreibung der Person. Dass diese sich »etwas denkt« bei der 

Äußerung, ist sogar eine Voraussetzung für die Interpretation. Ohne eine solche 

Voraussetzung würde man sich gar nicht die Mühe machen, das Wort »hungrig« 

zu deuten. Andererseits bedeutet die Autorität der ersten Person auch nicht, dass 

es einen »wahren« Zustand im Moment der Äußerung gibt, den die Person wie auf 

einer inneren Bühne wahrnehmen kann. Um was für einen Zustand es sich handelt, 

wird erst rückwirkend durch die darauffolgende Interpretation bestimmt (Kügler 

bringt Davidsons Ansatz mit dem Prinzip der Supplementarität Derridas in Ver-

bindung). 

Versuchen wir, diese Interpretationspraxis auf das Mitleid zu übertragen und 

lassen wir dabei Aristoteles, Augustinus und Nietzsche aus dem ersten Kapitel 

noch einmal zu Wort kommen – diesmal allerdings in einem Gedankenexperi-

ment: Nehmen wir an, Aristoteles, Augustinus und Nietzsche beobachten zusam-

men einen Diebstahl, bei dem X eine Unaufmerksamkeit von Y schamlos aus-

nützt, um sich einen wertvollen Gegenstand von Y anzueignen. Nehmen wir zu-

sätzlich an, dass nicht X einen ärmlichen Eindruck macht, sondern Y – also die 

bestohlene Person. X hingegen ist sogar elegant gekleidet. Die drei Philosophen 

beobachten das Ganze aufmerksam, schreiten aber nicht ein. Damit soll nicht sug-

geriert werden, dass die Mitleidsansätze der drei grundsätzlich zu Passivität ten-

dieren, es geht hier nur darum, dass sie sich am darauffolgenden Tag rechtfertigen 

müssen: da werden sie nämlich gefragt, warum sie nicht eingegriffen haben bzw. 

ob sie denn gar kein Mitleid mit dem ärmlichen und bestohlenen Y hatten. Außer-

dem werden sie gebeten, Y bei der Suche nach X zu helfen. Alle drei möchten der 

Aufforderung zur Mithilfe nicht nachkommen, betonen aber, sie hätten sehr wohl 

Mitleid mit Y. 

 

• Aristoteles meint, er hätte auch jetzt noch Mitleid, wenn er an die Person denke, 

aber seines Wissens handelte es sich beim Diebstahl um verstecktes Theater und 

er hat einfach als Publikum mitgespielt. Dazu könnte nun jemand durchaus sa-

gen: »Gut, dann hat Aristoteles sich von einer Theaterszene emotional berühren 

lassen, doch ist das kein wirkliches Mitleid, was er empfand.« 

• Augustinus hingegen erklärt, er hätte zwar Mitleid mit dem Bestohlenen, aber 

mehr, weil er dessen sündhaften Lebensstil bemerkt hat. Da das Schicksal eines 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 | Unsicheres Mitleid 

Sünders sich aber nicht durch materielle Hilfeleistung abwenden lässt, würde er 

lieber für den armen Sünder beten. Auch hier könnte man gewisse Zweifel daran 

haben, ob Augustinus wirklich Mitleid hatte, denn es könnte sein, dass Augusti-

nus in seiner Aussage moralische Herablassung mit Mitleid verwechselte. 

• Schließlich beteuert auch Nietzsche sein Mitleid gegenüber Y, weist aber darauf 

hin, dass er in Y eine einsame, ihm selbst verwandte Seele erkannte; Einsamkeit 

sei als menschliche Grunderfahrung jedoch zu respektieren, eine spontane Soli-

darisierung in Form einer praktischen Hilfeleistung hätte diese Erfahrung nur 

gestört. Nun wird man vielleicht zu Nietzsches Äußerung denken: Er spricht 

zwar von Mitleid, aber es geht ihm im Grunde nur um die Verherrlichung eines 

bestimmten Lebensstiles. 

 

In allen drei Fällen hätte die nachträgliche Interpretation von außen bei der Wahr-

heit der Selbstzuschreibung ein gewichtiges Wort mitzureden. In welchem Mit-

leidszustand die drei sich während ihrer Äußerungen befanden, steht nicht unab-

hängig von der externen Interpretation fest, das zeitlich Sekundäre scheint somit 

wichtiger als das zeitlich Primäre zu sein.52 Andererseits wird bei allen drei Phi-

losophen ihre jeweilige Autorität der ersten Person grundsätzlich akzeptiert und 

fungiert sogar als Voraussetzung für die Interpretation. Die Verträglichkeit von 

Unbestimmtheit der Interpretation und Autorität der ersten Person lassen sich – 

ganz im Sinne Davidsons – also auch beim Mitleid als Disposition aufzeigen. 

Fragt man nun die drei Philosophen, ob sie auch sicher wüssten, dass sie Mit-

leid haben, so würden sie diese Frage wohl als Aufforderung zu weiterer Recht-

fertigung verstehen. Doch nehmen wir an, man stellte jedem der Philosophen die 

Frage »Haben Sie zum Zeitpunkt Ihrer Handlung gewusst, dass Sie Mitleid emp-

finden?« – diese Frage würden die drei auf Anhieb wohl nicht verstehen, sie wür-

den vielmehr die Gegenfrage stellen, worauf denn angespielt werde. Vielleicht 

würden sie als Philosophen sogar ihre Freude am besonderen Charakter dieser 

Frage haben, aber einen unmittelbaren Zusammenhang mit dem Diebstahl und ih-

rer Passivität würden sie wohl nicht sehen. Die erste Frage – ob sie jetzt sicher 

wissen, dass sie Mitleid hatten (bzw. noch haben) – ist in der Situation nachvoll-

ziehbar, weil sie mit der Rechtfertigung der drei in Verbindung steht. Sie dient 

dazu, ihr Verhalten besser zu interpretieren. Die zweite Frage – ob sie von ihrem 

Mitleid gewusst haben – hat hingegen keine klare Funktion für diese Interpreta-

tion. Es ist schwer einzusehen, was ihr Zweck ist.53 Im ersten Fall wird nach dem 

Wissen über die eigene Disposition gefragt, im zweiten nach dem (damaligen) 

Wissen über die eigene Gemütsbewegung. 

                                                             

52  Vgl. ebd., S. 14. 

53  Vgl. dazu auch BPP I, §§ 233, 277. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Varianten der Zuschreibung | 107 

2.2.3 Der Unterschied zwischen Wittgenstein und Davidson 

 

Dies ist nun der Punkt, an dem sich ein Unterschied zwischen Davidson und Witt-

genstein aufzeigen lässt. Davidson verwendet als Beispiele zwar gerne Dispositi-

onen, erklärt aber, dass die Autorität der ersten Person auch bei Empfindungen 

gelten solle.54 Er geht davon aus, dass wir »meistens« wissen, wovon wir über-

zeugt sind, aber auch, was wir empfinden.55 Auch wenn Gefühle nicht eigens er-

wähnt werden, scheint sein Ansatz doch darin zu bestehen, ganz generell von ei-

nem Wissen bezüglich der eigenen psychischen Zustände auszugehen. Zwar ist 

Irrtum für Davidson möglich, doch versteht er die Autorität der ersten Person als 

flächendeckendes erkenntnistheoretisches Faktum. Er möchte diese Autorität mit 

»sprachlichen Erwägungen«56 erklären, das Faktum selbst jedoch nicht auf ein 

rein sprachliches Phänomen reduzieren. – Wittgenstein zeigt in diesem Punkt 

deutlich mehr Zurückhaltung: er möchte nicht generell von einem »Wissen« spre-

chen. Wissen gibt es für ihn bei akuten Gemütsbewegungen nur, wenn es sich um 

die Gemütsbewegungen anderer Personen handelt. 

Vielleicht ist Davidsons Ansatz gar nicht so weit von Wittgenstein entfernt, 

schließlich spricht Davidson von »alberner Offensichtlichkeit«,57 wenn es darum 

geht, den propositionalen Inhalt des eigenen Bewusstseins zu beschreiben. Viel-

leicht meint er damit sogar die Funktionslosigkeit einer solchen Angabe, den feh-

lenden »Zweck«, von dem Wittgenstein spricht. Trotzdem lassen Davidsons For-

mulierungen vermuten, dass für ihn »die Erkenntnis des Inhalts des eigenen Be-

wusstseins« auch in Situationen besteht, in denen wir dieses Wissen nicht durch 

spezielle Sätze äußern: 

 

»Wir haben keinen Grund ausfindig gemacht für die Behauptung, wer denkt, wisse nicht 

generell, was er denkt, oder für die Behauptung, es gebe nicht immer von vornherein ein 

Vorurteil zugunsten des Denkenden selbst, wenn es zu Meinungsverschiedenheiten mit an-

deren kommt über das, was in ihrem Bewusstsein vorgeht. Und wie es scheint, verfügen wir 

über keinen besseren Subjektivitätstest als diesen.«58 

 

Auch wenn Davidson hier vom Denken und nicht von Gefühlen spricht, so ist 

seine Überlegung mit dem »Test« doch paradigmatisch für den Vergleich mit 

                                                             

54  Vgl. Davidson, »Die Autorität der ersten Person«, S. 22. 

55  Vgl. Davidson, »Drei Spielarten des Wissens«, S. 339. 

56  Davidson, »Die Autorität der ersten Person«, S. 21. 

57  Davidson, »Drei Spielarten des Wissens«, S. 359. 

58  Davidson, »Indeterminismus und Antirealismus«, S. 140. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 | Unsicheres Mitleid 

Wittgenstein. Davidson erwähnt in einem Atemzug zwei verschiedene »Behaup-

tungen«, nämlich die von einem generellen Wissen und die von einer besonderen 

Glaubwürdigkeit im Falle von Meinungsverschiedenheiten. Die zweite Behaup-

tung stellt einen Test für die erste dar, unser Vertrauensvorschuss in der Situation 

von Meinungsverschiedenheiten verweist auf unsere Annahme einer flächende-

ckenden erstpersonalen Autorität. 

Wittgenstein würde die zwei Behauptungen deutlicher auseinanderhalten: Es 

ist für ihn eine Sache, »generell zu wissen, was man denkt« und eine andere, bei 

»Meinungsverschiedenheiten« einen besonderen Status zu haben. Das zweite 

würde auch Wittgenstein unterschreiben, das erste vermutlich nicht. Davidsons 

Vorstellung von einem »Subjektivitäts-Test«, der ausgehend von einer Situation 

der Meinungsverschiedenheit Rückschlüsse auf ein Wissen auch ohne Meinungs-

verschiedenheiten erlaubt, kann für Wittgenstein nichts anderes sein als eine (un-

erlaubte) Überschreitung von Sprachspielgrenzen. Was im Sprachspiel der Mei-

nungsverschiedenheiten korrekt ist, muss nicht für andere Sprachspiele (und da-

mit: Situationen) gelten, wo nichts zur Debatte steht. 

Kommen wir noch einmal zu den drei Philosophen und ihrem Mitleid zurück: 

Werden sie gefragt, ob sie zum Zeitpunkt des Diebstahls von ihrem Mitleid ge-

wusst haben, werden sie wahrscheinlich mit der Frage wenig anfangen können. 

Für Davidson wäre es vermutlich kein Problem, auf diese Frage eine Antwort zu 

geben. Trotz des ungewöhnlichen Charakters dieser Frage könnte er nicht anders, 

als ein flächendeckend vorhandenes Wissen auch für diesen konkreten Fall vo-

rauszusetzen. Die Frage nach dem damaligen Wissen vom damaligen Mitleid 

wäre für ihn wohl etwas unbegründet, müsste aber doch mit »Ja« beantwortet wer-

den: Natürlich wussten die Philosophen auch zum Zeitpunkt des Diebstahls von 

ihrem Mitleid. Wittgenstein hingegen orientiert sich näher an der Sinnhaftigkeit 

innerhalb konkreter Sprachspiele. Wenn die Frage nach dem damaligen Wissen 

vom damaligen Mitleid unmotiviert erscheint, würde er das wohl als Signal dafür 

betrachten, dass das Sprachspiel so nicht funktioniert, bzw. dass dieser Spielzug 

nicht zum Spiel gehört. Die Frage, ob die Philosophen damals wussten, dass sie 

Mitleid hatten, muss für ihn also mit »Nein« beantwortet werden oder unbeant-

wortet bleiben. Im Gegensatz zum Jetzt gab es damals keine Diskussion, keine 

Meinungsverschiedenheit. Und das sind für Wittgenstein Situationen, in denen wir 

das Mitleid (non-kognitiv) zum Ausdruck bringen, durch einen Satz oder auch nur 

durch einen Seufzer. Der Expressivismus seiner späten Philosophie geht nicht ge-

nerell von einem Wissen aus, wenn eine Selbstzuschreibung der Form nach vor-

liegt. Hätte z.B. Augustinus im Moment des Diebstahls die bestohlene Person Y 

betrachtet und ausgerufen »Der arme Sünder! Er tut mir leid!«, so darf das im 

Sinne des Expressivismus nicht als eine kognitive Selbstzuschreibung (oder, wie 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Varianten der Zuschreibung | 109 

Wittgenstein sagen würde, als »Beschreibung«) verstanden werden: Nur weil Au-

gustinus den Satz »Er tut mir leid!« äußert (also der Form nach den eigenen Zu-

stand beschreibt), lässt sich noch nicht sagen, er wisse von seinem Mitleid. 

Wie weiter oben schon aufgezeigt wurde (siehe 2.1.3), verhält es sich bei men-

talen Zuständen nach Wittgenstein anders als z.B. bei physikalischen Objekten. 

Dass der Himmel über uns auch als vorhanden angenommen werden kann, wenn 

es nicht ins Sprachspiel passt, auf seine Existenz hinzuweisen – darüber besteht 

wohl auch für Wittgenstein kein Zweifel. Beim Wissen von den eigenen mentalen 

Zuständen ist es aber anders, sie sind nicht ein generelles Faktum, auf das hinzu-

weisen manchmal sinnvoller und manchmal weniger sinnvoll sein kann. Wenn 

vom Wissen von den eigenen Zuständen nur in besonderen Situationen gespro-

chen werden kann, dann sind diese besonderen Zuschreibungen kein »Test« für 

ein generell zugeschriebenes Wissen. Die Autorität der ersten Person ist für Witt-

genstein kein allgemeines epistemologisches Faktum – jedoch nicht wegen ir-

gendeiner besonderen Anfälligkeit für Irrtümer, sondern weil Selbstzuschreibun-

gen bei Gemütsbewegungen nichts mit Wissen zu tun haben. Wittgensteins (non-

kognitivistischer) Expressivismus stellt somit einen wichtigen Unterschied gegen-

über Davidson dar. 

Dass Davidson die Autorität der ersten Person allgemeiner begreift als Witt-

genstein, zeigt sich auch daran, dass er eine Erklärung dieser Autorität für not-

wendig erachtet. Wittgenstein hingegen stört es (als Deflationist) nicht, wenn es 

für bestimmte sprachliche Phänomene keine Erklärung gibt. In seiner Spätphilo-

sophie weist er exakt jenen Wunsch nach Theoretisierung zurück, welcher David-

son antreibt.59 Beiden ist zwar die Ansicht gemeinsam, dass die Asymmetrie nicht 

durch einen privilegierten epistemischen Zugang zur eigenen Psyche erklärt wer-

den darf, doch möchte Davidson einen Schritt weiter gehen und eine andere Form 

von Erklärung anbieten. Die folgende Formulierung Wittgensteins könnte somit 

den Unterschied zwischen ihm und Davidson auf den Punkt bringen: 

 

»Hier stoßen wir auf eine merkwürdige und charakteristische Erscheinung in philosophi-

schen Untersuchungen: Die Schwierigkeit – könnte man sagen – ist nicht, die Lösung zu 

finden, sondern, etwas als die Lösung anzuerkennen, was aussieht[,] als wäre es eine Vor-

stufe zu ihr. […] Das hängt, glaube ich, damit zusammen, dass wir fälschlich eine Erklärung 

erwarten; während eine Beschreibung die Lösung der Schwierigkeiten ist, wenn wir sie 

richtig in unsere Betrachtungen einordnen.« (Z, § 314)60 

                                                             

59  Schon in BlB, S. 39 spricht Wittgenstein von einem »Streben nach Allgemeinheit« und 

einer »verächtlichen Haltung gegenüber dem Einzelfall«. 

60  Den Verzicht auf eine Erklärung der Asymmetrie zwischen erster und dritter Person 

spricht Wittgenstein ganz ausdrücklich z.B. in BPP I, § 749 an: »Wir sagen nicht: ›Ich 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 | Unsicheres Mitleid 

Davidson setzt sich mit seiner Erklärung u.a. das Ziel, die Bedeutungsgleichheit 

der ersten und dritten Person bei psychologischen Verben theoretisch abzusi-

chern. Ohne eine solche Erklärung muss für ihn die alltägliche Verständigung als 

Wechselspiel von Selbst- und Fremdzuschreibung ein Rätsel bleiben. Eine Lösung 

»à la Wittgenstein«61 kann deshalb nur eine beschränkte sein, weil sie einfach nur 

zwischen verschiedenen Belegen bei Fremd- und Selbstzuschreibungen unter-

scheidet. Damit würde seiner Ansicht nach das »Problem hinsichtlich der Kennt-

nis der eigenen Psyche« nur noch verschärft bzw. das Problem der Doppeldeutig-

keit von Begriffen in der ersten und in der dritten Person akut gemacht: 

 

»Wenn die Anwendung zweier Begriffe im Regelfall von verschiedenen Kriterien oder Be-

reichen der Untermauerung durch Belege abhängt, muß es sich um verschiedene Begriffe 

handeln. Verhält es sich also so, daß der augenscheinlich gleiche Ausdruck manchmal zu 

Recht auf der Basis von Belegen eines anderen Bereichs (oder ohne jede derartige Grund-

lage) angewendet wird, dürfte die offenkundige Schlussfolgerung lauten, daß der Ausdruck 

doppeldeutig ist. […] Falls es [das Prädikat »x glaubt, daß …] tatsächlich doppeldeutig ist, 

besteht kein Grund zur Annahme, es habe bei der Anwendung auf die eigene Person die-

selbe Bedeutung wie bei der Anwendung auf andere.«62 

 

Das Argument Davidsons kann als eine Variante des Frege-Geach-Problems63 

aufgefasst werden. Bei diesem Problem handelte es sich ursprünglich um einen 

Einwand gegen non-kognitivistische Metaethiken, welche moralischen Sätzen 

Wahrheitsfähigkeit absprechen. Solche Theorien geraten nach Peter Geach in Er-

klärungsnot, wenn sie mit Kontexten konfrontiert werden, in denen ethische Sätze 

sehr wohl Wahrheitsfähigkeit besitzen: z.B. als Teil von Schlussfolgerungen. Der 

                                                             

sehe wütend aus; ich hoffe nur, ich werde keine Gewalttat begehen.‹ Die Frage ist aber 

nicht: ›Wie kommt das?‹«. – In ähnlicher Form findet sich der Verzicht auf Erklärung 

auch in Z, § 538. – Peter Kügler beruft sich zwar in seinem Aufsatz auch auf Davidson, 

steht aber in diesem Punkt doch Wittgenstein näher, wenn er sich bei der Frage der 

Hierarchie von Selbst- und Fremdzuschreibung gegen eine übermäßige Vereinfachung 

wendet, die das Phänomen selbst nicht mehr erkennen lässt: »Kommunikation ist ein 

komplexes Phänomen, das in der Praxis mit Unbestimmtheiten behaftet ist und in der 

Theorie nicht auf einzelne Bestandteile wie ›Intention‹, ›Reiz-Reaktion‹ oder ›Ge-

brauch‹ reduziert werden kann.« Kügler, »Die Supplementarität der Zuschreibung psy-

chischer Zustände«, S. 16f. 

61  Davidson, »Wissen, was man denkt«, S. 43. 

62  Ebd., S. 42. 

63  Benannt nach Peter Geach, der sich in der Ausarbeitung des Arguments in den 60er 

Jahren auf Frege bezog. Vgl. van Roojen, »Moral Cognitivism vs. Non-Cognitivism«. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Varianten der Zuschreibung | 111 

Non-Kognitivismus hat insofern nach Geach ein Problem der Kohärenz bzw. der 

Einbettung in Kontexte (daher auch embedding-problem). Nicht nur der metaethi-

sche Expressivismus, sondern auch der Expressivismus Wittgensteins muss sich 

mit solchen Fragen auseinandersetzen.64 Das Kohärenzproblem ergibt sich hier 

zwischen der Bedeutung von psychologischen Aussagen in der ersten und in der 

dritten Person. Wenn die Bedeutung von Selbstzuschreibungen auf die Funktion 

des Ausdrucks reduziert wird, dann muss es seltsam erscheinen, dass dieselben 

Wörter und beinahe identischen Sätze für assertorische (also nicht-expressive) 

Fremdzuschreibungen verwendet werden. Wer wie Wittgenstein die erstpersonale 

und drittpersonale Verwendung unterschiedlichen Sprachspielen zuordnet und die 

»Belege« für die jeweilige Überzeugungskraft verschiedene sein lässt, gibt nach 

Geach (und auch nach Davidson) die Einheitlichkeit der Begriffe auf. 

Für Wittgenstein würde das Frege-Geach-Problem vermutlich gar kein Prob-

lem darstellen, für ihn ist es selbstverständlich, dass ein und derselbe Satz in ver-

schiedenen Kontexten verschiedene Funktionen annehmen kann. Ein Satz in der 

ersten Person kann sowohl Ausdruck als auch Beschreibung sein. Und er geht so-

gar noch weiter: Es ist durchaus möglich, dass sich gar nicht entscheiden lässt, 

worum es sich gerade handelt.65 

 

2.2.4 Zusammenfassung 

 

Erstens legt Wittgenstein konsequenter als Davidson Wert darauf, dass die Auto-

rität der ersten Person an die tatsächliche Sprachpraxis geknüpft ist. Von einer 

solchen Autorität zu sprechen hat nur in Bezug auf jene Situationen einen Sinn, in 

denen wir der Person sinnvollerweise ein entsprechendes Wissen zuschreiben 

können. Es gibt für den Expressivismus Wittgensteins insofern kein »erkenntnis-

theoretisches Faktum« neben den sprachlichen Phänomenen. 

Zweitens verzichtet Wittgenstein im Unterschied zu Davidson ausdrücklich 

auf eine Erklärung der Asymmetrie zwischen Selbst- und Fremdzuschreibung und 

lehnt damit auch jede Suche nach einer »Theorie« ab. Auch wenn Wittgenstein 

unsere Sprachspielgewohnheiten als von bestimmten »Naturtatsachen« abhängig 

                                                             

64  Sowohl Geach selbst als auch andere Autoren bringen das Frege-Geach-Problem aus-

drücklich mit Selbst- und Fremdzuschreibungen mentaler Zustände in Verbindung. Vgl. 

etwa Wright, »Self-Knowledge: The Wittgensteinian Legacy«, S. 36ff.; Bar-On und 

Sias, »Varieties of Expressivism«, S. 703ff. 

65  In PU II, S. 510 schreibt er: »Ich sage ›Ich fürchte mich‹, der Andere fragt mich: ›Was 

war das? Ein Schrei der Angst; oder willst du mir mitteilen, wie dir՚s zumute ist; oder 

ist es eine Betrachtung über deinen gegenwärtigen Zustand?‹ – Könnte ich ihm immer 

eine klare Antwort geben? könnte ich ihm nie eine geben?«. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 | Unsicheres Mitleid 

aufzeigt, so legt er doch großen Wert darauf, solche Überlegungen nicht als »Hy-

pothesen« verstanden zu wissen (PU II, S. 578). Sein Anspruch ist nicht, Lebens-

formen kausal mit bestimmten Sprachspielen in Verbindung zu bringen, sondern 

lediglich auf die generelle Relativität von Sprachspielen hinzuweisen. 

Drittens stellt es für Wittgenstein kein Problem dar, wenn psychologische Be-

griffe in der ersten Person anders verwendet werden als in der dritten Person. Wir 

müssen deswegen nicht gleich ein Problem der Doppeldeutigkeit diagnostizieren. 

Wittgensteins Unterscheidung zwischen erster und dritter Person beruht darauf, 

dass die dritte Person »auf Grund von Beobachtungen ausgesprochen wird« (BPP 

I, § 836) bzw., »dass die dritte Person des Präsens durch Beobachtung zu identifi-

zieren ist, die erste Person nicht« (BPP II, § 63). Er spricht nicht ausdrücklich von 

verschiedenen Bedeutungen, sondern sieht den Unterschied eher in der Rolle, wel-

che die betreffenden Äußerungen in unseren Sprachspielen innehaben. Die Sätze 

der ersten Person Präsens sind grundsätzlich Ausdruck (von Wittgenstein manch-

mal auch als »Äußerung« bezeichnet), die der dritten Person Mitteilung. Es besteht 

aber kein Grund zur Sorge, dass es deshalb zu Sprachverwirrungen kommen 

könnte. 

 

 

 

Obwohl Wittgenstein auf eine Erklärung der Asymmetrie zwischen erster und drit-

ter Person verzichtet, hindert ihn das nicht daran, diese Asymmetrie in all ihren 

Facetten immer neu zu beschreiben. In den folgenden Kapiteln soll seine Unter-

scheidung zwischen Zuschreibungen in der ersten und in der dritten Person auf-

gezeigt werden, und zwar anhand einer Anwendung auf das Mitleid. Den Rahmen 

für eine solche Anwendung liefern Wittgensteins Schriften der 40er Jahre. Ein 

auffallend großer Anteil dieser Texte handelt von Aspektwahrnehmungen, einem 

Phänomen, das Wittgenstein sowohl mit sprachlichen Bedeutungen als auch mit 

Gefühlen in Verbindung bringt. Die Analyse verschiedener Äußerungen rund um 

Aspektwahrnehmungen zieht sich wie ein roter Faden durch die verschiedenen 

Paragraphen und muss daher auch für das Thema des Mitleids eine Rolle spielen.66 

Mitleid kann sowohl mit einem wahrgenommenen Aspekt verglichen werden 

(Mitleid wird anderen Personen zugeschrieben bzw. wir nehmen das Mitleid als 

Aspekt an anderen Personen wahr) als auch mit dem Aspekt-Wahrnehmen selbst 

                                                             

66  Häufig wird wegen der Unübersichtlichkeit der Bemerkungen zum Aspekt-Wahrneh-

men ein Bogen um diese Textstellen geschlagen, Anna Stuhldreher z.B. geht in ihrem 

Buch kaum darauf ein. Vgl. Stuhldreher, Wittgensteins Sprachspiel der Emotionen. 

2.3 DIE ZUSCHREIBUNG IN DER DRITTEN PERSON 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Varianten der Zuschreibung | 113 

(das Mitleid schreibt anderen Personen Leiden zu). Im zweiten Fall wird das Lei-

den eines Objekts als wahrgenommener Aspekt verstanden, und eine Variante ei-

ner solchen Wahrnehmung wäre das Mitleid. Zunächst aber soll es um den ersten 

Fall gehen, nämlich um die Fremd-Zuschreibung von Mitleid. 

 

2.3.1 Zwei verschiedene Arten von Objekten 

 

In 2.1.1 hat sich gezeigt, dass für Wittgenstein die Asymmetrie zwischen der ers-

ten und dritten Person nicht so verstanden werden darf, dass wir in der ersten Per-

son von unseren Gefühlen wissen, in der dritten Person Gefühle aber nur vermuten 

können. Gegen eine solche Anwendung des Bildes vom privaten Inneren spricht 

schon die Tatsache, dass wir uns in unseren Sprachspielen nicht darauf beschrän-

ken, bei Fremdzuschreibungen von bloßen Vermutungen zu sprechen. In den al-

lermeisten Fällen sind wir sicher, ohne Wenn und Aber. Sehr oft können wir an 

Gesicht, Körperhaltung und Tonfall förmlich ablesen, wie anderen zumute ist. 

Wenn dann noch die ganze Situation unsere Auffassung unterstützt, ist Zweifel 

sicherlich das Letzte, was uns in den Sinn kommt. Wir können schließlich ganz 

direkt sagen »Ich sehe, dass sie traurig ist«, ohne »sehen« im übertragenen Sinn 

zu verwenden. 

Wittgenstein interessiert sich für den Zusammenhang zwischen den wahrge-

nommenen physikalischen Objekten und den ebenfalls wahrgenommenen Gefüh-

len – oder vielmehr für den Zusammenhang zwischen der raumzeitlichen Äuße-

rung eines Gefühls und diesem Gefühl selbst. Die Äußerung können wir in »Form 

und Farbe« beschreiben, das Gefühl nicht. Heißt das nun, dass wir das Gefühl 

nicht wirklich wahrnehmen, sondern nur indirekt erschließen? Dass wir den Be-

griff der Wahrnehmung bei Gefühlen anderer Personen im Grunde falsch anwen-

den und korrekterweise formulieren müssten: wir machen einen Rückschluss – 

wenn auch dank unserer Erfahrung meist mit maximaler Gewissheit? Wittgenstein 

ist dagegen: »Ich vermute – im Allgemeinen – die Furcht nicht in ihm, – ich sehe 

sie« (BPP II, § 170). Unsere Sprachspiele sind grundsätzlich zu akzeptieren, und 

wenn wir den Begriff der Wahrnehmung auch bei Gefühlen anderer Personen ver-

wenden, so kann das nicht einfach als falsch hingestellt werden. Wir nehmen also 

beides wahr: die äußeren Merkmale und das Gefühl. Dennoch zwingen uns unsere 

Sprachspiele nicht, auf »metaphysische« Weise davon auszugehen, dass wir zwei 

verschiedene Objekte wahrnehmen, die nebeneinander stehen oder vergleichbar 

sind. Im Gegenteil: Wenn wir von zwei verschiedenen Objekten sprechen, dann 

»vom einen durch das andere« (PU II, S. 497) oder in einem Sinne vom einen, in 

einem anderen Sinne vom anderen (BPP I, § 288). 

 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 | Unsicheres Mitleid 

»Man sieht Gemütsbewegung.« – Im Gegensatz wozu? – Man sieht nicht die Gesichtsver-

ziehungen und schließt nun, er fühle Freude, Trauer, Langeweile. Man beschreibt sein Ge-

sicht unmittelbar als traurig, glückstrahlend, gelangweilt, auch wenn man nicht im Stande 

ist, sonst irgendeine Beschreibung der Gesichtszüge zu geben. – Die Trauer ist im Gesicht 

personifiziert, möchte man sagen. Dies ist dem, was wir ›Gemütsbewegung‹ nennen, we-

sentlich.« (BPP II, § 570; Z, § 225)67 

 

Wenn das »Innere« und das »Äußere« nicht zwei Objekte auf derselben Ebene 

sind, dann ist auch das eine nicht die Ursache des anderen, d.h. das Gefühl nicht 

die Ursache für den Ausdruck (LS I, § 947). Ebenso irreführend wäre es, die bei-

den als »ähnlich« zu bezeichnen (BPP I, § 334); sie lassen sich nicht nebeneinan-

der stellen, auch wenn Wittgenstein sie selbst als »innere und äußere Tatsachen« 

bezeichnet (LS II, S. 88). Es ist wie beim (von ihm gern praktizierten) Pfeifen von 

Musikstücken: Wir pfeifen im selben Moment einen Ton und eine Melodie (BPP 

I §, 748). 

Das heißt aber, dass sich das eine Objekt nicht auf das andere reduzieren lässt. 

Wenn wir von Gefühlen anderer Personen sprechen, dann sprechen wir nicht vom 

beobachtbaren Verhalten, sondern von etwas anderem, von einer anderen Katego-

rie von Objekt. Das bloße Verhalten könnte auch jemand beschreiben, der keine 

Ahnung von Gefühlen hat – er würde aber etwas Entscheidendes nicht ausspre-

chen (BPP I, § 919). Wittgenstein ist kein Behaviorist, er möchte das Innere »nicht 

wegzaubern« (LS II, S. 87, auch Z, §§ 298 und 523). Gefühle sind nicht bloß ihr 

eigener Ausdruck, genauso wenig wie in der Musik ein bestimmtes Gefühl einfach 

die »Phrase« ist (LS I, § 374). Andersherum funktioniert die Reduktion jedoch 

auch nicht: Gefühle lassen sich ebenso wenig von diesem Ausdruck trennen, sie 

sind – zumindest in der dritten Person – auf ihn angewiesen; auch eine Melodie 

können wir nicht pfeifen, ohne einen Ton zu pfeifen. 

Es gibt einen engen Zusammenhang der beiden Objekte, und doch haben wir 

Schwierigkeiten, sie im Alltag nebeneinander in einen Satz zu stellen: Es würde 

irritieren, wenn jemand sagte, sie habe die Trauer und den bedrückten Gesichts-

ausdruck gesehen. Das weist darauf hin, dass es sich um zwei verschiedene 

Sprachspiele handelt, die nicht vermischt werden dürfen, wohl aber in einem kom-

plizierten Verhältnis zueinander stehen (BPP I, § 289; PU II, S. 499). Die beiden 

Sprachspiele haben einen anderen »Zweck«. Und es sind nicht einmal so sehr die 

                                                             

67  Auch in BPP I, § 1068 plädiert Wittgenstein für die Verwendung von »sehen«, obwohl 

es sich um zwei verschiedene »Begriffe des Wahrgenommenen« handelt. Mit der un-

terschiedlichen Verwendung des Begriffs »sehen« befasst sich Wittgenstein ausführlich 

in LS I, §§ 767-76. Siehe zur »Evidenz des Seelischen« auch LS II, S. 92. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Varianten der Zuschreibung | 115 

jeweiligen Begriffe, die die Sprachspiele unterscheiden, sondern deren Verwen-

dung: Wenn die Krankenschwester auf die Frage des Arztes, wie sich der Patient 

fühle, mit dem Satz »Er stöhnt« antwortet, so kann dieser Satz durchaus im Sinne 

einer Aussage über seine Schmerzen verwendet werden, auch wenn er der Form 

nach als eine Beschreibung des Verhaltens erscheint (BPP I, § 291; LS I, § 352; 

PU II, S. 498). 

 

2.3.2 Fremdzuschreibungen und Aspektwahrnehmungen 

 

Dass zwei Objekte verschiedenen Kategorien angehören, aber nicht voneinander 

zu trennen sind, findet sich auch in Wittgensteins Überlegungen zum Aspekt-

Wahrnehmen wieder: Der Aspekt stellt so etwas wie ein zusätzliches Objekt dar, 

das aber auch nicht neben dem ursprünglichen Objekt steht, sondern mit diesem 

wahrgenommen wird. Im zentralen Abschnitt des zweiten Teils der Philosophi-

schen Untersuchungen geht es zwar anfangs um verschiedene Zeichnungen mit 

jeweils verschiedenen Aspekten (z.B. beim Hasen-Enten-Kopf), dann aber auch 

um Wortbedeutungen und Gefühle: 

 

»Das Epitheton ›traurig‹ auf das Strichgesicht angewendet, z.B., charakterisiert die Grup-

pierung von Strichen in einem Oval. Angewendet auf einen Menschen hat es eine andere 

(obgleich verwandte) Bedeutung. (Das heißt aber nicht, daß der traurige Gesichtsausdruck 

dem Gefühl der Traurigkeit ähnlich sei!)« (PU II, S. 545)68 

 

Das Gefühl der Traurigkeit stellt einen Aspekt dar, der mit dem Strichgesicht 

wahrgenommen wird. Das Strichgesicht gehört einer Kategorie von Objekten an, 

das Gefühl der Traurigkeit einer anderen. In der einen Kategorie gibt es den »Aus-

druck in Form und Farbe«, in der anderen nicht. Die zwei verschiedenen Objekte 

sind sowohl verschieden als auch zusammenhängend. Dass sie nicht »nebeneinan-

der« stehen, kommt hier dadurch zum Ausdruck, dass sie einander nicht »ähnlich« 

sind. Dass sie jedoch überhaupt in einer Beziehung zueinander stehen, äußert sich 

im Begriff »verwandt« – wobei hier sicherlich auch darauf angespielt wird, dass 

dasselbe Wort »traurig« für beide Objekte verwendet werden kann, vergleichbar 

mit dem oben zitierten Krankenschwester-Satz »Er stöhnt«. Inwiefern die beiden 

Objekte verschiedenen Kategorien angehören, ist die zentrale Frage bei Aspekt-

wahrnehmungen. Gleich in den ersten Sätzen des ganzen Abschnittes XI des zwei-

ten Teils der Philosophischen Untersuchungen macht Wittgenstein das deutlich: 

                                                             

68  Wittgenstein hat sich mit dem Erleben von Aspekten zwar vor allem in den 40er Jahren 

befasst, erste Aussagen dazu finden sich aber auch schon in den 30er Jahren, z.B. in 

BrB, S. 260 u. 263. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 | Unsicheres Mitleid 

»Die Wichtigkeit: Der kategorische Unterschied der beiden ›Objekte‹ des Sehens« 

(PU II, S. 518). 

Verwenden wir für die Wahrnehmung der beiden Objekte die Begriffe »äuße-

res Bild« und »inneres Bild«, so wollen wir nach Wittgenstein der Tatsache ge-

recht werden, dass sich der Aspekt nicht in raumzeitlichen Kategorien beschreiben 

lässt. Das, was wir als Aspekt wahrnehmen, nehmen wir somit als unser inneres 

Bild wahr, während z.B. die Zeichnung selbst sich als äußeres Bild zeigt (PU II, 

S. 523). Die Gefahr einer solchen Terminologie liegt nun darin, zu übersehen, dass 

die beiden Bilder unterschiedlichen Kategorien angehören und unterschiedlich 

verwendet werden, so wie die Begriffe »Zahlzeichen« und »Zahl«. Zu sagen »Die 

Zahl ist das ideale Zahlzeichen« wäre äußerst verwirrend und genauso verwirrend 

wäre es, das innere Bild vom Aspekt neben das äußere Bild zu stellen, mit dem 

Unterschied, dass es eben innen ist.69 

 

2.3.3 Kein Analogieschluss 

 

Die Gefühle anderer Personen gehören zwar einer anderen Kategorie an als der 

jeweilige Gefühlsausdruck, sind jedoch von diesem nicht zu trennen. Wir nehmen 

das Gefühl mit dem Ausdruck wahr. Das bedeutet für Wittgenstein auch, dass wir 

nicht aufgrund einer Analogie von unseren Gefühlen auf die der anderen schlie-

ßen. Die Gefühle der anderen sind uns unmittelbar mit deren Ausdruck gegeben, 

manchmal in sicherer Form, manchmal in unsicherer, aber es gibt hier für Witt-

genstein keinen Übergang von der Beobachtung eigener Bewusstseinszustände 

auf jene anderer Personen:70 »Schaust du in dich, um den Grimm in seinem Ge-

sicht zu erkennen? Er ist dort so deutlich, wie in deiner eigenen Brust« (Z, § 220 

– siehe auch Z, §§ 537, 542, 565 sowie BPP II, §§ 668, 719). Die Verwendungen 

in der ersten Person Präsens und in der dritten Person sind dafür zu verschieden, 

wie Wittgenstein in seiner Klassifizierung der psychologischen Begriffe betont. 

Allerdings gesteht Wittgenstein bei der Furcht zu, dass sie jemand selbst erlebt 

                                                             

69  Auch in LS II, S. 93 macht Wittgenstein diesen Vergleich mit dem Unterschied von 

Zahlzeichen und Zahl. 

70  Wittgenstein sieht das Problem des Analogieschlusses nicht etwa nur darin, dass ein 

Schluss vom Eigenen zum Fremden angenommen wird, sondern schon darin, dass 

Selbsterfahrung oder Introspektion eine Basis für das Verständnis des Fremdpsychi-

schen darstellen sollen. Er steht dem Analogieschluss damit radikaler gegenüber als 

etwa Theodor Lipps, Edmund Husserl oder Rudolf Carnap, die den Schluss zwar zu-

rückwiesen, die Rolle des Eigenpsychischen für das Verstehen des Fremdpsychischen 

aber trotzdem als grundlegend erachteten. Vgl. dazu Kügler, »Die Supplementarität der 

Zuschreibung psychischer Zustände«, S. 3. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Varianten der Zuschreibung | 117 

haben muss, um sie bei anderen Personen »mitfühlen« zu können (wie schon in 

1.6.3 beschrieben). Einer Tragödie z.B. würde jemand, »der die Furcht nicht 

kennt«, »ohne Verständnis« zuschauen: 

 

»Wenn ich den Andern in einer furchtbaren Lage sehe, auch wenn ich selbst gar nichts zu 

fürchten habe, so kann ich schaudern, aus Mitgefühl schaudern. Wer aber die Furcht nicht 

kennte, täte das nicht. Wir fürchten uns mit ihm, auch wenn wir nichts zu fürchten haben; 

und das ist es, was Jener nicht kann. Wie ich mein Gesicht schmerzlich verziehe, wenn man 

dem Andern Schmerz zufügt.« (BPP II, § 27)71 

 

Zu beachten ist hier jedoch Wittgensteins Hinweis darauf, dass wir im Moment 

des Mitgefühls keine Furcht empfinden, so wie wir selbst keine Schmerzen emp-

finden, wenn wir das Gesicht angesichts der Schmerzen einer anderen Person ver-

ziehen. Die eigene Furcht stellt zwar eine Voraussetzung dar, jedoch nur als ver-

gangenes Erlebnis. Sie verursacht eine Prägung, die nicht reflektiert werden muss, 

um die Furcht anderer zu verstehen. Introspektion spielt insofern beim Tragödien-

besuch keinerlei Rolle, die Zuschauer müssen sich nicht zuerst selbst verstehen, 

um dann die Figuren auf der Bühne zu verstehen. 

Dieser Punkt findet sich in ähnlicher Form bei Wittgensteins Überlegungen zu 

Aspektwahrnehmungen, denn auch hier gilt, dass Aspekte nicht ohne Vorausset-

zungen wahrgenommen werden können. Um z.B. den Hasen-(oder Enten-)Aspekt 

wahrzunehmen, müssen wir die Gestalten beider Tiere »innehaben« (PU II, S. 

542). Am deutlichsten kommt dieser Gedanke jedoch in der häufig zitierten For-

mulierung zum Ausdruck, wonach das »Substrat« des Aspekt-Wahrnehmens im 

Beherrschen einer Technik besteht: 

 

»Nur von dem würde man sagen, er sähe es jetzt so, der imstande ist, mit Geläufigkeit ge-

wisse Anwendungen von der Figur zu machen. 

Das Substrat dieses Erlebnisses ist das Beherrschen einer Technik. 

                                                             

71  Dass eine Auseinandersetzung mit tragischen Mustern für Wittgenstein auch befreiend 

sein kann, wird aus einem von Rush Rhees aufgezeichneten Gespräch deutlich, bei dem 

Wittgenstein zur »Urszene« bei Freud meint: »Viele Menschen haben in einem gewis-

sen Abschnitt ihres Lebens ernsthafte Probleme, so ernsthafte, daß sie zu Selbstmord-

gedanken führen. Das kann einem leicht als irgendwie widerlich erscheinen, als zu übel, 

um Gegenstand einer Tragödie zu sein. Und es mag dann eine ungeheuerliche Erlösung 

sein, wenn gezeigt werden kann, daß das eigene Leben doch das Muster einer Tragödie 

aufweist – die tragische Entfaltung und Wiederholung eines Musters, das durch die 

Urszene festgelegt ist« (GüF, S. 73f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 | Unsicheres Mitleid 

Wie seltsam aber, daß dies die logische Bedingung dessen sein soll, daß Einer das und das 

erlebt! Du sagst doch nicht, nur der ›habe Zahnschmerzen‹, der das und das zu tun imstande 

sei. – Woraus folgt, daß wir’s hier nicht mit dem selben Erlebnisbegriff zu tun haben kön-

nen. Es ist ein anderer, wenn auch verwandter.« (PU II, S. 544) 

 

Die Wahrnehmung des Aspekts hat somit andere Voraussetzungen als die bloße 

Sinneswahrnehmung (z.B. der Zeichnung); oder auf das »Verstehen« einer Tra-

gödie angewendet: Die Furcht der Figuren mitzufühlen bedarf anderer Vorausset-

zungen als die bloße Wahrnehmung ihrer Bewegungen. Diese Voraussetzungen 

des »Erlebnisses« bestehen aber nicht im Bewusstsein eines eigenen akuten Er-

lebnisses, was für Wittgenstein heißt, dass bei der Fremdzuschreibung von Gefüh-

len kein Analogieschluss geschieht. 

 

2.3.4 Muster im Lebensteppich 

 

Wittgenstein hatte in seinen begrifflichen »Klassifikationen« Gemütsbewegungen 

und Dispositionen voneinander unterschieden (siehe 1.6.1). Bei ersteren handelt 

es sich um akute Regungen, bei letzteren um Haltungen, die nicht ständig von 

einem bestimmten Erlebnis geprägt sind. Für Wittgenstein konnte z.B. Furcht bei-

des sein, akute und »chronische« Furcht (BPP II, § 148). Für das Mitleid muss 

dasselbe gelten, denn auch hier lässt sich eine akute Regung von einer langfristi-

gen Haltung unterscheiden – beides kann mit dem Wort »Mitleid« bezeichnet wer-

den.72 Das eine Mal handelt es sich um ein gegenwärtiges Mitleidserlebnis, im 

andern Fall ist ein solches Erlebnis nicht notwendig dabei. Wenn wir etwa davon 

sprechen, dass uns eine Person wegen eines Schicksalsschlages leid tut, dann mei-

nen wir damit meist eine längerfristige Haltung, die sich über Tage und Wochen 

hinzieht, ohne dass wir ständig mit der Person und ihrem Schicksal beschäftigt 

sind. 

Bei der Unterscheidung von Gemütsbewegung und Disposition bei anderen 

Menschen gehen wir laut Wittgenstein nach Mustern vor. Wir müssen also nicht 

auf direkte Weise feststellen, ob eine ständige akute Regung vorhanden ist, son-

dern wir ziehen unsere Schlüsse aus dem spezifischen Ausdruck der Person und 

dem ganzen Kontext. Wir fragen beim Mitleid z.B. nicht ernsthaft, ob jemand das 

Mitleid jetzt auch fühlt, um in der Zuschreibung zwischen Gemütsbewegung und 

                                                             

72  Demmerling und Landweer z.B. verweisen in ihrem Artikel über »Mitgefühl« in einem 

eigenen Abschnitt auf die Unterscheidung von akutem Gefühl und Disposition. Vgl. 

Demmerling und Landweer, Philosophie der Gefühle, S. 184ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Varianten der Zuschreibung | 119 

Disposition zu entscheiden. Es verhält sich wohl ähnlich wie bei der Unterschei-

dung von »Schmerz« und »Verstehen«, wo Wittgenstein meint, dass der Unter-

schied nicht einfach in einem bestimmten »Gefühl« gesucht werden darf: 

 

»›Schmerz ist ein Bewußtseinszustand, Verstehen nicht.‹ – ›Nun, ich fühle eben das Ver-

stehen nicht.‹ Aber diese Erklärung taugt nicht. Es wäre auch keine Erklärung zu sagen: 

Was man in irgendeinem Sinne fühlt, ist ein Bewußtseinszustand. Das hieße ja nur: Bewußt-

seinszustand = Gefühl. (Man hätte nur ein Wort durch ein anderes ersetzt.)« (Z, § 84) 

 

Der Unterschied muss also auf subtilere Weise gefunden werden: In seiner Klas-

sifizierung der psychologischen Begriffe meint Wittgenstein: »Gemütseinstellun-

gen (Liebe z.B.) kann man prüfen, Gemütsbewegungen nicht« (BPP II, § 148). An 

anderer Stelle führt er denselben Gedanken noch näher aus: »Der gemeinsame 

Unterschied aller Bewußtseinszustände von den Dispositionen scheint mir zu sein, 

daß man sich nicht durch Stichproben überzeugen kann, ob sie noch andauern« 

(Z, § 72).73 Damit ist schon einmal davon auszugehen, dass Wittgenstein Gemüts-

bewegungen als Bewusstseinszustände bezeichnet, auch wenn er das in der Klas-

sifizierung nicht ausdrücklich macht. Dispositionen hingegen gehören ausdrück-

lich nicht zu den Bewusstseinszuständen.74 Wie aber werden Bewusstseinszu-

stände in unseren Sprachspielen charakterisiert bzw. welcher »Logik« gehorchen 

sie? Wittgenstein spricht von der echten Dauer bei Bewusstseinszuständen, und 

damit auch bei Gemütsbewegungen (BPP II, § 148; Z, §§ 45 u. 488). Zwar dauern 

auch Dispositionen in einem gewissen Sinn an – schließlich sind ja gerade sie es, 

die einen längerfristigen Charakter haben und Wittgenstein bezeichnet sie manch-

mal sogar als »Zustände« (BPP II, § 43; PU II S. 516). Doch lässt sich bei Dispo-

sitionen nicht von »ununterbrochen« sprechen, der Satz »Ich war den ganzen Tag 

überzeugt, dass …« klingt noch ganz normal, nicht aber der Satz »Ich war unun-

terbrochen überzeugt, dass …« (BPP II, § 154; Z, §§ 76-77, 85). – Auch beim 

Mitleid als Disposition würde es seltsam klingen, wenn wir sagten »Die Person 

tut mir ununterbrochen leid.« – Wohl aber könnten wir in Bezug auf eine akute 

Mitleidsregung sagen: »Ich konnte mich eine Stunde lang nicht auf meine Arbeit 

konzentrieren, da mich das Schicksal von P ununterbrochen beschäftigte.« 

                                                             

73  Auch in BPP II, § 178 unterscheidet Wittgenstein Dispositionen deutlich von Bewusst-

seinszuständen. 

74  Diese Einteilung ergibt sich auch aus Z, § 45: »Absicht (Intention) ist weder Gemüts-

bewegung, Stimmung, noch Empfindung, oder Vorstellung. Sie ist kein Bewußtseins-

zustand. Sie hat nicht echte Dauer«. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 | Unsicheres Mitleid 

Bei Gemütsbewegungen können wir nach Wittgenstein im Unterschied zu 

Dispositionen einen Verlauf beschreiben: »Zorn flammt auf, lässt nach, ver-

schwindet; ebenso: Freude, Depression, Furcht« (BPP II, § 148).75 Bewusstseins-

zustände können umschlagen, bei Dispositionen nehmen wir das hingegen im 

Normalfall nicht an (BPP II, § 43). Bei diesen stellt eine »Unterbrechung des Be-

wusstseins« (bzw. eine »Verschiebung der Aufmerksamkeit«) nicht notwendig 

eine Unterbrechung der Disposition selbst dar (BPP II, § 45). Unsere Mitleidsdis-

position gegenüber P wird nicht beendet, wenn wir uns mit unserer Aufmerksam-

keit immer wieder anderen Dingen zuwenden, ja, wir können uns sogar meistens 

mit anderen Dingen beschäftigen, ohne dass unser Mitleid deswegen infrage ge-

stellt wird.76 Das Verlaufsmuster ist also jeweils ein anderes, je nachdem, ob es 

sich um eine Gemütsbewegung handelt oder um eine Disposition. Doch wenn Ge-

mütsbewegungen auch schnellere Wechsel vorsehen und somit sprunghafter sind 

als Dispositionen, legt Wittgenstein noch einmal Wert auf eine weitere Unter-

scheidung zwischen Gemütsbewegungen und Empfindungen: Während Sinnes-

empfindungen sich beliebig oft und kurzfristig ändern können (wie »mit dem Ti-

cken einer Uhr«), ist das bei Gemütsbewegungen nicht der Fall: 

 

»›Kummer‹ beschreibt uns ein Muster, welches im Lebens-Teppich mit verschiedenen Va-

riationen wiederkehrt. Wenn bei einem Menschen der Körperausdruck des Grames und der 

Freude, etwa mit dem Ticken einer Uhr, abwechselten, so hätten wir hier nicht den charak-

teristischen Verlauf des Grammusters, noch des Freudenmusters.« (PU II, S. 489) 

 

Eine Rot-Empfindung oder auch eine Schmerzempfindung lässt sich intermittie-

rend vorstellen, sie könnte jeweils eine Sekunde bestehen, dann wieder nicht, dann 

wieder schon, und so immer weiter. Bei Emotionen wie dem Mitleid ist das nicht 

möglich, würde jemand von so einem Mitleid berichten, würden wir die Person 

wohl nicht ganz ernst nehmen. Und schon gar nicht lässt sich ein solches Intermit-

tieren bei Dispositionen vorstellen (Z, § 47). – Wegen dieser speziellen Zeitlich-

keit bilden Gemütsbewegungen (und natürlich auch Dispositionen) bei Wittgen-

stein jeweils ein »Muster im Lebensteppich«. Wenn er von Mustern spricht, spielt 

er allerdings auf zwei unterschiedliche Merkmale an: erstens auf die Unbestimmt-

heit, zweitens auf den bei Mustern notwendigen Kontext. 

 

                                                             

75  In Bezug auf Dispositionen siehe auch Z, § 75. 

76  Demmerling und Landweer machen das Beispiel einer Spende: Im Moment der Über-

weisung können wir ganz auf den technischen Vorgang konzentriert sein, trotzdem han-

deln wir aus Mitleid. Vgl. Demmerling und Landweer, Philosophie der Gefühle, S. 185. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Varianten der Zuschreibung | 121 

a) Die Unbestimmtheit äußert sich darin, dass Muster zwar in den allermeisten 

Fällen sicher erkannt werden, dass sie manchmal aber auch eine »unscharfe 

Grenze« gegenüber ähnlichen Mustern aufweisen. Wittgenstein spricht des-

halb auch von »Variabilität« oder »Beweglichkeit« der Gefühlsmuster (BPP 

II, § 627) oder eben auch von »Unbestimmtheit« (BPP II, § 652; LS I, § 211). 

Es gibt nicht nur Zweifelsfälle, sondern auch insgesamt nicht klar beschreib-

bare Kriterien der Evidenz. Bezogen auf das Mitleid kann das heißen, dass wir 

nicht genau angeben können, welche genau die Umstände sind, die für ein be-

stimmtes Verhalten die Zuschreibung »X hat Mitleid« erlauben – genauso wie 

der »seelenvolle Ausdruck« in der Musik nicht »nach Regeln« zu erkennen ist 

(Z, § 157). – Interessant ist Mitleid als »Muster« aber auch hinsichtlich der 

Unterscheidung zwischen Mitleid als Gemütsbewegung und Mitleid als Dis-

position: Es handelt sich auch hier um eine Unterscheidung zwischen verschie-

denen Mustern, welche nicht durch eine scharfe Grenze markiert sein muss. 

Tatsächlich lassen sich Situationen vorstellen, in denen es uns nicht leicht fal-

len würde, eine klare Zuordnung zu machen – die Geschichte mit den drei 

Philosophen und dem Diebstahl könnte so ein Fall sein. Wittgenstein stellt 

eine ähnliche Unschärfe beim Satz »Ich fürchte mich« fest, der sowohl ein 

Schrei der Angst, als auch eine Betrachtung über den gegenwärtigen Zustand 

sein kann (PU II, S. 510). 

b) Das zweite Merkmal eines Musters ist für unseren Zusammenhang vielleicht 

noch entscheidender: Wittgenstein spricht von einer »Verwobenheit mit ande-

ren Mustern« (LS I, § 966). Das bedeutet, dass es einen Kontext gibt, in den 

die Wahrnehmung eines Musters eingebettet ist. Auch hier lässt sich ein Ver-

gleich mit der Wahrnehmung von Aspekten ziehen, wo in ähnlicher Weise die 

Umgebung entscheidend ist (PU II, S. 544f.). »Umgebung« gibt es bei Aspek-

ten zunächst einmal in ganz banaler Form: In einer Hasen-Umgebung nehmen 

wir den Hasen-Enten-Kopf eher als Hasen wahr, in einer Enten-Umgebung 

wohl als Ente. Darüber hinaus braucht es aber für das »Sehen« eines Aspektes 

(im Gegensatz zum bloßen technischen »Wissen« um den Aspekt) einen Kon-

text in Form von Vertrautheit bzw. in Form von »Geläufigkeit des Ausken-

nens« (LS I, § 649; PU II, S. 534f.). Eine reine Sinnesempfindung ist deutlich 

unabhängiger von einem solchen Kontext. Eine Zeichnung als Striche zu be-

schreiben, ist wahrscheinlich schnell gelernt. In den Zeichnungen aber ver-

schiedene Gegenstände wahrzunehmen und auch zu beschreiben, erfordert ein 

Sich-Auskennen in der Welt dieser Gegenstände. Sehen wir z.B. eine Zeich-

nung mit einem von einem Pfeil durchbohrten Tier, so sehen wir auch, dass 

dieser Strich (mit der Pfeilspitze) und dieser andere Strich (mit den Federn) 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 | Unsicheres Mitleid 

zusammenhängen – allerdings nur, wenn wir eine bestimmte Praxis als Hin-

tergrund haben (LS I, § 641; PU II, S. 535). Ganz ähnlich ist es mit dem Er-

kennen von Gefühlen als Muster im Lebensteppich: Um eine Äußerung in ih-

rer Bedeutung als ein Gefühl zu »sehen«, müssen wir diesen Menschen kennen 

– nicht im Sinne einer persönlichen Bekanntschaft, sondern im Sinne einer 

Vertrautheit der Lebensform (LS II, S. 119). Es ist das ganze »Gewimmel der 

menschlichen Handlungen als Hintergrund«, das uns ein Urteil über die ein-

zelne menschliche Handlung ermöglicht, nicht die bloße Beobachtung der ge-

genwärtigen Handlung (BPP II, § 629; Z, § 567).77 

 

In der Filmtheorie gibt es einen Namen für den Einfluss des Kontextes auf die 

Deutung eines Gesichtsausdrucks, man spricht vom »Kuleschow-Effekt«. Der 

sowjetische Filmemacher Lew Kuleschow ist bekannt dafür, Experimente mit 

Filmsequenzen durchgeführt zu haben: Dasselbe Gesicht wurde von seinen Test-

personen als immer wieder anderer authentischer Ausdruck ganz verschiedener 

Gefühle wahrgenommen, je nachdem, ob seine Umgebung etwa die Darstellung 

eines Kindes im Sarg, eines Tellers Suppe oder einer Dame auf einem Sofa war.78 

Für Kuleschow (und auch für andere Regisseure wie z.B. Hitchcock) war klar, 

dass es der Schnitt ist, der den Film ausmacht; die Verkettung der Fragmente ist 

wichtiger als die Fragmente selbst. 

 

2.3.5 Das Leiden als Aspekt 

 

Wie bereits erwähnt, ist die Analogie zwischen dem Mitleid und Aspektwahrneh-

mungen auf doppelte Weise möglich: Das Mitleid kann einmal – so wie andere 

Gemütsbewegungen und Dispositionen auch – als ein Aspekt des Verhaltens be-

trachtet werden: Wir »sehen« auf diese Weise das Mitleid anderer Menschen. 

                                                             

77  Das gilt sogar für Schmerzempfindungen, bei denen eine Fremdzuschreibung gewisser 

»Umstände« bedarf: »Es ist nicht so, daß wenn immer Einer schreit, er Schmerzen hat; 

sondern wenn er unter gewissen schwer beschreibbaren Umständen schreit und sich in 

einer schwer beschreibbaren Weise benimmt, sagen wir, er habe Schmerzen oder habe 

wahrscheinlich Schmerzen« (LS II, S. 44f., vgl. analog dazu auch die Furcht in Z, § 

523: »Furcht« als Begriff bezieht Wittgenstein dort explizit auf das Benehmen »unter 

gewissen Umständen«).  – Auch hier gilt somit wieder: »Das Substrat dieses Erlebnis-

ses ist das Beherrschen einer Technik« (PU II, S. 544). 

78  Die Informationen über das ursprüngliche Experiment bei Kuleschow gehen etwas aus-

einander, vgl. dazu den Artikel »Lev Kuleshov« in der IMDb (Internet Movie Database) 

sowie Barratt u.a., »Does the Kuleshov Effect Really Exist?«, S. 848. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Varianten der Zuschreibung | 123 

Dann aber kann das Mitleid auch selbst als Aspekt-Wahrnehmen aufgefasst wer-

den und wir »sehen« beim Mitleid das Leiden der anderen Person als einen As-

pekt. Die zweite Möglichkeit kann bei der Deutung einer etwas rätselhaften Stelle 

in den Vermischten Bemerkungen helfen: 

 

»Ein Notschrei kann nicht größer sein, als der eines Menschen. 

Oder auch keine Not kann größer sein, als die, in der ein einzelner Mensch sein kann. […] 

Größere Not kann nicht empfunden werden, als von Einem Menschen. Denn wenn sich ein 

Mensch verloren fühlt so ist das die höchste Not.« (VB, S. 93f.) 

 

Solche Sätze Wittgensteins lösen Verwunderung aus, vor allem, weil sie mit »ca. 

1944« datiert sind und somit den 2. Weltkrieg mit seiner ungeheuren »Quantität« 

an Leiden zum Hintergrund haben. Eine mögliche Erklärung lässt sich jedoch in 

Wittgensteins Zugang zu Phänomenen des »Inneren« finden: Wenn die »inneren 

Tatsachen« an den Ausdruck gebunden sind und nicht als eigenständige Objekte 

verstanden werden dürfen, so muss die Konsequenz die sein, dass sie auch nicht 

am individuellen Ausdruck vorbei ein Eigenleben führen und so summiert werden 

können. Das Leiden ist nicht etwas, was hinter dem Ausdruck bzw. dem individu-

ellen Schicksal steht und auch ohne diese vorgestellt werden kann.79 

Dass das Leiden einen Aspekt darstellen kann und das Mitleid eine bestimmte 

Wahrnehmung dieses Aspektes, passt auch zu einigen Äußerungen Wittgensteins, 

in denen er das Aspekt-Wahrnehmen als eine empathische Nachempfindung be-

schreibt. So spricht er von Nachahmung, wenn er über Aspektwahrnehmungen 

ganz allgemein schreibt: »Es ist beinahe, als wäre da ein Gesicht, welches ich zu-

erst nachahme und dann hinnehme, ohne es nachzuahmen« (BPP II, § 519; PU II, 

S. 547). Auch meint er, dass wir z.B. die Trauer eines Menschen nur dann als 

Aspekt wahrnehmen können, wenn wir sie auch empfinden.80 Diese Nachempfin-

dung kann sich in unserem eigenen Ausdruck und in unserem »Mienenspiel« zei-

gen. An anderer Stelle fragt er sich auch, ob traurige Musik uns traurig macht: »Es 

                                                             

79  Diese Überlegungen Wittgensteins werfen einige Fragen auf, wie z.B. jene, inwiefern 

ein Widerspruch zu utilitaristischen Ethiken besteht. Bei diesen müssen ja grundsätzlich 

Leid-Summen über einzelne Individuen hinaus gebildet werden, ein bestimmtes Leiden 

wird mehr, wenn es bei mehreren Menschen vorkommt. Wittgensteins Aussage »Keine 

Not kann größer sein, als die, in der ein einzelner Mensch sein kann« bezieht sich aber 

wohl auf die Empfindung der Not anderer Menschen. Hier gibt es tatsächlich das Phä-

nomen, dass wir das Leiden einer ganzen Gruppe besser nachfühlen können, wenn wir 

mit einem Einzelschicksal konfrontiert sind. 

80  Vgl. LS I, § 746. – Wittgenstein erklärt aber auch, dass es sich hier nicht um einen 

physiologischen Empfindungsbegriff handelt (LS I, § 744). 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 | Unsicheres Mitleid 

scheint, Ja und Nein. Wir machen z.B. ein trauriges Gesicht, oder doch ein Ge-

sicht, welches Trauer spiegelt« (LS I, § 768). Selbstverständlich muss empfunde-

nes Leid anderer Menschen nicht gleich schon Mitleid bedeuten – denken wir nur 

an den Sadisten, der das Leid anderer mit Genuss empfindet –, aber Mitleid könnte 

eine Variante der Wahrnehmung eines Leid-Aspektes sein. 

 

2.3.6 Zusammenfassung 

 

Mitleid an anderen Personen festzustellen, scheint auf den ersten Blick ganz banal 

zu sein, lässt sich ausgehend von Wittgenstein jedoch auf vielfältige Weise be-

leuchten. Dazu muss der dazugehörende Sprachgebrauch analysiert werden. Zwar 

beziehen sich Wittgensteins Beispiele meist auf andere Gefühle, sie lassen sich 

jedoch ohne große Verschiebungen auf das Mitleid übertragen. 

Wenn wir davon sprechen, dass die Gefühle anderer Menschen »gesehen« 

werden, dann verwenden wir dieses Verb in einem anderen Sinn als wenn wir 

sagen: »Ich sehe Falten auf deiner Stirn«. Es handelt sich um einen kategorischen 

Unterschied zwischen zwei Objekten: einmal das Gefühl und einmal das »Ding« 

in Raum und Zeit. Obwohl es sich nicht um dieselbe Kategorie von Objekten han-

delt (wir können schlecht in einem Atemzug sagen »Ich sehe, dass du Mitleid und 

Falten auf der Stirn hast«), stehen die beiden Objekte in Verbindung miteinander, 

wir nehmen das eine durch das andere wahr. Das eine ist das Gefühl, das andere 

der Ausdruck. Die Verbindung der beiden geht so weit, dass es u. U. reichen kann, 

vom Ausdruck zu sprechen, um das dahinterstehende Gefühl zu meinen. 

Diese von Wittgenstein aufgezeigte Verbindung von kategorial unterschiedli-

chen Objekten wird in seinen Überlegungen zum Aspekt-Wahrnehmen ausgiebig 

analysiert. Hier ist z.B. die Strichzeichnung das eine Objekt und das dargestellte 

Motiv (z.B. der Hase im »Hasen-Enten-Kopf«) das andere. Auch das Mitleid kann 

als »Aspekt« aufgefasst werden, der mit dem Ausdruck (oder »durch« ihn) wahr-

genommen wird. Dass beides wahrgenommen werden kann, darf aber nicht dazu 

verleiten, beides (und eben auch das Gefühl als solches) als »Ding« im raumzeit-

lichen Sinne aufzufassen, denn der Begriff der Wahrnehmung wird nicht in glei-

cher Weise verwendet. 

Um Aspekte (und Gefühle anderer Menschen) wahrzunehmen, braucht es Er-

fahrung, es muss erlernt werden. Wenn jedoch subjektive Voraussetzungen für die 

Wahrnehmung der Gefühle anderer Menschen erforderlich sind, so heißt das nach 

Wittgenstein nicht, dass dabei ein Analogieschluss erfolgt. Wir vergegenwärtigen 

nicht zuerst unsere eigenen Gefühle in vergleichbaren Situationen und ziehen da-

raus Rückschlüsse auf die Gefühle anderer – unsere Sprache sieht einen solchen 

»Schluss« gar nicht vor. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Varianten der Zuschreibung | 125 

Dass es zur Wahrnehmung von Gefühlen Übung braucht, kommt auch in Witt-

gensteins Rede von »Mustern im Lebensteppich« zum Ausdruck. Solche Muster 

können in immer neuen Varianten wahrgenommen werden, es gibt aber auch flie-

ßende Übergänge zu anderen Mustern. Zum Muster eines Gefühls gehört jeden-

falls seine ganze (auch zeitliche) Umgebung, nicht nur die Momentaufnahme. So 

würde es nicht zum Muster einer Emotion passen, regelmäßig (»mit dem Ticken 

einer Uhr«) aufzutreten und gleich wieder zu verschwinden. 

Das Mitleid kann als akute Gemütsbewegung oder als Disposition verstanden 

werden. Nur das erste ist ein Bewusstseinszustand und hat somit echte »Dauer«, 

hier können wir von »ununterbrochen« sprechen. Beim Mitleid als Disposition hat 

die Kennzeichnung »ununterbrochen« keinen Sinn. 

Werden Wittgensteins Überlegungen zu Aspekten auf das Mitleid bezogen, so 

kann aber auch das Mitleid selbst als Aspekt-Wahrnehmen verstanden werden. 

Das Leiden des Objekts stellt dann den Aspekt dar, das Mitleid des Subjektes hin-

gegen ist eine ganz bestimmte Art, dieses Leiden wahrzunehmen. Auch auf diesen 

Fall lassen sich einige Beobachtungen Wittgensteins anwenden, z.B., dass es 

Übung braucht oder dass das Leiden nicht ein »Ding« ist, das ohne spezifischen 

Ausdruck und ohne Kontext wahrgenommen werden könnte. 

 

 

 

2.4.1 Form und Funktion 

 

»Wenn wir Furcht, Trauer, Freude, Zorn, etc. Seelenzustände nennen, so heißt das, daß der 

Furchtvolle, Trauervolle, etc. die Mitteilung machen kann: ›Ich bin im Zustand der Furcht‹, 

etc., daß diese Mitteilung – ganz wie die primitive Äußerung – nicht auf einer Beobachtung 

beruht.« (BPP II, § 177) 

 

Wenn das Mitleid bei anderen nur zusammen mit einem bestimmten Ausdruck 

oder in einem bestimmten Kontext zugeschrieben werden kann, so gilt das nicht 

für die Selbstzuschreibung. Man kann dabei von einer Asymmetrie sprechen, denn 

wir achten nicht in derselben Weise auf (unseren eigenen) Ausdruck oder den je-

weiligen Kontext, wie das eine Person macht, die uns beobachtet (BPP I, § 704; 

Z, §§ 539, 576). Diesen besonderen Zugang mag man Autorität der ersten Person 

nennen oder auch nicht, es lässt sich jedenfalls schwer leugnen, dass die »Evi-

denz« eine andere ist, wie sich Wittgenstein ausdrückt. Für ihn darf diese andere 

Evidenz aber nicht heißen, dass uns in der Selbstzuschreibung ein direktes Wissen 

2.4 DER AUSDRUCK IN DER ERSTEN PERSON 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 | Unsicheres Mitleid 

im Gegensatz zu einem bloß indirekten möglich ist, denn das würde wieder be-

deuten, in die Falle des »Bildes vom privaten Inneren« zu laufen. Dass wir nicht 

imstande sind, am eigenen Ausdruck unserer aktuellen Zustände zu zweifeln, be-

rechtigt uns nach Wittgenstein nicht, davon zu sprechen, wir könnten unsere Be-

wusstseinszustände wissen. Wenn »Wissen« als Abwesenheit von Zweifel ver-

standen wird, darf man nicht übersehen, dass der Zweifel auf zwei verschiedene 

Weisen abwesend sein kann: einmal gibt es die faktische Abwesenheit von Zwei-

fel, dann aber auch eine logische Unmöglichkeit des Zweifelns. Nur im ersten Fall 

ist für Wittgenstein die Verwendung des Verbs »wissen« gerechtfertigt, die logi-

sche Unmöglichkeit hingegen schließt sowohl den Zweifel als auch das Wissen 

aus dem Spiel aus (PU II, S. 564). Eine Verwechslung dieser zwei verschiedenen 

Abwesenheiten eines Zweifels ist es, die zur Vorstellung führt, unser Inneres sei 

uns durch Introspektion ständig kognitiv verfügbar. 

Doch ist die Selbstzuschreibung eines mentalen Zustandes keine Beschrei-

bung eines Sachverhaltes? Wir berichten mit diesem Satz doch von unserem Zu-

stand. Und wenn wir von einem Zustand berichten oder ihn mitteilen, dann müs-

sen wir doch sagen können, wir wissen von ihm. Natürlich sprechen wir nur in 

ganz speziellen Fällen davon, dass wir vom Zustand wissen, und auch in der drit-

ten Person mutet ein solches Wissen mitunter ziemlich »philosophisch« an, – aber 

nur wer etwas weiß, kann auch etwas mitteilen. 

Wittgenstein ist hier anderer Meinung, darin besteht sein Expressivismus. In 

seiner Klassifizierung der psychologischen Begriffe hebt er hervor, dass deren 

Verwendung in der ersten Person Präsens eine andere ist als in der dritten Person: 

»Satz in der dritten Person Präsens: Mitteilung. In der ersten Person Präsens: Äu-

ßerung« (BPP II, § 63; Z, § 472).81 Das ist in diesem Zusammenhang so zu ver-

stehen, dass in Sätzen der ersten Person Präsens häufig (wenn auch nicht immer) 

dem eigenen Zustand Ausdruck gegeben wird – zumindest legen das andere Text-

stellen nahe (z.B. PU II, S. 512 oben). Es handelt sich insofern um ein »Signal«, 

vergleichbar mit einem Schrei. Der Satz als solcher mag wie eine Beschreibung 

ausschauen, das ändert aber nichts daran, dass er anders verwendet wird. Auch 

ein Satz in einem Gedicht ist schließlich der Form nach eine Mitteilung, wird aber 

anders verwendet (BPP I, § 888), genauso der Satz »Jetzt hab ich’s!« (BPP I, § 

691). Form und Funktion klaffen hier auseinander.82 

                                                             

81  Als kleine Einschränkung fügt Wittgenstein hier allerdings noch ein »Stimmt nicht 

ganz« hinzu. Was er damit gemeint haben könnte, wird aus dem Text selbst nicht er-

sichtlich, es soll an späterer Stelle noch einmal darauf eingegangen werden, siehe 2.5. 

82  Bereits im Blauen Buch schreibt Wittgenstein: »Die Aussage ›Ich habe Schmerzen‹ ist 

ebensowenig eine Aussage über eine bestimmte Person, wie es das Stöhnen ist« (BlB, 

S. 107). 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Varianten der Zuschreibung | 127 

Wer aber daran festhält, von einer Mitteilung zu sprechen, muss berücksichti-

gen, dass dann eine Mitteilung nicht als bloße Übermittlung von Informationen 

verstanden wird, sondern in einem ganz praktischen Zusammenhang steht. Auch 

ein Schmerzschrei kann in diesem Fall eine Mitteilung sein, der z.B. das Mitleid 

einer anderen Person wecken möchte: 

 

»Denke Dir, Du hättest keine Sprache gelernt, hättest aber Schmerzen und suchtest eine 

Reaktion (Hilfe, oder Mitleid) beim Andern hervorzurufen. Du gäbest nun Zeichen, zeigtest 

z.B. mit einem bestimmten Gesichtsausdruck auf die schmerzende Stelle. – Inwiefern kann 

man sagen, Du habest Deine Schmerzen bezeichnet? Sollen wir sagen: Deine Zeichen han-

delten von den Schmerzen? 

Aber wenn diese Zeichen nur dazu dienen, den Andern zur Hilfe, oder zum Mitleid zu be-

wegen, sagen sie ihm da: daß ich Schmerzen habe? Nun, das nennt man eben einem Andern 

dies sagen. – Aber das klingt ja nun gar, als müßte ich ihm die Schmerzen verschweigen! – 

Es klingt so, weil Du eine falsche Auffassung davon hast, was es heißt jemand etwas mit-

teilen.« (NL, Item 124 261) 

 

Wie ist es nun mit dem Ausdruck von Mitleid? Gibt es Selbstzuschreibungen von 

der Art »Ich habe Mitleid mit P«, die als Ausdruck der Gemütsbewegung Mitleid 

fungieren? Eine solche Verwendung des Begriffs »Mitleid« erscheint ungewöhn-

lich, eher würden wir sagen »P tut mir leid!« Es ist wohl eine Besonderheit dieses 

Begriffs, dass seine erstpersonale Verwendung eine Distanz schafft, die einen ent-

sprechenden Gefühlsausdruck wenig glaubwürdig erscheinen lässt. Wittgenstein 

hat ein ähnliches Phänomen allerdings auch beim Zorn beschrieben, wenn er einen 

Unterschied aufzeigt zwischen den Sätzen »Ich hasse …« und »Ich bin zornig!«: 

Der erste Satz ist Ausdruck des Hasses, der zweite Satz ist hingegen »selten der 

Ausdruck des Zorns« (BPP I, § 127). Beim Zorn sind es eher die nonverbalen 

Signale, welche dem Gefühl Ausdruck verleihen und weniger die Wörter »zornig« 

oder »Zorn«. So wie jemand mit dem Satz »Ich bin zornig« nicht wirklich einen 

akut zornigen Eindruck macht, so besteht auch beim Satz »Ich habe Mitleid mit 

P« der Eindruck einer distanzierten Haltung ohne starke akute Gefühle. Es handelt 

sich eher um die Selbstzuschreibung einer Mitleidsdisposition. Auch das Verb be-

mitleiden ist in der ersten Person nicht so üblich wie z.B. das Verb sich freuen 

(»Ich freue mich«) oder wie andere von Wittgenstein untersuchte Ausdrücke wie 

»Ich glaube …«, »Ich erinnere mich …« oder »Ich fürchte mich«. – »Ich bemit-

leide P« klingt holprig oder zumindest so außergewöhnlich, dass es als bloßer 

Ausdruck (im Gegensatz zur »Mitteilung«) eines Bewusstseinszustandes schwer 

vorstellbar ist. Das eigene Mitleid mit dem Substantiv oder dem Verb beim Namen 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 | Unsicheres Mitleid 

zu nennen, ist wohl deshalb nicht so selbstverständlich, weil der Begriff das Ob-

jekt als Opfer definiert und diesem damit selten ein guter Dienst erwiesen wird. 

Solche Aspekte müssen als Anlässe und Konsequenzen zur »Umgebung« des Be-

griffs gerechnet werden, und ähnlich wie beim Zorn verhindert diese Umgebung 

seine unbedachte Verwendung. Nicht bei jedem »Muster im Lebensteppich« wer-

den die entsprechenden Begriffe gleichermaßen als Signale bzw. als Ausdruck 

verwendet. 

Trotz der Besonderheiten des Mitleidsbegriffs lassen sich Situationen vorstel-

len, in denen wir auch im Rahmen eines Gefühlsausdrucks Mitleidsbegriffe ver-

wenden. Wenn wir etwa mitten in einem Gespräch mit einer gewissen Selbstver-

ständlichkeit Sätze fallen lassen wie »Es tut mir so leid für P«, muss das wohl als 

Ausdruck und nicht als Beschreibung verstanden werden. Solche Ausdruckssätze 

sind dadurch charakterisiert, dass man sie ohne Weiteres durch andere ersetzen 

kann, in denen der Bezug zum eigenen Seelenzustand fehlt – wie z.B. »Dass P 

auch das noch passieren musste!« Eine Beschreibung des eigenen Zustandes be-

steht also nur der Form nach, die Funktion des Satzes liegt eher darin, einer Be-

schreibung des Objekts eine gewisse Färbung zu verleihen. Es handelt sich um ein 

Signal, das von anderen zwar zur Beschreibung verwendet werden kann, jedoch 

nicht so, dass vorausgesetzt wird, hier berichte jemand seinen eigenen (kognitiv 

erfassten) Zustand (BPP II, § 723; PU II, S. 512). 

Der Satz »Es tut mir leid für P« als Ausdruck (statt als Selbstbeschreibung) 

lässt sich mit jenen Sätzen vergleichen, die Wittgenstein im Zusammenhang mit 

Moores Paradox untersucht. Es sind dort vor allem Sätze, die mit »Ich glaube, ...« 

beginnen und bei denen die Grammatik von »glauben« in der ersten Person Prä-

sens eine andere ist als in anderen Personen oder Tempora. »Ich glaube, es regnet« 

beschreibt nicht den eigenen Zustand, sondern bringt eine Färbung des Urteils 

über den Regen zum Ausdruck. Denn würden wir tatsächlich mit diesem Satz ei-

nen psychischen Zustand beschreiben, könnten wir ihn auch abkoppeln vom Re-

genwetter und sagen: »Ich glaube, es regnet, aber es ist nicht so.« Ein solcher Satz 

ist aber Unsinn, weil nicht nur der zweite, sondern auch der erste Teil letztlich 

eine Beschreibung des Regens ist und sich die beiden Regenbeschreibungen wi-

dersprechen. Insofern kann es sich bei den Sätzen der Form »Ich glaube ...« nicht 

um (wörtlich zu verstehende) Zustandsbeschreibungen handeln. Außerdem kön-

nen wir den Satz »Ich glaube, es regnet« ersetzen durch »Es dürfte regnen« (PU 

II, S. 517) – auch hier handelt es sich um eine signalisierte Färbung und nicht um 

die Beschreibung eines psychischen Zustandes. 

Überzeugungen sind nach Wittgenstein Dispositionen, das Mitleid hingegen 

kann als Disposition und als Gemütsbewegung aufgefasst werden. Der Unter-

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Varianten der Zuschreibung | 129 

schied besteht ja darin, dass Gemütsbewegungen Bewusstseinszustände mit unun-

terbrochener Aufmerksamkeit sind, während bei Dispositionen die Aufmerksam-

keit temporär auch ganz woanders sein kann. Beim Mitleidssatz kommt es inso-

fern auf die Umstände an: Wird der Satz »Es tut mir leid für P!« angesichts einer 

konkreten Gemeinheit verwendet, können wir von einer Gemütsbewegung spre-

chen. Fällt der Satz »Es tut mir leid für P!« aber in einem Gespräch über eine 

gemeinsame Bekannte und ihre schon länger andauernden Beziehungsprobleme, 

handelt es sich um eine Disposition. In beiden Fällen kann der Satz als Ausdruck 

(im Gegensatz zur Beschreibung) verwendet werden. Allerdings besteht für Witt-

genstein auch die Möglichkeit der Beschreibung einer eigenen Disposition (siehe 

unten 2.5.2) – »Es tut mir leid für P!« könnte somit auch eine Beschreibung sein, 

die aus einer kognitiven Beschäftigung mit der eigenen Disposition resultiert. 

Wittgenstein hat diesbezüglich wenig Systematik angestrebt. Ihn interessier-

ten die konkreten Untersuchungen einzelner Fälle, eine »Theorie« wäre für ihn 

nur hinderlich gewesen. Trotzdem soll hier versucht werden, seine eigenen Über-

legungen zu ordnen: Wir hatten erstens die Unterscheidung zwischen Gemütsbe-

wegung und Disposition durchgeführt und zweitens die Unterscheidung zwischen 

Ausdruck und Mitteilung (kognitive Beschreibung). Die Kombination der beiden 

Unterscheidungen ergibt insgesamt vier Möglichkeiten von Aussagen in der ers-

ten Person Präsens. Drei davon sind für Wittgenstein offenbar problemlos, und 

zwar der Ausdruck der eigenen Gemütsbewegung, der Ausdruck der eigenen Dis-

position und die Beschreibung der eigenen Disposition. Die vierte Möglichkeit 

aber, die Beschreibung des eigenen Gemütszustandes, scheint für ihn ein Unding 

zu sein. Wir können nicht gleichzeitig eine Gemütsbewegung haben und sie be-

schreiben. Zu dieser Überzeugung kommt Wittgenstein nicht aufgrund einer psy-

chologischen Analyse (es geht nicht darum, dass wir die Beschreibung einer 

akuten Gemütsbewegung irgendwie nicht hinkriegen), sondern durch Sprachana-

lyse: Sätze, die der Form nach Beschreibungen der eigenen Gemütsbewegung sein 

könnten, fungieren nicht als solche. Vielleicht ist das der Grund, warum wir den 

Begriff des Zorns oder des Mitleids nur selten verwenden, wenn wir ganz akut 

zornig oder mitleidend sind. 

 

2.4.2 Transparenz und Selbstgestaltung 

 

Worauf richtet sich eigentlich unsere Aufmerksamkeit bei Selbstzuschreibungen? 

Woran denken wir, wenn wir Sätze wie »P tut mir leid« sagen? Verwenden wir 

diesen Satz als Ausdruck von Mitleid – egal, ob als Ausdruck von Gemütsbewe-

gung oder Disposition –, so richtet sich unsere Aufmerksamkeit nicht auf uns 

selbst, sondern auf das Objekt unseres Mitleids. Man hat dieses Phänomen vor 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 | Unsicheres Mitleid 

allem im Zusammenhang mit Überzeugungen beschrieben: Werden wir nach un-

serer Überzeugung bezüglich Sachverhalt X gefragt, so können wir auch direkt 

mit einem Satz über X antworten. In der Debatte um die Introspektion wird dieses 

Phänomen auch als Transparenz (transparency) bezeichnet (siehe 2.1.2), da die 

Objektgerichtetheit »durchlässig« ist gegenüber der Selbstzuschreibung. Man ist 

sich allerdings nicht einig, ob Transparenz ein Argument gegen die Möglichkeit 

von Introspektion darstellt oder aber die Introspektion nur besser erklärt.83 – Witt-

genstein hat eine solche Transparenz in den Aufzeichnungen der 40er Jahre immer 

wieder aufgegriffen und neu beschrieben, auch wenn er den Begriff selbst nicht 

verwendete: 

 

»Ich sage, dem Kummervollen scheint die ganze Welt grau. – Aber was vor seiner Seele 

stünde, wäre dann nicht der Kummer, sondern eine graue Welt; gleichsam die Ursache des 

Kummers.« (BPP I, § 441)84 

 

Sein expressivistischer Zugang läuft allerdings darauf hinaus, in der Transparenz 

einen Hinweis darauf zu sehen, dass wir zu unseren Gemütsbewegungen nicht in 

einem kognitiven Verhältnis stehen. Entsprechend ist bei ihm auch die Angabe 

eines »Inhalts« einer Gemütsbewegung (oder auch einer Disposition) nur sehr 

vage möglich, z.B. bei den »Flammen des Zorns«. Solche Ausdrücke sind nichts 

anderes als Metaphern und eignen sich nicht dazu, ein Gefühl zu bestimmen oder 

von anderen zu unterscheiden: Auch die neuere Emotionstheorie geht seit 

Anthony Kenny85 davon aus, dass zur Identifizierung eines Gefühls die reine Er-

lebnisbeschreibung in der ersten Person nicht ausreicht – es bedarf schon einer 

Angabe eines Objekts bzw. einer Situation. 

Dass der verbale Ausdruck eines Gefühls nicht als distanzierte Mitteilung die-

ses Gefühls verstanden werden darf, zeigt sich für Wittgenstein auch in folgender 

Überlegung: Es ist in vielen Fällen denkbar, dass es unsere Worte sind, die das 

Erlebnis auslösen und nicht umgekehrt, dass also erst durch den spezifischen Aus-

druck das Erlebnis in uns manifest wird. Die Möglichkeit von Autosuggestion ist 

                                                             

83  Vgl. dazu Abschnitt 2.3.4 von Schwitzgebel, »Introspection«. 

84  Auch bei Freude oder Begeisterung zählt das Bewusstsein der eigenen Erlebnisse nicht: 

»Du mußt dich doch fragen, wie haben wir den Ausdruck ›Ist das nicht herrlich!‹ (z.B.) 

verwenden gelernt? – Niemand erklärte ihn uns, indem er sich auf Empfindungen, Vor-

stellungen, oder Gedanken bezog, die das Hören begleiten! Ja, wir würden nicht be-

zweifeln, daß er’s genossen hat, wenn er keine solchen Erlebnisse anzugeben wüßte; 

wohl aber, wenn es sich zeigte, daß er gewisse Zusammenhänge nicht versteht« (BPP 

II, § 501). 

85  Kenny, »Handlung, Emotion und Wille«, S. 78. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Varianten der Zuschreibung | 131 

in der psychotherapeutischen Praxis vielfach ausprobiert worden und auch im 

Schauspiel ist es eine Selbstverständlichkeit, dass der Ausdruck auf diese Weise 

seine Wirkungen auf das Gefühl hat: Körperhaltungen und Atemmuster beeinflus-

sen unsere Gefühle ganz offensichtlich.86 Insofern ist Wittgensteins Überlegung 

gar nicht so aus der Luft gegriffen, wenn er von »Gebärden« spricht, die unsere 

Empfindungen prägen können (PU II, S. 490). Da auch der verbale Ausdruck als 

eine solche Gebärde verstanden werden kann, ist die Annahme einer invertierten 

Kausalität nicht abwegig: »Warum soll denn eine Sprechweise nicht für ein Er-

lebnis verantwortlich sein?« (BPP I, § 1129). – Natürlich entstehen Gefühle nicht 

immer auf diesem Wege. Aber schon allein die Möglichkeit einer solchen Form 

der Gefühlserzeugung sowohl mit körperlichen Mustern als auch durch selbstzu-

schreibende Sätze rückt die beiden zusammen und spricht somit für einen Expres-

sivismus, welcher Selbstzuschreibungen als Ausdruck versteht. Selbstgestaltung 

von Emotionen gelingt auf sprachlichem Wege vielleicht gerade deshalb so gut, 

weil die entsprechenden Sätze keine bloßen Beschreibungen sind, sondern Aus-

druck und damit schon Teil der Emotion selbst. 

 

2.4.3 Mitleid, Aspekt-Erleben und stetiges Aspekt-Wahrnehmen 

 

Bisher wurden auf zwei verschiedene Weisen Anwendungen der Aspektwahrneh-

mung auf das Mitleid versucht: Einmal wurde das Mitleid als Aspekt aufgefasst 

(2.3.2), dann aber wurde das Mitleid selbst als Aspektwahrnehmung verstanden 

(2.3.5). Hier soll noch einmal die zweite Anwendung aufgegriffen werden: Das 

Leiden eines Lebewesens ist ein Aspekt, welcher im Mitleid auf eine bestimmte 

Weise wahrgenommen wird. Neu ist im Folgenden, dass Wittgensteins Unter-

scheidung zwischen Aspekt-Erleben und stetigem Aspekt-Wahrnehmen hinzuge-

nommen wird. 

In seinen umfangreichen Überlegungen zu Aspektwahrnehmungen stößt Witt-

genstein immer wieder auf die Frage, ob das Wahrnehmen eines Aspektes mit 

einem besonderen Erlebnis verbunden ist, welches wir noch zusätzlich zur Sin-

neswahrnehmung haben. Seine Antwort: In den meisten Fällen nicht! Er unter-

scheidet dabei zwischen dem Aufleuchten eines Aspektes (bzw. »Bemerken des 

Aspektwechsels« oder »Aspekterlebnis«) und dem »stetigen Aspekt-Sehen« (PU 

                                                             

86  Die schauspielerische Arbeit »von außen nach innen« wird anhand sogenannter emoti-

onaler Muster (oder Gefühlsmuster) trainiert. Das Wut-Muster z.B. wird durch maxi-

male Muskelanspannung (auch im Gesicht) erzeugt, der Körperschwerpunkt wird dabei 

nach vorn verlagert, das Ein- und Ausatmen erfolgt kurz und mit Pausen jeweils dazwi-

schen, usw. Vgl. Rellstab, Wege zur Rolle, S. 209ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 | Unsicheres Mitleid 

II, S. 520). Das Aufleuchten des Aspekts erfolgt dann, wenn wir einen Aspekt-

wechsel beobachten, wenn wir also feststellen, dass es verschiedene Sichtweisen 

gibt und der Aspekt somit »kippt«. Beim stetigen Aspekt-Wahrnehmen hingegen 

fällt uns der Aspekt nicht als Aspekt auf. Das zeigt sich am besten anhand der 

jeweiligen Sprachspiele rund um das Beispiel vom Hasen-Enten-Kopf: Ohne ein 

Bemerken der Möglichkeit eines Aspektwechsels sprechen wir einfach von einem 

Hasen – oder von einer Ente, je nachdem, welchen Aspekt wir »stetig« wahrneh-

men. Das heißt, wir verwenden eben nicht Sätze wie »Ich sehe das jetzt als einen 

Hasen«, sondern sagen angesichts der Zeichnung einfach nur: »Ein Hase«. Alle 

Formulierungen mit »sehen-als« und »jetzt« würden in diesem Fall unsinnig er-

scheinen, vor allem in der ersten Person (PU II, S. 521). Sobald wir aber einen 

Wechsel (z.B. hin zur Ente) bemerken und auch in der Wahrnehmung vollziehen, 

sind wir »geneigt« zu sagen: »Jetzt sehe ich es als eine Ente« oder »Ich habe es 

immer als einen Hasen gesehen.« Wir benutzen »sehen-als« somit auch im Rück-

blick, ohne diesen Begriff im betreffenden Moment für sinnvoll erachtet zu haben. 

Vor dem Bemerken des Aspektwechsels gab es für uns kein »Sehen-als«, sondern 

nur einen Zustand des Sehens – da war die einzig sinnvolle Aussage ja »Ich sehe 

einen Hasen«. 

Für Wittgenstein hat der Begriff des »Sehen-als« seine Tücken. Er ist ein von 

»sehen« abgeleiteter Begriff, und das verleitet dazu, das »Zustandshafte« vom Be-

griff des »Sehens« auf den Begriff des »Sehen-als« zu übertragen (siehe unten 

2.6.1). Die Neigung zu einer solchen Übertragung muss für Wittgenstein nicht 

zurückgewiesen werden, sie darf nur nicht so weit führen, stetige Aspektwahrneh-

mungen generell als Bewusstseinszustände zu verstehen. Sinneswahrnehmungen 

sind in einem stärkeren Sinn Bewusstseinszustände als Aspektwahrnehmungen, 

denn der Begriff des Sehens beinhaltet eine ganz konkrete »Dauer«: Eine Sinnes-

wahrnehmung kann schließlich jederzeit unterbrochen und wieder aufgenommen 

werden (»mit dem Ticken einer Uhr«). Beim »Sehen-als« ist das nicht notwendig 

so. Sämtliche Aspektwahrnehmungen Zustände zu nennen, würde deshalb zu weit 

führen. Wittgensteins Beispiele: Sich im eigenen Zimmer auskennen (BPP I, § 

295), Messer und Gabel richtig verwenden (PU II, S. 521), den Raum dreidimen-

sional wahrnehmen (PU II, S. 526), andere Menschen nicht als »Automaten« be-

handeln, sondern als Wesen mit einer »Seele« (PU II, S. 495) etc. – Das sind für 

ihn Formen des Aspekt-Wahrnehmens, die unmöglich als Bewusstseinszustände 

bezeichnet werden können. Nach Wittgenstein wäre das so, als ob wir sagten: 

»›Das Grüne, was ich dort sehe, ist blatthaft. Diese Dinge dort augenhaft‹«, und 

dann bei uns einen Zustand des »Blatthaft-Sehens« oder des »Augenhaft-Sehens« 

annähmen (BPP I, § 1006). 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Varianten der Zuschreibung | 133 

Wie lässt sich die Unterscheidung von stetigem Aspekt-Wahrnehmen und As-

pekt-Erleben mit dem Mitleid in Verbindung bringen? Wenn von stetigem Aspekt-

Wahrnehmen die Rede ist, scheint sich auf den ersten Blick ein Vergleich nur mit 

dem Mitleid als Disposition anzubieten. Schließlich dauert dieses als eine Einstel-

lung in der Regel länger an. Man muss allerdings berücksichtigen, dass der Ge-

gensatz zum stetigen Aspekt-Wahrnehmen bei Wittgenstein nicht ein kurzes As-

pekt-Wahrnehmen ist, sondern das Bemerken des Aspektwechsels. Auch das ste-

tige Aspekt-Wahrnehmen kann nur kurz andauernd sein. Entscheidend ist, dass 

kein Wechsel bemerkt wird, der Aspekt also nicht »kippt«. Auch Gemütsbewe-

gungen können insofern als stetige Aspektwahrnehmung aufgefasst werden. 

Gemütsbewegungen als Aspektwahrnehmungen können als Bewusstseinszu-

stände bezeichnet werden. Wenn das stetige Aspekt-Wahrnehmen aber eine Dis-

position darstellt, d.h. wenn wir gegenüber einer Person über einen längeren Zeit-

raum eine Haltung des Mitleids haben und dabei ihren Leidens-Aspekt auf eine 

ganz besondere Weise »wahrnehmen«, kann nicht von einem Bewusstseinszu-

stand gesprochen werden. Nur, weil wir dann etwa zu den besonderen Anlässen 

sagen »Ich habe mit P eigentlich immer Mitleid gehabt« (vergleichbar mit »Ich 

habe es immer als einen Hasen gesehen«), darf dieses »immer« nicht als ein lang 

andauernder Bewusstseinszustand verstanden werden – genauso wenig, wie man 

Überzeugungen als Bewusstseinszustände auffassen kann. Mit dem Begriff »Zu-

stand« wäre wohl auch Wittgenstein einverstanden, nicht aber mit dem Begriff 

»Bewusstseinszustand«. Diese Abgrenzung ist allerdings wichtig, da bei der Be-

handlung der Disposition als Zustand die Vorstellung nicht mehr weit ist, es würde 

sich um einen Bewusstseinszustand handeln – ähnlich wie der Begriff »sehen-als« 

dazu verleitet, die Zustandshaftigkeit (im Sinne von »Bewusstseinszustand«) des 

Verbs »sehen« auf »sehen-als« automatisch zu übertragen. Begriffe rund um das 

Mitleid sind für diese Verwechslung prädestiniert, da dasselbe Wort sowohl für 

die Gemütsbewegung (Bewusstseinszustand) als auch für die Disposition (Zu-

stand) verwendet wird. 

 

2.4.4 Zusammenfassung 

 

Es gibt nach Wittgenstein Sätze, die der Form nach Mitteilungen über den eigenen 

Gefühlszustand sind, in ihrer Funktion aber als Ausdruck (im expressiven Sinne) 

begriffen werden müssen. Da sie nicht aufgrund eines Wissens um den eigenen 

Zustand formuliert werden, haben sie nicht kognitiven Charakter, sondern stellen 

vielmehr Signale dar. Das heißt, sie können zwar von der Umgebung als Informa-

tion über die Person verwendet werden (und sind in diesem Sinne kognitiv), ihre 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 | Unsicheres Mitleid 

Wahrheit liegt aber nicht in der Übereinstimmung mit einem von der Sprecher-

person beobachtbaren Zustand, sondern im situativen und zeitlichen Kontext im 

Sinne von »Wahrhaftigkeit«87 (siehe Abschnitt 2.3). – Das gilt allerdings nur für 

Gemütsbewegungen, nicht für Dispositionen. Hier ist Selbstbeobachtung möglich 

und entsprechend auch Irrtum (siehe dazu 2.5.2). 

Ausdruckssätze mit Mitleidsbegriffen sind nicht einfach zu finden. Das Wort 

»Mitleid« wird zum spontanen Ausdruck eines Gefühls nicht leichtfertig in den 

Mund genommen. Eher können Sätze wie »Es tut mir leid für P!« als expressive 

Sätze verstanden werden (ein solcher Satz kann natürlich auch die Funktion einer 

Selbstbeschreibung haben, bezieht sich dann aber auf eine Disposition und nicht 

auf eine akutes Gefühl). 

Diese Position Wittgensteins wurde weiter oben bereits als Expressivismus 

bezeichnet (2.1.2), nun können zwei Argumente formuliert werden, die nach Witt-

genstein für diesen Expressivismus sprechen. Erstens die Transparenz: Sind wir 

aus irgendeinem Grund veranlasst, unsere Gemütsbewegung zu überprüfen, ma-

chen wir das mit einem Fokus auf das Objekt; wir versuchen nicht, unseren eige-

nen Zustand in den Blick zu nehmen. Eine bestimmte Beschreibung des Objekts 

ist schon die Beschreibung unseres Gefühls, auf die Frage »Tut dir das Tier leid?« 

antworten wir z.B. mit »Ja, es krümmt sich vor Schmerzen!« Wir bringen mit der 

Selbstzuschreibung von akutem Mitleid einen Blickwinkel in Bezug auf das Ob-

jekt zum Ausdruck und beziehen uns nicht wirklich auf unseren eigenen Zustand. 

Ein solcher Selbstbezug kann im Sinne der Transparenz zwar »durchscheinen«, 

gewissermaßen durch die Beschreibung des Objekts hindurch. Das gilt aber nur 

für die Beobachtung durch Dritte, unser Ausdruck ist in dieser Hinsicht »Signal« 

für andere. – Zweitens die Möglichkeit der Selbstgestaltung bei Emotionen: Da 

wir sowohl über den körperlichen Gefühlsausdruck als auch über verbale Selbst-

zuschreibungen Gefühle in uns selbst auch erst auslösen können, liegt es nahe, den 

nonverbalen und den verbalen Ausdruck in enger Verbindung zu sehen. 

Der Ausdruck von Gefühlen kann selbst wieder zwei verschiedene Formen 

aufweisen, Wittgenstein unterscheidet nämlich zwischen stetigem Aspekt-Wahr-

nehmen und dem Aspekt-Erleben bei Aspektwechseln. Er untersucht die beiden 

Phänomene zwar zunächst einmal bei optischen Wahrnehmungen (die einfache 

Wahrnehmung eines Hasen beim H-E-Kopf wird vom Aufleuchten des Hasen-

Aspektes beim »Kippen« des Bildes unterschieden), wendet die Unterscheidung 

dann aber ausdrücklich auch auf die Bedeutung von Wörtern sowie auf Gefühle 

an. Der Unterschied zeigt sich wieder einmal auf sprachlicher Ebene: Im ersten 

Fall formulieren wir Sätze wie »Ich sehe einen Hasen«, im zweiten Fall »Jetzt 

sehe ich es als einen Hasen!« 

                                                             

87  Vgl. dazu PU II, S. 566f. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Varianten der Zuschreibung | 135 

Bei Mitleidssätzen der ersten Person Präsens können die beiden Formen von 

Aspektwahrnehmung auf analoge Weise unterschieden werden. Mitleid als steti-

ges Aspekt-Wahrnehmen bemerkt keinen möglichen Wechsel des Aspekts, und 

entsprechend sind Sätze wie »Jetzt tut er mir leid« nicht angebracht – sinnvoll 

erscheint nur »Der Arme!« oder »Das tut mir leid für ihn!« Stetiges Mitleid kann 

sowohl Gemütsbewegung als auch Disposition sein, entscheidend ist nicht die 

Dauer, sondern das Fehlen eines möglichen Wechsels. Das Mitleid als Aspekt-

Erleben wird in 2.5.3 eingehender behandelt. 

 

 

 

Bei seinen Klassifizierungsversuchen der psychologischen Begriffe hat Wittgen-

stein zwar klargestellt, dass die erste Person Präsens als »Äußerung« verstanden 

werden muss und nicht als Mitteilung, dann aber doch noch ein »Stimmt nicht 

ganz« hinzugefügt (BPP II, § 63; Z, § 472). Was er damit konkret meinte, lässt 

sich nur schwer feststellen. Es gibt aber genügend andere Stellen in seinen Schrif-

ten, die eine Gleichsetzung von erster Person Präsens und Äußerung einschrän-

ken. In diesem Abschnitt sollen nun solche Einschränkungen des Expressivismus 

untersucht werden, die auch eine kognitive Selbstzuschreibung in der ersten Per-

son Präsens möglich machen.88 Das soll gleich Hand in Hand mit weiteren An-

wendungen Wittgensteins auf das Mitleid geschehen. Insgesamt konnten bei ihm 

drei verschiedene Varianten gefunden werden, in denen das Mitleid auch in der 

ersten Person kognitiv erfassbar sein könnte bzw. in denen das Mitleid möglich-

erweise nicht nur zum Ausdruck kommt, sondern »mitgeteilt« wird: Erstens der 

ganz direkte Versuch, vom eigenen Gefühl des Mitleids zu sprechen, zweitens die 

Beschreibung eines zeitlichen Verlaufs des eigenen Mitleids und drittens die 

schon am Ende des letzten Abschnittes aufgezeigte Neigung, in Momenten des 

Aspektwechsel-Bemerkens (bzw. Aspekt-Erlebens) von einem Zustand zu spre-

chen. Bei allen drei Varianten steht auch die Frage im Hintergrund, ob eine Mit-

teilung des eigenen emotionalen Bewusstseinszustandes doch noch möglich ist, 

obwohl Wittgenstein das grundsätzlich ja auszuschließen scheint. In den folgen-

                                                             

88  Dass Wittgenstein immer wieder Sonderfälle berücksichtigt, welche seine eigenen Aus-

sagen relativieren, wird häufig übersehen. So weist z.B. Hacker Wittgensteins »nicht-

kognitive These« (bezüglich des Wissens von den eigenen Schmerzen) ganz pauschal 

zurück, ohne dessen Ausnahmen in Betracht zu ziehen. Vgl. Hacker, Einsicht und Täu-

schung, S. 361ff. 

2.5 DIE MITTEILUNG IN DER ERSTEN PERSON 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 | Unsicheres Mitleid 

den drei Abschnitten wird es um diese drei Möglichkeiten gehen. Ob es sich hier-

bei um ernstzunehmende Versuche handelt, Mitleid als akutes eigenes Gefühl mit-

zuteilen, muss sich noch zeigen. 

 

2.5.1 Im Mitleid schwelgen 

 

Der erste Versuch ist schnell beschrieben: Da wir häufig sagen, wir könnten un-

sere Emotionen ganz direkt fühlen, möchte man meinen, sie müssten uns als Be-

wusstseinszustände gegenwärtig sein. Hinter dieser scheinbaren Banalität steckt 

aber eine Ungenauigkeit beim Begriff des »Fühlens«: Davon zu sprechen, dass 

man das Mitleid auch wirklich »fühlt« (oder auch »empfindet«), bedeutet nur, dass 

das Gefühl wirklich vorhanden ist. Damit ist noch nicht gemeint, dass das eigene 

Mitleid das Objekt des Fühlens ist. Ein solches Objekt ist immer »draußen«, und 

zwar das Leiden anderer Lebewesen (sieht man einmal vom »Selbstmitleid« ab). 

Wittgenstein hat das z.B. anhand des Kummers aufgezeigt. Ihn zu fühlen heißt 

noch lange nicht, ihn an sich selbst zu beobachten: 

 

»Wer den eigenen Kummer beobachtet, mit welchen Sinnen beobachtet er ihn? Mit einem 

besonderen Sinn; mit einem, der den Kummer fühlt? So fühlt er ihn anders, wenn er ihn 

beobachtet? Und welchen beobachtet er nun; den, welcher nur da ist, während er beobachtet 

wird? 

›Beobachten‹ erzeugt nicht das Beobachtete. (Das ist eine begriffliche Feststellung.) 

Oder: Ich ›beobachte‹ nicht das, was durch’s Beobachten erst entsteht. Das Objekt der Be-

obachtung ist ein Anderes.« (PU II, S. 509; siehe auch Z, § 510) 

 

Selbst wenn wir davon ausgehen, dass es möglich ist, die eigene Gemütsbewegung 

mehr oder weniger bewusst zu erleben, so muss doch zur Gemütsbewegung noch 

ein anderes, wenn auch verwandtes Gefühl dazukommen, mit dem wir diese Ge-

mütsbewegung erleben. Wir würden dann die Gemütsbewegung in einem doppel-

ten Sinne »fühlen«: einmal fühlen wir das Objekt des Gefühls und einmal das Ge-

fühl selbst. Und das heißt, dass sich unser Gefühlszustand ändern muss, da die 

Gemütsbewegung um die Reflexion erweitert ist.89 Wie Wittgenstein formuliert, 

handelt es sich dabei um ein »Schwelgen« im eigenen Gefühlszustand (LS I, § 

615). Angewendet auf das Mitleid könnte das heißen, dass die reflektierte Variante 

des Schwelgens Sentimentalität ist. Wenn also die Selbstbeobachtung beim akuten 

Mitleid nur in Form einer selbstverliebten Gefühlsseligkeit möglich ist, so ist das 

                                                             

89  Schon im Braunen Buch macht Wittgenstein eine ähnliche Feststellung: »Die Aufmerk-

samkeit auf das Gefühl richten heißt vielmehr, es hervorbringen oder verändern« (BrB, 

S. 267). 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Varianten der Zuschreibung | 137 

ein ernüchterndes Ergebnis: Zwar können wir unser eigenes akutes Mitleid auch 

als Gemütsbewegung tatsächlich in den Blick nehmen, nur ist es dann nicht mehr 

das ursprüngliche unreflektierte Mitleid, sondern ein Schwelgen im eigenen Mit-

leid. Im Grunde handelt es sich um eine Emotion auf der Metaebene, die klar un-

terschieden werden muss von der Emotion, welche ihr Objekt ist. Christian Jäger 

und Susanne Bartsch haben darauf hingewiesen, dass »Meta-Emotionen« vollwer-

tige Emotionen sind, deren intentionale Gegenstände andere Emotionen des Sub-

jektes selbst sind.90 In diesem Sinne könnte das Schwelgen im Mitleid als Freude 

(Meta-Emotion) am eigenen Mitleid (Emotion) verstanden werden.91 Wittgen-

steins Aussagen finden im Konzept der Meta-Emotionen insofern eine Bestäti-

gung, als man auch hier die eigene Gemütsbewegung nicht mit dieser selbst fühlen 

kann, sondern dazu eine andere (Meta-)Emotion braucht. Hinzuzufügen wäre viel-

leicht noch, dass eine Meta-Emotion die Emotion selbst als Bewusstseinszustand 

unterbricht oder sogar verdrängt. 

 

2.5.2 Die eigene Disposition mitteilen 

 

Wittgenstein spricht sich nicht generell gegen »Mitteilungen« emotionaler Zu-

stände aus, ein Satz wie »Ich fürchte mich!« kann also mehr als Ausdruck sein: 

 

»Ich sage ›Ich fürchte mich‹, der Andere fragt mich: ›Was war das? Ein Schrei der Angst; 

oder willst du mir mitteilen, wie dir’s zumute ist; oder ist es eine Betrachtung über deinen 

gegenwärtigen Zustand?‹ – Könnte ich ihm immer eine klare Antwort geben? könnte ich 

ihm nie eine geben? 

Man kann sich sehr Verschiedenes vorstellen, z.B.: ›Nicht, nicht! Ich fürchte mich!‹ 

›Ich fürchte mich. Ich muss es leider gestehen.‹ 

›Ich fürchte mich noch immer ein wenig, aber nicht mehr so wie früher.‹ 

›Ich fürchte mich im Grunde noch immer, obwohl ich mir’s nicht gestehen will.‹ 

›Ich quäle mich mit allerhand Furchtgedanken.‹ 

›Ich fürchte mich, – jetzt, wo ich furchtlos sein sollte!‹ 

Zu jedem dieser Sätze gehört ein besonderer Tonfall, zu jedem ein anderer Zusammenhang. 

Man könnte sich Menschen denken, die gleichsam viel bestimmter dächten als wir, und, wo 

wir ein Wort verwenden, verschiedene verwendeten.« (PU II, S. 510)92 

                                                             

90  Vgl. Jäger und Bartsch, »Prolegomena zu einer philosophischen Theorie der Meta-

Emotionen«. 

91  Die Meta-Emotion kann natürlich auch die der Unsicherheit oder Befangenheit sein. 

Wittgenstein bemerkt etwa, dass die Selbstbeobachtung »mein Handeln, meine Bewe-

gungen unsicher« macht (BPP I, § 839). 

92  Siehe in ähnlicher Form auch LS I, § 17 und LS II, S. 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 | Unsicheres Mitleid 

Da auch Wittgenstein selbst der Meinung ist, dass sich die verschiedenen 

Funktionen nicht immer streng auseinanderhalten lassen, soll hier keine Sophistik 

bei der Typisierung der einzelnen Sätze betrieben werden. Es geht nur um die 

grundsätzliche Frage, welche Funktion die Selbstzuschreibungen in der ersten 

Person haben können. – Der erste Satz (»Nicht, nicht! Ich fürchte mich!«) stellt 

mit einiger Sicherheit einen Ausdruckssatz dar, da er sich problemlos mit einem 

bloßen Schrei ersetzen lässt. Ihn können wir daher bei der Suche nach »Mitteilun-

gen« ausklammern. Bei den anderen fünf Sätzen handelt es sich wohl tatsächlich 

um Mitteilungen – obwohl natürlich »Zusammenhang« und »Tonfall« noch eini-

ges zu sagen hätten. Diese Sätze lassen sich nicht ohne Weiteres durch nonverbale 

Signale ersetzen, sie sind also im Sinne Wittgensteins keine »Äußerungen«. 

Als erstes sollen die Sätze 3, 4 und 5 untersucht werden. Die Frage ist, ob es 

sich auch um Mitteilungen von Gemütsbewegungen handelt oder vielmehr um 

Mitteilungen von Dispositionen (Satz 2 und Satz 6 werden in 2.5.3 besprochen): 

 

• Satz 3 (»Ich fürchte mich noch immer ein wenig, aber nicht mehr so wie frü-

her.«) stellt die Gegenwart einem »früher« gegenüber. Das weist darauf hin, 

dass diese Gegenwart einen längeren Zeitraum umfasst, denn bei einer Gemüts-

bewegung könnte man etwa sagen: »Ich fürchte mich noch immer, aber nicht 

mehr so wie vor drei Minuten.« Außerdem wird im Satz eine Entwicklung auf-

gezeigt, die von »früher« bis in die Gegenwart reicht, damit wird der Zeitraum 

der Furcht in die Länge gezogen. Der Satz handelt also von einer Disposition.93 

• Satz 4 (»Ich fürchte mich im Grunde noch immer, obwohl ich mir’s nicht geste-

hen will«) deutet zwar nicht ausdrücklich einen längeren Zeitraum an, doch die 

Formulierung »obwohl ich mir’s nicht gestehen will« weist trotzdem auf eine 

Disposition hin: Nur bei einer latent vorhandenen Disposition hat diese Formu-

lierung einen Sinn, da man sie »prüfen« kann (BPP II, § 152). 

• Schließlich muss sich wohl auch Satz 5 (»Ich quäle mich mit allerhand Furcht-

gedanken«) auf eine Disposition beziehen, vor allem wegen der distanzierten 

                                                             

93  Dieser Satz hat Ähnlichkeit mit dem Satz: »Ich fürchte ihn jetzt weniger als früher« 

(BPP II, § 726), welcher von Wittgenstein ausdrücklich als »Beschreibung« eingestuft 

wird. Zu einer solchen Beschreibung einer länger andauernden Furcht-Disposition siehe 

auch BPP II, § 156, dort werden selbst dann die beiden Verwendungen »Bericht« und 

»Äußerung« einander gegenübergestellt, wenn sie in Form eines »Gemisches« in einem 

einzigen Satz vorkommen: »Ich habe den ganzen Tag in Furcht verbracht und auch jetzt 

bin ich voll Angst.« – Ein anderes Beispiel für einen »Noch-immer-Satz« findet sich 

zum Hoffen in BPP II, § 4 und Z, § 79. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Varianten der Zuschreibung | 139 

und analysierenden Form, aber auch wegen des Ausdrucks »allerhand Furcht-

gedanken«: Diese unbestimmte Summierung von Gedanken kann als Hinweis 

auf einen längeren Zeitraum gewertet werden. 

 

Es handelt sich bei den Sätzen 3-5 zwar um Zuschreibungen in der ersten Person, 

aber um Mitteilungen von Dispositionen. Dispositionen sind keine Bewusstseins-

zustände, auch wenn wir z.B. mit dem Wort »Furcht« beides bezeichnen. Auch 

beim Mitleid könnten sich ähnliche Sätze auf die Disposition beziehen, z.B. in der 

Form von »Ich habe immer noch Mitleid mit ihm, jetzt sogar mehr als früher« 

oder »Es gibt immer wieder Momente, in denen sie mir leid tut«. 

 

2.5.3 Das Bemerken von Ambiguität 

 

Die dritte Variante einer Selbstzuschreibung findet sich in den Sätzen 2 und 6: 

 

• Satz 2 (»Ich fürchte mich. Ich muss es leider gestehen«) enthält eine Formulie-

rung, die in ähnlicher Form auch in Satz 4 zu finden ist: »Ich muss es leider 

gestehen.« Mit dem »leider« weist der Satz auf eine parallele Möglichkeit hin: 

nämlich auf den Fall, in dem die eigene Furcht nicht gestanden werden müsste, 

da sie z.B. gar nicht vorhanden ist. 

• Aber auch beim Satz 6 (»Ich fürchte mich, – jetzt, wo ich furchtlos sein sollte!«) 

steht eine solche Alternative der Furchtlosigkeit klar im Raum, und sogar noch 

deutlicher: die Sprecherperson fürchtet sich, obwohl sie furchtlos sein möchte. 

 

Das Muster der Konfrontation von Alternativen zieht sich quer durch Wittgen-

steins Schriften. In Über Gewissheit sind solche Gegenüberstellungen ein wichti-

ges Beispiel für jene besonderen Situationen, in denen es überhaupt sinnvoll ist, 

den eigenen »Glauben« mit Sätzen wie »Ich weiß, dass …« zum Ausdruck zu 

bringen. Fehlen diese Alternativen, so lässt sich nicht vom eigenen Wissen spre-

chen: »Ich weiß, dass hier ein kranker Mensch liegt« ist insofern Unsinn, als am 

Krankenbett unter normalen Umständen gar nicht von der Möglichkeit ausgegan-

gen wird, dass es sich nicht um einen kranken Menschen handeln könnte (ÜG, § 

10). Die Situation ist hingegen eine andere, wenn Alternativen vorhanden sind, 

hier sind Sätze mit »Ich weiß …« sinnvoll: »Denn man spricht anders, wenn man 

eine unwidersprochene Feststellung macht, und wenn man sie gegen einen Wider-

spruch aufrechterhält« (ÜG, § 587).94 

                                                             

94  In BPP I, § 284 wendet er das Prinzip der Alternativen auf eine ganze Reihe psycholo-

gischer Begriffe an: »Wenn man nun von einem Menschen sagt, er habe ein Seelenle-

ben: er denke, wünsche, fürchte, glaube, zweifle, habe Vorstellungen, sei traurig, lustig 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 | Unsicheres Mitleid 

Heißt das, dass nach Wittgenstein Gemütsbewegungen auch in der ersten Per-

son Präsens beschrieben werden können, wenn eine Alternative im Raum steht? 

So einfach ist es nicht. Um Wittgensteins Haltung zu dieser Frage genauer nach-

vollziehen zu können, müssen wir uns noch einmal mit seinen Betrachtungen zum 

Bemerken eines Aspektwechsels (bzw. zum Aspekt-Erleben) beschäftigen, denn 

in ihnen spielen Alternativen eine zentrale Rolle. Wie bereits in 2.4.3 aufgezeigt, 

ist es nach Wittgenstein die Konfrontation von Alternativen, die uns beim Aspekt-

Erleben auffällt, wir staunen darüber, dass das Objekt verschiedene Aspekte hat 

(die Zeichnung kann sowohl einen Hasen als auch eine Ente darstellen).95 Das 

heißt aber, dass das Aspekt-Erleben nicht eine bewusste Variante des stetigen As-

pekt-Wahrnehmens sein kann, denn es besitzt als Aspektwechsel-Bemerken ein 

anderes Objekt als das stetige Aspekt-Wahrnehmen. Dieses hat als Objekt nur den 

jeweiligen Aspekt: Sehen wir z.B. beim H-E-Kopf einfach einen Hasen, dann ist 

dieser Hase das Objekt. Beim Aspekt-Erleben ist es aber anders, hier beschäftigen 

wir uns nicht mit einem bestimmten Objekt (oder einem bestimmten Aspekt), son-

dern mit der »Relation zwischen ihm und anderen Objekten« (PU II, S. 549) oder 

auch: mit der Beziehung zwischen zwei alternativen Aspekten.96 

Es liegt dem Aspekt-Erleben nach Wittgenstein deshalb ein anderes Gefühl 

zugrunde, nämlich ein Staunen. Bemerken wir plötzlich, dass dieselbe Zeichnung 

sowohl einen Hasenkopf als auch einen Entenkopf darstellt, sehen wir den Aspekt 

                                                             

etc., – ist das analog dem: er isst, trinkt, spricht, schreibt, läuft, – oder analog dem: er 

bewegt sich bald schnell, bald langsam, bald auf ein Ziel zu, bald ohne Ziel, bald stetig, 

bald ruckweise?«. 

 Obwohl es hier nicht um die Beschreibung in der ersten Person geht, scheint nach Witt-

genstein das Vorhandensein von Alternativen den Beschreibungen von mentalen Zu-

ständen eine ganz spezielle Berechtigung zu geben, ähnlich wie bei »Ich weiß …«-

Sätzen in ÜG. 

95  Auch bei seiner Definition des »Aspekt-Bemerkens« spricht Wittgenstein die Alterna-

tiven an: »Ich betrachte ein Gesicht, auf einmal bemerke ich seine Ähnlichkeit mit ei-

nem andern. Ich sehe, dass es sich nicht geändert hat; und sehe es doch anders. Diese 

Erfahrung nenne ich ›das Bemerken eines Aspekts‹« (PU II, S. 518). 

96  Wie wichtig Wittgenstein die Unterscheidung dieser verschiedenen Formen von Objek-

ten beim stetigen Aspekt-Wahrnehmen und beim Aspekt-Erleben ist, zeigt sich gleich 

an der Einleitung von Kapitel XI des zweiten Teils der PU: »Zwei Verwendungen des 

Wortes ›sehen‹. Die eine: ›Was siehst du dort?‹ – ›Ich sehe dies‹ (es folgt eine Beschrei-

bung, eine Zeichnung, eine Kopie). Die andere: ›Ich sehe eine Ähnlichkeit in diesen 

beiden Gesichtern‹ – der, dem ich dies mitteile, mag die Gesichter so deutlich sehen 

wie ich selbst. Die Wichtigkeit: Der kategorische Unterschied der beiden ›Objekte‹ des 

Sehens« (PU II, S. 518). 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Varianten der Zuschreibung | 141 

»Hasenkopf« zwar nicht anders, als wenn wir einfach den Hasen erkennen, aber 

»der Wechsel ruft ein Staunen hervor, den das Erkennen nicht hervorrief« (PU II, 

S. 528). Wir haben beim Aspektwechsel-Bemerken kein zusätzliches Seherlebnis; 

das, was wir sehen, ist immer dasselbe (PU II, S. 524). Deshalb sprechen wir jetzt 

von einem »Sehen-als« im Unterschied zu einem bloßen »Sehen«: Während wir 

vorher vielleicht sagten »Ich sehe einen Hasen«, verwenden wir beim Erleben des 

Aspektwechsels Sätze wie »Jetzt sehe ich es als einen Hasen« (PU II, S. 521) oder 

»Jetzt ist es ein Hase« (PU II, S. 522). 

Diese Sätze zeigen klare Parallelen zu den oben zitierten Furcht-Sätzen, vor 

allem zu Satz 6 (»Ich fürchte mich, – jetzt, wo ich furchtlos sein sollte!«). Die 

Furcht wird nicht intensiver durch das Vorhandensein von Alternativen, sondern 

das Gefühl insgesamt ist ein anderes. Äußern wir Sätze wie Satz 6, kann uns nicht 

einfach ein Zustand der Furcht zugeschrieben werden, sondern einer der Überra-

schung, vielleicht auch der Scham. Wir staunen über die Ambiguität des Gegen-

standes der Furcht, über das Nebeneinander von Grund zur Furcht und Grund zur 

Nicht-Furcht. Man könnte auch hier wieder von Meta-Emotionen sprechen, nur 

ist das Objekt diesmal nicht die Emotion selbst, sondern die Relation zwischen 

der Emotion und ihrer Alternative. Ähnlich wie beim »Schwelgen« gilt aber: Mit 

Sätzen, die wie kognitive Selbstzuschreibungen klingen, bringen wir letztlich 

doch wieder »nur« ein Gefühl zum Ausdruck: Zwar nicht das ursprüngliche Ge-

fühl (welches der Form nach zugeschrieben wird), aber ein anderes, nämlich das 

Staunen. Auch in diesem Fall erlauben es unsere Sprachspiele also nicht, unsere 

Gemütsbewegung gleichzeitig zu empfinden und kognitiv zu beschreiben (bzw. 

mitzuteilen). 

Ganz ähnlich lassen sich Situationen und Sätze denken, in denen nicht die 

Furcht, sondern das Mitleid im Rahmen eines Aspekt-Erlebens geäußert wird. Ste-

tiges Mitleid bezieht sich auf selbstverständliche Weise auf den Leidens-Aspekt 

des Objekts, ein konkurrierender Aspekt ist nicht im Spiel. Dieses Mitleid kann 

als Gemütsbewegung oder Disposition zum Ausdruck gebracht oder auch als Dis-

position beschrieben werden, es kann jedoch nicht als Gemütsbewegung in der 

ersten Person Präsens beschrieben werden. Ein Mitleid aber, das von einem Stau-

nen über die Ambiguität (oder Mehrdeutigkeit) des Objekts geprägt ist, könnte 

man als irritiertes oder unsicheres Mitleid bezeichnen, und zwar durchaus im 

Sinne des ersten Kapitels (siehe 1.6.4). Das Objekt wird mehrdeutig, das Bedau-

erliche oder Bemitleidenswerte stellt nur einen Aspekt dar, daneben gibt es noch 

einen anderen Aspekt, der etwas anderes als Mitleid nahelegt, z.B. Zorn oder 

Gleichgültigkeit. Irritiertes Mitleid ist streng genommen gar kein Mitleid, sondern 

ein Staunen über die Ambiguität. Mit Sätzen wie »Im Grunde ist er ein armer Kerl, 

ich habe doch auch Mitleid mit ihm« beschreiben wir zwar der Form nach unser 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 | Unsicheres Mitleid 

Mitleid, bringen aber nur unser Staunen darüber zum Ausdruck, dass dieselbe Per-

son zwar einerseits kein Mitleid verdient, andererseits doch. Ein solcher Satz hätte 

bei stetigem Mitleid keinen Platz. Wenn das Bemitleidenswerte einer Person ein-

deutig ist, sprechen wir anders. Auch insofern besteht eine Parallele zwischen dem 

irritierten Mitleid und Wittgensteins Aspekt-Erleben bei Kippbildern. 

 

2.5.4 Interne Relationen und irritiertes Mitleid 

 

Dass es sich beim Aspekt-Erleben um ein »Staunen« handelt, liegt auch daran, 

dass die Relation der alternativen Aspekte eine interne Relation ist. Wittgenstein 

schreibt etwa: »… aber was ich im Aufleuchten des Aspekts wahrnehme, ist nicht 

eine Eigenschaft des Objekts, es ist eine interne Relation zwischen ihm und ande-

ren Objekten« (PU II, S. 549). Der Begriff der internen Relation hat der Literatur 

über Wittgenstein schon einige Rätsel aufgegeben,97 Wittgenstein hat ihn in ver-

schiedenen Kontexten verwendet. Die ausführlichste Verwendung findet sich im 

Tractatus logico-philosophicus: »Interne Relation« heißt dort, dass zwei »mögli-

che Sachlagen« (T, 4.124, 4.125) durch eine gemeinsame Struktur bzw. eine ge-

meinsame logische Form verbunden sind. Interne Relationen können sowohl zwi-

schen den Strukturen verschiedener Sätze bestehen (T, 5.2) als auch zwischen der 

Grammophonplatte, dem musikalischen Gedanken, der Notenschrift und den 

Schallwellen – und somit »zwischen Sprache und Welt« (T, 4.014). Entsprechend 

sind »interne Eigenschaften« für Wittgenstein notwendige Eigenschaften: 

 

»Eine Eigenschaft ist intern, wenn es undenkbar ist, daß ihr Gegenstand sie nicht besitzt. 

(Diese blaue Farbe und jene stehen in einer internen Relation von heller und dunkler eo 

                                                             

97  Michael Hymers hat dem Begriff einen eigenen Artikel gewidmet, er verweist auf Witt-

gensteins interne Relation zwischen Wunsch und Erfüllung oder zwischen Befehl und 

Ausführung und dehnt eine solche Relation auch auf Schmerz und Ausdruck aus, ohne 

allerdings für eine solche Anwendung konkrete Hinweise bei Wittgenstein anzuführen, 

vgl. Hymers, »Internal Relations and Analyticity«, S. 598. Auch Michel ter Hark ver-

weist auf eine solche interne Relation zwischen Schmerz und Ausdruck und auch er 

ohne expliziten Bezug auf Wittgensteins Texte, vgl. Hark, Beyond the Inner and the 

Outer, S. 44. Beide ignorieren aber die Verwendung des Begriffs im zweiten Teil der 

Philosophischen Untersuchungen. – Hans Sluga greift zwar Wittgensteins Begriff der 

internen Relation im Zusammenhang mit Aspektwahrnehmungen auf, bezieht ihn aber 

recht vage auf die Relation von Zeichnung und Gegenstand bzw. auf die Relation zu 

anderen Gegenständen und Zeichnungen, schließlich sogar auf die Relation zu prakti-

schen Konsequenzen des Wahrgenommenen. Sluga, Wittgenstein, S. 68. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Varianten der Zuschreibung | 143 

ipso. Es ist undenkbar, daß diese beiden Gegenstände nicht in dieser Relation stünden.)« (T, 

4.123) 

 

In den von Wittgenstein 1951 zusammengestellten Bemerkungen über Farben 

wird eine Verbindung zwischen »internen Relationen« und »zeitlosen Sätzen« 

hergestellt: Während sich zeitliche Sätze auf externe Relationen beziehen (»dar-

über berichten, ob ein bestimmter Körper heller oder dunkler als ein andrer sei«), 

beziehen sich zeitlose Sätze auf interne Relationen (»über das Verhältnis der Hel-

ligkeiten bestimmter Farbtöne aussagen«).98 Zeitliche Sätze beziehen sich auf die 

Relationen der Objekte selbst, sie können z.B. aufgrund eines empirischen Expe-

rimentes geäußert werden. Hier ist es durchaus vorstellbar, dass der Satz für einen 

anderen Zeitpunkt nicht stimmt. Zeitlose Sätze hingegen beziehen sich auf die 

Relationen der beteiligten »Formen« (LS I, § 158). Wittgenstein spricht bei zeit-

losen Sätzen auch von geometrischen Sätzen und stellt überhaupt gern eine Ana-

logie zur Mathematik her: Mathematische Strukturen können zwar zu einem be-

stimmten Zeitpunkt entdeckt werden, man geht aber ganz selbstverständlich da-

von aus, dass sie immer schon bestanden haben. 

Und hier liegt wohl auch der Grund, warum Wittgenstein das Staunen des As-

pekt-Erlebens mit zeitlosen und nicht zeitlichen Sätzen in Verbindung bringt. Das 

Erstaunliche am Bemerken eines Aspektwechsels ist nicht der Wechsel als sol-

cher, sondern die Tatsache, dass der zweite Aspekt immer schon vorhanden war 

und nur nicht wahrgenommen wurde. In einer Zeichnung ist eine Form enthalten, 

wurde aber nicht bemerkt (NL, Item 137 9b-10a) – und gerade das macht uns 

staunen. Wenn wir deshalb angesichts des Hasen-Enten-Kopfes plötzlich über-

rascht ausrufen »Jetzt ist es ein Hase!«,99 dann darf dieser Satz nicht vorschnell 

als zeitlicher Satz verstanden werden, nur weil in ihm das Wort »jetzt« vorkommt. 

Handelte es sich tatsächlich um einen zeitlichen Satz, müsste man sagen können, 

dass die Zeichnung jetzt einen Hasen darstellt, es aber vorher nicht getan hat, weil 

da z.B. eine Linie anders gezogen war.100 Das wäre aber eine ganz andere Aussage, 

                                                             

98  Vgl. BüF, § 1. Ein anderes Beispiel in diesem Absatz: Das Verhältnis der Längen 

zweier Stäbe ist eine externe Relation und der entsprechende Satz ein zeitlicher, das 

Verhältnis zweier Zahlen eine interne Relation, sie wird in einem zeitlosen Satz zum 

Ausdruck gebracht. – Die Verbindung von interner Relation und zeitlosem Satz wird 

auch in Item 117 33 bzw. 118 23v des Nachlasses (Bergen-Edition) hergestellt. 

99  Für Wittgenstein sind solche Sätze typisch für das Bemerken von Aspektwechseln: 

»Das Erleben des Aspekts äußert sich so: ›Jetzt ist es ...‹« (LS I, § 171). 

100  Wittgenstein greift hier das Beispiel der Ähnlichkeit noch einmal auf und schreibt: 

»Der Satz ist unzeitlich, wenn ich für ›Sie haben eine Ähnlichkeit‹ nicht setzen kann 

›Sie haben jetzt eine Ähnlichkeit‹« LS I, §162. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 | Unsicheres Mitleid 

die Überraschung wäre in diesem Fall eine andere als beim Aspekt-Erleben. – Das 

Wort »jetzt« in »Jetzt ist es ein Hase!« bezieht sich auf das Erleben des Aspekt-

wechsels und nicht auf die Relation der Aspekte. Diese ist eine notwendige (bzw. 

interne) Relation, die Aspekte stehen nicht in einem kontingenten Nebeneinander. 

Wird das Bemerken eines Aspektwechsels also in einem zeitlosen Satz zum Aus-

druck gebracht, so heißt das, dass die Aspekte selbst nicht einfach aufeinander 

folgen (es sind im Grunde nicht die Aspekte selbst, die wechseln), sondern gleich-

zeitig bestehen. Durch diese Gleichzeitigkeit stehen sie in einer internen Relation. 

Was heißt das nun für den Vergleich von Aspekterlebnissen und Emotionen 

bzw. Mitleid? Zunächst zum kontingenten Nebeneinander zweier Aspekte: Diese 

Variante findet sich bei gewissen Formen der Parteinahme, wo zwar bewusst ist, 

dass es auch andere Sichtweisen gibt, wo diese aber keine Erwähnung verdienen. 

Wer sich mit einer Gruppe identifiziert und die Not eines Gruppenmitgliedes als 

schwerwiegend erachtet, sieht sich nicht veranlasst, eigens darauf hinzuweisen, 

dass das Gruppenmitglied Hilfe verdient. Der Aspekt der Bedeutungslosigkeit des 

Leidens (oder seiner »Verdientheit«) fließt in das Sprachspiel gar nicht ein, er ge-

hört gewissermaßen gar nicht zum Objekt und stellt insofern keine »interne Ei-

genschaft« dar. Die Relation der beiden Aspekte wäre hier keine interne, sondern 

eine kontingente. 

Anders ist es bei gewissen Formen der Empörung, wo zwei Blickwinkel mit 

unterschiedlichen Bewertungen eines Leidens aufeinanderprallen: Der Mitleids-

Blickwinkel ist unser eigener, der Blickwinkel der Gleichgültigkeit oder des Zy-

nismus ist ein von uns zurückgewiesener Blickwinkel. Die Perspektive der Gleich-

gültigkeit kommt für uns zwar in diesem Moment nicht ernsthaft infrage, sie ist 

aber so »präsent«, dass es sinnvoll sein kann, sie verbal zurückzuweisen. Sätze 

wie »Mich berührt die Situation dieser Personen aber sehr wohl!« gehören bei 

solchen Formen von Empörung durchaus zum Sprachspiel. In diesem Fall können 

wir ein »Kippen« der Aspekte tatsächlich erleben, die beiden Aspekte »hilfsbe-

dürftige Not« und »bedeutungsloses Phänomen«) stehen in einer internen Rela-

tion. Wird das beim irritierten Mitleid zum Ausdruck gebrachte Erlebnis als Über-

raschung bezeichnet, so kann diese somit von der schwankenden Unsicherheit bis 

zur Entrüstung reichen. Wichtig ist nur, dass die beiden Perspektiven ernstzuneh-

mende Einstellungen bilden und dass es im Sprachspiel möglich ist, auf den As-

pekt der Hilfsbedürftigkeit explizit hinzuweisen.  

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Varianten der Zuschreibung | 145 

2.5.5 Zusammenfassung 

 

Drei mögliche Varianten wurden untersucht, in denen auf den ersten Blick die 

(deskriptive) Mitteilung eines akuten Gefühls in der ersten Person Präsens mög-

lich erscheint, in denen es bei genauerem Hinsehen jedoch überall ein »aber« gibt. 

Erstens die Berichte vom Fühlen des eigenen Gefühls. Wir können z.B. ganz di-

rekt davon erzählen, dass wir unser eigenes Mitleid erleben, oder davon, wie es 

sich anfühlt. Das Problem besteht bei solchen Sätzen allerdings darin, dass wir ein 

zusätzliches Gefühl voraussetzen, mit dem wir das ursprüngliche Gefühl fühlen, 

denn mit dem Mitleid selbst lässt sich das Mitleid nicht fühlen. Unser Gefühlszu-

stand ist beim Fühlen des Gefühls notwendig ein anderer, es kommt eine Art Meta-

Emotion dazu, welche aber das ursprüngliche Gefühl zumindest in den Hinter-

grund drängen bzw. verändern muss. Ein auf diese Weise reflektiertes Mitleid 

könnte etwa als Sentimentalität bezeichnet werden, Wittgenstein spricht auch von 

einem »Schwelgen« im eigenen Gefühl. 

Zweitens die Mitteilung der eigenen Disposition. Da Mitleid sowohl Gemüts-

bewegung als auch Disposition sein kann, ist es durchaus möglich, das eigene 

Mitleid als Disposition zu beschreiben. Das kann in Sätzen geschehen, die einen 

größeren zeitlichen Rahmen abdecken, wie z.B. »Es gibt immer wieder Momente, 

in denen sie mir leid tut«. Da eine Disposition aber nicht als Bewusstseinszustand 

gelten kann, ändert diese Möglichkeit nichts daran, dass Mitleid als akute Be-

wusstseinsregung in der ersten Person Präsens nicht beschrieben werden kann. 

Drittens die Selbstzuschreibungen von Mitleid als Aspekt-Erleben. Wie schon 

in 2.4.3 aufgezeigt, gelten nach Wittgenstein beim Bemerken eines Aspektwech-

sels andere Regeln: Hier kann z.B. auch von einem »jetzt« die Rede sein, im Un-

terschied zum stetigen Aspekt-Wahrnehmen, wo Alternativen fehlen. Überhaupt 

scheint bei Wittgenstein das gleichzeitige Vorhandensein von Alternativen eine 

Reihe von Selbstzuschreibungen erst sinnvoll zu machen. Auch ein Satz wie z.B. 

»Im Grunde ist er ein armer Kerl, ich habe doch auch Mitleid mit ihm« lässt die 

Selbstzuschreibung von Mitleid ganz natürlich erscheinen, im Gegensatz zu einem 

»Ich habe Mitleid mit ihm« ohne im Raum stehende Alternativen. 

Doch auch solche Sätze drücken für Wittgenstein nur ein Erlebnis aus, und 

zwar nicht das stetige Aspekt-Wahrnehmen, sondern das Staunen über die Ambi-

guität des Objekts. Das Aspekt-Erleben ist nicht die bewusste Variante der steti-

gen Aspektwahrnehmung (ebenso wenig wie das Bedeutungserlebnis die be-

wusste Form des Verstehens von Bedeutung ist), sondern ein eigenes Erlebnis mit 

einem eigenen Objekt: der internen Relation zweier Aspekte. »Interne Relation« 

heißt, dass die zwei Aspekte in ihrer Ambiguität notwendig beide bestehen und 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 | Unsicheres Mitleid 

nicht nur zufällig und zeitweilig aufeinandertreffen. Sie müssen zwei Blickwin-

keln entsprechen, die von uns allen Ernstes eingenommen werden können. Nur 

wenn wir das wechselseitige Kippen der Aspekte erleben und uns aufgrund keiner 

»wägbaren« Evidenz entweder für den einen oder den anderen definitiv entschei-

den können, stehen wir einer »internen Relation« zweier widersprüchlicher As-

pekte gegenüber. Wir staunen etwa beim Mitleid als Aspekterlebnis darüber, dass 

beide Blickwinkel ihre Berechtigung haben, z.B. jener des Bedauerns und jener 

der Relativierung oder der Gleichgültigkeit. Damit sind wir jedoch erneut beim 

schwankenden oder unsicheren Mitleid von Kapitel 1 (1.6.4) angelangt. 

 

 

 

2.6.1 Die Bedeutung von »Bedeutung« 

 

Es verhält sich beim irritierten Mitleid ähnlich wie bei Wittgensteins »Bedeu-

tungserlebnissen«:101 Sein Aspekterlebnis entspricht den besonderen Situationen, 

in denen wir z.B. ein isoliertes Wort schnell hintereinander in zwei verschiedenen 

Bedeutungen erleben – Wittgenstein verwendet als Beispiel das Wort »weiche«, 

einmal als Imperativ und einmal als Adjektiv (PU II, S. 555). Auch hier wird mit 

Sätzen wie »Jetzt meine ich ...« im Grunde nicht ein Meinen beschrieben, das sonst 

unbeschrieben bleibt, sondern es handelt sich um ein ganz spezielles Erlebnis.102 

Dieses Bedeutungserlebnis ist nicht die besonders aufmerksame Variante des Mei-

nens, sondern auch hier ein Staunen über die Ambiguität sprachlicher Ausdrücke. 

Für das alltägliche Verstehen eines Wortes bzw. für seine korrekte Verwendung 

ist dieses Erlebnis nicht relevant. Warum wir dann trotzdem die »Neigung« haben, 

bei einem solchen Erlebnis von »Bedeutung« zu sprechen, welche kausalen Zu-

                                                             

101  Wittgenstein wechselt in seinen Überlegungen ständig von Bedeutungserlebnissen zu 

Fremdpsychischem, für ihn scheint es sich um dasselbe Thema zu handeln. So etwa 

in BPP II, § 603: »Mißtraue ich ihm nicht, so kümmere ich mich nicht um das, was in 

ihm vorgeht. (Worte und ihre Bedeutung. Die Bedeutung der Worte, was hinter ihnen 

steht, bekümmert mich im normalen sprachlichen Verkehr nicht [...])«. 

102  Marc Müller weist darauf hin, dass sich Wittgenstein schon in PU (§§ 138 bis 197) 

mit der Einordnung des plötzlichen Verstehens in seine Gebrauchstheorie von Bedeu-

tung befasst und seine Überlegungen zum Aspekt-Wahrnehmen eine Weiterführung 

dieser Frage darstellen. Vgl. Müller, »Über ›Aspektsehen‹ und dessen enge Verwandt-

schaft mit dem ›Erleben der Bedeutung eines Wortes‹«, S. 208. 

2.6 SEKUNDÄRE BEDEUTUNGEN 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Varianten der Zuschreibung | 147 

sammenhänge dahinter stehen, interessiert Wittgenstein nicht. Für seine Untersu-

chung ist diese Neigung als ein ganz spezieller Zug unserer Lebensform einfach 

hinzunehmen: 

 

»Aber es bleibt dann die Frage, warum wir denn bei diesem Spiel des Worterlebens auch 

von ›Bedeutung‹ und ›Meinen‹ sprechen. – Das ist eine Frage anderer Art. – Es ist die cha-

rakteristische Erscheinung dieses Sprachspiels, daß wir, in dieser Situation, den Ausdruck 

gebrauchen: wir hätten das Wort in der Bedeutung ausgesprochen, und diesen Ausdruck aus 

jenem andern Sprachspiel herübernehmen. 

Nenn es einen Traum. Es ändert nichts.« (PU II, S. 556) 

 

Direkt im Anschluss an diese Stelle veranschaulicht Wittgenstein seinen Begriff 

der »sekundären Bedeutung« (PU II, S. 556f.). Sein ganz persönliches Beispiel ist 

dabei die Verwendung der Wörter »fett« für Mittwoch und »mager« für Dienstag. 

Er selbst hat die Neigung, die beiden Adjektive in dieser Kombination für die bei-

den Wochentage zu verwenden, kann die Neigung zu einer solchen sekundären 

Verwendung von »fett« und »mager« aber nicht begründen und will das auch gar 

nicht. Eine kausale Erklärung, etwa über »Assoziationen aus den Kindheitstagen«, 

interessiert ihn ausdrücklich nicht. Jeder Versuch einer (nicht-kausalen) Begrün-

dung hingegen muss auf die übliche Verwendung des Wortes »fett« zurückgreifen 

– obwohl klar ist, dass der Begriff in einem anderen Kontext verwendet wird und 

somit nicht einfach mit der primären Verwendung erklärt werden kann. Die »se-

kundäre Bedeutung« baut auf der »primären« auf und man muss diese kennen, um 

die Neigung zur sekundären Verwendung zu haben. 

Ein anderes Beispiel Wittgensteins ist die Verwendung des Adjektivs »gelb« 

für den Vokal »e« oder die Verwendung des Begriffs »Rechnen« für »Kopfrech-

nen« (PU II, S. 557). Die Anordnung dieser Beispiele in den Bemerkungen auf 

Seite 556 von PU II (aber auch in den Paragraphen 56-59 in LS I) legt nahe, dass 

in analoger Form auch der Begriff der »Bedeutung« beim Wort »Bedeutungser-

lebnis« aus einem anderen Kontext stammt und somit in sekundärer Bedeutung 

verwendet wird. Das heißt, die Bedeutung von »Bedeutung« ist bei der erlebten 

Bedeutung eine sekundäre. Im »primären« Sinn hat Bedeutung nichts mit einem 

speziellen Erlebnis zu tun, sondern eher mit einer Einstellung gegenüber bestimm-

ten Zeichen in bestimmten Umgebungen. Und auch bei dieser sekundären Ver-

wendung fehlt eine Begründung dafür, dass wir einen Ausdruck »aus jenem ande-

ren Sprachspiel herübernehmen«, wir haben einfach die Neigung dazu: »Nenn es 

einen Traum …« (PU II, S. 556). 

In der Umgebung solcher Textstellen finden sich andere Beispiele, bei denen 

Wittgenstein zwar nicht ausdrücklich von sekundärer Bedeutung spricht, die aber 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 | Unsicheres Mitleid 

mit ihr in Verbindung gebracht werden müssen. So schildert er, man könne z.B. 

bei einem Spaziergang nicht weit von einer Stadt irgendwann sagen, die Stadt 

liege zur Rechten – und das, obwohl man keinen Grund dafür angeben kann und 

sogar eine einfache Überlegung einen vom Gegenteil überzeugen kann (nämlich, 

dass die Stadt links liegt). Man könnte in so einer Situation äußern: »Mir ist als 

wüsste ich, dass die Stadt dort liegt« (LS I, § 791; PU II, S. 555). Gleich im An-

schluss spricht Wittgenstein von Schubert: »Mir ist als passte der Name Schubert 

zu Schuberts Werken und seinem Gesicht.« Auch hier gibt es die Neigung zur 

(unbegründbaren) Verwendung eines Begriffs außerhalb der gewohnten Verwen-

dung. Der »Traum« äußert sich aber nicht in der Vorstellung, dass die Stadt sich 

rechterhand befindet, sondern er bezieht sich auf die sekundäre Verwendung des 

Wortes »wissen« im Satz »Mir ist als wüsste ich …«. Dieses Wort wird hier se-

kundär verwendet, genauso wie das Wort »passen« bei Schuberts Name. Eine ein-

fache Überlegung kann uns von der »falschen« Verwendung des Wortes überzeu-

gen, aber wir wollen daran festhalten.103 

Welche Rolle spielen sekundäre Bedeutungen beim Aspekt-Wahrnehmen 

bzw. beim Bemerken eines Aspektwechsels? Auch hier konstatiert Wittgenstein, 

dass bestimmte Begriffe anders verwendet werden, d.h. in anderen Sprachspielen. 

Schon in BPP I stößt Wittgenstein auf die seltsame Verwendung des Wortes »se-

hen« beim Aspekt-Sehen bzw. beim »Sehen-als«: 

 

»Warum soll nicht die überwältigende Neigung, ein gewisses Wort in unserer Äußerung zu 

gebrauchen, bestehen? Und warum sollte dies Wort nicht dennoch irreführend sein, wenn 

wir über unser Erlebnis nachdenken? 

Ich meine: Warum sollen wir nicht ›sehen‹ sagen wollen, obwohl der Vergleich mit dem 

Sehen in mancher Weise nicht stimmt. Warum sollen wir nicht von einer Analogie beein-

druckt sein, zum Nachteil aller Verschiedenheiten. Aber darum kann man sich auch nicht 

auf die Worte der Äußerung berufen.« (BPP I, § 1038) 

 

Das mit Abstand umfangreichste Kapitel XI der PU II handelt vom Aspekt-Wahr-

nehmen und beginnt mit dem Satz: »Zwei Verwendungen des Wortes ›sehen‹: 

                                                             

103  In BPP II, § 469 (Z, § 165) wird davon gesprochen, dass das »Verstehen« in beson-

deren Fällen als ein Erlebnisbegriff verwendet wird: »Das Verstehen eines Themas ist 

weder eine Empfindung, noch eine Summe von Empfindungen. Es ein Erlebnis zu 

nennen, ist aber dennoch insofern richtig, als dieser Begriff des Verstehens manche 

Verwandtschaften mit andern Erlebnisbegriffen hat. Man sagt ›Ich habe diese Stelle 

diesmal ganz anders erlebt‹. Aber dennoch ›beschreibt‹ dieser Ausdruck ›was ge-

schah‹ nur für den, der mit einem besonderen Begriffssystem vertraut ist«. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Varianten der Zuschreibung | 149 

[…]« (PU II, S. 518).104 Auch mitten im Kapitel kommt Wittgenstein immer wie-

der auf die spezielle Verwendung von »sehen« zurück. Wenn wir die Neigung 

haben, dieses Wort in Form von »sehen-als« für das Aspekt-Wahrnehmen zu ver-

wenden – und in der ersten Person Präsens haben wir diese Neigung nur beim 

Aspekt-Erleben – nehmen wir die Zustandshaftigkeit des Sehens mit herüber zum 

Sehen-als (siehe oben 2.4.3). Wir wollen dabei das Aspekt-Erleben nicht als bloße 

Deutungshandlung oder als ein »Denken« verstehen, das als ein Aufstellen von 

Hypothesen falsifizierbar ist (PU II, S. 550). Bei Sätzen mit »Ich sehe das als ein 

…« gibt es eine Falsifizierung genauso wenig wie bei Sätzen der Form »Ich sehe 

…«. Andererseits haben wir nach Wittgenstein aber auch eine gewisse Neigung, 

das Aspekt-Erleben als ein »Denken« aufzufassen, und zwar, weil wir uns in die-

sen besonderen Fällen ja mit dem Objekt »beschäftigen« (PU II, S. 524f.). – Die 

komplexe Neigung zur Verwendung von »sehen« und »denken« für das Aspekt-

Erleben versucht Wittgenstein schließlich folgendermaßen auf den Punkt zu brin-

gen: »Und darum erscheint das Aufleuchten des Aspekts halb Seherlebnis, halb 

ein Denken« (PU II, S. 525). 

Wittgensteins Warnung bei der sekundären Verwendung von »sehen« bleibt 

nicht aus: »Denk nur ja nicht, du wüsstest im Vornhinein, was »Zustand des Se-

hens« hier bedeutet! Lass dich die Bedeutung durch den Gebrauch lehren« (PU II, 

S. 550). Andererseits erkennt er unsere Neigung zur sekundären Verwendung von 

Begriffen unumwunden als gerechtfertigt an, und zwar aus einem einfachen 

Grund: Wir brauchen diese Verwendung, ohne sie wäre unsere Lebensform eine 

andere. Denn die sekundäre Verwendung ist keine »übertragene« oder »bildliche« 

Verwendung, auf die wir auch verzichten könnten (LS I, § 799; PU II, S. 557). 

Von einem »Sehen-als« müssen wir also genauso sprechen wie von einer »Bedeu-

tung« beim Bedeutungserlebnis – wir haben kein exakteres Wort. 

 

2.6.2 Sekundäre Bedeutungen rund um das Mitleid 

 

Das Muster der »sekundären Bedeutung« scheint für Wittgenstein in mehreren 

Varianten vorhanden zu sein. Geht man von der Ähnlichkeit des Mitleids mit dem 

Aspekt-Wahrnehmen aus, kann auch beim Begriff »Mitleid« von sekundärer Be-

deutung gesprochen werden. Wenn wir in Situationen des Aufleuchtens eines Lei-

                                                             

104  Eine ähnliche Formulierung findet sich in LS I, § 180: »Zwei Verwendungen des Be-

richts ›Ich sehe …‹« Zur sekundären Bedeutung von »sehen« siehe auch LS I, § 765: 

»Ist nun, vom Empfinden des Ausdrucks als einem Sehen zu reden einfach eine Be-

griffsverschiebung, wie wenn man vom Heiraten des Geldes redet? Ist hier also ein 

bloßes Missverständnis, oder eine allmähliche Abböschung des Begriffs ›Sehen‹?«. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 | Unsicheres Mitleid 

dens-Aspektes z.B. sagen »Ich empfinde jetzt Mitleid mit ihm!«, so kann die Be-

deutung von »empfinden« in diesem Zusammenhang als eine sekundäre verstan-

den werden. Wie wir gesehen haben, legt Wittgenstein Wert auf die kategorische 

Unterscheidung zwischen Empfindungen und Gemütsbewegungen bzw. Disposi-

tionen. Wenn wir dennoch bei Gemütsbewegungen wie Freude von einer Empfin-

dung sprechen, stellt das für ihn kein Problem dar, nur müssen wir uns der Unter-

schiede bewusst sein (Z, §§ 484-86). Das kann man auch so verstehen, dass die 

sekundäre Bedeutung von »Empfindung« bei Gemütsbewegungen nicht mit der 

primären (bei Sinneswahrnehmungen) verwechselt werden darf. 

Auch der Begriff des »Wissens« bei Selbstzuschreibungen von Gefühlen kann 

als »sekundär verwendet« gesehen werden (»Ich weiß, dass ich Mitleid habe …«). 

Im ursprünglichen Kontext von »wissen« gibt es sowohl die Möglichkeit eines 

Irrtums als auch die einer Begründung. In der sekundären Verwendung fehlen 

diese Elemente, der Begriff ist somit aus einer anderen Verwendung herüberge-

nommen. Es ist so ähnlich, wie wenn wir den Ausdruck »fett« für den Mittwoch 

verwenden, oder wie wir etwa sagen, wir wüssten, die Stadt liege zur Rechten: 

Eine »einfache Überlegung« kann uns nach Wittgenstein davon überzeugen, dass 

der Begriff des Wissens für jene speziellen Situationen nicht passt, in denen wir 

Sätze sagen wie: »Ich weiß, dass ich jetzt Mitleid empfinde«. Nur auf den ersten 

Blick handelt es sich beim Wissen bezüglich der eigenen Gefühle um echtes und 

begründbares Wissen. In Wirklichkeit fehlt eine solche Begründungsmöglichkeit, 

genau das macht auch die »Autorität der ersten Person« aus. 

Im Zusammenhang mit dem Bedeutungserlebnis werden nach Wittgenstein 

die Begriffe der Bedeutung und des Meinens sekundär verwendet. Zur Bedeutung 

in primärer Verwendung gehört nämlich gar kein spezielles Erlebnis (PU II, S. 

557). Für bestimmte Sprachspiele ist diese Verwendung des Begriffs aber durch-

aus in Ordnung, wir können in diesen Fällen ohne Weiteres sagen, dass ein Wort 

ganz »mit seiner Bedeutung angefüllt« ist (PU II, S. 554). Wittgenstein sieht hier 

keinen Widerspruch zu seiner Auffassung, dass die Bedeutung im Gebrauch be-

steht, denn die »bildliche Verwendung des Wortes kann ja mit der ursprünglichen 

nicht in Konflikt geraten«. 

Wenn wir nun aber das Mitleid mit einem Erfassen von Bedeutung verglichen 

haben –, muss dann auch die Verwendung des Begriffs »Mitleid« in Hinblick auf 

primäre und sekundäre Verwendung überdacht werden? Schließlich haben wir 

»Mitleid« einmal im Sinne stetiger Aspektwahrnehmungen verwendet und einmal 

als »irritiertes Mitleid« mit dem Aspektwechsel-Bemerken verglichen. Irritiertes 

Mitleid ist mehr ein Staunen als ein Mitleiden. Der Leidens-Aspekt des Objekts 

stellt hier keine stabile Eigenschaft dar, sondern er leuchtet vor dem Hintergrund 

einer anderen Alternative auf. Diese Alternative ist aber keine zufällige, sondern 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Varianten der Zuschreibung | 151 

steht in einer internen Relation zum Leiden, und eben auf diese Relation bezieht 

sich das Staunen. Das Schwanken zwischen zwei Alternativen, die zwei konkur-

rierenden Sichtweisen werden auf das Objekt selbst zurückgeführt. Angewendet 

auf solche besonderen Situationen des Ambiguität-Erlebens muss der Begriff des 

Mitleids tatsächlich ein anderer sein, als wenn damit eine eindeutige Haltung be-

zeichnet wird. Beim irritierten, unsicheren Mitleid ließe sich insofern sagen, dass 

der Begriff des Mitleids sekundär verwendet wird. – Eine differenziertere Unter-

suchung von stetigem und irritiertem Mitleid wird im vierten Kapitel in Angriff 

genommen (siehe 4.1.5). 

 

2.6.3 Ist die sekundäre Bedeutung ein Aspekt? 

 

Die hier vorgeschlagene Anwendung des Konzepts der sekundären Bedeutung bei 

Wittgenstein unterscheidet sich allerdings von einer inzwischen schon klassisch 

gewordenen Interpretation, nach der die sekundäre Bedeutung mit einem Aspekt 

zu vergleichen ist. Damit würde sie praktisch zu dem, was man im Bedeutungser-

lebnis erfährt. Diese Auffassung von sekundärer Bedeutung lässt sich von Stanley 

Cavell105 über Joachim Schulte106 bis Michel ter Hark107 und Stephen Mulhall108 

verfolgen und wird z.B. von Katalin Neumer109 ausführlich dargelegt.110 Hier wird 

das Aspekt-Erleben (oder Bedeutungs-Erleben) als ein Erfassen von sekundären 

Bedeutungen verstanden, sekundäre Bedeutungen stellen also ganz besondere As-

pekte oder Bedeutungen dar. Entsprechend wird die von Wittgenstein angespro-

chene »Neigung« zur sekundären Verwendung von Begriffen schon als das Be-

                                                             

105  Vgl. Cavell, Der Anspruch der Vernunft, S. 565. 

106  Vgl. Schulte, Chor und Gesetz, S. 107f. 

107  Vgl. Hark, Beyond the Inner and the Outer, S. 162f. 

108  Vgl. Mulhall, »Seeing Aspects«, S. 259. 

109  Vgl. Neumer, Die Relativität der Grenzen, S. 162ff. 

110  Sara Fortuna spricht davon, dass die sekundäre Bedeutung in psychoanalytischer Hin-

sicht eine »Form verdrängter Symbolisierung« darstelle, und geht insgesamt auch da-

von aus, dass das »Sekundäre« darin bestehe, einen zweiten Aspekt wahrzunehmen. 

Vgl. Fortuna, Wittgensteins Philosophie des Kippbildes, S. 176;  – Hintikka und Hin-

tikka greifen Wittgensteins Ausdruck einer »sekundären Bedeutung« auf ganz andere 

Weise auf: Ihre These ist, dass Wittgenstein eigentlich »sekundäre Sprachspiele« 

meint, also Sprachspiele, die auf primäre aufbauen bzw. diese voraussetzen. Beispiele 

hierfür sind das Lügen, Heucheln, Verstellen, etc., vgl. Hintikka und Hintikka, Unter-

suchungen zu Wittgenstein, S. 356. – Diese Interpretationen zeigen, wie weit die Les-

arten von PU II auseinandergehen. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 | Unsicheres Mitleid 

deutungserlebnis selbst aufgefasst bzw. als Erlebnis beim Aspektwechsel-Bemer-

ken. Das Bedeutungserlebnis ist in dieser Interpretation nicht ein Anlass, den Be-

griff der Bedeutung sekundär zu verwenden, sondern selbst schon das Erfassen 

von ganz speziellen Bedeutungen. 

Wenn es aber so wäre, dass verschiedene Bedeutungen erfasst würden – pri-

märe Bedeutungen auf die übliche Weise (bzw. durch »blindes Regelfolgen«), se-

kundäre Bedeutungen mit einem Erlebnis –, so käme das einer deutlichen Ein-

schränkung der Gebrauchstheorie der Bedeutung bei Wittgenstein gleich. Diese 

würde nur mehr die primären Verwendungen des Bedeutungsbegriffs betreffen. 

Und wenn von zwei verschiedenen Formen von Bedeutung gesprochen wird, so 

bleibt die Frage offen, in welchem Verhältnis diese beiden Bedeutungsauffassun-

gen stehen. Tatsächlich beschäftigen sich die genannten Autorinnen und Autoren 

(auf unterschiedliche Weise) mit einer solchen Hierarchisierung.111 

Wittgenstein scheint es aber nicht um verschiedene Formen von Bedeutungen 

zu gehen, sondern um verschiedene Bedeutungsbegriffe. Er stellt zunächst einmal 

fest, dass (neben anderen »psychologischen« Begriffen) auch der Begriff »Bedeu-

tung« in bestimmten Fällen (z.B. bei der Schilderung einer »erlebten Bedeutung«) 

anders verwendet wird als im Normalfall. Wenn er nun die Ausnahmeverwendung 

als eine »sekundäre« bezeichnet, so ist für ihn klar, dass der sekundär verwendete 

Bedeutungsbegriff nicht autonom ist, sondern der primären Bedeutung von »Be-

deutung« bedarf. Wir müssen also mit der Bedeutung als Gebrauch vertraut sein, 

um von Bedeutungserlebnissen zu sprechen. Eine nur in Erlebnissen vorkom-

mende Bedeutung wäre unverständlich – so wie es unverständlich wäre, das Wort 

»gelb« auf den Vokal »e« anzuwenden, wenn »gelb« nicht schon eine andere Be-

deutung hätte. Die entscheidenden Textstellen bei Wittgenstein weisen darauf hin, 

dass die sekundären Bedeutungen eben nicht besondere Aspekte oder Bedeutun-

gen darstellen, welche im Bedeutungserlebnis erfasst werden. Sekundäre Bedeu-

tungen kommen vielmehr dann ins Spiel, wenn wir über solche Erlebnisse spre-

chen (und sie z.B. als »Bedeutungs«-Erlebnis bezeichnen). Folgende Punkte spre-

chen dafür: 

Erstens legt der Textfluss sowohl auf Seite 556 von PU II als auch in den Pa-

ragraphen 56ff. von LS I nahe, dass es die Neigung zur ungewöhnlichen Verwen-

dung der Begriffe »meinen« und »Bedeutung« ist, die Wittgenstein am meisten 

interessiert: Direkt im Anschluss an den Absatz zu »meinen« und »Bedeutung« 

folgt der von »fett« und »mager« und gleich darauf die Einführung des Begriffs 

»sekundäre Bedeutung«. Auch an anderer Stelle scheint dieser Zusammenhang 

                                                             

111  Vor allem Mulhall, »Seeing Aspects«, S. 259 und Neumer, Die Relativität der Gren-

zen, S. 163 haben sich diese Frage gestellt. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Varianten der Zuschreibung | 153 

selbstverständlich zu sein, selbst wenn er nicht ausdrücklich von »sekundärer Be-

deutung« spricht – das ausdrückliche Sekundäre-Bedeutung-Beispiel mit dem Vo-

kal »e« (PU II, S. 557) stellt jedoch die Verbindung her: 

 

»Es sagt Einer: ›Gib ihm den Befehl … und meine damit …!‹ Was kann das heißen? 

Aber warum gebrauchst du für dein Erlebnis gerade diesen Ausdruck? einen schlecht sit-

zenden Anzug! – Das ist der Ausdruck des Erlebnisses, wie ›Der Vokal e ist gelb‹ und ›Ich 

wußte im Traume, daß …‹ Ausdrücke anderer Erlebnisse. Ein schlecht sitzender Anzug ist 

es nur, wenn du ihn falsch auffaßt.« (BPP II, § 574) 

 

Zweitens ist nach der üblichen Interpretation von sekundärer Bedeutung nicht klar, 

worin eigentlich die primäre Bedeutung bestehen soll. Wittgenstein schreibt 

schließlich, dass die sekundäre Bedeutung nicht ohne die primäre existieren kann. 

Die Aspekt-Alternativen beim Bemerken des Aspekts haben im Grunde nichts mit 

einer Hierarchie von »primär« und »sekundär« zu tun, jedenfalls ist es bei den von 

Wittgenstein gewählten Beispielen schwer, eine solche Hierarchie zu definieren. 

Nur beim Vexierbild könnte z.B. die bloße Zeichnung primär sein und das in den 

Zweigen versteckte Gesicht sekundär (PU II, S. 523), bei den meisten anderen 

Beispielen Wittgensteins geht es um an sich gleichrangige Alternativen, bei denen 

wir den Wechsel vom einen zum anderen Aspekt in beide Richtungen vollziehen. 

Ein »primär« oder »sekundär« kann es hier nur in einem zeitlichen Sinn geben. 

Drittens sehen Wittgensteins Beispiele für sekundäre Bedeutungen kein 

Schwanken oder Umschlagen vor, wie das bei den Aspekten und erlebten Bedeu-

tungen der Fall ist. Es geht ihm nicht darum, dass wir den Mittwoch einmal fett 

erleben und dann wieder nicht oder den Vokal »e« einmal gelb und einmal nicht. 

Viertens wird bei der Gleichsetzung von »erlebter« und »sekundärer Bedeu-

tung« übersehen, dass es Wittgenstein auch im Zusammenhang mit Bedeutungs-

erlebnissen vor allem um begriffliche Untersuchungen geht, ihn interessieren nicht 

einzelne Phänomene, sondern unsere Sprachspiele. Nur in ihnen zeigt sich, was 

ein Erlebnis ist (PU II, S. 518: »Uns interessiert der Begriff und seine Stellung in 

den Erfahrungsbegriffen«). Das Bedeutungserlebnis ist also nicht schon als Phä-

nomen interessant; interessant ist vielmehr die Art und Weise, wie wir sprachlich 

mit Bedeutungserlebnissen umgehen. Wird »sekundäre Bedeutung« als erlebte 

Bedeutung verstanden, konzentriert man sich doch wieder auf ein Phänomen. Es 

liegt daher aufgrund des methodischen Ansatzes Wittgensteins näher, den Aus-

druck »sekundäre Bedeutung« auf die psychologischen Begriffe anzuwenden.  

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 | Unsicheres Mitleid 

2.6.4 Aspektblindheit 

 

Auch für Wittgensteins Überlegungen zur »Aspektblindheit« (bzw. »Bedeutungs-

blindheit«) sind die sekundären Bedeutungen psychologischer Begriffe der Aus-

gangspunkt: 

 

»Der, den ich bedeutungsblind nenne, wird wohl den Auftrag verstehen: ›Sag ihm, er solle 

zur Bank gehen, und ich meine die Gartenbank‹, aber nicht: ›Sag das Wort Bank und meine 

damit Gartenbank.‹« (BPP II, § 571)112 

 

Im ersten Satz wird der Begriff »meinen« primär verwendet, im zweiten sekundär. 

Im ersten Satz ist das Meinen in einen Gebrauch eingebunden, im zweiten steht 

ein Wort isoliert da und soll durch ein Erlebnis des Meinens mit Bedeutung ange-

füllt werden. Nur diese zweite Verwendung verstehen »Bedeutungsblinde« nicht. 

Es geht hier also nicht darum, dass Bedeutungsblinde irgendwelche Bedeutungen 

von »Bank« nicht erfassen können. Ihnen ist auch durchaus bewusst, dass das 

Wort »Bank« zwei verschiedene Bedeutungen hat, sonst würden sie den ersten 

Satz nämlich auch nicht verstehen. Wenn Wittgenstein aber trotzdem manchmal 

davon spricht, dass Aspektblinde keinen Aspektwechsel erleben bzw. keine Be-

deutungserlebnisse haben können (LS I, §§ 781, 784), muss wieder seine Methode 

im Auge behalten werden: Um diesem rätselhaften Erlebnis auf die Spur zu kom-

men, möchte Wittgenstein eben nicht introspektiv vorgehen,113 sondern er fragt, 

wie sich hypothetisch Menschen verhalten würden, welche die Sätze mit den se-

kundären Verwendungen nicht verstehen; die also die Ausdrucksformen nicht 

nachvollziehen können, in denen wir von unseren Aspekt- und Bedeutungserleb-

nissen sprechen. Auf diese Weise kann nach Wittgenstein am ehesten die Frage 

beantwortet werden, worin diese besonderen Erlebnisse bestehen bzw. welches 

Muster sie für uns haben (»Versuch nicht, in dir selbst das Erlebnis zu analysie-

ren!« – PU II, S. 537). Das Gedankenexperiment der Aspektblindheit darf insofern 

nicht auf eine rein phänomenale Ebene reduziert werden. Wir dürfen nicht so tun, 

als wüssten wir schon, um welches Erlebnis es sich genau handelt, und könnten 

                                                             

112  Ganz ähnlich auch in BPP I, § 344: »Wer die Worte ›das Zeichen als Pfeil sehen‹ nicht 

verstehen und gebrauchen lernen kann, den nenne ich ›bedeutungsblind‹«. 

113  Kripke äußert hier jedoch eine andere Einschätzung, wenn er zu Wittgensteins Über-

legungen zum Aspekt-Erleben meint, dass »die Erörterung hier introspektiv geführt 

wird«. Vgl. Kripke, Wittgenstein über Regeln und Privatsprache, S. 65 Fußnote 29. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Varianten der Zuschreibung | 155 

nun davon ausgehend die Frage stellen, was das für Menschen wären, denen die-

ses Erlebnis fehlt. Was Aspektblinden in erster Linie fehlt, ist eine bestimmte 

Sprachpraxis: »Diese Untersuchung ist keine psychologische« (BPP II, § 479).114 

Das Ergebnis des Gedankenexperiments zur Aspektblindheit ist kein eindeu-

tiges – die Grenzen zwischen unserem normalen Verhalten und der Aspektblind-

heit lassen sich für Wittgenstein offensichtlich nur schwer ziehen. Die entspre-

chenden Ausführungen enden häufig in Ratlosigkeit (BPP I, §§ 205, 206, 242; 

BPP II, § 479; LS I, §§ 778-81). Formulierungen wie »Könnte es Menschen geben 

…?« (LS I, § 778) oder »Könnten wir uns Menschen denken …?« (BPP II, § 478) 

sind nicht nur rein rhetorische Fragen. Trotzdem ist auch diese unklare Grenzzie-

hung ein interessantes Ergebnis: sie bedeutet nämlich, dass wir möglicherweise 

das praktische Verhalten solcher Menschen gar nicht von unserem Verhalten un-

terscheiden könnten. Schließlich fehlt ihnen nicht das Erfassen eines bestimmten 

Aspektes oder einer Bedeutung, sondern das Erlebnis des Staunens über den je-

weiligen Aspektwechsel. Wenn es aber unmöglich ist, ihnen eine Blindheit im 

üblichen Sinne zuzuschreiben, muss das heißen, dass das Aspekterlebnis eben 

nicht mit dem Erfassen von Bedeutung verwechselt werden darf, die Begriffe dür-

fen hier nicht durcheinandergebracht werden: »Worin liegt die Wichtigkeit des 

genauen Ausmalens von Anomalien? Kann man es nicht, so zeigt das, dass man 

sich in den Begriffen noch nicht auskennt« (BPP II, § 606). 

In der Anwendung auf das Mitleid heißt das: Wenn Aspektblinden etwas fehlt, 

dann z.B. nicht das Mitleid als Perspektive, sondern das irritierte Mitleid bzw. das 

Staunen über die Ambiguität einer bestimmten Person (oder auch eines Tieres). 

Einige Interpretationen zu Wittgensteins Begriff der Aspektblindheit kommen al-

lerdings gerade in diesem Punkt zu ganz anderen Ergebnissen: So spricht etwa 

Stephen Mulhall Aspektblinden die Fähigkeit ab, bestimmte Aspekte zu erfassen. 

Er mutet ihnen letztlich zu, dass sie ihre Mitmenschen als »Roboter« wahrnehmen 

und somit keinen Sinn für den Aspekt der Würde (oder der Seele) des Menschseins 

haben: »The aspect-blind regard a human being’s behaviour as we would the be-

haviour of a robot, of a construction whose behaviour is mechanical and thus 

describable by means of geometrical concepts.«115 

Andere Interpretationen heben wiederum hervor, dass es Wittgenstein nicht 

um bestimmte Aspekte, sondern um das Erlebnis des Wechsels geht. Oliver R. 

                                                             

114  Siehe auch BPP I, § 189. – Gedankenexperimente Wittgensteins gehen häufig von 

anderen Begriffsverwendungen aus, z.B. in BPP II, § 638; LS I, § 203. 

115  Vgl. Mulhall, »Seeing Aspects«, S. 262. – Mulhalls Interpretation des Aspekt-Wahr-

nehmens nimmt jedoch Wittgensteins Unterscheidung von stetigem Aspekt-Wahr-

nehmen und Aspekt-Erleben zu wenig ernst. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 | Unsicheres Mitleid 

Scholz etwa betont die praktische Irrelevanz, die Wittgenstein der Bedeutungs-

blindheit zuschreibt. Wenn Aspektblinden Bedeutungserlebnisse fehlen, dann je-

denfalls keine »Bedeutungsquellen«, alles andere würde auf einen »Rückfall in 

mentalistische Bedeutungstheorien« hinauslaufen.116 Auch Gunter Gebauer be-

zieht das Aspekterlebnis auf die Gleichzeitigkeit gegenläufiger Aspekte und setzt 

Aspektblindheit mit dem starren Festhalten an einem Aspekt gleich. Er vertritt 

aber die Ansicht, dass Wittgenstein den Wechsel von Aspekten vor allem deshalb 

so faszinierend fand, weil er damit auch sich selbst als Person im Wechsel einer 

»anthropologischen« (deskriptiven) und einer »ethischen« Perspektive wahrneh-

men konnte bzw. er sich selbst vom Zwang befreite, die eigene Selbsteinschätzung 

auf eine dieser Perspektiven zu reduzieren.117 Nach Gebauer muss dieser Aspekt-

Dualismus aber auch für den Blick auf andere Personen gelten, wenn auch in Ein-

beziehung der Selbsteinschätzung der jeweiligen Person.118 – Dieser spezielle 

Hintergrund mag bei Wittgensteins Überlegungen zum Aspekt-Erleben durchaus 

wichtig gewesen sein, dabei handelt es sich letztlich um biografische Fragen. Es 

spricht jedoch nichts dagegen, über die Selbsteinschätzung hinauszugehen und das 

Bemerken des Aspektwechsels auch auf die Fremdeinschätzung anzuwenden, z.B. 

in Form eines irritierten oder unsicheren Mitleids. 

 

2.6.5 Zusammenfassung und Ausblick 

 

Es ging in den Abschnitten dieses zweiten Kapitels darum, Wittgensteins Expres-

sivismus unter die Lupe zu nehmen. Dabei wurde deutlich, dass er zwar als »De-

flationist« keine allgemeinen Erklärungen oder Theorien sucht und auch in seinen 

Differenzierungen sehr vorsichtig agiert, dass er aber doch immer wieder auf die 

Unmöglichkeit zurückkommt, eine akute Gefühlsregung durch Introspektion zu 

erfassen und anschließend »mitzuteilen«. 

Besonderes Interesse erhielt dabei eine ganz spezielle Form von Selbstzu-

schreibung, nämlich jene angesichts einer im Raum stehenden Alternative. Mit 

der entsprechenden Art von Aussagen befasst sich Wittgenstein im Rahmen seiner 

Überlegungen zu Aspektwahrnehmungen, daher wurde die Selbstzuschreibung 

von Mitleid angesichts einer plausiblen Alternative (»Irgendwo tut sie mir auch 

leid«) als eine Form des Aspekt-Erlebens aufgefasst und mit dem unsicheren Mit-

leid von Kapitel 1 in Verbindung gebracht. 

                                                             

116  Vgl. Scholz, »Wie schlimm ist Bedeutungsblindheit?«, S. 228ff. 

117  Vgl. Gebauer, Wittgensteins anthropologisches Denken, S. 215ff., vor allem S. 230. 

118  Vgl. ebd., S. 228. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Varianten der Zuschreibung | 157 

In diesem letzten Abschnitt wurde (eine in der Literatur weitgehend überse-

hene) Interpretation der Ausführungen Wittgensteins zur »sekundären« Bedeu-

tung zum Anlass genommen, das Verhältnis von stetigem und irritiertem Mitleid 

noch einmal von der sprachlichen Seite her zu beleuchten: Von einem irritierten 

Mitleid zu sprechen, ist alles andere als selbstverständlich, denn dieses besteht 

darin, dass der Mitleidsaspekt nur eine von zwei plausiblen Haltungen darstellt 

und die Konkurrenz der anderen Haltung braucht, um aufzuleuchten. Auf jeden 

Fall wird der Begriff »Mitleid« hier anders verwendet, er bezieht sich auf ein Stau-

nen über die Möglichkeit verschiedener Einstellungen und nicht auf eine be-

stimmte Einstellung zum Objekt. Kurz, »Mitleid« hat in diesem Fall eine sekun-

däre Bedeutung. Das heißt, dass der Begriff mit Vorsicht zu verwenden ist, denn 

die Sprachspiele müssen auseinandergehalten werden: Es gibt jenes Sprachspiel, 

in dem das Mitleid zum Ausdruck gebracht wird, und jenes, in dem das Mitleid 

als eine mögliche Haltung reflektiert wird. In letzterem kann Mitleid als eines von 

mehreren Gefühlen auch Gegenstand einer Selbstzuschreibung sein, doch es han-

delt sich gerade deshalb nicht mehr um »Mitleid« in einer primären Bedeutung. 

Man muss einer solchen sekundären Bedeutung von »Mitleid« nicht folgen, 

die entsprechende Verwendung kann auch ausbleiben, wie wir in Kapitel 4 bei 

Bertolt Brecht und Hannah Arendt sehen werden. Bevor wir uns aber einer solchen 

ausführlichen Gegenüberstellung von stetigem und irritiertem Mitleid hingeben, 

soll in einem eigenen Kapitel zu Mitleidsbegriffen in der Neuropsychologie noch 

einmal die Frage nach dem Verhältnis von psychologischen Sprachspielen und 

empirischer Beobachtung vertieft werden. Wittgenstein zeigte schließlich deutli-

ches Desinteresse gegenüber einer »physiologischen Untersuchung« mentaler Zu-

stände (Z, § 304). Die Zustände, von denen unsere alltäglichen Sprachspiele rund 

um Gefühle und Dispositionen sprechen, sind für ihn keine direkt beobachtbaren 

Zustände – und das nicht nur aus Mangel an Instrumenten, sondern in logischer 

Hinsicht. Was die Dispositionen betrifft, so würde er die Vorstellung eines neuro-

nalen »Scans« eines solchen Mitleids wohl entschieden abgelehnt haben. Bei einer 

akuten Gemütsbewegung hingegen kann zwar die Fremdzuschreibung einen Be-

wusstseinszustand annehmen, aber aufgrund der Situation und nicht aufgrund ei-

nes physiologischen Zustandes. Die Situation gibt uns nicht nur indirekte Hin-

weise auf ein verstecktes Faktum, sondern sie entscheidet tatsächlich über die Kor-

rektheit der Zuschreibung. Der Satz »Gott, wenn er in unsere Seelen geblickt hätte, 

hätte dort nicht sehen können, von wem wir sprachen« (PU II, S. 558) muss nach 

den Voraussetzungen Wittgensteins auch für die Neurologie gelten: auch sie kann 

nicht an der Situation vorbei (mit dem allwissenden Blick in unseren Körper) Zu-

schreibungen für mentale Zustände vornehmen. Was die Psychologie in den Au-

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 | Unsicheres Mitleid 

gen Wittgensteins also wirklich vonnöten hat, ist nicht der Ausbau der »experi-

mentellen Methoden«, sondern die Klärung einer »Begriffsverwirrung« (PU II, S. 

580). Und da es sich bei den psychologischen Begriffen um Alltagsbegriffe han-

delt (und sie das auch bleiben sollen), besteht für Wittgenstein wenig Aussicht auf 

angemessene »experimentelle Methoden« für die Psychologie: »Die Begriffe der 

Psychologie sind eben Begriffe des Alltags. Nicht von der Wissenschaft zu ihren 

Zwecken neu gebildete Begriffe, wie die der Physik oder Chemie« (BPP II, § 62).

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003 - am 14.02.2026, 09:43:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

