
7. DAS ENDE

Die letzten sowjetischen Agitgerichtsskripte und der

Übergang in eine theatrale Justiz

7.1 Einleitung: Der Anfang vom Ende des Gerichtstheaters

Betrachtet man die Entwicklung des Gerichtstheaters der Agitgerichte seit Beginn

der 1920er Jahre, so wird ein drastischer Wandel Ende der 1920er Jahre in allen Be-

reichen und bei allen Figuren deutlich: Aktive Zuschauerinnen und Zuschauer wer-

den zunehmend fingiert und ersetzen Improvisation, Partizipation und Diskussi-

on, während ›aktive‹ Zeugen als Mittel der Überwachung propagiert werden. Der

Staatsanwalt erhebt sich zum mächtigen neuen ›Experten von oben‹, während die

FigurdesVerteidigers degradiert und sogar inkriminiertwirdund sichdasEndedes

gerichtlichenWettstreits abzeichnet. Die Angeklagten werden zunehmend mit der

Metapher des Schädlings erfasst und demaskiert.

Während in den 1920er Jahren die Stücke zunächst von einer grossenHeteroge-

nität geprägt waren, zeigten die ab Ende der 1920er Jahre veröffentlichten Skripte

eine veränderte Vorstellung von »Gerichtstheater«. Gegen diese neue Ausrichtung

schrieben nur wenige Agitgerichtsautorinnen und -autoren mit Gegenentwürfen

an.Die letzten publizierten Gerichtstheaterstücke folgen rigide einem vorgeschrie-

benen Skript und kennen keine ›formalen‹ Experimente: Sie lassen weder die spon-

tane Involvierung des Publikums in die Handlung noch Improvisation durch die

Teilnehmerinnen zu. Die letzten Anteile des Genres, die auf die Herkunft aus dem

sogenannten selbsttätigen Theater verweisen, verschwinden aus den Stücken. Der

agonale Disput, eines der wichtigenMerkmale des Gerichtstheaters, das seinenUr-

sprung in den grossen Justizreformen des 19. Jahrhunderts in Russland und der da-

maligen emphatischenVorstellung vomGericht als einemRaumfürDiskussionund

Öffentlichkeit hatte,weicht derDurchsetzung einer einzigen Perspektive, deren In-

fragestellung selbst schon kriminalisiertwird.Zugleich negieren dieGerichtsinsze-

nierungen ihr eigenesTheater: Sie verzichten auf dezidiert theatrale Verfahren wie

Zeitsprünge, abstrakte oder nicht-menschliche Angeklagte, auf Vorhang, Masken,

Musik oder Tanz. Das Theatergenre nähert sich den Ende der 1920er Jahre einge-

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009 - am 13.02.2026, 15:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Gianna Frölicher: Sowjetisches Gerichtstheater

führten Laiengerichten in Form von Genossen- oder Gesellschaftsgerichten an, de-

ren Vorbild und Vorlage es zugleich ist. Kurze Zeit bevor das Gerichtstheater gänz-

lich einer inszenierten Schaujustiz weicht, lassen sich Theater und Gericht kaum

noch voneinander unterscheiden.

Dass die sowjetische Justiz in den 1930er Jahren höchst theatral war,wird vor al-

lem inZusammenhangmit den sogenanntenMoskauer Prozessen (1936-1938) gegen

die Parteielite oft thematisiert. Schon Zeitgenossen erkannten das »Gerichtsthea-

ter«dieserminutiös vorbereiteten,geprobtenundmedial ausgeschlachtetenSchau-

prozesse. Am pointiertesten – nämlich mit einem Theaterstück – antwortete aus

der sicheren Entfernung des Pariser Exils der Theatermacher Nikolaj Evreinov auf

das ›Theater‹ der Moskauer Schauprozesse. Sein Stück Die Schritte der Nemesis. Dra-

matische Chronik in 6 Akten aus dem Parteileben in der UdSSR von 1936-38 (Šagi Nemezidy.

Dramatičeskaja chronika v šesti kartinach, iz partijnoj žizni v SSSR (1936-38))1 ging aus der

eingehenden Lektüre der Berichte und Prozessprotokolle der Moskauer Schaupro-

zesse hervor. Mit seiner Rückübersetzung der Prozesse ins Theater entblösste Ev-

reinov – wie Sasse es pointiert formuliert – besonders explizit die Theatralität der

Schauprozesse.2

Dass die Überblendung von Gericht undTheater imGenre der Agitgerichte eine

Grundlage für die Inszenierungen in den grossen Schauprozessen der 1930er Jah-

re schuf, ist unbestritten. In der bisherigen Forschung zum Gerichtstheater bilden

die Schauprozesse der 1930er Jahre stets End- und zugleich Kulminationspunkt des

Gerichtstheaters der 1920er Jahre.3

1 Evreinov, Nikolaj. Šagi Nemezidy (›Ja drugoj takoj strany ne znaju...‹). Dramatičeskaja chronika v

šesti kartinach, iz partijnoj žizni v SSSR (1936-38). Pariž 1956.

2 Vgl. Sasse, »Appetit auf Theater«, S. 487. Evreinov analysiert in seinem Stück Schritte der Ne-

mesis das höchst paradoxale Verhältnis der Schauprozesse und insgesamt der Sowjetunion

zur Fiktion bzw. zum Theater.Wie Sylvia Sasse zeigt, verdoppelt Evreinov die Theatralität der

Prozesse, indem er sie zurück ins Theater holt, und entblösst dadurch deren theatrale Insze-

niertheit. Besonders virulent wird dies in der letzten Szene, der eigentlichen Gerichtsszene.

Jagoda, der zweite Angeklagte in dieser Szene, spielt das Spiel derDemaskierungmit und ge-

steht: »Ich trug mein Leben lang eine Maske – ich gab mich für einen Bolševiken aus, der ich

nie war.« Mit seinem affirmierenden ›Geständnis‹ entlarvt er aber zugleich die gesamte Füh-

rungsriege der Kommunistischen Partei: »Und ich bin nicht der einzige Laiendarsteller dieser

Art, fast alle, begonnen mit Stalin … Schaut nur an, was jetzt auf der Bühne Russlands ge-

schieht. Alle Macht-Habenden agieren unter Pseudonymen, wie im Theater, tragen Masken

[…]. Überall Komödie – eine Komödie zu Diensten des Volkes. Eine Komödie der Führerver-

herrlichung. Komödie des Gerichts, der Schuldableistung.« Vgl. Sasse, »Appetit auf Theater«,

S. 487f.; Evreinov, Šagi Nemezidy, S. 77.

3 Sowohl Julie Cassiday als auch Elizabeth Wood legen ihren Monografien The Enemy on Trial

und Performing Justice die überzeugende These zugrunde, dass die ›theatrale Fiktion‹ der po-

pulären theatralen (und auch kinematographischen) Darstellungen des Gerichts der 1920er

Jahre in die Schauprozesse der 1930er Jahre einging.

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009 - am 13.02.2026, 15:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. DAS ENDE 209

An dieser Stelle, am Ende dieses Buches angelangt, möchte ich das Ende des

Genres selbst unter die Lupe nehmen und damit auch die oft geäusserte These

des direkten Übergangs der Agitgerichte in die Schaujustiz ab Mitte der 1930er

Jahre in ein etwas neues Licht rücken. Zunächst geschieht dies aus Perspektive

zweier zeitgenössischer Theaterstücke von Sergej Tretʹjakov und Andrej Platonov,

die nicht zum Genre der Agitgerichte gehören, die jedoch das sowjetische Ge-

richtstheater in dessen Endphase analysierten, kritisierten und parodierten. Diese

zeitgenössischen literarischen Analysen des Gerichts(theaters) der Sowjetunion

werfen nochmals ein anderes Licht auf die Überblendung von Gericht und Theater

Ende der 1920er Jahre.

Danach richte ich den Blick auf die allerletzten publizierten Skripte, an denen

sich an derWende der 1920er zu den 1930er Jahren sehr deutlich der leise Übergang

desTheaters in eine theatrale (Schau-)Justiz offenbart.

7.2 Rehabilitieren oder Parodieren? Sergej Tretjakovs und Andrej
Platonovs (Anti-)Gerichtsstücke4

Sergej Tretʹjakov, ehemaliges Mitglied des Proletkult und Exponent des LEF (Linke

Front derKünste, russ. levyj front iskusstv), undAndrej Platonov,wichtige literarische

Stimme der frühen Sowjetunion, schrieben fast zeitgleich zwei (Anti-)Gerichtsstü-

cke, die beide in der Sowjetunion nie zur Aufführung kamen: Sowohl Tretʹjakovs

Stück Ich will ein Kind! (Choču rebenka!, 1926/1927) wie auch Platonovs Dummköpfe an

der Peripherie (Duraki na periferii, 1928) nehmen die veränderte Rechtslage, konkret

das neue sowjetische Eherecht von 1926, das die »faktische Ehe«5 anerkannte, als

Vgl. dazu auch die Einleitung des vorliegenden Buches. Das Interesse der beiden Autorin-

nen zielt darauf ab, anhand des Gerichtstheaters der 1920er Jahre das Aufkommen und Funk-

tionieren der höchst theatralischen und geschickt inszenierten Schauprozesse zu verdeutli-

chen. Vgl. Cassiday, The Enemy on Trial; Wood, Performing Justice.

4 Teile dieses Unterkapitels sind erschienen in: Frölicher, Gianna. »Das Ende der Diskussion.

Theater und Gericht in Sergej Tretʹjakovs Ich will ein Kind! und Andrej Platonovs Dummköpfe

an der Peripherie«, in: Hofmann, Tatjana und Eduard Jan Ditschek (Hg.). SergejM. Tretʹjakov, Ich

will ein Kind! Aufführungen und Analysen, Bd. 2. Berlin 2019, S. 222-239.

5 Die »faktische Ehe« machte die staatliche Registrierung der Ehe optional und sprach ihr nur

beweiserhebliche Wirkung zu. Das neue Gesetz warf vermehrt die Frage nach dem rechtli-

chen bzw. biologischen Vater und nach der Rolle des Staates in der Kindererziehung auf. Vgl.

u.a. Geilke, Georg. Einführung in das Sowjetrecht. Darmstadt 1966, S. 69f.; Berman, Justice in the

U.S.S.R. Aber auch eine ganze Reihe von Agitgerichten widmet sich Mitte der 1920er Jahre

dem Thema der Familie, Ehe und Kindererziehung, beispielsweise Ginzburg, Boris. Sud nad

materʹju, podkinuvšej svoego rebenka. Moskva 1924; Sigal, Sud nad materʹju vinovnoj v rasprostra-

nenii skarlatiny; Demidovič, Sud nad polovoj raspuščеnnostʹju; R. D. Sud nad domašnej chozjajkoj;

Božinskaja, Sud nad delegatkoj-rabotnicej u.v.m.

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009 - am 13.02.2026, 15:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Gianna Frölicher: Sowjetisches Gerichtstheater

Ausgangslage, um allgemein die Erzeugung und Erziehung des (neuen) Menschen

in der veränderten Gesellschaft zu thematisieren. Das Gericht, juridische Prozesse

undmit ihnen die Frage nach Recht, Rechtsprechung und nach der Rolle des Volkes

in der Justiz spielen dabei in beiden Stücken eine wichtige Rolle und werden ironi-

siert. Tretʹjakov und Platonov beziehen sichmit ihren Stücken auf unterschiedliche

Art undWeise auf das Gerichtstheater Ende der 1920er Jahre – sowohl auf dasThea-

ter der Agitgerichte als auch auf dasTheater der realen Gerichte.6

Dabei ist Tretʹjakovs Stück Ichwill einKind! gleichsamein »Minusverfahren«,wie

Lotman es nannte7, also ein bedeutungsvolles Weglassen von einem gewissen Ele-

ment unddamit eine indirekteAnspielung auf dieAgitgerichte:Dennauf derBühne

werden zwar viele Fälle eröffnet, es findet jedoch kein Gericht statt. Zu einer Zeit, in

der die offene Diskussion nicht nur im Gerichtstheater und imTheater allgemein,

sondern gesamtgesellschaftlich zu einer reinen Fiktion zu werden drohte, vertritt

Tretʹjakov eine gegenläufige Tendenz und konzipiert dieses Stück als Diskussions-

stück: Gerade durch das Fehlen einer Gerichtsverhandlung oder eines Urteils im

Stück soll die Diskussion in das Publikum verschoben werden.8

Bei Platonov dagegen fehlt die Hoffnung auf eine transparente und produktive

(Gerichts-)Verhandlungbzw.Diskussion:Dummköpfe anderPeripherie ist eine bissige

Parodie auf die zunehmende Juridifizierung und Bürokratisierung der Sowjetuni-

on. Als Antithese zu den Agitgerichten, bei denen das Gericht und sein Funktionie-

ren nie hinterfragt werden, zeichnet er einen pessimistischen Entwurf der Volks-

justiz in der russischen Provinz und analysiert die Sackgasse, in die die Gesellschaft

durch die Bürokratisierung und als Teil davon auch Juridifizierung aller Lebensbe-

reiche geraten ist.

Im vorliegenden Unterkapitel geht es um diese zwei zeitgenössischen literari-

schen Antworten auf das Gerichtstheater im Wandel der 1920er und 1930er Jahre.

Die zeitgenössischen Stücke analysieren die Verschiebungen vonGericht undThea-

ter künstlerisch nochmals aus einer anderen Perspektive.

6 Einen ausführlichen Vergleich von Tretʹjakovs Diskussionsstück bzw. insbesondere den In-

szenierungsentwürfen Terentʹevs und Mejercholʹds mit den sogenannten Agitgerichten un-

ternimmt Susanne Strätling in: Strätling, Susanne. Die Hand amWerk. Poetik der Poiesis in der

russischen Avantgarde. Paderborn 2017, S. 354-359.

7 Vgl. Lotman, Jurij M. Die Struktur literarischer Texte. München 1972, S. 82.

8 Diese These äussertenwir bereits in Zusammenhangmit der Zeugenkonzeption imGerichts-

theater in: Frölicher und Sasse, »Das ›richtige‹ Sehen«, S. 61-83.

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009 - am 13.02.2026, 15:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. DAS ENDE 211

7.2.1 Tretjakovs Ich will ein Kind! (1926/27): Das Gericht als Diskussion

Die erste Fassung9 von Sergej TretʹjakovsTheaterstück Ich will ein Kind! beginnt mit

einem regelrechten (Kriminal-)Fall: Aus dem Fenster stürzt ein »schwerer Körper«.

Um ihn herum bildet sich sofort eine Menschenansammlung. Da niemand genau

gesehen hat, was vorgefallen ist, beginnen auf der Bühne sofort wilde Spekulatio-

nen um den Tathergang. Kurz darauf stellt sich der vermeintliche Mordfall jedoch

als reine Täuschung heraus: Bloss eine Schaufensterpuppe ist aus dem Fenster ge-

stürzt. Der Fall wird so zur Fiktion in der Fiktion und das Theaterpublikum an das

theatrale Setting erinnert.

Diese erste Szene in Tretʹjakovs Stück wirkt zunächst wie eine entfernte Vor-

lage für die von Brecht 1940 verfasste »Straßenszene«, an der Brecht – wie bereits

in Kapitel 3 zu den Zeugenfiguren ausgeführt – sein Modell des epischen Theaters

veranschaulichte. Der Augenzeuge eines Verkehrsunfalls demonstriert in der Sze-

ne einer später dazugestossenenMenschenansammlung, wie das Unglück passier-

te, und macht diese damit zu sekundären Zeugen des Vorfalls.10 Im Gegensatz zu

Brecht fehlt in Tretʹjakovs Stück auf der Bühne jedoch ein zuverlässiger Zeuge, der

zu vermitteln vermag, was genau passiert ist. Vielmehr sind es die Zuschauerinnen

und Zuschauer selbst, die zu Zeugen gemacht werden. Sie sollen in Tretʹjakovs Dis-

kussionsstück den eigentlichen »Fall« verhandeln, den die erste Szene einleitet: die

Frage nämlich, ob das Kinderzeugen eine Folge der Liebe, der Romantik, oder eher

ein absolut planbarer, affektloser Akt sei. Tretʹjakovs Protagonistin Milda möchte

ein Kind haben, sucht jedoch für die Umsetzung ihres Planes keinen Ehemann oder

Vater, sondern nur einen Erzeuger. Der Plan der (Er-)Zeugung des kleinen ›neuen

Menschen‹ lässt sich aber nicht so einfach umsetzen, wie Milda es sich vorgestellt

hatte, vielmehr eckt sie an verschiedensten Seiten an.

Bereits in der Eingangssequenz entwirft Tretʹjakov eine Konstellation, die spä-

ter im Stück immer wieder auftaucht: Die Zuschauer (das Theaterpublikum, aber

auch die Zuschauer-Figuren auf der Bühne) werden zu Zeugen von etwas, das sich

nicht eindeutig feststellen undnicht zweifellos beurteilen lässt.Geradeweil sich das

Geschehen auf der Bühne der klaren Sichtbarkeit entzieht, wird das »Publikum in

den Zeugenstand« gerufen, wie es Susanne Strätling formuliert,11 und vor gewisse

9 Alle Szenenangaben beziehen sich auf die erste Stückfassung von Choču rebënka! (1926), in

deutscher Übersetzung im folgenden Band erschienen: Hofmann, Tatjana und Eduard Jan

Ditschek (Hg.). Sergej M. Tretʹjakov, Ich will ein Kind! Zwei Stückfassungen und ein Film-Libretto,

Bd. 1. Berlin 2019.

10 Brecht, »Die Straßenszene«, S. 371.

11 Vgl. Strätling, Susanne. »Wort und Tat. Sergej Tretʹjakovs juridischer Pakt mit der Literatur«,

in: Lörincz, Csongor (Hg.). Ereignis Literatur. InstitutionelleDispositive derPerformativität vonTex-

ten. Bielefeld 2011, S. 308-330, hier S. 320.

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009 - am 13.02.2026, 15:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Gianna Frölicher: Sowjetisches Gerichtstheater

Fragen gestellt: Was genau ist vorgefallen? Was sind Ursachen oder Folgen dessen,

was passiert? Wer trägt die Schuld am Geschehen und wie soll es beurteilt werden?

Während der vermeintliche Todes-Fall der ersten Szene ›bloss‹ eine Täuschung

war, werden die Zuschauerinnen und Zuschauer in der fünften Szene zu Zeugen

eines brutalen Verbrechens auf der Bühne: Es kommt zu einer Massenvergewalti-

gung einer jungen Frau durch eine Horde Hooligans. Erneut entzieht sich der Ort

desVerbrechens denBlicken: Auf der Bühne sieht niemanddasVerbrechen,unddas

Theaterpublikum kann nur erahnen, was passiert. Sichtbar – so gibt es der Text vor

– ist nur die geordnete Schlange, in der die Täter stehen und warten, bis sie »an

die Reihe« kommen. Geordnet und geradezu kontrolliert läuft diese beinahe par-

odistisch-grotesk anmutende Massenvergewaltigung durch die Hooligans ab und

steht damit imWiderspruch zum sowjetischen Konzept der Triebhaftigkeit, die im

damaligen sexualpädagogischen Diskurs dem Prinzip der stichijnostʹ (Spontaneität,

Unkontrolliertheit) zugeschrieben wurde. Die Miliz, die staatliche Ordnungshüte-

rin, kommt dagegen viel zu spät und weder ein Verfahren über die Täter noch ein

abschliessendes Urteil sind Teil des Stückes.

Tretʹjakovs Stück ist aber alles andere als ein Aufruf zu ›aktiver Zeugenschaft‹.

Diese beruhte auf der Forderung nach ständiger Wachsamkeit und gegenseitiger

(auch Selbst-)Beobachtung und war im Zuge von Stalins Kritik- und Selbstkritik-

kampagne 1927 zu einem gesellschaftlichenModell geworden.12 Versuche der ›akti-

ven Zeugenschaft‹ führen in Tretʹjakovs Stück nicht zumehr Transparenz und Ord-

nung, sondern enden in Gerüchten und Verleumdungen: Besonders virulent wird

dies inMildasMietshaus,wo Bewohnerinnen und Bewohner unentwegt versuchen,

einander auszuhorchen oder einen Blick in die privaten engen Räume der anderen

zu erhaschen. Bald wird Milda nachgesagt, sie führe in ihrem Zimmer ein lieder-

liches Sexualleben und empfange unerlaubten Besuch. Im Rahmen einer gerichts-

ähnlichenMieterversammlung soll sie ausdemMieterkollektiv ausgeschlossenwer-

den.Obwohl dasMietergericht sich letztlich gegen eineVerurteilung vonMilda ent-

scheidet, zeigt die Szene im Ansatz einen negativen Entwurf einer Volksjustiz, die

sich nicht auf Fakten, sondern auf Mutmassungen, Gerüchte und Verleumdungen

stützt.

In den drei hier geschilderten Szenen offenbart sich ein Grundverfahren, das

Tretʹjakov einsetzt, um sein Stück zu einem »Stück zur Diskussion« zu machen.

Tretʹjakov schrieb 1929 über seinTheater:

»Ich bin kein großer Anhänger solcher Stücke, die ihre dramatische Entwicklung

mit einer Sentenz abschließen, die alle gutheißen können, was den auf der Büh-

ne gezeigten Kräftekampf letztlich ausgleicht. Die Intrige ist zu Ende, der Schluss

gezogen, und der Zuschauer kann ruhig wieder seine Galoschen überstreifen. Ich

12 Vgl. Frölicher und Sasse, »Das ›richtige‹ Sehen«, S. 73f.

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009 - am 13.02.2026, 15:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. DAS ENDE 213

finde solche Stücke wertvoller, deren realisierendeWirkung sich in den Zuschau-

ermassen außerhalb des Theatersaals entfaltet.«13

Im Gegensatz zu den Agitgerichten, die durch das abschliessende Urteil stets die

Ordnung (vermeintlich) wiederherstellen, sind bei Tretʹjakov die »Zuschauermas-

sen« angehalten, das Geschehen von ihrem Standpunkt aus selber zu deuten und

sich zu den Geschehnissen auf der Bühne, die sie aber selber nicht ganz genau se-

hen oder zweifelsfrei deuten können, zu positionieren. Das, was geschehen ist und

was geschehen soll, muss diskutiert werden. Strätling schreibt über dieses Verfah-

ren, Tretʹjakov versuche, seine Zuschauer zu einer »Aussage zu zwingen«.14

Doch nicht nur das Publikum kann nicht genau sehen – überhaupt fehlen in

Tretʹjakovs Stück Autoritätsinstanzen oder Identifikationsfiguren mit Übersicht

oder Einsicht. Es gibt auf der Bühne weder Richterfiguren noch verlässliche Ord-

nungshüter oder– imGegensatz zuBrechts epischemTheatermodell –zuverlässige

Vermittlungsinstanzen. Eröffnet werden viele (Gerichts-)Fälle, aber das Fehlen ei-

ner Richterfigur oder eines abschliessenden, klärenden Urteils soll die Diskussion

der Schlüsse, den agonalen Disput – das eigentliche Gericht – in das Publikum

verschieben. Nicht der Autor oder autoritative Figuren auf der Bühne, sondern das

Publikum soll darüber urteilen, wie in der neuen Gesellschaft Norm, Moral und

Recht aussehen sollen.15

Tretʹjakovs Insistieren auf einem thesenhaften Stück, das viele Fragen stellt,

aber keine klaren Antworten gibt und dadurch eine Diskussion im Publikum aus-

lösen soll, sehe ich 1926/1927 als direkte Erwiderung auf die Agitgerichte und mit

ihnen auf eine gesamtgesellschaftliche Tendenz. Man kann das Stück als Versuch

Tretʹjakovs sehen, Ende der 1920er Jahre wieder eigentliches Gerichtstheater zu

machen und nochmals eine dezidiert avantgardistische Idee auf die Bühne zu

bringen – in einer Zeit, als die Diskussion, das grundsätzlich Dialogische, nicht

13 Tretʹjakov, Sergej. »Čto pišut dramaturgi« (»Was die Dramatiker schreiben«), in: Hofmann

und Ditschek (Hg.). Tretʹjakov, Ich will ein Kind! Aufführungen und Analysen, Bd. 2, S. 46-47, hier

S. 47. Original 1929 erschienen in: RABIS, Bd. 11 (1929), S. 7. »Я не большой поклонник пьес,

которые заканчивают свое драматургическое развертывание некоей одобренной сен-

тенцией, уравновешивающей борьбу сил, происходящую на сцене. Интрига проверну-

та, преподнесен вывод и зритель может спокойно идти надевать калоши. Я считаю более

ценными те пьесы, реализационная часть которых возникает в зрительской гуще, за пре-

делами театрального зала.«

14 Vgl. Strätling, »Wort und Tat«, S. 320.

15 Eine Anspielung auf das Gericht macht Tretʹjakov, der selber von 1913 bis 1916 Rechtswissen-

schaft studiert hat, in der Zeugungsszene. Hier vergleicht Jakob, der Erzeuger des Kindes,

die Stimmung im ›Zeugungszimmer‹ mit der in einem ›Gericht‹. Damit setzt Tretʹjakov das

Schlafzimmer, wo das Kind und mit ihm der ›neue Mensch‹ gezeugt wird, analog zum Ge-

richtssaal als Ort, wo dasWort performativ wirkt und Recht erzeugt wird – ganz im Sinne der

Idee der Rechtsschöpfung, russ. pravotvorčestvo.

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009 - am 13.02.2026, 15:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Gianna Frölicher: Sowjetisches Gerichtstheater

nur aus dem Gericht und dem Theater, sondern allgemein aus der Gesellschaft zu

verschwinden drohte.

Wie aus den Protokollen der Sitzung der Repertoirekommission hervorgeht,

provozierte in den späteren 1920er Jahren gerade die Urteilsoffenheit von Tretʹja-

kovs Stück. Dem Autor wurde nahegelegt, er solle das Stück so umschreiben, dass

es »imTheater fürHygieneaufklärung laufen« könne und der Zuschauer amSchluss

das ›richtige‹ Urteil fälle.16 Die Kommission wollte also doch lieber ein ›Gericht‹ auf

der Bühne sehen, und zwar ein Gericht, das Ordnung bringt, ein klares Urteil fällt

und den Ausgang der Diskussion vorwegnimmt.Gerade dies wollte Tretʹjakov dezi-

diert nicht, ja, er parodierte es gar in seinem Stück: Er wollte kein »Hygienestück«

schreiben, das den Zuschauer aufklärt und ihm ein ›richtiges‹ Urteil nahelegt.17 Er

wollte kein Agitgericht schreiben.

Die Emphase auf ein Stück alsDiskussion, in die das Publikum jedenAbendneu

involviert werden soll, steht anachronistisch zur Entwicklung der Agitgerichte.Wie

ich im Kapitel 2 zur Rolle des Publikums gezeigt habe, wird in den Agitgerichten

Publikumspartizipation Ende der 1920er Jahre fast ausschliesslich nur noch anhand

von zuvor im Zuschauerraum platzierten fingierten Figuren oder anonymen Stim-

men aus dem Publikum inszeniert. Das Publikum formiert mehr und mehr einen

monologischen Chor, der das Bühnengeschehen und das Urteil aus nur einer Per-

spektive affirmierend kommentiert.18

Wie im Kapitel 3 zu den Zeugenfiguren gezeigt, waren in den Agitgerichten die

Zeugenfiguren für die Etablierung einer ›richtigen‹ Perspektive auf den Fall wesent-

lich. Dabei wurde das ›richtige‹ Sehen an ein Konzept von Zeugenschaft gekoppelt:

Nurwer das richtige (sowjetische) Bewusstsein erlangt hat, kann dementsprechend

ein verlässlicher Zeuge sein. Die Zeugenfiguren zeigten dem Publikum also, wie

16 Vgl. »Bericht über die Sitzung der Hauptrepertoirekommission des Mejercholʹd-Theaters

(1928)«, in:Mierau, Fritz. Sergej Tretjakow: Brülle, China! Ichwill ein Kind haben. Zwei Stücke. Ber-

lin 1976, S. 184f.

17 Trotz der Kritik hat Tretʹjakov sein Stück auch in der zweiten Fassung nicht zu einemHygiene-

aufklärungsstück umgearbeitet. Wie in der ersten Fassung fehlt in der zweiten Fassung eine

autoritative, aufklärende Stimme, die dem Publikum ein ›Urteil‹ nahelegt, und die Diskussi-

on als Topos bleibt vorherrschend. Interessant ist aber, dass die Szenen der Unordnung und

die Verbrechen, etwa die Vergewaltigungsszene, keinen Eingang in die zweite Fassung fan-

den. Auch die Anfangsszene, die das theatrale Setting zwischen Bühne und Publikum her-

stellt und das Publikum in den Zeugenstand holt, fehlt in der zweiten Fassung. Damit tritt

die Frage nach der Rolle des Volkes in der Herstellung von Recht und Ordnung in den Hinter-

grund.Das (Volks-)Gericht, daraufwird in der zweiten Fassungbereits in der Eröffnungsszene

hingewiesen, ist eine fest etablierte, externe autoritative Ordnungsinstanz. So ermahnt Mil-

da Jakov in der Szene Den Vater braucht man nicht mit folgenden Worten: »Wenn man mich

beleidigt hätte, wäre ich zum Volksgericht [narsud] gegangen. Keine Angst. Aber ich bin auf

mein Zimmer gegangen.« Vgl. Hofmann undDitschek, Tretʹjakov, Ichwill ein Kind!,Bd. 1, S. 137.

18 Vgl. Frölicher, »Aktive Partizipation oder inszenierte Mitsprache?«, S. 156.

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009 - am 13.02.2026, 15:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. DAS ENDE 215

›richtiges‹ Sehen in der neuen Gesellschaft funktionierte, und führten eine Re-

zeptionshaltung vor, die durch aktives Beobachten und Beurteilen gekennzeichnet

war.19DiesesKonzept vonZeugenschaft unterwandert Tretʹjakov: In Ichwill einKind!

gibt es keine verlässlichen, vorbildhaften Zeugen. »Aktive Zeugenschaft« führt zu

Gerüchten und Verleumdungen und selbst das Publikum, das im Gerichtstheater

in den sogenannten »inszenierten Zeugenaussagen« (inscenirovannye svidetelʹskie

pokazanija) zu ›objektiven‹ Augenzeugen des reinszenierten Verbrechens gemacht

wird, sieht bei Tretʹjakov nicht mehr als die Figuren auf der Bühne.

Aber auch auf Tretʹjakovs Bühne fehlen Figuren mit Übersicht, die dazu fähig

wären, das Geschehen verlässlich einzuordnen.Der Arzt in Tretʹjakovs Stück ist ge-

radezu eine Karikatur auf die Expertenfiguren in den Agitgerichten, die,wie imKa-

pitel 4 zum Aufstieg des Staatsanwaltes als neuem autoritativen Experten gezeigt,

als autoritative und auktoriale Stellvertreterfiguren der Autoren der Durchsetzung

der ›richtigen‹ Perspektive dienen. Obwohl Tretʹjakovs Arzt scheinbar Hygieneauf-

klärung betreibt – in der dritten Szene ist er etwa unterwegs zu einem Vortrag in

einem Kino –, ist er alles andere als eine wissenschaftliche Autoritätsfigur.

Die agonale Situation, die Tretʹjakov in seinem Diskussionsstück herbeiführt,

wird zeitgleich in den Agitgerichten immer konsequenter vermieden, wie ich im

Kapitel 5 zur Figur des Verteidigers darlege. Jede Frage oderThese, die in Ich will ein

Kind! auf der Bühne (vor)gestellt wird, löst einenKonflikt, einenKampf auf derBüh-

ne aus, der durch die Zuschauerinnen und Zuschauer neben der Bühne diskutiert

werden soll. Tretʹjakovs Stück lese ich als Anachronismus und dezidierte Kritik am

Gerichtstheater, das Ende der 1920er Jahre nur noch eine Position als die ›richtige‹

zeigt und die Gegenposition der Verteidigung abwertet. Das sowjetische Gerichts-

theater der Agitgerichtewollte keine Situationen der Zweideutigkeit: Es gibt nur ei-

ne Auslegung des Falles. Konflikte oder Kämpfe innerhalb der Gesellschaft und da-

mit innerhalb desGerichts gibt es im spätenGerichtstheater nichtmehr.DerKampf

richtet sich im Gerichtstheater Ende der 1920er Jahre gegen antigesellschaftliche

»Elemente«, gegen den »zweibeinigen Schädling«, den das Gericht in den Stücken,

wie ich in Kapitel 6 zur Angeklagtenfigur analysiere, zu entlarven und zu demaskie-

ren sucht.

19 Vgl. Kapitel 3 im vorliegenden Buch zu den Zeugenfiguren; Frölicher und Sasse »Das ›richtige‹

Sehen«, S. 64f.

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009 - am 13.02.2026, 15:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Gianna Frölicher: Sowjetisches Gerichtstheater

7.2.2 Platonovs Dummköpfe an der Peripherie (1928): Parodie auf das

Gerichtstheater der Sowjetunion

Platonovs erstesTheaterstück,Dummköpfe an der Peripherie20, entstand – vermutlich

inZusammenarbeitmitBorisPilʹnjak–zugrossenTeilen 1928auf einerForschungs-

reise imAuftrag desNovyjmir in den russischen Südosten umVoronež,wo Platonov

geboren wurde.21 Platonovs Stück ist in der russischen Peripherie angesiedelt. Der

Autor, der Ende der 1920er Jahre vermehrt kritisiert wurde und in den 1930er Jahren

nur noch vereinzelt publizieren konnte, entblösst in seinem Stück die Theatralität

eines durch unddurch amateurhaftenVolksgerichts auf demLande.Zugleich nahm

er in seinemTheaterstück unverkennbar TretʹjakovsThesen aus Ichwill einKind! auf,

das er vermutlich von Besprechungen aus der Zeitung kannte. Der Grundkonflikt

in Platonovs Stück ist ein ähnlicher wie bei Tretʹjakov: Wie in Ich will ein Kind! geht

es um die Trennung von biologischer und rechtlicher Vaterschaft. Nur treffen wir

bei Platonov die umgekehrte Situation an: Nicht der Kinderwunsch einer Frau steht

im Zentrum, sondern der Abtreibungswunsch des Buchhalters Ivan Pavlovič Baš-

makov, der unbedingt verhindern möchte, dass seine schwangere Frau Marʹja Iva-

novna ein Kind bekommt. Für eine Abtreibung braucht es jedoch die Erlaubnis der

»Organisation zum Schutz vonMutter und Kind« (Ochranamaterej i mladencev, kurz:

Ochmatmlad), die gleich in der ersten Szene eine Kommission zur Prüfung des Ab-

treibungsantrags zu den Bašmakovs entsendet.22 Das Eintreffen der Kommission

sorgt jedochnicht fürgeordneteVerhältnisse, sondern für einheillosesDurcheinan-

der.Undbaldwirdklar,dassdasStiftenvonUnordnunganstatt TransparenzSystem

hat: AlleMitglieder der Kommission spielenTheater und versuchen damit – ähnlich

wie der Dorfrichter Adam in Kleists Zerbrochenem Krug – ihre persönliche Verstri-

ckung in den Fall zu vertuschen.Denn jedesMitglied befürchtet, selbst biologischer

Vater des ungeborenenKindes zu sein,was jedoch auf keinenFall ans Licht kommen

soll. Es beginnt ein verworrenes juristisches Seilziehen umdie Frage,wer denn nun

für das Kind als rechtlicher Vater verantwortlich sei.

Der gesamte zweiteAkt vonPlatonovsStück spielt imSaal desVolksgerichts,das

über den Fall entscheiden soll. Bašmakov,Marʹjas Ehemann, klagt gegen die »Kom-

20 Platonov, Andrej P. »Duraki na periferii«, in: ders. Sobranie sočinenij. Bd 7: Duraki na periferii.

Pʹesy i scenarii, hg. von Korinenko, Natalʹja. Moskva 2011, S. 11-56.

21 Hintergrundinformationen zum Stück von Natalʹja Korinenko finden sich in ebd., S. 684f.

22 Die Ochrana materej i mladencev ist keine Erfindung Platonovs, sondern wurde zu Beginn der

1920er Jahre von Aleksandra Kollontaj, von 1920 bis 1923 Leiterin der Frauenabteilung des ZK,

gegründet. Tatsächlich war es so, dass Kommissionen dieser Organisation nach Prüfung der

sozialen Umstände die Bewilligung für Abtreibungen erteilten. René Fülöp-Miller schreibt in

dem ausführlichen Bericht über seine Sowjetunionreise von 1926 von der Arbeit dieser Kom-

missionen. Er nennt Fälle, in denen zwei Vätermit einem »Kollektivkind« vor der Kommission

erschienen seien. Vgl. Fülöp-Miller, Geist und Gesicht des Bolschewismus, S. 266.

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009 - am 13.02.2026, 15:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. DAS ENDE 217

mission zum Schutz von Mutter und Kind«. Durch den Gerichtsprozess möchte er

bewirken, dass ihm seine rechtliche Vaterschaft aberkannt wird. Stattdessen soll

die staatlicheKommission,die das Kind durch ihrenEntscheid sozusagen ›gezeugt‹

hat, zur rechtlichen Vaterschaft und damit zum Zahlen von Alimenten verpflichtet

werden.

Die Gerichtsszene verkommt in jeder Hinsicht zur Gerichtsparodie. Parodiert

wird mit dieser Darstellung auch das in den Agitgerichten gezeigte Gericht, das

stets funktioniert, transparent agiert und zu einem klaren Urteil kommt. Platonovs

Gericht dagegen erweist sich als absolut unfähig, eine ordentliche und transparen-

te Untersuchung durchzuführen, die verschiedenen Parteien zu befragen und die

Situation zu klären. Eine ›Verhandlung‹ des Falles im eigentlichen Sinne bleibt aus,

vielmehr spielt das Gericht bei Platonov äusserst schlechtes Gerichtstheater: Es ver-

sucht Gericht zu imitieren, was aber misslingt.

Ähnlich instabil wie die Grenzen zwischen Individuum und Kollektiv, die an-

hand der Auslegung der Vaterschaft in Platonovs Stück verhandelt werden, sind die

Rollen von Kläger und Angeklagten, die ständig wechseln. Aber auch die potentiel-

len Zeugen schaffen bei Platonov keine Evidenz, da sie lediglich bemüht sind, ihre

eigeneHautzu retten. ImGegensatzzudenAgitgerichtenbringt auchdasAktivwer-

den des Publikums in PlatonovsGerichtssaal alles andere als Klarheit undOrdnung:

Ständig wird die Gerichtsverhandlung unterbrochen.

In dem heillosen Durcheinander kommt es nicht zu einer Verhandlung der Sa-

che und so verlässt das Gerichtspersonal bald schon fluchtartig den Saal – zwecks

Fortführung des Prozesses und Urteilsfindung auf der Herrentoilette, dem ein-

zigen ruhigen Ort. So entzieht sich bei Platonov das Gericht der Öffentlichkeit.

Die Undurchsichtigkeit des Gerichts offenbart umso stärker, worum es hier geht,

und das Gericht stellt den Zuschauerinnen und Zuschauern gerade die eigene

Intransparenz im Sinne einer völligen Willkür vor Augen. Ähnlich wie in vielen

literarischen Vorlagen von Gerichtstheaterstücken, das berühmteste Beispiel ist

wohl Kleists Zerbrochener Krug, geht es in Platonovs Parodie darum, das Gericht und

dessen (Macht-)Mechanismen blosszustellen – etwas, was in den Agitgerichten,

die das Gericht als In- oder Exklusionsritual stets affirmieren, nicht geschieht.

Platonovs Gerichtsparodie kam aber offensichtlich Ende der 1920er Jahre nicht gut

an: Laut der Zeitschrift Leser und Schriftsteller (Čitatelʹ i pisatelʹ) bekam das Stück nach

einer Lesung 1928 von einem Grossteil der Anwesenden schlechte Kritiken.23

Ist bei Tretʹjakovdas allgemeineDurcheinander auf derBühnedemaktivenUm-

bau der Gesellschaft geschuldet, herrscht in Platonovs Peripherie vollkommene Le-

thargie,niemand ist fähig zuhandeln.UndauchdasTheaterpublikumbleibt ähnlich

passiv wie die Figuren auf der Bühne.

23 Vgl. Platonov, Sobranie sočinenij. Bd. 7, S. 685.

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009 - am 13.02.2026, 15:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Gianna Frölicher: Sowjetisches Gerichtstheater

Die juridischenAkteals sprachlicheSetzungensind inPlatonovsStückdie einzi-

geMöglichkeit, potentiell etwas zu verändern.Wie schon beimEntscheid der Kom-

mission ist es in Dummköpfe an der Peripherie schliesslich nur das Urteil, der sprach-

liche Akt, der eine performativeWirkung entfalten kann und der auf der Bühne ge-

zeigt wird: Der Kläger bekommt Recht und die Kommission wird zum rechtlichen

Vater des Kindes erklärt.

Aber selbst das Sprechen des Urteils bleibt in Platonovs Stück ein prekärer Akt:

Der Richter folgt einem vorgefertigten Lückentext – der an die Lückentexturteile

in den Agitgerichtsskripten erinnert –, er vergisst jedoch, gewisse Lücken auszu-

füllen. So bleibt etwa die Angabe des genauen Gesetzesparagraphen beim Urteil-

spruch aus: »Auf der Grundlage des … Artikels des Zivilgesetzes wird entschieden,

dass…dieKommission des Schutzes fürMutter undKindOchmatmlad in derKern-

zusammensetzung dem Herren Bašmakov I. Pe. Alimente bezahlen muss …«24 Der

Richter hat seinenText nicht gut gelernt, er spielt seineRolle schlecht: Imbesten Fall

imitiert er einen Urteilsakt und dessen spezifische Sprache.

Obwohl höchst theatral undprekär, so ersetzendie juridischenAkte inPlatonovs

Stück die eigentliche Sprache, die tatsächliche Diskussion oder Handlungen. Dass

jedoch juridische Akte eben doch rein sprachlich bleiben, zeigt die letzte Szene von

Platonovs Stück: Vor lauter Diskussionen und Beschlüssen, wie die Elternschaft zu

regeln sei, wird das unterdessen geborene Kind vergessen und stirbt. Das Kind, das

zwar durch das ganze Stück hindurch die eigentliche Sache ist, die zur Verhandlung

kommt, scheint ausserhalb des juridischen Diskurses keine Existenz zu haben.25

Platonov zeigt eine ausweglose Situation,die durchdas amateurhafteGericht in

der Peripherie und durch dessen undurchsichtige Beschlüsse hervorgerufen wird.

Platonovs theatrale Parodie unterwanderte damit – ob bewusst oder unbewusst –

die gerade in der Justiz Ende der 1920er Jahre immer offensichtlicher werdendeDe-

monstration undDurchsetzung vonMacht durch den Staatsapparat, die sich in den

Gerichtsdarstellungen der letzten Agitgerichte sowie der beginnenden Schaujustiz

Ende der 1920er Jahre zeigt – zumindest in Bezug auf die weit vomMachtzentrum

entfernte Peripherie. Jedoch auch am vergleichsweise harmlosen Gerichtsbeispiel

aus der Peripherie macht PlatonovsTheaterstück dieTheatralität des Justizappara-

tes sichtbar. JeneTheatralität, die die letzten Agitgerichtsbroschüren gerade zu ver-

bergen suchen.

24 Platonov,Duraki na periferii, S. 34. »На основании статей гражданского кодекса… постанов-

ляется… Комиссии охматмлада узкого состава платить алименты гр. Башмакову, И. Пе…«

25 So kommt die Kommission im Stück gegen Ende im letzten Akt selbst zum Entschluss, dass

die Welt »juridisch nicht existiere« (»Стало быть, он [мир] юридически не существует.«),

weshalb deren Existenz auch nicht abschliessend bewiesen sei. Vgl. Platonov, Duraki na pe-

riferii, S. 50.

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009 - am 13.02.2026, 15:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. DAS ENDE 219

7.3 Die letzten Agitgerichte: Von der »Realität der Inszenierung« zur
»Inszenierung der Realität«

7.3.1 Illusion und Nachahmung ›realer‹ Gerichtsprozesse

Das Ausloten der Grenze zwischen Spiel und Ernst, Fiktion und Realität war dem

Genre der Agitgerichte in seiner Überblendung vonGericht undTheater von Anfang

an eigen.Wie in der Einleitung zum vorliegenden Buch gezeigt, lässt selbst Walter

Benjamin in seinemMoskauer Tagebuch die Frage zunächst offen, ob die »Gerichts-

verhandlung« im BauernklubTheater oder ein juristisch wirksamer Prozess war.

Die Autorinnen undOrganisatoren der Agitgerichte waren sich der Ambivalenz

der Gerichtsinszenierungen in Bezug auf deren Fiktionalitätsstatus durchaus be-

wusst, bisweilen sahen sie die Schaffung einer Realitätsillusion, die das Publikum

bis zum Schluss im Glauben liess, in einem echten Gerichtsprozess zu sitzen, als

wirksames Verfahren.Wie im Kapitel 2 zur Rolle des Publikums in den Agitgerich-

ten gezeigt, zielte dasGenre–ganz imGegensatz zu damals verfochtenen Ideen der

»Verfremdung« – vor allem auf die affektive Involvierung der Zuschauerinnen und

Zuschauer. Immer wieder ist in diesem Zusammenhang die Rede von der »Realität

der Inszenierung« (realʹnostʹ inscenirovki): Die Inszenierung sollte möglichst so ge-

macht sein, dass dasTheater als solches nicht sichtbar wird.Demgegenüber benut-

zendieAutorinnenundAutorendenBegriff der »Theatralität«geradenicht imSinne

eines Bewusstseins der Zuschauerinnen und Akteure, dass sie imTheater sind und

Theater spielen – wie ihn etwa avantgardistische Theatermacher wie Mejercholʹd

oder Evreinov hervorgehoben hatten.Theatralität bedeutet für sie die Schaffung ei-

ner möglichst guten Illusion. Verfahren der Verfremdung, die dem Publikum das

Theater als solches bewusst gemacht hätten, wurden kaum eingesetzt. Im Gegen-

satz zu einer klassischen Bühnenillusion – dessen waren sich die Autorinnen und

Autoren bewusst –konnte das »realistische« Gerichtstheater dasTheater als solches

gänzlich zum Verschwinden bringen und war ›echten‹ Gerichten zum Verwechseln

ähnlich – nicht zuletzt durch die gleichzeitig stattfindende Annäherung von juridi-

schen Laiengerichtsformen an dasTheater.

DasSpielmit verschiedenenMöglichkeitender Illusionserzeugung,die Ideeder

»Realität der Inszenierung« oder der »Theatralität desGerichts« transformierte sich

jedoch im Verlauf der 1920er Jahre deutlich. Wie der Agitgerichtsautor Vasilij Gri-

gorʹev es 1929 selbst im Vorwort zu seinem Stück analysierte, »entwickelte sich das

Agitgericht in Richtung einfacher Nachahmung eines echten, wirklichen Gerichts-

prozesses«26. Als einer von wenigen Autoren kritisiert Grigorʹev Ende der 1920er

26 Grigorʹev, Sud nad dezertirom pochoda za urožaj, S. 5. »В то время как живая газета развива-

лась в сторону все большей и большей театральности, отходя от первоначальных сухих

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009 - am 13.02.2026, 15:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Gianna Frölicher: Sowjetisches Gerichtstheater

Jahre die Verwischung der Grenzen zwischen Theater und Gericht. Die allermeis-

ten Autorinnen und Autoren fordern zu dieser Zeit dezidiert die Abschaffung von

sichtbarerTheatralität zugunsten einer Annäherung an reale Gerichte.Dazu gehört

etwa der Verzicht auf Schminke oder Verkleidung,wie es 1930 der Agitgerichtsautor

Naumov verlangt. Dieser Verzicht bedeute jedoch keinen Verzicht auf Schauspiel,

imGegenteilmüssten die Akteure umso besser »spielen«.Durch die Annäherung an

»ein reales Gericht«, das »der Form nach einer Auswärtssession des Volksgerichts

entspricht«, könne man dem Agitgericht »mehr Autorität« verleihen, schreibt der

Autor in der Einleitung zu seinem Gericht über Antisemitismus.27

Mit der Nennung der »Auswärtssession eines Volksgerichts« (vyezdnaja sessija

narodnogo suda) spricht Naumov die zunehmende Tendenz zur Verwischung der

Grenze zwischen Theatergenre und theatraler (jedoch ›realer‹) Gerichtspraxis in

der Sowjetunion Ende der 1920er Jahre an. Die Auswärtssessionen des Volksge-

richts wurden direkt vor Ort in Dörfern oder abgelegenen Betrieben abgehalten.

Parallel zu Stalins Kritik- und Selbstkritikkampagne 1927/28, im Zuge derer alle

aufgefordert wurden, ihre eigenen Fehler und die Fehler der anderen öffentlich an-

zuprangern28, wurden zudem ab 1928 sogenannte »Genossengerichte« (tovariščeskie

sudy), die bereits während der Bürgerkriegsjahre erprobt worden waren, und zu

Beginn der 1930er Jahre »Gesellschaftsgerichte« (obščestvennye sudy) eingeführt. Es

handelte sich dabei um Laiengerichte, die in Fabriken, Betrieben oder Dorfge-

meinschaften Verstösse gegen die (Arbeits-)Disziplin ahndeten, teilweise aber auch

private Klagen von Betriebsangestellten behandelten.29 DieOrte der Durchführung

dieser Gerichte, deren Laiencharakter und die auf Disziplinarmassnahmen ausge-

richtete Praxis waren vomTheater der Agitgerichte kaum zu unterscheiden. Dabei

war es nicht nur dasTheater, das sich demGericht annäherte, vielmehr näherte sich

auch die Gerichtspraxis demTheatergenre an.

полугазетных статей, агитсуд шел в сторону простой подражательности настоящему за-

правскому суду.«

27 Naumov, Delo Giseleviča. Sud nad antisemitami, S. 3f. »Необходимость придания агитсуду

большей авторитетности требует от исполнителей и участников суда построения его та-

ким образом, чтобы он как можно более приближался к реальному суду, т.-е. по форме

походил на выездную сессию Народного суда. Поэтому чем менее актеры будут прибе-

гать к гриму, чем естественнее будут допросыи реплики, тем лучше суд достигнет постав-

ленной цели. Однако, уничтожение грима у исполнителей ролей в агитсуде не означает

отказа от актерскойигрывообщеи, дажеболее того, именно в этом случае она становится

особенно необходимой.«

28 Vgl. Frölicher und Sasse, Gerichtstheater, S. 19f.

29 Vgl. Starun, Marija. »Repressii i ėmansipacii socialističeskoj zakonnosti: proizvodstvennyj to-

variščeskij sud v gody pervych pjatiletok«, in: Laboratorium: žurnal socialʹnych issledovanij, Bd.

14, 3 (2022), S. 87-118.

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009 - am 13.02.2026, 15:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. DAS ENDE 221

7.3.2 Die Forderung nach echten Angeklagten

Anstatt auf diese ›Konkurrenz‹ durch die juridischen Laienjustizpraktiken mit de-

zidierter Theatralität zu antworten, wie das noch vereinzelte Autorinnen und Au-

toren von Gerichtsprozessen Ende der 1920er Jahre versuchen, vollzieht das Thea-

tergenre Ende der 1920er Jahre eine regelrechte antitheatraleWende. Nachdem das

Agitgerichtstheater sich bis anhin bemüht hatte, Gerichtsprozesse möglichst ›echt‹

nachzuahmen, gingen die Autorinnen und Autoren nun noch einen Schritt weiter.

Indenbom,Autor der Agrargerichte, die imZuge der Entkulakisierungskampagnen

während des ersten Fünfjahresplanes herausgegebenwurden, fordert 1929 den Ein-

satz »echter Angeklagter«. In der allgemeinen Einleitung zu seinen Szenarien unter

dem Zwischentitel »Wem die Rolle des Angeklagten geben?« schreibt der Autor:

»Am besten ist, wenn der Angeklagte ›echt‹ ist, d.h. wenn jemand aus der Bau-

ernjugend ›sich selbst vor Gericht spielt‹. Alle Fakten, für die er angeklagt wird,

stammen in diesem Fall aus dessen Betrieb und in seinen Aussagen vor Gericht

beschreibt der Angeklagte den tatsächlichen Zustand seines Hofs. Wenn es euch

nicht gelingt, jemanden dazu zu überreden, Angeklagter zu sein, so muss einer

der Organisatoren des Gerichts oder einer aus dem Dramenzirkel die Rolle des

Angeklagten spielen. […] Um [in diesem Fall] das Erfinden aller Einzelheiten des

Betriebs und der Familie zu erleichtern, könnt ihr als Vorbild jemanden der ande-

ren Dorfbewohner nehmen.«30

Geht es nach Indenbom, so beschränkt sich im Fall der Rolle des Angeklagten das

»Theater« darauf, dass dieser »sich selbst spielt« – eine Idee, die auch von ande-

ren Autoren übernommenwird.Die Gerichtsinszenierung dient also dazu, dass ein

»echter«Angeklagter öffentlich angeprangertwirdundSelbstkritik übt.DerEinsatz

eines Schauspielers, der die Rolle des Angeklagten »spielt« und sich dabei an einem

»echten« Dorfbewohner orientiert, ist eher eine Notlösung.

Auch der Agitgerichtsautor Sigal schlägt in seinem letzten Szenarium für ein

Gericht über einenAlkoholiker (Sudnadpʹjanicej, 1930) vor, denAngeklagten durch einen

»echten«Alkoholiker zuersetzen–vordergründigumgrösstmöglicheAktualität des

»Materials« besorgt:

30 Indenbom, Agrosudy, S. 21. »Кому поручить быть подсудимым? Лучше всего, если подсуди-

мый будет ›взаправдашный‹, т.-е. кто-нибудь из крестьянской молодежи будет ›играть на

суде самого себя‹. Все факты, за которые будут его судить, в этом случае будут взяты из его

хозяйства, а давая свои показания на суде, он будет описывать действительное положе-

ние своего хозяйства. Еслижевамне удастсяникого уговорить бытьподсудимым, что воз-

можно, то придется одному из организаторов суда или кому-нибудь из драмкружковцев

разыграть роль подсудимого. […] Чтобы облегчить себе придумывание всяких подробно-

стей о хозяйстве и семье, можете взять за образец кого-нибудь из ваших односельчан.«

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009 - am 13.02.2026, 15:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Gianna Frölicher: Sowjetisches Gerichtstheater

»Der Erfolg der Gerichtsverhandlung ist umso grösser, je mehr örtliches Material

vorkommt (aus dem Alltag der Masse, der das Gericht vorgeführt wird). Besser ist

es, einen Schauprozess über einen ›echten‹, ›eigenen‹ Trunkenbold zu veranstalten

(einen der Arbeiter oder Angestellten des gegebenen Betriebes, Mitglieder der

Mietergenossenschaft usw.). In diesem Fall ist der Text des vorliegenden Gerichts

nur als Schema zu benutzen.«31

Sigals letztes Stück unterscheidet sich so nochmals deutlich von seinen früheren

Szenarien: Der Angeklagte wird nichtmehr von einemSchauspieler dargestellt und

auch seine Erkennbarkeit stellt kein Problemdar– imGegenteil: Gerade der Einsatz

eines »echten, eigenen« Trunkenbolds macht die Gerichtsinszenierung nun beson-

ders erfolgreich (und aktuell). Dient das Skript als Vorlage für weitere Schaupro-

zesse über »echte« Alkoholiker, so wird es zur schematischen Vorlage. Wird es als

»Theaterstück« inszeniert, so kann der Text wörtlich übernommen werden.32

Sigals letztes Stück hat sich von seinen früheren Stücken, aber vor allem auch

den spielerischen Agitgerichtsskripten der beginnenden 1920er Jahre, in denen et-

wa einSchwein,einPflug oderGott vorGericht standen,entscheidendentfernt.Von

Theater als solchem kann hier nicht mehr die Rede sein, vom »Theater« bleibt le-

diglich die Technik des Inszenierens übrig. Zugleich werden die Grenzen zwischen

Fiktion und Realität für alle Beteiligten verwischt, während bei der Aufführungmit

allenMitteln versuchtwird,das »Theater«, also die Inszenierung,zu verbergen.Ver-

anstaltet werden nun Laienschauprozesse über echte Angeklagte –vorerst noch im-

merunterdem›Label‹ derAgitgerichte.Die Illusion,die erzeugtwird, ist keine thea-

trale Illusion. Diese Entwicklung Ende der 1920er Jahre kann man als ›Schritt ins

Reale‹33 bezeichnen: Inszeniert wird hier die Realität derjenigen Teilnehmerinnen

und Teilnehmer, die sich vor Gericht selbst spielen müssen und deren Realität sich

durchdie öffentliche und soziale BlossstellungundDiffamierungüber dieGerichts-

inszenierung hinaus verändern konnte.

In der oben bereits besprochenen Broschüre zum Gericht über musikalischen

Schund von 1931 heisst es, das Urteil solle den »echten« Angeklagten einen Schlag

versetzen:

31 Sigal, Sud nad pʹjanicej, S. 4. »Успех суда тем больший, чем будет больше местного мате-

риала (из быта той массы, среди которой этот суд проводится). Лучше поставить показа-

тельный суд над ›настоящим‹, ›своим‹ пьяницей (из среди рабочих или служащих данного

предприятия, членов жакта и т. д.). В этом случае текстом настоящего суда надо пользо-

ваться только как схемой.« [Hervorhebungen im Original]

32 Die Frage, ob das Urteil – wenn das Gericht etwa den Ausschluss des Alkoholikers aus dem

Betrieb beschliesst – in der Realität wirksam wird, lässt Sigal unbeantwortet.

33 Vgl. Frölicher und Sasse, Gerichtstheater, S. 18.

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009 - am 13.02.2026, 15:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. DAS ENDE 223

»Natürlich soll das Urteil auch konkreten Repräsentanten und Verbreitern von

Schundmusik einen Schlag versetzen. Wer sind die Angeklagten? Wenn das

Gericht auf der Grundlage von örtlichem Material organisiert wird, so kann man

als Angeklagte echte Schuldige einladen. Aber dieser Umstand verpflichtet zu

einer sehr sorgfältigen Vorbereitung: Mindestens muss man von den Angeklag-

ten Thesen und Reden im Voraus erhalten. Im Falle, dass der Angeklagte sich

weigert aufzutreten (und das passiert allem Anschein nach auch), so kann man

ihn einfach durch einen Schauspieler ersetzen.«34

Interessant ist der Hinweis des Autors, dass gerade eine Gerichtsinszenierung über

einen »echten« Schundmusiker besonders gut vorbereitet werden muss. Um der

durch die Realitätseffekte ausgelösten Unkontrollierbarkeit entgegenzuwirken, soll

der Angeklagte seinen Text aufschreiben und einreichen.Vinogradov stellt in seiner

Broschüre klar,dass »diesesGericht keine Improvisation [ist]:Wir gehen insGericht

mit einer vorbereiteten Entscheidung […].«35

Aus der Theaterpraxis der Agitgerichte übernimmt der Autor also das festge-

schriebene Skript sowie die Proben, durch die sich der Ablauf des Gerichts besser

kontrollieren lässt – und als Notlösung auch Schauspieler. Was jedoch inszeniert

wird, ist keinTheaterstück zur Aufklärung der Anwesenden, sondern eine öffentli-

che Anprangerung und Diffamierung von »echten Schuldigen«, »konkreten Reprä-

sentanten und Verbreitern von Schundmusik«.36

InVinogradovsBroschürewirdder fliessendeÜbergang von theatraler Praxis zu

einer (theatral) inszenierten (Laien-)Justiz besonders offensichtlich. Je nachdem, in

welche Richtung die konkrete Umsetzung des »Materials« kippt, dient die Broschü-

re als Vorlage für einTheaterstück oder für einGenossen- oderGesellschaftsgericht.

In der Idee von »echten« Angeklagten und der gleichzeitigen Tendenz, die Stü-

cke akribisch genaumit Skript vorzubereiten, zeigt sich, auf wessen Seite die Mög-

lichkeit zur Inszenierung lag: Nur die Regie beziehungsweise die Organisatorinnen

und Organisatoren bestimmen die Rollen und verfügen über dasTheater als Insze-

nierungsmethode. Die theatrale Fiktion, die als solche verborgen wird, wird zu ei-

nem Mittel der Kontrolle. Die Fiktion als schöpferische Kraft aller Beteiligten, die

34 Vinogradov, Sud nadmuzykalʹnoj chalturoj, S. 32. »Конечно, приговор суда должен ударить и

по местным конкретным носителям и проводникам халтуры. Кто же будут обвиняемые?

Если суд организуется на основеместногоматериала, томожнопригласить в качестве об-

виняемых настоящих виновников. Но это обстоятельство обязывает к очень тщательной

подготовке: нужно, по крайней мере, заранее получить у обвиняемых тезисы и выступ-

лений. В том же случае, если обвиняемый откажется от этого выступления (а это, по всей

видимости, так и случится), то просто следует заменить его артистом.«

35 Ebd., S. 31. »[…] этот суд – не импровизация: мы идем на суд с заранее готовым решением

[…].«

36 Vgl. ebd., S. 32.

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009 - am 13.02.2026, 15:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Gianna Frölicher: Sowjetisches Gerichtstheater

zu Beginn des Genres mit der Idee von Selbsttätigkeit und Improvisation im Zen-

trum stand, ist Ende der 1920er Jahre aus demGerichtstheater verschwunden. Und

auch die Zuschauerinnen und Zuschauer werden durch die Verwischung der Gren-

zen vonTheater undGericht nicht dazu aufgefordert, über die Grenzen von Realität

und Fiktion nachzudenken, sondern müssen ihre Rolle richtig ›spielen‹, wollen sie

nicht selbst zu Angeklagten werden.

Bevor das Genre der Agitgerichte Anfang der 1930er Jahre verschwindet und die

Broschüren in den Bibliotheken und Archiven langsam verstauben, inszenieren die

Stücke reale Prozesse mit realen Konsequenzen für die Beteiligten.

7.3.3 Das letzte Skript: Protokoll eines »Genossengerichts«

Der Übergang des Theatergenres in eine theatrale Laienjustiz wird am offensicht-

lichsten bei Betrachtung des allerletzten Skripts, das ich in den Archiven bei der

einschlägigen Suche nach Agitgerichten fand. Es handelt sich um eine Broschüre

mit dem Titel Gericht über die Pfuscher37 (Sud nad brakodelami, 1933), herausgegeben

im Staatsverlag in Moskau. Die unauffällige Broschüre unterscheidet sich in For-

mat und Aussehen nicht im Geringsten von früheren Agitgerichtsbroschüren: Sie

ist aufgeteilt in ein Vorwort, ein kleines Kapitel zur »Organisation des Gerichts und

seiner Teilnehmer«, gefolgt von der Eröffnung des Gerichts, der Verlesung der An-

klageschrift, der Zeugenbefragungen, Plädoyers etc. Einzig der Untertitel »Erfah-

rungsbericht der Organisation eines produktionstechnischen Gerichts in der Typo-

graphieNr. 7 ›FunkederRevolution‹ […]« verblüfft.Tatsächlich offenbart sich bei ge-

naueremHinschauen,dass es sich umdas Protokoll eines »Genossengerichts« (tova-

riščeskij sud) handelt, durchgeführt am 10.Dezember 1932 imKlub des Typographie-

betriebs »Funke der Revolution« in Moskau. In der Broschüre heisst es, das Gericht

sollte im Betrieb »Funke der Revolution« erwirken, dass Massnahmen zur Verbes-

serung der Qualität ergriffen werden und sich die Arbeiter, wie es der Vorsitzende

zu Beginn formuliert, »nach diesem Gericht schämen, eine schlechte Qualität bei

der Produktion zuzulassen.«38 Das Gericht wurde hier als Rahmen für das Ritual

der öffentlichen und kollektiven (Selbst-)Kritik gewählt, zu der während des ersten

Fünfjahresplans insbesondere auch Betriebe, Fabriken oder Institutionen aufgeru-

fen waren.

Obwohl es sich bei der Broschüre explizit nicht mehr um ein Theaterskript

handelt, erfüllt die Publikation eine sehr ähnliche Funktion wie die letzten Agit-

gerichtsbroschüren: Das Protokoll des »Produktionstechnischen Schauprozesses«

37 [O. A.] Sud nad brakodelami. Opyt organizacii proizvodstvenno-techničeskogo suda v tipografii no

7 »iskra revoljucii« tresta mosobl-poligraf . Moskva 1933.

38 [O. A.], Sud nad brakodelami, S. 9. »Мы должны так поставить дело, чтобы после этого суда

рабочим […] было стыдно выпустить плохое качество продукции.«

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009 - am 13.02.2026, 15:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. DAS ENDE 225

(Pokazatelʹnyj proizvodstvenno-techničeskij sud), wie das Gericht weiter unten auch

genannt wird, soll anderen (polygraphischen) Unternehmen als beispielhafte Vor-

lage für die Organisation eigener Gerichtsprozesse dienen.39 Es ist also nicht nur

Protokoll, sondern auch Vorlage für weitere Prozesse.Wie bei den Agitgerichten ist

dabei die Einhaltung der juristischen Formalitäten nebensächlich, wie der Vorsit-

zende bei der Eröffnung des Gerichts feststellt: »Ich denke, dass unser Gericht viele

Formalitäten auslässt.«40 Grund dafür sei, dass nur so alle Ursachen, die Pfuscherei

hervorrufen, gänzlich aufgedeckt werden könnten.41

Nebender publizistischenAufbereitungdesProtokolls lassen sich auchdasNar-

rativ und der Plot des Genossengerichts kaum von den Agitgerichten unterschei-

den: Die Angeklagten sehen ihre Schuld zu Beginn nicht ein, durchlaufen aber wäh-

rend des Prozesses eine Bewusstwerdung und üben am Schluss kollektiv Selbstkri-

tik.Und selbst die öffentliche Verteidigung kommt zumSchluss, sie sei überflüssig,

da alle Arbeiter und die Leitung des Betriebs gemeinsam die Schuld an den Fehlern

tragen.Einer der Angeklagten bestätigt amSchluss: »Wir haben alle gemeinsamge-

pfuscht.Und sogar der Verteidiger, der versucht hat, uns zu verteidigen, konnte das

nicht tun, denn es stellte sich heraus, dass es nicht viel zu verteidigen gab.«42 Wie

bei den späten Agitgerichten mündet das Genossengericht in den grossen Konsens

zwischen Anklage und Verteidigung, wodurch die Seite der Verteidigung überflüs-

sig wird.43

Das von mir anfänglich als Agitgerichtsbroschüre identifizierte Protokoll des

Genossengerichts offenbart in Wirklichkeit den Übergang von Gerichtstheater zur

Laienjustiz in den 1930er Jahren. Es zeigt, wie die Narrative und die theatralen (fik-

tionalen) Verfahren und Inszenierungstechniken der Agitgerichte sowie die Erfah-

rung bei der Organisation von Gerichts(theater)prozessen direkt in die Praxis der

Laiengerichte Anfang der 1930er Jahre einflossen.

39 Ebd., S. 6. »Выпуская настоящую брошюру, представляющую собой обработанную сте-

нограмму судебного заседания, обвинительное заключение и приговор, техпроп НКЛП

РСФСР считает, что опыт 7-й типографии Мособлполиграфа представляет интерес для

всех полиграфических предприятий нашего Союза и должен быть использован как опыт

массового мероприятия техпропаганды […]«

40 Ebd., S. 9. »Я думаю, что многих формальностей наш суд избежит.«

41 Ebd.

42 Ebd., S. 55. »Все мы вместе работали на брак! И даже защитник, который старался защи-

тить нас, все-таки этого сделать не мог, потому что оказалось мало материала для защи-

ты.«

43 Ausserdemerinnert das Vokabular der Broschüre stark an die Agitgerichte. ImVorwort heisst

es etwa, das »richtig inszenierte/ choreografierte Ereignis« (pravilʹno postavlennoemeroprijatie)

erfordere viel Vorbereitung (ebd. S. 6).

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009 - am 13.02.2026, 15:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Gianna Frölicher: Sowjetisches Gerichtstheater

7.4 Epilog: Das Theater selbst kommt vor Gericht

Kurz bevor das Theatergenre der Agitgerichte endgültig in eine theatrale Laien-

schaujustiz überging, kam das selbsttätige Theater der »kleinen Formen« und mit

ihm das Genre der Agitgerichte unter Beschuss: Wie Lynn Mally in ihrer kultur-

historischen Studie zum Amateurtheater in der Sowjetunion zeigt, verurteilte

bereits 1927 die Agitpropabteilung der KP bei einer Theaterkonferenz die »Ama-

teurhaftigkeit« (ljubitelʹščina) der kleinenTheaterformen, wobei sie auch explizit die

Agitgerichte nannte.44 Einen Grund für die Kritik an den kleinen Theaterformen

siehtMally darin, dass sich die sogenannten »selbsttätigen Formen« des Laienthea-

ters im Gegensatz zum professionellen Theater schlecht kontrollieren liessen.45

Die Partei forderte die Reprofessionalisierung des Theaters und die Rückkehr zu

klassischen Theaterrepertoires, die weder mit der »Form« experimentierten noch

versuchten, alle Beteiligten in schöpferische Akteure zu verwandeln.

Die Annäherung des Genres der Agitgerichte an juridische Praxen, die Verban-

nung dermarkiertenTheatralität, ja schliesslich dieGrenzüberschreitung desThea-

ters in Richtung ›echter‹ Gerichtsprozessemit echten Angeklagten oder Zeugen an-

stelle von vielleicht mittelmässigen Laiendarstellern muss so auch als Antwort auf

den Vorwurf der »Amateurhaftigkeit« des Theaters gesehen werden: als Versuch,

sich vom Theater der ›kleinen Formen‹ zu emanzipieren und das Theatergenre zu

›professionalisieren‹. ›Professionalisiert‹ wurde dadurch aber nicht nur das Thea-

ter, sondern zugleich auch die Laienjustizpraxis. DasTheater der Agitgerichte wur-

de zumVorbild und zurVorlage für Laienjustizprozesse,die imZusammenhangmit

Stalins Kritik- und Selbstkritikkampagne wiedereingeführt wurden und Hochkon-

junktur hatten.

Das Ende des selbsttätigen Theaters und damit auch des Agitgerichts als Thea-

tergenrewurde offiziell ebenfalls in einer Art Gerichtsprozess besiegelt: 1932 fand in

Moskau ein grosses Laientheaterfestival statt, zu demTheatertruppen aus demgan-

zenLandeingeladenwurden.AmEndedesFestivals kürtedieFestivaljury langeStü-

cke, die sich am professionellen »klassischen«Theaterkanon orientierten, während

sie die Theatergruppen der selbsttätigen »kleinen Formen« öffentlichkeitswirksam

44 Vgl. Wood, Performing Justice, S. 204. Wood zitiert eine Statistik des Proletkult, die bereits

ab 1927 einen starken Rückgang der Agitgerichte und eine zunehmende Konkurrenz durch

klassische Stücke und das aufkommende Kino aufzeigt. Wie Mally in ihrer Monografie zum

Amateurtheater in der frühen Sowjetunion jedoch aufzeigt, erlebte das Agittheater der Agit-

propbrigaden zur Zeit des ersten Fünfjahresplans nochmals einen Aufschwung. Vgl. Mally,

Revolutionary Acts, S. 156f.

45 Vgl. ebd., S. 171f.

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009 - am 13.02.2026, 15:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. DAS ENDE 227

kritisierte. Mit dem vernichtenden Urteil legte die Jury endgültig fest, dass selbst-

tätigesTheater fortan nicht mehr ins sowjetische Repertoire gehörte.46

Nicht nur das selbsttätigeTheater und mit ihm avantgardistische Experimente der

Improvisation und Publikumspartizipation kamen in den 1930er Jahrenmassiv un-

terDruck.AnTretʹjakov zeigt sich exemplarisch,dassdie Idee einesGerichts alsDis-

kussion, in dem Autoritäts- und Machtkonstellationen nivelliert oder theatral un-

terwandertwerden,nichtmehr erwünschtwaren.Tretʹjakov versuchte inden 1930er

Jahren sein eigenes, noch wenige Jahre zuvor vertretenes Konzept von Diskussion,

Theater und Gericht, das an die Anfänge des Genres der Agitgerichte erinnerte, zu

revidieren. 1930 schrieb er eineGerichtsreportagemit demTitel »Säuberung« (»Čist-

ka«) imBandFeld-Herren47.Obwohl sichderTitel »Säuberung«vordergründigauf ein

Säuberungsgericht48 in einer Kolchose bezieht, so »säubert« Tretʹjakov implizit im

Grunde auch seine eigenen früheren Texte.

In der wenige Seiten langen sogenannten »operativen Reportage« berichtet der

Erzähler,wie er als Zuschauer eines Gerichts in einer Kolchose aus Unzufriedenheit

über den Hergang des Prozesses selbst dasWort ergreift.49Was folgt, ist aber nicht

die Aktivierung einerDiskussion oder einesDialogs.Vielmehr schlüpft der Erzähler

in seiner Rede in die Rolle eines anklagenden Staatsanwalts. Die Angeklagten wür-

den das Kollektiv ignorieren, das sie vor Gericht gestellt hat, seien nicht geständig

und übten keine Selbstkritik, konstatiert der Erzähler in seinem Plädoyer, mit dem

er schliesslich Gericht und Publikum von der Schuld der Angeklagten überzeugt.

In der geschildertenGerichtsszene zeigt TretʹjakovmitwenigenMitteln,wie die

Säuberungsjustiz in den 1930er Jahren funktioniert: Das Gericht wird zum gesell-

schaftlichen Instrument, um eine antisowjetische Gesinnung sichtbar zu machen.

Was Sylvia Sasse in ihrem Buch Wortsünden. Beichten und Gestehen in der russischen

Literatur allgemein aufzeigt,50 legt Tretʹjakovs Erzähler in seiner Rede offen: dass

46 Dabei gab die Jury den Laientheatergruppen aus der ganzen Sowjetunion Anweisungen für

das neue Repertoiremit auf denWeg. Theateraufführungen sollten fortan die Trennung zwi-

schen Publikum und Bühne wieder klar herstellen und das Publikum unterhalten, positive

Entspannung und Zerstreuung bringen. Vgl. ebd., S. 171f.

47 Vgl. Tretʹjakov, Sergej. »Čistka«, in: ders. Vyzov, Kolchoznye očerki. Moskva 1930, S. 297-306. Auf

Deutsch erschien »Säuberung« 1931 im folgenden Band: Tretjakow, Sergej. Feld-Herren. Der

Kampf um eine Kollektiv-Wirtschaft. Berlin 1931, in den auch Texte eingingen aus: Tretʹjakov,

Sergej.Mesjac v derevne (Ijunʹ-ijulʹ 1930 g.). Operativnye očerki. Moskva 1931.

48 Vermutlich handelt es sich bei der geschilderten Gerichtsszene um ein in der Kolchose ver-

anstaltetes Gesellschaftsgericht (obščestvennyj sud). Ab 1931 wurden sogenannte Kolchosen-

gerichte (kolchoznye sudy) als Unterform der Gesellschaftsgerichte offiziell eingeführt.

49 Tretjakow, Feld-Herren, S. 233.

50 Zur Ineinssetzung vonWort undTat in der totalitärenKultur der Sowjetunion vgl. Sasse,Wort-

sünden, insbesondere S. 318-324. Sasse untersucht, wie in den 1930er Jahren politisch in die

Idee der Performativität von Sprache investiert wird, um ohne Indizienbeweise, nur auf der

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009 - am 13.02.2026, 15:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Gianna Frölicher: Sowjetisches Gerichtstheater

Delikte in den 1930er Jahren vor allem Delikte in der Sprache selbst waren. Tretʹja-

kovsAnkläger erweitert so die vonSasse erforschte doppelte Performativität desGe-

ständnisses, das sowohl inhaltlich als auch in der sprachlichen Formulierung selbst

das Verbrechen und damit die Schuld des Angeklagten offenbaren konnte51: Auch

dasNicht-Geständniswird zumSprachbeweis.Die derGerichtsverhandlung voran-

gegangenen Vergehen der Angeklagten in der Kolchose, so analysiert Strätling, er-

scheinen nur noch als nebensächlich.52 Zugleich zeigt Tretʹjakov einGericht, in dem

gerade die Diskussion oder der agonale Disput – und damit im Grunde der genuin

theatrale Anteil eines jeden Gerichts – abgeschafft wurde: Es gibt nur die Seite der

Anklage, die durch den Erzähler-Ankläger vertreten wird, Gegenstimmen werden

zuKomplizenderAngeklagten.UnddurchdieEinnahmederklarenPositionderAn-

klage versucht der Erzähler, sich selbst in ein besseres Licht zu rücken sowie eigene

»Fehler« einzugestehen. Beinahe nebenbei – ob bewusst oder unbewusst – entlarvt

Tretʹjakov in seinem Text die Ebene der (theatralen) Inszenierung der Gerichtssze-

ne unddie unsichtbareRegie dahinter: »Filmregisseure nehmendiesen Typ gern für

Kulakenrollen«53, heisst es über einen der Angeklagten in einer Randnotiz.

Zur selben Zeit versuchen die allerletzten Agitgerichtsstücke am fliessenden Über-

gang zu realen Laienjustizformen gerade die Ebene der Darstellung undmit ihr das

»Theater als solches« mit allen Mitteln zu verbergen. Sie verzichten auf sichtbare

theatrale Mittel und diejenigen theatralen Verfahren, die mit der Idee einer »Thea-

tralisierung des Lebens« zusammenhängen: Das schöpferische Prinzip, die Impro-

visation oder die Auflösung der Rampe mittels Zuschauerpartizipation werden im

Gerichtstheatergenre kontinuierlich abgebaut und schliesslich gänzlich verbannt.

Die Inszenierungen versuchen eine perfekte Illusion ›echter‹ Gerichtsprozesse zu

erzeugen, bevor sie in echte Gerichtsprozesse übergehen.

Oft diskutiert wurde die von Boris Groys aufgestellte These, der sozialistische

Realismus bedeute die Vollendung der Avantgarde.54 Anhand des Gerichtstheaters

Grundlage von Sprechakten (Geständnis, Zeugenaussage) Prozesse führen zu können. Inter-

essant in Zusammenhang mit Tretʹjakovs Versuch, im Anklageakt als auktorialer Sprecher

und Autor sichtbar zu werden, ist auch Sasses Analyse von Charms’ Text Rehabilitation (reabi-

litacija, 1940),wo die Erfindung fiktiver Verbrechen imGeständnis des Erzählers gerade nicht

die Funktion hat, »sich zu wiederholen bzw. sich als Autor entmündigen zu lassen, sondern

wieder zum Autor zu werden. Damit werden aus Geständnissen ohne ›eigene‹ Verbrechen

Geständnisse mit fiktiven Verbrechen, deren Urheber man aber ist«. Ebd., S. 389.

51 Vgl. ebd., S. 320.

52 Vgl. Strätling, »Wort und Tat«, S. 322f.

53 Tretjakow, Feld-Herren, S. 231.

54 Angestossen hat die Diskussion um die Frage, ob zwischen der russischen Avantgarde und

Stalins totalitärer Kunst anstelle eines radikalen Bruchs ein kontinuierlicher Übergang be-

stand, Ende der 1980er Jahre der Philosoph Boris Groys. Vgl. Groys, Gesamtkunstwerk Stalin.

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009 - am 13.02.2026, 15:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. DAS ENDE 229

der Agitgerichte lässt sich zeigen: Es sind nicht die avantgardistischen Theater-

ideen, die Anfang der 1930er Jahre in Stalins theatraler Justiz zu ihrer »Vollendung«

kamen, sondern vielmehr die Idee einer perfekten Illusion, die gegenüber der

(avantgardistischen) Idee einesTheaters als eines solchen, das sich selbst und seine

Verfahren sichtbar macht, höchst feindlich eingestellt war. Dies zeigt sich nicht

nur in der Vermeidung sichtbarer theatraler Mittel und dem »Schritt ins Reale«.

Vielmehr kommt das ›Theater‹ in den Gerichtsinszenierungen selbst vor Gericht:

Der Topos der Demaskierung des Feindes und der Entlarvung derjenigen, die nur

›spielten‹, zieht sich wie ein roter Faden durch die letzten Agitgerichte und wird

zu einem der Topoi der politischen Schauprozesse der 1930er Jahre. Millionen von

Menschen fielen insbesondere ab den 1930er Jahren Gerichtsprozessen zum Opfer,

in denen erfundene, rein fiktionale Anschuldigungen in reale Strafen umgewandelt

wurden. Unter ihnen war auch Sergej Tretʹjakov: 1937 wurde er verhaftet und in

einem geheimen Verfahren wegen angeblicher »Spionage« zum Tode verurteilt.55

55 Kurz nach der Erschiessung Tretʹjakovs wurde dessen Stück Ich will ein Kind! nochmals öf-

fentlich attackiert: In Zusammenhangmit einem Frontalangriff der Pravda gegen das Mejer-

cholʹd-Theater (»Ein uns fremdes Theater. Über das Mejercholʹd-Theater«) nannte der Thea-

tertheoretiker und Vorsteher des Komitees für Kunstangelegenheiten Platon Keržencev, Au-

tor des Buches zum Schöpferischen Theater (Tvorčeskij teatr, 1918/1923), in dem zu Beginn der

1920er Jahre auch die Agitgerichte als Form des proletarischen Theaters gelobt wurden, das

Stück des »Volksfeinds« Tretʹjakov »eine feindliche Verleumdung der sowjetischen Familie«.

Vgl. Keržencev, Platon M. »Čužoj teatr. O teatre im. Mejercholʹda«, in: Pravda, 17. Dezember

1937, S. 4. »›Хочу ребенка‹ врага народа Третьякова […] являлась вражеской клеветой на

советскую семью […].«

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009 - am 13.02.2026, 15:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839470770-009 - am 13.02.2026, 15:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470770-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

